
Diyalog 2025/ Sonderausgabe: Germanistik im 21. Jahrhundert- Band II: 1026-1042 (Research Article) 

Interkultureller Dialog: Eine Annäherung durch Fakir 
Baykurts Werk Bizim İnce Kızlar 

1  

Recep Bodur , Amasya 

 https://doi.org/10.37583/diyalog.1838147  

Abstract (Deutsch) 

Die Verbindung zwischen der Türkei und Deutschland, die mit dem Anwerbeabkommen vom 30. Oktober 
1961 begann, hat sich zu einer komplexen kulturellen Dynamik entwickelt. Diese Entwicklung bildet den 
Ausgangspunkt des vorliegenden Beitrags. Der Beitrag untersucht anhand von Fakir Baykurts Werk Bizim 
İnce Kızlar (1992) mit einem interdisziplinären Ansatz die interkulturellen Erfahrungen türkischer 
Migrant:innen in Deutschland im Rahmen der hermeneutischen Methode. Dabei werden sowohl das 
Phänomen der Migration als auch die postkoloniale Theorie von Homi Bhabha berücksichtigt. Die 
hermeneutische Analyse ermöglicht es, sowohl die Textebene als auch die sozialen und kulturellen 
Kontexte der Migranten zu berücksichtigen, um deren Identitätssuche, Anpassungsprozesse und die 
Dynamik des interkulturellen Dialogs zu verstehen. In diesem Werk thematisiert Baykurt die sozialen und 
kulturellen Schwierigkeiten türkischer Arbeiter aus ländlichen Regionen sowie deren Bemühungen, ihre 
kulturelle Identität durch Praktiken wie Familienrituale, Aberglauben und Erziehungsmethoden zu 
bewahren. Zugleich treten die Figuren in Kontakt mit der regelorientierten deutschen Gesellschaft. Dadurch 
entsteht ein dritter Raum im Sinne Bhabhas – ein hybrider Bereich, in dem traditionelle Werte und neue 
kulturelle Erfahrungen miteinander verhandelt werden. Die Analyse zeigt, dass kulturelle Unterschiede 
nicht nur Spannungen erzeugen, sondern auch die Grundlage für Interkulturalität, Migrationserfahrungen 
und Identitätsbildung bilden. Das Werk illustriert exemplarisch, wie Migranten Brücken zwischen den 
Kulturen schlagen, Konflikte bewältigen und zugleich ihre Identität wahren, und verdeutlicht den Beitrag 
türkischer Migrationserfahrungen zur Entwicklung interkultureller Literatur und des interkulturellen 
Dialogs.  

Schlüsselwörter: Fakir Baykurt, Bizim İnce Kızlar, Migration, interkultureller Dialog, Interkulturelle 
Literatur.  

 

Abstract (English) 

Intercultural Dialogue: An Approach through Fakir Baykurt’s Work “Bizim İnce Kızlar” 

The relationship between Turkey and Germany, which began with the recruitment agreement of 30 October       
1961, has evolved into a complex cultural dynamic. This development forms the starting point of the present 
study. The study examines the intercultural experiences of Turkish migrants in Germany through Fakir 
Baykurt’s work Bizim İnce Kızlar (1992) using an interdisciplinary approach within the framework of the 
hermeneutic method. Both the phenomenon of migration and Homi Bhabha’s postcolonial theory are taken 
into account. The hermeneutic analysis allows for consideration of both the textual level and the social and 
cultural contexts of the migrants, facilitating an understanding of their identity formation, adaptation 
                                                
1 1Einsendedatum: 27.08.2025                   Freigabe zur Veröffentlichung: 25.12.2025 



 

1027 

processes, and the dynamics of intercultural dialogue. In this work, Baykurt addresses the social and cultural 
difficulties faced by Turkish workers from rural regions, as well as their efforts to preserve their cultural 
identity through practices such as family rituals, superstitions, and educational methods. At the same time, 
the characters come into contact with the rule-oriented German society. This interaction gives rise to a third 
space in Bhabha’s sense—a hybrid domain in which traditional values and new cultural experiences are 
negotiated. The analysis demonstrates that cultural differences not only generate tensions but also form the 
basis for interculturality, migration experiences, and identity construction. The work exemplifies how 
migrants build bridges between cultures, manage conflicts, and simultaneously maintain their identity, 
while highlighting the contribution of Turkish migration experiences to the development of intercultural 
literature and intercultural dialogue.  

Keywords: Fakir Baykurt, Bizim İnce Kızlar, migration, intercultural dialogue, intercultural literature. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1028 

EXTENDED ABSTRACT  

The migration of Turkish individuals to Germany, initiated by the 1961 Recruitment Agreement, represents 
a significant chapter in the historical, socio cultural, and economic interactions between Turkey and 
Germany. Prompted by West Germany’s post-World War II economic boom and subsequent labour 
shortages, this large-scale movement not only facilitated the relocation of workers but also enabled the 
transfer of cultural identities, thereby profoundly influencing both societies. What began as a bilateral 
labour arrangement soon developed into a multidimensional process that reshaped social structures, cultural 
practices, and intellectual production in both countries. 

This study explores the evolution of Turkish-German literature, tracing its development from the 
Gastarbeiterliteratur of the 1960s to the intercultural and transcultural literature of later generations. 
Central to this analysis is Fakir Baykurt’s Bizim İnce Kızlar (1992), a collection of short stories that vividly 
illustrates the intercultural dynamics between Turkish and German cultures. Through an interdisciplinary 
approach, combining perspectives from literary studies, cultural theory, and migration studies, the research 
examines how Baykurt’s work reflects the complexities of identity, cultural conflict, and adaptation. In 
doing so, it contributes to a deeper understanding of migration’s transformative impact on both literature 
and society. 

The Gastarbeiterliteratur of the first generation, often referred to as ‘affected literature’, captured 
the challenges faced by Turkish migrants, including homesickness, grueling working conditions, language 
barriers, and cultural alienation. These early works functioned as social documents, articulating the 
emotional and social struggles of migrants in a foreign land while also serving as testimonies of resilience 
and endurance. In contrast, the second and third generations of writers shifted their focus toward themes of 
identity, individuality, and intercultural synthesis, moving beyond narratives of victimhood to embrace 
pluralistic and existential perspectives. This literary evolution reflects a broader societal shift, as subsequent 
generations, educated in Germany and fluent in its language, began to navigate the complexities of hybrid 
identities and contribute to the German cultural landscape on equal footing. 

Baykurt’s Bizim İnce Kızlar exemplifies this transition, offering a nuanced portrayal of Turkish 
migrants’ lives in Germany through four selected short stories: The Key, Who is Closer to the Water?, The 
Grandmother from Kars and The Bus Driver. These narratives explore the interplay between traditional 
Turkish values and the individualistic, rule-oriented culture of modern Germany, highlighting both the 
tensions and opportunities inherent in intercultural encounters. 

In The Key, Baykurt illustrates the persistence of Turkish traditions, such as circumcision 
ceremonies and superstitions, within the German context, showcasing how cultural practices foster 
solidarity among migrants while simultaneously revealing differences with German society. Who is Closer 
to the Water? depicts a generational conflict between a father adhering to Turkish familial norms and his 
son, who embraces Germany’s individualistic values, underscoring the identity struggles and dilemmas of 
the second generation. Similarly, The Grandmother from Kars highlights intercultural interactions through 
contrasting approaches to child-rearing, emphasizing processes of mutual learning and negotiation. Finally, 
The Bus Driver critiques Germany’s rigid rule-based culture from a Turkish perspective, yet also 
acknowledges its societal benefits, pointing to the ambivalence of cultural encounters. 

Together, these stories demonstrate how migrants reconcile their cultural heritage while adapting 
to a new environment, thereby creating what Homi Bhabha conceptualizes as a ‘third space’ — a hybrid 
cultural realm that challenges and enriches both Turkish and German identities. Baykurt’s Bizim İnce Kızlar, 
analysed through the hermeneutic method, underscores the transformative power of intercultural 
communication, where cultural differences serve not only as sources of conflict but also as opportunities 
for mutual enrichment and solidarity. 

By portraying rituals, family dynamics, and everyday interactions, Baykurt’s work illustrates how 
migrants preserve their cultural identity while simultaneously engaging with German norms, fostering 
dialogue and mutual recognition. This process aligns with the broader trajectory of Turkish-German 
literature, which has gradually evolved from documenting migrant struggles to celebrating cultural 



 

1029 

diversity, hybridity and cosmopolitan belonging. In this regard, Baykurt’s collection occupies a pivotal 
position, bridging the gap between first-generation Gastarbeiterliteratur and contemporary transcultural 
narratives. 

Ultimately, the study argues that Bizim İnce Kızlar is a significant contribution to intercultural 
literature. It demonstrates literature’s ability to foster inclusive societies by promoting empathy, 
intercultural understanding, and the recognition of cultural difference as a source of strength rather than 
division. The text reflects not only the specific migrant experience of Turkish communities in Germany but 
also underscores universal human values that emerge through intercultural dialogue. In this sense, Baykurt’s 
short stories illuminate the transformative impact of migration on both literature and society while paving 
the way for a more connected, dialogical and inclusive cultural framework. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1030 

1 Einleitung 
Das seit Jahrhunderten bestehende Phänomen der Migration erhielt für die Türken mit 
dem am 30. Oktober 1961 zwischen der Türkei und Deutschland geschlossenen 
Anwerbeabkommen eine neue Bedeutung. Migration, verstanden als dauerhafte oder 
vorübergehende Ortsveränderung von Individuen oder Gemeinschaften, beeinflusste 
Menschen nicht nur individuell, sondern auch in sozio-kultureller und sozioökonomischer 
Hinsicht. Damit migrierte nicht nur der Mensch, sondern auch die von ihm geprägte 
Kultur (vgl. Arabacıoğlu 2018: 84). In diesem Sinne brachten türkische Staatsbürger bei 
ihrer Migration nach Deutschland ihre individuelle, gesellschaftliche und kulturelle 
Identität mit sich. 

Die Migration der Türken nach Deutschland führte zu tiefgreifenden historischen 
und sozioökonomischen Verbindungen zwischen beiden Ländern. Nach dem Zweiten 
Weltkrieg hatte die deutsche Wirtschaft einen massiven Arbeitskräftemangel. Der Mangel 
führte dazu, dass Deutschland auf der Suche nach Arbeitskräften auf ausländische 
Gastarbeiter zurückgriff (vgl. Tosun / Yücedağ 2021a: 10). Zahlreiche Menschen aus der 
Türkei kamen nach Deutschland, erlebten den Kulturschock einer fremden Umgebung 
und äußerten ihre Schwierigkeiten gegenüber den Deutschen (vgl. Oraliş 2001: 36). Um 
diese Erfahrungen auszudrücken, entstand eine literarische Tradition, die im Laufe der 
Zeit unter verschiedenen Bezeichnungen bekannt wurde (vgl. Ergün Atbaşı 2021: 2423; 
Zengin 2000: 105). Die unter schwierigen Bedingungen verfassten Texte riefen in der 
Literatur eine eigenartige und starke Resonanz hervor (vgl. Tosun / Yücedağ 2021b: 30). 
Seit über einem halben Jahrhundert siedelten sich die Türken in Deutschland an und 
verfassten seit den Anfangsjahren der Migration literarische Werke, mit denen sie eine 
eigene literarische Tradition begründeten. Im Laufe der Zeit gelang es ihnen, diese Werke 
in die deutsche Literatur zu integrieren (vgl. Ergün Atbaşı 2021: 2422f.). 

Die „Gastarbeiterliteratur“ trug wesentlich zur Entstehung der Interkulturalität in 
der deutsch-türkischen Literatur bei. Sie ermöglichte den Deutschen einen Zugang zu 
einer ihnen fremden Kultur und eröffnete dadurch neue Perspektiven (vgl. Kuruyazıcı 
2001: 7). Gleichzeitig erleichterte sie den Türken die Anpassung an die neue Kultur. 
Wegen der thematischen Schwerpunkte wird die Literatur der ersten Generation auch als 
„Literatur der Betroffenheit“ bezeichnet (Kuruyazıcı 2001: 18). Zentrale Motive sind 
Heimweh, harte Arbeitsbedingungen, Rückkehrgedanken, Ausgrenzung, Verunsicherung 
und Sprachprobleme (vgl. Günay Köprülü 2020: 42; Bodur 2025: 152). 

In den 1980er Jahren bewirkte die in Deutschland ausgebildete Generation 
Veränderungen in Themen und Erzählweisen der Gastarbeiterliteratur. „An die Stelle der 
Literatur der Betroffenheit treten Werke, die sich mit der Identitätsproblematik, 
weiterführend mit der Individualität und den existenziellen Fragen des Menschseins 
auseinandersetzen. Metaphern, Bilder und Sprachspiele deuten dabei auf den literarischen 
Anspruch dieser Autor:innen hin“2 (Aytaç 1995: 238). Neben wirtschaftlich motivierten 

                                                
2 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Bir sızlanma edebiyatının yerini kimlik sorunsalının, daha ileri giderek 

bireyselliğin, insan olmadan kaynaklanan sorunların ele alındığı eserler alıyor. Mecazlar, imajlar ve dil 
oyunları bir bakıma bu yazarların edebi düzeye ilişkin iddiaları olduğunu sezdirmektedir’’ 



 

1031 

Migranten prägten auch Autor:innen wie Fakir Baykurt, Aysel Özkan und Alev Tekinay 
den Wandel, wodurch sich die Gastarbeiterliteratur thematisch wandelte (vgl. Kuruyazıcı 
2001: 8) und zur Migrantenliteratur wurde. Die Einordnung von Autor:innen, die nicht 
als Gastarbeiter kamen, ist jedoch problematisch (vgl. Kuruyazıcı 2001: 8–9). So lehnte 
Yüksel Bazarkaya die Zugehörigkeit ab und ebnete mit Begriffen wie 
„Ausländerliteratur“ und „Literatur der Fremde“ neue Konzepte (vgl. Zengin 2010: 
335f.). Diese Literaturphase nennt man auch „Eine Brückenliteratur“ (Chiellino 2007: 
389), da Zafer Şenocak davon ausgeht, dass die zweite Generation eine Synthese schafft, 
ohne dabei das Wesentliche beider Kulturen zu verlieren, und somit eine Brücke für eine 
neue Literatur bildet (vgl. Oraliş 2001: 48). Zengin betrachtet diese Phase als eine 
Übergangsperiode, da sie eine Brückenfunktion zwischen den Autor:innen der ersten 
Generation und denjenigen erfüllt, die der heute noch relevanten „interkulturellen 
Literatur“ bzw. der „transkulturellen Literatur“ zugeordnet werden (vgl. Zengin 2010: 
338). Somit wandelte sich die Migrationsliteratur vom „sozialen Dokument“ zu einer 
Literatur mit literarischem Anspruch (vgl. Aytaç 1995: 26).   

Mit der dritten Generation wurden Tabus gebrochen; ein türkischstämmiger Autor 
ist heute weder gezwungen, seine Kultur darzustellen, noch ein Werk zu schaffen, das aus 
der Synthese beider Kulturen hervorgeht (vgl. Zengin 2010: 341). Technische 
Entwicklungen verkürzten Distanzen und veränderten die Sicht auf Migration und Kultur, 
dadurch entstand der „Postmodernismus“, der Vielfalt von Stilen und Weltanschauungen 
anerkennt (vgl. Aytaç 1995: 27). Gemäß dem Prinzip der „Pluralität“ (Aytaç 1995: 27) 
werden Unterschiede inzwischen nicht mehr als Mangel, sondern als Bereicherung 
verstanden, und die Konzepte der Interkulturalität bzw. Transkulturalität treten 
zunehmend in den Vordergrund (vgl. Tosun / Yücedağ 2021b, 39). Nur weil sich die von 
ihnen verfassten Werke inhaltlich ähneln, ist es nicht sinnvoll, die Autor:innen 
ausschließlich nach ihrer Herkunft oder Identität zu klassifizieren (vgl. Kuruyazıcı 2001: 
10, Tosun / Yücedağ 2021b: 40). An dieser Stelle tritt die Beschreibung des „Dritten 
Raumes“3 in Erscheinung, die von Homi Bhabha entwickelt wurde, einem der 
bedeutendsten Vertreter der postkolonialen Theorie. Die kritische Theorie Homi Bhabhas 
basiert auf dem Begriff der kulturellen Differenz. Anhand dieses Begriffs betont Bhabha, 
dass Kultur kein statisches und homogenes Ganzes darstellt, sondern vielmehr durch 
instabile und ambivalente Prozesse an den Grenzen zwischen Kulturen hervorgebracht 
wird. Kulturelle Differenz eröffnet einen Raum, in dem Autorität und Referenz in der 
Bedeutungsproduktion prekär werden und die Stabilität kultureller Aussagen in Frage 
gestellt wird. In diesem Zusammenhang schlägt Bhabha den Begriff des „Dritten 
Raumes“ vor einen Zwischenraum , in dem kulturelle Inhalte wechselseitig übersetzt, neu 
interpretiert und hybridisiert werden. Durch diesen Raum entzieht sich Kultur einer 
einheitlichen oder einfachen Struktur und wird zu einem fortwährenden Prozess der 
Erneuerung (vgl. Bhabha 2000:51ff.). 

Ausgehend von diesem theoretischen Verständnis wird deutlich, wie sich der 
„Dritte Raum“ nicht nur als abstraktes Konzept, sondern auch als literarische 

                                                
3 Dieser Begriff wird in einigen Quellen als „der dritte Ort“ (Hofmann 2006) bezeichnet. 



 

1032 

Ausdrucksform manifestiert. Der dritte Raum ist „die Hervorbringung von etwas Neuem, 
das sowohl für deutsche als auch für türkische Leser eine Herausforderung, ja eine 
Provokation darstellen kann“ (Hofmann 2006: 196). In Anlehnung an Bhabhas Konzept 
beschreibt Kuruyazıcı (vgl. 2001: 10) die literarischen Werke von Menschen, die 
zwischen zwei Ländern, Kulturen und Sprachen leben, als Ausdruck eines 
Zwischenraums und bezeichnet diesen Zwischenraum als ‚,Literatur der Fremde in 
deutscher Sprache‘‘. Infolgedessen wurde die Migrantenliteratur zunehmend von der 
interkulturellen Literatur oder der transkulturellen Literatur abgelöst. 

Diese neue literarische Gattung umfasst vor allem Werke der zweiten und dritten 
Generation. Dennoch beruhen die Grundlagen der heutigen kulturellen Differenz auf der 
Gastarbeiter- und Migrantenliteratur (vgl. Doğan 2022: 42). Die deutsch-türkische 
Literatur als Unterkategorie der Migrantenliteratur behandelt überwiegend Sehnsucht 
nach der Heimat, Schwierigkeiten in einem fremden Land und Kulturkonflikte (vgl. 
Doğru / Asutay 2024: 1f.). Vor diesem historischen und theoretischen Hintergrund soll im 
Folgenden Fakir Baykurts Roman Bizim İnce Kızlar als exemplarisches Werk der 
interkulturellen Literatur untersucht werden. Der Kurzgeschichtenband thematisiert 
kulturelle Konflikte türkischer Arbeiterfamilien in Deutschland und die Unterschiede 
zwischen traditionellen türkischen und modernen deutschen Werten. Die Analyse erfolgt 
im Rahmen der hermeneutischen Methode im Kontext der Textebene, wobei kulturelle 
Vergleiche hinsichtlich des Alltags, der sozialen Beziehungen und Identitätsbildung 
analysiert werden, um die Auswirkungen der deutsch-türkischen Interaktion auf 
Migranten zu verstehen. Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, die Beziehung zwischen 
Literatur und Gesellschaft zu verstehen, indem Literatur in ihrem historischen, 
soziologischen und kulturellen Kontext betrachtet wird. Dementsprechend wird ein 
interdisziplinärer Ansatz verfolgt, der die vielschichtigen Beziehungen zwischen 
Literatur und gesellschaftlichen Strukturen sowie die funktionalen Rollen der Literatur 
innerhalb dieser Verhältnisse herausarbeitet (vgl. Aytaç 1999: 130f.). 

 

2 Interkulturalität und Interkulturelle Literatur 
Um die Begriffe Interkulturalität und Interkulturelle Literatur eingehend zu verstehen, ist 
es zunächst notwendig, den im Zentrum beider Phänomene stehenden Begriff „Kultur“ 
zu definieren. Kultur, die als System und als Prozess beschrieben werden kann (vgl. 
Mecklenburg 2003: 433), ist nach Terry Eagleton die Gesamtheit von Werten, Sitten und 
Gebräuchen, Überzeugungen und symbolischen Praktiken, die das Leben der Menschen 
orientiert (vgl. 2019: 15). 

Interkulturalität ist ein Gefüge von Handlungen, die durch das Nebeneinander, die 
Kommunikation und den Austausch zwischen mindestens zwei Kulturen entstehen. Dem 
Begriff der Interkulturalität liegen die Konzepte des ‘Ich’ und des ‘Anderen’ zugrunde. In 
Situationen, in denen kulturelle Unterschiede bestehen, treten die Konzepte des 
kulturellen Ichs und des kulturellen Anderen in den Interaktionsprozess ein. Das 
kulturelle Ich bildet sich als Ergebnis der Kommunikation und Interaktion des 
Individuums mit der Gesellschaft. Jede Person agiert als Vertreter der kulturellen Struktur, 



 

1033 

der sie angehört, und nimmt ihre Umwelt durch diesen kulturellen Rahmen wahr und 
bewertet sie entsprechend (vgl. Ergün Atbaşı 2021: 2425f.).  Aus diesem Hintergrund 
bezeichnet der Begriff der Interkulturalität „den Austausch zwischen den Kulturen und 
die Tatsache, dass kulturelle Identität nur in diesem Austausch und in der Mischung 
zwischen Eigenem und Fremden begriffen werden kann“ (Hofmann / Patrut 2015: 7). 

Auch das Konzept der interkulturellen Literatur kann in diesem Zusammenhang 
ähnlich verstanden werden. Die interkulturelle Literaturwissenschaft untersucht, wie 
kulturelle Überschneidungen in literarischen Texten und ihrer Rezeption sichtbar werden. 
Solche Merkmale zeigen sich inhaltlich zum Beispiel in Darstellungen von 
Kulturbegegnungen oder -konflikten. Formal äußern sie sich im Gattungswandel, in 
Mehrsprachigkeit, Intertextualität oder hybriden Formen. Interkulturelle Aspekte finden 
sich auch im weiteren Umfeld der Texte – etwa in den Lebensumständen der Autor:innen, 
in ihrer Einbindung in gesellschaftliche Diskurse oder in der Rezeption ihrer Werke (vgl. 
Mecklenburg 2003: 434). 

Die interkulturelle Literatur, die ihre Wurzeln in beiden Kulturen hat und als 
Zwischenraum aufgefasst wird, gewinnt mit der dritten Generation im Kontext der 
deutsch-türkischen Literatur eine völlig neue Dimension. Die Multikulturalität, die als 
eine der größten Bereicherungen Deutschlands betrachtet werden kann, spiegelt sich auch 
in der Literatur wider. Die deutsch-türkische Literatur kann demnach als besonders 
vielfältig angesehen werden. Die dritte Generation nutzt die interkulturelle Literatur, die 
Unterschiede als Bereicherung begreift, nicht mehr nur als Mittel zur Weitergabe von 
Leid. Sie versteht sie vielmehr als Werkzeug zur Darstellung entfremdeter oder hybrider 
kultureller Räume (vgl. Tosun / Yücedağ 2021b: 40).  

In diesem Zusammenhang lässt sich feststellen, dass die Entwicklung dieser 
Literatur nicht allein aus biografischen Migrationserfahrungen erklärbar ist, sondern 
vielmehr aus einem weiter gefassten kulturellen Transformationsprozess resultiert. Aus 
diesem Prozess heraus strebt die Literatur der dritten Generation einerseits die Integration 
dieser kulturellen Differenz an, andererseits versucht sie, eigenständige Werke zu 
schaffen. Die Entstehung dieses Literaturgenres wird bereits mit den Werken der zweiten 
Generation verknüpft. Türkischstämmige Autor:innen wie Emine Sevgi Özdamar, Renan 
Demirkan, Feridun Zaimoğlu, Zehra Çırak, Levent Aktoprak, Şinasi Dikmen und Habib 
Bektaş haben ihre Werke überwiegend im Spannungsfeld deutsch-türkischer 
Kulturwechsel geschaffen (vgl. Ergün Atbaşı 2021: 2425f.). 

Trotz alledem ist jedoch erkennbar, dass die Grundlage der heutigen kulturellen 
Differenz in der Gastarbeiter- und Migrantenliteratur liegt (vgl. Doğan 2022: 42). Die in 
den 1960er Jahren aus der Türkei nach Deutschland migrierten Gastarbeiter sahen sich 
aufgrund sozialer Unterschiede vor allem mit Sprachbarrieren sowie sozio-kulturellen 
und psychologischen Problemen konfrontiert. Der Übergang in eine neue Kultur führte 
zum Nebeneinander unterschiedlicher Kulturen und zur gemeinsamen Nutzung von 
Lebensräumen, was wiederum die Basis interkultureller Interaktion legte. In diesem 
Zusammenhang befanden sich Angehörige der ersten Generation aus verschiedenen 
Herkunftsländern in einem gemeinsamen kulturellen Austausch. Mit dem Übergang von 



 

1034 

der Gastarbeiterliteratur zur Migrantenliteratur der zweiten Generation wurden die Werke 
zunehmend zweisprachig verfasst, was der deutschen Gesellschaft ermöglichte, die 
türkische Kultur besser kennenzulernen. Dies führte zu einer stärkeren Verbindung und 
Kommunikation zwischen den beiden Kulturen (vgl. Doğan 2022: 41). 

Nachdem die theoretischen Grundlagen der Interkulturalität und ihrer 
literarischen Ausprägung dargestellt wurden, soll im Folgenden ein Autor näher 
betrachtet werden, der diesen Wandel exemplarisch verkörpert. Ein herausragendes 
Beispiel für die frühe Verbindung zwischen türkischer und deutscher Literatur ist Fakir 
Baykurt, dessen Werk Bizim İnce Kızlar exemplarisch für die interkulturelle Dimension 
steht. Baykurt, geboren 1929 in Burdur, beschäftigte sich bereits seit seiner Kindheit mit 
Literatur. Nach seinem Abschluss am Ankara Gazi Bildungsinstitut im Jahr 1955 begann 
er eine Laufbahn als Lehrer und übernahm später eine leitende Position. Aufgrund 
politischer Gründe wanderte er 1979 nach Düsseldorf aus und verstarb 1999 in Essen. 
Baykurt, der mit dem Roman Die Rache der Schlangen ein breites Publikum erreichte, 
verfasste Werke verschiedener Gattungen (vgl. Asutay 2024: 93). Eines davon ist der 
Kurzgeschichtenband Bizim İnce Kızlar. Aus den in diesem Werk enthaltenen 
zweiundzwanzig Kurzgeschichten wurden im Hinblick auf das Ziel und die thematische 
Kohärenz der vorliegenden Untersuchung vier Geschichten für eine Analyse ausgewählt. 
In diesem Werk zeigt Baykurt, wie interkulturelle Kommunikation Stereotype auflösen 
und eine gemeinsame kulturelle Basis schaffen kann. Dabei verbinden sich 
unterschiedliche Lebensweisen und Weltanschauungen, was eine überkulturelle 
Gesellschaft ermöglicht (vgl. Doğan 2022: 40; Bodur 2025: 156). Das Werk fördert die 
interkulturelle Verständigung, indem es die sozialen Probleme der Türken in Deutschland 
sowie den kulturellen Reichtum Anatoliens thematisiert. Mit Elementen wie Tradition, 
Sprache und Religion trägt es zur Entwicklung der interkulturellen Literatur bei (vgl. 
Doğan 2022: 42f.).  

 

3 Bizim İnce Kızlar (Unsere schlanken Mädchen) 
3.1 Mosaik aus Tradition, Aberglauben und Kultur 

Traditionen sind ein Bestandteil der Identität von Individuen und stärken soziale 
Bindungen. Für die türkischen Arbeiter in Deutschland wurden Traditionen zu einem 
Mittel, in der Fremde eine vertraute Welt zu bewahren. Hochzeiten, Feiertage und 
religiöse Rituale sorgten dafür, dass die türkische Gemeinschaft in Deutschland lebendig 
blieb und ein solidarisches Netzwerk unter den Migranten entstand. Besonders Arbeiter 
aus ländlichen Regionen versuchten, die in ihren Dörfern gelebten Traditionen auch in 
Deutschland fortzuführen. Die türkische Gesellschaft in Deutschland legte großen Wert 
darauf, diese Traditionen zu bewahren und an die jüngeren Generationen weiterzugeben. 

Ein Beispiel hierfür findet sich deutlich in der Kurzgeschichte „Der Schlüssel“. 
Die Hauptfigur der Erzählung ist Necmi, ein Stahlarbeiter in Deutschland. Necmi, der 
eine blonde deutsche Frau heiratet, gehört zu einem Typus, der sehr an anatolischen 
Traditionen und Aberglauben festhält. Er betrachtet die Familiengründung als eine ernste 
Angelegenheit und wünscht sich die Beschneidung seines zehnjährigen Sohnes Mete. 



 

1035 

Dabei sagt er zu seiner Frau: „Ich werde tun, was ich von meiner Mutter und meinem 
Vater gelernt habe. Lass ihn beschnitten werden. Es schadet überhaupt nicht, im 
Gegenteil, es ist auch gesundheitlich von Vorteil“4 (Baykurt 2024: 5). Seine Frau Jutta 
zeigt Verständnis und stimmt zu: „Gut, dann machen wir das…“5 (Baykurt 2024: 5). 
Solche religiösen Rituale wurden von der deutschen Gesellschaft oft schwer 
nachvollzogen und rückten kulturelle Unterschiede in den Vordergrund. 

Im Zuge ihrer Migration nach Deutschland brachten türkische Arbeitskräfte auch 
kulturelle Elemente wie Aberglauben mit. Das Tragen eines Nazar-Amuletts, das Klopfen 
auf Holz oder das Vermeiden bestimmter Verhaltensweisen zu bestimmten Zeiten sind 
Aberglauben, die weiterhin eine bedeutende Rolle im Alltag spielten. Die Verbreitung 
solcher Aberglaubensvorstellungen hob die kulturellen Unterschiede zwischen der 
türkischen und der deutschen Gemeinschaft deutlich hervor. Necmi holt Verwandte aus 
Hannover am Bahnhof Duisburg ab, die zur Beschneidungsfeier gekommen sind. Dabei 
bemerkt er, dass er den Schlüssel zu seiner Aktentasche verloren hat. Statt zurückzugehen 
und zu suchen, wartet er drei Tage, bis er die Verwandten zurückbringt und beginnt erst 
dann mit der Suche. Die Verwandten halten Necmis Verhalten für verrückt, doch er findet 
den verlorenen Schlüssel mühelos wieder. Er glaubt, dass sein Schnurrbart ihm Glück 
gebracht hat, und sagt: „Wenn ihr das Schicksal nennen wollt – ich sage etwas anderes. 
Mein Schnurrbart, mein schöner Schnurrbart! Deshalb habe ich meinen verlorenen 
Schlüssel gefunden“6 (Baykurt 2024: 6).  

Diese besonderen Momente, in denen Menschen verschiedener Nationen 
gemeinsam feiern, vermitteln in der Literatur häufig Botschaften von Solidarität, Toleranz 
und universellen menschlichen Bindungen. Die Hochzeitsszene der prunkvollen 
Beschneidungsfeier von Mete im Kulturhaus verdeutlicht, wie das Nebeneinander 
verschiedener kultureller Elemente Grenzen überwindet und kulturelle Differenz sichtbar 
macht: „Instrumente spielten; Männer und Frauen tanzten zusammen. Die Jugendlichen 
schrien ‚Lorke Lorke, schöne Lorke!‘ und tanzten im Kreis. Freunde, die aus Chile 
gekommen waren, tanzten ihre eigenen Tänze“7 (Baykurt 2024: 6). Diese 
Zusammenkunft zeigt die Dimensionen kultureller Interaktion und legt zugleich den 
Grundstein für eine interkulturelle Perspektive.  

 

3.2 Traditionelle Familienstruktur und die individualistische Kultur des modernen 
Deutschlands 

Innerhalb der migrantischen Familienstruktur bemühen sich Eltern meist darum, die 
Traditionen und Werte ihres Herkunftslandes zu bewahren. Die nachfolgenden 
Generationen hingegen übernehmen stärker die Normen und die Kultur der Gesellschaft, 
                                                
4 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Anadan atadan gördüklerimi yapacağım. Varsın sünnet olsun. Hiçbir zararı 

yok, üstelik sağlık yönünden yararı vardır’’   
5 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Peki yaptıralım…’’ 
6 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Siz şimdi kader kısmet derseniz! Ama ben başka bir şey diyorum. Bıyığım 

güzel bıyığım! O yüzden buldum yitiğimi’’ 
7 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Lorke Lorke, aman güzel Lorke!’’ diye bağırıp çağırarak halay çekti. 
Şili’den gelen göçmen arkadaşlar kendi oyunlarını oynadı’’ 



 

1036 

in der sie aufwachsen. Ein anschauliches Beispiel für diese Situation bietet die 
Kurzgeschichte „Wer ist dem Wasser näher?“, in der ein Dialog zwischen Mahmut aus 
Yeşilova und seinem Sohn Nevzat dargestellt wird. 

Der türkische Arbeiter Mahmut, der in einem der größten Stahlwerke der Welt 
beschäftigt ist, kommt eines Mittags von der Arbeit nach Hause und zieht sich zum 
Ausruhen zurück. Er lebt mit seiner Familie in einer bescheidenen Wohnung mit zwei 
Schlafzimmern und einem Wohnzimmer. Während seine Ehefrau Sultan „Bükme“8 
zubereitet, kommen die Tochter Zeynep von der Grundschule und die Kinder Nevzat und 
Keziban aus der Realschule nach Hause. Während Nevzat ein Tennismatch schaut, steht 
sein Vater Mahmut auf und kratzt sich am Bauch. Das Spiel weckt seine Aufmerksamkeit, 
und er beginnt, gemeinsam mit seinem Sohn das Match zu schauen. Während des Spiels 
bittet Mahmut seinen Sohn um Wasser. Nevzat, der bemerkt, dass sein Vater auf dem 
Sessel sitzt und dem Schrank näher ist, sagt: „Hol dir doch selbst was zu trinken!“9 
(Baykurt 2024: 9). Dieses Verhalten überrascht Mahmut, der eine solche Situation bisher 
nicht erlebt hat, und nimmt den Aschenbecher auf dem Tisch in die Hand. Obwohl er sich 
mit den Worten „Hab Geduld, Mahmut, Geduld ist gut“10 (Baykurt 2024: 9) zu beruhigen 
versucht, fühlt er sich in seinem Stolz verletzt und schaltet den Fernseher verärgert aus. 
Anschließend betont Mahmut die Notwendigkeit der Kommunikation, was jedoch zu 
einer weiteren Eskalation führt: 

„Ich sehe das Spiel, Vater, mach den Fernseher an!“ 
„Du darfst nicht schauen! Ich will mit dir reden!“ 
„Worüber willst du reden? Ich schaue kurz und lerne dann!“ 
„Nach unserer Tradition solltest du mir das Wasser geben; wir sind Türken!“ 
„Ach, Vater! Wir sind Türken, aber wir sind schon seit Jahren in Deutschland!“ 
„Sei still und schreie nicht! Wir sind in Deutschland, aber wir sind keine Deutschen!“ 
„Vater, wir nehmen jeden Tag die Kultur hier auf!“ 
„Nimm deine Kultur auf, aber gib mir das Wasser! Ich bin von der Arbeit gekommen, ich bin 
müde!“ 
„Aber Vater, ich komme auch von der Schule! Ich bin auch müde!“ 
„Sei still und schreie nicht! Du bist jung, du wirst mir helfen!“ 
„Hör zu, Vater! Du bist auch nicht alt! Du bist weder krank noch behindert! Ich kann dir jetzt 
nicht helfen! Wir haben in der Schule gelernt: 1) alten Leuten; 2) Kranken; 3) Behinderten wird 
geholfen. Das hat der Lehrer gesagt. Du kannst deine Arbeit selbst erledigen …“ 
„Wer hat das gesagt, wer? Welcher Lehrer?“ 
„Der Klassenlehrer Herr Vogelsang hat das gesagt …“ 
„Er soll das sagen! Wir können unsere Kultur nicht aufgeben!“ 
„Vater, das heißt nicht, dass wir unsere Kultur aufgeben! Jeder soll seine Arbeit selbst erledigen. 
Hol dir dein Wasser vom Kühlschrank!“11  (Baykurt 2024: 9) 

                                                
8 eine Art gefüllter Blätterteig 
9 Übersetzung des Verfassers: ‘‘kendin kat iç’’ 
10 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Sabret Mahmut, sabır iyidir’’ 
11 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Maç bakıyorum baba, aç onu!’’ 
‘‘Bakamazsın! Seninle konuşacağım!’’ 
‘‘Ne konuşacaksın? Biraz bakıp derse çalışacağım!’’ 
‘‘Geleneğimize göre suyu verecektin; biz Türküz!’’ 
‘‘Ah babaaa! Türküz ama yıllardır Almanya’dayız!’’ 
‘‘Sus bağırma! Almanya’dayız, ama Alman değiliz!’’ 
‘‘Babaaa; her gün buranın kültürünü alıyoruz!’’ 
‘‘Kültürünü al ama suyu da ver! İşten geldim, yorgunum!’’ 



 

1037 

Diese Szene verdeutlicht beispielhaft den Zusammenprall zweier kultureller 
Wertesysteme innerhalb migrantischer Familienstrukturen. Der Streit zwischen Vater und 
Sohn lässt sich nicht nur als individueller Ungehorsam deuten. Er ist auch Ausdruck eines 
intergenerationellen kulturellen Konflikts. Der Vater lebt in einem fremden Land, hält 
jedoch weiterhin an den Normen und Werten seiner Herkunftskultur fest. Der in 
Deutschland sozialisierte Sohn hingegen orientiert sich an den rationalen 
Handlungsweisen der hiesigen Kultur. Nevzat, als Vertreter der zweiten Generation, steht 
exemplarisch für türkische Jugendliche in Deutschland. Sie bewegen sich zwischen der 
elterlichen, von traditionellen Strukturen geprägten Kultur und der deutschen 
Lebensweise außerhalb des familiären Rahmens (Aytaç 1991: 155). In diesem 
Spannungsfeld wird die im Herkunftsland selbstverständliche Autorität des Vaters im 
Migrationskontext infrage gestellt. Nevzats Weigerung, seinem Vater Wasser zu reichen, 
symbolisiert daher die Infragestellung dieser Autorität. Sie steht zugleich für den Wunsch 
nach individueller Selbstbestimmung und den Übergang in eine interkulturelle Identität.   

 

3.3 Türkische Fürsorge und deutsche Autorität 

Bei der Betrachtung der Lebensweisen unterschiedlicher Kulturen und deren 
Auswirkungen auf den Alltag tritt häufig auch die Art der Kindererziehung in den Fokus. 
Der Unterschied zwischen dem in der Regel als autoritär und streng wahrgenommenen 
deutschen Erziehungsstil und der eher fürsorglichen und emotionalen Haltung der Türken 
kann als Spiegelbild interkultureller Beziehungen verstanden werden. Diese kulturellen 
Unterschiede in der Herangehensweise werden in der Kurzgeschichte „Die Großmutter 
aus Kars“ als literarische Reflexion interkultureller Interaktion dargestellt. 

Ali aus Kars, der vor Jahren nach Deutschland eingewandert war, studierte Jura. 
Er freundet sich mit Gudrun aus Bremen an, die Architektur studiert. Obwohl Gudruns 
Familie wegen der kulturellen Differenzen zunächst gegen die Beziehung war, 
normalisieren sich die Verhältnisse mit der Geburt ihres Sohnes Tan. Drei Jahre nach der 
Geburt heiraten Ali und Gudrun. Alis Vater ist bereits im Heim verstorben, jedoch ist Ali 
nicht in die Türkei gereist, um seine Familie zu besuchen. Alis Mutter Döne legt eine 
lange Reise zurück, um ihren Enkel Tan in Bremen zu besuchen. Direkt nach dem 
Aussteigen aus dem Flugzeug wird der Großmutter Döne in traditioneller Tracht ihr 
Enkelkind in die Arme gelegt. Die Schwiegertochter Gudrun küsst aus Respekt gegenüber 
türkischen Traditionen die Hand ihrer Schwiegermutter. Döne hat in ihrer Heimat 

                                                
‘‘Ama baba, ben de okuldan geldim! Ben de yorgunum!’’ 
‘‘Sus bağırma! Sen gençsin, bana yardım edeceksin!’’ 
‘‘Dinle baba! Sen de yaşlı değilsin! Hasta ve sakat hiç değilsin! Ben şimdi sana yardım edemem! Biz okulda 

öğrendik: 1) yaşlılara; 2) hastalara; 3) sakatlara yardım edilir. Öğretmen böyle söyledi. Sen kendi işini 
kendin yapabilirsin …’’ 

‘‘Kim dedi bunları, kim?’’ Hangi öğretmen söyledi?’’ 
‘‘Sınıf öğretmeni Herr Vogelsang söyledi…’’ 
‘‘Söylesin! Biz kültürümüzden çıkamayız!’’ 
‘‘Baba; bu kültürümüzden çıkmak değildir! Herkes kendi işini kendi görsün. Dolap kıyıcığında; suyunu   

kat, içiver!’’  
 



 

1038 

negative Aussagen über Ausländer gehört, weshalb sie ihrer Schwiegertochter gegenüber 
zunächst skeptisch ist. Nachdem sie jedoch die Wohnung als sehr sauber empfindet und 
sieht, dass sich Gudrun liebevoll und sorgfältig um ihren Enkel kümmert, lösen sich ihre 
anfänglichen Bedenken gegenüber der Schwiegertochter auf. Dennoch empfindet Döne 
die Art der Kindererziehung, insbesondere in Bezug auf die Ernährung, als streng und 
regelorientiert. Die unterschiedlichen kulturellen Ansätze zur Kindererziehung treten 
deutlich zutage. Die Mutter lässt nicht einmal zu, dass Tan verwöhnt wird, und erlaubt 
ihm nicht, zu essen oder zu trinken, was er möchte: 

„Tan, trink Milch!“ 
„Ich will nicht …“ 
„Tan, iss Käse!“ 
„Ich will nicht …“ 
„Tan, trink Tee!“ 
„Zu heiß …“ 12 

(Baykurt 2024: 45) 

 

Nachdem Großmutter Döne diese strenge Haltung sieht, nimmt sie ihren Enkel zu sich 
und gießt den Tee vom Glas in die Untertasse und wieder zurück ins Glas, um den Tee 
abzukühlen. Dabei streichelt sie sanft Tans Schulter. Als sie ihn auffordert, zu trinken, 
nimmt Tan den Tee und trinkt ihn. Döne zerteilt das Brot in Stücke, belegt sie mit Käse 
und Petersilie, und Tan isst davon (vgl. Baykurt 2024: 45-46). 

„Aah! Die Milch weint!“ 
„Warum weint sie?“ 
„Weil Tan mich nicht liebt!“ 
„Aber ich liebe sie …“ 
„Sie sagt, sie trinkt mich nicht!“ 
„Doch, ich trinke …“ 
Er nahm die Milch und trank sie ebenfalls. Gudrun ist sprachlos: „Wie sie das Kind trinken lässt, 
als wäre es Wasser!“13  

(Baykurt 2024: 46) 

                                                
12Übersetzung des Verfassers:  
    ‘‘Tan, süt iç!’’ 
    ‘‘İsteğim yok …’’ 
    ‘‘Tan, peynir ye!’’ 
    ‘‘İsteğim yok…’’ 
    ‘‘Tan, çay iç!’’ 
    ‘‘Sıcak…’’ 
13 Übersetzung des Verfassers:  
    ‘‘Aaa! Sütün ağlıyor!’’ 
    ‘‘Neden ağlıyor?’’ 
    ‘‘Tan beni sevmiyor diye!’’ 
    ‘‘Ama seviyorum…’’ 
    ‘‘İçmiyor beni diyor!’’ 
    ‘‘Ama içerim…’’ 
     Alıp sütü de içti. Gudrun’un ağzı açık: Nasıl da su gibi akıtıyor çocuğu!’’ 



 

1039 

Die im Text enthaltenen Ausdrücke verdeutlichen einige Unterschiede zwischen 
türkischer Fürsorge und deutscher Autorität und zeigen, wie Menschen aus verschiedenen 
Kulturen positive Einflüsse aufeinander ausüben können. Diese Differenzen können nicht 
als Konfliktfeld, sondern als Chance für interkulturellen Dialog und gegenseitige 
Lernmöglichkeiten betrachtet werden.  

 

3.4 Die deutsche Kultur: Die Führung durch Regeln 

Die deutsche Gesellschaft ist allgemein bekannt für ihre strikte Regelbindung und ihre 
auf Ordnung ausgerichtete gesellschaftliche Struktur. Die charakteristischen 
Eigenschaften der Deutschen sorgen einerseits für Disziplin und Stabilität im allgemeinen 
gesellschaftlichen Mechanismus. Andererseits werden sie von Individuen aus 
verschiedenen Kulturen mitunter als übermäßig regelorientiert wahrgenommen. 
Insbesondere für Migrant:innen und Personen, die erstmals mit der deutschen Kultur in 
Berührung kommen, kann dies zu kulturellen Anpassungsschwierigkeiten führen. 

In der Kurzgeschichte „Der Busfahrer“ erlebt der Erzähler, der zugleich der Autor 
selbst ist, an einem regnerischen Tag auf der Rückfahrt vom Berliner Hauptbahnhof zum 
Duisburger Hauptbahnhof eine solche Situation. Trotz noch verbleibender sieben 
Minuten bis zur Abfahrt wartet der Erzähler vergeblich darauf, dass sich die Bustüren 
öffnen. Er ruft der Busfahrerin zu: „Wenn Sie doch mal aufmachen, gnädige Frau, […]“14 
(Baykurt 2024: 83). Die Fahrerin ignoriert ihn, da sie sich in ihrer Pause befindet und die 
Tür nicht öffnet. Während der Erzähler darauf achtet, dass seine Erzählnotizen nicht nass 
werden, indem er sie mit dem Gürtel und seiner Tasche schützt, kommt eine Passagierin 
mit Kind, die einen Regenmantel trägt. Der Erzähler, der die Fahrerin für 
ausländerfeindlich hält, hofft, dass die Fahrerin nun die Tür öffnet: „Ich klopfte erneut 
[…]! Und ich schrie: ‚Machen Sie auf!‘ Nein, sie macht nicht auf! Selbst wenn sie sterben 
würde, würde sie nicht öffnen!“15 (Baykurt 2024: 84). 

Der Erzähler, geprägt durch seine türkische Kultur, kann die strikte 
Regelbefolgung der Deutschen nicht akzeptieren und beklagt die deutsche Regelbindung. 
Für Kulturen wie die türkische, die flexiblere und emotionalere Herangehensweisen 
gewohnt sind, erscheint ein derart kaltes und distanziertes Verhalten als Lebensstil, der 
menschliche Werte in den Hintergrund stellt. In diesem Zusammenhang zieht der Erzähler 
einen Vergleich zu seiner Heimat: 

Eine Fahrerin wie eine Königin. Selbst bei strömendem Regen müsste man ihr in der 
Vorschrift schreiben, die Bustüren vor der Zeit zu öffnen. Doch der Regen fällt, was 
spricht dagegen, einige Minuten früher zu öffnen? […] 

                                                
14 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Açsanız ya ham’fendi, […]’’ 
15 Übersetzung des Verfassers:  
  ‘‘Yeniden vurdum […]! Hem de bağırdım: ‘‘Açın!’’ 
   Hayır, açmıyor! Ölse açmayacak!’’ 



 

1040 

In unseren türkischen Städten gibt es solche Strenge nicht. Unsere Fahrer:innen stehen 
auf und öffnen höflich die Türen.16 (Baykurt 2024: 86) 

Im Gegensatz zum Erzähler akzeptiert die Mutter des Kindes die Situation gemäß den 
üblichen gesellschaftlichen Normen ihrer Umgebung und reagiert nicht auf die Fahrerin 
mit einer Beschwerde: „Schlagen Sie vergebens! Jetzt ist ihre Pause!“17 (Baykurt 2024: 
84). Dieses Verhalten der Frau spiegelt die alltägliche Konsequenz der deutschen 
Regelbindung wider. 

Wie gezeigt wurde, können Unterschiede sowohl Spannungen hervorrufen als 
auch Faktoren sein, die interkulturelles Verständnis, Kommunikation und Austausch 
fördern. Die Gastarbeiter- und Migrantenliteratur stellen diese Differenz und ihr Potenzial 
dar, indem sie kulturelle Diversität wertschätzen und zugleich verdeutlichen, dass diese 
Vielfalt eine transformative, verbindende und inklusivere Kraft für Gesellschaften besitzt. 
In diesem Sinne öffnen Unterschiede die Tür zur Interkulturalität und ermöglichen es 
Gesellschaften, ein tiefergehendes Verständnis füreinander zu entwickeln.  

 

4 Fazit 
Die deutsch-türkische Literatur ist als ein Spiegelbild des Migrationsprozesses 
entstanden, der mit dem Anwerbeabkommen zwischen der Türkei und Deutschland im 
Jahr 1961 begann, und hat dabei eine Entwicklung von der sogenannten 
Gastarbeiterliteratur zur interkulturellen Literatur durchlaufen. Während die Werke der 
ersten Generation, oft als „Literatur der Betroffenheit“ bezeichnet, Themen wie 
Heimweh, harte Arbeitsbedingungen und kulturelle Entfremdung behandelten, richteten 
die Autor:innen der zweiten und dritten Generation ihren Fokus stärker auf 
Identitätsproblematiken und interkulturelle Interaktionen. Sie entwickelten dabei eine 
individuellere und pluralistischere Perspektive. 

Fakir Baykurts Werk Bizim İnce Kızlar spiegelt in diesem Zusammenhang auf 
eindrucksvolle Weise die Begegnungspunkte zwischen der türkischen und der deutschen 
Kultur wider. Baykurt thematisiert dabei das Spannungsfeld zwischen tradierten 
Wertvorstellungen und modernen, individualistischen Lebensentwürfen. Das Werk 
schildert die Schwierigkeiten, die Migrant:innen sowohl beim Bewahren ihrer eigenen 
Identität als auch beim Aufeinandertreffen mit einer neuen Kultur erleben. 

Die in Baykurts Werk versammelten Erzählungen verdeutlichen auf vielschichtige 
Weise die kulturellen Unterschiede, mit denen türkische Migrant:innen im Alltagsleben 
in Deutschland konfrontiert sind, und zeigen deren Auswirkungen auf das Individuum. 
Die Spannungen zwischen der traditionellen türkischen Familienstruktur und der 
individualistisch und regelorientiert geprägten deutschen Gesellschaft treten besonders in 
                                                
16 Übersetzung des Verfassers: Kraliçe gibi bir sürücü. Şakır şakır yağmur da yağsa, ona vaktinden önce 

otobüsün kapısını açtırabilmek için, bunu kendisine verilen yönetmeliğe yazmak gerek. Oysa yağmur 
yağıyor, birkaç dakika önce açsa ne zararı var? […] 
Bizim Türkiye’deki şehirlerimizde böyle katılıklar olmaz. Bizim sürücülerimiz kalkar, efendi efendi açar 
kapıları’’ 

17 Übersetzung des Verfassers: ‘‘Boşuna vurmayın! Şimdi onun dinlenme zamanı!’’ 



 

1041 

generationenübergreifenden Konflikten zutage. Die Figuren bewahren ihre kulturelle 
Identität durch Praktiken wie Beschneidungsfeiern, Aberglauben oder 
Erziehungsmethoden. Zugleich treten sie mit der disziplinierten und regelgeleiteten 
deutschen Gesellschaft in Kontakt, wodurch sie schrittweise einen neuen kulturellen 
Syntheseprozess einleiten. Diese Begegnung zeigt, dass Interkulturalität nicht nur 
Konfliktpotenzial birgt, sondern auch als Ausgangspunkt für die Entwicklung 
interkultureller Kompetenzen dient 

Zusammenfassend offenbart die deutsch-türkische Literatur die komplexe Natur 
des Migrationsphänomens sowie die transformierende Kraft interkultureller 
Kommunikation. Werke wie Bizim İnce Kızlar unterstreichen, dass kulturelle 
Unterschiede nicht als Konfliktquelle, sondern als Potenzial für Bereicherung und ein 
gemeinsames Zusammenleben verstanden werden können. Der Weg von der 
Gastarbeiterliteratur zur interkulturellen Literatur hat durch die Schaffung eines „dritten 
Raums“, in dem unterschiedliche kulturelle Identitäten miteinander in Dialog treten, neue 
literarische und gesellschaftliche Perspektiven eröffnet. In diesem Sinne hat die deutsch-
türkische Literatur migrantische Lebensrealitäten dargestellt, grundlegende Werte wie 
Respekt, Toleranz und Empathie sowie die Bedeutung interkulturellen Dialogs betont und 
damit zu einer inklusiveren gesellschaftlichen Struktur beigetragen. 

 

Literaturverzeichnis 
Arabacıoğlu, Behiye (2018): Göç Eden Kültür. In: Anadolu Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi. Vol. 

2(2), 83-91.  

Asutay, Hikmet (2024): Gurbetin Edebiyatı: Türk-Alman Göçmen Edebiyatı Yazarlar Sözlüğü. Çanakkale: 
Paradigma Akademi. 

Aytaç, Gürsel (1991): Edebiyat Yazıları II. Ankara: Gündoğan Yayınları. 

Aytaç, Gürsel (1995): Edebiyat Yazıları III. Ankara: Gündoğan Yayınları. 

Aytaç, Gürsel (1999): Genel Edebiyat Bilimi. 1. Basım. İstanbul: Papirüs Yayınları. 

Baykurt, Fakir (2024): Bizim İnce Kızlar. 5. Basım. İstanbul: Literatür Yayınları 

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Çev.: Michael Schiffmann und Jürgen Freudl. Band 
5. Tübingen: Stauffenburg Verlag. 

Bodur, Recep (2025): Fakir Baykurt’un Göçmen Yazını Eseri ‘‘Telli Yol’’da Türk-Alman Kültürü 
Yansımaları. In: Söylem Filoloji Dergisi, 10(1), 147-161. 

Chiellino, Carmine (2007): Interkulturalität und Literaturwissenschaft. In: ders. (Hg.): Interkulturelle 
Literatur in Deutschland. Ein Handbuch. Sonderausgabe. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, 387-398.                                 

Doğan, Coşkun (2022): Fakir Baykurt’un Gece Vardiyası Eserine Kültürlerarasılık Açısından Bakış. In: 
Tosun, Muharrem / Doğan, Coşkun (Hg.): Kültürlerarasılık & Edebiyat, Çanakkale: Paradigma 
Akademi, 33-53. 

Doğru, Nihan / Asutay, Hikmet (2024): Kültürlerarası Yazın Bağlamında Aysel Özkan’ın ‘‘Mavi Maske’’ 
Adlı Eserinde Kadın İmgesinin İncelenmesi. In: Balkan ve Yakın Doğu Sosyal Bilimler Dergisi, 10(01), 
1-6.  

Eagleton, Terry (2019): Kültür. Çev.: B. Göçer. 2. Baskı. İstanbul: Can Sanat Yayınları. 



 

1042 

Ergün Atbaşı, Nurtaç (2021): Alev Tekinay’ın Ağlayan Nar Romanında Kültürlerarasılık. In: Akademik 
Dil ve Edebiyat Dergisi. Cilt: 5. Sayı: 4, 2420-2439. 

Günay Köprülü, Sevtap (2020): Almanya’da Yaşayan Türklerin Yazınsal Eserlerinde Tema ve Dil 
Değişimi. In: Söylem Filoloji Dergisi, Vol. 5(1), 40-48.  

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literatuswissenschaft: Eine Einführung. Paderborn: Wilhelm 
Fink Verlag. 

Hofmann, Michael / Patrut, lulia-Karin (2015): Einführung in die interkulturelle Literatur. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Kuruyazıcı, Nilüfer (2001): Almanya’da Oluşan Yeni Bir Yazının Tartışılması. In: Karakuş, Mahmut / 
Kuruyazıcı, Nilüfer (Hg.): Gurbeti Vatan Edenler: Almanca Yazan Almanyalı Türkler. Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları, 3-25. 

Mecklenburg, Norbert (2003): Interkulturelle Literaturwissenschaft. In: Wierlacher, Alois / Bogner, 
Andrea (Hg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, 433-439. 

Oraliş, Meral (2001): Gurbeti Vatan Edenler. In: Karakuş, Mahmut / Kuruyazıcı, Nilüfer (Hg.): Gurbeti 
Vatan Edenler: Almanca Yazan Almanyalı Türkler. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 35-50.  

Saka, Nalan (2018): Almanya’daki Türk Göçmen Yazınına Kavramsal Bir Yaklaşım. In: Atatürk 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi.  Vol. 22, 1875-1888. 

Tosun, Muharrem / Yücedağ, Gülcan (2021a): Almanya’ya Türk İşçi Göçünün Tarihsel Serüveni ve 
Sosyo Politik Boyutları. In: Asutay, Hikmet (Hg.): Göç Yollarında: Altmışıncı Yılında Türk Alman 
Edebiyatı ve Kültürü. Çanakkale: Paradigma Akademi, 10-30.  

Tosun, Muharrem / Yücedağ, Gülcan (2021b): Türklerin Almanya’ya Göçünün Yansıması: Misafir İşçi 
Edebiyatından Kültürlerarası Edebiyata Göç Serüveni. In: Asutay, Hikmet (Hg.): Göç Yollarında: 
Altmışıncı Yılında Türk Alman Edebiyatı ve Kültürü. Çanakkale: Paradigma Akademi, 30-48.  

Zengin, Dursun (2000): Göçmen Edebiyatı’nda Yeni Bir Yazar. Mehmet Kılıç ve ‘‘Fühle Dich Wie Zu 
Hause’’ Adlı Romanı. In: Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi. Vol. 40 (3-4), 
103-128.  

Zengin, Dursun (2010): Türk Alman Edebiyatına Tarihsel Bir Bakış ve Bu Edebiyata İlişkin Kavramlar. 
In: Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmalar Dergisi. Vol.12, 329-349.  

 

 

 

 

 

 

 


