Diyalog 2025/ Sonderausgabe: Germanistik im 21. Jahrhundert- Band II: 1026-1042 (Research Article)

Interkultureller Dialog: Eine Anniherung durch Fakir
Baykurts Werk Bizim Ince Kizlar

Recep Bodur “*', Amasya

d https://doi.org/10.37583/diyalog.1838147

Abstract (Deutsch)

Die Verbindung zwischen der Tiirkei und Deutschland, die mit dem Anwerbeabkommen vom 30. Oktober
1961 begann, hat sich zu einer komplexen kulturellen Dynamik entwickelt. Diese Entwicklung bildet den
Ausgangspunkt des vorliegenden Beitrags. Der Beitrag untersucht anhand von Fakir Baykurts Werk Bizim
Ince Kizlar (1992) mit einem interdiszipliniren Ansatz die interkulturellen Erfahrungen tiirkischer
Migrant:innen in Deutschland im Rahmen der hermeneutischen Methode. Dabei werden sowohl das
Phénomen der Migration als auch die postkoloniale Theorie von Homi Bhabha beriicksichtigt. Die
hermeneutische Analyse ermoglicht es, sowohl die Textebene als auch die sozialen und kulturellen
Kontexte der Migranten zu beriicksichtigen, um deren Identititssuche, Anpassungsprozesse und die
Dynamik des interkulturellen Dialogs zu verstehen. In diesem Werk thematisiert Baykurt die sozialen und
kulturellen Schwierigkeiten tiirkischer Arbeiter aus landlichen Regionen sowie deren Bemiihungen, ihre
kulturelle Identitdt durch Praktiken wie Familienrituale, Aberglauben und Erziehungsmethoden zu
bewahren. Zugleich treten die Figuren in Kontakt mit der regelorientierten deutschen Gesellschaft. Dadurch
entsteht ein dritter Raum im Sinne Bhabhas — ein hybrider Bereich, in dem traditionelle Werte und neue
kulturelle Erfahrungen miteinander verhandelt werden. Die Analyse zeigt, dass kulturelle Unterschiede
nicht nur Spannungen erzeugen, sondern auch die Grundlage fiir Interkulturalitdt, Migrationserfahrungen
und Identitdtsbildung bilden. Das Werk illustriert exemplarisch, wie Migranten Briicken zwischen den
Kulturen schlagen, Konflikte bewéltigen und zugleich ihre Identitit wahren, und verdeutlicht den Beitrag
tiirkischer Migrationserfahrungen zur Entwicklung interkultureller Literatur und des interkulturellen
Dialogs.

Schliisselworter: Fakir Baykurt, Bizim Ince Kizlar, Migration, interkultureller Dialog, Interkulturelle
Literatur.

Abstract (English)
Intercultural Dialogue: An Approach through Fakir Baykurt’s Work “Bizim Ince Kizlar”

The relationship between Turkey and Germany, which began with the recruitment agreement of 30 October
1961, has evolved into a complex cultural dynamic. This development forms the starting point of the present
study. The study examines the intercultural experiences of Turkish migrants in Germany through Fakir
Baykurt’s work Bizim Ince Kizlar (1992) using an interdisciplinary approach within the framework of the
hermeneutic method. Both the phenomenon of migration and Homi Bhabha’s postcolonial theory are taken
into account. The hermeneutic analysis allows for consideration of both the textual level and the social and
cultural contexts of the migrants, facilitating an understanding of their identity formation, adaptation

Einsendedatum: 27.08.2025 Freigabe zur Veroffentlichung: 25.12.2025



processes, and the dynamics of intercultural dialogue. In this work, Baykurt addresses the social and cultural
difficulties faced by Turkish workers from rural regions, as well as their efforts to preserve their cultural
identity through practices such as family rituals, superstitions, and educational methods. At the same time,
the characters come into contact with the rule-oriented German society. This interaction gives rise to a third
space in Bhabha’s sense—a hybrid domain in which traditional values and new cultural experiences are
negotiated. The analysis demonstrates that cultural differences not only generate tensions but also form the
basis for interculturality, migration experiences, and identity construction. The work exemplifies how
migrants build bridges between cultures, manage conflicts, and simultaneously maintain their identity,
while highlighting the contribution of Turkish migration experiences to the development of intercultural
literature and intercultural dialogue.

Keywords: Fakir Baykurt, Bizim Ince Kizlar, migration, intercultural dialogue, intercultural literature.

1027



EXTENDED ABSTRACT

The migration of Turkish individuals to Germany, initiated by the 1961 Recruitment Agreement, represents
a significant chapter in the historical, socio cultural, and economic interactions between Turkey and
Germany. Prompted by West Germany’s post-World War II economic boom and subsequent labour
shortages, this large-scale movement not only facilitated the relocation of workers but also enabled the
transfer of cultural identities, thereby profoundly influencing both societies. What began as a bilateral
labour arrangement soon developed into a multidimensional process that reshaped social structures, cultural
practices, and intellectual production in both countries.

This study explores the evolution of Turkish-German literature, tracing its development from the
Gastarbeiterliteratur of the 1960s to the intercultural and transcultural literature of later generations.
Central to this analysis is Fakir Baykurt’s Bizim Ince Kizlar (1992), a collection of short stories that vividly
illustrates the intercultural dynamics between Turkish and German cultures. Through an interdisciplinary
approach, combining perspectives from literary studies, cultural theory, and migration studies, the research
examines how Baykurt’s work reflects the complexities of identity, cultural conflict, and adaptation. In
doing so, it contributes to a deeper understanding of migration’s transformative impact on both literature
and society.

The Gastarbeiterliteratur of the first generation, often referred to as ‘affected literature’, captured
the challenges faced by Turkish migrants, including homesickness, grueling working conditions, language
barriers, and cultural alienation. These early works functioned as social documents, articulating the
emotional and social struggles of migrants in a foreign land while also serving as testimonies of resilience
and endurance. In contrast, the second and third generations of writers shifted their focus toward themes of
identity, individuality, and intercultural synthesis, moving beyond narratives of victimhood to embrace
pluralistic and existential perspectives. This literary evolution reflects a broader societal shift, as subsequent
generations, educated in Germany and fluent in its language, began to navigate the complexities of hybrid
identities and contribute to the German cultural landscape on equal footing.

Baykurt’s Bizim Ince Kizlar exemplifies this transition, offering a nuanced portrayal of Turkish
migrants’ lives in Germany through four selected short stories: The Key, Who is Closer to the Water?, The
Grandmother from Kars and The Bus Driver. These narratives explore the interplay between traditional
Turkish values and the individualistic, rule-oriented culture of modern Germany, highlighting both the
tensions and opportunities inherent in intercultural encounters.

In The Key, Baykurt illustrates the persistence of Turkish traditions, such as circumcision
ceremonies and superstitions, within the German context, showcasing how cultural practices foster
solidarity among migrants while simultaneously revealing differences with German society. Who is Closer
to the Water? depicts a generational conflict between a father adhering to Turkish familial norms and his
son, who embraces Germany’s individualistic values, underscoring the identity struggles and dilemmas of
the second generation. Similarly, The Grandmother from Kars highlights intercultural interactions through
contrasting approaches to child-rearing, emphasizing processes of mutual learning and negotiation. Finally,
The Bus Driver critiques Germany’s rigid rule-based culture from a Turkish perspective, yet also
acknowledges its societal benefits, pointing to the ambivalence of cultural encounters.

Together, these stories demonstrate how migrants reconcile their cultural heritage while adapting
to a new environment, thereby creating what Homi Bhabha conceptualizes as a ‘third space’ — a hybrid
cultural realm that challenges and enriches both Turkish and German identities. Baykurt’s Bizim Ince Kizlar,
analysed through the hermeneutic method, underscores the transformative power of intercultural
communication, where cultural differences serve not only as sources of conflict but also as opportunities
for mutual enrichment and solidarity.

By portraying rituals, family dynamics, and everyday interactions, Baykurt’s work illustrates how
migrants preserve their cultural identity while simultaneously engaging with German norms, fostering
dialogue and mutual recognition. This process aligns with the broader trajectory of Turkish-German
literature, which has gradually evolved from documenting migrant struggles to celebrating cultural

1028



diversity, hybridity and cosmopolitan belonging. In this regard, Baykurt’s collection occupies a pivotal
position, bridging the gap between first-generation Gastarbeiterliteratur and contemporary transcultural
narratives.

Ultimately, the study argues that Bizim Ince Kizlar is a significant contribution to intercultural
literature. It demonstrates literature’s ability to foster inclusive societies by promoting empathy,
intercultural understanding, and the recognition of cultural difference as a source of strength rather than
division. The text reflects not only the specific migrant experience of Turkish communities in Germany but
also underscores universal human values that emerge through intercultural dialogue. In this sense, Baykurt’s
short stories illuminate the transformative impact of migration on both literature and society while paving
the way for a more connected, dialogical and inclusive cultural framework.

1029



1 Einleitung

Das seit Jahrhunderten bestehende Phinomen der Migration erhielt fiir die Tiirken mit
dem am 30. Oktober 1961 zwischen der Tiirkei und Deutschland geschlossenen
Anwerbeabkommen eine neue Bedeutung. Migration, verstanden als dauerhafte oder
vorilibergehende Ortsverdnderung von Individuen oder Gemeinschaften, beeinflusste
Menschen nicht nur individuell, sondern auch in sozio-kultureller und soziookonomischer
Hinsicht. Damit migrierte nicht nur der Mensch, sondern auch die von ihm geprégte
Kultur (vgl. Arabacioglu 2018: 84). In diesem Sinne brachten tiirkische Staatsbiirger bei
threr Migration nach Deutschland ihre individuelle, gesellschaftliche und kulturelle
Identitdt mit sich.

Die Migration der Tiirken nach Deutschland fiihrte zu tiefgreifenden historischen
und soziodkonomischen Verbindungen zwischen beiden Landern. Nach dem Zweiten
Weltkrieg hatte die deutsche Wirtschaft einen massiven Arbeitskréftemangel. Der Mangel
fuhrte dazu, dass Deutschland auf der Suche nach Arbeitskriften auf ausldndische
Gastarbeiter zuriickgriff (vgl. Tosun / Yiicedag 2021a: 10). Zahlreiche Menschen aus der
Tiirkei kamen nach Deutschland, erlebten den Kulturschock einer fremden Umgebung
und duBlerten ihre Schwierigkeiten gegeniiber den Deutschen (vgl. Oralig 2001: 36). Um
diese Erfahrungen auszudriicken, entstand eine literarische Tradition, die im Laufe der
Zeit unter verschiedenen Bezeichnungen bekannt wurde (vgl. Ergiin Atbas1 2021: 2423;
Zengin 2000: 105). Die unter schwierigen Bedingungen verfassten Texte riefen in der
Literatur eine eigenartige und starke Resonanz hervor (vgl. Tosun / Yiicedag 2021b: 30).
Seit {liber einem halben Jahrhundert siedelten sich die Tiirken in Deutschland an und
verfassten seit den Anfangsjahren der Migration literarische Werke, mit denen sie eine
eigene literarische Tradition begriindeten. Im Laufe der Zeit gelang es ihnen, diese Werke
in die deutsche Literatur zu integrieren (vgl. Ergiin Atbag1 2021: 2422f.).

Die ,,Gastarbeiterliteratur* trug wesentlich zur Entstehung der Interkulturalitdt in
der deutsch-tlirkischen Literatur bei. Sie ermdglichte den Deutschen einen Zugang zu
einer ihnen fremden Kultur und er6ffnete dadurch neue Perspektiven (vgl. Kuruyazici
2001: 7). Gleichzeitig erleichterte sie den Tiirken die Anpassung an die neue Kultur.
Wegen der thematischen Schwerpunkte wird die Literatur der ersten Generation auch als
,Literatur der Betroffenheit bezeichnet (Kuruyazic1 2001: 18). Zentrale Motive sind
Heimweh, harte Arbeitsbedingungen, Riickkehrgedanken, Ausgrenzung, Verunsicherung
und Sprachprobleme (vgl. Gilinay Kopriili 2020: 42; Bodur 2025: 152).

In den 1980er Jahren bewirkte die in Deutschland ausgebildete Generation
Verianderungen in Themen und Erzihlweisen der Gastarbeiterliteratur. ,,An die Stelle der
Literatur der Betroffenheit treten Werke, die sich mit der Identititsproblematik,
weiterfiihrend mit der Individualitdt und den existenziellen Fragen des Menschseins
auseinandersetzen. Metaphern, Bilder und Sprachspiele deuten dabei auf den literarischen
Anspruch dieser Autor:innen hin“* (Aytag 1995: 238). Neben wirtschaftlich motivierten

* Ubersetzung des Verfassers: “Bir sizlanma edebiyatinin yerini kimlik sorunsalinin, daha ileri giderek
bireyselligin, insan olmadan kaynaklanan sorunlarin ele alindig1 eserler aliyor. Mecazlar, imajlar ve dil
oyunlari bir bakima bu yazarlarin edebi diizeye iliskin iddialar1 oldugunu sezdirmektedir”

1030



Migranten prigten auch Autor:innen wie Fakir Baykurt, Aysel Ozkan und Alev Tekinay
den Wandel, wodurch sich die Gastarbeiterliteratur thematisch wandelte (vgl. Kuruyazici
2001: 8) und zur Migrantenliteratur wurde. Die Einordnung von Autor:innen, die nicht
als Gastarbeiter kamen, ist jedoch problematisch (vgl. Kuruyazici 2001: 8-9). So lehnte
Yiiksel Bazarkaya die Zugehorigkeit ab und ebnete mit Begriffen wie
,Auslianderliteratur und ,,Literatur der Fremde* neue Konzepte (vgl. Zengin 2010:
335f)). Diese Literaturphase nennt man auch ,,Eine Briickenliteratur® (Chiellino 2007:
389), da Zafer Senocak davon ausgeht, dass die zweite Generation eine Synthese schafft,
ohne dabei das Wesentliche beider Kulturen zu verlieren, und somit eine Briicke fiir eine
neue Literatur bildet (vgl. Oralis 2001: 48). Zengin betrachtet diese Phase als eine
Ubergangsperiode, da sie eine Briickenfunktion zwischen den Autor:innen der ersten
Generation und denjenigen erfiillt, die der heute noch relevanten ,,interkulturellen
Literatur bzw. der ,.transkulturellen Literatur® zugeordnet werden (vgl. Zengin 2010:
338). Somit wandelte sich die Migrationsliteratur vom ,,sozialen Dokument®“ zu einer
Literatur mit literarischem Anspruch (vgl. Ayta¢ 1995: 26).

Mit der dritten Generation wurden Tabus gebrochen; ein tlirkischstimmiger Autor
ist heute weder gezwungen, seine Kultur darzustellen, noch ein Werk zu schaffen, das aus
der Synthese beider Kulturen hervorgeht (vgl. Zengin 2010: 341). Technische
Entwicklungen verkiirzten Distanzen und verénderten die Sicht auf Migration und Kultur,
dadurch entstand der ,,Postmodernismus®, der Vielfalt von Stilen und Weltanschauungen
anerkennt (vgl. Aytag 1995: 27). Gemill dem Prinzip der ,,Pluralitdt™ (Aytag 1995: 27)
werden Unterschiede inzwischen nicht mehr als Mangel, sondern als Bereicherung
verstanden, und die Konzepte der Interkulturalitit bzw. Transkulturalitit treten
zunehmend in den Vordergrund (vgl. Tosun / Yiicedag 2021b, 39). Nur weil sich die von
ithnen verfassten Werke inhaltlich &dhneln, ist es nicht sinnvoll, die Autor:innen
ausschlieBlich nach ihrer Herkunft oder Identitdt zu klassifizieren (vgl. Kuruyazici 2001:
10, Tosun / Yiicedag 2021b: 40). An dieser Stelle tritt die Beschreibung des ,,Dritten
Raumes* in Erscheinung, die von Homi Bhabha entwickelt wurde, einem der
bedeutendsten Vertreter der postkolonialen Theorie. Die kritische Theorie Homi Bhabhas
basiert auf dem Begriff der kulturellen Differenz. Anhand dieses Begriffs betont Bhabha,
dass Kultur kein statisches und homogenes Ganzes darstellt, sondern vielmehr durch
instabile und ambivalente Prozesse an den Grenzen zwischen Kulturen hervorgebracht
wird. Kulturelle Differenz eréffnet einen Raum, in dem Autoritidt und Referenz in der
Bedeutungsproduktion prekdr werden und die Stabilitdt kultureller Aussagen in Frage
gestellt wird. In diesem Zusammenhang schligt Bhabha den Begriff des ,,Dritten
Raumes* vor einen Zwischenraum , in dem kulturelle Inhalte wechselseitig iibersetzt, neu
interpretiert und hybridisiert werden. Durch diesen Raum entzieht sich Kultur einer
einheitlichen oder einfachen Struktur und wird zu einem fortwéhrenden Prozess der
Erneuerung (vgl. Bhabha 2000:511t.).

Ausgehend von diesem theoretischen Verstindnis wird deutlich, wie sich der
,Dritte  Raum®™ nicht nur als abstraktes Konzept, sondern auch als literarische

? Dieser Begriff wird in einigen Quellen als ,,der dritte Ort* (Hofmann 2006) bezeichnet.

1031



Ausdrucksform manifestiert. Der dritte Raum ist ,,die Hervorbringung von etwas Neuem,
das sowohl fiir deutsche als auch fiir tiirkische Leser eine Herausforderung, ja eine
Provokation darstellen kann“ (Hofmann 2006: 196). In Anlehnung an Bhabhas Konzept
beschreibt Kuruyazici (vgl. 2001: 10) die literarischen Werke von Menschen, die
zwischen zwei Léndern, Kulturen und Sprachen leben, als Ausdruck eines
Zwischenraums und bezeichnet diesen Zwischenraum als ,,Literatur der Fremde in
deutscher Sprache*. Infolgedessen wurde die Migrantenliteratur zunehmend von der
interkulturellen Literatur oder der transkulturellen Literatur abgeldst.

Diese neue literarische Gattung umfasst vor allem Werke der zweiten und dritten
Generation. Dennoch beruhen die Grundlagen der heutigen kulturellen Differenz auf der
Gastarbeiter- und Migrantenliteratur (vgl. Dogan 2022: 42). Die deutsch-tiirkische
Literatur als Unterkategorie der Migrantenliteratur behandelt tiberwiegend Sehnsucht
nach der Heimat, Schwierigkeiten in einem fremden Land und Kulturkonflikte (vgl.
Dogru/ Asutay 2024: 1f.). Vor diesem historischen und theoretischen Hintergrund soll im
Folgenden Fakir Baykurts Roman Bizim Ince Kizlar als exemplarisches Werk der
interkulturellen Literatur untersucht werden. Der Kurzgeschichtenband thematisiert
kulturelle Konflikte tiirkischer Arbeiterfamilien in Deutschland und die Unterschiede
zwischen traditionellen tiirkischen und modernen deutschen Werten. Die Analyse erfolgt
im Rahmen der hermeneutischen Methode im Kontext der Textebene, wobei kulturelle
Vergleiche hinsichtlich des Alltags, der sozialen Beziehungen und Identitédtsbildung
analysiert werden, um die Auswirkungen der deutsch-tiirkischen Interaktion auf
Migranten zu verstehen. Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, die Beziechung zwischen
Literatur und Gesellschaft zu verstehen, indem Literatur in ihrem historischen,
soziologischen und kulturellen Kontext betrachtet wird. Dementsprechend wird ein
interdisziplindrer Ansatz verfolgt, der die vielschichtigen Beziehungen zwischen
Literatur und gesellschaftlichen Strukturen sowie die funktionalen Rollen der Literatur
innerhalb dieser Verhiltnisse herausarbeitet (vgl. Aytag 1999: 130f.).

2 Interkulturalitit und Interkulturelle Literatur

Um die Begriffe Interkulturalitit und Interkulturelle Literatur eingehend zu verstehen, ist
es zunichst notwendig, den im Zentrum beider Phinomene stehenden Begriff ,, Kultur*
zu definieren. Kultur, die als System und als Prozess beschrieben werden kann (vgl.
Mecklenburg 2003: 433), ist nach Terry Eagleton die Gesamtheit von Werten, Sitten und
Gebriuchen, Uberzeugungen und symbolischen Praktiken, die das Leben der Menschen
orientiert (vgl. 2019: 15).

Interkulturalitét ist ein Gefiige von Handlungen, die durch das Nebeneinander, die
Kommunikation und den Austausch zwischen mindestens zwei Kulturen entstehen. Dem
Begrift der Interkulturalitit liegen die Konzepte des ‘Ich’ und des ‘Anderen’ zugrunde. In
Situationen, in denen kulturelle Unterschiede bestehen, treten die Konzepte des
kulturellen Ichs und des kulturellen Anderen in den Interaktionsprozess ein. Das
kulturelle Ich bildet sich als Ergebnis der Kommunikation und Interaktion des
Individuums mit der Gesellschaft. Jede Person agiert als Vertreter der kulturellen Struktur,

1032



der sie angehort, und nimmt ihre Umwelt durch diesen kulturellen Rahmen wahr und
bewertet sie entsprechend (vgl. Ergiin Atbagi 2021: 2425f)). Aus diesem Hintergrund
bezeichnet der Begriff der Interkulturalitét ,,den Austausch zwischen den Kulturen und
die Tatsache, dass kulturelle Identitdt nur in diesem Austausch und in der Mischung
zwischen Eigenem und Fremden begriffen werden kann‘ (Hofmann / Patrut 2015: 7).

Auch das Konzept der interkulturellen Literatur kann in diesem Zusammenhang
dhnlich verstanden werden. Die interkulturelle Literaturwissenschaft untersucht, wie
kulturelle Uberschneidungen in literarischen Texten und ihrer Rezeption sichtbar werden.
Solche Merkmale zeigen sich inhaltlich zum Beispiel in Darstellungen von
Kulturbegegnungen oder -konflikten. Formal &duBlern sie sich im Gattungswandel, in
Mehrsprachigkeit, Intertextualitit oder hybriden Formen. Interkulturelle Aspekte finden
sich auch im weiteren Umfeld der Texte — etwa in den Lebensumstidnden der Autor:innen,
in ihrer Einbindung in gesellschaftliche Diskurse oder in der Rezeption ihrer Werke (vgl.
Mecklenburg 2003: 434).

Die interkulturelle Literatur, die ihre Wurzeln in beiden Kulturen hat und als
Zwischenraum aufgefasst wird, gewinnt mit der dritten Generation im Kontext der
deutsch-tiirkischen Literatur eine vollig neue Dimension. Die Multikulturalitét, die als
eine der grofiten Bereicherungen Deutschlands betrachtet werden kann, spiegelt sich auch
in der Literatur wider. Die deutsch-tlirkische Literatur kann demnach als besonders
vielfdltig angesehen werden. Die dritte Generation nutzt die interkulturelle Literatur, die
Unterschiede als Bereicherung begreift, nicht mehr nur als Mittel zur Weitergabe von
Leid. Sie versteht sie vielmehr als Werkzeug zur Darstellung entfremdeter oder hybrider
kultureller Rdume (vgl. Tosun / Yiicedag 2021b: 40).

In diesem Zusammenhang lésst sich feststellen, dass die Entwicklung dieser
Literatur nicht allein aus biografischen Migrationserfahrungen erklédrbar ist, sondern
vielmehr aus einem weiter gefassten kulturellen Transformationsprozess resultiert. Aus
diesem Prozess heraus strebt die Literatur der dritten Generation einerseits die Integration
dieser kulturellen Differenz an, andererseits versucht sie, eigenstindige Werke zu
schaffen. Die Entstehung dieses Literaturgenres wird bereits mit den Werken der zweiten
Generation verkniipft. Tiirkischstimmige Autor:innen wie Emine Sevgi Ozdamar, Renan
Demirkan, Feridun Zaimoglu, Zehra Cirak, Levent Aktoprak, Sinasi Dikmen und Habib
Bektas haben ihre Werke {iberwiegend im Spannungsfeld deutsch-tiirkischer
Kulturwechsel geschaffen (vgl. Ergiin Atbas1 2021: 2425f.).

Trotz alledem ist jedoch erkennbar, dass die Grundlage der heutigen kulturellen
Differenz in der Gastarbeiter- und Migrantenliteratur liegt (vgl. Dogan 2022: 42). Die in
den 1960er Jahren aus der Tiirkei nach Deutschland migrierten Gastarbeiter sahen sich
aufgrund sozialer Unterschiede vor allem mit Sprachbarrieren sowie sozio-kulturellen
und psychologischen Problemen konfrontiert. Der Ubergang in eine neue Kultur fiihrte
zum Nebeneinander unterschiedlicher Kulturen und zur gemeinsamen Nutzung von
Lebensrdumen, was wiederum die Basis interkultureller Interaktion legte. In diesem
Zusammenhang befanden sich Angehorige der ersten Generation aus verschiedenen
Herkunftslindern in einem gemeinsamen kulturellen Austausch. Mit dem Ubergang von

1033



der Gastarbeiterliteratur zur Migrantenliteratur der zweiten Generation wurden die Werke
zunehmend zweisprachig verfasst, was der deutschen Gesellschaft ermoglichte, die
tiirkische Kultur besser kennenzulernen. Dies filihrte zu einer stirkeren Verbindung und
Kommunikation zwischen den beiden Kulturen (vgl. Dogan 2022: 41).

Nachdem die theoretischen Grundlagen der Interkulturalitit und ihrer
literarischen Auspridgung dargestellt wurden, soll im Folgenden ein Autor nédher
betrachtet werden, der diesen Wandel exemplarisch verkorpert. Ein herausragendes
Beispiel fiir die friihe Verbindung zwischen tiirkischer und deutscher Literatur ist Fakir
Baykurt, dessen Werk Bizim Ince Kizlar exemplarisch fiir die interkulturelle Dimension
steht. Baykurt, geboren 1929 in Burdur, beschiftigte sich bereits seit seiner Kindheit mit
Literatur. Nach seinem Abschluss am Ankara Gazi Bildungsinstitut im Jahr 1955 begann
er eine Laufbahn als Lehrer und iibernahm spéter eine leitende Position. Aufgrund
politischer Griinde wanderte er 1979 nach Diisseldorf aus und verstarb 1999 in Essen.
Baykurt, der mit dem Roman Die Rache der Schlangen ein breites Publikum erreichte,
verfasste Werke verschiedener Gattungen (vgl. Asutay 2024: 93). Eines davon ist der
Kurzgeschichtenband Bizim Ince Kizlar. Aus den in diesem Werk enthaltenen
zweiundzwanzig Kurzgeschichten wurden im Hinblick auf das Ziel und die thematische
Kohirenz der vorliegenden Untersuchung vier Geschichten fiir eine Analyse ausgewéhlt.
In diesem Werk zeigt Baykurt, wie interkulturelle Kommunikation Stereotype auflsen
und eine gemeinsame kulturelle Basis schaffen kann. Dabei verbinden sich
unterschiedliche Lebensweisen und Weltanschauungen, was eine tiiberkulturelle
Gesellschaft ermoglicht (vgl. Dogan 2022: 40; Bodur 2025: 156). Das Werk fordert die
interkulturelle Verstdndigung, indem es die sozialen Probleme der Tiirken in Deutschland
sowie den kulturellen Reichtum Anatoliens thematisiert. Mit Elementen wie Tradition,
Sprache und Religion trigt es zur Entwicklung der interkulturellen Literatur bei (vgl.
Dogan 2022: 42f.).

3 Bizim Ince Kizlar (Unsere schlanken Midchen)
3.1 Mosaik aus Tradition, Aberglauben und Kultur

Traditionen sind ein Bestandteil der Identitit von Individuen und stirken soziale
Bindungen. Fiir die tiirkischen Arbeiter in Deutschland wurden Traditionen zu einem
Mittel, in der Fremde eine vertraute Welt zu bewahren. Hochzeiten, Feiertage und
religiose Rituale sorgten dafiir, dass die tlirkische Gemeinschaft in Deutschland lebendig
blieb und ein solidarisches Netzwerk unter den Migranten entstand. Besonders Arbeiter
aus landlichen Regionen versuchten, die in ihren Dorfern gelebten Traditionen auch in
Deutschland fortzufiihren. Die tiirkische Gesellschaft in Deutschland legte groBen Wert
darauf, diese Traditionen zu bewahren und an die jlingeren Generationen weiterzugeben.

Ein Beispiel hierfiir findet sich deutlich in der Kurzgeschichte ,,Der Schliissel®.
Die Hauptfigur der Erzdhlung ist Necmi, ein Stahlarbeiter in Deutschland. Necmi, der
eine blonde deutsche Frau heiratet, gehort zu einem Typus, der sehr an anatolischen
Traditionen und Aberglauben festhilt. Er betrachtet die Familiengriindung als eine ernste
Angelegenheit und wiinscht sich die Beschneidung seines zehnjéhrigen Sohnes Mete.

1034



Dabei sagt er zu seiner Frau: ,,Ich werde tun, was ich von meiner Mutter und meinem
Vater gelernt habe. Lass ihn beschnitten werden. Es schadet iiberhaupt nicht, im
Gegenteil, es ist auch gesundheitlich von Vorteil“* (Baykurt 2024: 5). Seine Frau Jutta
zeigt Verstdndnis und stimmt zu: ,,Gut, dann machen wir das... (Baykurt 2024: 5).
Solche religiosen Rituale wurden von der deutschen Gesellschaft oft schwer
nachvollzogen und riickten kulturelle Unterschiede in den Vordergrund.

Im Zuge ihrer Migration nach Deutschland brachten tiirkische Arbeitskréfte auch
kulturelle Elemente wie Aberglauben mit. Das Tragen eines Nazar-Amuletts, das Klopfen
auf Holz oder das Vermeiden bestimmter Verhaltensweisen zu bestimmten Zeiten sind
Aberglauben, die weiterhin eine bedeutende Rolle im Alltag spielten. Die Verbreitung
solcher Aberglaubensvorstellungen hob die kulturellen Unterschiede zwischen der
tiirkischen und der deutschen Gemeinschaft deutlich hervor. Necmi holt Verwandte aus
Hannover am Bahnhof Duisburg ab, die zur Beschneidungsfeier gekommen sind. Dabei
bemerkt er, dass er den Schliissel zu seiner Aktentasche verloren hat. Statt zuriickzugehen
und zu suchen, wartet er drei Tage, bis er die Verwandten zuriickbringt und beginnt erst
dann mit der Suche. Die Verwandten halten Necmis Verhalten fiir verriickt, doch er findet
den verlorenen Schliissel miihelos wieder. Er glaubt, dass sein Schnurrbart ihm Gliick
gebracht hat, und sagt: ,,Wenn ihr das Schicksal nennen wollt — ich sage etwas anderes.
Mein Schnurrbart, mein schoner Schnurrbart! Deshalb habe ich meinen verlorenen
Schliissel gefunden*® (Baykurt 2024: 6).

Diese besonderen Momente, in denen Menschen verschiedener Nationen
gemeinsam feiern, vermitteln in der Literatur hdufig Botschaften von Solidaritit, Toleranz
und universellen menschlichen Bindungen. Die Hochzeitsszene der prunkvollen
Beschneidungsfeier von Mete im Kulturhaus verdeutlicht, wie das Nebeneinander
verschiedener kultureller Elemente Grenzen iiberwindet und kulturelle Differenz sichtbar
macht: ,,Instrumente spielten; Ménner und Frauen tanzten zusammen. Die Jugendlichen
schrien ,Lorke Lorke, schone Lorke!‘ und tanzten im Kreis. Freunde, die aus Chile
gekommen waren, tanzten ihre eigenen Tinze* (Baykurt 2024: 6). Diese
Zusammenkunft zeigt die Dimensionen kultureller Interaktion und legt zugleich den
Grundstein fiir eine interkulturelle Perspektive.

3.2 Traditionelle Familienstruktur und die individualistische Kultur des modernen
Deutschlands

Innerhalb der migrantischen Familienstruktur bemiihen sich Eltern meist darum, die
Traditionen und Werte ihres Herkunftslandes zu bewahren. Die nachfolgenden
Generationen hingegen libernehmen stirker die Normen und die Kultur der Gesellschaft,

* Ubersetzung des Verfassers: “Anadan atadan gordiiklerimi yapacagim. Varsin siinnet olsun. Higbir zarari
yok, istelik saglik yoniinden yarar1 vardir”

> Ubersetzung des Verfassers: “Peki yaptiralim...”

% Ubersetzung des Verfassers: “Siz simdi kader kismet derseniz! Ama ben baska bir sey diyorum. Biy1gim
giizel biyigim! O yiizden buldum yitigimi”

7 Ubersetzung des Verfassers: “Lorke Lorke, aman giizel Lorke!” diye bagirip ¢agirarak halay cekti.
Sili’den gelen gégmen arkadaslar kendi oyunlarini oynadi™

1035



in der sie aufwachsen. Ein anschauliches Beispiel fiir diese Situation bietet die
Kurzgeschichte ,,Wer ist dem Wasser nidher?“, in der ein Dialog zwischen Mahmut aus
Yesilova und seinem Sohn Nevzat dargestellt wird.

Der tiirkische Arbeiter Mahmut, der in einem der groften Stahlwerke der Welt
beschiftigt ist, kommt eines Mittags von der Arbeit nach Hause und zieht sich zum
Ausruhen zuriick. Er lebt mit seiner Familie in einer bescheidenen Wohnung mit zwei
Schlafzimmern und einem Wohnzimmer. Wihrend seine Ehefrau Sultan ,,Biikme“8
zubereitet, kommen die Tochter Zeynep von der Grundschule und die Kinder Nevzat und
Keziban aus der Realschule nach Hause. Wéhrend Nevzat ein Tennismatch schaut, steht
sein Vater Mahmut auf und kratzt sich am Bauch. Das Spiel weckt seine Aufmerksamkeit,
und er beginnt, gemeinsam mit seinem Sohn das Match zu schauen. Wéhrend des Spiels
bittet Mahmut seinen Sohn um Wasser. Nevzat, der bemerkt, dass sein Vater auf dem
Sessel sitzt und dem Schrank néher ist, sagt: ,,Hol dir doch selbst was zu trinken!“’
(Baykurt 2024: 9). Dieses Verhalten iiberrascht Mahmut, der eine solche Situation bisher
nicht erlebt hat, und nimmt den Aschenbecher auf dem Tisch in die Hand. Obwohl er sich
mit den Worten ,,Hab Geduld, Mahmut, Geduld ist gut“'® (Baykurt 2024: 9) zu beruhigen
versucht, fiihlt er sich in seinem Stolz verletzt und schaltet den Fernseher verérgert aus.
Anschliefend betont Mahmut die Notwendigkeit der Kommunikation, was jedoch zu
einer weiteren Eskalation fiihrt:

,Ich sehe das Spiel, Vater, mach den Fernseher an

,,Du darfst nicht schauen! Ich will mit dir reden!*

»Woriiber willst du reden? Ich schaue kurz und lerne dann

,Nach unserer Tradition solltest du mir das Wasser geben; wir sind Tiirken!*

,»Ach, Vater! Wir sind Tiirken, aber wir sind schon seit Jahren in Deutschland

,.Sei still und schreie nicht! Wir sind in Deutschland, aber wir sind keine Deutschen!*

,» Vater, wir nehmen jeden Tag die Kultur hier auf!*

,»,Nimm deine Kultur auf, aber gib mir das Wasser! Ich bin von der Arbeit gekommen, ich bin

miide!*

,Aber Vater, ich komme auch von der Schule! Ich bin auch miide!*

»Sei still und schreie nicht! Du bist jung, du wirst mir helfen!*

,,HOr zu, Vater! Du bist auch nicht alt! Du bist weder krank noch behindert! Ich kann dir jetzt

nicht helfen! Wir haben in der Schule gelernt: 1) alten Leuten; 2) Kranken; 3) Behinderten wird

geholfen. Das hat der Lehrer gesagt. Du kannst deine Arbeit selbst erledigen ...

,»Wer hat das gesagt, wer? Welcher Lehrer?

,Der Klassenlehrer Herr Vogelsang hat das gesagt ...*

,»Er soll das sagen! Wir kdnnen unsere Kultur nicht aufgeben

,» Vater, das heiBt nicht, dass wir unsere Kultur aufgeben! Jeder soll seine Arbeit selbst erledigen.
Hol dir dein Wasser vom Kiihlschrank!“'" (Baykurt 2024: 9)

[k

[k

[k

[k

¥ eine Art gefiillter Blitterteig

? Ubersetzung des Verfassers: “kendin kat i¢”

' Ubersetzung des Verfassers: “Sabret Mahmut, sabir iyidir”
" Ubersetzung des Verfassers: “Mag bakiyorum baba, a¢ onu!”
“Bakamazsin! Seninle konusacagim!”’

“Ne konusacaksin? Biraz bakip derse ¢alisacagim!”
“Gelenegimize gore suyu verecektin; biz Tiirkiiz!”

“Ah babaaa! Tiirkiiz ama yillardir Almanya’dayiz!”

“Sus bagirma! Almanya’dayiz, ama Alman degiliz!”
“Babaaa; her giin buranin kiiltiiriinii aliyoruz!”

“Kiiltiiriinii al ama suyu da ver! Isten geldim, yorgunum!”

1036



Diese Szene verdeutlicht beispielhaft den Zusammenprall zweier kultureller
Wertesysteme innerhalb migrantischer Familienstrukturen. Der Streit zwischen Vater und
Sohn lésst sich nicht nur als individueller Ungehorsam deuten. Er ist auch Ausdruck eines
intergenerationellen kulturellen Konflikts. Der Vater lebt in einem fremden Land, hélt
jedoch weiterhin an den Normen und Werten seiner Herkunftskultur fest. Der in
Deutschland sozialisierte Sohn hingegen orientiert sich an den rationalen
Handlungsweisen der hiesigen Kultur. Nevzat, als Vertreter der zweiten Generation, steht
exemplarisch fiir tiirkische Jugendliche in Deutschland. Sie bewegen sich zwischen der
elterlichen, von traditionellen Strukturen geprigten Kultur und der deutschen
Lebensweise auflerhalb des familidren Rahmens (Aytag 1991: 155). In diesem
Spannungsfeld wird die im Herkunftsland selbstverstindliche Autoritidt des Vaters im
Migrationskontext infrage gestellt. Nevzats Weigerung, seinem Vater Wasser zu reichen,
symbolisiert daher die Infragestellung dieser Autoritét. Sie steht zugleich fiir den Wunsch
nach individueller Selbstbestimmung und den Ubergang in eine interkulturelle Identitit.

3.3 Tiirkische Fiirsorge und deutsche Autoritiit

Bei der Betrachtung der Lebensweisen unterschiedlicher Kulturen und deren
Auswirkungen auf den Alltag tritt hdufig auch die Art der Kindererziehung in den Fokus.
Der Unterschied zwischen dem in der Regel als autoritér und streng wahrgenommenen
deutschen Erziehungsstil und der eher fiirsorglichen und emotionalen Haltung der Tiirken
kann als Spiegelbild interkultureller Beziehungen verstanden werden. Diese kulturellen
Unterschiede in der Herangehensweise werden in der Kurzgeschichte ,,Die Gromutter
aus Kars* als literarische Reflexion interkultureller Interaktion dargestellt.

Ali aus Kars, der vor Jahren nach Deutschland eingewandert war, studierte Jura.
Er freundet sich mit Gudrun aus Bremen an, die Architektur studiert. Obwohl Gudruns
Familie wegen der kulturellen Differenzen zunichst gegen die Beziehung war,
normalisieren sich die Verhiltnisse mit der Geburt ihres Sohnes Tan. Drei Jahre nach der
Geburt heiraten Ali und Gudrun. Alis Vater ist bereits im Heim verstorben, jedoch ist Ali
nicht in die Tiirkei gereist, um seine Familie zu besuchen. Alis Mutter Done legt eine
lange Reise zuriick, um ihren Enkel Tan in Bremen zu besuchen. Direkt nach dem
Aussteigen aus dem Flugzeug wird der GroBmutter Done in traditioneller Tracht ihr
Enkelkind in die Arme gelegt. Die Schwiegertochter Gudrun kiisst aus Respekt gegeniiber
tirkischen Traditionen die Hand ihrer Schwiegermutter. Done hat in ihrer Heimat

“Ama baba, ben de okuldan geldim! Ben de yorgunum!”’

“Sus bagirma! Sen gengsin, bana yardim edeceksin!”

“Dinle baba! Sen de yasl degilsin! Hasta ve sakat hi¢ degilsin! Ben simdi sana yardim edemem! Biz okulda
ogrendik: 1) yashlara; 2) hastalara; 3) sakatlara yardim edilir. Ogretmen bdyle sdyledi. Sen kendi isini
kendin yapabilirsin ...”

“Kim dedi bunlari, kim?”” Hangi 6gretmen sdyledi?”

“Smif 6gretmeni Herr Vogelsang séyledi...”

“Soylesin! Biz kiiltiiriimiizden ¢ikamayiz!”

“Baba; bu kiiltiiriimiizden ¢ikmak degildir! Herkes kendi isini kendi gorsiin. Dolap kiyiciginda; suyunu
kat, igiver!”

1037



negative Aussagen iiber Auslédnder gehort, weshalb sie ihrer Schwiegertochter gegentiber
zundchst skeptisch ist. Nachdem sie jedoch die Wohnung als sehr sauber empfindet und
sieht, dass sich Gudrun liebevoll und sorgfiltig um ihren Enkel kiimmert, 16sen sich ihre
anfianglichen Bedenken gegeniiber der Schwiegertochter auf. Dennoch empfindet Done
die Art der Kindererziehung, insbesondere in Bezug auf die Erndhrung, als streng und
regelorientiert. Die unterschiedlichen kulturellen Ansédtze zur Kindererziehung treten
deutlich zutage. Die Mutter ldsst nicht einmal zu, dass Tan verwéhnt wird, und erlaubt
thm nicht, zu essen oder zu trinken, was er mochte:

,,Tan, trink Milch!“
,,JJch will nicht ...“
,,Tan, iss Kdse!*
,,Jch will nicht ...“
,,Tan, trink Tee!*
,Zu heiB ...« 12

(Baykurt 2024: 45)

Nachdem GroBmutter Done diese strenge Haltung sieht, nimmt sie ihren Enkel zu sich
und gieit den Tee vom Glas in die Untertasse und wieder zuriick ins Glas, um den Tee
abzukiihlen. Dabei streichelt sie sanft Tans Schulter. Als sie ihn auffordert, zu trinken,
nimmt Tan den Tee und trinkt ihn. Done zerteilt das Brot in Stiicke, belegt sie mit Kése
und Petersilie, und Tan isst davon (vgl. Baykurt 2024: 45-46).

,Aah! Die Milch weint!“
,,Warum weint sie?

,,Weil Tan mich nicht liebt!*
,Aber ich liebe sie ...

»Sie sagt, sie trinkt mich nicht
,,Doch, ich trinke ...*

Er nahm die Milch und trank sie ebenfalls. Gudrun ist sprachlos: ,,Wie sie das Kind trinken ldsst,
als wire es Wasser!“"?

(Baykurt 2024: 46)

[k

PUbersetzung des Verfassers:
“Tan, siit i¢!”

“Istegim yok ...”

“Tan, peynir ye!”

“Istegim yok...”

“Tan, ¢ay i¢!”

“Sicak...”

Ubersetzung des Verfassers:
“Aaal Siitiin aghyor!”
“Neden agliyor?”

“Tan beni sevmiyor diye!”
“Ama seviyorum...”
“Igmiyor beni diyor!”
“Ama igerim...”

Alip siitii de igti. Gudrun’un agz1 agik: Nasil da su gibi akitiyor ¢ocugu!”’

13

1038



Die im Text enthaltenen Ausdriicke verdeutlichen einige Unterschiede zwischen
tiirkischer Flirsorge und deutscher Autoritédt und zeigen, wie Menschen aus verschiedenen
Kulturen positive Einfliisse aufeinander ausiiben konnen. Diese Differenzen kénnen nicht
als Konfliktfeld, sondern als Chance fiir interkulturellen Dialog und gegenseitige
Lernmoglichkeiten betrachtet werden.

3.4 Die deutsche Kultur: Die Fithrung durch Regeln

Die deutsche Gesellschaft ist allgemein bekannt fiir ihre strikte Regelbindung und ihre
auf Ordnung ausgerichtete gesellschaftliche Struktur. Die charakteristischen
Eigenschaften der Deutschen sorgen einerseits fiir Disziplin und Stabilitdt im allgemeinen
gesellschaftlichen Mechanismus. Andererseits werden sie von Individuen aus
verschiedenen Kulturen mitunter als {libermifBig regelorientiert wahrgenommen.
Insbesondere fiir Migrant:innen und Personen, die erstmals mit der deutschen Kultur in
Beriihrung kommen, kann dies zu kulturellen Anpassungsschwierigkeiten fiihren.

In der Kurzgeschichte ,,Der Busfahrer* erlebt der Erzdhler, der zugleich der Autor
selbst ist, an einem regnerischen Tag auf der Riickfahrt vom Berliner Hauptbahnhof zum
Duisburger Hauptbahnhof eine solche Situation. Trotz noch verbleibender sieben
Minuten bis zur Abfahrt wartet der Erzédhler vergeblich darauf, dass sich die Bustiiren
offnen. Er ruft der Busfahrerin zu: ,,Wenn Sie doch mal aufmachen, gnédige Frau, [.. .]“14
(Baykurt 2024: 83). Die Fahrerin ignoriert ihn, da sie sich in ihrer Pause befindet und die
Tir nicht 6ffnet. Wahrend der Erzéhler darauf achtet, dass seine Erzdhlnotizen nicht nass
werden, indem er sie mit dem Giirtel und seiner Tasche schiitzt, kommt eine Passagierin
mit Kind, die einen Regenmantel trdgt. Der Erzdhler, der die Fahrerin fiir
auslianderfeindlich hélt, hofft, dass die Fahrerin nun die Tiir 6ffnet: ,,Ich klopfte erneut
[...]! Und ich schrie: ,Machen Sie auf!‘ Nein, sie macht nicht auf! Selbst wenn sie sterben
wiirde, wiirde sie nicht 6ffnen!*"> (Baykurt 2024: 84).

Der Erzdhler, geprdagt durch seine tiirkische Kultur, kann die strikte
Regelbefolgung der Deutschen nicht akzeptieren und beklagt die deutsche Regelbindung.
Fiir Kulturen wie die tiirkische, die flexiblere und emotionalere Herangehensweisen
gewohnt sind, erscheint ein derart kaltes und distanziertes Verhalten als Lebensstil, der
menschliche Werte in den Hintergrund stellt. In diesem Zusammenhang zieht der Erzéhler
einen Vergleich zu seiner Heimat:

Eine Fahrerin wie eine Konigin. Selbst bei stromendem Regen miisste man ihr in der

Vorschrift schreiben, die Bustiiren vor der Zeit zu 6ffnen. Doch der Regen fillt, was
spricht dagegen, einige Minuten frither zu 6ffnen? [...]

1 Ubersetzung des Verfassers: “Ag¢saniz ya ham’fendi, [...]”
' Ubersetzung des Verfassers:

“Yeniden vurdum [...]! Hem de bagirdim: “Agim!”

Hayir, agmiyor! Olse agmayacak!”

1039



In unseren tiirkischen Stddten gibt es solche Strenge nicht. Unsere Fahrer:innen stehen
auf und 6ffnen hoflich die Tiiren.'® (Baykurt 2024: 86)

Im Gegensatz zum Erzédhler akzeptiert die Mutter des Kindes die Situation gemif3 den
iiblichen gesellschaftlichen Normen ihrer Umgebung und reagiert nicht auf die Fahrerin
mit einer Beschwerde: ,,Schlagen Sie vergebens! Jetzt ist ihre Pause!'” (Baykurt 2024:
84). Dieses Verhalten der Frau spiegelt die alltigliche Konsequenz der deutschen
Regelbindung wider.

Wie gezeigt wurde, kdnnen Unterschiede sowohl Spannungen hervorrufen als
auch Faktoren sein, die interkulturelles Verstindnis, Kommunikation und Austausch
fordern. Die Gastarbeiter- und Migrantenliteratur stellen diese Differenz und ihr Potenzial
dar, indem sie kulturelle Diversitdt wertschitzen und zugleich verdeutlichen, dass diese
Vielfalt eine transformative, verbindende und inklusivere Kraft fiir Gesellschaften besitzt.
In diesem Sinne 6ffnen Unterschiede die Tiir zur Interkulturalitit und ermoglichen es
Gesellschaften, ein tiefergehendes Verstindnis fiireinander zu entwickeln.

4 Fazit

Die deutsch-tiirkische Literatur ist als ein Spiegelbild des Migrationsprozesses
entstanden, der mit dem Anwerbeabkommen zwischen der Tiirkei und Deutschland im
Jahr 1961 begann, und hat dabei eine Entwicklung von der sogenannten
Gastarbeiterliteratur zur interkulturellen Literatur durchlaufen. Wahrend die Werke der
ersten Generation, oft als , Literatur der Betroffenheit bezeichnet, Themen wie
Heimweh, harte Arbeitsbedingungen und kulturelle Entfremdung behandelten, richteten
die Autor:innen der zweiten und dritten Generation ihren Fokus stirker auf
Identitétsproblematiken und interkulturelle Interaktionen. Sie entwickelten dabei eine
individuellere und pluralistischere Perspektive.

Fakir Baykurts Werk Bizim Ince Kizlar spiegelt in diesem Zusammenhang auf
eindrucksvolle Weise die Begegnungspunkte zwischen der tiirkischen und der deutschen
Kultur wider. Baykurt thematisiert dabei das Spannungsfeld zwischen tradierten
Wertvorstellungen und modernen, individualistischen Lebensentwiirfen. Das Werk
schildert die Schwierigkeiten, die Migrant:innen sowohl beim Bewahren ihrer eigenen
Identitét als auch beim Aufeinandertreffen mit einer neuen Kultur erleben.

Die in Baykurts Werk versammelten Erzdhlungen verdeutlichen auf vielschichtige
Weise die kulturellen Unterschiede, mit denen tiirkische Migrant:innen im Alltagsleben
in Deutschland konfrontiert sind, und zeigen deren Auswirkungen auf das Individuum.
Die Spannungen zwischen der traditionellen tiirkischen Familienstruktur und der
individualistisch und regelorientiert geprégten deutschen Gesellschaft treten besonders in

'® Ubersetzung des Verfassers: Kralige gibi bir siiriicii. Sakir sakir yagmur da yagsa, ona vaktinden 6nce
otobiisiin kapisini agtirabilmek igin, bunu kendisine verilen yonetmelige yazmak gerek. Oysa yagmur
yagiyor, birkag dakika 6nce agsa ne zarari var? [...]

Bizim Tiirkiye’deki sehirlerimizde bdyle katiliklar olmaz. Bizim siiriiciilerimiz kalkar, efendi efendi agar
kapilar1”

"7 Ubersetzung des Verfassers: “Bosuna vurmayin! Simdi onun dinlenme zamani!”

1040



generationeniibergreifenden Konflikten zutage. Die Figuren bewahren ihre kulturelle
Identitdit  durch  Praktiken wie  Beschneidungsfeiern, = Aberglauben  oder
Erziehungsmethoden. Zugleich treten sie mit der disziplinierten und regelgeleiteten
deutschen Gesellschaft in Kontakt, wodurch sie schrittweise einen neuen kulturellen
Syntheseprozess einleiten. Diese Begegnung zeigt, dass Interkulturalitit nicht nur
Konfliktpotenzial birgt, sondern auch als Ausgangspunkt flir die Entwicklung
interkultureller Kompetenzen dient

Zusammenfassend offenbart die deutsch-tiirkische Literatur die komplexe Natur
des Migrationsphinomens sowie die transformierende Kraft interkultureller
Kommunikation. Werke wie Bizim Ince Kizlar unterstreichen, dass kulturelle
Unterschiede nicht als Konfliktquelle, sondern als Potenzial fiir Bereicherung und ein
gemeinsames Zusammenleben verstanden werden konnen. Der Weg von der
Gastarbeiterliteratur zur interkulturellen Literatur hat durch die Schaffung eines ,,dritten
Raums®, in dem unterschiedliche kulturelle Identitidten miteinander in Dialog treten, neue
literarische und gesellschaftliche Perspektiven erdffnet. In diesem Sinne hat die deutsch-
tirkische Literatur migrantische Lebensrealititen dargestellt, grundlegende Werte wie
Respekt, Toleranz und Empathie sowie die Bedeutung interkulturellen Dialogs betont und
damit zu einer inklusiveren gesellschaftlichen Struktur beigetragen.

Literaturverzeichnis

Arabacioglu, Behiye (2018): Go¢ Eden Kiiltiir. In: Anadolu Universitesi Egitim Fakiiltesi Dergisi. Vol.
2(2), 83-91.

Asutay, Hikmet (2024): Gurbetin Edebiyati: Tiirk-Alman Gogmen Edebiyati Yazarlar Sozliigii. Canakkale:
Paradigma Akademi.

Aytag, Giirsel (1991): Edebiyat Yazilar: II. Ankara: Giindogan Yaynlart.

Aytag, Giirsel (1995): Edebiyat Yazilar: I1I. Ankara: Giindogan Yaylart.

Aytag, Giirsel (1999): Genel Edebiyat Bilimi. 1. Basim. Istanbul: Papiriis Yaymlar:.
Baykurt, Fakir (2024): Bizim Ince Kizlar. 5. Basim. Istanbul: Literatiir Yaymnlari

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Cev.: Michael Schiffmann und Jiirgen Freudl. Band
5. Tubingen: Stauffenburg Verlag.

Bodur, Recep (2025): Fakir Baykurt’'un Gog¢men Yazini Eseri “Telli Yol”da Tiirk-Alman Kiiltiirii
Yansimalar1. In: Soylem Filoloji Dergisi, 10(1), 147-161.

Chiellino, Carmine (2007): Interkulturalitit und Literaturwissenschaft. In: ders. (Hg.): Interkulturelle
Literatur in Deutschland. Ein Handbuch. Sonderausgabe. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, 387-398.

Dogan, Coskun (2022): Fakir Baykurt’un Gece Vardiyasi Eserine Kiiltiirlerarasilik A¢isindan Bakis. In:
Tosun, Muharrem / Dogan, Coskun (Hg.): Kiiltiirlerarasiik & Edebiyat, Canakkale: Paradigma
Akademi, 33-53.

Dogru, Nihan / Asutay, Hikmet (2024): Kiiltiirleraras1 Yazin Baglaminda Aysel Ozkan’m ““Mavi Maske”
Adli Eserinde Kadin imgesinin Incelenmesi. In: Balkan ve Yakin Dogu Sosyal Bilimler Dergisi, 10(01),
1-6.

Eagleton, Terry (2019): Kiiltiir. Cev.: B. Goger. 2. Baski. Istanbul: Can Sanat Yayinlar1.

1041



Ergiin Atbasi, Nurtag (2021): Alev Tekinay’in Aglayan Nar Romaninda Kiiltiirlerarasilik. In: Akademik
Dil ve Edebiyat Dergisi. Cilt: 5. Say1: 4, 2420-2439.

Giinay Kopriilii, Sevtap (2020): Almanya’da Yasayan Tiirklerin Yazinsal Eserlerinde Tema ve Dil
Degisimi. In: Soylem Filoloji Dergisi, Vol. 5(1), 40-48.

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literatuswissenschaft: Eine Einfiihrung. Paderborn: Wilhelm
Fink Verlag.

Hofmann, Michael / Patrut, lulia-Karin (2015): Einfiihrung in die interkulturelle Literatur. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kuruyazici, Niliifer (2001): Almanya’da Olusan Yeni Bir Yazinin Tartisilmasi. In: Karakug, Mahmut /
Kuruyazici, Niliifer (Hg.): Gurbeti Vatan Edenler: Almanca Yazan Almanyal Tiirkler. Ankara: Kiiltiir
Bakanlig1 Yayinlari, 3-25.

Mecklenburg, Norbert (2003): Interkulturelle Literaturwissenschaft. In: Wierlacher, Alois / Bogner,
Andrea (Hg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, 433-439.

Oralis, Meral (2001): Gurbeti Vatan Edenler. In: Karakus, Mahmut / Kuruyazici, Niliifer (Hg.): Gurbeti
Vatan Edenler: Almanca Yazan Almanyal Tiirkler. Ankara: Kiiltiir Bakanlig1 Yaymlari, 35-50.

Saka, Nalan (2018): Almanya’daki Tirk Go¢men Yazinina Kavramsal Bir Yaklasim. In: Atatiirk
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi. Vol. 22, 1875-1888.

Tosun, Muharrem / Yiicedag, Giilcan (2021a): Almanya’ya Tiirk Is¢i Gégiiniin Tarihsel Seriiveni ve
Sosyo Politik Boyutlari. In: Asutay, Hikmet (Hg.): Go¢ Yollarinda: Altmisinci Yilinda Tiirk Alman
Edebiyati ve Kiiltiirii. Canakkale: Paradigma Akademi, 10-30.

Tosun, Muharrem / Yiicedag, Giilcan (2021b): Tiirklerin Almanya’ya Gogiiniin Yansimasi: Misafir Isci
Edebiyatindan Kiiltiirleraras1 Edebiyata Gog¢ Seriiveni. In: Asutay, Hikmet (Hg.): Gé¢ Yollarinda:
Altmisinct Yilinda Tiirk Alman Edebiyati ve Kiiltiirii. Canakkale: Paradigma Akademi, 30-48.

Zengin, Dursun (2000): Gogmen Edebiyati’nda Yeni Bir Yazar. Mehmet Kili¢ ve “Fiihle Dich Wie Zu
Hause” Adli Romanu. In: Ankara Universitesi Dil ve Tarih-Cografya Fakiiltesi Dergisi. Vol. 40 (3-4),
103-128.

Zengin, Dursun (2010): Tiirk Alman Edebiyatina Tarihsel Bir Bakis ve Bu Edebiyata iliskin Kavramlar.
In: Hacettepe Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar Dergisi. Vol.12, 329-349.

1042



