Bilim Egitimi Kurumlari

Institutions of Science Education

Ekmeleddin Thsanoglu*

*Prof. Dr., Turk Bilim Tarihi Kurumu Dernegi, ihsanoglu.office@gmail.com

ORCID: 0000-0002-5970-3283
Makale Bilgisi: Ceviri Makale | Translation Article

ISLAM BIiLIiM TARIHI 10 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Klasik Donemde Bilim Egitimi Kurumlar:

[Bu madde iki alt bashk icermektedir: Klasik ve Modern]

Ekmeleddin Thsanoglu!
Prof.Dr., TUBA Seref Uyesi- IU Emeritus Prof, ihsanoglu.office@gmail.com

Islam medeniyeti, farkli tiirlerde 6grenim kurumlarmimn gelisimine yonelik uzun bir siirece
sahitlik etmistir. Yiizyillardir siiregelen iistaddan 6grenciye bilgi aktarma gelenegi, hiikiimdar
himayesiyle ve daha da onemlisi, vakiflarm (hayir kurumlarmin) gelirleriyle medreselerde
yiirlitiilen g¢esitli egitim faaliyetlerini finanse etmeye yonelik hukuki diizenlemelerin gelismesi
sayesinde kurumsal bir temele kavusmustur. Bu iki 6nemli finansman mekanizmasi, 6nceki
medeniyetlerde benzeri bulunmayan farkli tiirlerde 6grenim kurumlarinin gelismesine yardimci
olmustur. Bu sirada, Islam oncesi bilimler ile Islam’m yeni gelisen dini ilimleri arasinda bir
biitiinlesme yasanmistir. Kadim ilimler (al-‘ulim al-awa’il) -yabanci ilimler (al-‘ulim al-
dakhilah), akli veya zihni ilimler (al-‘ulim al-‘aqliyah) ya da felsefi ilimler (al-‘ulum al-
falsafiyyah, al-‘ulim al-hikamiyyah veya al-hikmah) olarak da adlandirilan- antik ¢aglardan
aktarilmis ve zamanla resmi kurumlarin ders programinin bir bileseni haline gelmistir.

Onceki ¢aligmalar, bu iki bilim grubunun bilgi alanlari arasindaki ikiligin, egitim kurumlarinda
da bir ikilige karsilik geldigini 6ne siirmiigtiir; nitekim George Makdisi, medresenin tarihsel
gelisimine dair 1981 tarihli ¢alismasinda bunu belirtir. Makdisi'nin “kolej” olarak tanmimladigi
medrese, tamamen dini ilimlerin 6gretimine ayrilmisti; buna karsilik dini nitelik tagimayan
bilimler ise 6zel ortamlarda 6grenilmekteydi.

Aydin Sayili, Goldziher'in Miisliiman ilahiyat¢ilarin yalnizca dogrudan kendi dinlerinden ¢ikan
bilgi alanlarin1 degerli gordiikleri yoniindeki varsayimini benimser (Sayili, 1941). Yabanci
kaynaklardan gelen diger bilimler (mesela, kadim ilimler) ise kuskuyla karsilanmistir. Youssef
Eche, genel olarak kiitiiphanelerin gelisimini ve oOzellikle de iki kurumu incelemistir:
Bagdat'taki terciime ve aragtirma merkezi olan Beytii’l-Hikme (Bilgelik Evi) ile Kahire’deki bir
kiitiiphane ve bilim kurumu olan Darii’l-Hikme/Darii’l-Ilm (ilim Evi). Sasirtict olmayan bir
sekilde, bu iki kurumda felsefi ve akli bilimlerin okutuldugunu; buna karsilik dini vakif olarak
kurulan medreselerin din dis1 ¢alismalar1 ders programlarindan uzaklastirdigini tespit etmistir
(1967). Fakat Eche, vakif olarak kurulmus bazi kurumlarda akli bilimlerin 6gretildigine dair
ornekler de bulmustur. Klasik ilimler, yani kadim ilimler (‘ulim al-aw’ail), 6nce terciimeler
yoluyla aktarilmis; ardindan resmi ve yar1 resmi himaye, kisisel entelektiiel arastirma ve

inceleme sayesinde gelismistir. Klasik miras, bilginin (‘ilm) ayrilmaz bir pargasi haline

! Bu ¢alisma, Prof. Dr. Ekmeleddin Thsanoglu'nun “Institutions of Science Education” baslikli Ingilizce makalesinden Tiirkgeye
cevrilmistir. Metnin ilk versiyonu 2002’de Italyanca, daha sonra genisletilerek 2014’te Oxford Encyclopedia kapsaminda Ingilizce

olarak yayimlanmig; 2019’da Giiler Dogan Averbek tarafindan yapilan Tiirkge gevirisi bir kitapta yer almig ve 2021°de makale
formatiyla yeniden yayimlanmistir. Ceviri, yazarin izniyle hazirlanmis olup son okumasi yine yazar tarafindan yapilmugtir.

Cevirenler: Nihal Ozdemir (Dr. Ogr. Uyesi, FSMVU Bilim Tarihi Boliimii), Cansu Demirbag (Aras. Gor., FSMVU Bilim Tarihi
Boliimii)

Kaynakga boliimiindeki desteginden 6tiirii Esmanur Biger’e tesekkiir ederiz.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 11 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



gelmistir; hem Miisliiman alimler tarafindan olusturulan epistemolojik modellerde teorik olarak,
hem de ¢esitli bilim tasniflerinde ve medreseler dahil bazi Islam egitim kurumlarinda dgretimin
resmi bir unsuru olarak agik bigimde goriilmektedir.

Islam diinyasinda ‘kadim ilimler'in dgretildigi egitim kurumlari, karmasik entelektiiel, sosyal ve
kiiltiirel etkenlerin etkisi altinda birgok evrim asamasindan geg¢mistir. Bu siireg, 8. yiizyilda
halifelerin kisisel ilgisiyle baslamis, sonraki ylizyillarda kurumsal bir nitelik kazanmis, 15.
ylizyll medreselerinde resmi bigimini almis ve 16. yiizyila gelindiginde iyice yerlesmis
durumdaydi. Islam’daki egitim kurumlarinin -dzellikle de medreselerin- ilk olusum
donemlerinden itibaren 16. yiizyilda olgunlasarak Osmanlilar doneminde c¢esitli geleneklerle
kaynastiklar1 zamana kadar duragan kaldigin1 varsaymak dogru olmaz. Zamanin akisi i¢inde
birden fazla gelenek ya da medrese egitimi tiiriiniin gelisim ¢izgisinin kimi donemlerde
birbirinden ayrildigi, kimi dénemlerde ise birlestigi goriilmeyi beklenen bir durumdur.

Kiitiiphane Merkezli Ogrenme Aktarim (8.-12. Yiizyillar)

Islam’in yiikselisinden sonra Islam sehirleri; alimlerin, din bilginlerinin, filologlarin,
gramercilerin, filozoflarin, kitap toplayicilarm ve sair topluluklarinin bir araya geldigi kiiltiir
merkezleri haline geldi. Ogretim yalnizca dini ilimlerle smirli degildi; Islam’in yeni diinyasi ile
antik kiltiirler (Helenistik, Pers, Hint vb.) arasindaki kiiltiirel etkilesimlerle zenginlesmisti. 8.
ylizyi1ldan Mogol istilalarina kadar Bagdat, sanatin ve bilimin merkeziydi.

Sasani kiiltiirii ve saray teamiilleri, erken donem Misliiman ydneticiler ve bilginler igin bir

ilham kaynagiydi. islami Helenizm yalnizca Iskenderiye ve Antakya'nin fetihlerinin bir sonucu
degildi; biiylik olgiide Sasani topraklarinda zaten mevcut olan birikimden beslenmekteydi.
Ayrica Abbasi halifesi el-Me’mun ile Fatimi halifesi el-Hakim’in, Beytii’l-Hikme ile Dari’l-

[lm'i Pers Ciindisapur drnegini temel alarak sekillendirmis olmalar1 da miimkiindiir.

Beytii’l-Hikme (Bilgelik Evi). Bagdat'taki Beytii’l-Hikme, Halife Harlin er-Resid (786-809)
doneminde kurulan ilk saray kiitiiphanesiydi; gelisiminin en parlak dénemine ise Harlin er-

Resid’in oglu el-Me’'mun (813-833) zamaninda ulasti. EI-Me'mun, gramer, felsefe, tip, siir ve
astroloji gibi bir¢ok ilim dalinda son derece bilgiliydi ve kadim ilimlerin hevesli bir okuyucusu
ve tutkunu olarak taniniyordu. Halifeler terciime faaliyetlerini desteklemislerdi. Ozellikle el-

Me'mun déneminde terclime, bir devlet faaliyeti haline geldi ve uyarlama ile serh gibi birgok
bagka ilmf tiiriin gelismesine onciiliikk eden bir itici gii¢ oldu.

Beytii’l-Hikme’deki faaliyetler yalnizca terclimeyle sinirhi degildi. El-Me'mun’un, astronomi,
tip, tarih, edebiyat ve gramer alanlarinda eserler yazilmasini, ayrica askeri sanat {izerine bir
kitabin hazirlanmasini tesvik ettigi sdylenir. Beytii’l-Hikme, alimler i¢in bir bulugma/istisare

merkezi islevi de gormekteydi ve muhtemelen Mu'tezile ile, Araplarin imtiyazli konumuna
itiraz eden gayri Araplarin olusturdugu Sulbiyye hareketinin yayilmaya basladig1 bir toplanti
mekaniydi. Eche’'ye gore, Su‘libi hareketinin lideri olan Sahl b. Harin ayn1 zamanda Beytii’l-

Hikme'nin de bagkaniydi; bu durum kurumun egilimlerini agik bi¢imde gostermektedir.

Beytii’l-Hikme'nin son doénemlerine iligkin durum, arastirmacilar i¢in hald ¢oziilememis bir
meseledir. D. Sourdel’e gore Beytii’l-Hikme, Islam tarihinde mihne (inquisition) olarak bilinen

ve el-Me'mun tarafindan Mu'tezile'nin etkisi altinda baglatilan uygulamaya karsi el-

ISLAM BILIM TARIHI 12 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Miitevekkil'in (847-861) gosterdigi gelenekei tepkiyle 850 yilinda sona ermistir ancak mevcut
tarihi deliller bu goriigii dogrulamamaktadir. De Lacy O’Leary’ye gore ise Beytii’l-Hikme, gegici
olarak kapatildiktan sonra el-Miitevekkil tarafindan yeniden agilmistir. 1418'de 6len el-
Kalkasendi, Mogollarin 1258’de Bagdat'taki tiim kiitiiphaneleri yok ettigini aktarir. Marie-
Genevieve Balty-Guesdon’a gore Beytii’l-Hikme muhtemelen 10. yiizyila kadar varligini
stirdiirmiis, ancak bu dénemde “Hizanetii’l-Me’mun” yani el-Me’'mun’un kiitiiphanesi adiyla
bilinmistir. El-Miitevekkil doneminde gergeklesen siyasi ve dini degisimlerin Mu'‘tezile
hareketinin yayilmasini engellemesiyle Beytii’l-Hikme, entelektiiel hayattaki konumunu
yitirmistir. Resmi kiiltiirel diizeyde Beytii’l-Hikme, yabanc1 felsefi bilimlerin Islam diinyasina
tanitilmas1 ve benimsenmesinde hayati bir rol oynamistir; ancak Mu'tezile, Su‘tbiyye ve diger
hareketlerle iliskisi sebebiyle c¢ok yonlii faaliyetleri siirdiiriilememistir. Bununla birlikte,
kiitiiphanesi uzun siire varligin1 korumustur. Bununla birlikte, o déneme gelindiginde ilmi ve
felsefi hareket yeterince bagimsiz bir duruma ulasmisti; bu sebeple Beytii’l-Hikme'nin
zayiflamasindan biiyiik 6l¢iide etkilenmemistir.

Halifelerin dostlar1 olan Abbasi donemi kitap meraklis1 devlet adamlar1 ve bilginler ile Beytii’l-
Hikme’de ¢alisan bazi kimseler (mesela 861°de 6len Feth b. Hakan, 888’de 6len Ali b. Yahya el-

Miineccim ve Musa b. Sakir'in ogullar1) Beytii’l-Hikme'yi 6rnek alarak &zel kiitiiphaneler
kurdular ve bu kiitiiphaneler ziyaretcilere agikti. Hizanetii’l-Hikme adi verilen bu yar1 resmi

kiitiiphanelerde, Beytii’l-Hikme’de benimsenen yontem ve amaglar daha miitevazi ve daha 6zel

bir Olgekte takip ediliyordu. Bu kiitiiphanelerin varligini siirdiirmesi, Mu'tezile'ye karsi
gosterilen tepkinin esasen, yabanci bilimleri Stinnilige karsi doktrinlesmis birer argiiman olarak
kullanmalarina yoneldigini acik bi¢gimde gosterir.

Dirii’l-Hikme. Darii’l-Hikme. Kahire’deki bir bagka halifelik kurumu olan Darii’l-Hikme
sonradan DArii’l-‘Ilm adiyla taninan bu kurum Fatimi halifesi el-Hakim (996-1021) tarafindan,
biiyiikk ihtimal Beytii’l-Hikme &6rnek alinarak insa edilmistir. El-Hakim, Ismaili Fatimi
yonetimine direnen Maliki niifusa Siinnilige karsi gosterdigi hosgoriiyli ve ilgiyi gostermek
amaciyla Darii’l-Hikme'yi 1005 yilinda kurmustur. Ne var ki 1020 yilina gelindiginde kurum,
Siinni karsit1 (yani Ismaili yanlis1) propagandanin merkezi haline gelmis ve Ismaili doktrini olan
hikmetin (hikmah) 6gretildigi bir egitim kurumu olmustur. 1119 yilinda ise Fatimi yénetiminin
dini yonelimiyle catisan bir ortam olusturdugu i¢in gegici olarak kapatilmistir. 1123’te yeniden,
bu kez yine bir Ismaili kurumu olarak agilmis; ancak Selahaddin Eyyubi'nin 1171’de Fatimi

hanedanina son vermesi iizerine ortadan kaybolmustur. EI-Hakim, 1171 yilinda Darii’l-Hikme'yi
kurarak Siinni niifusu yatistirmayr ummustu; ancak sonucta, entelektiiel seckinlerin Ismaili
hikmeti 6ziimsemeye ve yaymaya hazirlandigi bir kurum ortaya c¢ikmisti. Darii’l-Hikme,
diinyanin en biiylik halk kiitiiphanelerinden birini barindirtyordu; bu kiitiiphane tiim bilim
alanlarma ait kitaplarin yani sira tip, mantik, matematik ve astronomi gibi dini ve klasik
ilimlerde derslerin yapildig1 okuma salonlarimi da ihtiva ediyordu. Halifelik himayesinin yani
sira Darii’l-Hikme, muhtemelen tiirliniin ilk Ornegi olan bir vakif tarafindan da
desteklenmekteydi.

Selahaddin Dénemi'nde Darii’l-Hikme'nin kapilar1 kapatildiginda, medrese kurumu tiim Islam
diinyasima yayilmaktaydi. 12. yiizyila gelindiginde, medreselerin yiikselisiyle birlikte hikmet

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 13 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



kurumlart ortadan kaybolmaya baslamisti. 15. yilizyilda akli bilimler, Timurlu ve Osmanh
medrese ders programinin ayrilmaz bir parcasi haline geldi.

Bimaristan—Medrese Modeli (12.-13. Yiizyillar)

13. yiizyil, bilim 6gretiminin kurumsallasmasinda 6énemli bir gelismeye sahitlik etmistir. En
biiyiikk ve en uzun 6miirlii tip kurumlarindan biri olan Nuri Bimaristani, 12. ylizyilin ortalarina
dogru Sam’da Nireddin Zengi (1146-1174) tarafindan kurulmus olup iki yenilik¢i 6zellige
sahipti. Ilk olarak, bir vakif olarak kurulmus ve bdylece tip Ogretimi resmi bir kurum
biinyesinde yer alarak tip egitiminin kurumsallagmasina yénelik biiyiik bir adim atilmist1. ikinci
olarak, hastanenin kiitiiphanesinde Nireddin Zengi tarafindan bagislanan ve teorik Ggretime
yonelik kitaplar bulunuyordu. Bimaristan, zamanla bir egitim kurumu niteligi kazanmaya
baslamisti.

Egitim; refakat egitimi (suhbah), asistanlik (miilazeme), ders kitab1 okuma, klinik egitim ve

benzeri uygulamalardan olusuyordu. Ogretim belli &lciide “resmilestirilmis,” 6grencinin
entelektiie]l (okuma) ve teknik (klinik gozlem) becerilerini gelistirmeyi amagliyordu. Tibbi
bilginin aktarimi, evlerde ve askeri kamplarda dahi devam etmekteydi.

Mustansiriyye Medresesi. el-Medrese el-Mustansiriyye, Abbasi hanedaninin sondan bir dnceki
halifesi olan el-Mustansir Billah (1226-1242) tarafindan kurulmustur. 1227 ile 1233 yillan

arasinda insa edilmis ve Hiilagli Han ile Timur'un istilalari sirasinda yasanan iki kesinti diginda
yiizyillar boyunca faaliyette kalmigtir.

El-Mustansir, geleneksel medrese ile bimaristani birlestirerek sanki bedenin ve ruhun bakimina
yonelik bitiinciil bir egitim tiirii sunmak istemistir. Hekimlerin egitimi ve yetistirilmesi,
medresenin temel islevi olan fikih 6gretimiyle birlikte yiiriitilmiistiir.

Bimaristan—-Medrese Modelinin Yayilmasi. Misir'da Fatimi hékimiyetine son veren
Selahaddin’in (1174-1193) halefleri, hanedanin kurucusunun Siinni Islam’1 yaymak amaciyla
baslattig1 bir faaliyet olarak yeni medreseler kurmaya devam ettiler. Mustansiriyye 1233’te
faaliyete gectikten sonra, el-Melikii’s-Salih Eyyab (1240-1249) 1241 yilinda Kahire’de

Salihiyye Medresesi'ni insa etti ve burada ilk kez dort ana Siinni fikth mezhep egitimi verildi.

Misir'da ilk Tiirk hanedanini kuran Ahmed ibn Tolun’un (868-884) insa ettirdigi biiyiik caminin

13. yiizyill sonlarinda yapilan restorasyonu, Mustansiriyye’nin Islam 6ncesi bilimlerin
incelenmesi lizerindeki etkisine bir Ornektir. Gilic miicadelelerinin sona ermesinin ardindan
Hiisemeddin Lacin (1297-1299) Memlik sultan1 olmus ve harap durumdaki ibn Tolun Camii’ni
onararak Mustansiriyye modeline gore bir vakif tesis etmistir. Cami, tip ve astronomik zaman

hesaplamast (‘ilmii’l-mikat) 6gretiminin yapildigi bir merkeze dontismistiir.

Zamanla Mustansiriyye Medresesinin etkisi yayildi. Misir’in da igerisinde bulundugu Arapga
konusulan Tiirk yonetimindeki topraklarda tip ve mikat (zaman hesaplama) egitimi verilmeye
baglanmig, dini egitimin verildigi cami-medrese kurumlarinda diizenli saglik hizmetleri
sunulmustur. Bu gelismenin en dikkat c¢ekici yonii, tip ile astronominin bir alt disiplini olan
mikat ilminin bagimsiz medreselerde degil, camide 6gretilmesiydi.

ISLAM BILIM TARIHI 14 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Rasathane—Medrese Modeli (13.-14. Yiizyillar)

Abbasi halifeliginin yikilmasindan sonra Ilhanli hanedani, tarihi olarak devlet giiciiniin
merkezilesmesine yonelik egilimi yeniden canlandirmis ve Selguklu Tiirk-iran monarsik
kiiltiiriinii  yeniden olusturmustur. Mogol hiikiimdarlar1 ve prensleri kadim ilimlere ilgi
duyuyordu; bu ilgi, al-‘ulim al-aw’ail (kadim ilimler) alaninda arasgtirma yapilmasini, bu
bilgilerin yayilmasini ve kurumsallasmasini daha fazla tesvik ve destek goriir hale getirdi.

Merdga Rasathanesi. ilhanli baskentinde, hanedanin kurucusu Hiilagh Han (1256-1265)
tarafindan, Nasiriiddin TGsi’nin (6. 1274) katkistyla kurulan Merdga Rasathanesi, Islam
rasathanelerinin gelisim siirecinin zirvesi kabul edilir. Bu rasathane yalnizca astronomi
arastirmalarinin yapildigi bir kurum degil, aynm1 zamanda fikir aligverigine imkan taniyan bir
bilim akademisi niteligi tasiyordu. Personeli astronomlar, teknisyenler ve idari gorevlilerden
olusuyordu. Meraga Rasathanesi’nin en ilging dzelligi, Mogol inanglari ile Islam hukukunun bir
birlesimini yansitmasidir: Hem rasathane hem de kiitiiphanesi vakif gelirleriyle finanse
edilmistir.

Meraga Rasathanesi'nin en dikkat ¢ekici yonii ise yiiriittiigii egitim faaliyetleriydi. Nasiriiddin
Tas’nin yiizii askin O6grencisi vardi; bunlarin arasinda Kutbiiddin Sirdzi (6. 1311) de
bulunuyordu. Bir grup 6grencisi, Tsi’nin Bagdat’a yaptig1 son seyahatte ona eslik etmis ve
1274'teki Olimiine kadar yaninda kalmistir; bu durum Tasi’nin Sgreticilik giiclinii ortaya
koymakta ve geleneksel {istat—0grenci iliskisini agik¢a gostermektedir. Baska kesin delillerinin
yoklugunda, Meraga Rasathanesi'nin vakif gelirleriyle saglanan finansmanla birlikte ‘ulimi’l-
evail’in (kadim ilimler) 6gretimini ‘onaylamis’ olma ihtimalinin giiglii oldugu sdylenebilir; zira
bu ilimler burada yiiriitillen ¢esitli ilmi faaliyetlere dahil edilmistir. Tip agirlikli olan Sam

Bimaristani, Dahvar Medresesi ve Bagdat Mustansiriyyesi diginda, astronomi ve buna bagh
bilimlerin vakif gelirleriyle finanse edilerek 6gretildigi ilk 6rnek Meraga Rasathanesi idi.

Meraga, kadim ilimlerin kurumsallagsmasinda bir donliim noktasiydi. Ayrica Meraga, Gazan
Han’in (1295-1304) Tebriz'de “Senb” olarak bilinen alanda insa ettirdigi yap1 kompleksine de

ilham vermistir; bu kompleks, Gazan Han’in veziri Residiiddin tarafindan kurulan Rab‘-1 Residi
ile benzerlikler tasir. Bu siiregle birlikte kadim ilimlerin ¢ok daha iddiali bir sekilde
kurumsallagtirilmasina yonelik ilerleyici bir adim atilmis, yani bu “sekiiler” bilimler medrese
biinyesine dahil edilmistir.

Senb-i Gazin: Hikemiyye'nin2 Ogretiminin Kurumsallasmasi. islamiyet'i kabul eden ilk
[Thanl hiikiimdar1 olan Gazan Han, hiikiimdarlig1 sirasinda 6zellikle Biiyiik Selguklu hanedam
hiikiimdarlar1 basta olmak {izere Miisliiman hiikiimdarlar1 6rnek alarak kiiltiirel ve egitim
hayatinda 6nemli yeniliklere Onciiliik etti. Senb bir tiirbe, bir cami, bir Sufi hankahi3, iki
medrese, seyyidlert i¢in bir misafirhane, bir dariigsifa, bir rasathane, bir kiitiiphane ve arsiv, bir
sibyan mektebi, miitevelli i¢in bir makam, bir sarni¢ ve bir hamamdan olusuyordu.

2 Cevirmen Notu: Bilimsel Bilginin.
3 C.N.: ikamete dayali bir egitim merkezi.

4 C.N.: Hz. Muhammed’in soyundan gelenler.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 15 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Bu rasathane, biiyiikliik ya da 6nem bakimindan Meraga Rasathanesi ile kiyaslanabilir degildi
ancak ortaya koydugu calismalar kayda degerdi. Gazan Han’in rasathane tasarimina
bakildiginda, yapinin gezegenlerin hareketlerini (kavékib) goézlemlemek gibi belirli tiirden
caligmalara ayrica dgrencilere astronomik hesaplamalar yapmay1 gretmeye ve astronomik vakit
tayini i¢in cetveller hazirlamaya yonelik olarak insa edildigi anlasilmaktadir. Rasathane, basl
basia miistakil bir kurum degil daha genis bir biitiiniin, yani Senb-i Tebriz kompleksinin bir
pargastydi.

Tebriz'deki vakif esasen astronomik gézlem ve arastirma igin bir rasathane olarak tasarlanmus,

buna yalnizca smirh 6lgiide tedris faaliyeti eklenmis olan Meraga'ya kiyasla ¢ok daha genis
kapsamliydi. Senbigazan, birinci olarak hayir vakfi ikinci olarak ise &grenme ve Ogretim

merkezi fonksiyon goriiyordu. Vakif gelirleri, ¢aligsanlara “tatmin edici/iyi” ticretler saglamakla
kalmiyor ayn1 zamanda bakim ve isletme giderlerini de karsiliyordu (Handmdir, 1994, s. 107).

Rab-i Residi: Cesitli limlerin ve Mesleklerin Birlesimi. Vakif gelirleriyle finanse edilen dini
kurumlar, egitim ve sosyal yardim kurumlarindan olusan yap1 kompleksi, Ilhanlilar’m en segkin
entelektiiel simalarindan biri olan Residiiddin (1247—1318) tarafindan kurulan Rab‘iresidi ile en
yiiksek noktasina ulasti. Onceki drneklerden esinlenen bu kompleks, Senb-i Gazan'dan sonra
Ebvabii’l-birr (Iyilik Kapilar1) adiyla da amilmistir. Rab-i Residi ’de daha 6nce bir araya
gelmemis olan gesitli dini, sosyal ve iktisadi kurumlar ¢ok sayida insanin farkl kiiltiirel, sosyal
ve ekonomik faaliyetlerden yararlandigi kiiclik bir sehir yahut mahalle 6lgegindeki bir
yerlesimin sinirlari i¢inde toplanmisti.

Rab’daki baslica Ogretim merkezleri; beyti’t-ta'lim (Kur'an ve dini egitim mektebi),
zanaatkarlar’ mektebi, mescit (cami) ve dariissifa (hastane) idi. Ogrencilerin bekar olmalar1 ve
ogrenmeye karsi istekli olduklarini géstermeleri gerekiyordu. Bes yillik bir siire i¢in segiliyorlar
stirenin sonunda yerlerine bagkalar1 alintyordu. Bir 6grenci derslerine gereken dikkati gostermez
ya da tembellik ederse, miitevelli (idareci) bes yili dolmadan onu goérevden alip yerine bir
baskasini tayin ediyordu.

Dartigsifanin, biri hekim (tabib), biri cerrah (cerrah), biri g6z hekimi (kehhal) olmak iizere daimi

bir kadrosu vardi: Residiiddin’e gore bunlara ayrica bir miicebbir (mujabbir: Kirik-¢ikik
tedavisiyle ilgilenen) ile bir eczaci/ilag hazirlayicisi (sarabdar) da dahildi. 1315 yilinda, hekime

yardimci olmak {izere bir muid (mu‘id) tayin edildi ve {i¢ 6grenci daha kabul edilerek tip

Ogrencilerinin toplam sayisi bese ¢ikarildi. Miistansiriyye’de oldugu gibi, tabip burada da iki
islevi bir arada yiiriitiyor hem hekimlik yapiyor hem de ders veriyordu. Muid ise hekime,
Ogretimde yahut muayenede/istisarede ve ilaglarin yazilmasinda (regete edilmesinde) yardimci
oluyordu. Residiiddin’in mektuplarindan birine gbére bu tam zamanli hekimlere ek olarak
Hindistan, Cin, Misir, Suriye ve diger iilkelerden gelen elli misafir/tabip de bulunmaktaydi.
Bunlar her giin dariissifada muayene yapiyor ve ders veriyor kendilerine onar tane Ogrenci
tahsis ediliyordu.

Beytii’l-kiitiib (kiitiiphane), donemin en biiylik kiitiiphanelerinden biri olup Rab-i Residi *deki
mekteplerin vazgecilmez bir tamamlayicisiydi. Kiitliphane iki ana boliime ayrilmisti: Nakli

ilimlere (vahye dayali ilimler; Kur’an araciligiyla insanlara bildirilen bilgiler gibi) dair kitaplar
sag kanatta, akli ilimlere (insan c¢abasiyla kazanilan rasyonel ilimler; mantik ve matematik gibi)

5 C.N.: Meslekler.

ISLAM BILIM TARIHI 16 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



dair olanlar ise sol kanatta yer aliyordu. Kitaplar tasnif edilmis ve envantere kaydedilmisti.
Kitaplarin dolasima c¢ikarilmasindan (6diing verilmesinden/dagitilmasindan) sorumlu olmak
tizere bir hazin (kiitiiphaneci) ile bir miinavil (kitaplar ulagtiran gérevli) bulunuyordu.

Semerkant: Ilmi Bir Hareketi Tetikleyen Bir Medreses. {lhanlilar, Azerbaycan’daki baskentleri

Meraga ve Tebriz'de egitim, bilim ve hayir alanlarinda kurumlar tesis ederek bu sahalarin
gelisimine katkida bulundular. Aynmi 6lgekte olmasa da bu etkilerin bir kismi Azerbaycan’in
diger sehirlerine, Ilhanlilar’in hakimiyeti altindaki Iran, Anadolu ve komsu bolgelere de yayildi.
Timurlu ve Osmanli hanedanlar1 [Thanlilar’dan ilham aldilar; her ikisi de aym derecede gorkemli
anitlar ve kurumlar ortaya koydu.

Ulug Bey (1394-1449), Semerkant’ta yeniden canlanan kiiltiirel ve ilmi hamlenin baslica itici

giiciydii. Semerkant’in 6nde gelen alimlerinden Giyasiiddin el-Kasi, Ulug Bey’in fevkalade bir
hafizaya ve dillere yatkinliga sahip oldugunu; 6zellikle matematik ve astronomi alanlarinda
temayiiz etmis yetkin bir alim oldugunu aktarir.

Semerkant, uzun zamandir ilmi arastirmalarin merkezlerinden biriydi. Ulug Bey’in bilime ve
dine duydugu ilgi ile milletler arasinda bir bag kurdugunu diisiindiigi akli/sekiiler 6grenime dair
gortsleri, bu yeni gelisim safhasinda-akli ilimlerin dini kurumlarin biinyesine dahil edildigi
siiregte-etkili oldu. Semerkant medresesi, geleneksel Islami egitimin verildigi bir mektep
olmanin yani sira ilmi 6grenimin de merkezlerinden biriydi. Iki kurum, yani medrese ile rasat
(rasathane) ayni alimleri istihdam eden ve ortak konular iizerinde dersler veren, birbirine bagli/
kargilikli bagimli yapilardi.

Ulug Bey medresesinin cephesinde yapinin tamamlanma tarihini 1417-1420 olarak veren iki
kitabe bulunmaktadir. Hafiz-1 Ebr@ (6. 1430), insaatin bitis tarihini Ocak 1420 olarak teyit eder.
Ulug Bey, medresenin yanina ayrica bir hankah da insa ettirmistir.

Ulug Bey, ¢ocuklugu sirasinda Meraga Rasathanesi'nin bulundugu yeri ziyaret etmisti; el-
Kasi’nin kendisine burada kullanilan bazi aletlerin faydasini agiklamasi {izerine medrese
bilinyesinde kurdugu rasathanede bu aletlerin kimi 6zelliklerini yeniden iiretmeye karar verdi.

Ulug Bey’in hocasi Kadizade yiikselmekte olan Osmanli Devleti'nin baskenti Bursa’da dogmus
ve egitim gormistii. Kadizade, Semerkant’taki ilmi hareketin {i¢ 6nde gelen simasindan biri olup
diger ikisi Giydseddin Cemsid ve Ali Kuscu idi. Bursa medresesinde bir siire talebe olduktan
sonra Bursa’dan Semerkant’a giden Kadizade, erken donem Osmanli alimleri arasinda en seckin
isimlerden biri kabul edilmistir. Tagkoprizade, Kadizade'nin Serh Egkalii’t-te’sis ve Serh el-
Miilahhas fi’l-hey’e adli iki eserini okudugunu belirtir. Bu eserleri dayist Molla Muhammed en-

Niksari’den alan babasiyla birlikte miitalaa etmistir. Niksari ise s6z konusu eserleri Fethullah
Sirvani ile okumustur. Kadizdde, Sirvani’nin hocasiydi. Bu tedris silsilesi, bilginin

Semerkant'tan Osmanli topraklarina aktarim hattini belirginlestirmektedir.

Medresenin, Islam gelenegine uygun bigimde bir vakif ile tahsis edildigine siiphe yoktur. Bu

sebeple medresedeki tedris faaliyeti, ser'i hukukun mihriyle tasdik edilmis durumdaydi.
Rasathanenin de medrese gibi vakif gelirleriyle desteklenip desteklenmedigi ise agik degildir.

6 C.N.: Ya da Semerkant: Bilimsel bir hareketin katalizorii olarak bir medrese.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 17 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Kiitiiphane, Ulug Bey’in ilmi ve egitim tesebbiisiiyle iligkili alimlere hizmet etmekteydi. Sayili,
Giyaseddin’in Miftdhu'l-hisab’inda bir kiitiiphaneye ve bir kiitiiphaneciye dair tek bir atif tespit

etmis ancak bu kiitliphanenin rasathaneyle -yahut medreseyle- iliskisinin belirsiz oldugu
sonucuna varmistir.

Medrese ile rasathane, dini ilimlerde akli/sekiiler ilimlerde yahut her ikisinde birden mahir
miiderrisleri istihdam ediyordu. Medresenin bir vakifla finanse edilmis olmasi ve medrese ile
rasathanenin ayni kiilliyenin parcalari olarak bulunmasi dikkate alindiginda ilmi tedrisin de
yiirtitildiigii hukuken vakfedilmis bir medresenin baska bir ilmi kurumun -rasathanenin-
tesekkiiliinii tetikleyen bir katalizor haline geldigi giivenle soylenebilir. Daha dnce Meraga ve
Gazan Han rasathanelerinde ardindan Semerkant'ta yiiriitiilen matematik ve astronomi dgretimi

boylece Islami dini ilimler ve fikhin tedrisi icin tasarlanmis bir kurum olan medreseye taginmis
oldu.

Osmanh Oncesi Anadolu Medreseleri

Anadolu’da Tiirk hakimiyetinin pekismesi ve niifusun Tiirklesmesi siireciyle paralel olarak bir

zamanlar Bizans Imparatorlugu’na ait olan bu topraklarda Islam medeniyetine 6zgii pek cok
dini, egitimsel ve sosyal hizmet kurumu tesis edildi ve yayginlasti. Bunlar arasinda, Selguklu ve

[lhanl idaresi altinda ayrica Tiirk beylikleri déneminde Anadolu’nun birgok yerlesiminde ortaya
¢ikan yeni medreseler de vardi. Bu yeni kurulan medreselerdeki egitim hayati, Nizamiye
medreseleri araciligiyla belirli bir bicim kazanmis olan akademik gelenekler ve egitim

tisluplartyla uyumlu sekilde gelisti. S6z konusu Nizamiyeler Biiyiik Selguklu Imparatorlugu’nun
eski kiiltiir merkezlerinde kurulmus giiclii iki sultanin, Alparslan (hiik. 1063—1072) ve oglu
Meliksah’in (hiik. 1072-1092) saltanatlar1 doneminde kok salmisti. Bu yeni medreselerin,
Anadolu disindan -ozellikle Tiirk-iran sahasindan- gelen degisim etkilerine agik olmasi
muhtemeldir.

Selcuklu topraklarinda ve onlarin hakimiyeti altindaki {ilkelerde medreselerin yayginlagsmasiyla
okuryazarlik artti: Dariissifa, Darii’s-sthha, Sifahane, Bimarhane veya Bimaristan gibi cesitli
adlar tasiyan hastaneler de yayginlik kazandi. Egitim ve saglik kurumlarinin yayilmas1 bu
bolgelerin refahina katkida bulunarak edebiyat, sanat ve ilmi faaliyetlerin gelismesini tesvik etti.

Biiyiik Selcuklu Imparatorlugu’'nun sultanlar;, Anadolu Selcuklular1 ve bazi beyler (kiigiik
asiret/kabile gruplarinin liderleri), bu disiplinlerle mesgul alimleri himaye ettiler hatta bazilari
bizzat bu calismalarla istigal etti. Bu donemde medrese egitimi, ders programina akli ilimlerin
bir kismini da dahil etmeye basladi.

Dogu Anadolu’daki Sivas medreselerinden ikisi i¢ Anadolu’daki Kirsehir Caca Bey Medresesi

ve Bat1 Anadolu’daki Kiitahya Vacidiye Medresesi, akli ilimlerin kurumsal tedrisin bir pargasi
oldugunu gostermektedir. Kirsehir medresesi, Selguklu Sultan1 Giyaseddin Keyhusrev b. Kilig
Arslan doneminde Kirsehir valisi olan Nureddin Cibril b. Caca tarafindan 1272 yilinda insa
ettirilmigtir. Bu medresenin vakfiyesinde, astronominin resmi 6gretim kapsamina alinacagina
dair bir sart yer almaz. Bununla birlikte bazi tarihi kayitlara gore medresenin minaresi
baglangigta bir gozlem kulesi idi. Benzer sekilde Kirsehir'deki Caca Bey ile Kiitahya'daki
Vicidiye medreselerinde bir gézlem kuyusunun bulunduguna dair ¢esitli rivayetler mevcuttur.

Osmanh Medreseleri
iSLAM BILIM TARIHI 18 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Selcuklu Tirkleri'nden tevariis edilen medrese sistemi Osmanlilar tarafindan benimsenmis ve
zenginlestirilmistir. Camiye bitisik bir medrese insa etmek Osmanlilar arasinda bir gelenek
haline gelmis ve fetih siyasetlerinin ayrilmaz bir parcasini teskil etmistir. Bu ilim kurumunu her

yere tasimis Anadolu’da ve Avrupa’da idare ettikleri topraklarda tesis etmislerdir. S6z konusu
gelenek toplumun ihtiya¢ duydugu dini, ilmi ve egitim hizmetleri saglama amacina yonelmis
ozellikle de devlet i¢in idari ve hukuki kadrolarin yetistirilmesini hedeflemistir.

[Ik Osmanli medresesi sehrin 1331 yilinda fethedilmesinin ardindan ikinci Osmanli hiikiimdar1

Orhan (hiik. 1324-1362) tarafindan iznik'te (Nicea) insa ettirilmistir. Mali ihtiyaclarm
karsilamak iizere bir vakif da tesis etmistir. Iznik medresesinde dini ilimler biitiinciil bi¢imde
tedris ediliyordu. David el-Kayseri, Taceddin el-Kiirdi ve Alaeddin Esved gibi meshur din
alimleri burada ders vermistir. Medresenin vakfiyesinin (vakfedilen kurumun kurulus
belgesinin) Osmanli Oncesi gelenege uygun bigimde hazirlandigindan siiphe yoktur. Vakfiyede
tedrise dair yalmzca tek bir ciimle yer alir: “flim talibi (talibii’l-ilm), haftamn her giinii
medresede ders halkalarina devam etmelidir.” Bu medresede verilen egitim vakfin koydugu
sartlar cercevesinde ve yerlesik akademik geleneklere uygun olmak kaydiyla biitiiniiyle
miiderrislerin inisiyatifine birakilmist1.

Biitiinlesme?.Sultan II. Mehmed'den (hiik. 1444-1446 / 1451-1481) 6nce kurulmus Selguklu
medreseleri ile erken Osmanli medreseleri, Nizamiye gelenegini takip ediyor ve dncelikle genel
anlamda dini egitimi 6zelde ise fikih Ogretimini yayginlastirmak amaciyla tesis ediliyordu.
Osmanli Oncesi bazi medreselerde rastlanan gozlem kuyular1 ile hastaneler (sifahaneler),
yukarida bimaristan-medrese ve rasathdne-medrese modelleri olarak tanimlanan yapilarla
uyumlu bi¢imde, tip ve astronomi 6gretimine yonelik bir ilgiyi ortaya koymaktadir. Osmanl
oncesi ve erken Osmanli donemlerinde (Fatih Sultan Mehmed’in saltanatindan 6nce), medrese
ders programi resmi olarak felsefi, matematik ve tabii ilimleri kapsamiyordu. Bununla birlikte,
daha 6nce oldugu gibi, bu alanlar medreselerin i¢inde ya da disinda hastanelerde (sifahane-
bimaristan) veya alimlerin evlerinde okutuluyordu.

Medrese Ogretimi tarihindeki doniim noktast ve geleneksel Nizamiye sisteminden daha
kapsamli bir kurum modeline gecis II. Mehmed déneminde gerceklesti. Nihayetinde medresede
hem akli hem de nakli ilimlerin resmi olarak okutulmasia yol agacak bu 6nemli doniisiim
birkag etkenin sonucuydu: Birincisi, sultanin akli ilimlere duydugu sahsi ilgi ve alimleri himaye
etmesi; ikincisi, akli ilimlerin Ogretimini de ihtiva eden ve dogrudan Timurlu ilim
kurumlarindan besleniyor goriinen yeni gelenek ve son olarak da hem Timurlu hiikiimdar1 Ulug

Bey’e hem de II. Mehmed’e hizmet etmis meshur matematik¢i ve astronom Ali Kusgu'nun (6.

1474) oynadigi roldiir. Kusgu, Timurlu Semerkant geleneginin Osmanlilar’a taginmasinda
belirleyici bir isleve sahipti.

Geleneksel sistem ¢ok kisa bir zaman dilimi i¢inde koklii bir degisim gegirdi. Bu degisimi
kavrayabilmek icin II. Mehmed'in 1453’te istanbul'u fethetmesinin ardindan sehrin iki farkli

bolgesinde insa ettirdigi Eyiip ve Fatih Sultan kiilliyeleri biinyesindeki medreseleri incelemek
bliylik 6nem tasir. Eyilip Sultan Kiilliyesi 1458-1459 yillarinda kurulmustur. Vakfiyesinde

kiilliyedeki medresede verilecek egitimin “ser’i hukuk tarafindan vazedilmis temel ilimler ve
bunlarin yardimcilaryyla birlikte diger biitiin asil nakli ilimleri takip etmek” isteyenlere yonelik

7 C.N.: Ya da entegrasyon.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 19 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



oldugu belirtilir. Bu ifade resmi egitimin hedefinin dini ilimlerin yan1 sira geleneksel olarak
nakledilen diger ilimlerin de 6gretilmesi oldugunu ima etmektedir.

Fatih Kiilliyesi, Eyiip kiilliyesinin kurulusundan kisa bir siire sonra II. Mehmed adina
1463-1470 yillar1 arasinda insa edilmistir. Kiilliye, tetimme adi verilen sekiz orta dereceli
medrese ile sahn ad1 verilen sekiz yiiksek dereceli medreseyi ihtiva ediyordu. Vakfiyesi yeni bir
egitim hedefini ortaya koymakta ve Osmanli medrese sistemindeki kokli bir degisimi
yansitmaktadir. Ik kez miiderrisler igin akli ilimler bilgisi gerekli bir yeterlilik olarak zikredilir.

Yiiksek dereceli medreselerde (sahn) ders vermek iizere tayin edilen miiderrislerin, “hem nakli
hem akli ilimlerin usul ve esaslarina vakif” olmalart sart kosulmustur. Fatih Medresesi
vakfiyesinde miiderrislerin hem nakli hem de akli ilimleri okutmasini agik¢a zorunlu kilan bir

hiikkiim bulunmamakla birlikte onlarin “muhtelif ulim ve maarif” 6gretmeleri gerektigini
belirten bir madde yer alir. Buna karsilik yardimcilari olan muidlerin ¢esitli disiplinlerde
(funtin-1 settd) mahir olmalar1 ve miiderrislerin nezareti altinda 6grencilere miinazara/tenkitli
tartisma sanatini (mubahasah ve mukéatabah) 6gretmeleri istenmistir.

Bu degisim yaklasik bir yiizyil sonra Kanlinl Sultan Siileyman (hiikk. 1520-1566) tarafindan
kurulan Siileymaniye medreseleri ile daha da agik hale gelir. Vakfiyedeki maddelerden biri

miderrisin gorevinin “talebeye dini ilimleri 6gretmek ve onu sahih bilgiyle aydinlatmak”

oldugunu agik¢a hitkkme baglamistir. Ayrica ilk kez miiderrisin “ilim taliplerine ders giinlerinde,
swiflarda o dénemde kullanilan ders kitaplar: iizerinden” ders vermesi gerektigi belirtilir.
Talebelere, birbirlerine sual sormak ve meseleleri miizakere etmek suretiyle hem nakli hem de
akli ilimler/fiin(in talim ve tedris edilecekti. (Kiirk¢iioglu, 1962, fcs. 83-4/32). ilgili ciimlelerde

2

“tedris” ve “miizakere” terimlerinin kullanimi Kanuni déneminde medresedeki resmi egitimin

smif ici dersin konusu olarak akli ilimlerin de resmen biitlinlestirilecek sekilde genisletildigini

tereddiide yer birakmayacak bi¢imde gostermektedir. Boylece biitiin akli (ma‘kdl) ve nakli
(menkdl) ilimlerin miizkeresi mesru kilinmis, miiderristen bunlar talebelerine resmi bigimde
aktarmasi istenmistir.

Osmanli Medreselerinde Ders Programi. Medreselerde 6gretimde kullanilan ders kitaplari her
Misliiman ferdin dini ve diinyevi islerde ihtiyac duyacagi bilgiyi temin edecek sekilde
hazirlanmigti. Medrese talebesinin tahsili boyunca bes ana sahada ¢ok sayida eser okumasi
beklenirdi. ilk iicii sirayla sarf (morfoloji), nahiv (sentaks) ve mantik idi; son ikisi ise hadis (Hz.

Peygamber'in s6z ve fiilleri) ile tefsir (Kur'an’in yorumu) idi. ilk {i¢ alan ile son iki alan
arasinda ise adab-1 bahs (bahis/miinazara usulil), vaaz, belagat, kelam, hikmet, fikih, ferdiz,
akaid ve usil-i fikih gibi dersler takip edilirdi. Zaman zaman bu derslerin siralaniginda ve
sunulusunda farkliliklar da goriilebilirdi.

Aritmetik, geometri, cebir ve astronomi gibi riyazi ilimler ile klasik fizik gibi tabii (tabii) ilimler
Osmanli medreselerinde okutulmaktaydi. Medrese alimlerinin otobiyografilerinin biiyilik
kisminin incelenmesi bu ilimlerin genellikle hikmet (ilahi/felsefi ilimler) derslerinden sonra ve

en itibarli ders olarak goériilen Kur'an tefsirinden 6nce miitalaa edildigine isaret eder. XV. ve
XVL. yiizyillarda gerceklesen ve Osmanli medreselerinde belirginlesen akli ve nakli ilimlerin bu
nihai biitiinlesmesi XIX. ylizyila hatta XX. yiizyilmn ilk on yilina kadar varligini siirdiiren biiytik
bir kiiltiirel miras ve ilmi gelenek meydana getirmistir. Giiniimiizde geleneksel egitimi
stirdiirmeye devam eden kimi egitim ¢evrelerinin bulundugu Misliiman diinyanin bazi
bolgelerinde bu mirasin izlerine rastlamak hala miimkiindiir.

ISLAM BILIM TARIHI 20 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



XIX. yiizyilda bazi Islam iilkelerinde Bati tarzi egitim ve bilim kurumlarinin kurulmastyla
birlikte medrese egitimi dnemini biiyiik ol¢lide yitirdi. Daha sonraki bir agamada ise medrese
egitiminin bizzat kendi biinyesinde modernlestirilmesi ¢ergevesinde bicim ve igerikte cesitli
degisiklikler planlandi: Modernlesmenin basariyla gergeklestirildigi bazi 6rneklerde modern
bilimi tanitan kitaplar dnceki Islami ilm1 literatiiriin yerini aldi.

Ibn Haldun akli ilimleri tanimlarken soyle der: “Akli (zihni) ilimler insanin diisiinen bir varlik
olmasi itibariyla ona tabiidir. Belli bir dinl gruba mahsus degildir... Bu ilimler diinyada
medeniyetin baslangicindan beri insan tiirli iginde mevcut olmus (ve bilinmistir) ... Bu ilimler,
Islam o6ncesi iki biiyiik millet -Farslar ve Yunanlilar- tarafindan daha genis olgiide
gelistirilmigtir... Miisliiman alimler (Yunan ilimlerini) biiyilk bir gayretle tetkik ettiler ve
bunlarin ¢esitli dallarinda maharet kazandilar. Bu ilimlerin tetkikinde kaydettikleri ilerleme daha
iyl olamazdi... Akli ilimlerde seleflerini geride biraktilar.”

AKkli ya da zihni ilimler, Islam diinyasinda kiiltiiriin ayrilmaz bir parasi haline geldi ve zamanla

resmi kurumlarin 6gretim faaliyetlerinin de tedricen bir bileseni oldu. Medrese, “Islam’a 6zgii/
Islami zeminde ortaya ¢ikmis” bir kurum olmakla birlikte siire¢ icinde kendi biinyesine

baslangicta ona ait olmayan ilimleri de katt1. Makdisi’nin degerlendirmesinde medrese Islam’da
ogretim kurumunun tesekkiiliinde iiciincii sathay1 temsil eder: ilk iki satha mescit ve handir.
Baslangicta fikih 6gretimi i¢in tasarlanmis kurumlar olan medreseler ilk donemlerinde fikih ve
fikihla iliskili ilimler disinda kalan ilimlerin dgretimini baslangicta kapsamamusti. Islam kiiltiir
tarihinin belirli sathalarinda, daha 6nce de deginildigi iizere, felsefenin Siinni ana akima karsi
kullanilmasi sebebiyle felsefeye yonelik bir mesafe/onyarg: tespit edildigi ileri siiriilebilir. Ne

var ki bu “hassasiyet” marjinal gruplarmn kimi zaman felsefeyi Islam’mn ana mektebi olan Siinni
doktrine kars1 doktriner yahut siyasi bir silah olarak kullanabildikleri ayrica felsefenin kelama

bir “rakip” olarak algilanabildigi hatirda tutularak kendi baglami i¢inde degerlendirilmelidir.
Felsefe dahil kadim ilimlerin (ulimii’l-evail) 6gretimi baglangicta resmi kurumlar aracilifiyla
degil daha ziyade sahsi aktarim kanallar1 iizerinden intikal etmistir. Burada ileri siiriillen goriis
akli ilimlerin yalnizca ferdi diizeyde degil ayn1 zamanda kurum diizeyinde de kiiltiirel hayatin
ayrilmaz bir parcast haline geldigidir. Halifeler tarafindan tesis edilen Beytii’l-Hikme
kiitiiphaneleriyle baslayan kurumsallasma tamamen Islami gelenek iiriinii olan medrese gelenegi
icinde tip, matematik ve astronomi ilimlerinin &gretiminin -burada bimadristan ve rasathane
modelleri diye adlandirdigimiz bigimler {izerinden- biitiinlestirilmesiyle devam etmis; boylece
akli ilimler medreselerdeki O6gretim programinin vazgegilmez bir unsuru haline getirilmistir.

Medreseler, islam’'da &rgiin 6gretimin kurumsal g¢ergevesini temsil eder. Verilen ornekler
Nizamiilmiilk doneminden baslayarak Selguklular, iThanlilar, Timurlular ve Osmanlilar boyunca
akli ilimlerin resmi 6gretime kademeli bigimde dahil edilisinde agik bir yiikselis egrisini ortaya
koymakta; bu silire¢ kadim ilimlerin “akli ilimler” olarak gesitli ilim kategorileri arasindaki
epistemolojik birlik i¢inde biitiinlestirilmesiyle paralel ilerlemektedir.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 21 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Kaynakca

Abu’l-Faraj, Gregory. The Chronography of Gregory Abi'l-Faraj (1225-1286). Yay. haz. ve ¢ev. Ernest A. Wallis
Budge. Amsterdam: APA, 1976 [1932].

Bagheri, Mohammad. “A Newly Found Letter of Al-Kashi on Scientific Life in Samarkand.” Historia Mathematica
24 (1997): 241-256.

Balty-Guesdon, Marie-Geneviéve. “Le Bayt al-hikmah de Baghdad.” Arabica 39 (1992): 131-150.

Eche, Youssef. Les bibliothéques arabes publiques et semi-publiques en Mésopotamie, en Syrie et en Egypte au
Moyen Age. Damascus: Institute Frangais de Damas, 1967.

Enderwitz, S. “al-Shu‘ubiyya.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 9, haz. C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P.
Heinrichs et al., 513-516. Leiden, Netherlands: Brill, 1997.

Gimaret, D. “Mu'tazila.” The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c¢. 7, haz. C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P.
Heinrichs et al., 783-793. Leiden, Netherlands: Brill, 1993.

Giyath al, Din. Miftahu’l-hisab. Nuruosmaniye Kiitiiphanesi, Yazma 2967, 2a-2b; Aydin Sayili, The Observatory in
Islam and Its Place in the General History of the Observatory (Ankara: Tirk Tarih Kurumu Basimevi,

1960), s. 281, dn. 61’de alintilanmigtir.

Goldziher, Ignaz. “Stellung der alten islamischen Orthodoxie zu den antiken Wissenschaften.” In Gesammelte
Schriften, haz. Joseph Desomogyi, c. 5, 357-400. Hildesheim, Germany: Olms, 1970.

Goodman, L. E. “The Translation of Greek Materials into Arabic. ” In Religion, Learning, and Science in the ‘Abbasid
Period, haz. M. J. L. Young, J. D. Latham ve R. B. Serjeant, 477-497. Cambridge, U.K.: Cambridge
University Press, 1990.

Halm, Heinz. The Fatimids and Their Traditions of Learning. London: 1. B. Tauris, 1997.
Ibn al-Nadim. Kitab al-fihrist. Yay. haz. Rida Tajad-dud. Tehran: Marvi, 1973.

Ibn Khaldoin. The Mugaddimah: An Introduction to History. Cev. Franz Rosenthal. 3 cilt. Princeton, N.J.: Princeton
University Press, 1980.

Ibn Tagriberdi, Ebii’l-Mehasin Yasuf. Al-Nujim al-zdhirah fi mulik Misr wa’'l-Qahirah. C. 8. el-Kahire, Misir:
Markaz Tahqiq al-Turath, 2005.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Institutionalisation of Science in the Medreses of pre-Ottoman and Ottoman Turkey.” In
Turkish Studies in the History and Philosophy of Science, haz. Giirol Irzik ve Giiven Giizeldere, 265-284.
Boston Studies in the Philosophy of Science 244. Dordrecht, Netherlands: Springer, 2005.

Thsanoglu, Ekmeleddin (ed.). Osmanli literatiirii tarihi. 2 cilt. Istanbul: Research Centre for Islamic History, Art and
Culture (IRCICA), 1997.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Ottoman Educational and Scholarly-Scientific Institutions.” In History of the Ottoman State,
Society, and Civilisation i¢inde, haz. Ekmeleddin Ihsanoglu, c. 2, 357-515. Istanbul: Research Centre for
Islamic History, Art and Culture (IRCICA), 2001.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Il Ruolo Delle Istituzioni.” In Storia Della Scienza, c. 3, 110-139. Roma: Instituto Della
Enciclopedia Italiana Fondata da Giovanni Treccani, 2002.

Khvand Mir, Ghiyas al-Din. Habibiis-Siyar, c. 3: The Reign of the Mongol and the Turk. Cev. ve yay. haz. W. M.
Thackston. 2 cilt. Cambridge, Mass.: Dept. Of Near Eastern Languages and Civilizations, Harvard
University, 1994.

Kopriilii, Fuad. “Asirda Maraga Rasathanesi Hakkinda Bazi Notlar.” Belleten 6, sy. 22 (1942a): 207-227.
Koprili, Fuad. “Vakif Miiessesesinin Hukuki Mahiyeti ve Tarihi Tekamiili.” Vakiflar Dergisi 2 (1942b): 1-35.

Kiirkciioglu, Kemal Edip (haz.). Siileymaniye Vakfiyesi. Ankara: Vakiflar Umum Miidiirliigii Nesriyati, 1962.

Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1981.

ISLAM BILIM TARIHI 22 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Magqrizi, Taqi al-Din al-, Kitab al-Mawa'iz wa'l-i‘tibar bi-dhikr al-khitat wa'l-athar: al-ma'rif bi'l-khitat al-
magqriziyah. Beyrut: Dar Sadir, 1960.

Mehmed II (Fatih). Fatih Mehmet II vakfiyeleri. Ankara: Cumhuriyet Matbaasi, 1938.
O’Leary, De Lacey. How Greek Science Passed to the Arabs. London: Routledge and Kegan Paul, 2002.

Peters, R. E. The Harvest of Hellenism: A History of the Near East from Alexander the Great to the Triumph of
Christianity. London: Allen & Unwin, 1972.

Qalgashandi, Ahmed ibn‘Alf al-. Subh al-a'sha fi sin‘@at al-insh* a. C. 1. Kahire, Misir: al-Hayah al-Misriyyah al-
‘Ammah 1i'l-Kitab, 2006.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Geschichte Gazan-Han's aus dem Ta'rih-i-mubarak-i-Gazani des Rasid
al-Din Fadlallah b. Imad al-Daula Abiil-Hair. Yay. haz. Karl Jahn. London: Luzac, 1940.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Ab1 al-Khayr. Histoire des Mongols de la Perse. Yay. haz. ve ¢ev. M. Quatremere. C. 1.
Paris: Imprimerie Royale, 1836.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Jami ‘u’t-tawarikh: Compendium of Chronicles. Cev. ve yay. haz. W. M.
Thackston. 3 cilt. Cambridge, Mass.: Dept. Of Near Eastern Languages and Civilizations, Harvard
University, 1998-1999.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Savanih al-afkar-i Rashidi. Yay. haz. Muhammad Taqi Danish. Tehran:
Intisharat-i Kitabkhanah-'i Markazi va Markaz-i Asnad, 1980.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Al-wagfiyah al-rashidtyah. Yay. haz. Mujtaba Minuvi ve Iraj Afshar.
Tehran: Anjuman-i Asar-i Milli, 1972.

Sabra, A. I. “Science and Philosophy in Medieval Islamic Theology: The Evidence of the Fourteenth Century.”
Zeitschrift fiir Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenshaften 9 (1994): 1-42.

Safadi, Halil ibn Aybak Salah al-Din al-. Kitab al-Wafi bi’l-Wafayat. Yay. haz. Hellmut Ritter. 2. bs. Wiesbaden,
Germany: Franz Steiner Verlag, 1981 [1962].

Samarqandi, Dawlatshah. Devietsah tezkiresi. Tiirkgeye ¢ev. Necati Lugal. Istanbul: Terciiman, 1977.

Sayili, Aydin. “Gondeshapur.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 2, haz. B. Lewis, Ch. Pellat ve J. Schacht,
1120. Leiden, Netherlands: Brill, 1965.

Sayili, Aydin. “The Institutions of Science and Learning in the Moslem World.” Doktora tezi, Harvard University,
1941.

Sayili, Aydin. The Observatory in Islam and its Place in the General History of the Observatory. Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Basimevi, 1960a.

Sayil, Aydin. Ulug Bey ve Semerkanddaki Ilim Faaliveti Hakkinda Giyasiiddin-i Kagsi'nin Mektubu. Ankara: Tiirk
Tarih Kurumu Basimevi, 1960b.

Sayyid, Ayman Fud’d. Al-Dawlah al-Fatimiyah fi Misr: Tafsir jadid. Cairo: al-Dar al-Misriyah -al-Lubnaniyah, 1992.

Sourdel, D. “Bayt al-Hikma.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 1, haz. H. A. R. Gibb, J. H. Kramers, E. Lévi-
Provencal et al., 1141. Leiden, Netherlands: Brill, 1960.

Sourdel, D. “Dar al-Hikma.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 2, haz. B. Lewis, Ch. Pellat ve J. Schacht,
126-127. Leiden, Netherlands: Brill, 1965.

Tagkopriizade, Ahmed b. Mustafa. Al-shaq’aiq al-nu‘maniyah fi ‘ulama’ al-Dawlat al-'Uthmaniyah. Yay. haz. Ahmad
Subhi Furat. Istanbul: Edebiyat Fakiiltesi Bastmevi, 1985.

Vassaf el-Hazret, ‘Abd Allah b. Fazl Allah. Kitab Vassaf al-Hazrat. Yay. haz. Muhammad Mahdi Isfahani. Tehran: Ibn
Sina, 1959.

Vassaf el-Hazret, ‘Abd Allah b. Fazl Allah. Tahrir-i tarikh-i Vassaf. Yay. haz. ‘Abd al-Muhammad Ayati. 2. bs. Tehran:
Mu ‘assasah-yi Mutalaa‘t va Tahqiqat-i Farhangi, 1993.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 23 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Vyatkin, V. L. Pamyatniki drevnostey Samarkanda. Samarkand, 1927; Kishimjan Eshenkulova, “Timurlular Devri
Medrese Egitimi ve Ulum el-Evail-Matematik, Astronomi ve Tip” (Yiiksek lisans tezi, Istanbul
Universitesi, 2001), s. 54’ten naklen.

ISLAM BILIM TARIHI 24 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



