


�lah�yat akadem�
a l t ı  a y l ı k u l u s l a r a r a s ı a k a d e m � k a r a ş t ı r m a d e r g � s �  yıl: 2018                sayı: 7-8

ISSN: 2149-3979 

SÜNNET

year: 2018                         a b�-annual �nternat�onal journal of academ�c research�ssue: 7-8

The Journal of Theological Academia





III 

 

 

Gaziantep Ü. İlahiyat Fakültesi Resmi Dergisi | The Official Journal of the Faculity of Divinity 

Gaziantep University 

Genel Yayın Yönetmeni | Editor in Chief 

Prof. Dr. Şehmus DEMİR (Dekan | Dean) 

Editör | Editor 

Doç. Dr. Mustafa ÜNVERDİ 

Dr. Öğr. Üyesi Muhyettin İĞDE 

 Sayı Editörü | Editor of This Issue 

Doç. Dr. Recep ASLAN 

Editör Yardımcısı | Editorial Assistants 

Arş. Gör. Tuba ERKUT 

Yayın Kurulu | Editorial Board 

Prof. Dr. Şehmus DEMİR (Başkan | President) 

Prof. Dr. Dorayd Abdulkader N. Noor el-SHEİK  

Prof. Dr. Eyüp BEKİRYAZICI 

Prof. Dr. Mahfuz SÖYLEMEZ 

Prof. Dr. Mehmet AKBAŞ 

Prof. Dr. Mehmet DAĞ 

Doç. Dr. Halil ALDEMİR 

Doç. Dr. Mahmut ÇINAR 

Doç. Dr. Recep ASLAN 

Doç. Dr. Recep TUZCU 

Dr. Öğr. Üyesi Adnan ALGÜL 

Dr. Öğr. Üyesi A. Muhammed el-HALEF  

Dr. Öğr. Üyesi Abdimuhamet MAMYTOV 

Dr. Öğr. Üyesi Ayhan ERDOĞAN 

Dr. Öğr. Üyesi Ayşe EROĞLU 

Dr. Öğr. Üyesi Dilara TINAS 

Dr. Öğr. Üyesi Erol ERKAN 

Dr. Öğr. Üyesi Fehmi SOĞUKOĞLU 

Dr. Öğr. Üyesi Habip DEMİR 

Dr. Öğr. Üyesi Halil HACIMÜFTÜOĞLU 

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim SALKİNİ 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet ULUKÜTÜK 



IV 

 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammed EL-NECCAR 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Raşit AKPINAR 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa KESKİN 

Dr. Öğr. Üyesi Okan BAĞCI 

Dr. Öğr. Üyesi Samir Omar K. H. SAYED 

Dr. Öğr. Üyesi Zamira AHMEDOVA 

Yayın Danışma Kurulu (Alfabetik Sıraya Göre) | Publishing Advisory Board (Inalphabeticalorder) 

Prof. Dr. Abdulaziz HATİP (Şırnak Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Abdullah KAHRAMAN (Marmara Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Adnan DEMİRCAN (İstanbul Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Ahmed Muhammed Ahmed EL-ASÎRÎ (Melik Halid Ü.) 

Prof. Dr. Ahmet YILDIRIM (Yıldırım Beyazıt Ü. İslami ilimler F.) 

Prof. Dr. Ali Abdulhak Muhammed EL-EĞBERÎ (Ta’z Ü. Edebiyat F.) 

Prof. Dr. Ali AKPINAR (Necmettin Erbakan Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Ali Osman ATEŞ (Çukurova Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Asım YAPICI (Çukurova Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Bünyamin ERUL (Ankara Ü. İlahiyat F.); 

Doç. Dr. Hasan YILMAZ (Atatürk Ü. İlahiyat F.)  

Prof. Dr. İhsan Süreyya SIRMA (Siirt Ü. İslami İlimler F.) 

Prof. Dr. İlyas ÇELEBİ (29 Mayıs Ü. Uluslararası İslam ve Din Bilimleri F.) 

Dr. Keis Reşid ALİ (Musul Ü. Eğitim F.) 

Prof. Dr. Lütfullah CEBECİ (Erciyes Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. M. Doğan KARACOŞKUN (Kilis 7 Aralık Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. M. Halil ÇİÇEK (Yıldırım Beyazıt Ü. İslami İlimler F.) 

Dr. İbrahim el-Hakk EL-HASEN (Uluslararası Afrika Ü. Eğitim F.) 

Prof. Dr. Mehmet Ali BÜYÜKKARA (İstanbul Şehir Ü. İslami İlimler F.) 

Prof. Dr. Mehmet EVKURAN (Hitit Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Mehmet Zeki İŞCAN (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Dr. Muhammed Şeyh Ahmed MUHAMMED (Benadır Ü. Faculty of Shariah & Law) 

Prof. Dr. Musa BİLGİZ (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Metin YURDAGÜR (Marmara Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Mustafa AĞIRMAN (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Nasrullah HACIMÜFTÜOĞLU (Bayburt Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Osman TÜRER (Kilis 7 Aralık Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Sadık KILIÇ (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Şaban Ali DÜZGÜN (Ankara Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE (Atatürk Ü. İlahiyat F.)   

Prof. Dr. Yusuf Ziya KESKİN (Harran Ü. İlahiyat F.) 

Sayı Hakemleri | Rewiwers of the Issue 

Prof. Dr. Abdulkadir EVGİN (Kahramanmaraş Sütçü İmam Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Abdullah KARAHAN (Uludağ Ü. İlahiyat F.)  

Prof. Dr. Abdülcelil BİLGİN (Muş Alparslan Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Bekir KUZUDİŞLİ (İstanbul Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Emin ÇELEBİ (İnönü Ü. Fen Edebiyat F.) 

Prof. Dr. Eyüp BEKİRYAZICI (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Halis AYDEMİR (Dumlupınar Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. İbrahim Kutluay (İzmir Kâtip Çelebi Ü. İslami İlimler F.) 

Prof. Dr. Mehmet DAĞ (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Mehmet EVKURAN (Hitit Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Muhammet YILMAZ (Çukurova Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. H. Musa BAĞCI (Dicle Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Mustafa MACİT (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Nuri TUĞLU (Süleyman Demirel Ü. İlahiyat F.) 



V 

 

Prof. Dr. Orhan BAŞARAN (Bingöl Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Ömer Faruk TEBER (Akdeniz Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK (Atatürk Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Saffet SANCAKLI (İnönü Ü. İlahiyat F.) 

Prof. Dr. Şehmus DEMİR (Gaziantep Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Hüseyin AKGÜN (Ondokuz Mayıs Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Mehmet BİLEN (Dicle Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Muammer BAYRAKTUTAR (Gaziosmanpaşa Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Murat KAYACAN (Muş Alparslan Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Mustafa IŞIK (Nevşehir Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Nimetullah AKIN (Çanakkale Onsekiz Mart Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Ömer ÖZPINAR (Necmettin Erbakan Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Özcan GÜNGÖR (Yıldırım Beyazıt Ü. İslami İlimler F.) 

Doç. Dr. Veysel ÖZDEMİR (İnönü Ü. İlahiyat F.) 

Doç. Dr. Veysi ÜNVERDİ (Mardin Artuklu Ü. İlahiyat F.) 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Sait UZUNDAĞ (Şırnak Ü. İlahiyat F.) 

Dr. Öğr. Üyesi Okan BAĞCI (Gaziantep Ü. İlahiyat F.) 

Dr. Öğr. Üyesi Selahattin YILDIRIM (İnönü Ü. İlahiyat F.) 

Dr. Öğr. Üyesi Zamira AHMEDOVA (Gaziantep Ü. İlahiyat F.) 

Düzelti |Redaction 

Arş. Gör. Edip YILMAZ 

Arş. Gör. Esra DELEN  

Arş. Gör. Hacer GENERAL 

Arş. Gör. İslim GÜMÜŞTEKİN 

Arş. Gör. Kevser ÖZTÜRK  

Makale Düzenleme | Editing Articles 

Arş. Gör. Tuba ERKUT 

Grafik-Tasarım | Graphics Design 

Halime SARIKAYA 

Dağıtım | Distribution 

Arş. Gör. M. Kasım ERDEN  

Yönetim Yeri | Head Office 

Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Şehitkâmil/Gaziantep-TÜRKİYE 

Baskı | Printing by 

Gaziantep Üniversitesi Matbaası 

Baskı Yeri ve Tarihi | Publication Place and Date 

Gaziantep; 2018 

İlahiyat Akademi Dergisi  

Araştırmax, SOBIAD, ASOS İNDEX ve ISAM  

Veri tabanlarında taranmaktadır. 

Yazışma Adresi | Contact Adress 

Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (Dergi), Şehitkâmil/Gaziantep-TÜRKİYE 

Tel: +90 342 360 69 65; Faks: +90 342 360 21 36 

E-mail: ilahiyatakademi@gantep.edu.tr; Web: http://ilahiyat.gantep.edu.tr/dergi 

 

Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Akademi Dergisi hakemli ve bilimsel bir süreli yayın organıdır. Yılda 

iki sayı olarak yayımlanır. Dergide yayınlanan yazıların her türlü içerik sorumluluğu yazarlarına ait 

olup Fakültemizin kurumsal görüşünü yansıtmamaktadır. Yazılar, yayıncı kuruluştan izin alınmadan 

kısmen veya tamamen bir başka yerde yayınlanamaz.  

mailto:ilahiyatakademi@gantep.edu.tr
http://ilahiyat.gantep.edu.tr/dergi


VI 

 

The Journal of Theological Academia of Gaziantep University is a peer-reviewed academic journal 

which is published twice per year. All the responsibility for the content of the papers published here 

belongs to the authors, and does not express the official view of the faculty.  

Copyright ©: Without getting permission of the journal, papers published here cannot be published 

partially or totally on other media.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VII 

 

 

İçindekiler 

Editörden                                                                                                                          

Recep ASLAN ……………...……………………………….……….…...…………..…. IX 

Makaleler 
 

Hadis Yorumunun Sınırları- Bünyamin ERUL …………………………...…………... 1 

 

Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi 

İsmail Hakkı ÜNAL …………………………………………………...………..……… 25 

 

Kur’ân’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları- Enbiya YILDIRIM ………...…….....… 39 

 

İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri- Kamil ÇAKIN ……....………... 55 

 

At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak : NanoGelenekten Makro  

Geleneğe-Bir Kitap Üzerine Notlar- M. Hayri KIRBAŞOĞLU …………………..… 83 

 

Sahabe, Kur’an ve Tefsir- Mustafa ÖZTÜRK …………………………..………....... 133 

 

Sünnet ve Toplumsal Dinamikler- Mustafa TEKİN ………………..…..………...... 163 

 

Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak- Mehmet ÖNAL ..……………...…..…..……. 175 

 

Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği- Recep ASLAN .………………...…………………… 187 

 

İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin 

Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti- Mehmet APAYDIN ………….....….….... 219 



VIII 

 

 

Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına  

Örnek: Norman Calder’ın Muvatta’ı Tarihlendirmesine Yöneltilen Eleştiriler 

Rahile KIZILKAYA YILMAZ …………………………….......……………..….….… 269 

 

III-XI. (IX-XVII) Asırlar Arasında İmâmiyye Şîa’sının Rivayetleri Değerlendirmede  

Metin Tenkidi Kullanımı- Peyman ÜNÜGÜR ………………....………...............… 283 

 

Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi- Mahmut ÇINAR ...….…. 327 

 

Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması -‘Allah Güzeldir, Güzelliği  

Sever’ Rivâyeti Üzerine Bir Değerlendirme- Nurullah AGİTOĞLU ……..……… 345 

 

Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi- Bernard WEISS ………...….…… 357 

 

Şîa’da Hadis Eserleri Üzerine Yazılan Şerh ve Haşiyeler- Mecid MAÂRİF ....….. 375 

 

Söyleşi- Mehmed Said HATİBOĞLU …………………………………...………..… 383 

 

Söyleşi- Ali Osman KOÇKUZU ………………………………………………….….. 403 

 

Söyleşi- Haydar HUBBULLAH ………………………………………….….……….. 407 

 

Yayın İlkeleri ……………………………..………………………………………...….. 421 

 

 

 

 



IX 

 

Editörden/Editorial 

 

Rahman ve Rahîm olan Allah’ın adıyla… 

Allah’a hamd, Hz. Peygamber’e (s.a.v.) salât ve selâm olsun. 

İlahiyat Akademi Dergisi olarak siz değerli okuyucularla yeniden 

kavuşmanın mutluluğunu, heyecanını yaşıyoruz.  

Bütün insanlığa rahmet olarak gönderilmiş olan Hz. Peygamber, Kur’an-ı 

Kerîm’de aynı zamanda insanlığa örnek ve model olarak takdim edilmiştir. O’nun 

Allah katından getirdiği din; inanç, ibadet, ahlak ve sosyal hayatın her alanını 

kuşatan bir mahiyet içermektedir. Bu vasfından dolayı “en son ve en kâmil din” 

olma özelliğini barındırmaktadır. Başka bir deyişle İslâm, her yönüyle mükemmel 

olup, eksikliği olmayan bir dindir. Bu durum Kur’an-ı Kerîm’de Allah tarafından 

bize şu şekilde bildirilmektedir: “Bugün sizin için dininizi kemale erdirdim, üzerinize 

nimetimi tamamladım ve sizin için din olarak İslâm’ı seçtim.” (Maide, 5/3) 

İslâm dininin mükemmel olması, dine yapılan eklemeleri kabul etmeyişi 

özelliğini gündeme getirmektedir. Bu özelliğinden dolayı, Hz. Peygamber, dinin 

özüne ters olan ve dinde yer alması mümkün olmayan söz ve uygulamalara, 

hayatının her aşamasında mani olmuş ve dinin safiyetinin korunması hususunda 

ashâbını ikaz etmiştir. Hz. Peygamber’in ashâbı da onun ikazlarına uymuş, sünneti 

anlama ve muhafaza konusunda da aynı titizliği göstermişlerdir. Sahâbe neslinin 

talebeleri olan “tâbiîn” ve ondan sonra gelen “tebe-i tâbiîn” kuşakları da sünneti 

anlama ve koruma konusunda titiz davranan örnek kuşaklar olmuşlardır. Bu üç 

kuşak arasında yer alan muhaddis ve fukahâ gibi âlimler de sünneti anlama ve 

muhafaza konusunda azami gayret göstermişlerdir. Bu kuşaklar arasında sünneti 

anlama ve yorumlama konusunda farklı anlayışlar ortaya çıkmıştır. Kimi âlimler 

sünnete lafzî/literal bir anlam vererek anlamaya çalışmış; kimisi de sünnetin 

maksadını, illetini ortaya koyarak anlamaya gayret etmiştir. Bu çerçevede birtakım 

ekoller ve mezhepler ortaya çıkmıştır.  

Sünnetin çağa taşınması ve günümüz problemlerine çözüm olması 

noktasında sünnetin ve onun yazıya geçirilmiş şekliyle hadislerin iyi anlaşılması 

gerekir. Bu bağlamda ülkemizde ve İslam dünyasında hadis-sünnet ekseninde 

ciddi tartışmalar yaşanmaktadır. Kimi çevreler sadece aklı esas alarak hadis ve 

sünneti ötelemeye, ikinci plana itmeye çalışırken; kimi çevrelerde sahih, zayıf ve 

mevzu durumuna bakmaksızın tüm rivayetleri kurtarma gayreti içine girmişlerdir. 

Geçmişte hadis uleması sünnet ve hadisin anlaşılması noktasında birçok eser 

vermiş ve günümüzde de bu alanda birçok çalışma yapılmaktadır. Bizimde  

 

 



X 

 

“Sünnet” özel sayısında maksadımız, hadis ve sünnetin doğru anlaşılması 

konusunda işin ehli olan, yıllarını sünnet ve hadis ilimlerine hizmetle geçiren 

hocalarımızın kaleminden bu noktaya dikkat çekmek, sünnetin koyduğu ilkeleri 

esas alan yeni bir İslam toplumu ve medeniyeti modeli oluşturma noktasında katkı 

sunmaya çalışmak ve Hz. Peygamber’in sireti ve sünnetinin insana, hayata ve 

yaşadığımız gezegene verdiği mesajı anlamaya çalışmak çabasıdır. 

Hadis ve sünnetin doğru anlaşılması ve sünneti çağa taşımak hususunda 

neler yapılabileceği ile ilgili fikirlerini almak üzere hadis ilminin öncü isimlerinden 

Prof. Dr. Mehmed Said Hatiboğlu, Prof. Dr. Ali Osman Koçkuzu ve Lübnanlı Şiî 

akademisyen Haydar Hubullah ile söyleşiler yaptık. Bununla beraber farklı sosyal 

disiplinlere mensup alanında yetkin değerli hocalarımız, kalemleriyle dergimize 

renk kattılar.  

Bu sayının yayınlanmasında bizlere maddî ve manevî katkı sağlayan başta 

üniversitemiz ve fakülte yönetimi olmak üzere; makale yazarlarına, hakemlerine, 

yayın ve danışma kuruluna, yayın basım ve dağıtım ekibine şükranlarımızı 

sunuyor ve bu sayımızın hayırlara vesile olmasını Yüce Allah’tan niyaz ediyoruz. 

Ülkemizde ve İslâm dünyasında din alanında ortaya çıkan problemlerin 

tespit ve teşhisini, İslâm’ın sahih kaynaklardan hareketle doğru anlaşılmasını 

amaçlayan İlahiyat Akademi Dergisi, bundan sonraki sayıda “Kur’an” dosyasıyla 

okuyucusuyla buluşacaktır.  

Selam ve saygılar… 

 

                                                                                Doç. Dr. Recep ASLAN 

                                                                 Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

                                                                   İlahiyat Akademi Dergisi Sayı Editörü 

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            1 

 

 

 

Hadis Yorumunun Sınırları 

 

Bünyamin ERUL 

 

Özet 

Sahabeden itibaren başlayan hadis ve sünnetin anlaşılmasına dönük ilmî çabalar, 

erken asırlardan itibaren temel hadis kaynakları üzerine telif edilen birçok önemli şerhin 

yazılmasıyla devam etmiştir. Farklı zaman ve zeminlerde kaleme alınan bu şerhlerin, 

hadislerin yorumuna çok yönlü katkısı olduğu herkesin malumudur.   

Sınırlı hacme sahip olan bu çalışmada, meşhur hadis şerhlerinden faydalanılarak 

eleştirel bir gözle hadis yorumunun sınırları üzerinde durulmuştur. Dikkat çekici birkaç 

örnek üzerinden, hadisleri yorumlama faaliyetinde şarihlerin takındıkları tavır ve temayülün 

izi sürülmeye çalışılmıştır. Şarihlerin hadis metin ve muhtevalarında görülen müşkilatı 

serinkanlılıkla tartışarak makul bir şekilde çözmek yerine, zaman zaman yorum sınırlarını 

çok zorlayarak hayli uzak ihtimalleri sıraladıkları, önceki şarihlerin açıklamalarını 

tekrarladıkları, rivayeti savunma gayretiyle çeşitli teviller getirdikleri yahut müşkili izah 

yerine o hususta dolaylı malumat vererek sessiz kaldıkları görülebilmektedir. Makale ile 

şerh geleneğindeki yoruma dair çeşitli sorunlara dikkat çekilmekte ve bazı teklifler 

sunulmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, şerh, yorum, metin 

 

Limits of the Hadith Interpretation 

 

Abstract 

Scholarly works, which aim to understand hadith, starts from early ages and continue 

with commentaries of the fundamental hadith sources. It is obvious that such studies written 

on different times and places contribute to multi-dimensional hadith interpretations. In this 

limited study, limits of hadith interpretations are the topic by critically reviewing studies of 

famous hadith commentaries. It is aimed to trace commentators’ style and methodology by 

various important cases. It can be seen that commentators, time to time, force the limits of 

interpretation by pointing fewer probable cases, repeating former commentators or not 

commenting on the real issue; instead of, preferring detailed investigation on problematic 

                                                 
 Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, berul@ankara.edu.tr. 

 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                2 

 

cases. In this article, the problems of commenting tradition are held and some solutions to 

them are presented.  

Keywords: Hadith, Commentary, Interpretation, Text 

 
Giriş 

Müslüman birey ve toplum için Kur’an ile birlikte belirleyici en önemli 

rehber olan Allah Rasulü’nün hadis ve sünnetlerinin anlaşılması ve yorumlanması, 

ilk muhataplar olan sahabeyle birlikte başlamıştır. Sahabe-i Kiram, dinleme-izleme, 

anlama-anlatma ve nakletme esnasında, hadis ve sünnetlere bir şekilde yorum 

getirmiştir. Daha sonra rivayetlerin nakli, tedvini ve tasnifi yapılırken gerek atılan 

bab başlıkları, gerekse metnin içinde ya da sonunda karşımıza çıkan kısa 

açıklamalar, hadis şerhlerinin ilk örneklerini oluşturur. Ardından garîbu’l-hadis, 

muhtelifu’l-hadis, muşkilu’l-hadis ve fıkhu’l-hadis gibi farklı dallar şeklinde 

gelişmeye başlayan hadis yorumu, Hattâbî ve sonrasındaki şarihlerin ortaya 

koydukları müstakil eserlerle ayrı bir ilim dalı haline gelmiş ve gelişmiştir.  

Bu yazıda, klasik dönemdeki meşhur şerhlerden hareketle hadis yorumunun 

sınırları üzerinde durulacaktır. Şarihler, ele aldığı metni yorumlarken nelere dikkat 

etmektedirler? Rivayet metnini izah ve şerh sadedinde onların temel yaklaşımları 

nelerdir? Metin karşısında sâbiteleri, yorum esnasında esas aldıkları kriterleri ya da 

temel ilkeleri neler olmuştur? Yorum yapılırken başta Kur’an ayetleri olmak üzere, 

Arapça dil kuralları, Arap selîkası, dil ve üslubu, Arapçadaki edebî sanatlar ve 

kullanımlar, akl-ı selimin, mantık ve muhakemenin verileri ne kadar belirleyici 

olmaktadır? Bu konuda şerhi yapılan hadis eserinin karizması, musannifin 

otoritesi, isnad veya rivayetin sıhhati, şarihin mezhebi vb. hususların belirleyiciliği 

söz konusu mudur? Rivayet metinlerinde karşılaşılan müşkilatı izah esnasında, 

çelişkileri uzlaştırma adına şarihin ortaya koyduğu açıklamalarda, zikrettiği 

ihtimallerde tutarlılık ilkesi ne denli işletilmektedir? Metinde herhangi bir ipucu 

olmadığı halde, sırf metni, muhtevayı kurtarma ya da kısmen de olsa onu makul ve 

makbul hale getirebilmek için, şarihin bu noktadaki yetkileri ve sınırları neler 

olmalıdır? Diğer bir ifade ile şarih, hayal gücünü zorlayarak, aklına veya hatırına 

gelen her ihtimali şerhçilik diye sıralayabilir mi? Kur’an’ın sarih ayetlerini, ittifakla 

kabul gören Arapça dil kurallarını, akıl, mantık ve muhakemeyi göz ardı edebilir 

mi? Metinlerde görülen çelişkileri telif, tevil ve cem etmek üzere, peş peşe birçok 

ihtimalleri sıralaması şerhçilik midir?  

Yine rivayet metinlerini izah ederken lafız ile mana arasında şarihin yeri, 

tavrı ve konumu nedir? Lafız ile mana ikileminde şarih hangisini önceleyecektir? 

Lafzı ve zahiri kurtarma adına manayı ihmal eden bir tavır mı? Yoksa manayı esas 

alan, muhtevayı önceleyen bir tutum mu?  

Bir başka husus, rivayetlerdeki çeşitli problemler karşısında şarihin tavrı ne 

olmalıdır? Şerhlerimizde bu konuda iki farklı yaklaşım göze çarpmaktadır: Bazen 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            3 

 

 

 

oldukça bariz bir problem görmezlikten gelinerek geçiştirilmektedir. Bazen de 

problemi izale edebilme saikiyle serdedilen birçok malumat ve rivayet, yeni 

problemlere, soru ve sorunlara yol açabilmektedir. Bu noktada şarihin görevi 

susmak mıdır? Veya o probleme ilişkin ileri sürülmüş itirazları ve eleştirileri 

cevaplama arzusuyla savunmak mıdır? Yoksa, gerçekten ortada belli bir problem 

varsa, bu işkali yeterince izah ve tahlil ederek belli bir çözüme kavuşturmak mıdır? 

İşte bu makalede birkaç hadis metninden hareketle hadis yorumunun 

sınırları, lafza bağlılık, çelişkilere yaklaşım, teslimiyetçi tavır, savunma güdüsünün 

yol açtığı çıkmazlar ve problemleri görmezlikten gelme gibi şerhçiliğin bazı 

problemleri ele alınacaktır.  

Burada peşinen belirtelim ki, şarihlerimizin metinlerdeki kelimeler üzerine 

yaptıkları dil ve gramer tahlilleri, garib kelimelerin izahı, nüsha farklarına ve o 

konudaki farklı rivayetlere işaret etme, günümüze kadar gelemeyen çeşitli 

kaynaklardan yararlanma, kendi dönemleri ve öncekilerin anlayışlarını yansıtma, 

geçmişteki tartışmaları aktarma, hadislerden fevâid, kavâid ve hükümler çıkarma, 

ricâl bilgisi, rivayetin o kitabın farklı bölümlerindeki versiyonlarına atıfta bulunma, 

rivayetle ilgili sebeb-i vürûd, bağlam vb. çeşitli bilgileri aktarma gibi birçok önemli 

hizmeti yerine getirdikleri herkesin malumudur. Yorumladıkları rivayet hakkında 

elde ettikleri malumatı, sıhhati ne olursa olsun ilişkili gördükleri birçok rivayeti 

nakleden hadis şerhleri, adeta bir arşiv veya bilgi bankası gibidirler. Bu durum, 

adeta modern çalışmalarda elde edilen bilgi fişlerinin, yeterli yorum, analiz ve 

değerlendirme yapmaksızın belli başlıklar altında sıralanmasına benzemektedir. 

Konu ile ilgili malumata ulaştırması bakımından bu verilerin de faydası inkar 

edilemez ise de, bu tutumun, gerçek anlamda “hadis yorumu” olup olmadığını 

yahut hadis yorumunu ne denli karşıladığını da sorgulamamız gerekmektedir.  

Bu makalede ele alınan örnekler, hadis şerhçiliğinin bazı problemlerine 

dikkat çekmek üzere konuyu işlemede daha çarpıcı oldukları için tercih edilmiştir.  

 

Örnek I. 

Hazrec Kabilesi’nin reisi ve münafıkların başı olan Abdullah b. Ubey b. Selûl 

hicretin 9. yılında ölmüş, Hz. Peygamber onun cenaze namazını kılmak isteyince 

Hz. Ömer’in sert itirazlarıyla karşılaşmıştı. Bu konudaki rivayetlerde farklı 

anlatımlar bulunmaktadır: 

1. Ömer b. el-Hattâb (r) şöyle demiştir: Abdullah b. Ubeyy b. Selûl öldüğü 

zaman, onun cenaze namazını kıldırması için Rasûlullah (s) çağırıldı. Rasûlullah 

namaza kalkışınca ben derhal yanına vardım ve: “Yâ Rasûlallah! Abdullah b. 

Ubeyy’in cenaze namazını mı kılacaksın? Hâlbuki o, şu şu günlerde şöyle şöyle 

demişti!” diyerek, Rasûlullah hakkındaki çirkin sözlerini teker teker sayıyordum ki 

Rasûlullah gülümsedi ve: "Geri çekil ey Ömer!" buyurdu. Ben sözü uzatınca:  



Hadis Yorumunun Sınırları                                                4 

 

 إني خيرت فاخترت لو أعلم أني إن زدت على السبعين يغفر له لزدت عليها 

"Ben muhayyer bırakıldım ve istiğfar etmeyi tercih ettim. Eğer ben yetmişten 

fazla istiğfar ettiğim takdirde ona mağfiret edileceğini bilseydim, muhakkak 

fazlasını dilerdim" buyurdu.  

Ömer dedi ki: “Akabinde Rasûlullah, Abdullah b. Ubeyy’in cenaze namazını 

kıldı, sonra döndü. Ancak çok geçmeden Berâe Sûresi’nden şu iki âyet indi: 

“Onlardan ölen kimsenin namazını sakın kılma, mezarı başında da durma! Çünkü onlar 

Allah'ı ve peygamberini inkar ettiler, fasık olarak öldüler.”1 

Ömer: “Ben daha sonra Rasûlullah'a karşı olan o günkü cür'etimden dolayı 

hayret ettim, halbuki Allah ve Rasûlü en bilendir”, demiştir.2 

2. İbn Ömer (r) şöyle demiştir: “Abdullah b. Ubeyy b. Selûl vefat edince, oğlu 

Abdullah, Rasülullah'a (s) geldi. Rasûlullah da ona kendi gömleğini verdi ve 

bununla kefenlemesini emretti. Sonra da onun cenaze namazını kıldırmaya kalktı. 

Bu esnada Ömer b. el-Hattâb, Rasûlullah'ın elbisesinden tuttu ve “Bu bir münafık 

iken ve Allah seni onlar için mağfiret dilemekten nehyetmiş olduğu hâlde, sen bu 

adamın cenaze namazını mı kıldıracaksın?!” dedi. Rasûlullah (s): 

سبعينو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة وسأزيده على الإنما خيرني الله فقال استغفر لهم أ  

“Allah beni muhayyer kıldı: “Onlar için ister istiğfar dile ister istiğfar dileme. 

Onlar için yetmiş kere istiğfar dilesen de Allah onlara asla mağfiret etmeyecektir” 

buyurdu. Ben de yetmişten fazla dileyeceğim”diye cevap verdi. Ömer: “(Ama) o 

münafıktır!” dedi.  

Râvî dedi ki: “Rasûlullah onun cenaze namazını kıldırdı. Az sonra Allah: 

“Onlardan ölen kimsenin namazını sakın kılma, mezarı başında da durma! Çünkü onlar 

Allah'ı ve peygamberini inkar ettiler, fasık olarak öldüler.” ayetini3 indirdi.”4 

Buhari’nin naklettiği diğer versiyondaki ifade ise:  

لن يغفر الله لهم فقال فقال استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة ف- أو أخبرني -إنما خيرني الله 

 سأزيده على سبعين 

“Allah beni muhayyer bıraktı” veya “Bana haber verdi ki” şeklinde 

geçmektedir.  

İbn Hacer (ö. 852/1449), diğer rivayetlerde bu şekkin olmadığını ve 

“hayyeranî” şeklinde geldiğini belirtirse de5 ravilerin bu tereddüdü bizim için 

önem arz etmektedir. 

                                                 
1 Tevbe, 9/84. 
2 Buhârî, Cenâiz, 84; Tefsîr 9/12; Nesâî, Cenâiz 69; Ahmed, Musned, I. 16. 
3 Tevbe, 9/84.  
4 Buhârî, Tefsir, 9/13; Muslim, Fedâilu’s-Sahâbe, 25, Munâfikîn, 3. 
5 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 338. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            5 

 

 

 

3. Abdullah b. Ubey öldüğü zaman oğlu Abdullah, Peygamber'e geldi ve “Yâ 

Rasûlallah! Gömleğini bana ver de babamı onunla kefenleyeyim; namazını da sen 

kıldır ve onun için mağfiret isteyiver,” dedi. Peygamber (s), Abdullah'a kendi 

gömleğini verdi ve: "Cenaze hazırlanınca bana haber ver de namazını kılayım" 

buyurdu. Müteakiben Abdullah cenazenin hazırlandığını Peygamber'e bildirdi. 

Peygamber onun cenaze namazını kıldırmaya davrandığında Ömer (r) 

Peygamber'in elbisesinden çekerek: “(Yâ Rasûlallah!) Allah seni münafıkların 

cenaze namazını kılmaktan nehyetmedi mi?!” dedi. Peygamber (s):  

  لهم أنا بين خيرتين قال استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله

“Ben iki tercih arasında serbestim (yani onun için istiğfar dileyip 

dilememekte muhayyerim). Allah: “Onlar için ister istiğfar dile ister dileme! Eğer onlar 

için yetmiş defa istiğfar dahi dilesen, Allah onları asla bağışlamayacaktır”6 buyurdu" diye 

cevap verdi. Ve Rasûlullah, Abdullah ibn Ubeyy'in cenaze namazını kıldı. Bunun 

üzerine: “Onlardan ölen kimsenin namazını sakın kılma, mezarı başında da durma! Çünkü 

onlar Allah'ı ve peygamberini inkar ettiler, fasık olarak öldüler.”7ayeti indi.8 

Buhari’nin Sadaka adlı şeyhinden naklettiği diğer rivayetinde ise “Ben iki 

tercih arasında serbestim” ifadesi bulunmamaktadır: 

Abdullah b. Ömer (r) şöyle demiştir: Abdullah b. Ubeyy vefat ettiği zaman 

oğlu Abdullah, Rasûlullah'a geldi ve: 

“Yâ Rasûlallah! Gömleğini bana versen de babamı onun içine kefenlesem, 

namazını da kılsanız ve onun için Allah'tan mağfiret isteyiverseniz?!” dedi. 

Rasûlullah, Abdullah'a gömleğini verdi ve ona: 

“Cenaze hazırlandığı zaman bize bildirin” buyurdu. Abdullah babasının 

cenazesini hazırlayınca bunu Rasûlullah'a bildirdi. Rasûlullah da onun cenaze 

namazını kıldırmak için gitti. Namazını kıldıracağı sırada Ömer, Rasûlullah'ın 

elbisesini çekerek: 

“Allah seni münafıkların cenaze namazını kılmaktan nehyetmedi mi?!” dedi. 

O da:  

Yüce Allah “Onlar için ister istiğfar et ister etme! Eğer onlar için yetmiş defa 

istiğfar dahi etsen yine Allah kendilerini asla mağfiret etmeyecektir...”9 buyurdu, dedi. 

Bunun üzerine: “Onlardan ölen kimsenin namazını sakın kılma, mezarı başında da 

durma! Çünkü onlar Allah'ı ve peygamberini inkar ettiler, fasık olarak öldüler.”10 âyeti 

                                                 
6 Tevbe, 9/80. 
7 Tevbe, 9/84. 
8 Buhârî, Cenâiz, 22; Tirmizî, Tefsir, 9/13; Cenâiz 40; İbn Mâce, Cenâiz 31; Ahmed, Musned, II. 18. 
9 Tevbe, 9/80. 
10 Tevbe, 9/84. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                6 

 

indi. Bu âyetten sonra artık Rasûlullah, ölen münafıkların cenaze namazını 

kıldırmayı terk etti.11 

Bu rivayetlerin şarihlerce nasıl anlaşıldığına geçmezden evvel, konuyla ilgili 

iki grup ayeti hatırlamamız gerekmektedir:  

 

َ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفاَسِقِينَ سَوَاء عَليَْهِمْ أسَْتغَْفَرْتَ لَهُمْ أمَْ لمَْ تسَْتغَْفِرْ لَ  ُ لَهُمْ إِنه اللَّه  هُمْ لَن يَغْفِرَ اللَّه

مَاوَاتِ  ِ خَزَائِنُ السه وا وَلِلَّه ِ حَتهى يَنفضَُّ وَالْْرَْضِ وَلَكِنه الْمُناَفِقِينَ لَا هُمُ الهذِينَ يَقُولوُنَ لَا تنُفِقوُا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّه

 هُونَ يَفْقَ 

ةُ وَلِرَسُولِهِ  ِ الْعِزه جَعْناَ إلَِى الْمَدِينةَِ لَيُخْرِجَنه الْْعََزُّ مِنْهَا الْْذَلَه وَلِلَّه وَلِلْمُؤْمِنيِنَ وَلَكِنه الْمُناَفِقِينَ لَا  يَقوُلوُنَ لئَِن ره

 يَعْلَمُونَ 

 

“Onlar için, bağışlanma dilesen de dilemesen de birdir; Allah onları 

bağışlamayacaktır. Doğrusu Allah, yoldan çıkmış milleti doğru yola eriştirmez. Bunlar: 

“Allah'ın Peygamberinin yanında bulunanlara bir şey vermeyin de dağılıp gitsinler!” diyen 

kimselerdir. Oysa göklerin ve yerin hazineleri Allah'ındır, ama ikiyüzlüler bu gerçeği 

anlamazlar. “Eğer bu savaştan Medine'ye dönersek, şerefli kimseler alçakları and olsun ki, 

oradan çıkaracaktır” diyorlardı. Oysa, şeref Allah'ın, Peygamberinin ve inananlarındır, 

ama ikiyüzlüler bu gerçeği bilmezler.”12 

 

ُ لَهُمْ ذلَِكَ  ةً فلََن يَغْفِرَ اللَّه ُ لاَ  اسْتغَْفِرْ لَهُمْ أوَْ لاَ تسَْتغَْفِرْ لَهُمْ إِن تسَْتغَْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَره ِ وَرَسُولِهِ وَاللَّه بأِنَههُمْ كَفَرُوا باِللَّه

 يَهْدِي الْقَوْمَ الْفاَسِقِينَ 

ِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُ وَ  اتَ أبََداً وَلاَ تقَمُْ عَلَىَ قبَْرِهِ إنِههُمْ كَفَرُوا بِاللَّه نْهُم مه  وا وَهُمْ فَاسِقوُنَ لاَ تصَُلهِ عَلَى أحََدٍ مهِ

 

“Onların ister bağışlanmasını dile, ister dileme! Onlara yetmiş defa bağışlanma 

dilesen Allah onları bağışlamayacaktır. Bu, Allah'ı ve Peygamberini inkar etmelerinden 

ötürüdür. Allah fasık topluluğu doğru yola eriştirmez.” 

“Onlardan ölen kimsenin namazını sakın kılma, mezarı başında da durma! Çünkü 

onlar Allah'ı ve peygamberini inkar ettiler, fasık olarak öldüler.”13 

Yukarıdaki ayetlerden ve rivayetlerden sonra şu soruları sormamız yerinde 

olacaktır:  

1.  Ayetlerdeki “sevâun” ile “ev” ifadelerinden sonra buradan muhayyerlik 

anlaşılabilir mi? 

2.  “Yetmiş kere dilesen” ifadesinden “yetmişten fazlası” anlaşılabilir mi? 

                                                 
11 Buhârî, Libâs, 8. 
12 Münâfikûn, 63/6-8. 
13 Tevbe, 9/80, 84. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            7 

 

 

 

3.  “Fe len yağfirallâhu lehum” ifadesinden sonra hala onların bağışlanma 

imkan ve ihtimali kalır mı?  

4.  Hz. Ömer, ayetleri Rasûlullah’tan daha iyi anlayabilir mi? 

5.  Rivayetlere göre Hz. Peygamber’in bu ifadeleri dile getirdiği kesin midir? 

Bu ifadeler, ravilerin yorumu ya da tasarrufu olamaz mı? 

6.  Rivayetlere göre Hz. Peygamber’in bu cenaze namazını kıldığı kesin 

midir? 

7.  Geçmişte bu rivayetlerin sıhhat ve sübutuna ilişkin itirazlar var mıdır? 

 

1. Ayetlerdeki “sevâun” ile “ev” ifadelerinden muhayyerlik anlaşılabilir mi? 

Tevbe Suresi’ndeki ayetlerin tefsirinde Kurtubî (ö. 671/1273), alimlerin bu 

ayetlerin tevilinde ihtilaf ettiklerine dikkat çeker. Onlardan bir kısmına göre bu 

ayetlerdeki “len yağfirallâhu lehum” ile “seb’îne merraten” ifadeleri ümitsizlik (ye’s) 

ifade eder. Öte yandan Urve (ö. 94/713), el-Hasen el-Basrî (ö. 110/728) ve Katâde (ö. 

117/735) gibi bir grup alim ise Hz. Peygamber’in “Ben muhayyer bırakıldım ve 

tercih ettim” ifadesinden hareketle bunun tahyir ifade ettiği görüşündedirler.14 

Zemahşerî (ö. 538/1144) ise “sevâun aleyhim” tabiri ile istiğfarın varlığı ve 

yokluğu, onların istiğfara yaklaşmamalarından dolayı eşittir” demektedir. Veya 

Peygamber istiğfar dilese bile, “Allah onları affetmez” demektir.”15 

Hadis şerhlerimize gelince, araştırabildiğimiz kadarıyla onlar isnadların 

sahih olması ve muteber kaynaklarda yer alması sebebiyle “Hz. Peygamber nasıl 

olur da bu ayetlerden muhayyerlik çıkarabilir?” şeklinde bir problem 

görmemişlerdir.    

 

2. “Yetmiş kere dilesen” ifadesinden “yetmişten fazlası” anlaşılabilir mi? 

(Naslardaki) sayıların belli bir rakam olarak anlaşılmasını savunanlar, bu 

kıssaya sarılmışlardır. Hz. Peygamber yetmişten fazla istiğfar dilemeyi, yetmişten 

farklı anlamış ve “Ben de yetmişten fazla dileyeceğim” buyurmuştur. Sayıların 

böyle anlaşılmasına karşı çıkanlar ise, kıssanın devamı ile cevap vermişler ve 

bunun delili çürütemeyeceğini söylemişlerdir. Çünkü şayet “seb’în” ile kastedilenin 

mübalağa (çokluk ifadesi) olduğu yolunda bir delil bulunmasaydı, sayı olarak 

anlayıp istidlal devam ederdi.16 

İbn Hacer “Ben de yetmişten fazla istiğfar dileyeceğim” ifadesinin -fazlasının 

hükmünün de aynı olmasına rağmen- problem oluşturduğunu belirtir. 

Müteahhirûndan bazıları “Ben de yetmişten fazla istiğfar dileyeceğim” ifadesinin 

onun aşiretinin kalplerini kazanmaya yönelik olduğunu, yoksa fazla istiğfar 

                                                 
14 Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kurân, X. 321. 
15 Zemahşerî, Keşşâf, II. 221.  
16 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 336. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                8 

 

dilediğinde bağışlanacağına dair olmadığını, nitekim diğer rivayette “Şayet 

yetmişten fazla istiğfar dilediğimde bağışlanacağını bilseydim artırırdım” dediğini 

ifade ederler. Fakat “Ben de yetmişten fazla istiğfar dileyeceğim” ifadesi sabittir ve 

O’nun vaadi de doğrudur. Özellikle de “le ezîdenne” sözü te’kid için mübalağa 

siygasıyla söylenmiştir. Bazıları ise şöyle cevap vermiştir: O, bunu, durumu dikkate 

alarak böyle yapmıştır. Çünkü ayet gelmezden evvel fazla istiğfar ile 

bağışlanmanın cevazı sabitti… İbn Hacer, bu cevabı güzel görmektedir.17 

 

3. Hz. Peygamber’in bu cenaze namazını kıldığı kesin midir? 

İbn Hacer, Hz. Peygamber’in o münafığın cenaze namazını kılmasını, zahirle 

hükmetmesi, onun oğluna olan ikramı, kavmine yakınlık göstermesi ve onların 

mefsedetini defetme arzusu gibi hususlarla açıklar. Nitekim İslam’ın ilk günlerinde 

müşriklerin eziyetlerine sabretmekle emrolunan Allah Rasulü, onlarla savaşmakla 

emrolunduktan sonra da İslam’a yakınlaştırma arzusuyla zahiren Müslüman 

olduklarını söyleyenlere karşı affetme tutumuna devam etmiş ve bunu halkın 

“Muhammed ashabını öldürüyor!” dememesi için yapmıştı… Hz. Peygamber’in 

onun cenaze namazını kılması da münafıklara namaz kılmaktan nehyedilmesinden 

önceydi.18 

Hattâbî, (ö. 388/998) bu cenaze namazını, Hz. Peygamber’in bir şekilde dinle 

ilgisi olanlara olan şefkatine, salih bir kimse olan oğlunun kalbini hoş etme, 

Hazrec’in başkanı olması sebebiyle o kavmin gönlünü kazanma arzusuna bağlar ve 

şöyle der: “Eğer Hz. Peygamber, onun oğlunun talebini yerine getirmeseydi ve 

açıkça yasak gelmezden evvel cenaze namazını terk etseydi, bu, o oğula yönelik 

sövgü, kavmi için de utanç vesilesi olacaktı ve Allah Rasulü burada yasaklanıncaya 

kadar iki durumdan siyaseten en iyi olanıyla amel etti.19 

İbn Hacer ve Aynî (ö. 855/1451), İbn Ömer hadislerindeki “Gömleğini ver de 

kefen yapayım” ifadesi ile, Muslim’deki Câbir b. Abdullah hadisinde yer alan “Onu 

kabrinden çıkararak dizleri üzerine koydu. Ona okuyup üfürdü ve gömleğini de 

giydirdi”20 ifadesi arasındaki çelişki üzerinde durur ve bunu şöyle cem eder:   

 فأعطاه أي أنعم له بذلك فأطلق على العدة اسم العطية مجازا لتحقق وقوعها

“Buradaki “a’tâhu” ifadesi, “ona bununla iyilik etti” demektir ve verdiği söz 

gerçekleşeceği için onu mecazen “atiye = verme” kelimesiyle ifade etmiştir. İbnu’l-

                                                 
17 A.g.e., VIII. 338. 
18 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 336. 
19 A.g.e., a. y.  
20 Peygamber (s) Abdullah h. Übeyy’in kabrine geldi ve onu kabrinden çıkararak dizleri üzerine koydu. 

Ona okuyup üfürdü ve gömleğini de giydirdi. Ama Allah bilir. Muslim, Munâfikîn 2; Abdurrazzak, 

Musannef, VI. 40. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            9 

 

 

 

Cevzî (ö. 597/1201) ise, bu müşkili, ona iki gömlek vermiş olabileceği ile gidermeye 

çalışmıştır.21 

İlginçtir, İbn Hacer bu noktada gömleğin giydirilmesine yoğunlaşırken, onun 

kabrinden çıkartıldığını ifade eden, dolayısıyla Hz. Peygamber’in onun cenaze 

namazını kıldığına dair hiçbir işaret olmayan, gömüldüğüne göre kılmadığını 

ortaya koyan Câbir hadisi ile cenaze namazını kıldığını ifade eden rivayetler 

arasındaki asıl çelişkiden hiç söz etmez. Oysa İmam Tahâvî (ö. 321/933), Câbir 

rivayetini O’nun namaz kılmadığına dair bir delil olarak zikreder.22 

Rivayetlerin sahih oluşundan hareketle, Hz. Peygamber’in İbn Ubeyy’in 

cenaze namazını kıldığını kabul edenler ise, ilgili ayetin muhayyerlik şeklinde 

anlaşılabileceğini savunurken, namaz kılış sebebini de, Hz. Peygamber’in onun 

zahiren İslam’ı izharına itibar ettiğini, iyi bir Müslüman olan oğlu Abdullah’ın 

gönlünü almak istediğini, reislerini yitiren Hazrec’e karşı bir yakınlık kurmayı 

arzulayıp, ayrıca onlardan gelebilecek mefsedetleri defetme siyasetini güttüğünü 

ileri sürmüşlerdir.23 

Kanaatimizce Hz. Peygamber, Hz. Ömer’in itirazlarına rağmen çeşitli 

mülahaza ve maslahat gereği, siyaseten İbn Ubeyy’in cenaze namazını kılmak 

istemiş, ancak Yüce Allah’ın münafıklarla ilgili olarak indirdiği ve yeni bir dönemi 

başlatan ve yeni bir politika belirleyen Tevbe Suresi, 73-84 ayetleri uyarınca onun 

cenaze namazını kılmamıştır.24 Nitekim bazı rivayetlerde de namazını kıldırdığı 

tasrih edilmemiştir.25 

Ehl-i Hadis’ten bazıları ise, Hz. Peygamber’in cenaze namazını kıldırması 

sebebiyle Abdullah b. Ubeyy’in Müslümanlığının sahih olduğuna meyletmişler ve 

buna ters düşen, açıkça onun hakkında varid olan ayet ve hadisleri göz ardı 

etmişlerdir. 

  

4. Hz. Ömer, ayetleri Rasulullah’tan daha iyi anlayabilir mi? 

İbn Hacer’e göre sanki Hz. Ömer, bu ayetten Arap lisanında egemen olan 

anlayışa göre “ev” harfinin tahyir değil, tesviye ifade ettiğini, yani istiğfar dileme ile 

dilememenin eşit olduğunu anlamıştır. Yine Hz. Ömer “seb’îne merraten” ifadesini 

de mübalağa olarak almış, buradan belirli bir sayı olarak 70 değil, aksine ne kadar 

çok istiğfar dilenirse dilensin onların bağışlanmayacağını anlamıştır. O, dinî 

                                                 
21 Aynî, Umdetu’l-Kârî, VIII. 54; Fethu’l-Bârî, III. 139. 
22 Tahâvî, Şerhu Muşkili’l-Âsâr, I. 75. 
23 Bkz: İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 186-190. 
24 Benzer bir mutalaa için bkz: Mevdûdî, Tefhîm, II. 258. 
25 Buhârî, Cenâiz 78, II. 95; Muslim, Munâfikîn 2, III. 2140; Nesâî, Cenâiz 92, IV. 84; Ahmed, III. 371. Bu 

hususta Hz. Peygamberin, ganimetten aşıran, intihar eden ve borçlu ölen Müslümanların da namazını 

kılmadığını belirterek, münafıkların reisinin namazını kılmış olamayacağını söyleyen Tahâvî’nin 

zikrettiği rivayetler ve değerlendirmeleri için bkz: Şerhu Muşkili’l-Âsâr, I. 74-81. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                10 

 

salâbeti ve kafirlere ve münafıklara karşı olan sertliği sebebiyle, (ayetteki) sözün 

zahirine de hamledilebileceğine iltifat etmemiştir.26 

Hz. Ömer’in Peygamberimize münafıkların cenaze namazını kılmasının 

yasaklandığını söylemesini kimi, bazı ravilerin vehmi olarak görürken, kimi de Hz. 

Ömer’in özel bir yasağa muttali olmasıyla izah etmiştir. Kurtubî, bunun ilham 

kabilinden Ömer’in hatırına gelmiş olabileceği veya muhtemelen onun bunu, 

“Peygamber’e ve inananlara müşrikler için istiğfar dilemeleri yakışmaz!”27 ayetinden 

anladığı görüşündedir. İbn Hacer de Kurtubî’nin bu görüşünü daha uygun 

görmektedir.28 

Nitekim Zemahşerî şu soruyu sorar ve kendisi cevaplandırır: “(Ayetteki bu) 

sayıdan “istiğfar çoğaltılsa da verilmeyeceği” kastedildiği nasıl oldu da insanların 

en fasîhi ve söz üsluplarından ve temsillerinden en fazla haberdar olan (Hz. 

Peygamber’e) gizli kaldı?” dersen ben şöyle derim: “Bu ona gizli kalmadı ama bu 

yaptıkları ve söyledikleri O’nun gönderildiği kimselere karşı ne denli merhametli 

ve şefkatli olduğunu göstermek içindi.” İbn Hacer, bu cevaptan hoşnut değildir.29 

İbnu’l-Muneyyir (ö. 683/1284) ve başkaları ise onun bu görüşünü şöyle 

eleştirirler: “Onun dediğinin Rasulullah’a nispeti caiz değildir. Çünkü Allah 

kafirleri bağışlamayacağını haber vermiştir. Onlar bağışlanmayacağına göre, onlar 

için mağfiret talep etmek de imkansızdır. İmkansız olan bir şeyi talep de Hz. 

Peygamber’den vaki olmaz.”  

Kimisi de şöyle demiştir: “Müşrik olarak ölenlere istiğfar yasağı, 

Müslümanlığı izhar edenlere de istiğfarın yasak olmasını gerektirmez. Çünkü 

itikadının sahih olması ihtimali vardır.” İbn Hacer bu cevabı da iyi bulmaktadır.30 

 

5. Geçmişte bu rivayetlerin sıhhat ve sübutuna ilişkin itirazlar var mıdır? 

Bu rivayetler, Buhârî ve Muslim gibi sahih kaynaklarımızda da mevcut 

olmasına rağmen, özellikle Hz. Peygamber’in Tevbe Sûresi, 80. ayetten bu şekilde 

muhayyerlik anlamı çıkarmış olamayacağı, dolayısıyla bu ayete dayanarak İbn 

Ubey’in cenaze namazını kılmış olamayacağı noktalarından hareketle birçok alim 

tarafından eleştirilmiştir. Ebû Ca’fer Ahmed b. Saîd ed-Davûdî (ö. 402/1012), 

Bakıllânî (ö. 403/1013), İmamu’l-Haremeyn el-Cuveynî (ö. 478/1085), Gazzâlî (ö. 

505/1111), ve Kuşeyrî (465/1072) gibi alimler bu rivayetleri sahih görmezken,31 

                                                 
26 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 335.  
27 Tevbe, 9/113. 
28 İbn Hacer, a.g.e., VIII. 334. 
29 İbn Hacer, a.g.e., VIII. 339; Mubârekfûrî bunu, Tuhfetu’l-Ahvezî’de aynen nakletmektedir. Bkz: VIII. 

395  
30 İbn Hacer, a.g.e., VIII. 339. 
31 Bkz: İbn Hacer, a.g.e., VIII. 189; Kurtubî, Ahkâmu’l-Kur’ân, VIII. 219; Zemahşerî, Keşşâf, II. 164; 

Merâğî, Ahmed Mustafa, Tefsîru’l-Merâğî, Beyrut-t.y., Dâru İhyâi’t-Turâs el-Arabî, (I-XXX), X. 176 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            11 

 

 

 

Tahâvî (ö. 321/933) de İbn Abbas rivayetinin lafızları itibarıyla daha uygun olduğu, 

ancak Hz. Peygamber’in cenaze namazını kılmadığı kanaatini dile getirmektedir.32 

İbn Hacer ayetten tahyir anlaşılmasının bir problem oluşturduğunu, 

tariklerinin çok olmasına, Şeyhayn’in ittifak etmesine ve başka hadisçilerin de sahih 

görüp rivayet etmelerine rağmen, bir grup büyük alimin bu hadisin sıhhati 

konusunda eleştiriler yönelttiğini belirtir. Ve bunun hadisin tariklerine az muttali 

olmaları, hadis bilgileri olmaması sebebiyle hadisin sıhhatini inkara davetiye 

çıkardığını ifade eder ve İbnu’l-Muneyyir’in şu sözünü nakleder: “Bu ayetin 

anlaşılmasında (epey) ayaklar kaymıştır. Hatta Bakıllânî bu hadisin sıhhatini inkar 

etmiş ve “Bunun kabul edilmesi caiz değildir ve Rasulullah’ın bunu demiş olması 

sahih olamaz” demiştir. İbn Hacer, Bakıllânî’nin ifadesini “Bu hadis, sübutu 

bilinmeyen âhâd haberlerdendir” şeklinde aktarır. İmamu’l-Haremeyn ise 

Muhtasar’ında “Bu hadis, Sahih’te tahric edilmiş değildir” derken, Burhân’da “Ehl-i 

Hadis onu sahih görmemektedir” der. Gazzâlî de Mustasfâ’da “Anlaşılan o ki, hadis 

sahih değildir” demektedir. Ebû Ca’fer Ahmed b. Saîd ed-Davûdî ise “Ben iki tercih 

arasında muhayyerim” ifadesi mahfuz değildir. Çünkü o, mahfuz olan Enes 

rivayetine33 aykırıdır. Enes rivayetinde “Hz. Ömer “Allah sana münafıkların cenaze 

namazını kılmanı yasaklamadı mı?” demiş ve bunun üzerine “Onlardan ölen 

birisinin asla namazını kılma…”34 ayeti inmiştir.” demektedir.35 Yine İbnu’l-Muneyyir, 

“Beyan ehli nezdinde böyle bir siyakta, sayı ile (o rakamın) kastedilmemiş 

oluşunda tereddüt yoktur” der.36 

Ayrıca İbn Hacer, mezkur hadisi reddedenleri buna sevkeden şeyin, “Çünkü 

onlar Allah’ı ve Rasulünü inkar etmişlerdir” ayetinin “Onlar için ister mağfiret dile, 

istersen dileme!” ayeti37 ile beraber indiğini zannetmeleridir. Oysa bu kısım daha 

sonra inmiştir. Böylece de problem ortadan kalkmaktadır. Durum böyle olunca, bu 

kıssadan, sayının (sayı olarak) anlaşılması gerektiğini savunanların delili sahihtir. 

Bundan yasaklayan bir delil ortaya çıkıncaya kadar çeşitli hükümlerde meşru bir 

şekilde zahire sarılarak Hz. Peygamberden sadır olmasında da bir problem yoktur. 

İbn Hacer devamla “(Bu yorumu) bana ilham eden ve öğreten Allah’a hamdolsun” 

dedikten sonra Hılye sahibi Ebû Nuaym’ın (ö. 430/1083) bu konuda bir cüz 

yazdığını, orada hadisleri topladığını ve manaları üzerine de konuştuğunu, 

kendisinin de ondan özetlediğini itiraf eder.38 

 

                                                 
32 Tahâvî, Ebû Cafer Ahmed b. Muhammed, Şerhu Muşkili’l-Âsâr, tah. Şuayb el-Arnavut, Beyrut-1987, 

Muessesetu’r-Risâle, (I-XV), I. 70-81. 
33 Enes rivayetini kaynaklarımızda bulamadık. 
34 Tevbe, 9/84. 
35 Bkz: Aynî, Umdetu’l-Kârî, VIII. 55. 
36 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 338. 
37 Tevbe, 9/80, 84. 
38 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII. 339. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                12 

 

Örnek II. 

İkinci örneğimiz müttefekun aleyh olan şu rivayet üzerine yapılan şerhler 

olacaktır:  

الطعام ، ولم يخنز اللحم ، ولولا حواء لم تخن أنثى زوجها الدهر لولا بنو إسرائيل لم يخبث  

 

“İsrail Oğulları olmasaydı, yemek bozulmaz, et kokmazdı. Havva olmasaydı 

hayatı boyunca hanım, kocasını aldatmazdı.”39 

İsrail, Hz. Yakub’un ikinci adı veya lakabı olup, Tevrat ve Kur’an’da Hz. 

Yakup’un çocuklarına ve onların soylarından gelenlere İsrail Oğulları adı 

verilmektedir.40 Bilindiği gibi Yüce Allah İsrail Oğulları’na gökten bıldırcın eti ve 

kudret helvası indirmişti.41 Şerhlerimizde bu hadisin, indirilen etlerin biriktirilmesi 

nedeniyle bozulmasına işaret ettiği üzerinde durulmaktadır. Kendilerine verilen 

bıldırcın etini (selvâ) biriktirmeleri yasaklandığı halde İsrail Oğulları’nın buna 

aldırış etmeden biriktirmeye kalkıştıkları, neticede Allah tarafından 

cezalandırıldıkları anlatılmaktadır. O zamana kadar bozulmayan et, verilen bu ceza 

sonucu bozulmaya başlamıştır. Başka bir izaha göre de, ‘onlar böyle bir adet ortaya 

koymasalardı, et bozulmayacaktı’ denilmekte ve böyle kötü bir çığır açtıkları için 

buna onların sebep oldukları anlatılmaktadır. Nevevî (ö. 676/1277), etin kokmasıyla 

ilgili olarak alimlerin, İsrail Oğulları’nın bıldırcın etlerini biriktirmelerinin 

yasaklandığını, ancak onların bu etleri biriktirdiklerini, neticede etin bozulduğunu, 

koktuğunu ve bundan sonra da böyle devam ettiğini söylediklerini 

nakletmektedir.42 

Diğer bir görüşe göre ise onlar, kendilerine indirilen sofradaki yiyecekleri 

biriktirdikleri için yiyecekler bozulmaya başlamıştır. Nitekim Tirmizî’nin rivayetine 

göre, gökten ekmek ve etten oluşan bu sofra indirildiğinde, onlar ertesi gün için 

yiyecek biriktirmemek ve ihanet etmemekle emrolunmuşlardı. Fakat hainlik 

yapmışlar, ertesi gün için yiyecek ayırmışlar ve bu yüzden de maymunlara ve 

domuzlara dönüştürülmüşlerdir.43 

Dikkat edilirse hadiste, genel bir ifade kullanılmakta, yemeğin bozulması ve 

etin kokması durumunun, İsrail Oğulları yüzünden ortaya çıktığı anlaşılmaktadır. 

Şayet, burada konu sadece İsrail Oğulları’nın bıldırcın etini veya gökten inen 

sofradaki yiyecekleri biriktirmeleri söz konusu olsaydı, bunu şöyle anlayabilirdik: 

Eğer onlar o yiyecekleri biriktirmeselerdi, gelen bu ilahi ikram kesintiye uğramadan 

her gün gelmeye devam edecek, günlük geldiği için taze olacaktı ve asla 

bozulmayacaktı. Fakat onların aç gözlülüğü, yasağı ihlal etmeleri sebebiyle, verilen 

                                                 
39 Buhârî, Enbiya, 1, 25; Müslim, Radâ’, 63; Ahmed, Musned, II. 315. 
40 Harman, Ömer Faruk, “İsrail (Benî İsrail)” maddesi, DİA, XXIII. 193-5. 
41 Bkz: Bakara, 2/57; Kitab-ı Mukaddes, Çıkış 13, 21; 16, 13-15. 
42 Nevevî, el-Minhâc, X/ 59. 
43 Bkz: Tirmizî, Tefsir 6, no: 3061, V. 260. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            13 

 

 

 

nimetler kesildiği gibi, biriktirilenler de bozuldu. Fakat kanaatimizce hadisin 

metnini esas aldığımızda, bu izah da mümkün ve yeterli değildir.  

Oysa Vehb b. Münebbih’ten (ö. 114/732) nakledilen bir rivayet, bazı kutsal 

kitaplarda Yüce Allah’ın لولا أني كتبت الفساد على الطعام لخزنه الأغنياء عن الفقراء “Şayet ben 

yiyeceklerin bozulmasını takdir etmeseydim, zenginler onu biriktirir ve fakirlerden 

esirgerlerdi” buyurduğunu nakletmektedir.  

Aslında bu ifade, Yüce Allah’ın eşyaya, dünyaya koymuş olduğu kevnî 

kanunları yansıtmaktadır. Yeryüzündeki sıcaklık, rutubet, hava, bakteriler vb. 

sebepler yüzünden bitki, insan ve hayvan olsun, her canlının belli bir yaşama süresi 

vardır. Hz. Adem’in yeryüzüne indirilişinden kıyamete kadar geçerli olan bu tabiat 

kanunları sebebiyle, -alınan bazı koruyucu tedbirler dışında- meyveler, sebzeler, 

yiyecek ve içecekler belli bir süre sonra bozulacaktır. Hz. Adem ile başlayan bu 

kevnî kanunlar, insanlık tarihi boyunca mevcut olduğu gibi kıyamete kadar da 

devam edecektir. Dolayısıyla etin kokması ile yemeğin bozulması, tarihin belli bir 

döneminde yaşamış olan Hz. Yakup sonrası İsrail Oğulları’nın yaptıkları bir yanlış 

tavır yüzünden ortaya çıkmıştır diyemeyiz. Sanki Hz. Yakup öncesinde et ve 

yemek hiç bozulmuyormuş da, İsrail Oğulları ilk defa buna sebep olmuştur 

denilemez.  

Hadisçilerin yapmış olduğu tashifler hakkında müstakil bir eser yazan Ebû 

Hilal el-Askerî (ö. 400/1009’dan sonra) hadisteki ولم يخنز اللحم ifadesinin, bazı 

rivayetlerde ولم يخزن اللحم yani “et depolanmazdı” şeklinde geçtiğini 

kaydetmektedir.44 Ancak biz, Şâmile I ve II’de yapmış olduğumuz taramada 

hadisin herhangi bir kaynakta bu ifade ile rivayet edildiğini tespit edemedik. 

Dolayısıyla, Askerî’nin naklettiği bu tashifin, rivayeti kurtarma adına yapılmış 

bilinçli bir tevil ve tashih olması muhtemeldir.  

Rivayetin Havva ile ilgili kısmını da bu haliyle anlamak ve kabullenmek 

mümkün değildir. Zira, Havva’nın, kocası Hz. Adem’e karşı hiçbir ihanetinden söz 

edilemez. Tevrat’taki bilgilerin aksine, Kur’an-ı Kerim’de Hz. Adem’in ilk günahı 

kadının teşvikiyle işlediğine dair hiçbir ifade yoktur. Nitekim Tevrat’ta yılanın 

Havva’yı, Havva’nın da Adem’i kandırdığı belirtilirken,45 Kur’an’da şeytanın 

ikisinin içine vesvese soktuğu,46 ikisine de hata işlettiği47 bildirilmektedir. Hatta 

bazı ayetlerde sadece Hz. Adem’den söz edilerek şeytanın Adem’e vesvese verdiği, 

bunun üzerine ikisinin de yasak ağaçtan yedikleri anlatıldıktan sonra daha açık bir 

ifade ile “Adem Rabbine âsî oldu ve yolunu şaşırdı” denilmektedir.48 Dolayısıyla 

                                                 
44 Askerî, Tashifâtu’l-Muhaddisîn, I. 223-4. 
45 Bkz: Tekvin, 3. 
46 Araf 7/20. 
47 Bakara 2/36. 
48 Taha 20/115-121. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                14 

 

Kur’an, Havva’nın adını hiç zikretmezken, onun bu yasağı çiğnemesi şeklindeki 

herhangi bir ihanetine dair bir imada bulunmamaktadır.    

Yahudi-Hıristiyan geleneğinde Havva ayartıcı ve baştan çıkarıcı olarak 

takdim edilirken,49 Kur’an’a göre insanlığın ilk çiftinin her birinin cennetten 

kovulmasıyla sonuçlanan olaydan erkek ve kadın eşit bir şekilde sorumlu 

tutulmuştur.50 

Hadisin klasik şerhlerdeki izahlarında ise, Kur’an merkezli bir yorum yerine, 

maalesef Yahudi-Hıristiyan geleneğindeki yaklaşımların açık etkisi görülür. Mesela 

İbn Hacer şöyle der: “Havva, şeytanın kendisine süslü gösterdiği yasak ağaçtan 

yemeyi kabul ettiği gibi, bunu Adem’e de süslü göstermiştir. İşte buradaki 

hıyanetin anlamı budur. Haşa, fuhuş vb. bir ihanet söz konusu değildir. O, bütün 

kızların da annesi olunca, ondaki bu tavır, genetik olarak her kadına intikal 

etmiştir. Dolayısıyla hiçbir kadın sözlü veya fiili olarak kocasına ihanetten 

kurtulamaz…”51 

Netice itibarıyla, Kur’an’dan hareketle en fazla söyleyebileceğimiz şudur: 

Şeytanın vesvesesine uyarak yasak ağaçtan tatma şeklindeki ilk yanlışta, Havva 

annemiz, Hz. Adem ile aynı hatayı birlikte yapmışlardır ve ikisi birlikte tövbe 

etmişlerdir. Bu hususta Kur’an’da sadece Havva’yı suçlayan herhangi bir ifade ya 

da işaret bulunmamaktadır. Bu nedenle, isnadı ve kaynakları bakımından hadis 

sahih olsa da, böyle bir metin ve muhtevanın Allah Rasulü’ne aidiyeti tartışılır 

olmaktan kurtulamayacaktır. 

 

Örnek III. 

Üçüncü örneğimiz de yine müttefakun aleyh olan diğer bir rivayet üzerine 

yapılan şerhler olacaktır:  

 

الملك  أجب ربك ، قال : فلطم موسى عين ملك الموت ففقأها ، قال : فرجع جاء ملك الموت إلى موسى فقال له :

: ارجع إلى  إلى الله عز وجل فقال : إنك أرسلتني إلى عبد لك لا يريد الموت وقد فقأ عيني ، قال : فرد الله عينه ، قال

ك تعيش بها سنة يدك من شعرة ، فإنعبدي فقل له : الحياة تريد ؟ فإن كنت تريد الحياة فضع يدك على متن ثور فما وارت 

ول ، قال : ثم مه ؟ قال : ثم تموت : قال : فالآن من قريب ، قال : رب أدنني من الْرض المقدسة رمية بحجر . وقال رس

لو أني عنده لْريتكم قبره إلى جانب الطريق عند الكثيب الْحمر« الله صلى الله عليه وسلم :   

 

“Ölüm meleği (Azrail) Hz. Musa'ya gelerek:  

                                                 
49 Geniş bilgi için Harman, Ömer Faruk, “Havva” maddesi, DİA, XVI. 543-5. 
50 Araf 7/19-23. 
51 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VI. 376. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            15 

 

 

 

- “Rabbinin davetine uy!” dedi. Bunun üzerine Musa, bir tokat 

vurarak ölüm meleğinin gözünü çıkardı. Melek hemen Allah Teâlâ'ya 

döndü ve:  

- “Gerçekten sen beni ölmek istemeyen bir kuluna göndermişsin, 

o benim gözümü çıkardı!” dedi. Allah da gözünü ona iade etti ve:  

- “Kuluma dön de ona: ‘Hayatı mı istiyorsun?’ diye sor. ‘Eğer 

hayatı istersen, elini bir öküzün sırtına koy ve elin ne kadar kılın 

üzerini kaplarsa o kadar sene yaşayacaksın!’ de. Musa:  

- “Sonra ne olacak?” diye sordu. O: 

- “Sonra yine öleceksin!” dedi.  

- “O halde şimdi yakınken öleyim. Ey Rabbim! Beni Arz-ı 

Mukaddese'ye bir taş atımı mesafeye yaklaştır!” dedi.  

Sonra Rasûlüllah (sav): 

“Vallahi onun (kabrinin) yanında olsaydım, yolun kenarında 

kırmızı kum tepesinin yanındaki kabrini size gösterirdim” 

buyurdular.”52 

İsnadı itibarıyla sahih olan bu hadis, asırlar boyu özellikle hadis ve kelam 

alimleri arasında, manası itibarıyla kulun Allah’a mutlak manada teslimiyeti 

açısından İslam’ın ruhuna zıt olduğu gerekçesiyle çeşitli tartışmalara sebep olmuş, 

bu konuda muhtelif şüpheler izhar edilmiş ve bunlara bazı alimler tarafından 

cevaplar verilmiştir. Bu hususta şu soruları sorabiliriz: 

1. Bir peygamber olarak Hz. Musa’nın ölüme ve ölüm meleğine karşı bu tavrı 

nasıl izah edilecektir?  

2. Hz. Musa, Rabbinden gelen bu daveti derhal kabul edeceğine, ölüm 

meleğine neden vurmuştur?  

3. Ölüm meleğinin gerçekten gözü çıkmış mıdır? 

4. Bu olay, gerçekten yaşanmış bir olay mıdır? Yoksa temsilî bir anlatımdan 

mı ibarettir? 

Şarihlerimiz bu hadiste anlatılanları birer hakikat olarak almışlar ve çeşitli 

dönemlerde hadise yöneltilen eleştirileri de cevaplamaya çalışmışlardır. Yapılan 

bazı yorumlara göre, Allah, meleği ilk önce kesin bir emirle değil, onu imtihan için 

veya onu haberdar etmek için göndermiştir. Ölüm Meleği, Musa’nın tanımadığı 

bir surette gelmiş ve kıskanç olan Hz. Musa evinde tanımadığı bu adamı görünce 

ona bir tokat atıp gözünü çıkarmıştır. Eve izinsiz birinin girmesi durumunda onun 

                                                 
52 Abdurrazzâk, XI. 274-5; Buhârî, Enbiya, 31, Cenâiz 69; Müslim, Fadâil, 158; Ahmed, Musned, II. 315. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                16 

 

gözünün çıkarılmasında da fıkhen bir sakınca yoktur. Nitekim Ebû Hureyre, Hz. 

Peygamber’in bu hususta şöyle buyurduğunu söylemektedir: “Her kim, izinleri 

olmaksızın birilerinin evine bakarsa, onun gözünü çıkarmaları helal olur.”53 

Dolayısıyla Hz. Musa’nın da bunu yapması mübahtır.  

Bazıları ise, meleğin Musa’nın canına kastettiğini ve onun kendini savunma 

adına bunu yaptığını söylemektedir. Kimisi ise, bir peygamber olarak ona 

muhayyerlik teklifi yapmadan doğrudan canını almaya kalkıştığı için onun gözüne 

vurduğu görüşündedir. 

“Kafee aynehû” ifadesinin, aslında “onun delilini boşa çıkardı” anlamına 

geldiği de söylenmişse de, bu görüş, hadiste ifade edilen “gözün tekrar iade 

edilmesi” ifadesiyle derhal reddedilmiştir.  

Gerek “Ölüm Meleği” temasının Yahudi kutsal kitaplarında bir figür olarak 

bulunuşu, gerekse Ölüm Meleği ruhunu almak üzere Hz. Musa’ya geldiğinde 

Musa’nın onu reddettiğinin ve Musa’nın ruhunun Tanrı tarafından alındığı 

hadisesinin Yahudi geleneğinde yer alması göz önüne alınacak olursa, Hz. Musa ile 

Ölüm Meleği arasındaki, hadislerde daha ayrıntılı bir şekilde anlatılan hadisenin, 

Yahudi kutsal kitap ve kültüründeki olay ile paralelliği kurulabilir. İbn Kuteybe, 

hadis hakkında “hasen” değerlendirmesi yaptıktan sonra “geçmişe ait haberlerde 

(el-ahbâru’l-kadîme) onun aslının bulunduğunu sanıyorum” diyerek, hadisi geçmiş 

kültürlerle irtibatlandırmıştır.54 

Hz. Peygamber’e aidiyeti kabul edilmesi halinde, bu hadisin temsilî bir 

anlatımla izah edilmesi daha isabetli olacaktır. Birçok kıssa ve darb-ı meselde 

olduğu gibi, Allah Rasulü’nün bu hadisinde de Hz. Musa ve Ölüm Meleği figürünü 

kullanmak suretiyle ölüm gerçeği karşısında insanın tepkisini dile getirmiş olması 

kuvvetle muhtemeldir. İlk etapta Hz. Musa’nın bile ölümü istemediğinin altı 

çizildikten sonra, er veya geç ölümün geleceği ve bundan kimsenin 

kurtulamayacağı gerçeğinden sonra Allah’ın emrine teslim olunması gerektiği 

şeklinde mesajlar verilmektedir. En doğrusunu bilen Allah’tır. 

 

Örnek IV. 

Ebû Hureyre’nin rivayet ettiği bir rivayete göre Rasulullah (s) “Uğursuzluk 

şu üç şeydedir; evde, kadında ve atta” buyurmuştur. Ancak Hz. Aişe buna şu 

şekilde itiraz etmiştir: 

                                                 
53 Muslim, Âdâb 43, II. 1699; Ahmed, Musned, II. 266. 
54 Hıdır, Özcan, Yahudi Kültürü ve Hadisler, s. 582-3; Kılavuz Ahmet Saim, “Azrail” maddesi, DİA, IV. 

350-1. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            17 

 

 

 

a. “Ebû Hureyre iyi ezberlememiş, zira o girdiğinde, Hz. Peygamber “Allah 

Yahudileri kahretsin! Onlar, “Uğursuzluk, üç şeydedir” derler” buyurmuş, fakat 

Ebû Hureyre hadisin başını işitememiş, sadece sonunu duymuştur.”55 

b. “Kur’an’ı Ebû’l-Kâsım’a indiren (Allah’a) yemin ederim ki, O (s) böyle 

söylemiyordu. Fakat Allah’ın Peygamber’i şöyle buyurmuştu: “Câhiliyye insanları 

şöyle derlerdi: “Uğursuzluk, kadında, evde ve attadır.”56 

Hz. Aişe’nin bu itirazları yeterince dikkate alınmamış olmalı ki, çok erken 

dönemlerde bu rivayetin anlaşılmasına ilişkin ilginç yorumlar yapılmıştır. Mesela 

Ma’mer b. Râşid (ö. 153/770) rivayetin anlaşılması adına şu bilgiyi vermektedir: 

عليه  قال معمر: وسمعت من يفسر هذا الحديث يقول : شؤم المرأة إذا كانت غير ولود ، وشؤم الفرس إذا لم يغز

 في سبيل الله ، وشؤم الدار جار السوء.

“Ben bu hadisi tefsir eden/leri şöyle derken işittim: Kadının uğursuzluğu, 

doğurgan olmamasıdır, atın uğursuzluğu Allah yolunda binilmemesidir, evin 

uğursuzluğu ise kötü komşudur.”57 

Daha sonraki alimlerimiz, kısırlığın kadının uğursuzluğu olduğu yolundaki 

kim tarafından yapıldığı bilinmeyen işbu “tefsiri” tartışacakları veya itiraz 

edecekleri yerde sanki müsellem bir hakikatmişçesine maalesef nakletmeyi tercih 

etmişlerdir. “Ve kad kîle” diyerek de olsa Hattâbî bu tefsiri tekrarlayan ilk 

şarihimizdir.58 Beyhakî (ö. 458/1066), Sunen’inde Ma’mer’in bu rivayetini aynen 

nakletmiştir.59 Kadının uğursuzluğunu şerh edenlerden Nevevî, doğurgan 

olmamasının yanına, dilinin uzunluğu ile şüpheye hedef olması gibi maddeleri de 

eklemiştir.60 İbn Hacer ve Azimâbadî (1857-1911) Ma’mer’in naklettiği rivayeti 

aynen nakletmişler, herhangi bir değerlendirme yapmamışlardır.61 

Aynı gerekçeyi tekrar eden Münâvi (ö. 1031/1622), kısırlığın yanına 

“musallat olma” durumunu da ilave etmiştir.62 Mubârekfûrî ise Nevevî’nin 

yukarıdaki izahını aynen alıntılamıştır.63 

Oysa şarihlerimiz, yapılan bu garip tefsire en azından birkaç açıdan itiraz 

edebilir ve bu yorumun yanlışlığını ortaya koyabilirlerdi: 

1. Kur’an-ı Kerim, kısırlığı asla uğursuz saymadığı gibi, aksine açık bir 

şekilde kısırlığın da Allah’ın bir yazgısı olduğunu ifade etmiştir:  

                                                 
55 Ebû Dâvud et-Tayâlisî, Musned, s. 215, no: 1537, Haydarâbâd-1321. 
56 Ahmed, Musned, VI. 246, 150, 240. 
57 Abdurrazzâk, Musannef (Ma’mer’in Câmii) X. 411. 
58 Hattâbî, Meâlimu’s-Sunen, IV. 218. 
59 Beyhakî, Sunen, VIII. 140. 
60 Nevevî, el-Minhâc, VII. 382. ( ِيْب ضهَا لِلره  (وَشُؤْم الْمَرْأةَ عَدمَ وِلَادتَهَا ، وَسَلََطَة لِسَانهَا ، وَتعََرُّ
61 Fethu’l-Bârî, VIII. 484; Avnu’l-Ma’bûd, VIII. 448. 
62 Münâvî, Feydu’l-Kadîr, II. 710. 
63 Mubarekfûrî, Tuhfetu’l-Ahfezî, VII. 140. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                18 

 

“Göklerin ve yerin hükümranlığı Allah'ındır. Dilediğini yaratır, dilediğine kız 

çocuk, dilediğine de erkek çocuk verir. Yahut hem kız hem erkek çocuk verir, dilediğini de 

kısır kılar. O, bilendir, her şeye kadirdir.”64 

2. Tecrübeye dayanarak, kısırlık illetinin sadece kadına özgü olmadığı, 

erkeklerin de kısır olabildiği gerçeğinden hareketle böyle bir yorum derhal 

reddedilebilirdi.  

3. Önceki din ve inançların aksine, İslam ve onun elçisi Hz. Peygamber genel 

olarak uğursuzluk inancına karşı çıkmış, batıl inançlara ve hurafelere karşı hayatı 

boyunca mücadele vermiştir. Kısacası İslam’da “uğursuzluk” diye bir şeyin 

olmadığı gerçeğinden hareketle de söz konusu tefsire itiraz edilmeliydi.  

4. Kadını aşağılayıp suçlayan diğer dinlerin aksine İslam ve onun 

peygamberi, kadına hak ettiği saygınlığı vermiş, bunu bizzat yaşayarak 

göstermiştir. Dolayısıyla ne Hz. Peygamber kadını “uğursuz” sayabilirdi, ne de 

kadının uğursuzluğu “kısırlık” şeklinde yorumlanabilirdi.   

5. Hiç olmazsa rivayetteki eksik nakli düzelten Hz. Aişe annemizin de 

çocuğunun olmadığı dikkate alınarak yine bu yanlış yorum reddedilebilirdi.   

Aslında şerhçilik adına yukarıdaki tefsiri nakletmeyi ihmal etmeyen 

şarihlerimiz, saydığımız bu hususları bilmiyor değillerdi. Fakat “geçmişi tekrar” ve 

Hz. Peygamber döneminden kısa süre sonra yeniden ortaya çıkan “kadına yönelik 

olumsuz bakış”, adı geçen şarihlerimizi tevarüs ettikleri malumatı sorgulamadan 

nakletme kolaycılığına sevk etmiştir. Oysa böyle bir bilgi, şayet şerhlerimizde yer 

alacaksa, ancak itiraz etmek için, doğru olmadığını açıklamak için nakledilebilirdi. 

Ma’mer b. Râşid’den başlayarak, bu tefsiri nakleden hiçbir alim, böyle bir bilgiyi 

nakletmek mecburiyetinde değildi. İslam’ın ikinci asrının başında dahi böyle bir 

tefsirin bulunduğunu bizlere ulaştırması bakımından bu rivayet elbette önem arz 

etmektedir. Ancak ayet değil, hadis değil, sahabe kavli değil, kim tarafından 

söylendiği belli olmayan böyle bir söz, en azından İslam’ın sâbiteleri, temel ilkeleri 

açısından değerlendirilmeliydi. Oysa şerhçilik adına ortaya konulan mezkur 

izahlar, maalesef eksik bir rivayetin yanlış bir yorumunu tekrarlamaktan öteye 

geçmemiştir.  

 

Örnek V. 

Kaynaklarımızda, Hz. Peygamber’e vefat öncesi ve vefat ettiği gün ne kadar 

çok vahiy indiğini bildiren Enes b. Malik’ten nakledilen bazı rivayetler 

bulunmaktadır. Buhârî’nin rivayetini verdikten sonra şarihlerimizin açıklamalarına 

geçeceğiz.  

َ  -رضى الله عنه  -عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قاَلَ أخَْبَرَنِى أنَسَُ بْنُ مَالِكٍ  ليه وسلم تعَاَلَى تاَبَعَ عَلىَرَسُولِهِ صلى الله عأنَه اللَّه

ِ صلى الله عليه وسلم بَعْدُ   قبَْلَ وَفاَتِهِ حَتهى توََفهاهُ أكَْثرََ مَا كَانَ الْوَحْىُ، ثمُه توُُفهِىَ رَسُولُ اللَّه

                                                 
64 Şûra, 42/49-50. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            19 

 

 

 

“İbn Şihâb'dan: Bana Enes b. Mâlik (r) şöyle haber verdi: “Yüce Allah, 

Rasûlü'ne vefatı öncesinden vefatına kadar peşpeşe öyle vahiyler indirdi ki, vahyin 

en çoğu o zamanlardaydı. Bundan sonra Rasûlullah (sav) vefat etti.”65 

Buhârî şarihlerinden İbn Battâl (ö. 449/1057), bu rivayete hiçbir açıklama 

getirmemiştir.66 Kirmânî (ö. 786/1384), sadece “tâbea” kelimesinin anlamı üzerinde 

durmuş ve “Yani Yüce Allah vahyi peş peşe ardı ardına öncesinden daha çok 

indirmiştir ve bu da Hz. Peygamberin vefatına yakın zamanda olmuştur” 

demektedir.67 

Aynî, bu rivayetle ilgili olarak, onun bab başlığıyla münasebetinin açık 

olduğunu belirttikten sonra, sadece “tâbea” kelimesinin anlamı ile “ba’du” 

kelimesinin okunuşunu açıklamakla yetinmiştir.68 

İbn Hacer ise, bu rivayet ile ilgili açıklamasında şöyle demektedir:  

Yani, en çok vahiy indirmesi, O’nun vefatına yakın olmuştur. Bundaki sır ise, 

Mekke’nin fethinden sonra gelen heyetler çoğalmış, onların hükümler hakkındaki 

soruları da artmış ve bu sebeple de vahyin inişi de çoğalmıştır. Ayrıca ben Enes’in 

bunu rivayet etme sebebini de ed-Derâverdî rivayetinden elde ettim. Buna göre 

Zuhrî, Enes b. Malik’e “Hz. Peygamber vefat etmeden önce vahy kesildi mi?” diye 

sordum, o da “(Aksine) çok daha fazlası (indi)” diye cevap verdi. Bunu İbn Yunus, 

Târihu Mısr’da zikretmiştir. Bu, önceki durumun aksine, son zamanlardaki 

durumdur. Zira vahiy, bi’setin başında bir süre kesilmiş, sonra artmıştır. Mekke’de 

vahiylerin inişi esnasında uzun surelerden çok az inmiştir. Hicretten sonra ise, çoğu 

hükümleri içeren uzun sureler inmiştir. Şu kadar var ki, Hz. Peygamber’in 

hayatının son zamanları, daha önce zikredilen sebeple en çok vahyin indiği 

zamanlar olmuştur. Bu hadisin vahyin nüzul keyfiyetine işaret etmesi sebebiyle bab 

başlığıyla olan münasebeti böylece ortaya çıkmaktadır.69 

Muslim’in rivayeti ise şu lafızlarladır:  

ِ صلى الله عليه وعَنِ ابْنِ شِهَا َ عَزه وَجَله تاَبعََ الْوَحْىَ عَلَى رَسُولِ اللَّه سلم قَبْلَ بٍ قاَلَ أخَْبَرَنِى أنَسَُ بْنُ مَالِكٍ أنَه اللَّه

ِ صلى الله عليه وسلم  وَفاَتهِِ حَتهى توُُفهِىَ وَأكَْثرَُ مَا كَانَ الْوَحْىُ يَوْمَ توُُفهِىَ رَسُولُ اللَّه

“İbn Şihâb'dan: Bana Enes b. Mâlik şunu haber verdi: “Yüce Allah vahyi 

Rasûlüllah’ın (sav) vefatından önce birbiri ardına indirmiştir. Hatta en fazla vahiy, 

Resûlüllah’ın (sav) vefat ettiği gün inmiştir.”70 

Muslim rivayetinin şerhlerine bakıldığında da durum aynıdır. Zira gerek 

Kâdî Iyâz, gerekse Nevevî, bu rivayet üzerine bir tek kelime sarf etmeden, hiçbir 

                                                 
65 Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 1. 
66 İbn Battâl, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, X. 215. 
67 Kirmânî, el-Kevâkibu’d-Derârî, XIX. 4. 
68 Aynî, Umdetu’l-Kârî, XX. 13-14. 
69 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, IX. 8. 
70 Müslim, Tefsir, 2; Nesâî, es-Sunenü’l-Kübrâ, V. 4; Ahmed, Musned, III. 236. 



Hadis Yorumunun Sınırları                                                20 

 

açıklama yapmadan geçmişlerdir.71 Ahmed Davudoğlu da muhtemelen İbn 

Hacer’den istifade ederek benzer hususları yazmıştır.72 

Muslim’in Sahîh’inde yer alan ve sadece 40 hadisten oluşan Kitâbu’t-

Tefsîr’deki bu ikinci rivayete göre Allah Rasulü’nün son günlerinde inen vahiyler 

oldukça yoğunlaşmış ve nihayet en çok vahyin inişi de vefat ettiği gün 

gerçekleşmiştir. Oysa biz diğer rivayetlerden öğreniyoruz ki, en son indiği söylenen 

bazı ayetler Veda Haccı esnasında inmiştir. Yine biliyoruz ki Allah Rasulü, Veda 

Haccı’ndan sonra yaklaşık 2-3 ay kadar daha yaşamış ve bu süre içerisinde –ihtilaflı 

olmakla birlikte- bir-iki ayetten fazla ayet inmemiştir. Bu durumda acaba bu rivayet 

mi yoksa diğer rivayetler mi doğrudur? Şayet bu rivayet doğru ise, O’nun son 

günlerinde ve bilhassa vefat ettiği gün inen ayetler veya sureler nelerdir? Ve bu 

vahiyler nerededir?  

Bu ve buna benzer sorular, özellikle de bazı Râfızî grupların Ehl-i Beyt ve Hz. 

Ali hakkında inen bazı surelerin gizlendiği, Mushaf’a alınmadığı şeklindeki 

iddialarının bulunduğu kültür tarihimizde acaba şerhlerimizde yeterince 

cevaplanmış mıdır? Maalesef ulaşabildiğimiz şerhlerin hiçbirisi bu problemleri ve 

soruları sormamışlardır. Kısmen açıklama yapan şarihler de ibareyi “Medine 

döneminin son yılları” şeklinde izah ederek geçiştirmişlerdir. Oysa ibare açıkça Hz. 

Peygamber’in vefat öncesinden ve vefat ettiği gün inen birçok vahiyden söz 

etmektedir. Bu durumda şarihe düşen görev, ya bu konuda varid olan ve bu 

hadisle çelişen “son inen ayet ve surelerle ilgili” diğer rivayetleri değerlendirmek, 

ya da bu ibarenin ne şekilde anlaşılması gerektiğine dair izahlar yapmaktı.  

 

Sonuç 

Hadis ve rivayetlerin açılması, açıklanması bakımından azımsanmayacak 

önemde bir işlev gören onlarca hacimli eserleri bizlere kazandıran şarihlerimizin, 

bu vazifeyi yerine getirirken çeşitli faktörlerden bağımsız oldukları elbette 

düşünülemezdi. Onlardan her birinin, içinde bulunduğu zaman-mekan, sosyo-

kültürel ve psikolojik faktörlerin yanı sıra, nass telakkisi ve nassın gücü, hadis 

imamlarının otoriteleri ve eserlerinin karizmaları, tevatür, telakki bi’l-kabûl, 

muttefakun aleyh ve sahih görmeleri, fıkhî olsun, kelamî olsun müntesibi olduğu 

mezhebin usûl ve ictihadına göre değerlendirmeleri gibi birçok husus, şerhleri 

etkileyen başlıca faktörlerden sadece birkaçıdır.    

Daha önce sunmuş olduğum bir bildiride de zikrettiğim bu ve buna benzer 

etkenlerden dolayı muteber kaynaklara girmiş makbul bir rivayetin yorumunda 

hadis şarihlerimizde genel olarak tenkid yerine tevil, tahkik yerine taklid, tahlil 

yerine tahmil (ihtimale hamletme), tesebbüt yerine tekerrür, taakkul yerine taassub, 

illet yerine hikmet tespiti, mana yerine lafzı esas alma, tartışma yerine uzlaşma, 

                                                 
71 Nevevî, el-Minhâc, XVIII. 152; Kâdî Iyâz, İkmâlu’l-Mu’lim, VIII. 578. 
72 Davudoğlu, Ahmed, Sahih-i Müslim Tercüme ve Şerhi, XI. 500. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            21 

 

 

 

sorgulama yerine savunma, mazi yerine müstakbeli görme, aykırı yorum yerine 

aşırı yorum yapma gibi eğilimler sıkça görülmektedir.73 

Oldukça zengin olan hadis kültürünün anlaşılmasında gayet önemli katkıları 

olan şerh edebiyatında, teslimiyetçi bakışın yol açtığı aşırı yorum ve savunmacılık 

hemen her asırda ve her coğrafyada görülen bir durumdur. Kendi dönemleri 

itibariyle fark edilen ve “müşkil” olarak görülen hususlar, müstakil birçok eserin 

vücuda gelmesine sebep olmuşsa da, bu değerli çalışmalarda dahi eleştirel bakış 

yerine, aşırı yorum ve tevil ağır basmaktadır. İbnu’l-Cevzî’nin Sahihayn’daki 

müşkil konular üzerine kaleme aldığı fevkalade yararlı bir eser olan Keşfu’l-Muşkil 

bunun en tipik örneğini oluşturur. Zira İbnu’l-Cevzî, kendi döneminde birçok 

problemi görmüş, tespit etmiş ve bunlarla ilgili cevaplar vermeye çalışmıştır. 

Maalesef, İbnu’l-Cevzî’nin cevaplarına bakıldığında, problemleri tespitteki kadar 

başarılı olduğunu söylemek mümkün değildir.74 

Elbette biz tarihin farklı dönemlerinde yaşayan şarihlerimizden, asrımızın 

bakışını sergilemelerini, günümüzün problemlerini ele almalarını bekleyerek 

anakronizme düşecek değiliz. Ancak ilk iki asra daha yakın olmaları hasebiyle 

onlar, o dönemlerin meselelerini daha farklı ele alabilirler, yaşadıkları zaman-

mekan itibariyle de problem teşkil eden konuları daha cesur bir şekilde açabilirler, 

açıklayabilirlerdi.  

Şu halde bir şarihin, şerh eylemindeki sınırları neler olmalıdır? 

1. Öncelikle rivayetin sübut problemini dikkate almalıdır. Rivayetin sadece 

isnadı değil, metin ve muhteva açısından da sabit olup olmadığını tartışmalıdır. 

2. Metnin delaletine girişmeden evvel, o konudaki diğer versiyonları ve 

rivayetleri de göz önünde bulundurarak ibareyi anlamaya ve açıklamaya 

girişmelidir. Rivayetlere bütüncül yaklaşmalı, aralarında tenakuz olduğu sanılan 

rivayetler mutlaka birlikte değerlendirilmelidir. 

3. Metin ile Kur’an’ın sarih ayetleri arasında çelişki olup olmadığına 

bakmalı, şerh ederken sarih ayetlere ters düşmemelidir. 

4. Arapça dil kurallarını ve Arabın kullanımlarını esas almalı ve sırf tevil 

adına bunun dışına çıkmamalıdır. 

5. Problemli rivayetleri meşru, makul ve makbul hale getirebilmek için 

ibarede hiçbir karine olmadığı, herhangi bir ipucu bulunmadığı halde akla gelen 

her ihtimali serdetmemelidir. İhtimalin de belli bir ölçüsü ve sınırı olmalıdır. 

                                                 
73 Erul, Bünyamin, Yorum-Rivayet İlişkisi: Yorumun Rivayete Katkısı Ve Rivayetin Yoruma 

Etkisi, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması [Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri], 29-30 Mayıs 2004/Bursa, 

2005, s. 97-114.  
74 Erul, Bünyamin,  Keşful-muşkil min Hadîsi's-Sahîhayn, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Cilt: 45 Sayı: 1, Yayın Tarihi: 2004, s. 314-319. 

http://dergiler.ankara.edu.tr/detail.php?id=37&sayi_id=728&makale_id=9245


Hadis Yorumunun Sınırları                                                22 

 

6. Rivayetle çok uzak ilgiler kurarak sıhhat ve sübûtundan emin olmadığı 

çok zayıf hatta uydurma rivayetleri, tutarsız ve isabetsiz kavilleri, tefsir ve şerhleri 

tekrarlama cihetine gitmemelidir. 

7. Gerek geçmişte, gerek zamanında ve gerekse muhtemelen kendisinden 

sonra yanlış anlaşılacak, yanlış yorumlanacak işkâlleri iyi tespit edip, olabildiğince 

o problemleri çözmeye, çelişkileri gidermeye çalışmalıdır. Problemleri bildiği 

halde görmemezlikten gelmemeli, zayıf yahut basit izahlarla geçiştirmemelidir. 

8. Problemi gördükten sonra, yeterli şerh ve izah ortaya koyamasa dahi, en 

azından birkaç soru sorarak probleme dikkat çekebilmelidir. Hatta bazen müşkili 

çözmede yetersiz kaldığını itiraf da edebilmelidir. Zira şayet gerekli sorular 

sorulur ve sorunlar ortaya konulursa, muhtemelen daha sonra gelen ilim adamları 

o soru(n)lara yeterli cevaplar bulabileceklerdir. 

9. Şarihler, hadisleri genellikle Arapça ve İslamî ilimlerdeki kişisel 

birikimlerini kullanarak şerh etmişlerdir. Oysa hadisin konusuna göre tıp, tarih, 

ziraat, coğrafya vb. özel alan bilgisi gerektiren konularda, o sahanın 

mütehassıslarından mutlaka yararlanmalıdırlar. 

10. Şarihler, genellikle önceki şerhleri aynen tekrarlamaktadırlar. Özellikle 

son asırda yazılan şerhlere bakıldığında şerh olarak yazılan bilgilerin genellikle 

Hattâbî’den, İbn Hacer’den ve Aynî’den iktibas edildiği açıkça görülmektedir. İbn 

Hacer ve Aynî’nin de çoğunlukla, İbn Battâl, İbnu’l-Muneyyir, Kirmânî vb. çeşitli 

şerhlere dayandığı anlaşılmaktadır. Bu noktada şerhlerimizin ne kadar orijinal, ne 

kadar tekrar niteliği taşıdığı da göz önünde bulundurulmalıdır. 

Bütün artıları ve eksileriyle hadis şerhlerinin hadis sahasıyla ilgilenenler için 

zengin birer arşiv niteliğinde olduğunda şüphe yoktur. Oldukça hacimli olan 

şerhlerimizdeki mevcut malumattan bigane kalamayacağımız gibi, oradaki her 

malumatı da “kesin bir bilgi” gibi görmemiz de mümkün değildir. Mevcut 

şerhlerden müstağni kalamayacağımız gibi, oralarda şerhçilik adına verilen birçok 

malumattan da mutmain olamayacağız. Şu halde geleneksel şerhleri de belli bir 

tenkid süzgecinden geçirecek, onları ilmî kriterler çerçevesinde değerlendirecek 

özgün şerhlere ve yorumlara eskisinden daha fazla ihtiyaç olduğu aşikardır ve bu 

konuda ilim adamlarımıza hayli sorumluluk düşmektedir. Günümüzde telif 

edilecek şerhler, bir taraftan modern sorunlara cevap verebilecek, diğer taraftan da 

asrın idrakini dikkate alacak nitelikte olmalıdır. Ağırlıklı olarak metin ve muhteva 

merkezli yorumların çok yazarlı komisyonlar tarafından kaleme alınması, mutlaka 

akademik, metodik, sistematik, problematik ve analetik olması elzemdir.75 

 

 

                                                 
75 Birkaç yıl önce ülkemiz hadis hocalarının çoğunun değerli katkılarıyla hazırlanan ve Diyanet İşleri 

Başkanlığı tarafından 7 cilt olarak neşredilen “Hadislerle İslam” adlı çalışma, bu niteliğe en yakın örnek 

olarak burada anılabilir.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                            23 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 Abdurrazzâk ibn Hemmâm, es-San’ânî, el-Musannef, tah. Habîburrahmân 

el-A’zamî, Beyrut ty., el-Meclisu’l-İlmî, I-XI. 

 Ahmed ibn Hanbel, el-Musned, İstanbul 1982, I-VI. 

 Askerî, Ebû Ahmed el-Hasan İbn Abdillah İbn Said, Tashifâtu’l-

Muhaddisîn, tah. Mahmud Ahmed Meyra, Kahire 1982, 1. baskı, el-Matbaatu’l-

Arabiyyetu’l-Hadise, I-IV. 

 Aynî, Bedruddîn Ebû Muhammed Mahmûd ibn Ahmed, Umdetu’l-Kârî 

Şerh-i Sahîhi’l-Buhârî, Kahire 1972, Halebi baskısı, I-XX. 

 Azimâbâdî, Ebû’t-Tayyib Muhammed Şemsu’l-Hak, Avnu’l-Ma’bûd, Şerhu 

Sunen-i Ebî Dâvûd, Beyrut 1979, Dâru’l-Fikr, I-XIV. 

 Buhârî, Ebû Abdullâh Muhammed ibn İsmâ’îl, el-Câmiu’s-Sahîh, İstanbul 

1981. 

 Dârimî, Ebû Muhammed Abdullâh ibn Abdurrahmân, es-Sunen, İstanbul 

1981. 

 Davudoğlu, Ahmed, Sahih-i Müslim Tercüme ve Şerhi, Sönmez Neşriyat, 

İstanbul 1980. 

 Ebû Dâvûd, Suleymân ibn Eş’as es-Sicistânî, es-Sunen, İstanbul 1981. 

 Erul, Bünyamin,  Keşful-muşkil min Hadîsi's-Sahîhayn, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 45 Sayı: 1, Yayın Tarihi: 2004, s. 314-319. 

 __________, Yorum-Rivayet İlişkisi: Yorumun Rivayete Katkısı Ve 

Rivayetin YorumaEtkisi, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması [Sempozyum Tebliğ ve 

Müzakereleri], 29-30 Mayıs 2004/Bursa, 2005, s. 97-114.  

 Hıdır, Özcan, Yahudi Kültürü ve Hadisler, İnsan Yayınları, İstanbul 2006. 

 Harman, Ömer Faruk, “İsrail (Benî İsrail)” maddesi, DİA, XXIII. 193-5. 

 __________, “Havva” maddesi, DİA, XVI. 543-5. 

 Hattâbî, Ebû Suleymân, Meâlimu’s-Sunen, Ebû Dâvûd’un Sunen’i ile birlikte, 

İstanbul 1981, Çağrı Yay. 

 İbn Battâl, Ebû el-Hasan Ali ibn Halef İbn Abdilmelik, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 

tah. Ebû Temîm Yasir ibn İbrahim, Riyad 2003, 2. baskı, Mektebetu’r-Ruşd, I-X. 

 İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullâh ibn Muhammed, el-Kitâbu’l-Musannef, 

tah. Kemal Yûsuf el-Hût, Beyrut 1989, I-VII. 

 İbn Hacer, Ahmed ibn Alî ibn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî bi-Şerh-i 

Sahîhi’l-Buhârî, tah. Muhibbuddîn el-Hatîb, el-Mektebetu’s-Selefiyye, Kahire 1407, 3. 

http://dergiler.ankara.edu.tr/detail.php?id=37&sayi_id=728&makale_id=9245


Hadis Yorumunun Sınırları                                                24 

 

baskı, I-XIII. 

 İbn Mâce, Muhammed ibn Yezîd el-Kazvinî, es-Sunen, tah. M. Fuâd 

Abdulbâkî, İstanbul 1981. 

 Kâdî Iyâz, Ebû’l-Fadl Iyâd ibn Mûsâ el-Yahsubî, İkmâlu’l-Mu’lim, tah. Yahya 

İsmail, Mansûra 1998,1. baskı, Dâru’l-Vefa, I-IX.  

 Kılavuz, Ahmet Saim, “Azrail” maddesi, DİA, IV. 350-1. 

 Kirmânî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed ibn Yusuf İbn Ali, el-

Kevâkibu’d-Derârî, Beyrut 1981, Dâru İhyâi’t-Turâs el-Arabî, I-XXV. 

 Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed İbn Ahmed İbn Ebî Bekr ibn Ferh, el-

Câmi’ li Ahkâmi’l-Kurân, tah. Abdullah İbn Abdulmuhsin et-Turkî, Beyrut 2006, 1. 

baskı, er-Risâle, I-XXIV.  

 Mâlik ibn Enes, el-Muvatta’, tah. M. Fuâd Abdulbâkî, İstanbul 1981. 

 Merâğî, Ahmed Mustafa, Tefsîru’l-Merâğî, Beyrut-t.y., Dâru İhyâi’t-Turâs el-

Arabî, (I-XXX) 

 Mevdûdî, Ebu’l-Âlâ Tefhîmu’l-Kur’an, İstanbul 2005, İnsan Yayınları, I- VII. 

 Mubârekfûrî, Muhammed Abdurrahman İbn Abdurrahim, Tuhfetu’l-Ahvezî, 

Beyrut 1990, 1. baskı, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, I-X.    

 Muslim, Ebû’l-Huseyn Muslim ibn Haccâc, es-Sahîh, tah. M. Fuâd 

Abdulbâkî, İstanbul 1981. 

 Nesâî, Ebû Abdurrahmân Ahmed ibn Şu’ayb, es-Sunen, İstanbul 1981. 

 Nesâî, Ebû Abdurrahmân Ahmed ibn Şu’ayb, es-Sunenü’l-Kübrâ, tah. Hasan 

Abdulmunim Şelebî, Beyrut 2001, 1. baskı, Müessesetü’r-Risâle, I-XII.  

 Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ İbn Şeref İbn Mürî, el-Minhâc, Kahire 1929, 

el-Matbaatu’l-Mısriyye bil-Ezheri, I-XVIII. 

 Tahâvî, Ebû Ca’fer Ahmed ibn Muhammed, Şerhu Muşkili’l-Âsâr, tah. 

Şu’ayb el-Arnavût, Beyrut 1987, Muessesetu’r-Risâle, (I-XV). 

 Tayâlisî, Ebû Dâvud, Musned, Haydarâbâd-1321. 

 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed ibn Îsâ, es-Sunen, İstanbul 1981, I-V. 

 Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd İbn Ömer İbn Muhammed el-Hârizmî, 

Keşşâf, Beyrut 2006, 1. baskı, Dâru’l-Kitâbı’l-Arabî, I-IV.  

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         25 

 

 

Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi 

 

             İsmail Hakkı ÜNAL⃰ 

 

Özet 

İslam Dini’nin hüküm kaynakları arasında Kur’an’dan sonra gelen Sünnet’in şer’î 

delil olma keyfiyeti ve dînî bağlayıcılığı asırlardan beri tartışılan bir husustur. Konuyla ilgili 

deliller sıralanırken önce Kur’an ayetleri, sonra hadis rivayetleri, gerekirse aklî 

değerlendirmelere yer vermek bilinen bir uygulamadır. Sünnet’in esas ve doğal meşrûiyyet 

kaynağı Kur’an olmasına rağmen, ilgili ayetler bağlamlarına ve delaletlerine dikkat 

edilmeden sıralandığı zaman isabetli bir delillendirme yapılamamaktadır. Sünnet’in 

otoritesine delil olarak sunulan hadisler üzerinde yapılan müstakil ilmî çalışmalar da bu 

rivayetlerin, Hz. Peygamber dönemi sonrası zuhur eden konuyla ilgili tartışmaların ürünü 

olduğunu ortaya koymaktadır. Dolayısıyla bu rivayetlere dayanarak Sünnet’in otoritesini 

tespit etmek ve savunusunu yapmak sağlıklı ve doğru bir yaklaşım değildir. 

Anahtar kelimeler: Kur’an, sünnet, sünnetin hücciyyeti, şer’î delil, hadis, rivayet 

 

The Problem of Legitimization of Sunnah 

 

Abstract 

It is a long-lasting debate for centuries that Sunnah’s shariatic evidence position and 

its religious binding status. It is a known application that religious sources are respectively 

Qur’an verses, hadith, and if necessary rational assessments of the individuals. Although 

Qur’an is the principal and natural legitimization source of the Sunnah, it is not possible to 

understand this if the related verses are not considered in order. Specific studies show that 

hadiths, presented as evidence for authority of sunnah, are from the debates emerged after 

the death of the prophet Mohammad. For that reason, such narratives cannot be a proper 

source for determining and defending authority of the Sunnah. 

Keywords: Qur’an, sunnah, testification of sunnah, shariatic evidence, hadith, 

narrative 

 

A- Sünnet’in Kur’an’la Temellendirilmesi 

İslam Dininin öğretisinde Kur’an’dan sonra en önemli kaynak olan ve kısaca, 

söz, davranış ve tutumlarıyla Hz. Muhammed (s.a.s.)’in dînî ve ahlâkî örnekliğini 

ifade eden Sünnet’in dinde delil ve hüküm kaynağı olması (hücciyyeti) konusunda 

şimdiye kadar pek çok eserin yazılmış olduğu bilinen bir husustur. Bu eserlerin ilk 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    26 
 

 

bölümlerinde, sünnetin delil ve hüküm kaynağı olma değerinin dayanağı olarak 

ilgili Kur’an ayetlerini sıralamak adettendir. Aslında bu doğal ve doğru olandır. 

Zira ilk olarak, kendisinin tâbii ve mü’mini olduğu bir dinin sahibi tarafından, o 

dini tebliğ etmek, açıklamak, uygulamak ve öğretmek görevleriyle yükümlü kılınan 

bir peygamberin otoritesinin kaynağını öncelikle ve belki de sadece Kur’ân’da 

aramak en makul olandır. Ancak bu ayetleri belirlerken sadece lafza değil, lafzın 

bağlamına, maksadına, muhatabına ve nüzul sebebine bakmak son derece 

önemlidir. Bu konuda kapsamlı bir çalışması bulunan Prof. Dr. M. Hayri 

Kırbaşoğlu, Hz. Peygamber’in Kur’an’daki konumunu belirleyen ayetleri dört 

temel gruba ayırarak otoritesinin kaynağını bunlara dayandırmış, farklı 

bağlamdaki ayetleri bu gruba dâhil etmek isteyenlerle, bu gruba giren ayetleri 

bağlamlarından koparıp yanlış yorumlayarak bunların Sünnet’in otoritesine 

dayanak olamayacağını iddia edenleri eleştirmiştir.1 Ayrıca, Sünnet’i 

temellendirmede bazı ayetlerin yanlış kullanıldığını da örnekleriyle göstermiştir.2 

Burada Kırbaşoğlu’nun yaptığı gruplandırmayı, verdiği örneklerden bazılarını 

zikrederek aktarmak istiyoruz: 

 

1. Hz. Peygambere İtaat Etmeyi, Ona Karşı Çıkmamayı, 

Onun Hükümlerine Boyun Eğmeyi Emreden Ayetler: 

“De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız, bana uyun ki Allah da sizi 

sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Zira Allah bağışlayandır, 

esirgeyendir. De ki: Allah’a ve Peygambere itaat edin. Eğer 

dönerlerse, bilsinler ki Allah kafirleri asla sevmez. (3/ Âl-i İmran, 31-

32) 

“De ki: Allah’a itaat edin, Peygambere itaat edin. Eğer ona itaat 

ederseniz doğru yolu bulursunuz. Peygambere düşen sadece açıkça 

tebliğde bulunmaktır. (24/ Nur, 54) 

“Kim Rasûl’e itaat ederse, Allah’a itaat etmiş olur” (4, Nisa,80) 

“Kim Allah’a ve Rasûlü’ne itaat eder, Allah’tan korkar ve 

O’nun azabından sakınırsa, işte sonunda kazanacak olanlar onlardır.” 

(24/Nur,52)  

“Biz hiçbir peygamberi, Allah’ın izniyle kendisine itaat 

edilmesinden başka bir maksatla göndermedik.” (4/Nisa,64) 

“Aralarında hükmetmesi için Allah’a ve Rasûlü’ne 

çağrıldıklarında müminlerin cevabı ‘işittik ve itaat ettik’ sözünden 

başka bir şey olamaz.” (24/Nur, 51) 

                                                 
1 M. Hayri Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Sünnet, Ankara Okulu Yayınları (4. Baskı), Ankara 1999, s. 

148-187.  
2 A.g.e., s. 188-205. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         27 

 

 

“Allah ve Rasûlü bir konuda hüküm verdiği zaman, artık 

mümin bir erkeğin veya kadının seçme yapmaya hakkı yoktur. Zira 

kim Allah’a ve Rasûlü’ne karşı gelirse apaçık bir sapıklığa düşmüş 

olur.” (33/Ahzab, 36) 

“Asla! Rabbinin hakkı için onlar aralarındaki ihtilaflı konularda 

seni hakem yapıp, sonra da içlerinden hiçbir hoşnutsuzluk duymadan 

senin verdiğin hükme boyun eğip tam anlamıyla teslim olmadıkça 

iman etmiş olmazlar.” (4/Nisa, 65) 

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin, Rasûl’e ve sizden olan 

emir (yetki) sahiplerine itaat edin. Eğer herhangi bir şeyde 

anlaşmazlığa düşerseniz, Allah’a ve ahirete gerçekten inanıyorsanız, 

meseleyi Allah’a ve Rasûlü’ne götürün. Böyle yapmak en iyisi ve 

sonuç bakımından da en güzelidir.” (4/Nisa, 59) 

Kırbaşoğlu bu gruptaki ayetleri, 

1.  Müminler Allah’a, O’nun Rasûlü’ne ve yetki sahiplerine itaate davet 

edilmektedir. 

2.  Müminler Hz. Peygamber’e karşı gelmekten sakındırılmaktadır. 

3.  Müminler Hz. Peygamber’e tabi olmaya çağrılmaktadır. 

4.  Müminler Hz. Peygamber’in hükümlerine, ihtilaflı konularda verdiği 

kararlara boyun eğmek zorundadırlar, 

şeklinde özetledikten sonra, “bu ayetlerdeki Allah’a itaatten kastedilen bizzat 

Allah’ın kendisine itaat olmayıp O’nun gönderdiği Kitaba, yani Kur’an’a, Kur’an’ın 

emir ve yasaklarına itaattir. Rasûlü’ne itaat ise, sağlığında bizzat kendisine, onun 

emir, yasak ve talimatlarına, vefatından sonra da Sünnetine itaat anlamındadır” 

demektedir.3 

 

2. Hz. Peygamber’in Kur’an’ı Açıklamakla Yükümlü 

Olduğuna Dair Ayetler: 

“Biz her peygamberi mutlaka kendi kavminin diliyle gönderdik 

ki, onlara (kendilerine indirileni) açıklasın.” (14/İbrahim, 4) 

“Sana da Zikri (Kur’ân’ı) indirdik ki kendilerine indirileni 

insanlara açıklayasın, ta ki düşünüp öğüt alsınlar.” (16/Nahl, 44) 

Bu ayetler ışığında Hz. Peygamber’in beyan görevini geniş olarak açıklayan 

Kırbaşoğlu4, şu değerlendirmeyi yapmaktadır: “Bir yandan Hz. Peygamber’in 

Kur’an’ı açıklama görevinin bulunduğunu kabul edip de diğer yandan bu konuyla 

ilgili açıklamaları bize aktaran hadisleri uydurma-sahih ayırt etmeksizin reddetmek 

                                                 
3 A.g.e., s. 152. 
4 A.g.e., s. 165-171. 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    28 
 

 

anlaşılır bir tavır değildir. Bu sebeple, Hz. Peygamber’in Kur’an’ı açıklama 

görevinin bulunduğunu kabul etmek aslında Sünnetin İslam’da yeri olduğunu 

kabul etmek demektir. Bu da Hz. Peygamber’in böyle bir görevi olduğuna delalet 

eden ayetlere dayanarak Sünnetin bir delil ve kaynak olduğunu ispata çalışan 

görüşün doğruluğunu tasdik etmek anlamına gelir.”5 

 

3. Hz. Peygamber’in Helal Ve Haram Kılma Yetkisine Sahip 

Olduğuna Dair Ayetler: 

“Kendilerine kitap verilenlerden, Allah’a ve ahiret gününe 

iman etmeyen, Allah’ın ve Rasûlü’nün haram kıldığını haram 

saymayan ve hak dini din edinmeyenlerle, hor ve hakir bir şekilde 

kendi elleriyle cizye verinceye kadar savaşın.”  (9/Tevbe, 29) 

“Onlar ki, ellerindeki Tevrat ve İncil’de yazılı bulunan o elçiye, 

o ümmi peygambere uyarlar. O (peygamber)ki kendilerine iyiliği 

emreder, onları kötülükten men eder; onlara temiz ve hoş/iyi şeyleri 

helal, pis ve çirkin şeyleri haram kılar, üzerlerindeki ağır yükleri ve 

kendilerini bağlayan bağları kaldırır. O peygambere iman edip ona 

saygı gösterenler, ona yardım edenler ve ona indirilen nura tabi 

olanlar, işte kurtuluşa erenler onlardır.” (7/A’raf, 157)  

Bu ayetleri verdikten sonra konuyla ilgili farklı görüşleri tartışan Kırbaşoğlu 

kendi görüşünü şöyle ifade etmektedir: “Bütün bunlar da göstermektedir ki, Hz. 

Peygamber’in “helal ve haram” kılması, sadece Kur’an’da zikredilen “helal ve 

haramlar”ın tebliğinden ibaret değildir. Onun, Kur’an’da kendisine verilen genel 

ilke-kriter ışığında, Kur’an’da temas edilmeyen hususların “helal-haram” olup 

olmadığını belirleme yetkisi vardır ve bu yetki Kur’an’a dayanan bir yetkidir.”6 

Kırbaşoğlu’nun genel ilke-kriter dediği şey ise, A’raf suresinin 157. ayetinde 

zikredilen, “iyiliği emredip, kötülükten men etmek” ile, “temiz ve hoş/iyi şeyleri 

helal kılıp, pis ve çirkin şeyleri haram kılma” ilkeleridir. 

 

4. Hz. Peygamber’in, Müslümanların Uyması Gereken Güzel 

Örnek (Usvetun Hasene) Olduğuna Dair Ayet: 

“Andolsun ki, Allah’ın peygamberinde sizin için, Allah’ı ve 

ahireti arzu eden ve Allah’ı çok anan kimseler için güzel bir örnek 

vardır.” (33/Ahzâb, 21) 

Kırbaşoğlu, bu ayetle ilgili farklı yorumları zikrettikten sonra şöyle 

demektedir: “Sonuç olarak, (33/Ahzâb, 21) ayetine dayanarak sünneti 

                                                 
5 A.g.e., s. 168. 
6 A.g.e., s. 176. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         29 

 

 

temellendirmek genel kabul gören bir yaklaşım olarak nitelendirilebilir. Bu konuda 

günümüze gelinceye kadar İslam âlimleri ve düşünürleri arasında herhangi bir 

ihtilafın bulunmadığı da görülmektedir. Bu durumda söz konusu ayete dayanarak 

Sünnet’i temellendirmenin de sağlıklı bir yaklaşım olduğu sonucuna varılabilir.7 

Kırbaşoğlu, sünneti temellendirmede doğru ve isabetli tesbitler olarak kabul 

ettiği yukarıdaki ayetlerin yanı sıra, Sünnet’e delaleti oldukça tartışmalı hatta 

isabetsiz bazı ayetleri de ele almaktadır ki, biz bunlara sadece atıfta bulunup, 

konuyla ilgili geniş yorum ve değerlendirmeler için ilgili kaynağı önereceğiz.8 

Konuya savunmacı bir zihniyetle yaklaşarak, ne pahasına olursa olsun Sünnet’i 

savunma gayretinin, bazı ayetlerin yorumunda bir takım zorlamalara yol açtığını 

belirten Kırbaşoğlu’nun, Sünnet’i temellendirmede tartışmalı ya da isabetsiz 

bulduğu ayetler şunlardır: 53/Necm, 3-4; 4/Nisa, 61, 136; 64/Tegâbun, 8; 48/Feth, 

8,9,158; 49/Hucurât, 15; 24/Nur, 62; 2/Bakara, 151, 231; 4/Nisa, 113; 3/Âl-i İmran, 164; 

62/Cum’a, 2; 33/Ahzab, 34; 59/Haşr, 7; 48/Feth, 10; 24/Nur, 63; 47/Muhammed, 32. 

 

B-  Sünnet’in Hadisle Temellendirilmesi 

Sünnet’in hadis rivayetleriyle temellendirilmesi, başka bir ifadeyle, kaynaklık 

değerinin hadislerle ispata çalışılması, Sünnet’in hücciyyeti konusunda en 

problemli alanı oluşturmaktadır. Hz. Peygamber’in ve O’nun sünnetinin otoritesini 

Kur’an’dan tespit etmek ne kadar doğal ve isabetli ise, bunu hadislerden ispat 

etmeye çalışmak da o kadar sunî ve isabetsizdir. Her şeyden önce, konuyla ilgili 

yapılan çalışmalar, “sünnet” ve “hadis”in Kur’an’dan sonra ikinci hüküm kaynağı 

olarak ıstılâhî bir anlam kazanmasının Hz. Peygamber’in vefatı sonrasında, genç 

sahabiler döneminde olduğunu ortaya koymaktadır.9 

Sünnet ve Hadis’in müstakil olarak veya Kur’an’la birlikte bir hüküm 

kaynağı olduğunu ifade eden hadisler üzerinde yapılan ilmî çalışmalar bu 

rivayetlerin hemen hepsinin problemli olduğunu ortaya koymuş bulunmaktadır. 

Örneğin “erike hadisi” olarak bilinen ve Sünnet’in Kur’an’dan müstakil bir hüküm 

kaynağı olduğu konusunda ilk sırada zikredilen rivayetle, “Muaz hadisi” olarak 

tanınan ve şerî delillerin sıralanmasında mutlaka yer verilen rivayetin problemleri, 

zaafları ve bu halleriyle Hz. Peygamber’e dayandırılmasının uygun olmadığı 

hususu M. Emin Özafşar’ın bir çalışmasıyla ortaya konulmuştur.10 Yine,  “Sekaleyn 

hadisi” olarak bilinen ve Hz. Peygamber’in Veda Haccı’nda insanlara emanet 

                                                 
7 A.g.e., s. 187. 
8 Bkz. A.g.e., s. 188-205. 
9 Bünyamin Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 1999, s. 14-78; M. 

Emin Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 1998, s. 13-32; Enbiya Yıldırım, 

Hadis Meseleleri, Rağbet Yayınları, İstanbul 2008, s. 16-19; İsmail Hakkı Ünal, Hadis, MEB Yayını, İstanbul 

2005, s. 16-23. 
10 M. Emin Özafşar, “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”, İslamiyat, c. 1, sayı: 3, Ankara 1998, s. 

19-48. 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    30 
 

 

olarak bıraktığı belirtilen, bazı tariklarda biri “Kur’an” diğeri “Peygamberi’nin 

Sünneti”; bazılarında ise biri “Kur’an” diğeri “Ehl-i Beytim”şeklindeki rivayette yer 

alan “Peygamberi’nin Sünneti” ve Ehl-i Beytim” ifadelerinin sonradan hadise idrac 

edildiği (katıldığı) de net bir şekilde tespit edilmiştir.11 

Hz. Peygamber’in söz ve uygulamalarının bir kısmı yazılı olsa bile büyük 

çoğunluğunun sözlü aktarımla nakledildiği ve sosyal, siyasal, kültürel pek çok 

ihtilafın yaşandığı hicri ilk bir buçuk asırlık dönemdeki hadis ve sünnetle ilgili 

tartışmaların izlerini taşıyan bu kabil rivayetlere dayanarak Hz. Peygamber’in ve 

Sünneti’nin otoritesini delillendirmeye çalışmak çürük bir zemine temel atmaya 

benzer. Kur’an gibi mevsuk bir kaynaktan onlarca delil getirebileceğimiz bir 

konuda, yapılabilecek salt makul ve mantıklı açıklamalar bile, içeriği yönünden Hz. 

Peygamber’e nisbeti tartışmalı böyle ilave delillerden çok daha tatminkardır. İşte 

burada, yukarıda işaret ettiğimiz çalışmalara ilaveten daha önce yayınlanan bir 

makalemizde incelediğimiz12, sadece Hz. Peygamber’in sünnetini değil dört 

halifenin sünnetini de şer’î delil kabul eden, buna karşılık sonraki gelişmeleri bid’at 

kavramı altında dalalet (sapkınlık) olarak niteleyen bir rivayetin tahlil ve tenkidine 

yer vereceğiz. 

Irbad b. Sâriye (ö. 75)’den nakledilen bir rivayette o şöyle demiştir: 

“Rasulullah (sas.) bir gün bize namaz kıldırdı. Sonra bize döndü ve beliğ bir va’z 

irad etti. Gözler yaşardı, kalbler titredi. (Dinleyenlerden) birisi şöyle dedi: Ey 

Allah’ın Rasulü! Sanki veda va’zı gibi oldu. Bize ne tavsiye edersin? (Allah’ın 

Rasulü) şöyle buyurdu: Allah’tan korkmanızı (muttaki olmanızı), başınızda 

Habeşli bir köle de olsa dinleyip itaat etmenizi tavsiye ederim. Benden sonra 

yaşayanlar pek çok ihtilafa şahit olacaklar. Benim ve benden sonra raşid, mehdî 

halifelerin sünnetine tabi olmanız gerekir. Bunlara sımsıkı sarılın. Sonradan ortaya 

çıkan şeylerden (muhdesât) sakının. Şüphesiz sonradan ortaya çıkan herşey 

bid’attir. Her bid’at dalâlettir.”13 

Hadisin, ilk ravisinden sonra farklılaşan incelediğim 14 tarikının 5’i Ahmed 

b. Hanbel’in Musned’inde, 4’ü Tirmizî’nin, 3’ü İbn Mâce’nin, 1’i Ebû Dâvûd’un 1’i 

de Dârimî’nin Sunen’lerinde yer almaktadır. Ortak raviler birleştirilirse tarikları 

6’ya indirmek mümkündür. Hepsinde ortak Sahabi ravi Irbad b. Sâriye’dir (ö. 75). 

Yani hadis usûlüne göre bu rivayet ferd-i mutlak (veya garîb-i mutlak) bir hadistir. 

İkinci tabakada en fazla yer alan ravi Abdurrahman b. Amr es-Sülemî (ö. 110)’dir. 

14 tarikın 8’inde hadisi Irbad’dan nakleden odur. Irbad’dan aldıkları bildirilen 

                                                 
11 Bkz. Bünyamin Erul, Sünnet Kavramı ve Sekaleyn Rivayetleri, İlahiyat Yayınları, Ankara 2007. 
12 İsmail Hakkı Ünal, “Seçmeci ve Eleştirel Yaklaşım veya Hz. Hz. Peygamber’i Anlamak”, İslâmî 

Araştırmalar, c. 10, sayı: 1-3, Ankara 1997, s. 47-51. 
13 Ahmed b. Hanbel, Musned, 4/126-127 (1-6, Çağrı Yayınları, İstanbul 1982); Ebû Dâvûd, Sünne, 6 (1-5, 

Çağrı Yayınları, İstanbul 1981); Tirmizî, İlm, 16, (1-5, Çağrı Yayınları, İstanbul 1981); İbn Mâce, 

Mukaddime, 6 (1-2, Çağrı Yayınları, İstanbul 1981); Dârimî, Mukaddime, 16 (Çağrı Yayınları, İstanbul 

1981); İbn Hıbban, Sahih,1/104 (1-16, Beyrut 1988); Hâkim, Mustedrek1/95 (1-4, Beyrut, t.y.); İbn Abdilberr, 

CamiuBeyânı’l-llm,2/181-183 (1-2, Beyrut, t.y.) 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         31 

 

 

diğer raviler şunlardır: Damre b. Habib, Hucr b. Hucr, Hâlid b. Ma’dan (ö. 104), 

Abdullah b. Ebî Bilâl, Yahya b. Ebi’l-Muta’. İsnadın üçüncü tabakasında en çok ismi 

geçen ravi Hâlid b. Ma’dan (7 tarikte), 4. tabakasında en çok adı geçen ravi ise Sevr 

b. Yezid (ö. 153) (6 tarikte)’dir. 

Rical kitaplarının verdikleri bilgilere göre senedin ittisalinde ve ravilerin 

güvenilirliklerinde bir problem yoktur. Kütüb-i Sitte öncesi hadis mecmualarından 

olan Muvatta ve Musannaf’larda, ayrıca Buhârî ve Muslim’de yer almamasına 

rağmen rivayet, klasik hadis değerlendirmesi yönünden sahih sayılan bir hadistir. 

O yüzden Tirmizî, “bu hadis hasen-sahihtir” derken14, Hâkim Neysâbûrî, “hadis 

sahihtir, illeti yoktur” demektedir.15 

Hadis metninde de bazı farklılıklar vardır. Bazı tariklarda bu va’z’ın 

herhangi bir namazdan sonra olduğu belirtilirken (Ebû Dâvûd), diğer bazılarında 

sabah namazından sonra olduğu bildirilmiştir (Tirmizî, Dârimî). İbn Mâce’de yer 

alan rivayette namazdan bahsedilmeksizin Hz. Peygamber’in doğrudan kalkıp va’z 

ettiği zikredilir. 

Tirmizî’de, “muhdesâttan sakının” ibaresinden sonra “her muhdes bid’attir” 

cümlesine yer verilmeden “bunlar (muhdesât) sapkınlıktır” denilmiş, arkasından 

da “kim o zamana ulaşırsa benim ve râşid halifelerin sünnetine...” şeklinde devam 

etmiştir, İbn Mâce’deki rivayette “bize ne tavsiye edersiniz?” cümlesinden sonra, 

“sizi gecesi gündüzü gibi olan açık bir din ve hüccet üzerine bıraktım. Benden 

sonra ondan sapan mutlaka helak olur. Size sünnetimden ve râşid, mehdi 

halifelerin sünnetinden bildiklerinize tabi olmak düşer” ilavesi vardır. Sonunda da 

Ahmed b. Hanbel’in Musned’indeki bir tarikte da bulunan, “mü’min burnuna yular 

takılmış bir deve gibidir. Nereye sürülürse oraya gider” ibaresi yer almaktadır.16 

Tahâvî’nin (ö. 327) Şerhu Müşkili’l-Âsâr’ında yer alan aynı rivayetin üç ayrı 

tariki birbirini tamamlar mahiyette olmakla beraber her üçünde de “benden sonra 

yaşayanlar çok ihtilaf görecekler” cümlesiyle, “muhdesâttan sakının, şüphesiz her 

muhdes bid’attir, her bi’dat dalâlettir” kısmı mevcut değildir. Daha önceki bazı 

kaynaklarda yer alan bu ibarelerin Tahâvî’nin eserinde bulunmaması dikkat 

çekicidir.17 

Bu teknik bilgileri verdikten sonra ve metin tahliline geçmeden önce şu 

hususu belirtmemiz gerekir. Böyle bir hadis her ne kadar hadisçiler nezdinde sahih 

sayılsa da, özellikle Hanefi fakihlerin geliştirdikleri bir prensibe göre umûmi 

                                                 
14 Tirmizî, İlm, 16. 
15 Hâkim, Mustedrek, 1/95. Hadisin sahih olduğu yönünde değerlendirmeler için ayrıca bkz. İbn 

Abdilberr, Câmiu Beyanı’l-llm, 2/182. Bu hadisi metin yönünden makul gerekçelerle eleştiren görebildiğim 

tek örnek, şiî alim Seyyid Murtaza el-Askerî’dir. Bkz. Mealimu’l-Medreseteyn2/243-244 (1-3, Tahran 1993). 

Ne var ki bu zat aynı hassasiyeti kendi rivayetleri için göstermemektedir. 
16 Bu son cümlenin müdrec olduğu belirtilmiştir. (İbn Receb el-Hanbeli, Camiu’l-Ulûm ve’l-Hikem 2/110, 1-

2, Beyrut 1991). 
17 Bkz. Tahâvi, Şerhu Müşkili’l-Âsâr,3/221-224, (1-17, Beyrut 1994). 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    32 
 

 

belvâda varid olan haber-i vâhid grubuna girer ki bu şekilde gelen haber 

reddedilir. Yani herkesin veya birçok kimsenin bilmesi gereken bir sünnet veya 

hadisin sadece tek bir raviden nakli o rivayetin reddi için yeterli bir sebeptir.18 Her 

ne kadar Hanefiler bu prensiplerine her zaman riayet etmemişlerse de ortaya 

koydukları gerekçe makuldür. Hz. Peygamber bir namaz sonrasında cemaate veya 

namaz haricinde bir topluluğa hitaben konuşma yapacak, dinleyenler ağlayacak 

kadar etkilenecekler ve o konuşmayı sadece Irbad b. Sarîye nakledecek! Bu kural 

sadece Hanefilerde değil Şafiilerde de geçerlidir. Mesela Hatib Bağdadî, haber-i 

vâhid’i red gerekçeleri içinde, “birçok kimsenin bilmesi gereken bir konuda tek 

kişinin rivayetini” de saymaktadır. Ona göre bir kimsenin büyük bir topluluk 

arasında o konudaki bilgisiyle tek kalması ve bu bilgiye kaynaklık eden bir ri-

vayetin aslının olması caiz değildir.19 

İbn Kayyim el-Cevziyye (ö. 751) de uydurma hadis belirtilerini zikrederken, 

Hz. Peygamber’in, ashabı huzurunda söylediği bir sözün veya yaptığı bir işin 

ashab tarafından ittifakla gizlenmiş olduğu iddiasını doğuracak bir rivayetin aslı 

olamayacağını belirtir.20 Her ne kadar bizim rivayetimiz bir kişinin nakliyle gizli 

olmaktan çıkmışsa da, İbn Kayyım’ın bu konuda zikrettiği ve aslı olmadığını 

söylediği “Gadîr-i Hûm” rivayeti de muhtevası biraz farklı da olsa bizim 

kaynaklarımızda sadece bir değil, birkaç ravi vasıtasıyla nakledilen bir haberdir.21 

Rivayetin üzerinde durmak istediğimiz kısmı, “benden sonra yaşayanlar çok 

ihtilaf görecekler” şeklinde başlayıp sonuna kadar devam eden bölümdür. Ancak 

bundan önce yer alan “başınızda habeşî bir köle de olsa dinleyip itaat etmenizi 

tavsiye ederim.” ifadesini makul bir şekilde anlayıp, takvadan başka üstünlük 

tanımayan İslam’ın ve onun Peygamber’inin iman, amel-i sâlih ve ehliyet ölçüsünü 

dikkate alarak “insanların hiç önem vermedikleri zenci bir köle dahi bu şartlar 

dahilinde başınıza geçse ona da itaat edin” demek istediğini zannederken ilk hadis 

şarihlerinden Hattâbî (ö. 388) bunun böyle olmadığını şöyle açıklıyor: “Bundan 

maksat, yönetici (imam) sizin işlerinize bir habeşî köle dahi görevlendirse ona itaat 

edin demektir. Zira, Hz. Peygamber’in, “imamlar Kureyştendir”22 hadisi sabit 

olmuştur. Bazen neredeyse hiç gerçekleşmeyecek şeyler için darb-ı mesel söylenir. 

Mesela, “kim Allah için kuş yuvası kadar bir mescid yaptırırsa Allah ona cennette 

bir ev bina eder” sözü böyledir. Halbuki kuş yuvası kadar mescid olmaz.”23 

Yani, “imamlar Kureyş’ten olacağına” göre bir habeşînin yönetici olma şansı, 

                                                 
18 Serahsi, Usûl,1/368, (İstanbul 1984). 
19 Hatib Bağdadî, el-Fakîhve’l-Mütefakkıh, 1/133, (1-2, Beyrut 1980). Ayrıca bkz. el-Kifâye,17 (Medine t.y.); 

Suyûti, Tedrîbu’r-Râvî. 1/276. 
20 İbn Kayyım el-Cevziyye, el-Menâru’l-Münîffi’s-Sahîhive’d-Daîf, 57, (Halep 1982). 
21 Bkz. Muslim, Fedâilu’s-Sahâbe, H. No. 36 (Zeyd b. Erkam’dan); Ahmed b. Hanbel, Musned, 1/ 84,118, 

119, 152, 4/ 370 (Hz. Ali’den). 
22 Ahmed b. Hanbel, Musned, 3/129, 183, 4/ 421. 
23 Hattâbî, Mealimu’s-Sunen 4/278, (1-4, Beyrut 1991) Ayrıca bkz. İbn Receb el-Hanbelî, Câmiu’l-Ulûm ve’l-

Hıkem, 2/119. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         33 

 

 

kuş yuvasının mescid olma şansı kadardır. Böylece incelediğimiz bir rivayetin 

problemsiz gördüğümüz kısmını bile, diğer rivayetler ışığında doğru anlamaktan 

mahrum bulunuyoruz. 

Hz. Peygamber’in herhangi bir vesileyle ashabına va’zu nasihatta bulunması 

gayet tabiidir. Burada, kendinden sonra yaşayanların ihtilaflarla karşılaşacaklarını 

bildirmesi tahminden çok bir kesinlik arz etmektedir. Bu da Hz. Peygamber’in 

verdiği gaybî haberlerin kaynağının vahiy olduğunu kabul edenlerce ona Allah 

tarafından bildirilmiş olmalıdır. Bu anlayışa göre, Hz. Peygamber bildirmiş ve 

uyarmış olmasına rağmen o insanların daha sonra ihtilafa düşüp birbirlerinin 

boyunlarını vurmaları sanki, Peygamberlerinin gelecekle ilgi verdiği haberleri 

tasdik gayretlerinin bir sonucu gibi görünmektedir. 

Sünnet terimi daha sonraki ıstılahî anlamını henüz kazanmamış olsa da Hz. 

Peygamber’in bazı konularda kendi uygulamasına atıfta bulunmak için “sünnetim” 

tabirini kullandığı görülmektedir.24 Kur’an-ı Kerim’de örnek olarak gösterilen bir 

Peygamber’in kendi tatbikatını model göstermesi ve muhataplarına bunu tavsiye 

etmesi gayet tabiidir. Ancak râşid ve mehdî halifelerin sünnetinden bahsetmesi o 

kadar tabii değildir. Bilindiği üzere Hz. Peygamber kendisinden sonra devlet 

yönetimine kimin geçeceği konusunda ne sarih ne zımnen hiçbir açıklama ve 

işarette bulunmamıştır. Zımnen işaret ettiğini gösteren rivayetlerin de düzmece 

olduğu anlaşılmaktadır.25 Hz. Peygamber vefat eder etmez, daha defnedilmeden 

yönetime kimin geçeceği tartışmalarının başlaması ve bu arada bir hayli farklı 

görüşün ortaya çıkması konuyla ilgili herhangi bir Peygamber talimatının ol-

madığını göstermektedir.26 

Hz. Peygamber’in kendisinden sonra gelecek halifelerin râşid olup 

olmayacaklarını bilmesi meselesini bir tarafa bırakırsak bu râşid halifelerin kimler 

olduğu üzerinde durmamız gerekir. Bunların tesbiti yukarıda temas ettiğimiz 

halifelik sırasına sarih veya zımnen işaret eden haberlere göre kolaydır.27 Nitekim 

bunu dikkate alanlar bu halifelerin sırasıyla Ebû Bekir, Ömer, Osman ve Ali 

olduğunu ifade etmişlerdir.28 Bir rivayete göre ise Hz. Peygamber’in “benden sonra 

Ebû Bekir ve Ömer’e uyun” buyurduğu belirtilmektedir.29 Ahmed b. Hanbel bu 

râşid halifelere Ömer b. Abdilaziz (ö. 101)’i de ilave etmiştir.30 

                                                 
24 Örnek için bkz. Buhârî, Nikah, 1; Ahmed b. Hanbel, Musned, 3/241, 259, 4/ 268.  
25 Bu tür rivayetler ve değerlendirmesi için bkz. M. S. Hatiboğlu, Siyasi-İctimâî Hadiselerle Hadis 

Münasebetleri, Otto Yayınları, Ankara-2015, s.57 vd. 
26 Konuyla ilgili tartışmaların geniş tafsilatı için bkz. Taberî, Târîhu’l-Ümemve’l-Mülük, 3/218-223, (1-10, 

Beyrut t.y.) 
27 İlgili rivayetlerin bir kısmı için bkz. İbn Hacer el-Askalâni, el-Metâlibu’l-Âliye, 4/17-19, (1-4, Kuveyt 

1973). 
28 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlmi ve Fadlih, 2/183-184; İbn Receb, Camiu’l-Ulüm, 2/ 122; Leknevî, 

Tuhfetu’l-Ahyâr, 51, (Beyrut 1992). 
29 İbn Ebi Şeybe, Musannaf, 12/11, (1-15, Bombay 1983); İbn Sa’d, Kitabu’t-Tabakâti’l-Kebîr, 2/ 334, (1-9, 

Beyrut 1968); Ahmed b. Hanbel, Musned,5/ 385, 402; Tirmizî, Menakıb, 16, 37. İbn Mâce, Mukaddime, 11. 
30 İbn Kayyım, el-Menâru’l-Münif, 150. 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    34 
 

 

Seyyid Şerif Cürcânî (ö. 816) halifelerin sünnetinin ne anlama geldiğini 

açıklarken, “burada dört halife kastedilmekle beraber bunun, hilafetin 

başkalarından nefyi anlamına gelmediğini çünkü Hz. Peygamber’in, “ümmetim 

içinde 12 halife olacak” dediğini nakleder. Ona göre dört halifenin kastedilmesi 

onları önemsemek, görüşlerini tasvib etmek, yöneticilik hususunda diğerlerine 

olan üstünlüklerini belirtmektir. Hz. Peygamber’in kendi sünneti yanında onların 

sünnetini zikretmesi, onların sünnetten elde edecekleri içtihatta hataya 

düşmeyeceklerini bilmesindendir. Yine Hz. Peygamber bazı sünnetlerinin onların 

zamanında yayılacağını biliyordu. Bu sünnetleri reddedeceklerin görüşlerini izâle 

için onların sünnetini kendi sünnetine izafe etti. Yine bu hadiste ihtilaf halinde dört 

halifeden birinin görüşünün diğer sahabîlerin görüşlerine tercih edileceğine delil 

vardır.”31 

Dört halifenin sünnetine uymanın nedb mi, yoksa vucûb mu ifade ettiği de 

ayrıca tartışılmıştır, İbnu’l-Hümmâm (ö. 861)’a göre bu ittibâ nedb ifade ederken 

Abdulhayy el-Leknevî (ö. 1304)’ye göre bağlayıcılık (luzûm) ifade eder.32 

Yukarıdaki iktibasta Seyyid Şerif, “Hz. Peygamber’in, halifelerinin sünnetini 

kendi sünnetine izafe ediyorken onların içtihatlarında hata yapmayacaklarını 

bildiği için böyle söylediğini” belirtmişti. Halbuki İmam Şafii (ö. 204) belki bu 

rivayet kendi devrinde fazla şöhret bulmadığı veya bu habere itibar etmediği için 

aynı düşüncede değildir. Şöyle der: “Derim ki, bize Rasulullah’ın halifelerinin 

bazısından bir haber gelse ve Rasulullah’tan da buna muhalif bir haber gelse biz 

Rasulullah’ın haberini alırız”33 Tabiatıyla Şafii bunu söylerken, halifelerin, Hz. 

Peygamber’in sünnetinden farklı uygulamalarının bulunduğunu biliyordu. 

Kanaatimizce işin püf noktası buradadır. Yani dört halife, gelişen siyasi, 

toplumsal ve ekonomik ihtiyaçlar karşısında birçok yeni fikir ve uygulamaları 

hayata geçirirken, bunların bazıları önceki tatbikata, yani Hz. Peygamber’in 

sünnetine şeklen de olsa muhalif olabiliyordu, özellikle Hz. Ömer’in 

tatbikatlarından bu konuda birçok örnek bulmak mümkündür. Nitekim, onun ken-

di hilafeti döneminde ilk defa ihdas ettiği yeniliklerin sayısı 150 civarındadır.34 İşte 

bunlar halifelerin sünnetidir. 

İncelediğimiz rivayet hem sahabenin büyük çoğunluğunun hayatta olduğu 

bir ortamda, Hz. Peygamber’in yakın arkadaşları olan bu ilk yöneticilerin zorunlu 

olarak ortaya koydukları yenilikleri yanlış değerlendireceklere bunların da Hz. 

Peygamber’in sünneti kapsamında olduğunu hatırlatmak, hem de otoriteleri kabul 

edilmiş dört halifenin dışında bu aracı kullanmak isteyenlere kapıyı kapatarak 

ondan sonrasını bid’at kavramının olumsuz çağrışımı içinde değerlendirme 

                                                 
31 Seyyid Şerif’ten naklen, Leknevî, Tuhfetu’l-Ahyâr, 49. 
32 Age., 50. 
33 Şafii, el-Ümm, 7/262-263, (1-7, Bulak 1326). 
34 Bkz. Galib b. Abdilkafi el-Kureşî, Evveliyyâtu’l-Fârûkfi’l-İdâretive’l-Kadâ, (1-2, Beyrut 1990); aynı yazar, 

Evveliyâtu’l-Farûk es-Siyâsiyye, (Mısır 1990). 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         35 

 

 

gayretlerinin ürünüdür.35 Fakat yeni gelişmeler karşısında ulemânın ve yönetici-

lerin ortaya koydukları yeni fikir ve tatbikatı sınırlamak ve engellemek mümkün 

olmadığı için uyulması gerekli sünnetin, hayır ve salah ehli oldukları konusunda 

Hz. Peygamber’in şahitlik ettiği bildirilen ilk üç neslin36 sünneti olduğu ondan 

sonra gelenlerin, bunların metodları hilafına ortaya koydukları şeylerin sapkınlığa 

düşürücü bidat olacağı ifade edilerek kapsam genişletilmiştir. Bu kapsamı daha da 

genişleterek bütün Müslümanlara bu hakkı tanımak isteyenler, “Müslümanların 

güzel gördükleri Allah katında da güzel, onların çirkin gördükleri Allah katında da 

çirkindir” rivayetini delil getirmişlerdir.37 

Hadiste, “sonradan ortaya çıkan şeylerden (muhdesât) sakınılması” tavsiye 

edilmektedir. Zaten ilk halifelerin muhdesâtı için rezerv konmuş, onların da aynen 

Hz. Peygamber’in sünneti gibi olduğu bildirilmiştir.38 O halde bu sınır dışında 

kalan her yenilik sakınılması gereken bid’atlardandır. 

Bu rivayeti Hz. Peygamber’in sözü kabul edenler muhtemelen, bizzat 

Peygamber’in kendi hayatında kabul ettiği yenilikleri dikkate alarak bu 

muhdesâtın, yani bid’atların hepsinin kötü olamayacağını, iyi ve kötü olanlarının 

bulunduğunu, kötü olan bid’atin bizatihi dinde ihdas edilen yenilikler olduğunu 

söylemek zorunda kalmışlardır.39 Böyle bir ayrımı yapmanın kaçınılmaz olduğu 

meydandadır. Çünkü Hz. Peygamber’in vefatından hemen sonra Hicaz 

Yarımadası’nın dışına taşarak büyük bir hızla gelişen İslam Devleti ve yeni kültür 

ve medeniyetlerle karşılaşan Müslümanlar kendi ülkelerinde görmedikleri 

yüzlerce, binlerce muhdesâtla yüz yüze geldiler. Bunların bir kısmını 

benimsemekte tereddüt ederlerken, bir kısmını kolayca benimsediler. Mesela 

Arapların bilmedikleri fakat Bizans’la karşılaştıktan sonra tanıdıkları umûmi 

hamamlar birçok Müslümanın hoşuna gitmiş olmalıydı ki, bazı sahabîler, 

muhtemel mahzurları konusunda buralara gidenleri uyarmışlardı. Bu uyarılar 

bizzat Hz. Peygamber’e bile söyletilmişti.40 

Hadiste her yeniliğin bid’at, her bid’atin dalâlet (sapkınlık) olduğu hiçbir 

açıklama ve kayıtlama yapılmaksızın zikredildiği için İslam alimleri asırlar boyu 

                                                 
35 Benzer bir mülahaza için bkz. Talbî, “Bid’atlar”, çev. Mehmet Şimşek, AÜİFD, sayı: 23, (Ankara 1978), 

s. 460. 
36 İlgili rivayetler için bkz. Buhârî, Şehâdât, 9, Fedâilu Ashabi’n-Nebi, 1; Tirmizî, Fiten, 45; İbn Mâce, 

Ahkam, 27. 
37Ahmed b. Hanbel, Musned, 1/379. 
38 Şatıbî, el-İ’tisâm,1/135, (1-2, Beyrut-1991); Leknevî, İkâmetu’l-Hucce, 23. 
39 Bkz. Şatıbî, el-l’tisâm1/128 v.d. 135 v.d.; Leknevî, İkâmetu’l-Hucce, 19 v.d. 
40 Bkz. Ebû Dâvûd, Hammam, 1; Tirmizî, Edeb, 43; Nesâî, Gusl; 2. Ayrıca bkz. İbnûl-Cevzî, Kitabu’l-

Mevdûât, 2/80-81, (1-3, Beyrut 1983). 

Bu yeniliklerin dışında bazen dinde ortaya konan bidatler de olabiliyordu. Mesela, Medine Valisi Mervan 

b. Hakem, cemaatın kaçıp gitmesini önlemek için Bayram namazından sonra okunan hutbeyi öne almış, 

bu iş hoşuna gitmeyen Ebû Sa’îd el-Hudrî “vallahi değiştirdin” demiştir. Ebû Sa’îd’in “muhdes” veya 

“bidat” kelimelerine yer vermeden “gayyertum” tabirini kullanması dikkat çekicidir (Buhârî, Iydeyn, 6; 

Muslim, Iydeyn, H. No. 9). Bu değişikliği ilk olarak Hz. Ömer’in yaptığı da nakledilmektedir. Bkz. A. b. 

Hemmâm, el-Musannaf, 3/ 283. 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    36 
 

 

hangi bid’atların gerçekten sapkınlık sayılacağı hangilerinin sayılmayacağı 

konusunda büyük mesaî sarfetmişler ve ciltlerle eser yazmışlardır.41 Hz. 

Peygamber zamanında bilinmeyen fikir cereyanları ve itikâdî tartışmalar da bu 

bid’at kavramı içinde mütalaa edilmiş, hatta polemik konusu olan fıkhi meselelerde 

bile karşı tarafın mesela Ebû Hanîfe ve öğrencilerinin reyleri ve içtihatları bu 

netameli bid’at kavramıyla çürütülmeye çalışılmıştır.42 Ehl-i Sünnet dışında kalan 

itikâdî ve kelamî fırka mensubları da ehl-i bid’attan sayılmışlardır. Bunlardan hadis 

rivayet edilip edilmeyeceği konusu da ayrıca tartışılmıştır. Ehl-i bid’at 

değerlendirmesi genel bir suçlamayı da beraberinde getirdiği için o fırkalardan 

elde edilebilecek muhtemel bazı isabetli görüşler de göz ardı edilmiştir. 

Bu rivayeti Hz. Peygamber’in sözü kabul edemeyişimizin esas nedeni 

sünnet-bid’at tartışmalarının Hz. Peygamber’in hayatında hiç yer almaması, tam 

tersine, yukarıda açıkladığımız üzere rivayetin, Hz. Peygamber’in vefatından sonra 

ortaya çıkan hızlı gelişmeler muvacehesinde 1. hicri asırda başlayıp daha sonra 

devam eden konuyla ilgili tartışmaların bir yansıması niteliğinde bulunmasıdır.43 

Bid’at, kelime olarak Arap lugatında, hatta Kur’an-ı Kerim’de yer almış olmakla 

beraber44 sonraki ıstılahî anlamıyla Hz. Peygamber’e yabancıdır. Çünkü bizzat 

kendisi birçok faydalı yeniliği kabul etmiş, başkalarının önerilerine sürekli açık 

olmuştur. 

Kanaatimizce “râşid halifeler” kavramı da ilk dört halife döneminde bilinen 

yerleşmiş bir tabir değildir. İslam tarihiyle ilgili ilk kaynaklarda bu tabire fazla 

rastlanmadığı gibi45 meşhur hadis kaynaklarında da belki de sadece bizim 

incelediğimiz bu rivayet içinde yer almaktadır.46 Kullanımın bu rivayet ortaya 

çıktıktan çok sonraları yaygınlık kazandığı anlaşılmaktadır.47 

Burada Hz. Peygamber’in, kendisinden sonra olacaklar hakkında bilgi 

vermesinin niçin yadırgandığı sorusu akla gelebilir. Bunu yadırgamamızın bazı 

sebepleri vardır. Bir kere Hz. Peygamber, çok önemli bir konu olan kendisinden 

sonra yönetime kimin geçeceği hususunda bir açıklamada bulunmamıştır. Aniden 

vefat etmediğine göre hastalığı esnasında böyle bir açıklama yapması 

beklenebilirdi. Böylesi önemli bir konuda muhtemelen toplumun kendi yöneticisini 

                                                 
41 Konuyla ilgili eserler için bkz. Rahmi Yaran, “Bid’at” TDV İslam Ansiklopedisi,6/131, (İstanbul-1992). 

Ayrıca bkz. I. Goldziher, Muslim Studies 2/25-37, (1-2, London 1967); M. Talbî, “Bidatlar”, s. 445-460. 
42 Bkz. İbn Abdilberr. Camiu Beyani’l-llm, 2/148. 
43 Bu konuda önemli bir çalışma için bkz. Muhammed Talbi, “Bidatlar”, s. 445-460. 
44 46/Ahkâf, 9, 57/Hadîd,27. 
45 Mesela İbn Sa’d’ın Tabakât’ında, Hz. Ebu Bekir’in, yerine Hz. Ömer’i halife olarak tavsiye ederken 

yaptığı duada “vec’alhum in hulefâike’r-râşidin” dediği nakledilmektedir (3/200). Burada “hulefâ” 

kelimesinin Allah’a izafe edildiğine dikkat edilmelidir. 
46 Concordance’da yaptığımız bir taramada “hulefâ-i râşidîn” tabirine bu rivayetin dışında 

rastlanılmamıştır. 
47 İlk dört halifeye “râşidîn” sıfatının, zalim Emevi ve Abbasi halifelerinin işbaşına geçmesinden sonra 

verildiği ve ilk dört halifeyi bu sıfatla tanıtan hadislerin bundan sonra ortaya çıktığı şeklindeki bir görüş 

için bkz. Seyyid Murtazâ el-Askerî, Mealimu’l-Medreseteyn, 2/243. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         37 

 

 

kendisinin seçmesini uygun görmüşken, bunun kadar önem arz etmeyen pek çok 

konuda görüş beyan etmesi, kendisinden sonra ortaya çıkan birçok ihtilafa müdahil 

hatta taraf olması, birçok fitneden haber vermesi, bazen isim belirterek bazen de 

zımnen birtakım siyasi ve itikâdî fırkaları kınaması, onları yargılaması makul 

değildir. Dikkat edilirse Hz. Peygamber’den gelecekle ilgili nakledilen siyasi, 

sosyal, kelâmı nitelikli haberler hemen hemen ilk 3 asırla sınırlıdır. Bu süre içinde 

gelişen olaylarla bazı hadis metinleri karşılaştırıldığı zaman neredeyse birebir bir 

tetâbuk söz konusudur.48 Bunun sebebi gayet açıktır. Hadis mecmualarının tasnif 

işlemi büyük ölçüde 3. hicri asrın sonlarına doğru tamamlanmış uydurma hadis 

faaliyeti de buna paralel olarak durma noktasına gelmiştir. Hadis kitaplarının 

tedvin ve tasnif işleminin devam ettiği bu asırlarda Hz. Peygamber’e ne söyletilmek 

isteniyorsa söyletilmiş, bunlardan kaynaklara girenler girmiş, bir kısmı mevzuât 

kitaplarında toplanmış, belki de önemli bir kısmı unutulup gitmiştir. Tasnif edi-

lerek son şeklini almış kitaplara yeni bir şey sokmak mümkün olmadığı için 

gelecekle ilgili hadisler ilk üç asırla sınırlı kalmıştır. Kıyamete kadar olacakları 

sabahtan akşama kadar verdiği bir hutbeyle bildirdiği nakledilen Hz. 

Peygamber’in49 daha sonraki asırlarda meydana gelen, mesela, bu asırda cereyan 

eden belki de dünya tarihinin en önemli olaylarından niçin haber vermediği merak 

konusudur. 

İnsanların, söz ve fiillerinin sorumluluğunu üzerlerine almak yerine Hz. 

Peygamber’i aracı kılarak kendilerini de başkalarını da kandırmaları hadis alanında 

karşılaştığımız problemlerin esasını teşkil etmektedir. Ayrıca, siyasi, kabilevî, 

ekonomik v.s. menfaatlerini bu şekilde daha kolay elde edeceklerini tahmin eden 

insanların bu yolu tercih ettikleri düşünülürse önümüze çıkan bu türden birçok 

rivayet karşısında niçin tereddüt ettiğimizi anlamak zor olmayacaktır. Bu tahlilimiz 

ışığında, Hz. Peygamber sonrası ortaya çıkan gelişme ve tartışmaları yansıtan 

sünnet inkarı-savunusu ve sünnet-bid’at karşıtlığını ele alan bütün rivayetlerin aynı 

değerlendirmeye tabi tutulması gerektiği kanaatindeyiz. 

 

KAYNAKÇA 

 Ahmed b. Hanbel, Musned, Çağrı Yayınları, İstanbul 1982. 

 Askerî, Seyyid Murtaza, Mealimu’l-Medreseteyn 2, Tahran 1993. 

 Dârimî, Abdullah b. Abdirrahman, es-Sünen, Çağrı Yayınları, İstanbul 1981. 

 Ebû Dâvud, Süleyman b. Eş‘as, es-Sünen, Çağrı Yayınları, İstanbul 1981. 

 Erul, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara 1999. 

 ____________, Sünnet Kavramı ve Sekaleyn Rivayetleri, İlahiyat Yayınları, 

Ankara 2007. 

 Galib b. Abdilkafi el-Kureşî, Evveliyyâtu’l-Fârûkfi’l-İdâretive’l-Kadâ, Beyrut 

                                                 
48 Bkz. Mehmet S. Hatiboğlu, Siyasi-lctimâi Hadiselerle Hadis Münasebetleri, Otto Yayınları, Ankara 2015. 
49 Muslim, Kitabu’l-Fiten ve Eşratu’s-Sâa H. No. 2891, 2892; Buhârî, Kitabu’l-Kader, 4. 



Sünnet’in Temellendirilmesi Problemi                                    38 
 

 

1990. 

 ____________, Evveliyâtu’l-Farûk es-Siyâsiyye, Mısır 1990. 

 Goldziher, Ignaz, Muslim Studies, London 1967. 

 Hâkim en-Neysâbûrî, Mustedrek, Beyrut, t.y. 

 Hatib, Bağdadî, el-Fakîh ve’l-Mütefakkıh, Beyrut 1980. 

 ____________, el-Kifâye, Medine t.y. 

 Hatiboğlu, Mehmet S., Siyasi-İctimâî Hadiselerle Hadis Münasebetleri, Otto 

Yayınları, Ankara 2015. 

 Hattâbî, Hamd b. Muhammed, Mealimu’s-Sunen, Beyrut 1991. 

 İbn Abdilberr, Yusuf b. Abdilber, Camiu Beyânı’l-İlm, Beyrut, t.y. 

 İbn Ebi Şeybe, Musannaf, Bombay 1983. 

 İbn Hacer, el-Askalâni, el-Metâlibu’l-Âliye, Kuveyt 1973. 

 İbn Hıbban, Muhammed b. Hıbban, Sahih, Beyrut 1988.  

 İbn Kayyım el-Cevziyye, el-Menâru’l-Münîffi’s-Sahîhi ve’d-Daîf, Halep 1982. 

 İbn Mâce, Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, es-Sünen, Çağrı Yayınları, 

İstanbul 1981.  

 İbn Receb el-Hanbeli, Camiu’l-Ulûm ve’l-Hikem, Beyrut 1991. 

 İbnü’l-Cevzî, Abdurrahman b. Ali, Kitabu’l-Mevdûât, Beyrut 1983. 

 İbn Sa’d, Kitabu’t-Tabakâti’l-Kebîr, Beyrut 1968. 

 Kırbaşoğlu, M. Hayri, İslam Düşüncesinde Sünnet, Ankara Okulu Yayınları 

(4. Baskı), Ankara 1999. 

 Leknevî, Tuhfetu’l-Ahyâr, Beyrut 1992. 

 Özafşar, M. Emin, Hadisi Yeniden Düşünmek, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 1998.  

 ____________, “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”, İslamiyat, c. 1, 

sayı: 3, Ankara 1998. 

 Serahsi, Muhammed b. Ahmed, Usûl, İstanbul 1984. 

 Şafii, Muhammed b. İdris, el-Ümm, Bulak 1326. 

 Şatıbî, İbrahim b. Musa, el-İ’tisâm, Beyrut 1991. 

 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, Beyrut t.y. 

 Tahâvi, Ahmed b. Muhammed,  Şerhu Müşkili’l-Âsâr, Beyrut 1994. 

 Talbî, Muhammed, “Bid’atlar”, çev. Mehmet Şimşek, AÜİFD, sayı: 23, 

Ankara 1978. 

 Tirmizî, Muhammed b. İsa, es-Sünen, Çağrı Yayınları, İstanbul 1981. 

 Ünal, İsmail Hakkı, Hadis, MEB Yayını, İstanbul 2005. 

 ______________, “Seçmeci ve Eleştirel Yaklaşım Veya Hz. Hz. Peygamber’i 

Anlamak”, İslâmî Araştırmalar, c. 10, sayı: 1-3, Ankara 1997. 

 Yaran, Rahmi, “Bid’at” TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1992. 

 Yıldırım, Enbiya, Hadis Meseleleri, Rağbet Yayınları, İstanbul 2008.  

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               39 

 

 

 

Kur’ân’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları 

 

Enbiya YILDIRIM 

         

Özet: 

İslâm medeniyet ve geleneğini inşa eden iki aslî unsur Kur’ân ve hadislerdir. Bu 

nedenle, mimariden âdet ve geleneklere varıncaya kadar akla gelebilecek her şey bu iki aslî 

unsur göz önünde bulundurularak anlaşılmalıdır. Ayrıca bundan sonraki dönemlerde de bu 

ikisi olmadan söz konusu medeniyet ve geleneği sürdürmek mümkün olmayacaktır. Tersi 

bir durum değerlerden kopuş ve başkalaşmadır. Bu yalın gerçeğe rağmen, son yüz elli yıllık 

süreçte hadisleri tamamen bir yana koymak suretiyle İslâm medeniyet ve geleneğini yeniden 

inşa etme ve Kur’ân’la yetinme şeklinde bir yaklaşım kendisine taraftar toplamaktadır. Bu 

yaklaşım İslâm coğrafyasının son iki yüzyıldır zillet içinde yaşamasının kökenindeki 

etkenlerden biri olarak hadisleri görmekte ve ümmeti tek kitap etrafında birleştirmenin daha 

rahat olacağını düşünmektedir. Bu bakış açısı bütünleştirici bir bakış açısı olarak kendisini 

takdim etmekle birlikte pek çok yeni sorunu da beraberinde getirmekte, ümmetin yeni 

parçalanmışlıklara sürüklenmesine neden olmaktadır. Bu nedenle yapılması gereken, iki aslî 

unsurun hâkimiyetini korumaktır. Bunu yaparken de, var olan bazı sorunlara gözleri 

kapamamaktır. 

Anahtar kelimeler: Hadis, sünnet, Kur’ân, namaz, ezan, peygamber, ümmet 

 

Dilemmas of the Qur’an is Enough Discourse 

 

Abstract: 

Qur’an and hadiths are two fundamental sources that base Islamic civilization and 

Islamic future. For that reason, all Islam related issues, from architecture to culture, should 

be interpreted with reference to them. Besides that, it is not possible to sustain Islamic 

civilization and future without these sources.   

The counter situation is the rupture from the values and degeneration. Although this 

plain truth, in the last one hundred fifty years, there are increase in the number of supporters 

for the Qur’an is enough discourse which excludes hadith tradition. This approach 

hypothesizes that hadiths are the among of reasons for underdeveloped situation of the 

Islamic world and considers that uniting Muslim people around the Qur’an is easier to 

achieve.  

                                                           
 Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, enbiyayildirim@hotmail.com. 



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  40 

 

Although this approach has potential to unity people, it causes many new problems 

and excludes the ummah differently. For that reason, the cure is to respect two fundamental 

sources of the Islam. While doing that, it is important not to ignore the current problems.  

Keywords: Hadith, sunnah, Qur’an, salah, azan, prophet, ummah 

 

İslâm dünyasında temel tartışma konularından biri her zaman hadislerdir. 

Bu bağlamda, hadis kitaplarında bulunan bazı rivayetlerin sorunlu olduğuna dair 

çalışmalar yapılmış, bunun yanında tamamının bir yana bırakılması gerektiğini öne 

sürenler de olmuştur. İkinci yaklaşımı benimseyen ve bir akıma dönüşen “Kur’ân 

bize yeter” kabulü, son dönemlerde İslâm dünyasında özellikle gençler arasında 

ilgi görmeye başlamıştır. Yurdumuzdaki durum da farklı değildir. Bu söylem dile 

getirilirken bazı rivayetlerden hareketle iddia temellendirilmeye çalışılmakta ve iki 

kapak arasında tek metin olarak önümüzde duran Kur’ân’ın müminlere yeteceği 

savunulmaktadır. Buna göre, çelişkiler yumağı ve Hz. Peygamber’den en az yüz yıl 

sonra yazılmış olan hadislerle meşgul olmaktansa Kur’ân’a odaklanıp onun 

etrafında ümmetin vahdetini sağlamak daha makuldür. 

İlk bakışta oldukça hoş ve cazip gibi gelen bu söylem esasında pek çok 

sorunu da beraberinde getirmektedir. Çünkü insanları tek kitap etrafında 

birleştirmeye çalışmaktadır ancak işin sonucu hiç de öyle olmamaktadır. 

Müslümanlar yeni problemlerle karşı karşıya bırakılmaktadır. 

 

1. Tartışmanın kökenleri: 

On dokuzuncu asırda İngilizlerin Hindistan ve Mısır’ı işgali sonrasında 

batıyla yüz yüze gelinen bu iki coğrafyada, eski ihtişamlı ve onurlu günlere 

dönmenin özlemi ve Müslümanların düştükleri yerden kalkmaları iştiyakıyla, 

dirilişin kendi değerlerimize sahip çıkmaktan geçtiği yönünde düşünceler 

dillendirilmeye başlandı. Arayış içinde olanlardan bir kısmı -Hint alt kıtasında 

olduğu gibi- vahdetin sağlanması için Kur’ân etrafında kenetlenmek gerektiği 

görüşünü öne sürüp hadisleri bir yana koymak icap ettiğini söylediler ve 

sonrasında görüşlerine uygun tefsir çalışmaları yaptılar. Onlara göre hadisler Hz. 

Peygamber’den çok sonra yazılmıştı, güven arz etmiyordu ve en kötüsü de 

Müslümanların tefrikasına neden olmuştu ve oluyordu. Daha öncesinde devamlılık 

arz eden bir harekete dönüşmemiş olan bu düşünce kendisine hatırı sayılır bir 

taraftar toplamaya başladı ve İslâm dünyasının pek çok bölgesinde yankı buldu. Bu 

kabul günümüzde de varlığını oldukça yaygın bir şekilde devam ettirmektedir.  

Söz konusu yaklaşımı benimseyenler kendi haklılıklarını ispat etmek için 

dünyanın çeşitli dillerinde çalışmalar yapmakta, onlar gibi düşünmeyenler de 

reddiyeler ile cevap vermektedir. Lakin reddiyelerin önemli kısmında dikkatimizi 

çeken husus, nezaket dilinin terk edildiği ve çeşitli yaftalamalarla suçlama yoluna 

gidildiğidir. Tenkit edenlere göre, hareketin ortaya çıkışında İngilizlerin de etkili 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               41 

 

 

 

olduğu genel kabulünden hareketle, bu akımda yer alanlar-özellikle de Hint alt 

kıtasındakiler ile Mısırdakiler- müsteşriklerden etkilenen ve onların yolundan 

giden, İslâmî değerlerden nasibi olmayan kimselerdir. Hatta bir kısmı 

Müslümanmış gibi gözükmekle birlikte inancımızın düşmanıdır, amaçları 

dinimizin ikinci kaynağını ortadan kaldırarak yüce İslâm’ı yıkmaktır. 

Şunu bilmek gerekir ki, söz konusu hareket bir akım olarak yüz elli yıldır var 

olmakla birlikte, sahip olunan düşünceler ilk kez onlarla birlikte ortaya çıkmış 

değildir. Nitekim İmam Şâfiî Umm kitabında hadislerin tamamını reddeden biriyle 

yaptığı münazarayı aktarır. Onun 204/819 yılında vefat ettiğini göz önünde 

bulunduracak olursak, tartışmaların kökenlerinin ilk asırlara kadar gittiğini ama 

bilimsel zayıflık nedeniyle tutunamadığını ve devam eden bir harekete 

dönüşemediğini çok rahat anlarız.  

Mezkûr tartışmaların yapıldığı ilk asırlarda müsteşrikler olmadığına göre, 

Müslümanların aklıyla alay edip onları her halükârda birilerinin peşinden giden ve 

kendi başlarına bir hususu dile getiremeyen zavallılar olarak tanımlamaktan ve bir 

yere yaslamaktan vazgeçmemiz gerekir. Ayrıca düşünmenin, eleştirmenin ve 

farklılığın kapısını açık tutmalıyız ki, İslâm düşüncesi gelişsin. Aksi takdirde 

müminleri baskılayarak, öteleyerek, dışlayarak ve hedef tahtasına koyarak sadece 

kaos çıkmasına ortam hazırlamış ve yetersizliğimizi zorbalıkla örtmeye çalışmış 

oluruz. O yüzden her Müslümana merhamet ve anlayış göstermeliyiz. 

Unutmamalıyız ki, sadece Kur’ân diyenler hadislerin -başka bir ifadeyle 

rivayetlerin- tefrikaya sebebiyet verdiğini düşündüklerinden dolayı ümmeti tek 

kitap etrafında birleştirmenin daha rahat olacağını ve hatta bunun zorunlu 

olduğunu düşünmüşlerdir, düşünmektedirler.  

 

2. Bu dönemde “Kur’ân yeter” diyenler 

Yaşadığımız zaman diliminde ülkemizde, genel olarak da İslâm 

coğrafyasında “Kur’ân yeter” diyenlerin özgeçmişlerine baktığımızda, bu hareketin 

kendilerine yaslandırıldığı Seyyid Ahmed Han, Abdullah Çekrâlevî, Ahmeduddîn 

Amritsârî gibi insanlardan farklı olarak, çok ilginç bir durum arz ettiklerini 

görürüz. Çoğunluğu gerçek anlamda dinî tahsil almamış, yüzeysel okumalar 

yapmış ve Kur’ân-hadis/sünnet ilişkisi, fıkıh, tefsir gibi alanlarda yeterli kıvama 

gelmemiş velhasıl İslâmî ilimlerde uzmanlaşmamış insanlardır. Bundan dolayı da 

hadis özelinde şer’î ilimlerin ne anlama geldiğini ve ne ifade ettiğini tam olarak 

kavrayamamaktadırlar. Böyle olunca da muteber hadis kitaplarında geçen ve sıhhat 

açısından gerçekten problemli olan bazı rivayetlerin durumunu genel hadis 

külliyatı üzerine yayarak bütün hadisleri reddetmektedirler. Bu kişiler Hz. 

Peygamber’in günümüz Müslümanları için mutlaka bir şey ifade etmesi gerektiği 

gerçeğini -birikimlerinin yetersizliklerinden dolayı- göz önünde 

bulunduramamakta hatta anlayamamaktadırlar.  



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  42 

 

Ülkemizde halk arasında Kur’ân yeterlidir diyen bir grup daha 

bulunmaktadır. Bunlar Arapça bilmemekte ve birilerinin yaptığı çeviriler üzerinden 

konuşmaktadırlar. “Allah’ın kitabı sadece Araplara ve hocalara hitap 

etmemektedir, bu nedenle Arapça bilmek şart değildir, tercümesi üzerinden de 

pekâlâ konuşulabilir” iddiasındadırlar. Lakin çevirisi üzerinden Kur’ân’ı -özellikle 

de bazı ayetleri- anlamanın çok zor olduğunu, kitabı anlamaya yönelik diğer ilim 

dallarına müracaat etmek gerektiğini bilememektedirler. Daha doğrusu bu alanda 

alt yapıları neredeyse hiç olmadığından dolayı zorunluluğun farkında bile 

değillerdir. Oysa Arap edebiyatı, tefsir, hadis, fıkıh ve kelâm ilimleri bu noktada 

büyük yardım sağlar. Ancak bu kişiler Kur’ân’ın Türkçe meâline bakarak başka 

şeye ihtiyaçları olmadığını iddia ettiklerinden yardımcı ilimlerden mahrum 

kalmakta ve kendilerini içinde bulundukları yola sokanların Kur’ân etrafında 

oluşturmuş olduğu anlayışı din edinmektedirler. Ortada gerçekten vahim bir 

durum vardır. 

 

3. Hadislerin sayısı üzerinden yöneltilen suçlama 

Hadislerin güvenilmez olduğunu iddia edenlerin en büyük dayanaklarından 

birisi hadislerin sayısıdır. Çünkü bazı rivayetlerde, Buhârî’nin de içinde olduğu 

büyük muhaddislerin yüzbinlerce hadisten seçki yaparak kitaplarını oluşturdukları 

geçmektedir. Buradan hareketle, her muhaddisin topladığı rivayetleri yan yana 

koyup hesap ettiğimizde, ortaya asgari iki milyonluk bir rivayet kümesi 

çıkmaktadır.  Bu büyük rakama bakılarak bir hesap yapılmakta ve şöyle 

denmektedir: 

“Hz. Peygamber yirmi üç yıl peygamberlik yapmıştır. Bunu hesaba dökecek 

olursak, 23 yıl x 365 gün = 8.395 gün yapmaktadır. İki milyonu 8.395 güne bölecek 

olduğumuzda son elçinin her gününe ortalama 238 hadis düşmektedir. Allah 

Rasûlü’nün her gün bu kadar mesele dile getirmesi mümkün değildir. Ayrıca bir 

insan sevdiği bir kişiden bir yıl önce aynı gün içinde veya farklı zamanlarda 

dinlediklerini yazacak olsa, çoğunu hatırlayıp yazamaz. Bu durum Hz. 

Peygamber’den en az yüz yıl sonra yazılmış olan hadislere pek çok yalan karıştığını 

velhasıl rivayetlerin güvenilmez olduğunu göstermektedir.” 

Bu iddia pek çok açıdan yanlışlar içermektedir. Şöyle ki: 

3.1. Hadis imamlarının kaç hadisten seçki yaptıklarına dair rivayetler onların 

hayat öykülerinde geçer. Bunlar sayım yapılarak belirtilmiş rakamlar değildir. 

Hatta imamın kendisinin bile topladığı hadisleri saydığını -gereksiz bir iş ve zaman 

harcama olacağından dolayı- düşünmüyoruz. 

3.2. Rivayetlerde geçen rakamlara takılıp kalanların alanın uzmanı 

olmamalarından dolayı gözlerinden kaçırdıkları çok önemli bir husus vardır: İki 

milyon hadisi, her biri farklı şeylerden bahseden rivayetler gibi 

değerlendirmektedirler. Oysa hadisçiler, rivayet zincirinde bir ravisi farklı olan 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               43 

 

 

 

veya metninde bir kelime değişen hadisi ayrı hadis saymaktadır. Dolayısıyla tarîk 

ve metin farklılığı içeren yüz hadis kümesi aslında tek bir hadistir. 

3.3. Bir insan sevdiği bir kişiden bir yıl önce aynı günde veya farklı 

zamanlarda dinlediklerini yazmaya çalışsa çoğunu yazamayacağından hadislerin 

önemli bir kısmı şüphe uyandırmaktadır iddiasına gelince:  

Hz. Peygamber’den gelen hadisleri genel olarak iki gruba ayırmak 

mümkündür. Bunlardan birincisi Müslümanların gündelik hayatta sürekli 

müracaat ettikleri hadislerdir. Namaz, oruç, zekât, hac, namaz sonrası tesbihat gibi 

ibadetler bu kapsamda değerlendirilebilir. Bunlar müminler tarafından Hz. 

Peygamber döneminden itibaren günlük hayatta pratize edilmektedir. Bir anlamda 

hadis kitaplarındaki ilgili rivayetlerin sağlaması yapılmaktadır. Müminler hem 

hadis kitaplarından hem de çağlar boyunca tevarüs ettikleri uygulamalar ile bunları 

kuşaklar boyunca birbirlerine aktarmaktadırlar. Buna sünnetin kontrolü diyebiliriz. 

Dolayısıyla son elçi nasıl namaz kılıyor idiyse onun gibi namaz kılmakta keza 

orucu da onun belirlediği şekilde tutmaktadırlar. Diğer ibadetler de bu 

minvaldedir. 

Fıkhî mezheplerin özellikle namazın edasında değişik uygulamalara 

gitmeleri onların her bir uygulamayla ilgili rivayetler manzumesinden sadece birini 

tercih etmelerinden, diğerleriyle amel etmemelerinden kaynaklanmaktadır. 

Dolayısıyla Hz. Peygamber’in değişik zamanlardaki farklı uygulamaları olarak 

değerlendirilebilecek mezhepsel farklılıklar Allah Rasûlü’nün gösterdiği esnekliğin 

bir yansımasıdır. Yoksa bu uygulamalardan birinin sahih, diğerlerinin yanlış 

olduğunun göstergesi değildir. Bu nedenle her bir uygulamanın sünnette yeri 

olduğunu söyleyerek farklılıkları çeşitlilik olarak anladığımızda ortada sorun 

kalmamaktadır. Dolayısıyla bir çelişkiden bahsetmek mümkün değildir. 

İkinci grupta yer alan rivayetlere gelince, bunlar Müslümanların gündelik 

hayatlarında sürekli yer almayan ve zaman zaman müracaat ettikleri hadislerdir. 

Hadisler etrafında şüphe uyandıranların veya endişe taşıyanların dile getirdikleri 

rivayetlerin büyük çoğunluğu bu kümede yer almaktadır. Söz konusu rivayetlerin 

önemli kısmı inançla ve geçmiş dönemlere ait kıssalarla ilgilidir. Hz. İsa’nın 

nüzulü, mucizeler, Deccal, Mehdi, Cessâse, kabir azabı, kader, Hz. Süleyman’ın bir 

gecede doksan hanımını dolaşması, Hz. Musa’nın ölüm meleğini tokatlaması, etin 

kokmasının sebebinin İsrâîloğulları olması, farenin hayvana çevrilen bir insan 

zümresi olduğu, kertenkeleyi öldürmenin sevap olması… konuları bunlara örnek 

verilebilir. Bu rivayetler öteden beri tartışma konusu olan hadislerdir. Dolayısıyla 

bunlara yönelik dile getirilen eleştiriler ve endişeler yeni değildir. Ancak bunları 

önceden dile getirenlerin kâhir ekseriyetini günümüzdekilerden ayıran önemli fark, 

hadisleri toptan reddetmemeleridir. Yani belirli alanlardaki rivayetleri eleştiri 

konusu yapmışlardır yoksa hadislerin bütünüyle ilgili bir sorunları yoktur. Nitekim 

bidat olarak değerlendirilen mezheplerin kabullerine ve çalışmalarına göz 

atıldığında bu husus açıkça görülür. 



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  44 

 

İkinci grupta yer alan rivayetlere baktığımızda, bunların tamamının (aynı 

hadisin farklı tariklerini hesaba katmadan) iki yüz elli civarında tekil rivayetten 

oluştuğunu görürüz. Demek oluyor ki, sürekli tartışma konusu yapılan veya örnek 

gösterilerek bütün hadis külliyatının inkârına gerekçe üretilen rivayetlerin tamamı 

iki yüz elli civarındadır. Dolayısıyla ikinci grupta yer alan bazı rivayetler nedeniyle 

bütün bir hadis külliyatı üzerinde toptan reddedici bir yaklaşım sergilenmektedir 

ki, bu sağlıklı değildir.  

Şunu unutmamak gerekir ki, bu iki yüz elli rivayetin tamamı mevzu kabul 

edilse bile dinde bir eksiklik söz konusu olmaz. Müslümanlar Hz. Peygamber 

zamanındaki gibi kulluklarını eda etmeyi sürdürürler. Dolayısıyla iki yüz elli hadis 

ve içeriği sahih olsun veya olmasın, içlerinden bir kısmı sağlam rivayetlere 

dayansın veya dayanmasın fark etmez, bu alandaki rivayetlerin durumu birinci 

kümede yer alan ve Müslümanların dinî yaşantılarını düzenleyen rivayetler 

mecmuasına zarar vermez, müminlerin Müslümanlıklarından bir şey eksiltmez. 

Çünkü birinci grupta yer alan ve müminlerin günlük hayatlarını tanzim eden 

sahih-hasen rivayetlerin sayısının yirmi ilâ yirmi beş bin arasında olduğu tahmin 

edilmektedir.1 Bu rakam dinî hayatta boşluk bırakmayacak bir sayıdır. Tartışma 

konusu yapılan iki yüz elli rivayetin muhtevalarının tartışılmasında ise hiçbir sorun 

yoktur. Bu, bizlerin münazara ederek fikir imal ettiğimiz alan olarak kabul 

edilebilir. Yeter ki, küçük alandaki tartışma, hadislerin çoğunun bulunduğu büyük 

alana taşınarak bütün hadislerin inkârına gidilmesin. 

 

4. Olumsuz her malzemenin kullanılması sorunu 

Kur’ân’la yetinmek gerektiğini söyleyenler, hadislerin neden güvenilmez 

olduğu hususunda ne kadar rivayet varsa hepsini fütursuzca kullanmaktadırlar. Bir 

taraftan hadislerin itimat edilmez olduğunu söylerken diğer yandan kendilerini 

destekleyecek rivayet malzemesine -sahih olup olmadığına bakmaksızın, bazen de 

bağlamından kopararak- sıkı sıkıya yapışmaktadırlar. Halifelerin hadis rivayetine 

karşı tavır aldıkları, bazı sahabîlerin hadis uydurduğu (!) gibi. Dile getirdikleri 

şüphelere verilecek cevaplar olmakla birlikte, rivayet malzemesini kullanarak 

hadisler açısından tarihte işlerin hiç iyi gitmediğini ispat etme yoluna girmeleri 

yadırganacak bir durumdur. Bu nedenle, güvenmedikleri rivayetlerden 

yararlanarak hadislere neden itimat edilmeyeceğini ispat etmeye çalışmayı 

bırakmaları gerekir. Zira bilimsel bakış açısında ikileme yer yoktur.  

 

 

 

 

                                                           
1 Bkz. Enbiya Yıldırım, Hadisler ve Zihinlerdeki Sorular, İstanbul 2011 s. 127. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               45 

 

 

 

5. Hadislerin toptan reddinin neticeleri 

5.1. Hz. Muhammed’in varlığı meselesi 

Kur’ân’ı kendilerine tek dayanak olarak alanların yeryüzüne “Muhammed” 

diye birinin geldiği, annesi-babası, yaşam öyküsü gibi hayatı etrafında 

anlatılanların hiçbirine inanmamaları ve bunlardan söz etmemeleri gerekir.  

 

5.2. Hz. Peygamber’le ilgili ayetlere gerek kalmaması 

Rasûlullah’ın yaşantısı ve söyledikleri günümüz Müslümanları için bir şey 

ifade etmiyorsa, Kur’ân’da ondan bahseden ve uyulmasını emreden ayetler 

anlamsızlaşmaktadır. Keza günümüz inananları için mesaj yönü bulunmayan 

özellikle de onun şahsî durumundan veya ailevî ilişkilerinden bahseden ayetlerin 

mushafta durmasına gerek yoktur! Kaldı ki, bu ikinci grup ayetlerin metnine 

bakarak buralarda neyin kastedildiğini hakkıyla anlamak çoğu zaman imkânsızdır. 

Özellikle de Hz. Peygamber’in uyarıldığı ayetlerde. Bu durumda hepsini kitaptan 

çıkarmak gerekir! 

 

5.3. Değerlerin örselenmesi, basitleşmesi 

İslâm’a dair tüm bilgilerimizi zihnimizden sildiğimizi farz edelim. Kelime-i 

şehadet başta olmak kaydıyla, namaz, oruç ve diğer ibadetler de dahil İslâm’a ait 

aklımızda hiçbir bilgi olmadığını var sayalım. Sonra iki yüz kişiyi bir amfiye 

toplayalım. Kur’ân’dan rastgele bir sayfa açalım ve salondakilere diyelim ki: “Bu 

sayfadan anladıklarınızı önünüzdeki boş kâğıda yazın.” Kâğıtları topladığımız 

zaman herkesin okuduğu sayfadan farklı şeyler anladığını görürüz. Hele de 

verdiğimiz sayfa ibadetleri, ahkâm bahislerini veya kıssaları içeren ayetler ise her 

bir fert bunlardan çok değişik anlamlar çıkarır. 

Bu durumda kendi kendimize şunu sormak durumunda kalırız: “İki yüz kişi 

bir sayfa metinde ortak bir akıl üretemiyorsa, bu sayfayı bir milyar yedi yüz binlik 

İslâm âlemine okutacak olsak acaba sonuç ne olurdu?” Hiç şüpheniz olmasın, bu 

durumda bir milyar yedi yüz bin farklı sonuç ile karşı karşıya kalırdık. Haliyle 

şunu sorma hakkımız doğardı: “Bu din inananları ümmet yapmak için nâzil olmuş 

bir kitaptır. Bir sayfası bile insanları birleştirmiyor ve bir milyar yedi yüz bine 

ayırıyorsa, o zaman nasıl ümmet olacağız?” Demek oluyor ki, Hz. Peygamber’i 

devreden çıkardığımız vakit esasında herkes kendisini Hz. Muhammed yerine 

koymakta ve şahsî algısına göre din inşa etmiş olmaktadır. Bir milyar yedi yüz 

binin farklı anladığı bir dinin ne kadar Allah’ın indirdiği İslâm olacağı bellidir. Ve 

bu din hiç şüphe yok ki, Hz. Muhammed’in rehberliğinde şekillenen din değil, 

herkesin kendi aklından yorumladığı bir din olacaktır. Bu nedenle dinin 

merkezindeki Kur’ân ile aramıza Hz. Peygamber’i almak zorundayız. Çünkü 



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  46 

 

herkesin keyfine göre bir İslâm olamaz. Bunu yapmadığımızda ortaya –hepimizin 

şahit olduğu- şu acı manzara çıkar: 

 

5.4. İslâm kültür ve medeniyetini bekleyen tehlike 

Müslümanların bin dört yüz küsûr yıldır inşa ettikleri İslâm kültür ve 

medeniyetinin temelinde Hz. Peygamber vardır. Onun sözleri ve uygulamaları bu 

ikisinin tabanını oluşturmuştur. Geleneğimiz ve hayata bakışımız onunla 

şekillenmiştir. Hiç şüphe yok ki, son elçi kendisine referans ve motive edici güç 

olarak Kur’ân’ı almıştır ancak uygulamanın hayata yansıtılması ve uygulaması 

onun eliyle gerçekleşmiştir. Dolayısıyla Kur’ân’ı açıklaması başta olmak üzere 

hayata kendisinden kattığı her şey Müslümanların ufuklarını açan, yaşam tarzlarını 

belirleyen ana unsurlar olmuştur. İslâm kültür ve medeniyeti onun rehberliğinde, 

onu merkeze almak suretiyle büyüyüp gelişmiştir. 

Birkaç örnek vermek gerekirse: İslâm dünyasına göz attığımızda bizi biz 

yapan ortak değerlerin ezan, cemaatle namaz, Cuma, bayram ve teravih namazları, 

hac ibadeti dışında kurban, ölüleri yıkayıp kefenlemek ardından da cenaze 

namazını kılmak gibi ibadetlerimiz keza selamlaşmamız, musafaha yapmamız, sağ 

elle yememiz…olduğu görülür. Kur’ân’da yok diyerek hepsini hayatımızdan çekip 

aldığımızda bizi bir araya getirecek veya kardeş olduğumuzu hissettirecek bir şey 

kalır mı acaba? Ezansız bir Müslümanlık, cemaatle namazın olmadığı bir dindarlık 

söz konusu olabilir mi? Her şeyden soyutlanmış ve adeta sembolikleşmiş bir dinin 

hayata ve ona inanan Müslümanlara vereceği bir mutluluktan söz edilebilir mi? 

Elbette edilemez. Çünkü müminler bu değerlerle kendi varlıklarını hissetmekte, 

bunları icra ederek mutlu olmaktadırlar. Bunlarsız bir Müslümanlığın onlara 

vereceği hiçbir şey olmayacağı gibi sadece karmaşa ve problem üreteceği bellidir. 

 

6. Delil olarak alınan ayetler 

Kur’ân’ın biz Müslümanlara yeteceğini savunanlar bu iddialarına dayanak 

olarak bazı ayetler zikrederler. Lakin bu ayetleri kendilerine delil almalarındaki 

yöntemleri sorunludur. Birkaç örnek zikredecek olursak: 

6.1. “(De ki): Allah'tan başka bir hakem mi arayacağım? Halbuki size kitabı açık 

olarak indiren odur. Kendilerine kitap verdiğimiz kimseler, Kur’ân'ın gerçekten rabbin 

tarafından indirilmiş olduğunu bilirler. Sakın şüpheye düşenlerden olma!”2 

Bu ayeti delil getirenler, müracaat edilecek tek dayanağın Kur’ân olduğunu 

ve her hususun açık bir şekilde kitapta beyan edildiğini, bu nedenle kitapta 

olmayan herhangi bir şeyin kabul edilmeyeceğini söylerler. Buna göre ipek giymek 

erkekler için haram değildir, çünkü Kur’ân’da zikredilmemektedir. Haram olacak 

                                                           
2 el-En’âm 6/114. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               47 

 

 

 

olsaydı Allah mutlaka zikrederdi. Çünkü onun için unutma söz konusu olamaz. 

Ayetlerde geçmeyen diğer hususlar da böyledir. 

Cevabı: 

a) Bu ayeti öne sürenler öncelikle bunun İslâm’ı inkar edenlere seslendiğini 

ihmal etmektedirler. Önceki ve sonraki ayetleri bir arada ele aldığımız zaman 

durum netleşecektir: 

“Âhirete inanmayanların kalpleri ona (yaldızlı söze) kansın, ondan hoşlansınlar ve 

işledikleri suçu işlemeye devam etsinler diye (böyle yaparlar). (De ki): Allah'tan başka bir 

hakem mi arayacağım? Halbuki size kitabı açık olarak indiren odur. Kendilerine kitap 

verdiğimiz kimseler, Kur’ân'ın gerçekten rabbin tarafından indirilmiş olduğunu bilirler. 

Sakın şüpheye düşenlerden olma! Rabbinin sözü, doğruluk ve adalet bakımından 

tamamlanmıştır. Onun sözlerini değiştirecek kimse yoktur. O işitendir, bilendir.”3 

Görüldüğü gibi Kur’ân kendisine inanmayanlara seslenmekte ve tek 

hakemin Allah, bunun delilinin de Kur’ân olduğunu, bir başka ifadeyle son kitabın 

hak olduğunu belirtmektedir. İslâm zaten seslenişini Kur’ân üzerinden yaptığından 

ve Hz. Muhammed Allah’ın elçisi olduğunun delili olarak Kur’ân’ı öne 

sürdüğünden dolayı küffar karşısında Kur’ân’ın yegâne dayanak olmasından daha 

tabii ne olabilir? 

b) Ayette geçen Kur’ân’ın açık olmasından kastın ne olduğu izaha hacet 

bırakmayacak derecede anlaşılabilirdir. Gerçekten de Kur’ân, şirkten uzak vahdet 

inancını, Hz. Muhammed’in son elçi oluşunu, kendisinin de hak kitap olduğunu 

çok net bir şekilde ortaya koymaktadır. 

c) Bu ayetten, “her haramın Kur’ân’da zikredildiği, diğer her şeyin mübah 

olduğu” sonucunu çıkarmaya gelince, öncelikle şunu belirtmek gerekir ki, ayı, 

köpek, kurt, kedi, sırtlan, sıçan, çıyan, akrep, leşlerde ortaya çıkan kurtçuk, sülük 

yenilmeyecekler olarak Kur’ân’da zikredilmez. Peki bunların yenilebileceği 

söylenebilir mi? Ayrıca Kur’ân’da zikri geçen yasaklar ayetlerin indiği dönemdeki 

coğrafyayla kayıtlıdır. Dolayısıyla Arapların gündeminde olmayan bir kısım şeyler 

Kur’ân’da geçmiyor diye mübah görülemez. Bunun yanında Kur’ân’ın nüzulü 

zamanında olmayıp da sonradan geliştirilen zararlı şeyler örneğin uyuşturucular 

bulunmaktadır. Esrar, eroin ve lsd gibi. Kur’ân’da geçmiyor diyerek bunlara cevaz 

vermek toplumlar için felaket olur. Bunun anlamı bazı hususların hükmünün Hz. 

Peygamber’e, sonrasında da ümmetin bilginlerine bırakıldığıdır. 

6.2. “Ey iman edenler! Açıklanırsa hoşunuza gitmeyecek olan şeyleri sormayın. Eğer 

Kur’ân indirilirken onları sorarsanız size açıklanır. (Açıklanmadığına göre) Allah onları 

affetmiştir. (Siz sorup da başınıza iş çıkarmayın). Allah çok bağışlayıcıdır, aceleci değildir.”4 

                                                           
3 el-En’âm6/113-115. 
4 el-Mâide5/101. 



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  48 

 

Bu ayeti delil getirenler zikredilmesi gerekenlerin zaten kitapta geçtiğini, 

ayetin de belirttiği üzere zikredilmeyenlerin mübah olduğunu söylerler. Buna göre, 

hakkında yasaklama olmayan her şey mubahtır. 

Cevabı: 

a) Pek çok ayet bir sebebe binaen nazil olmuştur. Hadislere itibar etmeyenler 

için bu rivayetlerin bir değeri olmayabilir ancak ayetlerin önemli bir kısmının -

sadece ibaresine bakmak suretiyle bile- bir sebebe binaen indiğini anlamak 

mümkündür. Bu nedenle, bazı ayetlerin nüzulünün sebebi olduğunu inkar etmek 

hakikati inkar etmek, Hz. Muhammed’in toplumda karşılaştığı bazı sorunlara veya 

izah bekleyen meselelere Allah’tan gelen vahiyle cevap verdiğini kabul etmemek 

olur. Bu ise sosyal yaşamı ve bu yaşamın ortaya çıkarabileceği sorunları 

görmezlikten gelmek demektir. Nitekim bu ayetle ilgili olarak kaynaklarda bazı 

insanların “babam kim”, “yitik devem nerede”, “hac her yıl gerekli midir” gibi 

sorular sordukları, bunun üzerine ayetin nazil olduğu geçmektedir.5 Bu rivayetlerin 

asılsız olduğunu kabul edecek olsak bile, ayete baktığımızda Hz. Peygamber’e bir 

şeyler sorulduğunu ve ayetin her akla gelen lüzumsuz soruyu sormaktan men 

ettiğini anlayabiliriz. Demek oluyor ki ayet, gereksiz soru sormayı yasaklamakta, 

anlamsız yere sorun icat edilmesinden men etmektedir. 

Görüldüğü üzere, ayetin kendi içinde bir konteksti vardır. Belli konularda 

sorular sorup cevabını istemekten nehyetmekte, çünkü cevap verilecek olursa 

bunun hoşlarına gitmeyeceği beyan edilmekte, açıklama yapılmamışsa o meselenin 

mübah olduğuna işaret edilmiş olmaktadır. Dolayısıyla Kur’ân’ın buradaki ifade 

tarzının, söylenecek bir şey olursa biz söyleriz, siz sorun çıkarmayın çerçevesinde 

olduğu aşikârdır. Bu nedenle bağlamını göz önünde bulundurmak icap eder. 

Sorulan hususların mübah şeyler hakkında olduğunun bir delili de şudur: 

Sual edilen şey haram olacak olsaydı buna ne Allah sükût ederdi ne de elçisi. 

Velhasıl, soru soranların zaten haram olmayan ve herkesin bildiği sıradan şeyleri 

sordukları ayetin metninden çok net bir şekilde anlaşılmaktadır. 

b) Bu ayetten, bir şey yasak olacaksa mutlaka Kur’ân’da geçmesi gerekir 

sonucunu çıkarmak doğru değildir. Çünkü ayette çok açık bir şekilde sorulması 

düşünülen meselelerin mübahlığından bahsedilmektedir. Kaldı ki, bir sonraki 

ayette sorulan şeyler nedeniyle önceki bir toplumun inkâra düştüğü belirtilmiş ve 

şöyle denmiştir: 

“Sizden önce de bir toplum onları sormuş, sonra da bunları inkâr eder olmuştu.”6 

Demek ki, soru sorularak adeta mecbur hale getirilmeye çalışılan hususlar 

insanlara ağır gelebilir ve inkârlarına yol açabilir. Bu nedenle inananlardan 

teslimiyet istenmektedir. Burada Hz. Peygamber’in bazı şeyleri yasaklamasına bir 

                                                           
5 Bkz. Buhârî, 4621-4622; Ahmed b. Hanbel, Musned, 905. 
6 el-Mâide 5/102. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               49 

 

 

 

kısıtlama yoktur. Sorulan soruya kendi bağlamında cevap verme durumu söz 

konusudur. 

6.3. “Bugün size dininizi ikmal ettim, üzerinize nimetimi tamamladım ve sizin için 

din olarak İslâm’ı beğendim.”7 

Bu ayeti delil getirenler şöyle derler: Ayet çok sarih bir şekilde dinin tamam 

edildiğini belirtmektedir. Bu nedenle Kur’ân dışında başka bir delile ihtiyacımız 

yoktur. 

Cevabı: 

a) Buradaki temel sorun dinin tamamlanmasıyla neyin kastedildiğidir. 

Sadece Kur’ân diyenlere göre kitapla dinin her bir şeyi tamam olmuştur. Lakin her 

bir şey veya ayetlerde geçen bazı hususların tafsilatı Kur’ân’da olmadığı için bu 

gerçek anlamda bir tamamlama değildir, temel umdelerin tamamlanmasıdır. 

Fiilî/icraî tamamlama Allah’ın elçisine kalmıştır. O bizzat Allah’ın kontrolündeki 

uygulama ve izahlarıyla dini pratize etmiş ve somut hale getirmiştir. Kaldı ki ayette 

peygamberin dediklerine kulak asmayın diye bir ifade geçmemektedir. 

Unutmamak gerekir ki, dinin tamam olduğunu belirten bu ayeti insanlara 

okuyan Hz. Peygamber idi ve o, hayatı boyunca topluma rehberlik yapmıştı. Yirmi 

üç yıl boyunca ayetleri okuyup susmamıştı. 

b) Sebeb-i nüzule önem vermeyenler ayetin veda haccında nazil olduğunu 

inkâr edebilir ama metni bunu sarahaten ortaya koymaktadır. Önceki ayetle birlikte 

bütünü şöyledir: 

“Ey iman edenler! Allah'ın (koyduğu, dinî) işaretlerine, haram aya, (Allah'a hediye 

edilmiş) kurbana, (ondaki) gerdanlıklara, rablerinin lütuf ve rızasını arayarak Beyt-i 

Haram'a yönelmiş kimselere (tecavüz ve) saygısızlık etmeyin. İhramdan çıkınca 

avlanabilirsiniz. Mescid-i Haram'a girmenizi önledikleri için bir topluma karşı beslediğiniz 

kin sizi tecavüze sevk etmesin! İyilik ve (Allah'ın yasaklarından) sakınma üzerinde 

yardımlaşın, günah ve düşmanlık üzerine yardımlaşmayın. Allah'tan korkun; çünkü 

Allah'ın cezası çetindir. Leş, kan, domuz eti, Allah'tan başkası adına boğazlanan, boğulmuş, 

(taş, ağaç vb. ile) vurulup öldürülmüş, yukarıdan yuvarlanıp ölmüş, boynuzlanıp ölmüş 

(hayvanlar ile) canavarların yediği hayvanlar -ölmeden yetişip kestikleriniz müstesna- dikili 

taşlar (putlar) üzerine boğazlanmış hayvanlar ve fal oklarıyla kısmet aramanız size haram 

kılındı. Bunlar yoldan çıkmaktır. Bugün kâfirler, sizin dininizden (onu yok etmekten) ümit 

kesmişlerdir. Artık onlardan korkmayın, benden korkun. Bugün size dininizi ikmal ettim, 

üzerinize nimetimi tamamladım ve sizin için din olarak İslâm'ı beğendim. Kim, gönülden 

                                                           
7 el-Mâide 5/3. 



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  50 

 

günaha yönelmiş olmamak üzere açlık halinde dara düşerse (haram etlerden yiyebilir). 

Çünkü Allah çok bağışlayıcı ve esirgeyicidir.”8 

Bu durumda ayeti, hacla birlikte İslâm’ın ana umdelerinin tamam olduğu 

şeklinde anlamamıza mani yoktur. Adeta Hz. Peygamber’in haccıyla yani bu 

ibadeti bizzat eda etmesiyle din yapısının çatısı çatılmıştır. Dolayısıyla ayetin 

muradı şöyle anlaşılabilir: “Mekke’yi aldınız. Peygamberiniz haccı da yaptı. Din 

artık bu coğrafyaya hâkim oldu ve tüm ibadetler ve genel sistem bizzat Rasûl’ün 

haccıyla tamamlanıp taçlandırıldı. Artık kâfirlerden korkmayın, benden korkun.” 

c) Bu ayetin nüzulüne dair rivayetleri inkâr edenlerin ellerinde, en son nazil 

olan ayetin bu olduğuna dair bir delil mi var? Hayır yok. Belki de bu ayetten sonra 

başka ayetler nazil olmuştur?!! Bu ihtimal her zaman vardır. Bu durumda dinin 

tamamlanmasından neyin kastedildiği herkesin kendi yorumuna kalmıştır. 

d) Bu ayet hacca dair bazı hükümlerle birlikte zikredilmiştir. Lakin haccın 

bütün kısımları keza uygulama şekilleri Kur’ân’da yer almaz. Bu da bizi hadislere 

ve siyere yönlendirmekte, ayette kastedilen tamamlama ile neyin kastedildiği 

üzerinde tekrar düşünmeye sevk etmektedir. 

 

7. Kur’ân’da Hz. Peygamber’e takdim edilen yüce konum 

Allah’ın son kitabına bakıldığında, Hz. Muhammed’in önümüze rehber 

olarak konulduğu, Müslüman olduğunu söyleyen herkesin ona uymasının 

gerektiği nitekim onun açıklama görevinin olduğu ve benzeri hususlar dikkatimizi 

çeker. Dolayısıyla kıyamete kadar gelecek olan tüm Müslümanlar için Hz. 

Muhammed’in ifa etmesi gereken bir misyon vardır. O misyonun öğrenileceği 

kaynak ise hadisler ve sünnetlerdir. Lakin günümüzdeki sorun şudur: 

Günümüzde özellikle kevnî ayetlerin izahında bilimsel gelişmelerden 

oldukça yararlanılmakta, böylece yüce Allah’ın buyruklarındaki yeni hikmetler 

ortaya çıkarılmakta, yaratıcının kitabının mucize oluşu bir başka açıdan daha ispat 

edilmeye çalışılmaktadır. Bütün bunlar yapılırken bir tek Hz. Muhammed’e yani 

kitabı getiren ve Allah’ın muradını en iyi bilen insana ayetleri anlamak için ihtiyaç 

duyulmamaktadır!? Böyle olunca da, kitaptan ne anladığımız, Hz. Muhammed’in 

ne anladığından daha önemli ve kıymetli hale gelmiş olmaktadır. Oysa ayetlerin 

hangi kontekst bağlamında ve neye binaen indiğini en iyi bilen odur, çünkü vahyi 

teslim alan kendisidir. Bu nedenle onun hadisleri bütünüyle Kur’ân’ı açıklamaya 

yöneliktir. 

Burada önemli bir sorun daha vardır: Sadece Kur’ân diyenler çeşitli 

gerekçelerle bütün hadisleri bir yana bırakmakta ancak Hz. Peygamber ile Kur’ân 

arasına girmektedirler. Adeta Kur’ân’ın nasıl anlaşılması gerektiğini peygambere 

                                                           
8 el-Mâide 5/2-3. Aynı surenin 1, 4, 5. ayetlerine de bkz. Bu ayetlerde hac bağlamında bazı dinî meseleler 

ele alınır. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               51 

 

 

 

ve bizlere dikte etmektedirler! Sanki bu kitabı Allah peygamberine değil de onlara 

vahyetmiş gibi davranmaktadırlar! Daha da kötüsü, bir tane Muhammed’in 

Kur’ân’ı bizlere açıklamasını çeşitli gerekçelerle bir yana koyarlarken her biri 

kendisini Hz. Muhammed yerine koymakta ve Kur’ân ile aramıza binlerce yeni 

Muhammed dikilmiş olmaktadır. Oysa Hz. Muhammed’e ihtiyaç yoksa onun 

rolüne soyunmuş olan yeni Muhammedlere hiç hacetimiz yoktur!!Bu nedenle 

Kur’ân ile aramıza girmemeleri icap eder. 

Hadisler olmadan ayetleri anlamakta ne kadar zorlanacağımıza keza 

ayetlerin manalarının tahrif edilmesi önündeki en büyük engelin hadisler olduğuna 

dair aşağıda vereceğimiz örnekler Allah Rasûlü’nün İslâm dairesi içindeki 

sarsılmaz konumunu bizlere tekrar hatırlatacaktır. 

 

8. Hadislerin tefrikaya sebebiyet verdiği iddiası 

Ümmet arasındaki farklı eğilim, kabuller ve tefrikanın büyük oranda 

hadislerden kaynaklandığı, onlar yüzünden Müslümanların bölük pörçük olduğu 

iddia edilmekte, bunun sonucu olarak da sadece Kur’ân’la baş başa kalınarak birlik 

ve vahdetin sağlanabileceği öne sürülmektedir. 

Bu yaklaşım gerçeği yansıtmamaktadır. Çünkü hadislerin tamamını bir 

kenara koyup yok farz etsek bile, Kur’ân’ın kendisi (inanç ve amel noktasında) 

farklı anlaşılmalara müsait bir yapı arz etmektedir. Bu nedenle tek başına Kur’ân 

farklı mezheplerin ve kabullerin ortaya çıkmasına yeterlidir. Burada aslolan, zaten 

ortaya çıkacak olan farklı algı ve yorumları anlayışla karşılamaktır, insanların 

birbirlerine karşı tolerans ve anlayış göstermeleridir. Dolayısıyla maharet, farklılığı 

zenginliğe çevirme başarısıdır, başkalarını dışlamamaktır, değişik kabullerimizle 

bir arada yaşayabilmektir. Müslümanlara kazandırılması gereken düşünce ve 

anlayış budur. Çünkü farklı yorumlar zenginliktir. Kaldı ki “sadece Kur’ân” 

diyenlerin bile ayetlerden anladıkları hep aynı değildir. Ortak bir Kur’ân anlayışları 

olduğundan söz etmemiz asla mümkün değildir. Bu zaten imkan dahilinde de 

değildir. Zira algılar farklı olabilmekte keza Kur’ân nassı değişik anlamalara yol 

verebilmektedir. Başka bir deyişle son kitabın kendisi de değişik yorumlanmayı 

istemektedir. 

Burada Kur’ân’ın kendisinin bile farklı yorumlanmaya ne derece açık 

olduğunu göstermek için Arap dili üzerinden bir örnek vermek istiyoruz: 

لََةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمْ إِلََ الْمَراَفِقِ وَامْ   بِرُءُوسِكُمْ وَأرَْجُلكُمْ إِلََ الْكَعْبَ يِْ سَحُوا ياَأيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلََ الصَّ

Ayette geçen  ْوَأرَْجُلكُم ifadesi Arapça dil kuralları açısından iki şekilde 

okunabilir. Şayet bunu lâm harfinin fethasıyla  ْوَأرَْجُلَكُم diye okursak anlam şöyle olur: 



Kur’an’la Yetinme Söyleminin Çıkmazları                                  52 

 

 “Ey iman edenler! Namaz kılmaya kalktığınız zaman yüzlerinizi, 

dirseklerinize kadar ellerinizi yıkayın; başlarınızı meshedip, topuklara kadar 

ayaklarınızı da (yıkayın).”9 

Söz konusu kelimedeki lâm harfini kesre ile  ْوَأرَْجُلِكُم diye okursak anlam şöyle 

olur: 

“Ey iman edenler! Namaz kılmaya kalktığınız zaman yüzlerinizi, 

dirseklerinize kadar ellerinizi yıkayın; başlarınızı ve topuklara kadar ayaklarınızı da 

meshedin.” 

Arapça açısından her iki okuyuş da doğrudur ancak –bazılarına göre- ikinci 

okuyuş önceliğe sahiptir.10 

 

9. Değerlendirme 

İslâm dünyasında din alanında yapılan tartışmalara ve bunların sosyal 

hayata yansımalarına bakıldığında, ümmetin çoğunlukla ifrat ile tefrit arasında 

gezindiği görülür. Bir kesim için Arapça yazılı klasiklerde geçen bilgiler mutlak 

hakikatlerdir. Bu kişilere yakın sayılabilecek bazıları için de ümmetin -haklı olarak- 

çok değer verdiği bazı eserler adeta mukaddes konumdadır ve onlara en küçük bir 

eleştiri yöneltilemez. Çünkü böyle bir yola girilmesi Ehl-i sünnet inancını zedeler ve 

ilerleyen aşamalarda devamı gelir, yıkıma neden olur. Bu yüzden eleştirel bakış her 

halükârda terk edilmelidir. Bir başka grup da ümmeti inşa eden değerlerin önemini 

kavrayamaz. Yeterli birikimlerinin olmaması nedeniyle kendilerini otorite gibi 

görerek geleneğe, kültüre ve kazanımlarımıza saldırmayı, kusur aramayı bir 

maharet sayar, her şeyi değersizleştirir. Bu minvaldeki insanların bir kısmı 

ümmetin içine düştüğü karmaşanın suçlusu olarak hadisleri görür ve toptan redde 

yönelir. Kur’ân ile yetinme sloganıyla vahdeti sağlama iddiasında bulunur. Hepsi 

de samimi olan bu çabaların ümmeti ortak bir noktada buluşturmaktan aciz kaldığı 

aşikârdır. Çünkü bu düşüncelerin her birinin her İslâm ülkesinde büyük taraftar 

kitlesi vardır ancak sonuç ortadadır. Ümmet bölünmüş, kamplara ayrılmıştır. 

Bu manzara bizlere itidalin ne kadar önemli olduğunu göstermektedir. Bunu 

sağlamanın yolu ise, Hz. Muhammed’e hak ettiği değeri vererek onu Kur’ân ile 

aramıza almak, otoritesini kabul etmektir. Bunu yaparken de –Kur’ân dışında 

hiçbir kitabı kutsallaştırmadan- rivayetleri her açıdan tahlile tabi tutmak ve sıhhat 

testinden geçirmektir. Bu yapıldığı takdirde, hadis alanındaki tartışmaların büyük 

çoğunluğunun Müslümanların gündelik ibadet dünyasını şekillendiren 

rivayetlerde olmadığı görülecektir. Tam tersine ilk asırdan beri zaten tartışma 

konusu olan kabir azabı, Hz. İsa’nın nüzulü, geçmiş peygamberlere dair bazı 

                                                           
9 el-Mâide5/6. 
10 Ehl-i sünnet Hz. Peygamber’in uygulamasında çıplak ayağa mesh olmadığı için ikinci okuyuşu tercih 

etmez. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               53 

 

 

 

kıssalarla… ilgili olduğu anlaşılacaktır. Dolayısıyla ortada büyütülecek bir problem 

yoktur. Tartışma sahasında olan rivayetler tartışılmaya devam edilmeli ancak geri 

kalan rivayetlerle Hz. Peygamber zamanındaki gibi ibadet yapmanın mümkün 

olduğu bilinmelidir. Dolayısıyla büyük hadis külliyatı içindeki küçük tartışma 

alanını tüm hadislere yaymak haksızlıktır. 

 

KAYNAKÇA 

 Ahmed b. Hanbel, Musnedu’l-İmam Ahmed b. Hanbel, hzr. Şuayb el-

Arnaûtvd., Muessesetu’r-Risâle, Beyrut 1997, I-L. 

 el-Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmiu’l-Musnedu’s-Sahîh (Sahîhu’l-

Buhârî), hzr. Muhammed Zuheyr b. Nâsır en-Nâsır, DâruTavki’n-Necât, Beyrut 

2001, I-IX. 

 Yıldırım, Enbiya, Hadisler ve Zihinlerdeki Sorular, İstanbul 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                                 55 

 

İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri 

 

 Kamil ÇAKIN 

 

Özet 

Hz. Peygamber’in dini otoritesi, sağlığında olduğu gibi, vefatından sonra da devam 

etmiştir. Müslümanların büyük çoğunluğu tarafından kabul edilen bu otorite, zaman zaman 

bazı kişi ve gruplarca sorgulanmıştır. Hadisin dini otoritesini reddeden veya sınırlandıran 

hadis karşıtlığı, İslâm tarihinin erken dönemlerinden itibaren görülmeye başlanmıştır. Bu 

makalede hadis karşıtlığının İslâm’ın ilk asırlarına tekabül eden kesiti ve hadis karşıtlığının 

nedenleri incelenmiştir. Oldukça önemli sayılabilecek bu konuyu, doktora tezimizin ilgili 

kısmında da müstakil olarak ele almıştık. Aradan yaklaşık otuz yıl geçmiş olmasına rağmen, 

konu hala güncelliğini korumaktadır. Biz de yeni bilgiler ve yeni tahliller ışığında konuyu bir 

kez daha ele almayı uygun gördük. Bu makalede hadis karşıtlığının nedenleri ana başlıklar 

halinde ve çok sayıda örnekle incelenmektedir. Sadece deliller ve örnekler serdedilmekle 

yetinilmemiş, bu örneklerden hareketle, söz konusu dönemlerde yaşayan insanların hadise 

karşı olumsuz tavır geliştirmelerinin nedenleri zihinsel olarak tahlil edilmeye çalışılmıştır. 

Böylece okuyucu dönemin özellikleri hakkında da bir bilgi seviyesine ulaşmış olacaktır. Hadis 

karşıtlığı bağlamında bugün itibariyle görünen odur ki tarih boyunca olduğu gibi, gelecekte 

de hadislere menfi yaklaşan kişi veya gruplar var olacaktır. Fakat bunların marjinal, ancak 

aktif nitelikte kalacakları şimdiden var sayılabilir. 

Anahtar Kelimeler: Hadis Karşıtlığı, Hz. Peygamber, sünnet, kelam 

 

Causes of Hadith Opposition in the First Hijri Centuries 

 

The Prophet's religious authority, as in his health, continued after his death. This 

authority, which is accepted by the vast majority of Muslims, has occasionally been questioned 

by some individuals and groups. The opposition of the hadith, which is rejected or restricted 

the religious authority of the hadeeth, emerged from the early stages of Islam. In this article, 

the reasons for the hadith opposition seen in the first Islamic centuries were held. We discussed 

this very important issue in the relevant part of our doctoral dissertation. Although nearly 

thirty years have passed, the subject is still up to date. In the light of new information and the 

new tests, we have concluded to revaluate the subject once again. In this article, the reasons of 

the hadith opposition are examined under the main headings and with many examples. Not 

only the evidence and the examples are presented in the article, but also these examples have 

                                                           
 Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, kmlckn@hotmail.com.  

 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           56 

 

been tried to analyze psychologically the causes of emergence of negative attitude towards the 

hadith in the people living in these periods. Thus, the reader will have reached a level of 

knowledge about the characteristics of the period. In the context of hadith, it appears that as 

of today and throughout the history, there will be people or groups opposing the hadiths in 

the future. However, it can be hypothisized that they will remain marginal but active. 

Keywords: Hadith opposition, the Prophet, sunnah, kalam  

 

İslâm tarihinin oldukça erken bir döneminde, bazı kişi ve grupların/erken-

mezheplerin, hadise (ve sünnete) karşı menfi bir tavır takınmış oldukları bir 

hakikattir. Fakat bu olumsuz yaklaşımın başlangıç zamanını tam olarak tespit etmek 

zordur. Hz. Peygamber’in sağlığında ve sahabe döneminin ilk yarısında, en azından 

Haricilerin doğuşuna kadar, ortaya çıkmış bir tür hadis karşıtlığından söz 

edemiyoruz. Çünkü hadis karşıtlığına dair elimizdeki en eski bilgiler, ilk Haricilerin 

(Harûriyye), ilerleyen sahifelerde nedenleri üzerinde duracağımız gibi, hadislere 

karşı menfi bir yaklaşıma sahip olduklarını göstermektedir. 

Hz. Peygamber zamanında akla ilk gelen münafıklar olmakla beraber, onların 

en azından zahiren iyi Müslümanlar gibi göründüklerini ve bu nedenle hadis 

karşıtlığına cesaret etmelerinin imkânsız olduğu açıktır. Hz. Peygamber’in 

vefatından sonra, Hz. Osman’ın şehid edilişine kadar, ortamın bir hadis karşıtlığına 

müsait olmadığı da söylenebilir. Hz. Osman’ın şehid edilmesiyle beraber şartlar 

oluşmaya başlamış; siyasi, sosyal ve kelamî atmosfer İslâm’ın temel nasslarından biri 

olan hadise karşı menfi tavırların gelişmesini kolaylaştırmıştır. Bazı sahabilerin ilk 

defa muttali oldukları rivayetlerin sübutunu tespit etmek gayesiyle (tesebbüt) bazı 

ferdi yöntemler geliştirmiş olmaları, hadis karşıtı bir faaliyet olarak değil, hadis 

tenkid metodolojisinin doğuşuna dair ilk örnekler şeklinde değerlendirilmelidir. 

Mesela “namaz kılanın önünden köpek, eşek ve kadın geçerse namazı bozulur” hadisi 

zikredilince, Hz. Ayşe’nin, “bizi köpeklerle bir tuttunuz. Hz. Peygamber namaz kılardı, 

ben de onunla kıble arasında yatağa uzanır yatardım. Bir ihtiyacım olduğunda onun karşısına 

denk gelmemek için yavaşça oradan sıyrılırdım” demesi, erken dönemde hadis tenkidinin 

bir örneğidir. Sahabilerin kendilerine ulaşan ve hakkında bilgilerinin olmadığı 

rivayetlere bu ve benzeri şekillerde yaklaşım sergilediklerine sıkça rastlanmaktadır. 

Bunlar hadis karşıtlığı ile ilgili olmayıp sahabilerin hadislerin doğru şeklini tespit 

etme çabalarına dair örneklerdir1. 

Burada esas olarak hadis karşıtlığının nedenleri üzerinde durulacağı için, 

bunun tarihçesi ve çeşitlerine temas edilmeyecektir. Ancak konunun çerçevesinin 

tespit edilebilmesi bakımından, hadis karşıtlığının tanımı yapılacak ve bu tanımda 

yer alan unsurlar kısaca izah edilecektir. 

                                                           
1 Sahabenin hadis tenkid yöntemlerine dair örnekler için bkz. Musfir Garamullah ed-Dumeyni (ed-

Damini), Mekâyisu Nakdi Mutûni’s-Sunne, Riyad 1404/1984. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 57 

 

Doktora tezimizin başlangıç kısmında yapmış olduğumuz tanımlamayı 

burada zikretmeyi uygun görüyoruz: “Kur’an’ın Hz. Peygamber’e verdiği konumu 

ve ona uymanın gerekli olduğu hususu, düşünce ve uygulamada, makul ve ilmi hiçbir 

neden olmaksızın, kısmen veya toptan reddetmek hadisleri inkâr etmektir.”2 

Kur’an’ı Kerim’e göre Hz. Peygamber sadece Kur’an’ı tebliğ etmekle görevli 

olmayıp, bunun yanı sıra Kur’an’ın açıklanması (tebyin), ahlak ve ibadetlerde 

örneklik yapması, Kur’an’ın temas etmediği konularda ümmetin problemlerine 

çözümler üretmesi gibi bir takım görev ve sorumluluklarla yükümlüdür. Başka bir 

deyişle Hz. Peygamber’in dinî nitelikli söz ve fiillerine uymak Müslümanlar için 

zaruridir. 

Fakat gayr-ı dinî alanlardaki fiilleri bağlayıcı değildir. Tanımda geçen “Düşünce 

ve uygulama” ile, hadis ve sünnetin teorik ve pratik boyutları kastedilmektedir. 

Çünkü hadis karşıtı olarak görülen grupların, dünya görüşlerini hadisleri dikkate 

almadan oluşturduklarına şahit oluyoruz. Haricilerde ve bazı sufilerde3 bunun 

izlerine rastlanmaktadır. Bununla beraber, hadislerin sıhhatinin tespitinde izlenen 

metodlar çerçevesinde, rivayetlerin ele alınıp tenkid süzgecinden geçirilmeleri dini 

ve ilmi bir zaruret olmuştur. Bu metodlar ile ve tamamen rivayetin sıhhatini tespite 

yönelik hareketleri hadis karşıtlığı içerisinde değerlendirmek imkansızdır. Nihayet, 

hadisin (veya sünnetin) bir kısmının veya tamamının dışlanması hadis karşıtlığının 

tanım unsurları arasına yer almaktadır. Şimdi, bu tanımın oluşturduğu zemin 

üzerinde, hadis karşıtlığının ortaya çıkmasının nedenlerini inceleyebiliriz. 

İslâm tarihinin erken dönemlerinde ortaya çıkmaya başlayan hadis 

karşıtlığında en önemli etkenin “siyasi ortam” olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü 

siyasi olaylarla insan düşünceleri arasında sıkı bir bağ ve etkileşim vardır. Bu bağ ve 

etkileşim, “insan düşüncelerinin siyasi gelişmeleri etkilemesi” şeklinde tezahür edebilir. 

Fakat, siyasi arenada meydana gelen sıra dışı olayların ve sosyal bünyeyi sarsan 

gelişmelerin (sû-i kasd girişimleri, başarılı ya da başarısız darbeler, katliamlar gibi), 

insanların düşünce sistemlerinde değişimlere yol açtığı da bir gerçektir. Hz. 

Osman’ın şehid edilişi (h.18 Zilhicce 35/m.17 Haziran 656), İslâm tarihindeki fitne 

olaylarının başlangıcını belirleyen ve asırlarca sürecek olan ihtilafları tetikleyen çok 

ciddi bir sû-i kasd olayıdır, kötülüğün miladıdır. Hz. Osman’ın şehid edilmesinden 

sonra Hz. Ali’ye bey’at edilmesi sükûneti sağlamaya yetmedi. Hz. Ayşe’nin 

liderliğindeki ordu ile Hz. Ali’nin ordusu arasında Cemel savaşı patlak verdi (h.13 

Cemaziyelevvel 36/m. 7 Kasım 656). Bu savaşta her iki tarafta da sahabiler yer 

almaktaydı ve birçok sahabi hayatını kaybetmişti. Bu savaşın ardından Muaviye ile 

Hz. Ali arasında Sıffin savaşı (h.36/m.657) ve Hakemler Olayı yaşandı. Sıffin 

                                                           
2 Hadis İnkârcıları, Seba Yayınları Ankara 1998, 25 
3 Sufi kelimesini ilk yüzyıllar için “tasavvufa intisab etmiş kişi” anlamında kullanamayız. Çünkü tasavvuf, 

felsefi bir hareket olarak birkaç asır sonra, yaklaşık 3. Hicri asırda doğmuştur. Burada sufi terimi ile daha 

çok zühd sahibi kişiler kastedilmektedir. Fakat, zühd hareketleri ve felsefesi sonradan tasavvufun 

teşekkülünde, tasavvuf da tarikatların ortaya çıkmasında etkili olmuştur. Geniş bilgi için bkz. Mehmet 

Necmeddin Bardakçı, “Doğuştan Günümüze Tasavvuf ve Tarikatlar”, Rağbet yayınları, İst. 2015. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           58 

 

savaşında da birçok sahabi hayatını kaybetmişti. Birkaç yıl içerisinde, siyasi arenada 

çok ciddi olaylar patlak vermiş, iç savaşlar yaşanmış, devlet parçalanmış, sahabe kanı 

akıtılmış, halife şehid edilmişti. Peygamberimizin sevgili torunu Hz. Hasan bir 

müddet hilafet davasını sürdürmekle beraber, sonradan bu talebinden vaz geçmişti. 

Muaviye’nin vefatından sonra Peygamberimizin küçük torunu Hz. Hüseyin’in 

h.61/m.680 tarihinde Kerbela’da hunharca şehid edilmesi ilk yüzyılın siyasal 

bilançosunun en acı olaylarından biridir. 

Hicri 35 tarihinde Hz. Osman’ın şehid edilmesiyle başlayan ve h.61’de Hz. 

Hüseyin’in şehadetine kadar devam eden siyasal çalkantı dönemini “Büyük 

Fitneler” dönemi olarak isimlendirmemiz mümkündür. 

Yukarıda siyasal olayların insanların düşünceleri üzerindeki etkilerinden söz 

etmiştik. Bu noktada, konumuz açısından soracağımız soru şudur: Bu siyasal olaylarla 

hadis karşıtlığı arasında ne gibi bir sebep sonuç ilişkisi vardır? Başka bir deyişle, bazı kişiler 

ve gruplar hadis karşıtlığını geliştirirken bu atmosferden nasıl etkilenmiş olabilirler? 

 

Sahabenin Eleştirilmesi 

Tarihi rolleri itibariyle baktığımızda, sahabenin biri “Kur’an’a karşı”, diğeri 

“Hz. Peygamber’e karşı” olmak üzere iki tarihsel görevinin olduğunu söyleyebiliriz. 

Sahabe, Hz. Peygamber’in vefatından hemen sonra, Kur’an-ı Kerim’i iki kapak 

arasında toplamak (cem’) suretiyle Mushaf’ı oluşturmuşlardır. İkinci olarak da 

Kur’an-ı Kerim’i her yönüyle tefsir etmek suretiyle O’nun sağlıklı bir şekilde 

anlaşılmasına gayret göstermişlerdir ki bu çabanın bir kısmını hadis ve sünnetin 

nakli oluşturmaktadır. Böylece sahabenin Kur’an’a karşı tarihi görevi tamamlanmış 

olmaktadır. Onların Hz. Peygamber’e karşı görevlerinden birisi, Hz. Peygamber’in 

söz ve fiillerinin gelecek nesillere mümkün olan en doğru şekilde nakledilmesi 

olmuştur. İkinci olarak da sünnetin yaşanması noktasında, fiili örneklik teşkil 

etmeleridir denebilir. 

Sahabenin siyasi arenada Hz. Peygamber’den devraldıkları huzur ve sükûn 

ortamını sürdürmekte başarılı olup olmadıkları tartışılabilirse de Kur’an’a ve Hz. 

Peygamber’e karşı görevlerini yaptıkları açıktır. Bu bakımdan, oldukça erken 

dönemden itibaren İslâm (ehl-i sünnet) uleması, sahabenin âdil oldukları fikrini 

geliştirmişlerdir. Sahabenin âdil olması, onların Kur’an ve Hz. Peygamber 

karşısındaki rollerini başarıyla tamamladıklarını ifade etmekte olup, günahtan beri 

oldukları gibi bir düşünceyi kapsamamaktadır. Sahabenin cerh ve ta’dil dışı 

tutulmasının en önemli nedeni, bize göre, İslâm’ın ilk taşıyıcısı olan bu neslin cerh 

edilmesinin, onların naklettikleri temel kaynaklar olan Kur’an ve sünnet üzerinde 

şüphe belirmesine yol açacak olması ihtimalidir. Çünkü, “bir haberin doğruluğu, onu 

nakledenlerin güvenilirliği ile doğru orantılıdır” düşüncesi cerh ve ta’dilin ana 

ilkesini teşkil etmektedir. Bu nedenledir ki “sahabenin adil oldukları hususunda bazı 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 59 

 

bid’at gruplar dışında ayrılığa düşen olmamıştır.”4 Hatib Bağdadi (ö.h.463) konuyu 

daha da açıklayıcı tarzda şöyle demektedir: “Hz. Peygamber ile en son raviye 

varıncaya kadar isnadı muttasıl olan bir hadisle amel etmek, ancak tüm ravilerin adil 

oldukları kesinleşirse mümkün olabilir. Onların durumunu her yönü ile araştırmak 

gerekli ise de hadisi resulullaha izafe eden bir sahabinin durumu araştırılmaz. 

Çünkü sahabilerin adil oldukları, Allah’ın onların adil olduklarını bildirmesi, temiz 

insanlar olduklarını haber vermesi ve onlar hakkında ayetler indirmesi ile kesinlik 

kazanmıştır.”5 Birkaç asır sonra yaşamış olan usul alimlerinin derlediği bu görüşler, 

aslında ilk asırda sahabe hakkında İslâm ümmetinin taşıdığı genel kanaati ifade 

etmektedir. Gerçekten de toplumun ezici çoğunluğu sahabenin önderliğini kabul 

etmiş ve bu noktada onları sorgulamamıştır. Bununla beraber, ilk kez ve oldukça 

önemli sonuçlar doğuracak biçimde, bir sahabiye karşı girişilen ihtilal, bu fotoğrafın 

çok dışına taşmıştır. Bu ihtilal ile beraber hem büyük bir sahabi, Müslümanların 

halifesi ciddi şekilde eleştirilmiş, hem de ihtilal sonucu şehid edilmiştir. Hz. 

Osman’ın eleştirildiği noktalar şunlardır: 1. Kur’an’ı topladıktan sonra Mushafları 

yaktırması, 2. Yolculukta namazı kısaltmadan kılması, 3. Kendisini resulullahtan 

üstün görmesi, Hz. Ebu Bekr ve Hz. Ömer’i alt dereceye indirgemesi, 4.Bedir’de ve 

Rıdvan bey’atında bulunmaması ve Uhud’dan geri dönmesi.6 İhtilale kalkışanlar Hz. 

Osman’ın büyük hatalar yaptığına, Allah’tan korkup tevbe etmesi ve halifelik 

makamını terk etmesi gerektiğine karar vermişlerdir.7 “Sahabe, Hz. Peygamber’in söz 

ve fiillerini bize kadar ulaştıran zincirin ilk halkasıdır. Bu ilk halka, özellikle hadis rivayeti 

açısından çok önemlidir. Çünkü onlar diğer raviler gibi olmayıp, hadisleri bizzat kaynağından 

işitmişlerdir. Eğer sözü kaynağından ilk işitenin güvenilirliği zedelenirse, nakledilen hadisin 

sıhhati üzerinde şüphe uyanacaktır. Böylece sahabenin eleştirilmesi doğrudan hadisin 

güvenilirliği ve otoritesine olumsuz etki yapacaktır.”8 Nitekim bunun örneklerini ilk 

fırkalardan olan Hariciler, Gulat-ı Rafiza ve bazı ehl-i bid’atın tutumlarında izlemek 

mümkündür. Hz. Ali’nin ordusundan ayrılarak Harûra’ya çekilen ilk Hariciler, 

Cemel ve Sıffin savaşlarına katılan sahabileri ve hakemeyn olayındaki tarafları 

küfürle itham ettikleri için9, onlardan gelen rivayetleri kabul etmemişlerdir. Hz. Ayşe 

ile bir kadının diyaloğu Haricilerin hadis karşıtlığına çarpıcı bir örnektir: “Bir kadın 

Hz. Ayşe'ye ‘Bizden biri temiz olduktan sonra (hayız zamanında kılamadığı) namazını kaza 

etmeli mi? diye sordu. Hz. Ayşe, ‘Sen Harûri (Harici) misin? Biz Hz. Peygamber ile birlikte 

iken hayız olurduk da bize bunu emretmezdi (veya ‘biz bunu yapmazdık’) şeklinde cevap 

verdi.”10 Bu örnekte dikkatimizi çeken birkaç husus var; bu diyalogdan 

anlaşılmaktadır ki âdet gören kadın namazlarını kılamaması ve kılmadığı 

namazlarını da temiz günlerinde kaza etmemesi, o dönemde yerleşik bir uygulama 

                                                           
4 İbn Hacer, İsâbe, 1/10 
5 Bağdadi, Kifaye, 93. 
6 İbnu’l-Arabi, Avâsım, 61. 
7 Taberi, Tarih, 4/333 
8 Çakın, Hadis İnkarcıları, 35. 
9 Bağdadi, Abdulkahir, Fark, 55 vd., Şehristani, Milel, 1/201, Eş’ari, Makalât, 87 vd. 
10 Buhari, Hayz, hadis no: 321, 1/71 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           60 

 

(sünnet) idi. Yani, bu hüküm sadece rivayete dayanmakla kalmıyor, fakat aynı 

zamanda yerleşmiş uygulama ile de sübut kazanıyordu. Dolayısı ile Haricilerin 

rivayetin yanı sıra yerleşik sünneti de dikkate almadıkları görülmektedir. Haricilerin 

bu hadis ve sünnet karşıtı tavırlarının en önemli nedenlerinden birinin, sahabe 

hakkındaki menfi kanaatleri olduğu, diğerinin ise bu siyasi platformda uğradıkları 

hayal kırıklığı olduğu söylenebilir. Hayal kırıklıklarının sebebi, etrafında 

toplandıkları Hz. Ali ve diğer sahabilerden, istedikleri ve bekledikleri karşılığı 

görememeleridir. Çünkü onlar Hz. Ali’den Hz. Ayşe’nin tarafında olan kadınların 

ganimet olarak kabul edilmesini, hakemlerin verdikleri kararları reddetmesini talep 

ediyorlardı. Bunlar gerçekleşmemişti; üstelik onların etrafındaki çember giderek 

daralmaktaydı. Siyası arenadaki hayal kırıklıkları, Haricileri muhalefete itmiştir. 

Daha sonra da sahabeyi eleştiren bir din anlayışı geliştirmişlerdir. 

Rafizi grupların sahabeye karşı menfi bir bakış açısı geliştirmeleri hadisleri 

reddetmelerinin sebeplerinden birini teşkil etmektedir. Hadis karşıtlığında 

sahabenin eleştirilmesinin etkisine dikkat çeken alimlerden biri Suyuti’dir 

(ö.h.911/m. 1505). Ona göre “Rafizilerin garip işlerinden biri sahabeyi sapkın kabul etmeleri 

ve bu sapkın insanların rivayeti olduğu için de hadisleri reddetmeleridir.”11 Watt, Rafiziler 

ile ilgili şu tespiti yapmaktadır: “Rafizilerin temel doktrininin doğal bir sonucu da şuydu: 

İslâm’da özel bir konuma sahip olan sahabenin çoğunluğu, ölümünden sonra halife olarak Hz. 

Ali’yi tanımadıkları için Peygamber’in emrine isyan etmişlerdi. Dolayısı ile O’nun 

hadislerini nakletmeye layık değildiler. Rafiziler bu şekilde Şeriatın ya da İslâm hukukunun 

esası olan hadisin hassas yapısını, bundan ötürü de hadisçi ve hukukçu alimler sınıfının 

gelişen tesir ve gücünü dinamitliyorlardı.”12 

 

Siyasî Ortam 

Baş tarafta panoramasını verdiğimiz siyasi karışıklık ortamı, bir taraftan 

sahabe hakkında menfi düşünce akımlarına zemin hazırlarken, diğer taraftan 

hadisler üzerinde de değişik eğilimlerin ortaya çıkmasına yol açmıştır. Yine 

belirttiğimiz gibi, siyasal olaylar toplumun düşünce yapısını derinden etkileyebilir 

ve birtakım değişimlere yol açabilir. Hz. Osman’ın şehid edilmesinden sonra patlak 

veren ve uzun süre devam eden iç kargaşa durumu, bazı Müslümanları ve bazı 

grupları içinden çıkılmaz sorunlarla karşı karşıya getirdi. Yapısı itibariyle siyasal 

şartların ürünü olan ve yine aynı şartlar içerisinde çözümlenmesi gereken bu 

olaylara, sonraki nesillerin açıklama ve yorumları dini bir hüviyet kazanmıştır. Başka 

bir değişle, ortaya çıkışı ve gelişmesi toplumsal şartlarla izah edilebilecekken, olaylar 

dini nasslar çerçevesinde çözümlenmeye çalışılmıştır. Konumuz açısından bakılacak 

olursa, siyasal gruplar, kendi davalarının haklılığını gösterebilmek ve muhaliflerinin 

yanlışlığını ispatlayabilmek için, Kur’an-ı Kerim’den çok hadislere baş vurmuşlardır. 

Sahih olduğu bilinen rivayetler belli maksatlar çerçevesinde yorumlanırken, bazı 

                                                           
11 Suyuti, Miftah, 45. 
12 Watt, Islamic Philosophy, 53. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 61 

 

gruplar hadis uydurmaktan geri durmamışlardır. Aslında saf olan Hadis malzemesi, 

ilk kez siyaset eliyle kirletilmeye başlanmış, durgun olan sular siyaset ile 

bulandırılmıştır. Mesela, Hz. Ayşe’nin ağzından, Hz. Peygamber’in “ben Âdem 

oğullarının efendisiyim, Ali de Arapların efendisidir”13 şeklinde hadis ileri sürülmüştür. 

Bu rivayetteki gariplik, Hz. Ayşe’den nakledilmiş olmasıdır. Hz. Ayşe bu hadisi 

biliyor olsaydı, Arapların efendisi olan Hz. Ali ile savaşmaz, bilakis onun yanında 

yer alırdı. Siyasi arenada uydurulan bir rivayet te şöyledir: Abdullah b. Mesud 

anlatıyor: “Bir grup cinin Hz. Peygamber’i ziyaret ettiği gece onunla beraberdim. Resulullah 

derin derin nefes aldı. ‘Bu halin nedir ya resulullah’ dedim. ‘Öleceğim haber verildi’ dedi. 

‘Öyleyse halife tayin et’ dedim, ‘kimi’ diye sordu…’Ali b. Ebi Talib’i’ dedim. Bunun üzerine, 

‘hayatımı elinde tutana yemin olsun ki eğer Ali’ye itaat ederlerse hepsi cennete girer’ 

buyurdu”14. Bu rivayette görüldüğü gibi, Hz. Ali’nin halifeliği bizzat Hz. Peygamber 

tarafından övülmüş ve Müslümanlar ona biate teşvik edilmiştir. Bunun Ali 

taraftarlarınca, muhtemelen Rafiziler tarafından uydurulduğu açıktır. Bir siyasi 

figürü metheden bu ve benzeri rivayeti, karşı grup ya tevil edecek ya da 

reddedecektir. Fakat muhaliflerin de boş durmayıp hadis uydurduklarına şahit 

olunmuştur. Muaviye taraftarları da Muaviye’nin faziletlerine dair hadis 

uydurmuşlardır. “Allah katında güvenilir üç kimse vardır: ben, Cibril ve Muaviye”15 

hadisi bunlardan biridir. Muaviye taraftarları, “Muaviye’yi benim minberimde hutbe 

okurken görürseniz onu kabul ediniz (ona bey’at ediniz)”16 hadisini uydururken, Ali 

taraftarları da “Muaviye’yi benim minberimde hutbe okurken görürseniz onu öldürünüz”17 

şeklinde bir rivayeti yaymışlardır. 

Siyasal olayların zihinleri bulandırdığı böyle bir atmosfer içerisinde, bu ve 

benzeri rivayetlerin halk arasında yayılması karşısında müslümanlar hadisler 

karşısında nasıl bir tavır içerisine girmiş olabilirler? Ulemanın erken dönemden 

itibaren bu gibi rivayetlere karşı halkı uyardığı, uydurma rivayetleri mümkün 

olduğu kadar ayıklamaya çalıştığı malumdur. Fakat rivayetlerin sahihini 

sakiminden ayırt etme yetisine sahip olmayan insanların, içlerindeki şüpheyi 

hadislere karşı da yöneltmiş oldukları düşünülebilir. Tabii böyle bir olumsuz tepki, 

çok miktarda uydurma hadise maruz kalan kimseler açısından mümkün olabilir. 

Çünkü olumsuzluklara daha sık maruz kalanların, genelin bu şekilde 

olumsuzluklardan ibaret olduğu yanılsamasına düştükleri görülen bir durumdur. 

Nitekim, günümüzde bazı mesleklerde çalışan insanların, mesela görevleri gereği 

sürekli suç ve suçlularla karşılaşan emniyet mensuplarının, hayatın bütününe dair 

                                                           
13 Hakim, Müstedrek, hadis no:4625, 3/133. Hakim, bu hadisin isnadının sahih olduğunu, isnadında yer 

alan Ömer b. El-Hasen nedeniyle Buhari ve Müslim’in şartlarına göre sahih olduğunu söyleyemediğini, 

ifade etmektedir. Zehebi ise Ömer b. Hasen el-Râsibi’nin bu hadisi uydurduğunu söylemektedir. 

Taberani de bu hadisi Enes b. Malik’ten rivayet etmekte ve ferd hükmünü vermektedir. Taberani, 

Mu’cemu’l-Evsat, hadis no:1468, 2/127. 
14 İbnu’l-Cevzi, Mevzûat, 1/346. 
15 Şevkâni, Fevâid, 404; Suyuti, Leâli, 1/418. 
16 İbnu’l-Cevzi, Mevzûat, 2/27; Suyuti, age, 1/418. 
17 İbn Arrâk, Tenzihu’ş-Şerîa, 2/8; Şevkâni, 407. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           62 

 

olumsuz nitelemelerde bulunmaları imkan dahilindedir. Yine günümüzde sürekli 

hastalık ve hasta ile muhatap olan doktorların topluma ve hayata bakışlarında 

birtakım farklılaşmaların olması doğaldır. İlahiyat sahasında, alanı itibariyle bol 

miktarda uydurma rivayetle karşılaşan uzmanların, hadis külliyatına karşı şüpheci 

bir tavır geliştirdikleri sık gözlemlenen bir durumdur. İlk asırlar için de durumun 

farklı olmadığı söylenebilir. Siyasetin karıştırdığı ortamda, siyasi taraf olanların, kişi 

veya grup ölçeğinde rivayet malzemesine karşı, şüpheci fikirler geliştirmeleri 

mümkündür. 

Bu olumsuz atmosfer Cemel ve Sıffin ile bitmemiştir; Hz. Hüseyin’in şehid 

edilişine kadar (h. 61/m. 680) devam etmiştir. Hz. Hasan ve Hüseyin’in konu 

edinildiği hadisler, hilafet çekişmelerinden biraz sonra veya hicri 61 yılından sonra 

ortaya sürülmüş olabilir. Mesela bunlardan biri şöyledir: “Göğe yükseldiğim gece 

cennet kapısı üzerinde ‘lâ ilâhe illallah, Muhammedun resulullah, Ali Allah’ın sevgilisi, 

Hasan ve Hüseyin Allah’ın salih kullarıdır’ yazılı olduğunu gördüm.”18 Siyasi çekişme 

ve çatışmalar, içeride “fitne” diye isimlendirilen felaketi yaratmakla kalmamış, fakat 

bazı Müslüman kişi ve grupların zihninde hadisin otoritesi ve değerine dair ciddi 

kuşkular da üretmiştir. 

 

Haricî Tavır 

Yukarıda ilk ortaya çıkan hadis karşıtı grupları ele alırken Haricilerden 

bahsetmiştik. Haricilerin ve dolayısı ile Hariciliğin tabiatının bu karşı tavır alışta 

ciddi bir rol oynadığını düşünebiliriz. Onlar çok kısa zamanda çok marjinal fikirler 

geliştirmişlerdir. Fakat belirtmeliyiz ki Haricilerin sahip oldukları fikirler, bize 

sonraki eserler tarafından nakledildiği için, bu fikirlerin nasıl bir kronolojik seyir 

izlediğini tam olarak tespit edemiyoruz. Yine de “sahabenin tekfiri” gibi inançların 

en erken ve hatta Sıffin’in hemen ardından doğup geliştiği açıktır. Yukarıda 

verdiğimiz Hz. Ayşe örneğinde görüldüğü gibi, onların rivayete ve sünnete karşı 

(sadece Kur’an’ı esas aldığını ileri süren) bir tavır içerisine aynı dönemde girdikleri 

söylenebilir. Bu bakımdan Hariciler hakkında sonraki kaynaklarda yapılan tespitler 

doğrudur. Mesela onların “lâ hükme illâ lillah/Allah’tan başka hüküm verecek yoktur”19 

sloganı, hem hakemeyn olayını hem de sahabileri ve tabii ki zımnında rivayetleri 

geçersiz kılan anlayışlarını yansıtmaktadır. Hariciler, özellikle onların bir kolu olan 

Ezârika, “yalnız Kur’an’ı dikkate alarak sünneti ihmal ediyorlardı. Zira bunlar, Yahudiler 

ve Hıristiyanlar gibi, peygamberlerin zalim olmalarını caiz görüyor ve bir peygamberin 

bi’setinden evvel veya sonra kafir olmasını tecviz ediyorlardı.”20 Bunlar, “Mücmel ayetleri 

tefsir eden hadislerden başka, Kur’an’da mevcut olmayan bir hükmü muhtevi hadisleri ihmal 

ederlerdi.”21 Hz. Ali’nin Haricileri ikna etmek için Abdullah b. Abbas’ı onlara elçi 

                                                           
18 İbnu’l-Cevzi, İlel, 1/257. 
19 İbn Sa’d, Tabakât, 3/32. 
20 Şehristani, Milel, 1/211, İzmirli, Muhassal, 82. 
21 Yaltkaya, İslâm’da İlk Fikri Hareketler, 12. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 63 

 

olarak gönderirken, “sadece Kur’an’dan delil getirmesini, hadislere dayanarak onları ikna 

etmeye çalışmamasını”22 tavsiye etmesi Haricilerin rivayetlere sıcak bakmadıklarını 

gösteren manidar bir örnektir. 

Haricileri hadisleri inkâra götüren sebeplerden birinin “sahabeyi 

kötülemeleri/tekfir etmeleri” olduğunu az önce belirtmiştik. Buna dair delilleri 

yerinde verdik. Burada onları hadis karşıtlığına sevk eden bir başka önemli nedene 

temas edeceğiz ki o da Haricilerin ve Harici zihniyetin doğasıdır. Haricilerin büyük 

çoğunluğu Bedevilerden meydana gelmekteydi. Yemen gibi uzak bölge 

insanlarından, belki de Hz. Ebu Bekir zamanında isyan eden kabilelerden 

katılımların da aralarında bulunabileceği var sayılabilir.23 Özellikle ilk Haricilerin 

içinde ciddi oranda Bedevi nüfus ve bazı isyankâr kabile fertlerinin bulunduğu 

şeklindeki bu tahminimiz doğru ise, onların rivayetlere ve Kur’an’da bulunmayan 

sünnete karşı neden olumsuz tavır sergiledikleri daha kolay açıklanabilir. Haricilerin 

Hz. Ali ile diyalogları esnasında ortaya sergiledikleri tavır ve yaptıkları suçlamalar, 

onların olayları ne kadar yüzeysel algıladıklarını ortaya koymaktadır. Bu 

suçlamalardan birisi, Cemel savaşında, yenilen Hz. Ayşe’nin ordusundaki malların 

ganimet sayıldığı halde, kadınların neden cariye olarak paylaşılmadığıdır. İkinci 

suçlama noktası, hakemler olayında, Muaviye tarafının “emiru’l-müminin” sıfatına 

itiraz etmesi üzerine, neden bu sıfatı anlaşmadan sildirdiği şeklindedir. Haricilerin 

Hz. Ali’ye yönelttiği suçlamalardan bir başkası, “eğer layık isem beni halife yapın, layık 

değilsem beni halife yapmayın” diye hakemlere söylediği sözdür.24 Bu örneklerde 

görüldüğü gibi, Haricilerin hadislere karşı çıkmasında Bedevi tabiatlarının etkisi 

muhakkaktır. Bedevi tabiat, düşünce ve olayların arka planını merak etmez, söz ve 

davranışların hikmet ve nedenlerini dikkate almaz. Kişileri, davranışları, fikirleri ve 

olayları göründüğünden ibaret zannederek yüzeysel değerlendirmelerde bulunur. 

Bedevi tabiatın rivayetlere olumsuz bakıştaki etkisi açıktır ve her çağda, her 

toplumda bu zihin yapısının örneklerine rastlamak mümkündür. 

 

Dini Ve Kültürel Etkileşim 

İslâm, büyük kültür, din ve medeniyetlerden uzak bir coğrafyada doğdu. 

Hicaz’da Yahudi toplulukları ve bazı Hıristiyanlar vardı. Ayrıca Mekke ve 

Medineliler ticaret yolculuklarında kuzeyde Şam’da ve güneyde Yemen’de değişik 

toplumlarla karşılaşmaktaydılar. Hicaz Araplarının bu medeniyet ve kültürlerden 

habersiz oldukları söylenemez; ne var ki bu iletişim ve etkileşim oldukça sınırlı olup, 

Arap inancı ve yaşamında etkileri yoktu. 

Oldukça erken bir dönemde, ilk dört halife zamanında kuzey Afrika, orta 

doğu ve İran fethedilmiş, Mâverâünnehr kapılarına dayanılmıştı. Birinci yüzyıl 

                                                           
22 Suyuti, Miftah, 35. 
23 Çakın, Hadis İnkarcıları, 99. 
24 Haricilerin Hz. Aliye yönelttikleri suçlamalar için bkz. Bağdadi, Fark, 58-60. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           64 

 

içerisinde orta Asya’nın fethi de gerçekleşmeye başlamıştı. İslâm gelmeden önce bu 

geniş alanda pek çok ve çeşitli din ve kültürler yaşamaktaydı. İslâm bunların üzerine 

gelmiş ve doğal olarak önceki din ve kültürlerle etkileşmeye girmiştir. Bu noktada, 

İslâm dünyasına katılan ülkelerin dini ve kültürel panoramasını çizerek, hadis 

karşıtlığının ortaya çıkmasında bu yabancı faktörlerin ne gibi etkilerinin olabileceği 

üzerinde durabiliriz. 

Anadolu’nun doğusu, Suriye ve Irak havzası, İran toprakları Bizans ile Pers 

devleti arasındaki hakimiyet mücadelelerine sahne olmuştur25. İki devlet arasındaki 

savaşların yanı sıra kültür ve dinlerin de buralarda hakimiyet mücadelesi verdikleri 

kabul edilebilir. Bizans’ın buralardaki etkisi, Helenistik Yunan kültürünün ve 

Hıristiyanlığın yayılması şeklinde olmuştur.26 Ortadoks hıristiyanlıktan ayrı düşen 

ve onların baskılarına maruz kalan Monofizitler Suriye bölgesine yerleşmişlerdi.27 

Mısır’da özellikle İskenderiye şehri Helenistik kültürün canlı bir merkezi 

durumundaydı.28 Felsefi akımlardan Yeni Eflatunculuk, İskenderiye’de gayet 

canlıydı.29 Antakya, Nusaybin, Urfa ve Harran şehirleri Bizans hakimiyetinde uzun 

süre kalmakla beraber, hâl-i hazırda Sabiîliğin merkezi olma konumlarını 

koruyorlardı.30 İslâm öncesi İran’da en yaygın inanç sistemleri Mecusilik, 

Zerdüştlük, Maniheizm ve Mazdekizm idi.31 Orta Asya’da da Budizim, Mecusilik, 

Hıristiyanlık, Yahudilik ve Maniheizm yer almaktaydı.32 

Şimdi, dini ve kültürel çeşitliliğin, hadis inkarına etkisinin olup olmadığını ve 

ne denli etkili olduğunu inceleyebiliriz. Öncelikle belirtmek gerekir ki İslâm bu 

coğrafyalara iki önemli taşıyıcı güç ile gelmiştir: Kur’an-ı Kerim ve sünnet. Sünnetin 

taşıyıcısı da öncelikle sahabenin dini yaşam şekli, ardından rivayet malzemesidir. 

Yani İslâm sadece o beldeleri fethetmekle kalmamış, o da kendi değerler sistemini, 

kendi kaynaklarını ve yaşam öngörüsünü beraberinde getirerek halk kitlelerine 

sunmuştur. İdealist bir Müslüman, bu değerler sisteminin ve yaşam biçiminin yerli 

halklar tarafından hemencecik kabul edilip benimsendiğini var sayabilirse de bunun 

o kadar kolay olmadığı kolayca tahmin edilebilir. Öyle görülüyor ki yerli inanç ve 

kültürler daha uzun zaman devam etmiştir ve bunların kalıntılarını bugün dahi 

görmek mümkündür. Yerel kitlelerin İslâm karşısında birkaç türlü tavır geliştirmiş 

olabileceklerini düşünebiliriz. Şüphesiz ki birçok insan İslâm’ın evrensel değerlerini 

ve yaşam şeklini gönülden kabul ederek Müslümanlığı tercih ettiler. Aksi takdirde 

İslâm’ın bu geniş coğrafyada tutunması mümkün olamazdı. Bu insanların dahi eski 

inanç, gelenek, kültür ve yaşam biçimlerini İslâm’ın potasında eriterek, İslâm ile 

                                                           
25 Barthold, İslâm Medeniyeti Tarihi, 10. 
26 O’leary de Lacy, İslâm Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, 11. 
27 Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi, 89; Bayraktar, İslâm Felsefesine Giriş, 35 vd. 
28 Ahmed Emin, Fecr, 85. 
29 O’leary, 16. 
30 Geniş bilgi için bkz. Bayraktar, 38-40; Barthold, 10. 
31 Nasr, Seyyid Hüseyin, Religion in The Middle East, 96-98. 
32 Kurt, Orta Asya’nın İslâmlaşma Süreci, 219-229. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 65 

 

uyumlu hale getirerek devam ettirdikleri söylenebilir.33 Bu yaklaşımı İslâm adına 

olumlu karşılamak mümkündür. Çünkü bizim tahminimize göre, hadis karşıtı 

hareketler bu tavrı benimseyen kitleler arasından çıkmamıştır. Fakat ikinci bir 

yaklaşım tarzı olarak, yerel inanç ve kültürler, kendi varlıklarını İslâmi görüntü 

altına gizleyerek devam ettirme çabasına girmişler ve bu noktada birtakım fırkalar 

oluşturmuşlardır. Mesela bazı teorilere göre, İslâm’daki Mücessime ve Müşebbihe 

fırkaları, İslâm öncesi İran’ın dini olan Zerdüştlüğün izlerini taşımaktadır. 

Zerdüştlüğe göre, “tabiatın tezahürleri”, “Tanrısal oluşlardır”; bu bakımdan güneşe 

“Allah’ın gözü” ve ışığa da “Allah’ın oğlu” sıfatını yüklemişlerdir.34 Bu nedenle 

Mücessime ve Müşebbihe fırkaları, teşbih ifade eden hadisler uydurdukları gibi, 

Allah’ı tenzih eden hadisleri reddetmişledir.35 Bu önekte İslâm öncesi inançların 

hadislere karşı tavır alınmasındaki etkisi açıkça görülmektedir. İslâm edebiyatında 

Mücessime ve Müşebbihe gibi fırkalar ile İslâm’ı tahrif etmeye yönelik planlı ve 

maksatlı hareketlerin mensupları için “zındık” tanımlaması kullanılmaktadır. 

Zındıklığın menşei olarak ta daima İslâm öncesi din ve kültürlerin mensupları 

gösterilmiştir. Mutezile’nin kelam sisteminin gelişiminde Yunan felsefesinin ve 

Zerdüştlüğün etkisinden bahsedilmektedir.36 Mesela Aristo ve Eflatun’a göre tanrı, 

alemdeki iyi işleri idare eden ve kötülüklerde rolü olmayan bir varlıktır. Zerdüştlüğe 

göre de alemde iki güç (iki ilah) vardır. Nur ve zulmet olan bu iki güç, sürekli bir 

mücadele halindedir. Alemdeki bütün iyi işler iyi güç (Ahuramazda) ve bütün 

kötülükler şer güç (Ehiremen) tarafından yaratılır. Mutezile de hayır ve şerrin 

Allah’tan geldiğini ifade eden hadisleri reddetmiştir. Bilindiği gibi, Cibril hadisinde 

“kadere, hayrın ve şerrin Allah’tan geldiğine iman etmek” cümlesi yer alır. Mutezile’nin 

çıkışından itibaren bu kader anlayışının ve dolayısı ile onu tespit eden rivayetlerin 

reddedilmesi vardır.37 

 

Emevilerin Kavmiyetçi Politikaları 

İslâm evrensel bir din olması itibariyle her ırka hitap etmiştir. Allah, “sizi bir 

erkekle bir dişiden yarattık, sonra sizi tanışmanız için milletlere ve kabilelere ayırdık. Allah 

katında en mükerreminiz, en muttaki olanınızdır” (49.Hucurat.13) buyurmaktadır. Hz. 

Peygamber de veda hutbesinde, “acemin Arab’a, Arab’ın aceme üstünlüğü yoktur”38 

demek suretiyle, İslâm’ın insanlığa bakışını ortaya koymuştur. 

                                                           
33 Bkz. Emin, Fecr, 94. 
34 Bkz. Emin, Fecr, 99. 
35 Bu fırkaların uydurdukları hadislere örnek olarak bkz. Kandemir, Mevzu Hadisler, 46. 
36 Bkz. Emin, Fecr, 99 vd; Gazali, Faysal, 58. 
37 Işık, Kemal, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelami Görüşleri, AÜİF Yayınları Ankara 1967, 41. Mutezile’nin 

hadisleri kısmen reddetmesi ile ilgili tartımalar için bkz. Kamil Çakın, Hadis İnkarcıları, Seba Yayınları 

Ankara 1998. 
38 Ahmed b. Hanbel bu hadisi meçhul bir sahabiden rivayet etmiştir. Bkz: Müsned, hadis no:23489, 

38/474. Beyhaki, aynı hadisi ebu Nadra tariki ile Cabir b. Abdillah vasıtasıyla rivayet ederek, meçhul 

sahabiyi Cabir olarak tasrih etmiştir. Bkz. Beyhaki, Şuabu’l-İman, hadis no: 4774, 7/132. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           66 

 

Dört halife zamanına kadar bu ilkeye riayet edildiği görülmektedir. Fakat 

Emevilerin iktidar olmalarından itibaren yavaş yavaş kavmiyetçi politikalar 

uygulamaya konmuş, Araplar ile Arap olmayanlar arasında ayrım yapılmaya 

başlanmıştır. Gelişen kavmiyetçilik cereyanının etkisiyle, İslâm ibadet ve ahlakının 

yanı sıra, Arap (özellikle Hicaz) kültürü hadisler ve fıkıh aracılığıyla Arap olmayan 

toplumlara verilmeye çalışılmıştır. Mesela, Hz. Peygamber’in “imamlar Kureyş’ten 

olur” hadisi39 ile Hicaz bölgesi Arapları arasında Kureyş’in siyasi liderlik vasfının 

altını çizen sosyoloji tespiti, Arap olmayanların siyasi iktidar yollarını kapatacak 

şekilde yorumlanmıştır. Bu nedenle kendini Araplardan farklı görmeyen diğer 

topluluklar, bu kavmiyetçi yorumlar karşısında tepkisel tavır almışlardır. Bu 

tepkilerin bazen de doğrudan hadise karşı yönelebileceği aşikardır. Fıkıhçıların 

evlilikte küfüvvet (eşitlik) konusunda, Arap olmayan bir erkeği bir Arap kadına, 

Kureyş’ten olmayan birini de Kureyşli bir kadına denk görmemeleri, kavmiyetçiliğin 

fıkha etkilerinin açık örneklerinden biridir.40 Bu örnekleri çoğaltmak mümkündür. 

Burada şu hususun altını çizmekte yarar vardır; insanlar, mensubu oldukları kültürel 

değerleri koruma iç güdüsüne sahiptirler. Normal zamanlarda kültürün 

yaşanmasından ibaret olan bu vasıf, kültürün dışarıdan gelen bir tehdit karşısında 

savunmacı ve korumacı bir niteliğe bürünür. Karşı kültüre ve karşı kültürün 

taşıyıcılarına karşı tepkisel tavırlar ortaya çıkar. Burada karşı kültür, yerel halka 

göre, Arap kültürüdür ve onun taşıyıcısı konumundaki vasıta da hadisler ve fıkıh 

olarak algılanır. Şiiliğin İran coğrafyasında persler ve bazı Türkler arasında 

yayılmasında, ayrıca Türklerin Hanefi-Maturidi mezheplerini kabul etmelerinde bu 

savunma içgüdüsünün ciddi etkisi olabilir. Philip Hitti buna dair şöyle bir tespit 

yapmaktadır: “Fakat itaat altına alınmış bu milletin ruhu (Persleri kastediyor) yeniden 

canlanacak ve ihmale uğramış dilini de yeniden diriltecekti.”41 Persler gibi Türklerin de 

asimilasyona dirençli oldukları malumdur. Orta Asya’nın ele geçirilmesinden sonra, 

köle ya da asker olarak İslâm ülkesinin başkentine getirilen Türkler, Arap kültür 

hegemonyasına teslim olmamışlardır. Jean-Paul Roux, Von Grünebaum’un şu 

tespitlerini aktarmaktadır: “…ama ondan da çok heyecan veren şey, (Türklerin) 

asimilasyona karşı dirençleriydi; doğdukları ülkeye bağlılıkları basit bir nostalji olarak 

görülemez; aksine son derecede ürkütücü sonuçlar içerir. Çünkü Türkler için, İslâmiyetin 

kalbine yerleşmiş olsalar da, topluluğun birbirine bağlılığı Müslüman cemaate aidiyetten 

önce geliyordu.”42 Müslüman olan Türklerin Anadolu’ya geçmeden önce İran’a gelip 

yerleşmelerinden sonra, Araplaşma tehlikesine karşı, dilde Farsçayı canlandırarak 

                                                           
39 Ma’mer b. Raşid’de Hz. Ali’den mevkuf olarak bu şekilde nakledilmiştir (Fadâilu Kureyş, hadis 

no:19903, 11/58). Aynı hadisin merfu isnadı da söz konusudur (Beyhaki, es-Sünenü’l-Kübrâ, hadis 

no:16540, 8/247). Hadis Buhari ve Müslim gibi kaynaklarda “bu iş (halifelik) Kureyştedir…” şeklinde merfu 

olarak nakledilmiştir (Buhari, Menakıb, hadis no:3500, 4/179.). 
40 Evlilikte denklik konusunda detaylı bilgi için bkz. Mehmet Dirik, İslâm Aile Hukukuna Göre 

Evlenmede Eşler Arasında Denklik, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 2015, 26/229-262. 
41 Hitti, İslâm Tarihi, 1/240. 
42 Türklerin Tarihi, 185. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 67 

 

Arapçanın karşısına Farsça ile çıkmaları43; fıkıhta Hanefiliği ve itikatta Maturidiliği 

benimseyerek, bir bakıma Araplar tarafından tercih edilen Şafiilik ve Eş’ariliğe karşı 

durmaları, canlanan kavmiyetçi öz savunmacılığın sonucu olsa gerektir. Bayraktar’ın 

bu konudaki tespiti şöyledir: “…buna ilaveten, İslâm tarihinde ‘milliyetçilik’ veya 

‘kabilecilik’ olarak adlandırabileceğimiz ‘şuubiyye’ hareketi ile beraber kendi kültürlerinin 

Arap kültüründen üstün olduğunu gösterme çabası içine girmeleri sonucu, eski İran 

düşüncelerine canlandırmak ve onları yeniden yeni ortamda tanıtmaya yönelik 

tercümelerle…”44 

Bu ortam içerisinde, milli varlıklarını koruma eğilimi içine girmiş olan 

milletlerin (bazı fertlerinin), karşıt ve saldırgan kültür olarak kabul ettikleri Arap 

kültürüne karşı çıkarken, o kültürün taşıyıcısı olduğunu düşündükleri hadislere 

(bazı hadislere) karşı çıktıkları düşünülebilir. Orta Asya’ya muzaffer olarak giren 

Müslüman orduların, dinin özüne ait olmayan bazı uygulamaları din ve Hz. 

Peygamber’in mutlak emri gibi aşılamaya çalışmaları hadis ve sünnet kültürüne 

karşı olumsuz tavır takınılmasına neden olmuştur. İslâm’ın adalet, hakkaniyet, insaf, 

yardımlaşma ve merhamet gibi pek çok ilkesel esasları dururken, böyle yüzeysel 

konulara önem verilmesi, hadis malzemesine karşı bir antipatinin doğmasına da 

sebep olmuş olabilir. Mesela Ömer b. Abdulaziz zamanında bu tarz uygulamalara 

son verilmesi, Mâverâünnehr halkının İslâm’a daha çok yaklaşmasını sağladı. Ömer 

b. Abdulaziz, Mevali denilen yerli halkla Arapları eşit statüye getirdi. Savaşlara 

katılan yerli halka ganimetten pay verdi ve onlardan vergi alınmasını yasakladı. 

Horasan valisi olan Cerrah b. Abdullah, vergi gelirlerinin azalacağından endişe 

ederek, yerli halkın samimiyetinden şüphe ettiğini söyleyip, onların sünnet olmaları 

şartının getirilmesini halifeden talep etti. Buna sinirlenen halife, “fitne çıkarmaya sen 

onlardan daha yatkınsın” diyerek Cerrah’ı azarladı ve bir süre sonra görevinden 

azletti.45 Bu olayda Emevilerin yanlış politikalarına dair çarpıcı bir örnek görüyoruz. 

Benzeri tutumların çok defa yaşandığını var saymak mümkündür. Bütün bunlar, 

sadece yerli halkların İslâmlaşma sürecini geciktirmekle kalmamış, fakat aynı 

zamanda Arap kültür ve hakimiyetinin taşıyıcısı olarak görülen hadislere karşı da 

olumsuz tavırların gelişmesine yol açmıştır. 

 

İlk Kelâmî Tartışmalar 

Fitne olaylarının hemen ertesinde, bazı temel kelamî problemleri tartışarak 

neş’et eden dört fırkadan bahsetmek mümkündür: 1-Hariciler, 2-Mürcie, 3-Cebriyye, 

4-Kaderiyye. Hariciler mürtekibu’l-kebirenin (büyük günah işleyen mü’min) tevbe 

                                                           
43 “Türklerin sık sık bilinçli ya da bilinçsizce İran’ın savunmacılığına soyunmaları kesinlikle bir rastlantı değildi. 

Gazneliler ve Selçuklular Farsça konuşmuş ve İran sanatına özgünlüğünü tüm gücüyle ortaya koyma olanağı 

sağlamışlardır ve İran edebiyatı onların döneminde en yüksek seviyeye ulaşmıştır” (Jean-Paul Roux, Türklerin 

Tarihi, 186). 
44 Bayraktar, 76. 
45 Kurt, Orta Asya’nın İslâmlaşma Süreci, 175. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           68 

 

etmediği takdirde cehennemlik olduğunu dillendirmeye başlamıştı.46 Hariciler 

bununla sahabeyi kastediyordu. Bu da onların yukarıda serdettiğimiz “sahabenin 

kötülenmesi” fikirlerine argüman oluşturmaktaydı. Erken dönemde ortaya çıkan 

Mürcie, Haricilerin sahabe hakkındaki bu görüşlerine karşı çıkma sadedinde, 

mürtekibu’l-kebirenin durumunun ahirete ertelenmesi (bu konuda sükût edilerek, 

kararın Allah’a bırakılması) gerektiği düşüncesini ortaya atmışlardır. Mürcie, 

başlangıçta amellerin imana zarar vermeyeceğini söylemişti.47 Daha sonra bunu daha 

da geliştirerek, kötü amellerin (günahın) imana zarar vermeyeceği şekline 

dönüşmüştü. İman, Allah’ı bilmekten ibaret görülmekle beraber, bazen buna “dil ile 

ikrar” ve “Allah’ı sevmek” gibi unsurlar da eklenmişti.48 İmanda artma ve eksilme 

olmayacağı düşüncesi de Mürcie’nin bu aşamada geliştirdiği esasları arasında yer 

almıştır. Cebriyye, muhtemelen sahabeyi tekfir edilmekten kurtarmak için, 

insanların yaptıkları fiilleri yapmak zorunda oldukları ve fiillerinde sorumlu 

olmadıkları düşüncesini ortaya atmışlardır. “Bizler yaptığımız amelleri işlemeye 

mecburuz, başkasını yapmaya gücümüz yetmez” cümlesi onların sloganı olmuştu.49 

Cebriyye’nin bu katı “kaderci” anlayışının aksine, Kaderiyye fırkası -ki sonradan 

Mutezile tarafından temsil edilecektir- “insan iradesinin hür olduğu, irade 

hürriyetinin de sorumluluğu gerektireceği” fikrini ortaya atmıştır.50 Bunların en 

önemli sloganı “Lâ kader, el-emru bi’l-unf/kader yoktur, iş burnunun ucundadır” 

olmuştur.51 Yani “bir iş, sen yaparsan olur, yapmazsan olmaz; tercih sana aittir ve 

güç senindir”, demektir. 

Bu fırkaların her birisi, ayetleri kendi fikir sistemleri içerisinde tevil ederken, 

fikirlerine uymayan hadisleri reddediyorlardı. Haricileri ele alalım; sahabeyi tekfir 

eden ve büyük günah işleyenleri ebediyyen cehennemlik kabul eden bu grubun, Hz. 

Peygamber’den nakledilen ve sahabeyi öven, sahabenin örnek ve önderliğini 

vurgulayan hadisleri kabul etmesi imkansızdır. Büyük günah işleyeni tekfir 

ettiklerine göre, Hz. Peygamber’in günahkar mü’mine şefaat edeceğine dair hadisleri 

kabule yanaşmamaları doğaldır. Sahabeden bazı zatların faziletini, mesela onlar için 

asla affedilmeyecek bir kişi olan Hz. Ali’nin faziletlerini dile getiren sahih rivayetleri 

şüpheyle karşılamış olmaları açıktır. Hariciler aleyhine uydurulan hadisler de 

onların bu hadis karşıtlığını perçinlemiş olabilir. Mesela bunlardan birinde, 

“Abdullah b. Ebi Evfâ, (Said b. Cemhân’a), ‘babana ne yaptılar’ diye sorar. Said, ‘babamı 

Ezarika öldürdü’ deyince, İbn Ebi Evfâ, ‘Allah onlara lanet etsin, resulullah bize onların 

cehennemin köpekleri olduklarına haber verdi” demiştir.52 Bu gibi uydurma rivayetler de 

Haricilerin tepkisini çekmiş olmalıdır. 

                                                           
46 Şehristani, Milel, 1/198. 
47 Ahmed Emin, Fecr, 279. 
48 Eşari, Makalât, 133-134. 
49 Ahmed Emin, Fecr, 283. 
50 Cehmiyye adı ile de anılan bu fırkanın fikirleri için bkz. Ebu Said Osman b. Said ed-Darimi, Kitabu’r-

red alâ’l-Cehmiyye, Beyrut 1402/1982. 
51 Müslim, hadis no:8, 1/36. 
52 Suyuti, Hasâis, 3/18.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 69 

 

Kaderiyye/Cehmiyye/Mutezile fırkaları, kaderi reddettikleri için, ayetleri bu 

doğrultuda yorumlamışlar ve kaderi tespit eden rivayetleri reddetmişlerdir. Mesela 

İmran b. Hüseyin bir gün Hz. Peygamber’e, “cennetlik olan ile cehennemlik olan 

(şimdiden) malum mudur” diye sorunca, Hz. Peygamber “evet” cevabını vermiştir. 

Bunun üzerine İmran, “o taktirde niçin amel edilsin ki” deyince, Hz. Peygamber, “her 

insan (her canlı) yaratıldığı şeye meyillidir/o iş onun için kolaylaştırılmıştır” 

buyurmuştur.53 Hadis külliyatında sahih olarak nakledilen bu rivayetin, Kaderiyye 

tarafından kabul edilmesi imkansızdır. Yine insanın ecelinin, rızkının, amelinin ve 

şaki veya said (cennetlik veya cehennemlik) olup olmayacağının ana karnındayken 

yazıldığını haber veren “kırk gün hadisi”54, bu fırkaların sistemlerine ters düşmekte 

olduğundan yer bulmamıştır. Bazen de Mutezile’de kaderi tespit eden hadislerin 

tevil edildiğini görmekteyiz.55 

 

Felsefenin Etkileri 

Burada özellikle Yunan felsefesini konu ediniyoruz. Müslümanların Yunan 

felsefesiyle tanışmaları Mısır, Şam ve Irak bölgelerinin fethiyle başladığını söylemek 

mümkündür. Halife Me’mun zamanında Beytu’l-hikmelerin kurularak felsefi 

eserlerin Arapça’ya çevirisi daha sonradır. Me’mun h. 193’te tahta geçmiş ve 218’de 

ölünceye kadar halifelik yapmıştır. Bu süre zarfında Mutezile mezhebinin resmiyyet 

kazanmasında en etkili isim olmuştur. Felsefenin Me’mun zamanında başlayan ve 

ondan sonra da bir süre devam eden etkisi açıktır. Yine de Müslümanların felsefeyle 

tanışmaları daha erkendir ve hadis karşıtlığındaki rolü inkar edilemeyecek kadar 

ortadadır. Yunan filozoflarından Aristo ve Eflatun’un fikirleri Mutezile kelamında 

etkili olmuştur.56 Aristo mükemmel bir Tanrı fikrine ulaşmaya çalışmıştı. Tanrı’yı 

pek çok noksan sıfattan arındırmış olmasına rağmen, yaratma gücü olmayan bir 

Tanrı tasavvur etmişti.57 Eflatun, hiç değilse iyi şeyleri yaratan bir Tanrı 

düşünmekteydi.58 Aristo’daki yaratma gücü olmayan Tanrı düşüncesi ile Eflatun’un 

iyi olanı yaratan Tanrı fikri, Mutezile’nin ef’alu’l-ibad tartışmalarında kendini 

hissettirmektedir. Gazali de Mutezile ile Yunan felsefesi arasındaki paralelliğe dikkat 

çekmiştir.59 Mesela Mutezile’ye göre Allah zulmü ve kötülükleri yaratmaz.60 Hatta 

                                                           
53 Müslim, Kader, hadis no: 9(2649), 4/2041. 
54 Bu hadis hakkında geniş bilgi için bkz. Murat Arslan, Kırk Gün Hadisinin İsnad ve Metin Yönünden 

Değerlendirilmesi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Ens., Ankara 

2006. 
55 Mutezile’nin kader konusundaki görüşleri için bkz. Abdulhamid Sinanoğlu, İslâm Düşüncesinin İlk 

Özgürlükçü Hareketi Mutezile’nin Kader Anlayışı, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 2006, 7/69-92. 
56 Nâder, Albert Nasri, Felsefetu’l-Mutezile, 1/58. 
57 Bolay, Aristo Metafiziği, 101. “Aristotales ve Yunan filozoflarının çoğu, altında fazlasıyla kutsal müdahele 

yattığı için yaradılış fikrini pek beğenmemişlerdi. Bu yüzden insanoğlunun ve onu çevreleyen dünyanın hep var 

olduğu ve hep var olacağına inandılar” (Hawking, 19). 
58 Eflatun, Devlet, II. Kitap, 70. 
59 Faysal,58. 
60 Kadı Adulcebbar, Tenzih, 78. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           70 

 

küfrü ve kafiri de Allah yaratmamıştır.61 Her şey Allah’ın kudreti dahilinde 

değildir.62 Mutezile’ye göre Allah âdildir. Bu nedenle kötülüğün yaratıcısı olarak 

düşünülemez. O halde kötülük, fiillerinden sorumlu olan insanların ya da 

şeytanların işi olmalıdır.63  Ahmed Emin’e göre, Mutezile, hayır olsun şer olsun 

kulların fiillerinin Allah tarafından yaratılmadığı, insan iradesinin hür ve kendi 

fiillerinin yaratıcısı olduğu fikrindedir.64 Ebu’l-Muzaffer el-İsferayini, Mutezile’nin 

ef’alu’l-ibad konusundaki görüşlerini ele alırken şöyle demektedir: “Onların ittifak 

ettikleri hususlardan biri de şudur: Kulların fiilleri kendi yaratmalarıdır. Her bir insan, 

sivrisinek, balarısı, karınca, böcek ve balık gibi bütün canlı çeşitleri kendi fiillerinin 

yaratıcısıdır. Onların fiillerini yaratan Allah değildir. O’nun kulların yaptıkları herhangi bir 

şeye gücü yetmez.”65 

Bu alıntılarda Mutezile’nin bazı düşünceleri ile Yunan filozoflarının 

düşünceleri arasındaki paralelliği açıkça görmek mümkündür. Fakat bu düşünce 

sistemi kurulurken ona ters düşen rivayetlerin reddedildiği de ortadadır. Bu 

etkileşimler sonucu geliştirilen fikirler çerçevesinde, Mutezile’nin “insan kendi 

kaderini kendi çizer” şeklinde formüle edilebilecek kader anlayışlarında aynı konudaki 

sahih rivayetlerin reddedilmesi yoluna gidildiği görülmektedir. Nitekim, hadis 

edebiyatı içerisinde, “insanın kaderinin Allah tarafından belirlendiği, hayır ve şerrin 

Allah’tan geldiği” şeklindeki, ehl-i sünnetin de kader anlayışını oluşturan rivayetlerin 

sayısı bir hayli kabarıktır. Sahih kabul edilen Cibril hadisinde bu bahis, “kadere, hayır 

ve şerrin Allah’tan olduğuna iman” şeklinde ifade edilmektedir. 

Mutezile’nin bazı hadisleri reddettiklerini biliyoruz. Burada sadece kader 

hadisini reddetmelerine dair bir örnekle yetindik. Mutezile’nin bu gibi konularda 

hadislerle amel etmeyerek farklı fikirler ortaya koymalarında birçok faktörün yanı 

sıra felsefi etkilerin olduğu söylenebilir. Mutezile’nin hadis karşıtlığı, belki de, kuru 

bir nass karşıtlığı olmayıp, daha esaslı, daha sistemli ve daha geniş bir bakış açısının 

ürünü olarak değerlendirilebilir. Felsefi etki, burada sadece faktörlerden biridir; asıl 

hedef çok daha geniş düzlemde ele alınmayı gerektirebilir. Şöyle ki: Aslında 

Mutezile sadece hadise karşı değildi; geniş ve kökleşmiş İslâmi geleneklere, 

geleneğin temsil ettiği ve hadislerde ve sahabede ifadesini bulan yerleşmiş dini 

değerlere karşıydı. Mutezile’nin güçlendiği zamanda (Memun zamanı) İslâm 

medeniyetinin belli başlı çekim merkezleri vardı. Hicaz bölgesi, Mısır ve Şam 

bölgesi, Irak bölgesi, Mâverâünnehr (orta asya) bölgesi, Yemen bölgesi gibi. Bu 

çekim merkezleri metodoloji, nassları okuma ve değerlendirme, temel İslâmi 

ilimlerdeki anlayışlar gibi çeşitli alanlarda farklıydılar. Fakat hepsinin en bariz 

ortak vasfı Kur’an ve hadise (sünnete) dinin kaynağı olarak değer atfetmeleri 

olmuştur. Böylece Kur’an ve sünnet zemini üzerine oturmuş, gelenekle beslenmiş 

                                                           
61 Kadı, age, 69. 
62 Kadı, age, 27. 
63 Tritton, A. S., İslâm Kelamı, 84; Suyûri, İrşâd, 130. 
64 Duha’l-İslâm, 3/45. 
65 İsferayini, Tabsir, 38. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 71 

 

bir İslâmi hayat sistemi meydana gelmiş bulunmaktaydı. Mutezile’nin itirazı bu 

sisteme yönelik bir itiraz mıydı? Mutezile, Yunan felsefesine değer atfederek, 

Yunan felsefesine dair eski eserleri Arapça’ya çevirterek ne yapmak istiyordu? 

Kur’an ve sünnetin merkezine yerleşmiş olduğu, geleneğin ağır bastığı İslâm 

medeniyetini, Hicaz ve Mâveraünnehr etkisindeki İslâmi anlayıştan çıkarıp farklı 

bir medeniyete, Akdeniz medeniyetine doğru mu çekmek istiyordu? Eğer öyleyse, 

İslâm tarihindeki ilk Batılılaşma taraftarlarının Mutezile olduğunu var 

sayabiliriz. Nitekim Memun zamanından itibaren devlete sızıp, devletin 

gücünden yararlanarak tepeden inmeci bir değişimi tercih etmeleri, bu ihtimali de 

göz önüne almamız gerektiğini ihtar etmektedir.  Mutezile’nin hadis karşıtlığını 

entelektüel bir zihin tatminkarlığı olarak görmeyip, bu geniş medeniyet değişimi 

projesi çerçevesinde ele almak da yanlış sayılmaz. Fakat konunun araştırmaya 

muhtaç olduğunu da vurgulamamız gerekmektedir. 

 

Kur’an’ın Anlaşılmasında Hadis Ve Sünnetin Rolünü Sınırlandırma 

Hadis ve sünnetin Kur’an’ın anlaşılmasındaki rolünü dört başlık altında 

toplayabiliriz: 1-Mücmel ayetlerin açıklanması (beyanı), 2-Umumi hüküm bildiren 

ayetlerin hususi manaya, hususi hüküm bildiren ayetlerin umumi manaya gelecek 

şekilde tevil edilmesi, 3-Müteşabih ayetlerin muhkem hale gelmesinin sağlanması, 4-

Kur’an’da olmayan konularda yeni hükümler getirilmesi. Dikkat edilecek olursa, 

hadis ve sünnet, Kur’an-ı Kerim’in anlaşılmasında oldukça geniş ve önemli bir role 

sahiptir. Bu rollerin tam anlamıyla işletilmesi ayetlerin anlaşılmasında yönlendirici 

olacağı gibi, onu anlamak isteyen insanların keyfi yorumlardan uzak kalmalarını da 

sağlayacaktır. İlk dönemlerden itibaren Kur’an’ın anlaşılmasında takip edilen 

yöntem şudur: Hz. Peygamber’in sözlü veya fiili sünnetine bakılır, daha sonra 

sahabenin amelleri dikkate alınır ve nihayet tabiun ve tebeu tabiin ulemasının 

görüşlerine müracaat edilirdi. Bu karizmatik referans yöntemi, ayetlerin keyfi 

yorumlanması önünde ciddi bir engel teşkil etmektedir. 

Genel durum bu olmakla beraber, ahkam ve müteşabihat noktasında, ayetleri 

kendi fikri sistemleri doğrultusunda yorumlamak isteyen gruplar ve kişiler daima 

olagelmiştir. Yukarıda haricilerin âdet gören kadınların namazlarını kaza etmesiyle 

ilgili sünnete aykırı fetvalarından bahsetmiştik. Hariciler bu konudaki sünnetleri 

delil kabul etselerdi, Hz. Peygamber zamanındaki uygulama ile amel etmek 

durumunda kalacak ve ümmetten kopmayacaklardı. İlk gruplardan Hariciler ve 

Rafiziler, sünnetin bu belirleyici fonksiyonunu dikkate almadıkları için, kendi fikir 

sistemlerini geliştirirlerken ayetleri farklı yorumlara tabi tutmuşlardır. Abdullah b. 

Abbas haricilerin bu yönüyle ilgili olarak, “Kur’an’ın muhkemine inanmakla beraber, 

müteşabih ayetler söz konusu olduğunda helak oluyorlar” demiştir.66 Haricilerin takiyye 

ve kaade konusunda yaptıkları yorumlar bu anlayışlarını yansıtmaktadır. 

                                                           
66 Taberi, Tefsir, 3/181. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           72 

 

Ezrakilerin kurucusu Nafi b. El-Ezrak (ö.h.65/m. 684) ile Necedat’ın kurucusu Necdet 

b. El-Âmir (ö.?), takiyye ve kaade meselesinde ayrılığa düşmüşlerdi. Nafi, takiyyenin 

caiz olmadığı ve kaadenin küfre düştüğü fikrindeydi. Bu görüşünü desteklemek için 

“içlerinden bir grup Allah’tan korkar gibi insanlardan korkarlar” (4.Nisa.77) ayeti ile, 

“Allah yolunda savaşırlar ve hiçbir kınayıcının kınamasından korkmazlar” (5.Maide.54) 

ayetini delil getirmiştir. Görüldüğü gibi bu ayetlerde Müslümanların fikirlerini ve 

inançlarını saklamaları ya da farklı göstermeleri ile savaşa katılmayıp geri durmaları 

(kaade) söz konusu değildir. Necdet ise takiyyenin caiz olduğunu söylemiş ve bu 

konuda “ancak onlardan korkmanız müstesna” (3.Ali İmran.28) ayeti ile “Firuvun 

ehlinden imanını gizleyen bir adam” (40.Mümin.28) ayetlerini ileri sürmüştü. Halbuki 

bu ayetlerin takiyye veya kaade meselesi gibi sonradan ortaya atılmış tartışmalarla 

ilgisi yoktur. Buna rağmen haricilerin bu iki imamı, fikirlerini ayetlere ifade ettirme 

ihtiyacı hissetmişlerdir. Oysa ki ayetlerin sebeb-i nüzulleri bağlamında okunması, 

onların bu şekilde ideolojik maksatlı kullanılmalarını engelleyecektir. 

Hz. Ömer’e atfedilen şöyle bir ifade vardır: “Birtakım insanlar çıkacak ve sizinle 

Kur’an’ın müteşabih ayetlerine dayanarak mücadele edeceklerdir. Onlara sünnetle karşı 

durun. Şüphesiz ki ashab-ı sünnet Allah’ın kitabını en iyi bilenlerdir.”67 Bu ifadelerde 

dikkat çeken bazı noktalar vardır. Öncelikle, grupların müteşabih ayetleri 

kullanmaları, müteşabih ayetleri ideolojik maksatlı yorumlamaları söz konusudur. 

İkinci olarak, bu gruplarla sünnet çerçevesinde mücadele edilmesi tavsiye 

edilmektedir. Burada sünnet (ve hadisin) müteşabih ayetlerin tevil edilmesindeki 

belirleyici ve sınırlayıcı rolüne işaret edilmektedir. Çünkü, hadis ve sünnet, ayetlerin 

anlaşılmasında en üst seviyede yetkili kaynak olarak kabul edilirse, keyfi ve ideolojik 

anlamların kapısı kapanmaktadır. “Ashab-ı sünnet Allah’ın kitabını en iyi bilenlerdir” 

ifadesindeki “ashab-ı sünnet” tabiri, aslında sonraki dönemlere ait bir tanımlamadır. 

Ashab-ı sünnet ile daha çok tabiun sonrası hadis ve sünnet alimleri kastedilmiştir. 

Fakat bu ifade, sünnetin Kur’an’ı bilme, anlama ve yaşama geçirmedeki 

vazgeçilemez rolünü açıkça dile getirmektedir. Ali İmran suresi 7. ayetinde, “O, sana 

Kitab’ı indirendir. Kitab’ın bazı ayetleri muhkem (açık ve net) olup Kitab’ın esasını teşkil 

ederler. Diğerleri (birçok manaya gelebilen) müteşabih ayetlerdir. Kalplerinde eğrilik bulunan 

(maksatlı kişiler) fitne çıkartmak ve (amaçları doğrultusunda yorumlamak) için müteşabih 

ayetlere uyarlar. Halbuki onların yorumunu ancak Allah bilir. Derin bilgi sahipleri de ‘biz 

Kitab’a (topluca) iman ettik, hepsi de rabbimizdendir’ derler. Ancak akıl sahipleri düşünür” 

buyurulmaktadır. Burada ayetler muhkem ve müteşabih şeklinde, net olarak ikiye 

ayrılmaktadır. Müslümanların düşünürken, İslâm’ı yaşamlarına aktarırken veya 

dünya görüşlerini oluştururken muhkem ayetlerden hareket etmeleri gerektiği 

söylenmektedir. Müteşabih ayetlerin yorumlanmasının Allah’a ait olduğu 

vurgulanmaktadır. Bu önemlidir, çünkü yorumun Allah’a ait olması, ya başka bir 

ayetin indirilmesi ya da Hz. Peygamber’in tevili ile olması demektir. Bu durum bir 

taraftan müteşabih ayetleri muhkem kılarken, bir taraftan da ayetlerin maksatlı 

yorumlanmasına engel teşkil etmektedir. “Kafir, zındık, cahil ve bid’atçı herkes bu ayetin 

                                                           
67 Taberi, Tefsir, 3/177. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 73 

 

kapsamı içine girebilir. Katade bu ayetin tevilinde şöyle demektedir, ‘bu ayette kastedilenler 

Hariciler ve onların grupları değilse, başka kim olabilir bilemem!’ Bu tefsir Ebu Umame’den 

de merfu olarak nakledilmiştir.”68 Müteşabih ayetlerin maksatlı bir şekilde tevil edilmesi 

hususunda Taberi de şu açıklamayı yapmaktadır: “Bir bid’atçının kalbi müteşabihe 

meyleder, Kur’an’ın bazı müteşabih ayetlerini tevil ederek ehl-i hak ile mücadeleye girişir. 

Doğru yolda ilerleyen müminleri şüpheye sokmak için apaçık muhkem ayetlerin delaletinden 

yüz çevirir. Hangi bid’atçı grup olursa olsun; ister Yahudi ister Hıristiyan, Mecusi, Sebeiyye, 

Haruriyye, Kaderiyye veya Cehmiyye olsun müteşabih ayetlerin teviline başvurur.”69 

Burada ilgi çekici bir nokta vardır. Çeşitli gruplar kendi fikirlerini desteklemek 

için başvurdukları ayetlerin muhkem, karşıtlarının dayandığı ayetlerin müteşabih 

olduğunu iddia etmiştir. Razi bu konuyu ele alırken şöyle demektedir: “Bil ki 

mezhebinin görüşüne uygun düşmeyen ayeti müteşabih diye isimlendirmeyen bir tek fırka 

göremezsin şu dünyada. Bu durumda olay korkunç boyutlara ulaşır. Cübbai’yi görmüyor 

musun? O, ‘Cebriyye yalanı, zulmü ve takat getiremedikleri işi Allah’a atfediyor, bu konuda 

da müteşabih ayetlere dayanıyorlar’ demektedir.”70 Halbuki Mutezile’nin müteşabih 

ayetleri anlama ve yorumlamadaki metodu da farklı değildir. Mesela Kadı 

Abdulcebbar, Müteşabihu’l-Kur’an adlı eserinde, dört yüze yakın ayeti tevile 

çalışmış, buna karşılık bu ayetlerin tevilinde sadece on dört hadisten yararlanmıştır. 

Bu on dört hadisin bir kısmı karşıtlarının delilleri olup, Kadı Abdulcebbar bunları 

tenkid sadedinde zikretmiştir. Karşıtları tarafından ileri sürülen bu hadisler, tıpkı 

Kur’an ayetlerinde olduğu gibi, tevil ve zorlamalarla değişik anlamlara 

büründürülmüştür. Lalekâi, Mutezile’nin ayetleri tevil edişindeki serbestliğe temas 

ederken şöyle demektedir: “Mutezile, tilaveti ve dirayeti noktasında, Allah’ın kitabından 

herhangi bir ayetin bilgisi çerçevesinde hareket etmemiş ve ayetleri selefin anladığı şekilde 

değil, yeni görüşleri doğrultusunda tevil ederek anlamışlardır.”71 Lalkâi bu cümlelerde 

selefi bir anlayışı temsil etmektedir. Bu bakımdan nasslar üzerindeki yeni yorumlara 

kapıyı kapatmış görünmektedir. Selefin tevil ve anlayışları, şüphesiz ki mutlak ve 

son manayı temsil etmemektedir. İslâm düşüncesi daima yeni görüşler ile hakikate 

biraz daha yaklaşma imkanı elde edecektir. Selefin görüş ve yorumları çok önemli 

olmakla beraber, yeni fikirlere açık olmak ta herhalde bizatihi selefin ilmi tavrı 

olmuştur. Mesela Mutezile/Cehmiyye Allah’ın ahirette görüleceği düşüncesini kabul 

etmemişlerdir. Bu konuda onların dayandığı ayetlerden birisi, “gözler O’nu 

kuşatamaz; O, bütün gözleri kuşatır” (6.En’am.103) ayetidir.72 Halbuki Allah’ın ahirette 

müminler tarafından görülebileceğine dair sahih hadisler vardır ve bunlardan biri 

şöyledir: “Resulullahın yanında oturuyorduk. Bedir halindeki (dolunaya) baktı ve ‘şu ayı hiç 

zahmetsiz ve açıkça gördüğünüz gibi rabbinizi göreceksiniz’ buyurdu.”73 Öyle anlaşılıyor 

                                                           
68 Kurtubi, 4/13. 
69 Taberi, Tefsir, 3/181. 
70 Razi, Tefsir, 2/601. 
71 Lalkâi, Şerh, 1/12. 
72 Razi, Tefsir, 8/377-380; İbn Teymiyye, Mecmua, 1/100. 
73 Buhari, Tevhid, 179; Ru’yetullah meselesiyle ilgili daha fazla bilgi için bkz. Talat Koçyiğit, Kur’an ve 

Hadiste Ru’yet Meselesi, AÜİF, Ankara 1974. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           74 

 

ki Mutezile, önce fikir sistemini oluşturmuş, bu sisteme uymayan hadisleri tevil 

etmiş veya reddetmiştir. Çünkü hadisler gerçekten de Kur’an-ı Kerim’in 

anlaşılmasında en büyük yardımcı konumundadır. 

 

İslâm Düşmanlığı 

Bundan önce, İlk fetih hareketleriyle beraber Müslümanların yerli din ve 

kültürlerle karşılaştıklarını belirtmiş, fethedilen ülke insanlarının hemen İslâm’ı 

seçmediklerini ve eski inanç ve kültürlerini devam ettirdiklerini söylemiştik. 

Müslüman olmayan veya zahiren Müslüman görünen, fakat belli entelektüel 

seviyeye sahip kimselerin, bu inançlarını açık ya da gizli yaymaya çalıştıkları 

bilinmektedir. Çeşitli yöntemler kullanan bu kişilerin ayetleri tevil ettikleri, hadis 

uydurdukları veya hadisleri reddettikleri ifade edilmektedir. Mesela İbnu’l-Cevzi, 

hadis uydurma sebeplerini ele alırken, ilk fetihlerden sonra İslâm’a giren, İslâm’ın 

hükmü altında yaşamak zorunda kalan ve korkularından dolayı Müslümanmış gibi 

görünen bir takım Yahudi ve Mecusilerin, ırki içgüdü ve fikri yapının bozulması 

gayesi ile hadis uydurma yolunu tercih ettiklerini zikretmektedir.74 Ahmed Emin’e 

göre, “muhtelif milletlerin birçoğu, İslâm’a girdiklerinde belirli bir tarihe sahiptiler. Kendi 

milletlerinin tarihlerini İslâm’a sokmaya ve Müslümanlar arasında yaymaya başladılar. 

Bunu kavmiyetçilik ya da benzeri bir duyguyla yapıyorlardı. Yahudi tarihine vakıf olan ve 

özellikle Tevrat’ın ve şerhlerinin haber verdiği olayları bilen birçok Yahudi, Müslüman 

olmuştu. Bu bilgileri Müslümanlara rivayet etmeye başladılar. Bazen Kur’an’ın tefsiri 

sadedinde ilgisini kuruyorlar, bazen sadece diğer milletlerin tarihleri bağlamında 

anlatıyorlardı.”75 Bunlar daha ziyade uydurma hadisler bağlamında yapılmış 

tespitlerdir. Fakat hadis inkarı açısından da aynı tespitlerin yapılması mümkündür. 

Mesela, münafıklık ile zındıklığı yakın anlamlı kullanan ve bunların eski Sabiiler ile 

müşriklerden oluştuğunu söyleyen İbn Teymiyye’ye göre, “zındıkların asıl maksadı 

Kitabı ve Hikmeti (sünneti) inkar etmektir.”76 Gazali de zındıkları iki gruba ayırmakta, 

birinci gruba ahireti ve alemin yaratıcısını inkar edenleri, ikinci gruba da ahiretteki 

hissi elem ve lezzetleri reddedenleri koymaktadır.77 Burada özellikle ikinci gruba 

girenler, çok sayıda rivayet ile haber verilen cennet nimetlerini reddederken, o 

rivayetleri de reddetmiş olmaktadırlar. “Önceleri fert fert cedelleşmek ve bid’at görüşler 

ortaya atmak şeklinde baş gösteren zındıklık faaliyetleri, sonradan çeşitli isimlerle anılan sapık 

gruplar halini almıştır. Nusayriler, İsmaililer, Karmatiler, Batıniler gibi zındıklıkları ile 

tanınmış fırkalar ortaya çıkmıştır. Bunların ortaya çıkışındaki temel saikin eski kültür ve 

dinlerini terk edememiş olmalarından dolayı, çeşitli metodlarla İslâm’ı yıkmak olduğu açıktır. 

Bunların en eskilerinden olan Rafiziler, sünnet ile ihticacı terk etme yolunu tutmuşlardı.”78  

Hadis karşıtlığının başka bir yönü daha vardır. İslâm düşmanlarının hadis 

                                                           
74 Mevzuat, 1/7. 
75 Fecr, 157. 
76 Mecmua, 3/15. 
77 Faysal, 14-15. 
78 Suyuti, Miftah, 3-4. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 75 

 

uydurmuş olmaları, hadislerin inkar edilmesine dolaylı etki etmiş olmaktadır. Hadis 

uyduran art niyetli kişilerin bunun bilincinde oldukları açıktır. Yani bir taraftan aslı 

olmayan hadisler ortaya atılarak Müslümanların inanç ve amellerinin bozulması 

sağlanmaya çalışılmakta, diğer taraftan bu uydurma hadisleri hadisçilere atfederek 

hem hadis mirasının güvenilirliğini zedelemekte hem de hadisçileri gözden 

düşürmüş olmaktadırlar. “Sünnete hücum ediyorlar, onun hüccet oluşunda, sıhhatinde ve 

ravilerinde şüphe uyandırmaya çalışıyorlardı.”79 Hadis tarihine bakıldığında zındıkların 

pek çok hadis uydurdukları görülmektedir. Fakat onlar bu hadisleri, hadise 

bağlılıklarından değil, Müslümanları şüpheye düşürmek ve hadisçileri lekelemek 

için uyduruyorlardı.80 Mesela Muhammed b. Şuca es-Selci, teşbih ifade eden hadisler 

uyduruyor, bu hadisleri hadisçilere nispet ederek onları kötülüyordu.81 İslâm 

düşmanlığının bir aşaması da bizzat Hz. Peygamber’in söylemlerinin doğruluğu 

üzerinde şüphe yaratmak şeklinde ortaya çıkmaktadır. Mesela, Batınilere göre “Hz. 

Peygamber, insanlara doğru olmadığını bildiği halde, gerçeğe uymayan şeyleri söylemiştir. 

Onlara göre bütün peygamberler halkın menfaatine gördükleri için (maslahat) yalan 

söylemişlerdir.”82 Biz bu yaklaşımın benzerini, günümüzün “tarihselcilik” 

akımında görmekteyiz. Özellikle Kur’an’daki kıssalar ve evren ile ilgili ayetlerin 

açıklanmasında başvurulan bu yönteme göre, Kur’an, o gün Araplar arsında 

yaygın olarak bilinen ve anlatılan kıssaları olduğu gibi alarak kullanmış, bu 

kıssaların doğru bilgi içerip içermedikleriyle ilgilenmemiş, ancak onlar üzerinden 

mesajını iletmekle yetinmiştir. Aslında bu kıssaları hiç birisi tarihen sabit 

olmayıp, Araplarca anlatıla gelen kıssalar idi. Evren ve yaratılışla ilgili ayetler de 

böyledir. Mesela, evrenin altı günde yaratıldığı, bir gerçeğin ifadesi olmaktan çok, 

Arapların inancı idi; Kur’an bu inanca referans vererek evreni yaratanın Allah 

olduğunu vurgulamıştır. Gerçekte altı günde yaratma diye bir şey söz konusu 

değildir. Demek ki günümüzde “tarihselcilik” adı altında yayılan akımın benzeri, 

geçmişte bazı grupların Hz. Peygamber ve peygamberlik kurumu hakkındaki 

söylemlerinde de mevcuttu. Gazali, Brahmanistleri, Dehrileri ve Seneviyyeyi 

(düalistleri) Hz. Peygamber’i inkar eden zındık gruplar arasında sayarken83, İbn 

Teymiyye de Kalenderiler ile Nusayrileri aynı kategoride ele almaktadır.84 

“Kalenderiler de diğerleri gibi Hz. Peygamber’in sünnetine cephe almıştır. Müslümanları 

İslâm’ın ikinci aslı olan sünnet hakkında şüpheye sevk etmeye çalışmışlar; hadislerin 

birçoğunun âhad haberler olduğunu, mütevatir haberlerin çok az olduğunu söyleyerek 

düşmanlıklarını icra etmişlerdir.”85 İslâm düşmanlığı, hadis karşıtlığı noktasında 

küçümsenmeyecek kadar önemli bir faktördür. Daha önce de belirttiğimiz gibi, 

İslâm’ın anlaşılmasında ve yaşama aktarılmasında hadis ve sünnetin rolü büyüktür; 

                                                           
79 Sıbai, es-Sünne ve Mekânetuhâ, 2. 
80 Ekrem Ziya, Buhus, 32-33. 
81 Zehebi, Mizan, 3/577. 
82 İbn Teymiyye, Risaletu Meârici’l-Vusul, 3. 
83 Faysal, 4-5. 
84 Mecmua, 1/52. 
85 Ebu Şehbe, Difa, 6. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           76 

 

bu rolüne binaen İslâm’ın Kur’an’dan sonra ikinci aslı olarak benimsenmiştir. Fakat 

İslâm düşmanlarının yüzyıllara şamil olan faaliyetlerinin, bilgisiz ve cahil halkın 

hadisler karşısında şüphe duymalarına yol açtığı açıkça görülmektedir. 

 

Bilgisizlik Ve Şüphe 

İbn Abdilber, Camiu Beyani’l-İlm isimli eserinde, hadis alanında entelektüel 

yeterliliğe sahip olmayan halk kesimlerinin hadislerden şüpheye düşmeye müsait 

olduklarına temas etmekte ve bazı sahabilerin bununla ilgili uyarılarını 

nakletmektedir. Onun naklettiğine göre, Abdullah b. Mesud (ö.h.32/m.652) 

Ubeydullah b. Abdullah b. Utbe’ye, “insanlara akıllarının ermeyeceği bir hadisi rivayet 

etme! Aksi takdirde bazıları fitneye sürüklenir” uyarısında bulunmuştur. Babası Urve, 

Hişam’a (ö.h.145/m.762) şöyle demiştir: “Aklı ermeyen kimselere tek bir hadis bile rivayet 

etseydim, o hadis üzerinden sapıtır giderdi.” Ebu Kılâbe (ö.h.104/m.722), Eyyub’a benzeri 

bir tavsiyede bulunurken, “anlayacak irfana sahip olmayan kimseye bir hadis bile rivayet 

etme; çünkü o hadis, o kişiye fayda yerine zarar verir” demiştir. Abdullah b. Abbas 

(ö.h.68/m.687) da etrafındakileri uyararak, “insanlara anlayabilecekleri hadisleri rivayet 

ediniz; onların Allah’ı ve resulünü yalanlamalarını ister miydiniz” demektedir.86 Hadis 

ilmi konusundaki bilgisizlik ve bu bilgisizliğin yarattığı şüphe faktörü, bazı insanları 

hadisler inkara sevk eden önemli bir etken olmuştur. Özellikle halk tabakaları 

şüpheye düşmeye son derece müsaittirler. Yukarıdaki uyarıları bu açıdan ele 

almakta fayda vardır. Mesela sahabi İmran b. Husayn (ö.h.52/m.672) mescidde hadis 

rivayet ederken orada bulunanlardan biri ayağa kalkarak, “ey eba Nuceyd! Bırak şu 

hadisleri, bize Kur’an’dan haber ver” der. İmran adama şu cevabı vermiştir: “Sen ve 

arkadaşların Kur’an okuyorsunuz. Bana namazdan, namazın şartlarından ve rekatlarından 

haber verebilir misiniz? Yatsının dört, akşamın üç, sabahın iki, öğlenin ve ikindinin dört 

rek’at olduğunu Kur’an’da buluyor musunuz?...” Adam İmran’a, “bana hayat verdin, 

Allah da sana hayat versin” diyerek dua etmiştir.87 

Cehalet, İslâmi hükümler hakkında yüzeysel bilgilere sahip olmakla beraber, 

kişinin bu bilgi seviyesini yeterli görmesi, basit ve metodik olmayan eleştirilerle 

yanlış çıkarımlarda bulunmasına sebep olmaktadır. Zeyd b. Sûhan (ö.h.36) hadis 

rivayet ederken yanına bir bedevi gelir. Bu arada Zeyd’in sol eli Nihavend savaşında 

bilekten kopmuştur. Bedevi Zeyd’e, “hadislerin beni çok şaşırtıyor. (Kesik) elin de beni 

şüphelendirmektedir” der. Bedevi, bu sözleriyle Zeyd’in elinin hırsızlıktan dolayı 

kesilmiş olabileceğini ima etmektedir. Zeyd ona, “elim seni niçin şüphelendiriyor, kesik 

olan sol elimdir” deyince, bedevi, “vallahi hırsızlıkta sağ el mi yoksa sol el mi kesilir, 

bilmiyorum” diye cevap verir. Bunun üzerine Zeyd b. Suhan, “yüce Allah, ‘bedeviler 

küfür ve nifak bakımından daha ileridir. Onlar, Allah’ın resulüne indirdiği Kur’an’ın 

                                                           
86 Rivayetler için bkz. İbn Abdilber, Ebu Ömer en-Nemiri el-Kurtubi, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlihi,  

Thk: Ubey el-Eşbâl ez-Zubeyri, Daru İbni’l-Cevzi, Suud 1414/1994 (2 cilt), 1/539-542. 
87 Neysaburi, Müstedrek, 1/109. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 77 

 

sınırlarını bilmemeye daha yatkındırlar’ (9.Tevbe.97) buyurmakta ne kadar haklıdır, der.”88 

Hadis konusundaki cehaletleri, diğer ilim dallarında uzman olan kimselerin 

hadislere bakışını olumsuz etkilemiştir. Hz. Peygamber’in söz ve fiillerindeki 

hikmetleri anlayamayan, hadise gereken önemi vermeyen bu kesimlerin ne kadar 

yetersiz kaldıkları ortadadır. İbn Teymiyye bu durumu şöyle tespit etmektedir: 

“Gerçi Cehmiyye ve Mutezile kelamcıları zındıklarla tartışmışlardır, fakat bu tartışmalar, 

Allah’ın resulü Hz. Muhammed’in getirdiği gerçekler iyice bilinmeden ve akli kaziyelerle 

hükmedilmeden yapıldığı için çok verimsiz olmuştur.”89 İbn Teymiyye başka bir yerde, 

“onlar selefin dayandığı, Kitap ve sünnetin işaret ettiği görüşü zikretmezler; zira bunu 

bilmezler”90 demek suretiyle bazı ilim ehlinin hadisler konusundaki bilgisizliğine 

işaret etmektedir. Hz. Ali hadisin nâsihini ve mensuhunu bilmeyen bir kıssacıya 

hitaben, “helak oldun ve helak ettin” der.91 Kıssa anlatmak, halk nazarında kişiye itibar 

sağlamaktadır. Cahil halk tabakaları bu tip insanların derin ilme sahip olduklarını 

zannetmektedirler. Hz. Ali basit bir denemeyle kıssacının cehaletini gözler önüne 

koymuş olmaktadır. Cahil kitlelerin hadisin otoritesinden veya sıhhatinden şüphe 

etmesi bir dereceye kadar mazur görülebilirse de İslâmi disiplinlerde uzman 

görünen birçok insanın, hadis konusunda cahil olmaları mazur görülemez. Zira şahit 

olunmaktadır ki halk kesiminin hadislere kuşkuyla yaklaşmalarının sebeplerinden 

birisi, cahil bilim insanlarıdır. Hemedani, nesh konusundaki misali zikrettikten 

sonra, konuyu şöyle bir örnekle de taçlandırmaktadır: “Şahidlerin en şerlisi 

çağırılmadığı halde şahitlik edendir’ hadisi ile ‘şahidlerin en hayırlısı çağırılmadan 

şahidlik yapandır’ hadisi arasında zahiri bir çelişki vardır. Bu zahiri çatışma nedeniyle, 

fakih olmayan birisi, iki hadisten birincinin emsalini (benzerlerini) bularak, ikincinin mensuh 

olduğuna hükmedecektir. Neshin şartlarını bilmediği için bu hükme varacaktır, fakat 

çatışmanın giderilmesinin yolları vardır. Birinci hadis, hiç gerek yokken, çağırılmadığı halde 

şahitlik yapana hamlolunur. Bu durum İmran b. Hüseyin’in şu rivayetinde açıkça 

görülmektedir: Hz. Peygamber buyurmuştur ki, ‘bu ümmetin en hayırlısı benim 

gönderildiğim şu nesildir. Ardından sonrakiler gelir…Sonra çağırılmadıkları halde şahitlik 

yapmaya kalkan bir topluluk ortaya çıkar’. Bu durumda ikinci hadis ihtiyaca binaen şahitlik 

yapana hamlolunur. İşte şahitlerin en hayırlısı odur.”92 

Tevil ve yorum, hadislerin anlaşılmasında ve bazı rivayetler arasında görülen 

çelişkilerin giderilmesinde oldukça önemli bir rol oynamaktadır. İbn Kuteybe’nin 

“Te’vilu Muhtelifu’l-Hadis” isimli eseri bu konuda güzel bir örnek teşkil etmektedir. 

Bu eserde kelamcıların, özellikle de Mutezile ve Cehmiyye’nin hadislere yaptıkları 

itirazlar ele alınarak cevaplandırılmaktadır. Biz burada, bu eserde verilen pek çok 

örnekten birini zikretmekle yetineceğiz.  İbn Kuteybe’nin naklettiğine göre 

muhaliflerin itiraz ettiği hadislerden biri şudur: “Kur’an bir deri içine konarak ateşe 

                                                           
88 Ahmed Emin, Fecr, 82. İbn Sa’d, Tabakatu’l-Kübrâ, Thk. Muhammed Abdülkadir Atâ, Daru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1410/1990 (8 cilt), 6/176. 
89 İbn Teymiyye , İslâm Hidayeti, 96-97. 
90 Mecmûa, 3/25. 
91 Hemedani, İ’tibar, 6. 
92 İ’tibar, 9. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           78 

 

atılsa yanmaz”93. Mushafın sahifelerini deri içine koyarak yakmaya çalışan ve 

yandığını gören/gözlemleyen muhaliflerin hareket noktaları bu tecrübeleri olmuştur. 

Hadisi zahiri anlamda alarak mushafı yakmaya kalkmışlar, yandığını görünce de 

sıhhatinden şüpheye düşmüşlerdir. İbn Kuteybe muhaliflerin eleştirilerini verdikten 

sonra onlara çok manidar bir cevap vermektedir. Şöyle der: “Bu hadisin onların 

bilmedikleri bir tevili vardır, ben şimdi onu açıklayacağım inşallah. Esmai, bu hadisin tevili 

bağlamında demiştir ki, ‘Kur’an insanın içine (kalbine) konsa, sonra o insan ateşe 

(cehenneme) atılsa, ateş onu yakmaz’. Esmai demek istemiştir ki Allah, bir Müslümana 

Kur’an’ı öğretse ve ona ezberletse, kıyamet günü cehennem o Müslümanı yakmayacaktır, o 

Müslümanın bazı günahları olsa bile. Nitekim ebu Umame de şöyle demiştir: ‘Kur’an’ı 

ezberleyin ve okuyun. Başka sahifeler sizi oyalamasın. Allah, Kur’an’ı kavramış bir kalbe azab 

etmez’. Yani beden, deri gibi, içine konan zarfa/kaba benzetilmiştir.”94 

Bu örneklerde görüldüğü gibi, hadisleri reddetmenin önemli nedenlerinden 

biri bilgisizliktir. Hadis ilmi gerek edebiyatı gerekse metodolojisi itibariyle İslâmi 

ilimler içerisinde en geniş ve zor olanlardan biridir. Bu bakımdan uzun zaman ve 

çaba gerektirmektedir. Cahil halk tabakaları bir yana, hadisçi olmayan 

entelektüellerin dahi hadisler hakkında yetersiz kaldıkları bir gerçektir. 

 

Sonuç 

Hadis inkarının birçok nedeni olmakla beraber, bunlar içerisinde üç unsurun 

diğerlerinden daha önemli rol oynadığı söylenebilir. 

Hz. Peygamber’in sağlığından Hz. Osman’ın şehadetine kadar geçen zaman 

diliminde, olumlu ve yapıcı fonksiyon icra eden siyaset kurumu, Hz. Osman’ın şehit 

edilmesinden sonra, geniş halk kitlelerine hayal kırıklığı yaşatan, toplumsal 

travmalara yol açan ve insanların temel değerlerine karşı şüpheyle yaklaşmasını 

doğuran bir mekanizma işlevi görmüştür. Bu sürecin sonunda sahabe neslinin 

otoritesi zedelenerek sorgulanmış, çok kan akıtılmış, siyaset kurumu saltanata 

dönüşmüş, Kur’an-ı kerim grupların kendi görüşleri çerçevesinde tevil edilmeye 

başlanmış ve hadislerin güvenilirliği ciddi yaralar almıştır. Biz böylece siyaset 

kurumunun yapıcı etkileri yanı sıra, yıkıcı etkilerinin ilk örneklerini de görmüş 

olmaktayız. 

İslâm geldiğinde temiz ve saf bir akideyi de beraberinde getirmiştir. Bu akide 

basit, sade ve yeterliydi. Paganizmin toplumdaki etkileri temizlenmiş, diğer dinlerin 

difüzyonlarından mümkün mertebe uzaktı. Fakat İslâm toplumunun kendi iç 

dinamikleri içinde ortaya çıkan olaylara açıklık getirme ihtiyacı ve başka din 

mensuplarıyla muhatap olmanın sonucunda ilk kelamî tartışmalar yaşanmaya 

başlamıştır. Çok geçmeden İslâm’ın bidayetindeki saf, basit ve yeterli görünen akaidi 

                                                           
93 Ahmed, Müsned, hadis no:17409, 28/627; hadis no: 17421, 28/636; Darimi, Müsned, hadis no: 3413, 

2/1054. Hadis, isnadında bulunan İbn Lehia nedeniyle zayıf kabul edilmiştir. 
94 Te’vil, (el-Mektebu’l-İslâmi), 291. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 79 

 

bilgiler, bir yığın spekülatif tartışma, soru ve cevap neticesinde duruluğunu 

kaybetmiş ve inanç ortamı bulanıklaşmıştır. Hicri birinci asır sona erdiğinde 

insanlar, artık neye inanıp neye inanmamaları gerektiği bilemeyecek; neyin doğru ve 

haklı, neyin yanlış ve haksız olduğuna karar veremeyecek duruma gelmişlerdi. 

Kelami tartışmalar bunu yaratmayı başarmıştı. 

Müslümanlar ilk fetihlerle beraber yabancı din ve kültürlerle iç içe yaşamak 

durumunda kalmışlardır. Yerli halkların sahip olduğu bu kültürler, yüzyılların 

birikimiydi. Müslümanların bunlara karşı direnmesi ve kendi kimliklerini koruması 

gerekmekteydi. Yerel kültürler bazen İslâmileşmiş bir kimlikle yaşamını devam 

ettirmekte, bazen de düşmanlıkları körüklemekteydi. Bütün bunlara halkın 

bilgisizliği de eklenmiştir. 

Bu atmosfer içerisinde birçok yerleşik değer ve geleneksel kurum yara aldığı 

gibi, elbette ki hadisler de eleştirilere ve otorite kaybına maruz kalmıştır. Bu 

olumsuzluğun toplumun azınlığına hakim olduğunu kolayca söylemek 

mümkündür. Çünkü Müslüman halkın ve cumhur ulemanın nazarında, hadis ve 

sünnet İslâm’ın olmazsa olmaz temellerinden birisi olma vasfını daima korumuş, 

hadis karşıtlığı daha çok marjinal kişi ve grupların tavrı olarak kalmıştır. 

 

KAYNAKÇA 

 Ahmed b. Hanbel, el-Musned, Thk: Şuayb Arnaud-Adil Murşid, 

Muessesetu’r-Risâle, 1421/2001. 

 Arslan, Murat, Kırk Gün Hadisinin İsnad ve Metin Yönünden 

Değerlendirilmesi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Ens., Ankara 2006. 

 Bağdadi, Abdulkahir ebu Mansur, el-fark beyne’l-Fırak ve Beyânu’l-

Firkati’n-Nâciye Minhum, Mısır trs. 

 Bağdadi, el-Hatib, el-Kifâye fi İlmi’r-Rivâye, Mısır trs. 

 Bardakçı, Mehmet Necmeddin, “Doğuştan Günümüze Tasavvuf ve Tarikatlar”, 

Rağbet yayınları İst. 2015. 

 Barthold, W, İslâm Medeniyeti Tarihi, Çev. M. F. Köprülü, Ankara 1986. 

 Bayraktar, Mehmet, İslâm Felsefesine Giriş, Ankara 1988. 

 Beyhaki, Ahmed b. El-Huseyn, Şuabu’l-İman, Thk: Abdulali Abdulhamid, 

Riyad 1423/2003 (14 cilt). 

 __________, es-Sunenu’l-Kübrâ, Thk: Muhammed Abdulkadir Atâ, Daru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1424/2003. 

 Bolay, Süleyman Hayri, Aristo Metafiziği ile Gazali Metafiziğinin 

Karşılaştırılması, Ankara 1976. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           80 

 

 Buhari, Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahih, Thk: Muhammed Zuheyr b. 

Nâsır, Daru Tavkı’n-Necât, 1422 (9 cilt). 

 Çakın, Kamil, Hadis İnkârcıları, Seba Yayınları, Ankara 1998 

 Darimi, Ebu Said Osman b. Said, Kitabu’r-Red alâ’l-Cehmiyye, Beyrut 

1402/1982. 

 Dirik, Mehmet, İslâm Aile Hukukuna Göre Evlenmede Eşler Arasında 

Denklik, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2015. 

 Dumeyni, Musfir Garamullah (ed-Damini), Mekâyisu Nakdi Mutûni’s-

Sunne, Riyad 1404/1984. 

 Ebu Şehbe, Muhammed, Difa ani’sunne, Mısır trs. 

 Ekrem, Ziyau’l-Ömeri, Buhûs fi Tarihi’s-Sunneti’l-Muşerrefe, Beyrut 

1395/1975. 

 Emin, Ahmed, Dûha’l-İslâm, Beyrut 1936. 

 __________, Fecru’l-İslâm, Beyrut 1969. 

 Eş’ari, ebu’l-hasan Ali b. İsmail, Makâlâtu’l-İlâmiyyin ve İhtilâfu’l-Musallin, 

Weisbaden 1980. 

 Gazali, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed, Faysalu’t-Tefrika beyne’l-

İslâm ve’z-Zenâdıka, Mısır 1325/1907. 

 Hemedâni, Ebu Bekr Muhammed b. Musa, Kitabu’l-İ’tibâr fi’n-Nâsih ve’l-

Mensuh, Hıms 1386/1966. 

 Hitti, Philip, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, Çev. Salih Tuğ, İstanbul1980. 

 Işık, Kemal, Mutezilenin Doğuşu ve Kelami Görüşleri, AÜİF Yay., Ankara 

1976. 

 İbn Abdilber, Ebu Ömer en-Nemiri el-Kurtubi, Câmiu Beyâni’l-İlm ve 

Fadlihi, Thk: Ubey el-Eşbâl ez-Zubeyri, Daru İbni’l-Cevzi, Suud 1414/1994 (2 cilt). 

 İbn Arrâk, Ali b. Muhammed el-Hicazi, Tenzihu’ş-Şeriati’l-Merfûa ani’l-

Ahbâri’ş-Şeniati’l-Mevzûa, Kahire trs. 

 İbn Hacer, el-Askalani, el-isâbe fi Temyizi’s-Sahabe, Mısır trs. 

 İbn Kuteybe, Ebu Muhammed ed-Dineveri, Te’vilu Muhtelifi’l-Hadis, el-

Mektebu’l-İslâmi 1419/1999. 

 İbn Kuteybe, Ebu Muhammed ed-Dineveri, Te’vilu Muhtelifi’l-Hadis, Çev. 

Hayri Kırbaşoğlu, İstanbul 1989 (2. Baskı). 

 İbn Sa’d, Ebu Abdillah el-Basri, et-Tabakâtu’l-Kubrâ, Beyrut trs. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 81 

 

 __________, Tabakatu’l-Kübrâ, Thk. Muhammed Abdülkadir Atâ, Daru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1410/1990 (8 cilt). 

 İbn Teymiyye, Risaletu Meârici’l-Vusûl, (Mecmûâtu’r-Resâil içinde), Mısır 

1341-1345. 

 __________, İslâm Hidayeti, Çev. Celal Yıldırım, İstanbul 1969. 

 ___________, Mecmûâtu’r-Resâil ve’l-Mesâil, Mısır 1341 ve 1345 (1 ve 3. 

Ciltler) 

 İbnu’l-Arabi, ebu Bekr, el-Avâsım mine’l-Kavâsım fi Tahkiki Mevâkıfı’s-

Sahâbe, Kahire 1387. 

 İbnu’l-Cevzi, ebu’l-Ferec, el-İlelu’l-Mutenâhiye, yer ve tarih yok. 

 ___________, ebu’l-Ferec, Kitabu’l-Mevzûât, Medine 1386/1966. 

 İsferayini, ebu’l-Muzaffer, et-Tabsir fi’d-Din ve Temyizu’l-Fırkati’n-Naciye, 

Mısır 1359/1940. 

 İzmirli, İsmail Hakkı, Muhassalu’l-Kelam, İstanbul 1336. 

 Jean-Paul Roux, Türklerin Tarihi Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl, Çev. Aykut 

Kazancıgil-Lale Arslan Özcan, Kabalcı Yay. İstanbul Nisan 2008 (5. Baskı). 

 Kadı Abdulcebbar, ebu’l-Hasen b. Ahmed el-Hemedâni, Tenzihu’l-Kur’an 

ani’l-Metâin, Mısır 1329. 

 Kandemir, Mehmet Yaşar, Mevzu Hadisler DİB Yay., Ankara 1984. 

 Koçyiğit, Talat, Kur’an ve Hadiste Ru’yet Meselesi, AÜİF, Ankara 1974. 

 Kurt, Hasan, Orta Asya’nın İslâmlaşma Süreci Buhara Örneği, Fecr Yayınevi 

1. Baskı, Ankara 1998. 

 Kurtubi, ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ensari, el-Câmi li Ahkâmi’l-

Kur’an (Tefsir), Mısır trs. 

 Lalkâi, ebu’l-Kasım Hibetullah b. El-Hasen b. Masur, Şerhu Usûli İ’tikadi 

Ehli’s-Sunne ve’l-Cemâa, Riyad trs. 

 Ma’mer b. Raşid, el-Cami (Abdurrezzak’ın Musannefi içerisinde 10 ve 11. 

Ciltler), Thk: Habiburrahman A’zami, el-Meclisu’l-İlmi, Pakistan 1403. 

 Mantran, Robert, İslâm’ın Yayılış Tarihi, Çev. İsmet Kayaoğlu AÜİF Yay., 

Ankara 1981 

 Muslim, b. Haccac el-Kuşeyri, el-Camiu’s-Sahih, Thk. Muhammed Fuad 

Abdulbaki, Daru İhyâi’t-Turasi’l-Arabi, Beyrut trs. (5 cilt). 

 Nâder, Albert Nasri, Felsefetu’l-Mutezile, İskenderiyye 1950. 

 Nasr, Seyyid Hüseyin, Religion in The Middle East, Cambridge 1969. 



İlk Hicri Asırlarda Hadis Karşıtlığının Nedenleri                           82 

 

 Neysâburi, el-Hakim, el-Mustedrek ale’s-Sahihayn, Thk. Mustafa 

Abdulkadir Atâ, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1411/1990 (4 cilt). 

 O’leary de Lacy, İslâm Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, Çev. Hüseyin 

Yurdaydın-Yaşar Kutluay, AÜİF Yay., Ankara 1971. 

 Razi, Fahruddin, Mefâtihu’l-Gayb (et_Tefsiru’l-Kebir), İstanbul 1307. 

 Sıbai, Mustafa, es-Sunnetu ve Mekânetuhâ fi’t-Teşrii’l-İslâmi, el-Mektebu’l-

İslâmi, 1398/1978. 

 Sinanoğlu, Abdulhamid, İslâm Düşüncesinin İlk Özgürlükçü Hareketi 

Mutezile’nin Kader Anlayışı, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, 7/69-92. 

 Suyûri, el-Mikdad b. Abdillah, Kitabu İrşâdi’t-Talibin, Bombay 1303. 

 Suyuti, Celaluddin, el-Hasâisu’l-Kübra, Kahire 1967. 

 ___________, el-Leâliu’l-Masnûa fi’l-Ehâdisi’l-Mevzûa, Beyrut 1395/1975. 

 ___________, Miftahu’l-Cenne fi’l-İhticâc bi’s-Sunne, el-Matbaatu’s-

Selefiyye, 1394. 

 Şehristani, Muhammed b. Abdilkerim, Kitabu’l-Milel ve’n-Nihal, Mısır 

1366/1947. 

 Şevkâni, Muhammed b. Ali, el-Fevâidu’l-Mecmûa, Matbaatu’s-Sunneti’l-

Muhammediyye, 1398/1978. 

 Taberâni, Süleyman b. Ahmed, Thk: Târık b. İvazullah b. Muhammed ve 

Abdulmuhsin b. İbrahimel-Hüseyni, Daru’l-Harameyn, Kahire trs (10 cilt). 

 Taberi, Muhammed b. Cerir, Câmiu’l-Beyân an Te’vili Âyi’l-Kur’an (Tefsir), 

Mısır 1374/1954. 

 Taberi, Muhammed b. Cerir, Tarihu’l-Umem ve’l-Mulûk, Lübnan 1387/1967. 

 Tritton, A. S, İslâm Kelamı, Çev. Mehmed Dağ, Ankara 1983. 

 Watt, William Montgomery, İslâmic Philosophy and Theology, Edinburg 

1962. 

 Yaltkaya, M. Şerafettin, İslâm’da İlk Fikri Hareketler ve Dini Mezhepler, 

Daru’l-Funûn İlahiyat Fakültesi Mecmuası, İstanbul Şubat 1939. 

 Zehebi, ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman, Mizânu’l-İ’tidâl fi 

Nakdi’r-Ricâl, Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabi trs. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               83 

 

 
 

At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak: 

Nano Gelenekten Makro Geleneğe 

-Bir Kitap Üzerine Notlar- 

 

Mehmet Hayri KIRBAŞOĞLU 

 

The Sunnah And Its Status In Islamıc Law – The Search For A Sound Hadith 

- Ed.: Adis Duderija, Palgrave Macmillan – İngiltere (20151) (Ix+ 255)/ Sünnet ve 

İslâm Hukukundaki Statüsü – Sahih Hadis Arayışı – 

 

Eser aşağıda görüleceği üzere bir giriş ve on makaleden oluşmaktadır. 

Kitabın kapsamı hakkında başlangıçta genel bir fikir edinmeyi sağlamak üzere 

makalelerin başlıkları ve yazarları önce orijinal şekliyle toplu olarak verilmiş, bu 

başlıkların Türkçeleri ise her bir makale değerlendirilirken ayrıca verilmiştir. 

Elinizdeki bu makalede sadece kitabın içeriğinin tasviriyle yetinilmeyip, zaman 

zaman kendi yorumlarımız, değerlendirmelerimiz, eleştirilerimiz ve katkılarımızı 

sunma yoluna gidilmiştir. Mamafih zaman darlığından dolayı makalenin 

kompozisyonunda istenen düzeyde başarılı olduğumuzu söylemek bayağı zor ise 

de, bu şekliyle bile makalenin kitabın önemi ve değeri konusunda yeterince fikir 

verici olduğunu söylemek o kadar da zor değildir.  

Kitabın İslâm geleneğinin tamamını kuşatma gayreti son derece yerinde ve 

önemli olmakla beraber, özellikle Mâlikîlik ve Şîa/İmamiyye’nin Sünnet ve Hadis 

anlayışına dair birer makalenin olmaması sebebiyle biraz eksik kalmış 

görünmektedir. Mamafih kitap bu şekliyle bile Sünnet-Hadis deyince Ehl-i Hadis 

geleneği dışında diğer gelenekleri duymamış ve onlardan habersiz olan ilim 

taliplerinin yeni dünyalarla tanışması ve at gözlüklerini çıkararak, İslâm 

geleneğinin tamamının Sünnet anlayışlarıyla tanışması bakımından fevkalade 

yararlı olacaktır. 

Bu kitapta yer alan konularda ülkemizde de gayet başarılı çalışmalar 

yapılmış olmakla birlikte, bunların yabancı dillerde yayımlanmaması yüzünden, 

uluslararası ilim çevrelerinin meçhulü olması tamamen bizlerin kusuru ve aybıdır. 

Buna rağmen daha sonra yabancı dillere çevrilmek üzere önce Türkçede, İslâm 

                                                           
 Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, hayrikirbasoglu.net. 

 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      84 
 

geleneğinin “makro-mikro ve nano” düzlemdeki bütün bileşenlerinin Sünnet ve 

Hadis anlayışlarını tanıtmayı amaçlayan bir antolojinin hazırlanması artık bir 

zaruret halini almış görünmektedir. Bu yapılmadığı takdirde Sünnet-hadis 

konusunda ağacı görüp ormanı görememe durumunda kalmaya devam etmemiz 

kaçınılmaz olacaktır.  

Kitapla ilgili olarak söylenecek çok şey olmakla birlikte, bunların bir kısmı 

makalede satır aralarına serpiştirilmiş, bir kısmı ise –zaman ve yer darlığından- 

yine sizlerle paylaşmak üzere başka fırsatları gözlemek üzere muhafaza altına 

alınmıştır. Şu kadarını da söyleyebilirim ki, böyle bir yazı kaleme almak amacıyla 

değil sadece merak ve zevkle bu kitabı okumak ve meslektaşlarla tartışmak 

amacıyla tuttuğum notların bir araya getirilmesinden ibaret bu sunum bile, bilhassa 

ufuk açıcı satır arası yorumlarıyla zevkle okunacak bir kitap olduğunu göstermeye 

yetecek niteliktedir. 

 

İçindekiler: 

Introduction:  

The Concept of Sunna and Its Status in Islamic Law- Adis Duderija 

1. The Concept of sunna Based on the Analysis of sīra and Historical Works 

from the First Three Centuries of Islam- Nicolet Boekhoff- van der Voort 

2. Uṣūl al-sunna: The Tenets of Islamic Orthodoxy and Orthopraxy 

According to the Traditionalists (Ahl al-ḥadīth)- Ahmet Temel 

3. The Concept of Sunna in Muʿtazilite Thought- Usman Ghani 

4. The Sunnification of Ḥadīth and the Hadithification of Sunna- Aisha Y. 

Musa 

5. The Concept of sunna in the Ibāḍī School- Ersilia Francesca 

6. The Concept of sunna in Early and Medieval Ḥanafism- Ali Altaf Mian 

7. The Concept of sunna in the Early Shāfiʿī Madhhab- Gavin N. Picken 

8. From Tradition to Institution: sunna in the Early Ḥanbalī School- Harith bin 

Ramli 

9. Sunna in the Ẓāhirī Madhhab- Amr Osman 

10. The Relative Status of Ḥadīth and Sunna as Sources of Legal Authority 

vis-à-vis the Qurʾān in Muslim Modernist Thought- Adis Duderija 

 

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               85 

 

 
 

Giriş: Sünnet ve İslâm Hukukundaki Statüsü –Sahih Hadis Arayışı– Adis 

Duderija 

Sünnet, İslâm’ın ilk üç yüzyılında, ya sözlü olarak ya da sahabe pratiği 

aracılığıyla formüle edilip korunan ve nakledilen “ilk İslâm toplumunun etik-

davranışsal (ethico-behavioral) pratiği” şeklinde sistematik olmayan genel bir 

tanım çerçevesinde anlaşılmış görünmektedir. Mâlikî geleneğinde Peygamber 

tarafından vazedilmiş dinî ve ahlakî prensiplerden çıkarsanmış yerleşik dinî 

normlar ve kabul görmüş standartlar olarak kabul edilen Sünnet için ben “hadis’e 

bağımlı olmayan Sünnet (non- Hadith-dependent concept of sunna)” tabirini 

kullanmak istiyorum.  

Mamafih I. yy sona ermeden, Müslümanlar Peygamberlerinin hayatına dair 

bilgileri sistematik olarak dökümente etmeye başladılar. Bunun bir sebebi artan 

hukukî, dinî, politik ve sosyal ihtiyaçlar iken, arkasında yatan diğer bir sebebi ise 

Abbasî hanedanının doğuşu ve Abbasîlerin kitleler nezdinde önemi giderek artan 

Sünnet’in meşru hamisi oldukları iddiasıydı. 

Peygamber’in hayatına dair bilgileri hadisler şeklinde derleme faaliyetleri, 

giderek ivme kazanmış ve sonuçta hem hadis koleksiyonları hem de hadis 

disiplinini takviye edecek “hadis bilgileri/ulumu’l-hadis” ortaya çıkmıştır. Ben bu 

geniş çaplı sürece “İslâm Düşüncesinin Gelenekleşmesi/Hadisleşmesi 

(Traditionalization of Islamic Thought)” ve “Sünnet’in hadisleşmesi 

(Hadithification of Sunna)” diyorum. 

Bu süreç müteakip iki asırda sosyal, politik ve fıkhî mekanizmaları 

aracılığıyla aşağıdaki gelişmelere yol açmıştır:  

- Hadisin artışının ve yayılışının devam etmesi. 

- İslâm’ın ilk iki yüzyılında egemen olan “hadis’e bağımlı olmayan Sünnet 

(non- Hadith-dependent concept of sunna)” aleyhine hadis’e verilen önemin 

artması. 

- Sünnet’in sözlü olmayan yönlerinin sözlü “âhad sahih hadisler” şekline 

sokulması. 

- Artan bir şekilde hadisin, Kur’ân ve Sünnet ilimlerine, tefsir, fıkıh ve usul-i 

fıkha uygulanması. 

- Tamamen metin (Kur’ân ve hadis) merkezli fıkhî ve hermeneutik 

“hiyerarşik” modeller geliştirilmesi; Kur’ân ve Sünnet konusunda metinsel 

olmayan –re’y, içtihat ve istihsan gibi- epistemolojik ve metodolojik enstrümanların 

marjinalleştirilmesi (s. 2). 

- Sünnet ve Kur’ân, adalet, dürüstlük ve h. II. yy’da Müslümanların 

kullandığı “sunna âdile” dahil bazı ahlakî değerler ve ilkeler bakımından, 

kavramsal olarak sınırdaş kavramların ortaya çıkmasıdır. 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      86 
 

Sünnet’in hadisleşmesi ile yazılı hadis külliyatının Sünnet’in yegâne taşıyıcısı 

haline gelmesini ve Sünnet’i ortaya koymak için “hadis bağımlı” yöntemlerin 

ortaya çıkmasına yol açmasını kastediyorum.  

İkinci yy başında bazı kesimler, bu hadis külliyatının Peygamber mirasını, 

diğer bir kesimin savunduğu epistemolojik ve metodolojik olarak hadise bağımlı 

olmayan Sünnet kavramından daha sadık bir biçimde yansıttığını savundular.       

II. yy ikinci yarısında bunlar Ehl-i Hadis ve Ehl-i re’y adıyla anılır oldular. 

Ehl-i Hadis Sünnet’in tek ve eksiksiz kaynağının ve onu ebedileştirmenin 

yegâne yolunun hadisler olduğunu kabul ediyordu. Dolayısıyla Ehl-i re’y’in sünnet 

anlayışına ve re’y konusundaki yaklaşmına ters düşüyordu. Hadisçilere göre fıkıh 

tamamen Kur’ân ve hadis temelli sünnet’e dayanmalıydı ve bu yüzden re’y de 

onlara göre ya hüküm çıkarmak için gayr-ı meşru metodolojik bir araç, ya da 

Kur’ân ve hadis metinlerinin tamamen sükût ettiği konularla sınırlı olmak kaydıyla 

başvurulabilecek bir yöntem olarak görülüyordu. 

 Melchert’e göre Ehl-i Hadis, fıkıh, ahlak ve teolojinin yegâne kaynağı olarak 

Kur’ân ve sahih hadisleri görüyordu. Ehli-i hadis genel olarak Kur’ân’dan çıkarılan 

ya da kıyas yoluyla ulaşılan ilkeler karşısında zayıf hadisi tercih ediyordu. Onlara 

göre fıkıh hadisler üzerine bina edilmeliydi. Onlar fıkhi meseleleri sadece hadislere 

atıfta bulunarak ve ilgili hadis rivayetlerini aktarmak suretiyle ele alıyorlardı. IX. 

yy’da Ehl-i Hadis Bağdat’ta Hanbelîlerle irtibatlı ve onlarla kaynaşmış idi. 

Melchert tarafından yarı akılcı (semi-rationalist) olarak nitelendirilen Ehl-i 

re’y ise fıkhı, hadis ilimlerinden ayrı bir alan olarak değerlendiriyordu. Bu fıkıh 

ekolü, öncelikle II. ve III. yy’da gelişmekte olan Mâlikî ve Şafiî düşünce ekolleriyle 

bağlantılı idi. Mamafih bu noktada yazarın meramını daha açık ifade etmesi 

yerinde olurdu, zira re’y ehlinin bu iki fıkıh mezhebi ile alakasından ziyade 

kronolojik olarak bu iki mezhebin Ehl-i re’y ile alakasından bahsetmek daha 

gerçekçi gibi görünmektedir. Bu bağlamda yazarın hem kronolojik mülahazalarla 

hem de Ehl-i re’y içerisindeki motor işlevi sebebiyle özellikle zikredilmesi gereken 

Hanefîlerden söz etmemesi gariptir. 

Yazara göre Ehl-i re’y ve Ehl-i Hadis, İslâm fıkhı alanında araştırma yapan 

iki gurup fıkıhçıya delalet etmektedir: İlki bu alanda nakli kaynakların 

incelemesiyle ilgilenirken, ikincisi fıkhın pratik yönleri ile ilgilenen fıkıhçılardan 

oluşuyordu. 

Hadis temelli Sünnet anlayışı II.- III. yy’da daha fazla güven kazandıkça Ehl-i 

re’y de önce bölgesel ve ardından bireysel düşünce ekolleri halinde kristalize 

olmaya başladı. Kendi Kur’ân-Sünnet hermenötiklerinde hadis temelli sünnet 

kavramına daha fazla meşruiyet verici uyarlamacı adımlar attılar. 

Fıkhî hermenötik konusunda Hanefîler, Ehl-i re’ye daha yakın kabul 

edilirken, Hanbelîler genellikle Ehl-i Hadis yaklaşımının devamı sayılırlar. Mâlikî 

ve Şafiîler ise zaman içinde evrilerek orta pozisyonda yer aldılar. Mamafih sünnet 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               87 

 

 
 

kavramı mezheplere göre hala epistemolojik ve metodolojik olarak hadisten 

bağımsızdı. Nitekim hadisten bağımsız sünnet kavramı Ebû Yusuf (ö. 182/798) gibi 

VIII. yy Iraklı bir fıkıhçının eserlerinde açık bir şekilde “es-Sunna al-marûfa al-

mahfûza (İyi bilinen ve koruma altına alınmış Sünnet)” şeklinde ya da Medine’li 

Mâlik b. Enes’in (ö. 178/ 795) eserlerinde “es-Sunna al-mâdıya/amal (uygulanagelen 

sünnet/amel)” şeklinde açıkça görülmekteydi. 

Daniel Brown’a göre ise mezhepler bir yandan teoride hadise önem veriyor 

görünürken öte yandan uygulamada ona karşı bir direnç sergiliyorlar, bu suretle 

Ehl-i Hadis’in Sünnet tanımıyla mezhebin fiili doktrini arasında bir gerilim 

yaratıyorlardı. Ehl-i Hadis hareketi, mezheplerin sistematik olarak 

yapılandırdıkları Kur’ân-Sünnet hermenötik doktrinini, gerçek Sünnet’e 

dayanmadığı gerekçesiyle sorgulamaya başladı. Bu husus Sünnet’in ihyası ve 

Peygamber’in gerçek Sünnet’ine dönüş tartışmasına yol açtı. Ehl-i Hadis’e göre 

gerçek sünnetin ihyası, yine Ehl-i Hadis tarafından belirlenmiş olan sahih/güvenilir 

hadislere bağlanmaktan taviz vermemek suretiyle gerçekleşecek bir şeydir. Aslında 

Sünnet’in ihyası çağrısının altında yatan esas amaç, mezheplerin İslâm geleneğini 

mezhep temelli olarak kavramsallaştırma ve yorumlama çabalarının, özellikle de 

Sünnet kavramının amacı ve mahiyeti konusundaki mezheplerin kavramsal 

çerçevelerinin altını oymak idi. 

Aslında Ehl-i Hadis’in Sünnet anlayışına tabi olan hadis uzmanlarının 

epistemolojik ve metodolojik olarak hadis temelli sünnet anlayışı ile Mutezile, bazı 

Hanefî ve Mâlikî usul-i fıkıhçılarının -yukarıda işaret edilen İslâm düşüncesinin 

gelenekleştirilmesi/ rivayetleştirilmesi ve Sünnet’in hadisleştirilmesi süreci 

öncesindeki anlayışa yakın duran- Sünnet anlayışları arasındaki gerilim daima 

mevcuttu. 

Fıkhın kaynağı olarak Sünnet-hadis kavramlarının mahiyet ve statüleri 

meselesi, Müslümanlar arasında Sünnet ve Hadis’in Kur’ân ile olan karşılıklı 

hermenötik ilişkisi meselesini, özellikle de Sünnet’in Kur’ân gibi vahyin bir parçası 

olup olmadığı meselesini gündeme getirmiştir. Şayet bu soruya müspet cevap 

verilecek olursa, bunun anlamı Sünnet’in (ve dolayısıyla Hadis’in ve Ehl-i Hadis’in) 

fıkıh ve teolojinin bağımsız ve kendi kendine yeterli kaynağı olarak istihdam 

edilebileceği, ayrıca tefsir/şerh amaçlı, hermenötiğin meşru bir enstrüman olarak 

kullanılabileceğidir (s. 5). 

Konuyla ilgili olarak vahy-i metluvv ve ğayr-ı metluvv ayrımı da özde değil 

şekilde yapılmış bir ayrım olup, Kur’ân ibadet ve dindarlık amaçlı olarak 

üstünlüğünü korurken, Sünnet’e de fıkıh alanında Kur’ân’a denk bir statü 

bahşetmektedir. Kur’ân’ın lafzı ve emirleri ilahi kaynaklı iken, Sünnet’in içeriği 

güvenilirlik vasfına haiz ise de lafızlar tahriften korunmuş değildir. 

Fakihlerin çoğu “Sünnet Kitap üzerinde belirleyicidir ama Kur’ân Sünnet 

üzerinde belirleyici değildir.”; “Kur’ân’ın mücmel olan yönlerini Sünnet açıklığa 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      88 
 

kavuşturur, muhtasar olan yönlerini de o gösterir” derler ve sünnet-hadise vahiy 

benzeri bir statü vererek, onun Kur’ân’ın umumu tahsis edebileceğini, hatta bazıları 

Kur’ân’ı nesh edebileceğini ileri sürerler. Özetle Sünnet/Hadis gerek Kur’ân 

hermenötiğinde gerekse usul-i fıkıhta meşru hermenötik bir araç haline gelmiştir. 

Bu da ya ana akım klasik İslâm’da olduğu gibi sahih hadis şeklinde ya da Mutezile, 

Hanefî ve Mâlikîlerde olduğu gibi mütevatir sünnet veya amelî sünnet (sunna 

mutevatira–sunna ameliyye) şeklinde olmuştur. Keza usul-i fıkıhta müstakil bir 

kaynak haline gelmiş, kelamda ise bu daha düşük bir oranda gerçekleşmiştir. 

 

Özetle Bölümler 

1. Siret ve Tarih Kitaplarının Analizine Dayalı Olarak İslâm’ın İlk Üç 

Asrında Sünnet Kavramı (Nicolet Boekhoff -van der Voort) 

Birinci bölümde Nicolet Boekhoff-van der Voort, İslâm’ın ilk üç yüzyılında 

tarih ve siret kitaplarındaki Sünnet kavramının mahiyeti ve anlamları üzerine 

detaylı ve mukayeseli bir araştırma gerçekleştirmiştir. Bulunan en ilginç sonuç bu 

kaynaklardaki sekiz sünnet kullanımının dördünün Peygamber’e izafe edilerek 

“Allah’ın Kitabı ve Peygamber’in Sünneti” kalıbı içerisinde kullanılmış olmasıdır. 

Bu döneme ait en geç kaynaklarda ise Sünnet oldukça değişik şekillerde 

kullanılmıştır. Nicolet, İslâm ulemasının Sünnet’in gelecek nesillere aktarımında 

sözlü ve yazılı gelenek yanında, “İslâm toplumu”nun da bilhassa uygulamalar 

konusunda bir ravi gibi aktarım aracı işlevi gördüğüne dikkat çekmektedir (s. 14). 

Ona göre h. II. yy son çeyreğine kadar Sünnet terimi sadece Peygamber’in 

Sünneti anlamında kullanılmayıp, onun yanında a) Sahabe ve bilhassa dört 

halifenin Sünneti, b) Uygulanagelen, geçerli Sünnet (Sunna mâdiya), c) Fukaha’nın 

Sünneti (Sünnetu’l-Fukahâ) anlamlarında da kullanılıyordu (s. 15). 

Meir Brawmann’a göre İslâm öncesinde de İslâm’da da Sünnet bireyler – 

yani bir birey olarak Hz. Peygamber- tarafından ihdas edilen bir şey olup, bir 

gurup tarafından sünnet ihdası söz konusu değildi. Hatta sonraki dönemlerdeki 

bazı uygulamaların Sünnet olarak kabul edilmesi bile, aslında bu toplumsal 

uygulamaların Peygamber örnekliğine dayandığı “varsayıldığından”dır. Özetle 

Brawmann, Schaht’ın Nebevi Sünnet’in sonraki nesiller tarafından ihdas edilip, 

daha sonra geriye yansıtılıp Peygamber’e izafe edildiği iddiasına katılmaz. 

Patricia Crone ve Martin Hinds Schaht’ın görüşüne katılsalar da, Sünnet 

kavramının normatif davranış örnekleri olarak İslâm öncesine dayandığında Meir 

Brawmann ile hem fikirdirler. Ancak onların üçü de Peygamber’in çevresinin 

Peygamber’i dinde normatif davranışların yegâne kaynağı olarak gördükleri 

şeklindeki, daha sonraları İslâm ulemasının savunduğu görüşe katılmamaktadırlar. 

Emevî döneminin son çeyreğinde Peygamber sünnet’i halifelerin 

sünnetinden ayrı ve ona alternatif bir kavram haline geldi. Ancak bu gelişme İslâm 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               89 

 

 
 

ulemasının benimsediği fakat Emevî sarayının ve sarayda görev yapanların 

onaylamadığı bir gelişmeydi. 

Emevîlerden sonra gelen Abbasî hanedanı, imparatorluğu Kur’ân ve 

Sünnet’e göre yöneteceğini iddia etti. Ancak burada bile Sünnet hâlâ iyi, güzel, 

hayırlı veya kabul edilen uygulamalar anlamındaydı. H. II yy. ortalarında 

hadislerde ifadesini bulduğu şekliyle Sünnet, fıkhın bağımsız bir kaynağı haline 

geldi. Crone ve Hinds’in iddiasına göre bu yeni geliştirilen sünneti ya da yeni 

sünnet kavramını ilk defa konuşmalarında kullanan halife Mehdî idi. H. II. yy 

sonlarına doğru Sünnet İslâm uleması tarafından, hadislerde ifadesini bulan 

mahdut sayıdaki kurallar manzumesiyle sınırlı bir hale getirildi. Abbasî 

halifelerinin artık yeni bir Sünnet vazetmeleri mümkün değildi. 

Gualtherus Juynboll ise Peygamber’in ashabı arasında sahip olduğu 

itibardan dolayı, hayatının sonlarına doğru onun davranışlarının örnek ve bağlayıcı 

olduğu fikrinin mevcut olabileceğini kabul etmektedir. 

Nicolet bu araştırmasında Muhammet Peygamber’in hayatı konusunda 

temel kaynaklar olarak ilk üç asrın siret/siyer ve mağazi literatüründe sünnet ve 

türevlerinin kullanılışına dair istatistik bir analiz denemesine girişmiştir. Kullandığı 

kaynaklar ise Vâkidî ’nin Kitâbu’l-mağâzî’si, İbn Hişâm’ın es-Sîratü’n-nebeviyye’si, 

İbn Saʿd’ın et-Tabakātü’l-kübrâ’sı, ve Taberî ’nin et-Târîh’i. Bu kaynaklara ek olarak 

Yûnus b. Bukeyr’in İbn İshak’ın es-Sîra’sı, el-Ya‘kûbî ’nin Târîh’ive Abdurrazak’ın 

el-Musannef’indeki Kitâbu’l-Mağāzî’si. 

Bu kaynaklarda taradığı kavramlar ise; Sünnetulllah (Allah’ın sünneti), İslâm 

öncesinde Müslüman olmayan grupların sünneti, Müslüman gurupların (kadınlar, 

Ehl-i hayr, vb.) sünneti, haccın sünnetleri, İslâm öncesi bireylere ait sünnetler, 

sahabenin sünneti, Muhammed Peygamber’in sünneti (Sunnetu’n-Nebî, Sunnetu 

Rasulillah, Sunen Muhammed), sahibi belirsiz sünnet (es-Sunen ve ma kâne mine’l-

ferâidi ve’s-sünen fe innemâ nezele bi’l-Medine ve emarahum Rasulullah en 

yukriûhumu’l-Kur’ân ve-yu‘allimuhumu’s-sunen, yu‘allimuhumu’s-sunen ve’l-fıkh 

ve hayru’s-sunen sunenu Muhammed ve emarahum Rasulullah en yukriuhumu’l-

Kur’ân ve yu‘allimuhumu’s-sunen). 

Bu kullanımlardan bilhassa “en hayırlı sünnet Muhammed’in sünnetidir” 

ifadesinden, başka uygulamaların ya da bireylerin ve gurupların sünnetlerinin de 

bulunduğu, ancak bunların Peygamber’in sünneti seviyesinde olmadığı 

anlaşılmaktadır (s. 33). 

Sonuçta siret kaynakları tarih kaynaklarına göre daha az sayıda sünnet terimi 

içermektedir. Geç tarih kaynaklarında “senne, sunen, Sunne” terimleri daha çok 

geçmekte ve et-Taberi’nin eserinde zirveye ulaşmaktadır. Bu durumun, Fıkıh 

uleması arasında Sünne(t) kavramına dair tartışmaların tarih âlimlerini de etkilemiş 

olması ile izahı mümkündür. 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      90 
 

2. Usûlu’s-Sunne: Ehl-i Hadis’e Göre İslâmî Ortodoksi (Doğru inanç) ve 

Ortopraksi (Doğru uygulama) Doktrini (Ahmet Temel) 

Ahmet Temel “usulu’s-sunna” kullanımının özellikle Ehl-i Hadis 

kullanımlarındaki kavramsal gelişmeyi ele almıştır. Usulu’d-dîn, usulu’t-tevhid ve 

usulu’l-futyâ/usulu’l-fıkh gibi kullanımlar yanında usulu’s-sunna kullanımının Ehl-

i Hadis’in -bilhassa akaid/kelam alanında olmak üzere- üzerinde ittifak ettiği 

esasları ifade etmek için kullanıldığı görülmektedir. Ayrıca bu kullanımın Ehl-i 

Hadis’in kelamcılara karşı geliştirdiği alternatif bir literatür için de kullanıldığı 

görülmektedir. 

Mamafih burada ilmi emanet ve tarafsızlık adına, Türkiyeli ve Türkçe bilen 

bir akademisyen olan yazarın bu makalesinden çok önce bilhassa ülkemizde bu 

konuda yapılan çalışmalara tek kelimeyle işarette bulunmamış olması ve 

kendisinin bu çalışmalarda varılan sonuçlardan farklı ve onları aşan ne gibi 

sonuçlara ulaştığı meselesi cevaplanmayı beklemektedir. Diğer yandan yazarın 

mesela usulu’l-fıkh kullanımıyla ilgili olarak Batı’da yapılmış önemli çalışmalardan 

habersiz görünmesi de eksik araştırmayla izahı mümkün bir durum olsa gerektir. 

Sonuç bölümünün son cümlesi olarak Ehl-i Hadis’in usulu’s-sünne tarzı 

literatürünün daha sonraki Ehlu’s-sünne’yi de etkilediğine dair tespitine dair (s. 53) 

doğrudan –mesela Ehl-i Sünnet’in Kurucu Ataları başlıklı müstakil çalışmalar çok 

önceleri yapılmış ve yayımlanmış olduğu halde bunlara hiçbir şekilde işaret 

edilmemiş olmasını izah etmek mümkün görünmemektedir. 

 

3. Mutezilî Düşüncede Sünnet Kavramı (Usman Ghani) 

Usman Ghani (Ğani) ise Sünnet kavramının Mutezile’nin oluşum 

döneminden klasik dönemine kadar olan gelişimini ele almaktadır. O Mutezile’de 

Sünnet kavramıyla ilgili tartışmaların birinci dereceden, hadisin içeriğinin kabul 

edilebilirliğini belirlemek amacıyla, yani isnad merkezli Ehl-i Hadis yaklaşımına 

mukabil metin tenkidi merkezli yaklaşımda aklın rolünü belirleme bağlamında 

gerçekleştiğini ifade etmektedir. Buna bağlı olarak Mutezile mütevatir ve âhad 

haber gibi kavramların ne anlama geldiğini, bir hadisin güvenilirliğini ne ölçüde 

ifade edebileceği noktasında ele alarak tartışmıştır. Ghani Mutezile’nin Sünnet 

kavramı konusunda tek bir anlayış sergilediğini söylemenin mümkün olmadığı 

sonucuna varır. Çünkü ona göre Mutezile’nin Sünnet anlayışı oluşum döneminden 

klasik döneme kadar birçok değişim/kayma yaşamış ve ana fıkıh mezhepleriyle 

olan irtibatlarına bağlı olarak görüşlerinde düzenlemelere gitmiştir. 

Mutezile’nin ortaya çıkışı ile ilgili hikayede bazen Vâsıl yerine Amr b. 

Ubeyd’in konduğu ve onun Hasan-ı Basrî’nin değil de Katâde’nin meclisinden 

ayrıldığı bilgisinin mevcudiyetine de işaret eden Usman Ghani (s. 59), müteakiben 

esas konuya geçer ve şu önemli tespitle devam eder: 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               91 

 

 
 

Ona göre muhatapları güçlü bir şekilde ikna edebilmek için, ilk olarak tutarlı 

kuralları olan bir epistemoloji tesisine girişen İslâm uleması Mutezile uleması 

olmuştur. Berâhime, Sumeniyye ve Sofistler gibi beş duyunun tecrübe alanına 

girmeyen naklî bilgi (haber) kategorisini tamamen reddeden guruplara karşı 

Mutezile naklî karakterdeki dinî bilgi için güçlü bir epistemolojik temel kurmaya 

çalışmıştır (s. 60). 

Mutezile’ye göre insanın Allah ve kâinat hakkında bilgi edinebilmesinin üç 

yolu vardır: Beş duyu, nakil/haber ve akıl. Fizik dünya hakkında bilgi edinebilmek 

için beş duyuya; metafizik dünya hakkında bilgi edinebilmek için de ya rasyonel 

çıkarıma ya da Peygamberlerin verdiği bilgi/habere başvurmak lazımdır. 

Mutezile’ye göre duyular ve akılla elde edilen bilgi doğrudan iken, 

haber/nakil/rivayet dolaylıdır, çünkü haber/rivayet/nakil ile nesnesi arasında 

aracılar/raviler vardır. Dolayısıyla özne bu bilgiyi aracılar vasıtasıyla elde ettiği için 

aracıların/ravilerin güvenilir olması gerekir. 

Yine ona göre, İslâm âlimlerinin hadisleri değerlendirmede farklı yollar 

izlemelerinin bir sonucu olarak, Mutezile’nin Sünnet anlayışı da, Eş‘arî, Mâtürîdî ve 

Ehl-i Hadis’inkinden farklı olmuştur. 

Mutezile’de sünnet konusundaki tartışmalar son derece sınırlı kalmıştır. 

Bunun muhtemel sebeplerinden birisi Usman’a göre, Mutezile imamlarının fıkıh 

alanında belli bir mezhebi benimsemeleri olabilir. Nitekim el-Cassas (ö. 370/980), 

Ebû’l-Huseyn el-Basrî (ö. 477/1085) ve ez-Zemahşerî (ö. 538/1144) Hanefî idiler; 

Kâdı Abdulcabbar (ö. 415/1025) ise Şafiî idi. Bu mezheplerde Sünnet temel bir 

kaynak olduğu için Mutezile bu konuya girmemiş, sadece hadislerin muhtevasının 

güvenilirliğinin özellikle aklî açıdan nasıl tespit edilebileceği üzerinde durmuştur. 

 Peygamber’in Sünnet’i konusunda ilk Mutezilîler, özellikle de İbrahim en-

Nazzâm (ö. 220/835), kavramı neredeyse tamamen reddetme eğiliminde 

görünüyorlardı ya da en azından Sünnet’in hadis şeklindeki 

kayıtlarının/rivayetlerin kabulü konusunda o kadar sıkı şartlar koşmuşlardı ki, bu 

durumda rivayetlerin ancak pek azı kabule şayan görülebilirdi (s. 61-62). Elbette bu 

Mutezile’nin Sünnet’i kökten reddettiği anlamına gelmez, sadece onu birtakım 

değerler ve uygulamalar olarak gördüğü anlamına gelir. Mütevâtir olsun âhad 

olsun rivayet malzemesini ise isnadına ve ravilerine bakmaktan öte, akla 

uygunluğu ölçüsünde Sünnet ile eş anlamlı kabul etmişlerdir. 

Mutezile ve Ehl-i Hadis birbirlerine bilinen tenkit ve ithamları yöneltmişler 

ve sonuçta her iki grup da kendi metodolojilerini geliştirmişlerdir. Mutezile dinî 

kaynakları yorumlamada aklı yüceltirken, Hadisçiler isnadı kutsayarak, onu 

Peygamber İslâm’ının en saf şekliyle anlaşılmasının yegâne garantili yolu olduğunu 

düşünmüştür. Mutezile için Kur’ân ve akıl metin tenkidinde temeldir. Mutezile’ye 

göre dinde tek nihaî otorite Kur’ân vahyi olup, hadis rivayetlerini ise 

metodolojilerine uygunluk arz ettiği ölçüde kullanmışlardır (s. 62). 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      92 
 

İslâmî Epistemolojide Mütevâtir ve Âhad Kavramı: 

Mütevâtir terimine Râmhurmuzî ve el-Hâkim en-Neysâbûrî’nin eserlerinde 

rastlanmazken, VII/XIII. yy’da mesela İbn es-Salâh’ın eserlerinde giderek daha 

geniş olarak ele alınmaya başlamıştır. 

Kelamcıların çoğunluğuna göre Peygamberlerin peygamberlikle ilgili 

söylediklerinin kesinlik ifade etmesi, onların mucizelerle desteklenmesi 

sebebiyledir, ancak bu durum Peygamberlerin -bu mucizelere doğrudan şahit olan- 

çağdaşları için geçerlidir. Geçmiş hakkında bilgi edinmenin yegâne yolu naklî 

bilgi/haber/rivayet olduğu için, bütün dinî kesimlerde önem atfedilmiştir (s. 64). 

Ancak burada Usman’ın geçmiş hakkında bilgi edinmenin yegâne yolunun 

naklî bilgi olduğu iddiası biraz izaha muhtaçtır. Zira naklî bilgiye saray 

tarihçilerinin kronikleri, arkeolojik ve nümizmatik bulgular, yazıtlar ve benzeri 

nesnel kaynaklar da katılıyorsa bu ifade bir ölçüde makul sayılabilir, ama bunlar 

göz ardı edilecek olursa iddia epey tartışmalı bir hale gelecektir. 

Âhad hadis rivayetlerinin bilgi değeri kelamcılar arasında tartışmalara ve 

farklı görüşlere yol açmış olup, buna mukabil Ehl-i Hadis, Zahirîler ve rivayete 

göre Ahmed b. Hanbel kesin bilgi ifade edeceğini kabul etmişlerdir (s. 64). 

 

Teşekkül Döneminde Mutezile’nin Hadis (rivayetleri) Karşısındaki 

Tutumu: 

Rasha (Raşa) el-Umerî, klasik dönem öncesinde Mutezile’de, onların Hadis 

karşısında tutumunu belirleyen üç pozisyondan bahseder:  

Birincisi sadece hadis rivayetlerini aktarma pozisyonudur. Bunun ilk örneği 

bizatihi Amr b. Ubeyd’de görülmektedir. Kendisi kader/irade hürriyeti ile ilgili 

hadis rivayetinden dolayı Ehl-i Hadis’in boykotuna muhatap olmuştur. Sumame b. 

el-Eşras’ın (ö. 213/828) Kitabu’s-sunen’i, Cafer b. el-Mubeşşir’in (ö. 234/848) Kitâbu’l-

âsâri’l-kebîr’i ile Kitâbu ma’âni’l-ahbâr ve şerhuhâ adlı eserleri, el-Câhız’ın (ö. 255/868) 

Kitâbu’l-ahbâr ve keyfe tasıh adlı eseri bu kategoriye verilebilecek örnekler 

arasındadır. 

İkinci pozisyon, sadece mütevâtir kategorisinde olan haber/rivayetleri kabul 

etmektir ki, bu Vâsıl b. Atâ (ö. 131/748) ile Ebû’l-Huzeyl el-Allaf’a (ö. 227/841) kadar 

gerilere giden bir tutumdur. 

Üçüncü pozisyon ise, ideolojik polemik aracı olduğu için rivayetler 

karşısında takınılan şüpheci tavırdır. Dırâr b. Amr (ö. 128/815) [makale yazarı vefat 

tarihi kesin bilinmeyen Dırar’ın bu vefat tarihini nereden bulduğunu 

belirtmemiştir] çeşitli fırkaların polemik amaçlı olarak kullandıkları rivayetler 

karşısında öfkesini dile getirerek bunları kabul etmeyi reddetmiştir. O, et-Tahrîş 

ve’l-ircâ kitabında hadisçilerin polemik amaçlı olarak rivayetleri suiistimal ederek 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               93 

 

 
 

kullanmalarına tepki göstermiş ve bu suretle en-Nazzâm’a (ö. 220/835) da öncülük 

etmiş olmaktadır (s. 65).  

Ayrıca Dırar, Nazzâm’dan önce rivayetlerin bağımsız bir delil olamayacağı 

konusunda ağır eleştirilerde bulunmuş ve hatta bu amaçla onun Kitâbu tenâkudi’l-

hadîs adlı bir eser yazdığı da nakledilmiştir. Dırar bu kitabında o zaman mevcut 

olan her fırkanın hadis koleksiyonlarında kendilerini destekleyecek/haklı 

gösterecek rivayetler bulabildiğini ileri sürerek, rivayetlerin güvenilirliğini 

tartışmaya açmıştır.  

Burada yazara not düşmek adına Dırar’ın bu ifadelerinin, İbn Kuteybe’nin 

Te’vil’inin girişinde alıntıladığı eleştirileri andırdığına dikkat çekmekte yarar vardır 

ki, onun Dırar’ın bu kitabına –ve de Hüseyin Hansu hocamıza göre et-Tahrîş adlı 

eserine- cevap olarak Te’vil’i yazmış olabileceğini gündeme getirmektedir.  

Usman’a göre Nazzâm daha da ileri giderek akıl ve Kur’ân dışında mütevâtir 

de âhad da olsa rivayetlerin kesin bilgi kaynağı olamayacağını ileri sürmüş ve 

ravilerin potansiyel zaaf ve hatalarına dikkat çekerek, hiçbir ravinin, aktardığı 

rivayetin metninde değişiklik yapmadığından emin olunamayacağını 

vurgulamıştır. 

Dırar b. Amr (ö. 195/810) Mutezile’yi kozmolojik bir sistem olarak tesis 

ederken, hadis bu konuda kayda değer hiçbir rol oynamamıştır. Onun rivayet 

merkezli muhaliflerine karşı akıl ve Kur’ân’a dayanarak rivayetleri reddetme 

tutumu Ebûbekr el-Asamm (ö. 201/816) tarafından da sürdürülmüştür. Ancak 

Sünnetin hadisleşmesi olgusu karşısında Nazzâm ve daha sonra Basra’lı 

[polimat]/ansiklopedist Câhız hadis rivayetlerinin kullanımını kesinlik ifade eden 

mütevâtir ile sınırlandırmaya ve bunun için gerekli şartları belirlemeye 

yönelmişlerdir. Bu gelişmelerin sonucu olarak Mutezile çok daha az miktarda hadis 

rivayetini kabul etmiş görünmektedir (s. 66). 

 İbn Kuteybe’nin Te’vil’inde Mutezile’nin hadis alanındaki eleştirilerine 

cevap vermek amacıyla ele aldığı bazı konular da [rivayetçi/nakilci] Hadisçiler ile 

[Kur’ân ve aklı merkeze alan] Mutezile arasındaki yaklaşım farklılıklarını gözler 

önüne sermektedir (s. 67-68). 

 

Klasik Dönemde Mutezile’nin Hadis Konusundaki Tutumu: 

III. yy sonları ile V. yy başlarında Mutezile bir yandan “Sünnet’in 

hadisleşmesi” olgusu diğer yandan 234/848’de Bağdad’daki engizisyon 

uygulamaları ardından giderek hasımlarıyla uzlaşmaya yönelmiş ve rivayet 

merkezli hasımları/rakipleri olan hadisçilerinkiyle mukayese edilebilecek derecede 

hadis araştırmalarına girişmiştir. Mesela Muhammed b. Imrân el-Merzubânî         

(ö. 384/994) Mutezilî bir alimdir ve hadisçiler kendisini güvenilir bir ravi olarak 

kabul etmişlerdir. Hatta Mutezile’nin hadisleri üzerine bir kitap da yazmıştır. Ebû 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      94 
 

Saîd Ali b. es-Semmân (ö. 434/1042) ise itikatta Mutezilî fıkıhta Hanefî olarak         

el-Hatîb el-Bağdadî’ye (ö. 463/1071) hadiste hocalık yapmıştı. 

Mutezile’de hadis konusunda asıl değişiklik Kadı Abdulcabbar (ö. 415/1025) 

ile ortaya çıkmıştır. Zira daha önce Mutezile uleması hadisler konusunda ihtiyatlı 

olan Hanefî mezhebine mensup iken, o Şafiî mezhebine geçmekle Şafiî mezhebinin 

hadisler konusundaki tutumuna tabi olarak, fıkhî alanda hadislerin her tabakada 

birden çok ravi tarafından rivayet edilmiş olma şartından vazgeçmiş, ama kelamî 

konularda mütevâtir şartını sürdürmüştür. 

Makalede Ebû’l-Huseyn el-Basrî (ö. 436/1044) [s. 61 ve 64’te ise 477/1085 

şeklinde?] hakkında daha önce Hanefî mezhebine bağlı olduğundan 

bahsedilmesine rağmen (s. 61), birkaç sayfa sonra Şafiî mezhebine mensup olduğu 

ve kendinden sonraki birçok Şafiî usul-i fıkıh kitabına örnek teşkil ettiği (s. 69-70) 

ifade edilmekte, dolayısıyla bu konuda titiz davranılmadığı görülmektedir. 

Ebû’l-Huseyn el-Basrî’ninâhad hadislere yaklaşımının, hemen hemen bütün 

Sünnî Müslümanların paylaştığı yaklaşımın aynısı olduğunu söyleyen yazar, âhad 

haberin kesin bilgi (ilm) değil amel etmeyi gerektiren muhtemel/tahminî bilgi 

(zann) ifade ettiği şeklindeki onun bu yaklaşımın aslında Şafiî’nin yaklaşımı 

olduğunu ileri sürmekteyse de (s. 70), bu husus oldukça tartışmalıdır, zira Şafiî’nin 

er-Risale’deki ifadeleri onun âhad haberi de mütevâtir gibi kesin bir bilgi kaynağı 

olarak gördüğünü göstermektedir. [Bu konuda geniş bilgi için Sünni Paradigmanın 

Oluşumunda Şafii’nin Rolü adlı antolojiye bakılabilir.] 

Sonuç kısmında yazar Sünnet ve hadis konusunda Mutezile’nin kuruluş 

döneminden klasik dönemine kadar dikkat çekici değişiklikler görüldüğünü 

vurguladıktan sonra, mesela Ebû’l-Kâsım el-Belhî’nin Kubûl [Kabul?] el-Ahbâr adlı 

eserinde Sünnet’i Kur’ân’dan sonra kelam alanındaikinci önemli kaynak olarak 

gördüğünü belirtir. El-Belhî’ye göre bir hadisin sahih olabilmesi için Kur’ân’a ve 

üzerinde ümmetin veya ilk İslâm toplumunun icma ettiği sünnetlere aykırı 

olmaması gerektiğine değinir, Câhız’ın da haber/hadis kavramından ziyade 

“üzerinde bütün Müslümanların ittifak ettiği sünnetler” kavramını kullandığına 

dikkat çeker. Buradan hareketle Mutezile’nin Sünnet, mütevâtir ve âhad haber 

konularında tamamen aynı fikirde olduğunu söylemenin zor olduğunu ifade eder. 

Mutezile’nin muhtemelen Sünnet’e, fıkıhta takip ettiği Ebû Hanife gibi ilk Hanefî 

fakihlerin gözlükleriyle baktıklarını da ekler. Mutezile’nin fıkıhta Sünnî mezhepleri 

takip etmesinden bu yana Sünnet’i ekseri ulema gibi anladığını, fıkıh değil sadece 

kelam alanında farklı bir tutum sergilediklerini de ekler (s. 70-71). 

[Not: Yazarın kullanımlarında geçen Kubûl el-Ahbâr (s. 69, 70, 73) şeklindeki 

okunuşa Batı dillerinde çok rastlanmakla beraber kanaatimizce doğrusu “Kabul el-

Ahbar” şeklinde olsa gerektir. Bu makalede bazı redaksiyon problemleri de dikkati 

çekmektedir. Mesela s. 70’teki “The Muʿtazilite was a distinct school of thought 

with its own principles and foundations which cantered primarily on the issues of 

creed and theology” cümlesinde “cantered” muhtemelen “centered” olmalıdır. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               95 

 

 
 

Hem bu örnek hem de s. 73, dpnt. 52’deki (See also chapter in this volume) 

şeklindeki ifade, kitabın redaksiyon konusunda oldukça problemli olduğunu 

göstermektedir.] 

Sonuçta Usman’a göre naklî bilgi Mutezile tarafından dinî alana dair en 

önemli bilgi kaynağı olarak kabul edilmiştir. 

 

4. Hadis’in Sünnetleşmesi (veya Sünnîleşmesi), Sünnet’in Hadisleşmesi 

(Aişe Y. Musa) 

Aişe Musa’ya gelince, o Sünnî [aslında sadece Ehl-i Hadis?] hadis 

literatürünün fıkhın hizmetinde nasıl geliştiğini ve bu literatürün “Hadis’in 

Sünnetleşmesi” ve “Sünnet’in Hadisleşmesi” olgusunu nasıl pekiştirdiğini 

göstermeyi amaçlamıştır. O, Sünnî [sadece Ehl-i Hadis] literatürünün, hacimleri, 

içerdiği özel rivayetler, bunların yerleştirildiği konu başlıkları, ana ve alt 

bölümlerin sistematiği, Sünnet’in ve bilginin hadisleştirilmesi süreçlerini ve 

Sünnet’in kaynağı olarak Hz. Peygamber’in öncelik ve üstünlüğünü göstermesi 

bakımından fevkalade açıklayıcıdır. 

Aişe Musa yine göstermektedir ki, hadis koleksiyonlarında Sünnet ve 

türevlerinin kullanılış sıklığı, yukarıda Hadis koleksiyonları ve konu başlıkları 

hakkında sunulan tabloyla sık sık ters düşmektedir. 

 Aişe Musa yazısına başlarken, eş-Şafii’den (ö. 204/820) bu yana Sünnet ile 

hadisin eş anlamlı görüldüğünü söylemekteyse de, aslında mantıken dahi bunun 

ancak eş-Şafiî’nin bu konudaki çabaları üzerinden belli bir süre geçtikten sonra 

gerçekleşebileceğini görmek zor olmasa gerektir. Kaldı ki bunun böyle olduğuna 

dair Wael Hallaq’ın araştırmasından bizzat yazarın da haberdar olduğu 

görülmektedir (s. 78). Keza Sahih-i Buhari’nin Kur’ân’dan sonra en önemli kitap 

olduğuna dair ifadesi de zaman–mekân–kişiler–ekoller bağlamında oldukça 

tartışmalı bir ifade olması hasebiyle biraz boşlukta durmaktadır (s. 75). 

Yazarın yaygın kullanıma uyarak sık sık Sünnî hadis koleksiyonları (s. 78,82) 

tabirini kullanmasını bir ölçüde mazur görmek mümkün ise de, konusu sünnet-

hadis ayrımı ve daha sonra bunların eş anlamlı hale gelmesi olan bir araştırmacının, 

bu literatürün Ehl-i Sünnet’i değil, sadece Ehl-i Sünnet’in ona yakın bileşeninden 

Ehl-i Hadis’i temsil edebileceğini fark etmesi de beklenirdi. 

Mâlik’in el-Muvatta’ının bir hadis kitabı değil fıkıh kitabı olduğuna dair kesin 

ifadesinin tartışmalı bir ifade olması –zira yazarın bu bağlamda musannef, sünen 

ve cami türü hadis koleksiyonlarının el-Muvatta’dan farkını da izah etmesi 

gerekecektir- bir yana, bu kitabın sünnetin henüz hadis ile yakın ilişkili bir kavram 

haline gelmediği bir dönemi yansıttığına işaret etmesi (s. 79) kayda değer 

görünmektedir. 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      96 
 

Araştırmada kullandığı hadis kaynakları hakkında tanıtıcı bilgiler veren 

yazar, bu esnada müsnedlerin musanneflerden sonra telif edilmeye başladığını da 

ifade etmekte ve müsnedlerin gerçek anlamda hadis kitabı olduğuna dair 

değerlendirmeleri aktarmaktadır (s. 80). Hadis tarihine dair klasik çağdaş bütün 

eserlerde de tekrarlanan birinci iddia ilk bakışta doğru gibi görünse de, aslında bu 

öncelik sonralık meselesinin abartılacak kadar olmadığını söylemek mümkündür. 

Zira musannef tarzı ilk eserlerin derleyicileri ile müsned tarzı eserlerin derleyicileri 

arasında çok büyük bir zaman farkı yoktur. Hatta müsned tarzının musannef 

tarzından önce geliştiği tezi de varsa da, her iki türün beraber geliştiği şeklindeki 

yaklaşım (TDV, İslâm Ansiklopedisi, “Musannef” maddesi) daha gerçekçi 

görünmektedir. Öte yandan gerçek anlamda hadis koleksiyonu nitelemesini 

hakedenin müsned tarzı eserler olduğu şeklindeki değerlendirme de –diğer türlerin 

aynı zamanda fıkhî, kelamî, vs mülahazalara da dayandığı hatırlanacak olursa- 

makul görünmektedir. Keza sünnet-hadis ilişkisini en iyi gösteren eserlerin sünen 

tarzı eserler olduğu şeklindeki tespiti (s. 81) de kayda değer görünmektedir. 

 

5. İbadî Ekolünde Sünnet Kavramı (Ersilia Francesca) 

Ersilia Francesca’nın katkısı ise İbadî mezhebinde Sünnet kavramının 

gelişimiyle ilgilidir. İbadî mezhebinin erken dönem kaynaklarında Sünnet kavramı 

hem “Yaşayan Sünnet” anlamında hem de (Rasulullahın Sünnet’ini terkettiği kabul 

edilen Osman hariç, Ebûbekir, Ömer, Ali, Aişe, İbn Abbas ve Cabir b. Abdillah gibi) 

Peygamber’in en yakın çevresinin görüş ve uygulamaları anlamında (hem ilk 

dönem Basralı İbadî otoriteleri hem de Uman [yaygın ve yanlış kullanışta olduğu 

gibi Umman değil] fakihleri tarafından) kullanılmaktadır.  

V/XI. yy sonu ile VI/XII. yy başlarında Uman’daki İbadî ansiklopedistlerinin 

eserlerinden anlaşıldığı üzere İbadî mezhebinde Sünnet’in hadisleşmesi sürecinin 

mekanizmalarını ve buna yol açan faktörleri de ortaya koymuştur. O şeriatta 

(Peygamber’in Sünnet’i anlamında) Sünnet’in Kur’ân karşısındaki statüsü ve 

pozisyonu konusunda İbadîler’in görüşlerinin, ilgili Sünnî literatürdekilerin bir 

yansıması olduğu sonucuna da varır. 

Giriş’te yazar,günümüzde Uman’da [Umman değil], Cezayir’de Mzab 

vahalarında, Trablusgarp’ta Zavâra ve Cebel-i Nefûse’de, Tunus’ta Cerba adasında, 

daha önce Uman sultanlığına bağlı olan Zenzibar adasında yaşayan 

İbadîlerin,Haricîlerin bir devamı olduğu şeklinde yaygın, ancak günümüz İbadîleri 

tarafından şiddetle reddedilen tezi tekrarlaması bir yana, siyasî ve kelamî yönü ön 

plana çıkan bu mezhebin dikkatlerden kaçan önemli bir yönüne dikkat çeker: 

Yaşayan fıkıh mezheplerinin en eskilerinden olması! (s. 97). 

Tıpkı Mutezile gibi Basra’da ve yine el-Hasen el-Basrî’nin ve İbn Abbas’ın 

arkadaşı ve takipçisi -ve Katâde b. Diâme, Amr b. Herim, Amr b. Dinar, Temim b. 

Huveys, Umâra b. Hayyân gibi sünni otoritelerinde hocası– olan Cabir b. Zeyd’in 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               97 

 

 
 

öğrencisi Ebû Ubeyde liderliğinde başladığı ifade edilen İbadî hareketinin, Sünnî 

otoritelerle uzlaşma çabaları kesin olarak başarısız olunca, İbadîlerin giderek 

radikalleşme sürecine girerek, h. II. yy’ın ilk on’lu yılları ile sonu arasında Sünnî 

toplumdan kopuşun tamamen gerçekleştiğine dikkat çekilmektedir (s. 98). Basra’da 

başlayan İbadî hareketi h. III. yy’dan sonra Basra’dan Uman’a taşındıktan sonra, III. 

yy’da başlayıp V. ve VI. yy’da yoğunlaşan bir sistematizasyon sürecine girerek 

Sünnî eserlerde tartışılan konuları andıran bir yapı içerisinde kendi fıkhını 

oluşturmuştur (s. 98). XIX. yy’da İbadîlik, Abdulaziz b. el-Hacc el-İzcînî (ö. 1808), 

Muhammed b. Yusuf Itfıyyiş (ö. 1914) eliyle Mağrib’te, Abdullah b. Humeyd es-

Sâlimî (ö. 1914) eliyle de Uman’da bir rönesans gerçekleştirmiştir (s. 98). 

İbadî fıkhının, Kur’ân, Sünnet, kıyas ve icmaı esas alması itibariyle diğer 

mezheplerden farkı yoktur. Sadece diğer mezheplerin kabul etmediği bazı 

rivayetler ve bazı konularda kaynakları farklı yorumlamaları sebebiyle fürûda 

Sünnîlikten farklı bazı sonuçlara varmış olduklarını söylemek mümkündür (s. 99). 

 

İlk İbadî Kaynaklarda Sünnet Kavramı 

Mezhebin kurucu imamı Cabir b. Zeyd’in görüşleri biri İbadî (Dumam b. es-

Sâib, Ebû Ubeyde, Ebû Nuh Salih, Hayyan el-A’rac) diğeri Sünnî (Katâde, Amr b. 

Dinar ve Amr b. Herim) olmak üzere iki kanaldan intikal etmiştir (s. 99). 

Cabir b. Zeyd’e göre Sünnet, Hz. Peygamber kadar sahabe görüşlerini de 

içine alan genel bir kavramdır (s. 101). Keza Sâlim b. Zekvân’ın miladî 800 

yıllarında yazıldığı iddia edilen bir mektubuna göre o, Sünnet kavramını hem 

Peygamber’in Sünneti hem de salihlerin ve hulefa-i raşidinin –Peygamber’in 

sünnetine ihanet etmekle suçlanan Osman hariç, Ebûbekir ve Ömer’in- sünneti 

anlamında kullanmıştır (s. 101-102). 

Cabir ve Ebû Ubeyde’ye göre fıkhî konularda önce Kur’ân’a, onda yoksa 

Sünnet’e başvurulur. Bir kelamcı ve fakih olarak Ebû Ubeyde nakilci bir yaklaşım 

sergilemiş ve re’yin kullanımına şiddetle karşı çıkmış, sadece bir icmâ oluşması 

durumunda re’ye kapı aralamıştır (s. 102). 

İbadîlerin hadis koleksiyonu oluşturma yönündeki ilk adımları Ebû 

Ubeyde’nin halefi er-Rabî’ tarafından atılmıştır (s. 103). 

Başlangıçta İslâm dünyasındaki fıkhî tartışmalara aktif olarak katılan 

İbadîler, daha sonra giderek Sünnî geleneğe karşı hırçın polemiklere girişmiş ve 

İslâm dünyasının sınır bölgelerinde izole topluluklar haline gelmişlerdir (s. 104). 

 

İbadî Ekolün Rasyonalizasyonu  

H. III. yy’dan sonra İbadîlik, usul-i fıkha yönelmiş ve kaynakların otoritesi, 

güvenilirliği ve yorumlanması konularındaki tartışmalara girişmişlerdir (s. 104). 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      98 
 

H. III. yy’da Ebû’l-Munzir’in (ö. 290/ 908) Kitabu’r-rasf adlı eserinde 

kaynaklar Kur’ân, Sünnet ve İbadî geleneği (âsâru’l-müslimîn) şeklinde 

sınırlanmıştır. Ona göre Sünnet Kur’ân’dan bağımsızdır, onu açıklar, ek hükümler 

getirir, hatta neshedebilir (s. 105,107). Ancak ne onun bu eserinde ne de h. III. yy 

İbadî kaynaklarında Sünnet’in Peygamber’in sünneti ile sınırlandırıldığına dair 

herhangi bir ipucu yoktur. H. IV. yy’da ise usul-furû‘ayrımına gidilerek, İbadîliğin 

doktrininin, Sünnî usul kitaplarındaki plana göre tartışıldığı yeni bir döneme 

girilmiştir. Abdullah b. Muhammed b. Berake el-Behlevi’nin (IV/X. yy ikinci yarısı) 

Kitâbu’l-câmi‘ adlı eseri Sünnî ekollerin hadis tasnifini benimseyerek, İbadî fıkhına 

kayda değer bir katkıda bulunmuştur (s. 105). 

 

Uman kaynaklarında “Hadisleşme” Süreci 

İbadîler isnadı sağlam olmak kaydıyla diğer mezheplerin kaynaklarındaki 

hadisleri delil olarak kullanmakta bir beis görmezler. Hatta Sünnî/Ehl-i Hadis 

kaynaklarındaki rivayetleri bazen isnatsız ve sıhhatini sorgulamaksızın 

kullandıkları da vâkîdir. Herkesin ortak malı olarak görülen bu hadis kaynakları 

İbadî mezhebi tarafından adeta emilmişse de, bunun sadece fadâil/faziletler 

konularında geçerli olduğunu, mezhebin doktrinine ters düşen rivayetleri 

kapsamadığını da vurgulamakta yarar vardır (s. 106). 

 

Mağrib Kaynaklarında “Hadisleşme” Süreci 

Kuzey Afrika’daki İbadîler, Fatımilerin egemenliği üzerine Mzab, Cerba ve 

Cebel-i nefuse gibi ücra bölgelere çekilmek durumunda kalmışlardır. Bu dönemde 

İbadîler Mağrib’te egemen olan Mâlikîliğin de etkisiyle Sünnî [Ehl-i Hadis] 

kaynaklarındaki rivayetleri İbadî geleneğine asimile etmişler. Mamafih VIII/XIV. 

yy’da hâlâ Sünnî kaynaklara başvurmada isteksizlik ve mümkün olduğunca 

onlardan uzak durma eğilimi de mevcuttu. Kurtuba’da Sünnî hocalarından aşina 

olduğu bazı Sünnî hadis kaynaklarından ilk olarak –el-‘Adl ve’l-insâf adlı eserinde- 

bahseden İbadî müellif ise Ebû Yakub Yusuf el-Vercelânî’dir (s. 108). Ayrıca 

Kur’ân’a ters düşmeyen rivayetlerin kabulü, ters düşenlerin ise reddedilmesi ya da 

tevil edilmesi gerektiği prensibi de İbadî geleneğinde kendisine yer bulmuş 

görünmektedir (s. 109). 

 

Er-Rabî’ b. Habîb’in el-Musned’i  

Bu kitabın özelliği, İbadî ravilerce aktarılmış olan rivayetlerin, Sünnî 

kaynaklarda Sünnî ravilerce aktarılmış olanlarla –ufak bazı lafız farkları dışında– 

aynı lafızlarla nakledilmiş olmasıdır. Çağdaş İbadî ulema tarafından Buharî ve 

Muslim’in Sahihleriyle kıyaslanabilecek düzeyde kabul edilen el-Musned’in iddia 

edilen döneme ait olup olmadığı konusunda bilhassa Batı’da yapılmış birçok 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               99 

 

 
 

araştırma da bulunmaktadır. Ancak önemli olan, el-Musned’in, diğer mezheplerin 

kaynakları karşısında İbadîlere kendilerine ait müstakil bir hadis kaynağı bahşetme 

işlevine sahip olmasıdır (s. 110). 

 

Sonuç 

İbadîler Basra’da iken ilk İbadî otoriteleri Sünnî otoriteler ile temas halinde 

olup bilgi alışverişinde bulunuyorlar ve bu suretle genel olarak İslâm hukukunun 

gelişimine katkıda bulunuyorlardı. Daha sonraki dönemlerde İbadîler İslâm 

dünyasının ücra bölgelerine çekilmişler, bu da onların kapalı bir gelenek 

oluşturmalarına yol açmış, daha sonra tedricî olarak diğer mezheplerde mevcut 

olan hadis ilmi esaslarını benimseme yoluna gitmişleridr. Çağdaş dönemde İbadîlik 

içerisindeki yenilikçi çabalar tekrar İbadîler ile diğer mezhepler, özellikle de 

Sünnîlik arasında yakınlaşma çabalarına da yol açmış durumdadır (s. 111-112). 

 

6. Erken ve Ortaçağ Dönemi Hanefîliğinde Sünnet Kavramı (Ali Altaf 

Mian) 

Yazar daha girişte tartışmalara yol açabilecek bazı genel değerlendirmeler 

yapmaktadır. Bir yanda Hanefîlerin Sünnet’i dinî hayatta oturmuş uygulamalar ve 

standart pratikler olarak tanımladıklarını söylerken, az ileride onların Medine’de 

hâkim olan kolektif/toplumsal sünnetler anlayışını sınırladıklarını, zira sadece 

güvenilir isnatlarla rivayet edilen Peygamber’in sözlerinin Kur’ân’a denk 

olabileceğini kabul ettiklerini söylemektedir (s. 118-119). Bunları söylerken, Ebû 

Yusuf’un er-Raddu alâ siyeri’l-Evzaî adlı eserindezikrettiği, “es-Sunne el-ma’rûfa el-

mahfûza” diye nitelendirdiği yaygın olarak bilinen sünnetler kavramıyla 

çeliştiğinin farkına pek varamadığı anlaşılmaktadır.  

Öte yandan yazar, Hanefîlere göre Sünnet’in vahy-i gayr-i metluvv 

kategorisinde olduğunu da ileri sürmekte (s. 118-119), ancak bütün bu iddialarının 

yer aldığı paragraf sonunda verdiği kaynak insanı şaşırtmaktadır: “I am indebted 

to Behnam Sadeghi for the idea expressed in this sentence. Personal 

Correspondence, 12 July 2014 (12 Temmuz 2014’teki yazışmamızda bu cümlede 

ifade edilen fikri bana veren Behnam Sadıki’ye minnettarım)” (s. 135/ dipnt. 10). 

Hatta bu satırların hemen akabinde yazar Hanefîlerde sünnettin kesin olan 

ve olmayan iki kısma ayrıldığını, her iki tür sünnetin de hem hadisler şeklindeki 

yazılı kaynaklarda hem de İslâm toplumunun yerleşmiş sabit standartlarında 

bulunabileceğini söylerken (s. 119) de Hanefîlerin kolektif/toplumsal sünnnet 

anlayışını sınırlandırmak istedikleri şeklindeki önceki iddiasıyla ters düşmüş 

olmaktadır. 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      100 
 

Daha sonra Hanefî mezhebinin yayılışına dair bilgiler veren yazar, bu esnada 

IX-X. yy’da Hanefîler’in birçoğunun Mutezilî olduğuna işaret etmekte ve bu 

sebeple bu akılcı teolojinin söylemsel oluşuma damgasını vurduğunu 

söylemektedir (s. 119) ki, son zamanlarda giderek daha fazla gündeme gelen 

Hanefî-Mutezile ilişkisi bakımından bu açıklamalar kayda değer görünmektedir. 

Bu dönemde Hanefîler’in hadis rivayetine [Hadisçilere göre] daha az angaje 

olduğuna dair yazarın ifadeleri (s. 119), onların hadis alanındaki faaliyetlerinin 

önemsenmemesine yol açmamalıdır, zira hem hadis koleksiyonları oluşturmak 

(mesela Ebû Yusuf ve Muhammed b. el-Hasen’in ilk defa el-Âsâr adlı eser telif 

edenler arasında yer alması, yine Muhammed b. el-Hasen’in Kitabu’l-hucce adlı 

eseri), hem de hadis/rivayet ilminin teorik temellerini atmak (mesela Ebû Hanife, 

Ebû Yusuf ve İsa b. Ebân’ın hadis usulüalanındaki teorik katkıları) bakımından 

onların hadisçilere önceliğinin çoğunlukla bilinmediği ya da gözden kaçırıldığı 

unutulmamalıdır. 

Et-Tahavî’nin (ö. 312/933) ve onun şarihi olarak el-Cassas’ın (ö. 981) Kûfe’den 

devralınan Hanefî fıkhının haklılığını Kur’ân ve Sünnet’e dayanarak göstermeyi 

amaçlamaları, bu ikisinin ilk dönem Hanefî fıkhını Peygamber’in Sünnet’ini 

Kur’ân’dan türetirken kullandığı yorumlayıcı aklın özeti olarak gördükleri 

anlamına geliyordu (s. 120). Bu durum hem Hanefîliğin muteber kaynaklara 

dayanılarak temellendirilmesi çabalarını, hem de Hanefî üçlü otoritesinin [Ebû 

Hanife, Ebû Yusuf, Muhammed b. el-Hasen] varlığını sürdürdüğünü 

göstermektedir (s. 120). [Yazar müteakip paragraflarda bu üçlü otoritenin 

statüsünün zaman içerisinde daha da arttığını göstermek üzere açıklamalarda 

bulunmaktadır.] 

 

Hanefî Üçlü Otoritesi ve Sünnet 

Irak’ta bir garnizon kasabası olan Kûfe’nin fakihlerinin, Mâlik b. Enes’in 

Medine merkezli Sünnet anlayışından farklı bir sünnet kavramı geliştirdiklerini 

ifade eden, ancak bu farklı anlayışın ne olduğuna dair bilgi vermeyen yazar, sadece 

Hanefî üçlü otoritesinin eserlerinde Sünnet’in toplumsal normlar ve Peygamber ve 

sahabesinin örneklikleri şeklinde tanımlandığını, onların Sünnet’i Medine’deki 

tatbikata hasreden Mâlik’e itiraz ettiklerini söylemekle yetinmektedir (s. 121). 

Ancak bu itiraz üzerinde yeterince durulmadığı görülmektedir. Zira itirazın 

Sünnet’in toplumsal pratikler şeklinde nesilden nesile aktarılmasına mı, yoksa 

sadece Medine’deki pratiklere hasredilmesine mi olduğunun netleştirilmesi gerekir. 

Çünkü Ebû Yusuf’un da Mâlik’in görüşünü andıran ifadelerine er-Raddu alâ siyeri’l-

Evzâî adlı eserinde rastlamak mümkündür. Tıpkı “Aleyke bimâ aleyhi’l-cemâatu 

mine’l-hadîs (Toplumun amel edegeldiği hadisleri al!)” (er-Raddu, s. 31) veya “es-

Sunne el-ma’rûfa (Maruf/bilinen Sünnet)” (er-Raddu alâ siyeri’l-Evzâî, s. 32) şeklindeki 

kullanımlarında olduğu gibi.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                               101 

 

 
 

Mamafih bu kitapla ilgili sizlere sunduğumuz bu değerlendirme notlarını 

hazırlarken, tekrar baştan sona tarama ihtiyacı duyduğumuz er-Raddu alâ siyeri’l-

Evzâî esas alınacak olursa, Ebû Yusuf’un Sünnet konusunda kavramsal, 

epistemolojik ve metodolojik açıdan kendi kendisiyle tutarlı olup olmadığı 

açısından bu eserin titiz bir biçimde incelenmesinin şart olduğu kanaatine 

ulaştığımızı da burada belirtmek isteriz. 

Bütün bunlar bir yana, yazarın Muhammed Zâhid el-Kevserî’den naklen, 

Hanefîliğin “şûra mezhebi” olduğuna dikkat çekmesi oldukça önemli bir husustur: 

Hemen hemen diğer bütün fıkhî mezhepler başlangıcında tek tek kişiler (el-Evzâî, 

Mâlik, eş-Şâfiî, Ahmed b. Hanbel, Dâvûd ez-Zâhiri, v.d.) tarafından temelleri 

atıldığı halde, Hanefî mezhebi daha baştan itibaren Ebû Hanife başkanlığında 

birçok fakih, hadisçi, tefsirci ilim adamının da katılımıyla 

şura/danışma/konsültasyon yöntemiyle çalışmalarını sürdürmüş ve mezhebin 

temellerini atmış görünmektedir ki, yazarın da “Hanefî mezhebinin üçlü 

otoritesi”nden bahsetmesi bu olgunun bir göstergesi olsa gerektir. Dolayısıyla bu 

husus Hanefî mezhebini hemen diğer bütün mezheplerden farklı kılan bir özellik 

olarak üzerinde durmayı hak etmektedir. 

Ebû Hanife’nin Sünnet’e yaklaşımı konusunda ikinci elden kaynaklardan 

yapılan alıntılara dayanarak sergilenen yorumlarda (s. 122), keza Ebû Yusuf’un 

konuyla ilgili ifadelerinde Sünnet ile toplumsal tatbikat şeklindeki Sünnet’in mi, 

yoksa hadis rivayetlerinin mi kastedildiği yeterince açık değildir. Mamafih Ebû 

Hanife’nin Sünnet’e giriş kapısının Hammad b. Ebî Suleyman olduğu ve onun da 

tamamı Kûfe’li olan bir şecerenin parçası olduğu (s. 122) göz önüne alındığında, 

bireyler tarafından aktarılmış olan bilgilerin esas alındığı tahmin edilebilir. Bu 

doğru ise, o takdirde Hanefîler ile Ehl-i Hadis arasında Sünnet-Hadis konusunda 

temelde ciddi bir yaklaşım farkının olup olmadığı hususu da gündeme 

gelebilecektir. 

Hanefîlerin üçlü otoritesinin fıkhî görüşlerini temellendirmek için hadis 

rivayetlerini kullanırken “Rasulullahın hadisi (hadisu Rasulillah)” tabirini 

kullanmalarının (s. 123) onların zihinlerinde merfu-mevkuf ayrımının mevcut 

olduğunu göstermesi hadis tarihi açısından önemli olduğu halde, yazar bu noktayı 

gözden kaçırmış görünmektedir. 

Mamafih Hanefî üçlü otoritesinin Sünnet anlayışlarının hadis ile özdeş 

olmadığına dair açık ifadeleri aktarmak suretiyle, meseleye büyük ölçüde açıklık 

getirilmiş olsa da (s. 123), önemli olan bu konuda Hanefîlerin kurucu imamlarının 

ne kadar tutarlı davranabildikleri meselesidir ki, yazar bu hususun öneminin 

farkına varmış görünmemektedir. 

Ebû Yusuf’un, el-Evzaî ile olan polemiklerinden yola çıkarak yazar, Ebû 

Yusuf’un Kur’ân ve Sünnet’e ters düşen âhad haberlere olan güvensizliğinin, daha 

sonraki dönemlerde Hanefîlerin âhad haber konusundaki tutumlarında belirleyici 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      102 
 

model (paradigmatic) olduğunu ifade etmektedir (s. 124). Bu tespit yanlış 

olmamakla beraber bir bakıma eksik görünmektedir, zira bu konuda Ebû 

Hanife’nin benzer tutumunun oynadığı rolü görmezden gelme riskini de 

taşımaktadır. 

 

Hanefî Usul-i Fıkhında Sünnet 

Üçlü Hanefî otoriteyi takip eden dönemde Hanefî usulcülerinin sünnet ve 

hadis kelimelerini birbirinin yerine kullandıklarını, Sünnet kavramının sahabe 

görüşlerini de içerir halde kullanıldığını, maruf ve meşhur sünnet kavramının 

mütevatir ve meşhur olmak üzere iki tür hadis rivayetine tekabül ettiğini, 

sahabilerin rivayet ettiği âhad haberlerin kıyasa dayalı hükümlere tercih edilip 

edilmeyeceği meselesinde fakih sahabilerin rivayetlerini kıyasa tercih ettiklerini 

belirttikten sonra, bunları detaylı olarak ele almaya girişmektedir (s. 124-125). 

Burada yazarın dikkat çektiği önemli nokta, bu dönemde Hanefî usulcülerin 

Kur’ân ve Sünnet’i daha geniş bir epistemolojik ve metodolojik çerçevede ele 

almalarıdır. Epistemolojik olarak Kur’ân ve Sünnet’i “ilm, yakin (kesin bilgi)” ve 

“zann (kesin olmayan, zannî, tahmini bilgi)” çerçevesinde, metodolojik olarak da 

bu ikisini “edille, hucec, usul” çerçevesinde ele almışlardır. Bu sebeple de onlar 

kesinlik ifade etmeyen kıyas ve âhad haber/hadis gibi kaynakların öncelik sırasını 

aşağılara indirmişlerdir (s. 125). Mamafih kıyas şeriatın kesin kaynaklarına dayalı 

bir kıyas ise, bu takdirde kıyası fakih olmayan sahabilerin rivayetlerine tercih 

etmişlerdir. İşte Hadisçiler de kısmen bu sebeple Hanefîleri “Ehlu’r-ra’y (Re’y ehli)” 

şeklinde bir nitelemeyle eleştirmeyi sürdürmüşlerdir (s. 125).  

Bu dönemde Hanefî usulcülerin dini inanç ve eylemlerin sağlam esaslara 

dayandırılması amacıyla, aklî-kelamî/rasyonel-teolojik yaklaşımı tercih ederek, 

buna vurgu yaptıklarından bahsedilmesine rağmen (s. 125), üstelik Hanefîlerin 

konuyu ele alışlarındaki –felsefedeki zorunlu ve mümkün ayrımını çağrıştıran- bu 

değişim ile Mutezile’deki benzer yaklaşımlar arasındaki paralellik oldukça dikkat 

çekici olduğu halde, bu benzerliğin Hanefîler ile Mutezile arasındaki organik 

ilişkinin tabii bir sonucu olabileceği hususu nedense akla gelmemiştir. 

Yazara göre Hanefî usulcüleri kesinlik ifade eden kaynakları tutarlı bir 

epistemolojik sisteme oturtmuşlar ve bu çerçevede âhad haberin yerini bu şekilde 

belirlemişlerdir. Aron Zysow’a göre onların âhad haber konusundaki bu tutumları 

iki amaca yönelik idi: a) Kıyas için işlevsel olacak yeterli sağlam rivayet malzemesi 

temin etmek, b) fıkıh sistemini geçersiz hale getirebilecek olan malzemeyi dışarıda 

bırakmak. Sonuç olarak Hanefîlerin fıkıh sistemlerini [kesin bilgi kaynakları olarak 

gördükleri] Kur’ân’a ve maruf/meşhur sünnetlere dayandırdıklarını söylemek 

mümkündür (s. 125). 

Ed-Debûsî, es-Serahsî ve el-Pezdevî’nin Sünnet konusundaki yaklaşımları 

hakkında da bilgi vererek konuyu kronolojik sıraya göre ele almaya devam eden 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               103 

 

 
 

yazar, öncelikle ed-Debûsî’ye göre delillerin a) Aklî deliller (hücce akliyye) ve b) 

Şer’î deliller (hücce şer’iyye) olarak ikiye ayrıldığını ve her ikisinin de kesin olan ve 

olmayan şeklinde ikiye ayrıldığını ifade ettiğini, bunlardan şer’î delillerin de a) 

vahiy ve b) sünnet olmak üzere iki kaynağa dayandığını belirtmektedir (s. 125-126). 

ed-Debûsî’ye göre vahyin kesinliğinden şüphe olmamakla beraber, Sünnet 

konusunda durum biraz karmaşıktır. Zira bizatihi Rasulullah’tan duyulan bir haber 

ile ondan bize tevâtüren intikal eden haberler kesinlik ifade ederken, ahad haber 

sadece ihtimal/zannîlik ifade eder. ed-Debûsî bu şemaya, bir başka kesin şer’î delil 

olarak gördüğü icmaı da ekler. Yazara göre ed-Debûsî’nin bu tasnifi, Hanefîlerin 

şer’î delilleri düzenlerken nasıl bağımlılık-bağımsızlık (heteronomy-autonomy) gibi 

epistemolojik kavramları kullandıklarını da göstermektedir.  

Hanefî fakihlerin iman ve amel alanında sağlam delillere dayanma amacı 

yanında epistemolojik filtre kullanmalarının bir başka önemli amacı daha vardı: 

Kesin deliller olarak gördükleri Kur’ân ve Sünnet’e dayalı sistemlerine ters düşen 

âhad hadis rivayetlerinin de içerisinde yer aldığı hadislerin sıhhatini ispata yönelik 

olarak gelişmekte olan çabalar karşısında, âhad hadislerin kesin bilgi değil zan 

ifade ettiğini kabul ederek şer‘î deliller içerisindeki derecesini aşağılara çekmek (s. 

126). 

es-Serahsî de Sünnet’i, Peygamber’den doğrudan işitilen ya da ondan 

tevatüren nakledilen bilgiler olarak tanımlamıştır. Hanefîler sünnet ile mütevatir ve 

meşhur haberleri eş anlamlı kabul etmiş, âhad haberleri ise Sünnet’in ikinci 

dereceden kaynağı olarak görmüşlerdir. Serahsî gibi usulcülerin sünnet ile 

mütevâtiri aynı düzlemde görmek istemeleri önemliydi, zira onlara göre Kur’ân’ın 

otoritesi de Sünnet’e dayanmaktaydı. O yüzden Serahsî Sünnet’in bütün dini 

normların temel kaynağı olduğunu, Kur’ân’ın bile ilk olarak Peygamber’in 

otoritesine dayalı olarak onun ağzından duyulup işitildiğini vurgulamıştır (s. 126-

127). 

el-Pezdevi Usul’ünde sünnet konusuna farklı boyutlar ekler. O Sünnet’in 

emir-nehiy ve âmm-hâs gibi yönleri olduğunu, Kur’ân’ı detaylandırıp bu gibi 

hususları açıkladığını, bir anlamda Kur’ân’dan türetilen temel fıkıh iskeletine et 

giydirdiğini söyler (s. 127). 

Hanefî haber tipolojisini teorize etmek için el-Pezdevî, ittisal kavramını 

devreye sokar. Bunu yaparken Peygamber modeli ya da öğretisi problem değildi, 

problem bu kutsal bilgi manzumesinin tarihsel aktarımındaki ve nesilden nesile 

aktarılmasındaki tutarsızlıklar ve uyuşmazlıklar idi. Zira sözlü aktarımın 

doğasından dolayı bu tür rivayet temelli bilgi manzumesinin hata içerme ihtimali 

söz konusuydu. Bu yüzden fakihin, rivayet edilen bir hadis ile Peygamber arasında 

güvenilir bir bağlantı/zincir olduğundan emin olması gerekir. Bu amaçla ed-Debûsî 

“ittisal” kavramını geliştirip detaylandırır ve a) şüpheden uzak tam ittisal 

(mütevâtir haber) b) şeklî olarak birtakım şüpheler içeren haber (meşhur) c) hem 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      104 
 

şeklî olarak hem de içerik olarak birtakım şüpheler içeren haber (haber-i 

vâhid/âhad haber) olmak üzere üç kategoriden söz eder. Bu son kategorideki 

haberlerde hem içeriğinde hem de isnadında hata ihtimali söz konusudur. el-

Pezdevî daha sonra bu üç tip haber/rivayetin fıkhî ve kelâmî sonuçlarını detaylı 

olarak ele alır. Bu ise Hanefî fakihlerin Sünnet tipolojisi ile epistemolojik tipoloji 

arasındaki nasıl temel bir ilişki kurduklarını göstermektedir.  

ed-Debûsî mütevâtirin taşıması gereken şartlar arasında, ravilerin farklı 

bölge ve beldelere dağılmış olma şartını da saysa da, onun eserini şerheden şârih el-

Buharî, bu şartın bazı Hanefî usulcüleri tarafından paylaşılmadığına işaret eder. 

Onun bu şartı koşmasının altında ise, sadece tek bir şehre, yani Medine’ye 

hasredilen Medine ekolünün, “Medinelilerin ameli”nin meşruiyetini sarsma amacı 

yatmaktadır. 

Bu konuları ele alan yazar, Hanefîlere göre mütevâtirin sadece yazılı 

kaynakları değil, eylem ve değerleri de kapsayan bir mahiyet arz ettiğini 

söylemekte, ancak bu konuda teşekkül döneminden veya klasik dönemden örnek 

vermek yerine 1933 yılında vefat etmiş olan Enver Şah el-Keşmirî’ye sıçrama 

yapmakta ve onun mütevâtiri a) rivayet temelli b) gurup temelli c) uygulama 

temelli d) ortak bilgi veya değerler temelli olmak üzere dörde ayırmasını Hanefîlik 

adına sunmaktadır (s. 129, 130) ki, bu yapılanın oldukça tartışmalı olduğunu 

söylemeye lüzum dahi yoktur.  

Bu arada el-Keşmirî’nin bu tasnifine dayanarak bol bol tekfir hükmü verdiği 

örnekleri de sıralayan yazarın, bunların ne kadar gerçek mütevâtir örnekleri 

olduğunu sor(gula)madan geçmesi dikkatlerden kaçmamaktadır. Zira mesela 

misvak kullanmak ve mucizeler gibi fevkalade tartışmalı konuların –keza aynı 

müellifin mütevâtir olduğunu iddia ettiği İsa’nın inişi meselesinin– mütevâtir 

olarak sunulması (s. 129-130) en azından bunların mütevatir sünnet olduğu 

iddiasının tartışmalı olduğuna işaret edilmemesi yerinde olmamıştır. 

Ardından meşhur haber hakkında verilen bilgiler, meşhurun Kur’ân’ı nesh 

ve tahsis edebileceğine dair açıklamalar, meşhur haberi reddedenlerin kâfir değil 

sapık olacağına dair ifadeler yer almakta ve meşhur ve mütevâtirin otoritesinin 

Kur’ân’ın otoritesi ile kıyaslanabilir düzeyde olduğu sonucuna varılmaktadır (s. 

130). 

Âhad habere gelince el-Pezdevî onu, mütevâtir ve meşhur seviyesine 

ulaşamayan haber/rivayetler olarak tanımlar ve amel etmeyi gerektirse de kesin 

bilgi/itikad gerektirmediğini söyler. Diğer bir ifadeyle fıkhî konularda delil olsa da 

akaid konularında delil olmaz. Hanefîler âhad habere tanıdıkları bu düşük seviyeli 

otorite açısından Mâlikî, Şafiî, Hanbelî ve Zahirîlerden ayrılırlar (s. 131). 

Yazar burada tekrar kıyas ile âhad haber ilişkisine dönmekte ve daha önce 

aktardığı üzere, Hanefîlerin fakih sahabilerin rivayetleri ile fakih olmayanların 

rivayetlerini kıyas karşısında farklı değerlendirdiklerini tekrarlamaktadır (s. 131).  



İlahiyat Akademi Dergisi                                               105 

 

 
 

Ona göre klasik Hanefî usulcüleri geliştirdikleri bu usul ilkeleri sayesinde, 

mezhebin kurucu babalarının ortaya koydukları sistemde herhangi bir değişiklik 

yapma durumunda kalmamışlardır (s. 132). 

 

Sonuç 

Hanefîlerin usûl geleneklerinde epistemolojinin fevkalade önemli rolü açıkça 

görülmektedir. 

Hanefîlerin kesinlik meselesine olan sadakatleri, yani doktrinlerinin sağlam 

bilgiye dayanması konusundaki titizlikleri, bu geleneğin rasyonel teolojiye olan 

borcunu göstermektedir.  

Hanefîlere göre Hz. Peygamber’e kesin olarak ulaşan bilgi kaynakları Kur’ân, 

Sünnet ve İcma’dan ibarettir. Âhad haberler, sahabe kavilleri, kıyas, istihsan ve örf 

ise zannî bilgi ifade ederler. 

Maruf ve meşhur sünnetin, Hanefîlerin temel fıkhî söylemi haline geldiğini 

söylemek mümkündür. Zira Kur’ân yanında kesinlik ifade eden ikinci bir kaynak 

olabilmesi bu sünnetin kesin sünnet olmasına bağlıdır. Hatta maruf ve meşhur 

sünnet onlara göre bütün ilahî/dinî/şer’î normların temel kaynağıdır. 

Sünnet’in “kesin olan sünnet” ve “zannî olan sünnet” şeklinde ikiye 

ayrılması, daha sonraki Hanefîlerin, mezhebin kurucu atalarının sistemini 

savunabilmeleri için epistemolojik bir temel teşkil etmiştir (s. 132). 

Çalışmanın 136. sayfasının 28 nolu dipnotunda yazar, pek çok çağdaşçı 

müslümanın (Muslim modernists) Hanefî mezhebinde hadis rivayetlerinin rolü 

konusunda yanlış tasavvurlara sahip olduklarına dikkat çekerek Muhammed İkbal 

örneğini vermektedir. 

Yazarın bu değerlendirmelerine ek olarak, bu araştırmada İsa b. Ebân’ın 

Hanefî mezhebindeki rolünün yeterince tatminkâr bir şekilde ortaya konmamasının 

ciddi bir eksiklik olduğunu vurgulamakta yarar görüyoruz. 

Özetle Ali Eltaf Mian’ın bölümü Ortaçağ Hanefî temel fıkıh ve usul-i fıkıh 

metinlerine göre Sünnet kelimesinin anlamlarını ele almaktadır. Hanefîler Sünnet 

meselesini epistemolojik olarak, fıkhî açıdan delil olma ve bağlayıcılık itibariyle ele 

almışlar ve bu amaçla kesinlik ifade eden Sünnet kavramına şeriatı açıklamada 

başvurmuşlardır. 

 

7. Erken Dönem Şafii Mezhebinde Sünnet Kavramı (Gavin Picken) 

Gavin Picken’in bölümü ise erken dönem Şafiî mezhebinde Sünnet kavramı 

konusunu ele almaktadır. O eş-Şafiî’nin Kur’ân–Sünnet–Hadis arasındaki 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      106 
 

hermenötik ilişkiye dair “Vahiy matriksi (Revelatory matrix)” dediği teorinin bir 

parçası olarak “beyan” üzerinde durmaktadır. Picken, eş-Şafiî’nin eserinin bugün 

Şafiî mezhebi olarak bilinen yapıda nasıl algılandığı konusunu da ele almaktadır. 

Bu bağlamda eş-Şafiî’nin en önemli öğrencisi olan el-Buveytî’nin mezhebin 

oluşumundaki fevkalade önemli rolü üzerinde de durmaktadır. Bu kitabın amacı 

açısından el-Buveytî’nin en önemli katkısı, eş-Şafiî’nin, Ahmed b. Hanbel gibi 

hadisçilerinkine benzeyen hadis temelli fıkhî hermenötiğinin konsolide 

edilmesinde yatmaktadır. 

Yazar makalesine, tartışmalı bir konu olan eş-Şafiî’nin usul-i fıkhın kurucu 

babası olduğu iddiasını tekrarlayarak başlamakta, üstelik çıtayı daha da 

yükselterek onun günümüze kadargelen “Put kırıcı” rolünden bahsetmekte (s. 139) 

ancak bu konudaki farklı görüşlerle herhangi bir hesaplaşmaya girmeden adeta bir 

ezber tekrarı yapmaktadır. Ayrıca eş-Şafiî’nin Sünnet konusunda, Sünnet’i hadise 

indirgeyerek bir paradigma değişikliğine yol açtığına dair malum tespiti de 

temellendirmeye gerek görmeden tekrarlaması dikkatlerden kaçmamaktadır (s. 

140). 

 

eş-Şafiî’nin Hayatı ve Eserleri 

Bu başlık altında bilinenlere yeni bir şey eklemediği gibi, onun Mâlik’e 

öğrencilik yapmasından bahisle, Mâlik’ten -Hicaz’da egemen olan Hadisçilerin 

metin merkezli fıkhî tekniklerinin bir uzantısı olan- fıkıh tekniklerini öğrendiğini 

ileri sürerek bizleri şaşırtmakta (s. 140) ancak Mâlik’in Medine’deki tatbikatı 

merkeze alan yöntemi konusunda herhangi bir değerlendirme yapmadan bu 

iddiasını –yine herhangi bir temellendirme gereği duymaksızın– ileri sürme 

cihetine gitmektedir. Sadece bu konularda değil,eş-Şafiî’nin Arap dili ve edebiyatı 

konusundaki müstesna kabiliyetine dair tabakat kitaplarında tekrarlanan iddiayı 

da ilmî bir temellendirmeye gerek görmeksizin tekrarlamakla yetinmiştir (s. 141). 

 

eş-Şafiî’nin Beyan Teorisi 

Yazar ezberleri tekrarlamaya devam ederek bütün fıkıh mezheplerinin dört 

kaynak (Kur’ân-Sünnet-icma-kıyas) üzerinde hemfikir olduğunu söylemektedir (s. 

142). Halbuki bu dört kaynak teorisi Şafiî için bile tam olarak geçerli değilken –zira 

onun kıyas’a ve içtihada yaklaşımının Hanefîler’in aksine “kerhen” kabulden öteye 

gitmediği söylenebilir (s. 158, dpnt. 17)- bu dört kaynak dışında başka kaynakları 

da benimseyen –başta Hanefîler olmak üzere– fıkıh ekolleri söz konusu iken, böyle 

bir genellemenin ne kadar isabetli olduğunu yazarın kendisine sorması yerinde 

olacaktır. 

eş-Şafiî’nin katkısının dört kaynak teorisiyle sınırlı olmadığını, amacının 

kaynaklar arası ilişkiyi düzenleyen ve aralarındaki çelişkileri gidermeyi amaçlayan 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               107 

 

 
 

bir “fıkhî hermenotik” geliştirmek olduğunu söyleyen yazar (s. 142), bu dört 

kaynak meselesinin ne gibi bir “katkı” teşkil ettiğini de izah gereği duymamıştır. 

Halbuki bu dört kaynak eş-Şafiî’den önce de bilinen şeyler idi. Burada titiz bir dil 

kullanmak gerekirse ve katkı olup olmadığı bir tarafa bırakılırsa, sadece eş-Şafiî’nin 

şer’î delilleri dört ile sınırlandırma çabasından söz edilebilir. 

Yazarın bu bağlamda yeni bir yorum olarak eş-Şafiî’nin bir “vahiy matrisi 

(revelatory matrix)” tasarladığını söylese de (s. 142), aslında bu vahy-i metluvv ve 

gayr-ı metluvv anlayışına yaslanarak eş-Şafiî’nin Sünnet ve hadisleri de vahiy 

kapsamına dahil etme çabasından farklı bir şey değildir. 

eş-Şafiî’nin bu matrise göre 1)Kur’ân 2) Kur’ân+Sünnet 3)Sünnet şeklinde 

sıraladığı vahiy formlarının yazar tarafından “mimari simetri” (s. 143) olarak niçin 

ve nasıl nitelendirildiği sorusu bir yana, buradaki Sünnet’in mahiyeti de 

ıskalanmıştır. Zira eş-Şafiî’nin Sünnet derken kastettiği isnatlarla aktarılan “âhad 

hadis rivayetleri”nden başka bir şey değildir.  

Bunu aklımızda tutarak eş-Şafiî’nin vahyin iki türünün (Kur’ân ve Sünnet) 

birbirine ters düşmesinin mümkün olmadığına, görünürde böyle bir tutarsızlık 

varsa bunun gerçekte değil zahirdeki bir tutarsızlık olduğuna dair iddiasını 

sorgulamaksızın aktarması da dikkatlerden kaçmamaktadır. Halbuki yazarın ilk 

olarak eş-Şafiî’ye şunu sorması gerekirdi: İkisinin de vahiy ürünü olduğunu iddia 

eden eş-Şafiî Sünnet dediğinde Hz. Peygamber dönemine giderek o dönemi esas 

alarak mı değerlendirme yapmaktadır, yoksa kendisinin bulunduğu yerden ve 

zamandan mı yapmaktadır? İlki söz konusu ise, o döneme gidip bizatihi Kur’ân’da 

Hz. Peygamber’in açık hatalarına dair bazıları oldukça sert uyarıları görünce bu 

durumu nasıl izah edecektir? Sünnette eş-Şafiî’nin iddia ettiği gibi vahiy ürünü ise, 

Allah’ın elçisine herhangi bir konuda birtakım adımları atmasını “Sünnet vahyi” 

olarak emredip de ardından “Kur’ân vahyi” ile bu adımlardan dolayı onu 

eleştirmesi, bizatihi Allah’ın ulûhiyetine, adaletine ve vahyin güvenilirliğine darbe 

indirmek anlamına gelmez mi? Şayet eş-Şafiî’nin bulunduğu noktadan meseleyi ele 

alacaksak, önce neyin Sünnet olduğunu kesin olarak bilmemiz lazım ki, Kur’ân ile 

Sünnet arasında bir çelişki olup olmadığına karar verebilelim. Hz. Peygamber 

döneminden sonraki dönemlerde yaşayan herkes gibi eş-Şafiî’nin Sünnet adına 

konuşabilmesi için elinde iki imkan vardır: Ya mütevatir yaşayan sünnetler 

(haberu’l-âmme) ya da âhad hadis rivayetleri (haberu’l-hâssa). Peki eş-Şafiî Kur’ân 

ve Sünnet arasında çelişki olmaz derken bu ikisinden hangisini esas almaktadır? 

Her ikisini de esas aldığı takdirde “âhad haber” kategorisindekileri eş-Şafiî nasıl 

değerlendirecektir? Şayet bir âhad hadis rivayeti açıkça Kur’ân’a ters düşerse eş-

Şafiî ne yapacaktır? Bu çelişki görüntüdedir, gerçek değildir diyerek meseleyi 

geçiştirecek midir, yoksa bu rivayetin Hz. Peygamber’e ait olamayacağı sonucuna 

mı varacaktır? eş-Şafiî’nin bu ikincisine hiç gönlü olmadığı er-Risâle adlı eserinde 

açıkça görülmektedir. Dolayısıyla o, hadis rivayetlerinin Kur’ân’a aykırılık 

gerekçesiyle devre dışı kalmasını önlemek için birtakım mekanizmalar geliştirmeye 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      108 
 

çalışmıştır. Özetle eş-Şafiî’nin bu gibi meseleleri çözebilmek için izlediği yol, 

çelişkileri umum-husus, cümle-nass ve nesh örgüsü içerisinde çözmeye çalışmaktır. 

Peki bu çözüm başarılı olmuş mudur veya ne kadar başarılıdır? Usul-i fıkıh 

geleneğine bakıldığında, eş-Şafiî’nin tahayyül ettiği şekilde ve düzlemde bir 

başarıdan söz etmek elbette mümkün değildir. Bunun da sebebi eş-Şafiî’nin 

“beyan” teorisinin omurgasını oluşturan bu beşli örgünün sübjektif yönüdür. Zira 

bir ayet veya hadis rivayetinin umum mu husus mu ifade ettiği daima açık ve net 

değildir. Bu yüzden usul-i fıkıh literatürü konuyla ilgili tartışmalarla doludur. 

Hatta iş, sadece umum siğası üzerine müstakil eserler yazmayı gerektirecek 

noktaya kadar varmıştır (Mesela Alauddin Keykeldî’nin Telkıhu’l-fuhûm fî tenkıhi 

siyağı’l-umûm adlı müstakil eseri buna iyi bir örnektir). Cümle (muğlak)-Nass (açık) 

lafızlar meselesi de aynı durumdadır.  

Nesh’in durumu ise daha da tartışmalıdır. Zira konuyla ilgili bilgiler (esbab-ı 

nüzul rivayetleri) hem yeterli değildir, hem de güvenilirlik açısından birçok 

problemleyüz yüzedir. O yüzden bütün bu konularda İslâm uleması yüzyıllarca 

tartışmış, farklı yaklaşımlar sergilemiş ve farklı sonuçlara varmışlardır. Sadece 

mensuh olan ayetlerin sayısıyla ilgili olarak verilen farklı sayılar bile işin içinden 

çıkılmaz bir durumla karşı karşıya olduğumuzu görmek için yeterlidir. Tabiatıyla 

neshi kabul etmeyenlerin varlığını da unutmamak gerekir.  

Son derece önemli bir başka nokta ise, ikinci bir tür vahiy olarak görülen 

Sünnet ile özdeşleştirilen hadis rivayetlerinin istisnasız tamamının –mevcut 

bilgilerimize göre– mana olarak rivayet edilmiş olmaları gerçeğidir. Bütün bu 

mülahazalar ışığında eş-Şafiî’nin beyan teorisinin tıkır tıkır işleyen kusursuz bir 

yaklaşım olduğunu söylemek mümkün görünmemektedir. Bu ise yazarın eş-

Şafiî’nin “beyan” teorisiyle ilgili değerlendirmelerinin gözden geçirmeye ne kadar 

muhtaç olduğunu gözler önüne sermektedir. Öte yandan eş-Şafiî’nin beyan 

anlayışıyla daha sonraları usul-i fıkıh’ta kazandığı anlamın farklı olduğuna dair 

Lowry’nin tespitini de eklemekte yarar vardır (s. 161, dpnt. 72). 

eş-Şafiî’nin vahiy matrisi teorisinin ve beşli örgüsünün en ilginç [?] yönü 

olarak yazarın nesh teorisini göstermesine gelince; neshin vahiy kaynakları 

arasında değil, her kaynağın kendi içerisinde gerçekleşebileceği iddiası (s. 144) 

masaya yatırılmadan sunulmuştur. 

Kur’ân’ın Sünnet’i nesh edemeyeceği varsayımı iki tür vahyin birbiriyle 

çelişmeyeceği varsayımıyla uyumludur. Ancak Kur’ân’da Hz. Peygamber’e yönelik 

eleştiriler (mesela et-Tahrim, 2) bu uyumu mutlak olmaktan çıkarmaktadır. Bunda 

eş-Şafiî’nin Sünnet içerisinde Hz. Peygamber’e inisiyatif hakkı tanımaması, bu 

kavramın içini tamamen vahiy olarak doldurma çabasının da payı vardır. Halbuki 

adına ister kıyas ister içtihat densin (mesela bkz. Abdurrahman b. Necm b. 

Abdilvahhab Cezeri, İbnu’l-Hanbelî’nin, Akyisetu’n-nebiyy (sav) adlı eseri ile 

İctihadu’r-rasûl veya İctihadu’n-nebiyy konulu eserler) Hz. Peygamber’in her adımını 

Kur’ân vahyi dışında ayrı bir vahiyle atmadığını gösteren pek çok ayet ve hadis 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               109 

 

 
 

rivayeti varken bunları görmezden gelerek konuyu ele almak ilmi zihniyete aykırı 

bir tutum olur. 

 

eş-Şafiî’de Sünnet–Hadis kavramı: 

Peygamber Allah’ın iradesinin olgular dünyasındaki uzantısıdır (s. 147) 

Peki eş-Şafiî’ye göre Sünnet’in içeriği nedir ve neye göre belirlenir? O, 

Sünnet’in kaynağı olarak daha baştan hadis rivayetlerini kararlaştırdığı için (s. 149, 

151, 152), hadisin rakipleri olarak gördüğü nosyonlarla (s. 147) hesaplaşmaya 

girişmesi gerekiyordu ve bu sebeple öncelikle hocası Mâlik’in savunduğu 

Medinelilerin tatbikatı (amelu ehli’l-Medine) ile hesaplaşır ve bu tatbikatın 

Peygamber’in tatbikatlarının organik olarak gelişiminden ibaret bir şey olmayıp, 

Medine uleması arasındaki ittifaktan ibaret olduğunu düşünür (s. 146). Ancak eş-

Şafiî’nin asıl derdi –bizim de Sünni Paradigmanın Oluşumunda Şafii’nin Rolü adlı 

antolojide göstermeye çalıştığımız üzere– Sünnet ile özdeşleştirmeyi kararlaştırdığı 

hadis rivayetlerini tehlikeye atacağı için (s. 145) Medine ameline karşı çıkmaktır. 

Ama eş-Şafiî bunu yaparken doğrudan hocası Mâlik’i değil Mâlikî bir muhatabını 

hedef almaktadır (s. 159, dpnt. 30).  

Hadisler’in tek kaynak olması tercihini tehlikeye sokan diğer bir yaklaşım ise 

Hanefîler’in sıklıkla başvurduğu istihsan olduğu için ona karşı da tavır alır ve onu 

telezzüz (keyfilik) olarak nitelendirir (s. 147).  

Müteakiben yazar eş-Şafiî’nin Medinelilerin tatbikatı ve istihsan gibi fıkhi 

tekniklere karşı vahiy matrisini koyduğunu tekrarlar ve –Kur’ân vahyi konusunda 

ihtilaf olmadığı için, özellikle Sünnet üzerinde durup onu temellendirmeye 

çalıştığını söyler. Ancak yazarın bu konuda verdiği bilgiler er-Risale’nin ilgili 

içeriğinin tasviri bir özetinden ibaret olup, hemen hiçbir kritik ve analitik yaklaşım 

söz konusu değildir. er-Risale’de Sünnet’i temellendirmek amacıyla başvurduğu 

argümanların (s. 147-148) hemen hepsi tek tek eleştirel bir gözle Sünni Paradigmanın 

Oluşumunda Şafii’nin Rolü adlı antolojide ele alındığından, onları burada 

tekrarlamamak için sadece bu bilgiyle yetinmek istiyoruz. 

Mamafih burada eş-Şafiî’nin Kur’ân’daki “hikmet”in sünnet anlamına 

geldiği iddiasına dair Lowry’nin, -bu yorumun Şafiî öncesi tefsir literatüründe 

yaygın olmadığına dair- uyarısı yerindedir (s. 160, dpnt. 44). Nitekim Ebû Hanife 

(ö. 150) ile aynı yıllarda vefat etmiş olan Mukatil b. Suleyman’ın el-Vucûh ve’n-nazâir 

adlı eserinde –ki bir Kur’ân lugatı sayılır– Kur’ân’daki hikmet kelimelerinin beş 

anlamı arasında Sünnet’e tek kelime ile dahi yer vermemesi de bu durumu teyid 

etmektedir. Aynı değerlendirmeyi âhad haberleri temellendirmek için eş-Şafiî’nin 

geliştirmeye çalıştığı argümanlar (s. 149-150) için de yapmak mümkündür. 

Bütün bu konularda bütün problemleri halledilmiş varsayan eş-Şafiî, son 

olarak çelişkili hadis rivayetleri meselesine de el atar ve vahiy matrisine dair beşli 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      110 
 

örgü (umum-husus, cümle-nass, nesh) teknikleri yanında, çelişkili rivayetler 

arasında tercih yapmak için nelere dikkat edilmesi gerektiğini ele alır (s. 151). 

 

Şafiî’nin Öğretisine Yönelik Tepkiler 

Yazarın bu konuyu sadece eş-Şafiî’nin iki öğrencisi el-Muzenî ve                   

el-Buveytî’nin muhtasarları üzerinden ele almasını (s. 151-153) başlıkla 

irtibatlandırmak pek mümkün görünmemektedir. Mamafih yazar bu iki özetle ilgili 

olarak önemli noktalara da işaret etmektedir ki, özellikle el-Buveytî’nin Muhtasar’ı 

ile ilgili olarak söyledikleri kayda değer görünmektedir.  

Yazara göre eş-Şafiî’nin fıkhî dünya görüşünün öne çıkan unsuru hadis 

olduğu için, onun “Sahih bir hadis görürseniz benim mezhebim odur” demiş 

olmasından da hareketle, hadisler el-Buveytî için de bir “açık kart” haline gelmiş 

olmaktadır. Öyle olunca da –yazara göre– el-Buveytî, eş-Şafiî’nin eserlerini 

özetlerken sadece özetlememekte, gerektiğinde yeni hadisler eklemekte, bazılarını 

çıkarmakta ve buna bağlı olarak hocasının görüşlerine itiraz edebilmektedir (s. 152). 

el-Buveytî örneğinden hareketle yazar önemli bir başka noktaya daha 

dikkatlerimizi çekmektedir: İlk dönemlerde fakihler hocalarıyla olan ilişkilerini 

nasıl belirliyorlardı? Tahmin edilenin aksine onlar hocalarının her görüşünü körü 

körüne kabullenmiyorlar, daha ziyade onların metotlarına bağlılıklarını 

sürdürmeye çalışıyorlardı. Bu sebeple el-Buveytî, hocasının metoduna bağlı kalarak 

pek çok konuda hocasına itiraz ederek ondan farklı görüşlere ulaşmıştır. Bu sebeple 

el-Buveytî’nin eseri sadece bir özet olmaktan çıkmış ve eş-Şafiî’ye katkı ve 

itirazların da yer aldığı farklı bir mahiyete bürünmüştür. Bu ise Şafiî mezhebinin 

tek bir kişinin görüşlerinden ibaret olmadığını göstermektedir. 

Öte yandan el-Buveytî’nin hocasının hadis merkezli metodu uyarınca 

hadisleri ondan daha fazla kullanmış olması, o dönemde fıkhı aşırı akılcı ve re’yci 

gören hadisçilerin fıkıhtan uzak durmalarına da bir itiraz anlamı taşıyordu. 

Böylelikle el-Buveytî fıkıhtaki işlevi yadsınamaz olan akıl ile vahiy arasında bir 

köprü kurmuş, bu suretle belki de hocasını kafasındaki bir hedefi gerçekleştirmişti 

(s. 153). 

 

Sonuç 

Yazara göre eş-Şafiî, Hicaz, Yemen, Irak ve Mısır’a yolculukları esnasında 

fıkıh çevrelerindeki çeşitli çelişkileri ve tutarsızlıkları görmüş olmalıdır. 

Muhtemelen o bu durumun sebebi olarak gördüğü Medine tatbikatına ve aşırı re’y 

kullanımına karşı sadece Peygamber’e hasrettiği Sünnetle özdeşleştirdiği hadis 

rivayetlerini merkeze almış, sistematik fıkhî akıl yürütmeye alan açabilmek için de 

kıyası tercih etmiştir (s. 154). 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               111 

 

 
 

eş-Şafiî’nin özel olarak Şafiî usul-i fıkhı üzerindeki etkisi yanında genel 

olarak etkisi meselesinde Schacht ve Coulson gibileri onun rolünü önemseyerek 

usul-i fıkhın kurucusu nitelemesini uygun görürken, Wael Hallaq ve Lowry gibileri 

buna karşı çıkmakta ya da daha orta bir yol izlemektedirler (s. 154). 

Yazar er-Risale’nin daha sonraki usul-i fıkıh kitaplarıyla yan yana 

getirilmesinin doğru olmadığını, zira Lowry’nin dediği gibi kitabın %80’inin 

kaynaklar arası ilişkiye ve Sünnet’e tahsis edildiğini -veya kitabın 1/2’si Sünnet 

konusuna, 1/3’ü ise kaynaklar arası ilişkiye tahsis edildiğini (s. 162, dpnt. 87)-, 

bunun da II. yy fıkhî atmosferine yönelik olduğunu, onun fıkhı insan [aklı] 

etkisinden çıkarıp vahiy kaynaklı malzemeye dayandırmak istediğini vurgularken 

(s. 155) tamamen isabet ettiği söylenebilir. Nitekim George Makdisî’nin er-Risale’de 

Mutezile karşıtı, dolayısıyla akıl karşıtı eğilimlerin izini süren makalesi de bu 

tespiti doğrulamaktadır (s. 157/dpnt. 8). Bu anlamda eş-Şafiî’nin fıkıhçıların fıkhı 

vahiy menşeli kaynaklara dayandırmaya, Sünnet ve Hadis’in statüsünü gözden 

geçirmeye sevk etmede başarılı olduğu söylenebilir (s. 155). Ne var ki yazar eş-

Şafiî’nin usul-i fıkhın kurucusu olduğu tezinden vazgeçmeye gönlü olmamalı ki, 

tekrar bu konuya dönerek onun usul-i fıkhın kurucu babası olduğuna dair nakilleri 

aktarmaya girişmektedir (s. 155). Yazının sonunda yazarın duygusallığının dozu 

daha da artmış olmalı ki, eş-Şafiî’yi Sünnet ve hadis alanındaki çabaları bağlamında 

müceddid (dini yeniden canlanan biri), usul-i fıkhı besleyen ve İslâm hukukuna 

hayat nefesi üfleyen biri olarak nitelendirmekten geri kalmamaktadır (s. 155). 

Bunların fevkalade tartışmalı iddialar olması bir yana, ilmî tespitler olmaktan 

ziyade duygusal veya retorik ifadeler denmeye daha layık olduğunu söylemek 

yerinde olacaktır.  

Son olarak ifade etmek gerekir ki, yazarın makalesinin başlığında Şafiî 

mezhebinden bahsetmesine rağmen konuyu sadece Şafiî ve iki talebesiyle 

sınırlamış olması, başlığın da gözden geçirilip yeniden düzenlenmesini gerekli 

kılmaktadır. 

 

8. Gelenekten Kurumsallaşmaya: Erken Hanbelîlikte Sünnet (Hâris b. 

Ramlî)  

Hâris b. Ramlî Hanbelî fıkıh geleneğinde Sünnet kavramını, onun Kur’ân 

karşısındaki hermenötik pozisyonunu; mütevâtir, âhad ve sahih olmayan 

hadislerin epistemolojik statüsünü geniş olarak ele almaktadır. O Hanbelî fıkıh 

geleneğinin, fıkıhçı hadisçilerin fıkıh alanındaki çabalarının bir sonucu olarak nasıl 

ortaya çıktığını göstermektedir. Bu fıkıhçı hadisçiler, bölgesel re’y temelli fıkıh 

gelenekleri yerine tamamen metin temelli bir geleneği ikame etmek için çaba sarf 

etmişler ve bunun için de sadece sahih hadisleri değil, sahabe ve tabiinin 

uygulamalarını ve fetvalarını da bu metin kavramına dahil etmişlerdir. Dahil 

etmelerinin sebebi ise eş-Şafiî’ye ve sahih hadis kavramına olan dirençleriydi. Zira 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      112 
 

sahih hadis kavramı, Hanbelîlerin en azından teoride kuşkuyla baktıkları kıyasa 

geniş bir alan açan bir kavram olarak görülüyordu. Bundan dolayı, bu görüşte 

olanlar nezdinde Sünnet kavramı, onu en iyi bilen ve ruhunu inanç ve eylemlerinde 

en iyi şekilde temsil ettiği kabul edilenlerce somutlaştırılan “yaşayan bir sünnet” 

anlamına geliyordu (?).  

Ramlî, Hanbelîlerin bir şeyin sünnet olduğuna karar vericinin elden 

geldiğince metin temelli olmasını kabul etmelerinin önemli bir sonucu olduğuna 

dikkat çekmektedir: Sadece Sünnet’in ravileri hakkında bilgi sahip olmak, aynı 

zamanda kavramsal olarak bizzat Sünnet hakkında bilgi sahibi olmak anlamına 

geliyordu. 

Mamafih Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) gerçekten bir mezhep kurma 

niyeti ve düşüncesi olup olmadığını kaynaklara göre tartışmaya açarak söze 

başlayan yazar, tartışma konularını çeşitlendirerek, Batı dillerinde onun hareketine 

yönelik “traditionalist” nitelemesinin problemsiz olmadığına dikkat çeker, burada 

hangi gelenekten bahsedildiğinin net olmadığını vurgular, hele hele Arap-İslâm 

kavramı olan Sünnet’e ne ölçüde karşılık geldiğinin açık olmadığına dikkat çeker (s. 

163-164). Dahası kaynaklar esas alınacak olduğu takdirde, hiçbir fıkhî yöntemin ve 

hermenötik sistemin Ahmed b. Hanbel’e izafe edilmesinin –kaynaklar ışığında- 

mümkün olmadığına da dikkat çeker (s. 164). 

Zira Susan Spectorsky’ye göre Ahmed b. Hanbel ihtilaflı olmayan konularda 

hadislere dayanarak cevaplar verir, bu mümkün olmadığında cevap vermekten 

kaçınır ama her halükarda görüşlerinin otorite olmasına rıza göstermezdi. 

Christopher Melchert de ona katılarak, Ahmed b. Hanbel’in verdiği 

cevapların “doğaçlama karakteri”ne ve bu cevapların eski ve temelde sözlü bir 

kültürel modelin izlerini taşıdığına, sadece hadislere dayanmadığına, bilakis hâlâ 

bilge adamların (selef) kuramsal düşüncelerine ve uygulamalarına olan güveni 

gösterdiğine işaret eder. Ancak bu cevapların metinsel delillerin titiz bir biçimde 

kaydedilmesi gerektiğine dair yeni vurguları da içerdiğini ekler (s. 164). 

David Vishanoff da usul-i fıkıh literatüründeki nakillerden yola çıkarak 

benzer sonuçlara ulaşır ve sık sık vurgulanan, eş-Şafiî ile ilişkisi meselesinde tam 

tersine onun eş-Şafiî’nin vahiy matris eksenli sistematik yöntemine dayalı fıkıh 

vizyonuna karşı direndiğini (s. 164), sistematik bir hermenötik yöntem 

bırakmadığını, bunun da onun takipçilerine kendi yöntemlerini geliştirmek üzere 

geniş bir alan bıraktığını söyler (s. 165).  

Vishanoff’un, Ahmed b. Hanbel’in, eş-Şafiî’nin sistematik reform programına 

katılmadığı tespiti son araştırmalar tarafında da teyid edilmiştir. Özellikle 

Schahct’ın bütün Ehl-i Hadis’i monolitik bir yapı olarak gören ve bu sebeple 

Ahmed b. Hanbel ile eş-Şafiî’yi, aralarındaki önemli farkları görmezden gelerek 

aynı potaya koyan yaklaşımı bu araştırmalarda sorgulanmış ve Ashabu’l-hadis’in 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               113 

 

 
 

fıkıhçıları içerisinde bir spektrum dahilinde, farklı oranlarda sistematik fıkhî akıl 

yürütmeye kapı aralayanların bulunduğu ortaya çıkmıştır (s. 165).  

Ehl-i Hadis ile Ehl-i re’y arasındaki çatlağın h. II/VIII. yy sonlarında “halku’l-

Kur’ân” meselesi yüzünden ortaya çıktığını ileri süren Melchert, III/IX. yy’da İslâm 

fıkhında hadislerin önemini daha büyük oranda kabullenilmesini sağlayan Ehl-i 

Hadis içerisinde bile –mesela Abdullah b. el-Mubarak gibi- hâlâ sistematik akıl 

yürütmeye açık olanlar vardı. Mamafih onların yanında pür hadisçi olarak 

nitelendirilebilecek olan İbn Ebî Şeybe ve “Sahih hareketi” içerisinde yer alan el-

Buharî gibi hadisçilerin de olduğunu da ekler. Ahmed eş-Şemsî’nin ortaya 

koyduğu üzere bu noktada eş-Şafiî’nin talebesi olan el-Buveytî’nin, er-Risale’nin 

açık delaletine rağmen, eş-Şafiî’nin sahabe görüşlerini kıyasa tercih etmekle Ehl-i 

Hadis’e daha yakın olduğunu ileri sürmüş olması (s. 165) dikkat çekicidir. Volkan 

Stodolsky tarafından hazırlanmış olan bir doktora tezine göre, kıyası sahabe 

görüşlerine tercih eden eş-Şafiî olmayıp, onun öğrencisi Dâvûd ez-Zâhirî idi          

(s. 165). 

 

Peki Ahmed b. Hanbel bu tabloda nerede durmaktadır? 

Susan Spectorsky’ye göre el-Kevsec (ö. 251/865), Salih b. Ahmed b. Hanbel  

(ö. 266/880), Ebû Dâvûd es-Sicistanî (ö. 270/884), İbn Hâni (ö. 275), Abdullah           

(ö. 290/903), el-Bağavî (ö. 317/929) tarafından derlenen “mesail” eserleri incelenecek 

olursa, fıkhî konularda birbirinden farklı Ahmed b. Hanbel tipleri ortaya 

çıkmaktadır (s. 166). Mesela Abdullah, Ahmed b. Hanbel’in kategorik olarak bütün 

büyük fakihlerin fıkıh kitaplarını reddettiğini aktarırken, Ebû Dâvûd ve İbn Hâni, 

hadisçilik yönleri itibariyle Mâlik ile eş-Şafiî’nin kitaplarının bundan istisna 

edildiğini aktarmaktadırlar (s. 166). Abdullah’ın Mesail’i esas alındığında Ahmed b. 

Hanbel’in sözlü kültüre vurgu yaptığı ve kitaplara dayalı bir yaklaşımı 

benimsemediği, bir uzmana müracaat etmeksizin fıkıh ve hadis kitaplarına 

başvurmayı tasvip etmediği görülür. Nitekim bu yaklaşımın el-Musned’in tarzı ile 

de uyum halinde olduğu söylenebilir.  

Zira mesela Ebû Dâvûd’un es-Sunen’i bir uzmana başvurmaya gerek 

kalmadan, uzman olmayanların kolaylıkla ulaşabileceği ve kullanabileceği bir hadis 

koleksiyonu ortaya koyma amacına yönelik iken, el-Musned çoklu isnatları ve çeşitli 

hadis türleri ile adeta uzmanlar için bir “veri tabanı” niteliğindedir ki, bu Ahmed b. 

Hanbel’in fıkıhta ve hadiste uzmanlara başvurmayı gerekli gören yaklaşımına 

uygun düşmektedir (s. 167). 

Saud Salih es-Serhân tarafından hazırlanan bir doktora tezine göre, Ahmed 

b. Hanbel’in fıkıhtaki konumunu belirlemede başvurulan Mesail literatürü, 

doğrudan Ahmed b. Hanbel’in görüşlerini temsil etmemekte, buna bağlı olarak bu 

eserlerdeki rivayetler arasındaki farklılıklar, Ahmed b. Hanbel’den değil onun 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      114 
 

takipçilerinden kaynaklanmaktadır (s. 167). Ebûbekr el-Hallâl (ö. 311/923) bütün bu 

farklı rivayetleri –şu an için kayıp görünen dev eserinde- bir araya getirmiş ve 

böylece İbn Hâmid’in (ö. 403/1013) aralarındaki ihtilafları gidermek için yeni bir 

hermenötik çerçeve oluşturup üzerinde çalışabileceği bir derleme oluşturmuştur. 

Daha sonra İbn Hâmid’in talebesi Ebû Ya’lâ (380-458/990-1066), Ebû’l-Hattâb el-

Kelvezânî (ö. 510/1116) ve İbn Akîl (ö. 413/1119) [doğrusu 413 değil 513 olacaktır] 

eliyle mezhebin doktrininin sistematize edilmesi gerçekleşmiştir (s. 167). 

Bu gelişmeler ve kaynaklar ışığında Hanbelî mezhebinde Sünnet tanımı, 

Sünnet-Kur’ân ilişkisi ve Hadis meselesi ele alındığında şu sonuçlar ortaya 

çıkmaktadır: 

1) Ebû Dâvûd’un Mesâil’i hariç bütün kaynaklar Sünnet’in Peygamber ile 

sınırlı olduğu ve sahabenin uygulamalarının Sünnet kapsamında olmadığı 

hususunda hemfikirdirler (s. 168). 

2) Sünnet’in Kur’ân’ın açıklayıcısı olduğu konusunda eş-Şafiî’nin beyan 

teorisinin etkisi görülmektedir. Bu noktada Hanbelîler ile Şafiîler’in Kur’ân’ın açık 

anlamları ve icma ile yetinen minimalist yaklaşıma karşı bir cephe oluşturdukları 

söylenebilir (s. 169). 

3) Temelde Sahabe ve tabiin’in görüşleri Sünnet kapsamı dışında tutulmakla 

beraber, Hanbelî kaynaklarında Ahmed b. Hanbel’in bazen Saîd b. el-Museyyib gibi 

bir tabiin’in görüşünü bir sahabî olan İbn Abbas’ın görüşüne tercih edebildiğine 

dair nakillere de rastlanabilmektedir (s. 171). 

 

Kur’ân ve Sünnet Arasındaki İlişki 

Kur’ân’ın ilgili hükmünü beyan eden bir Sünnet olmadıkça, doğrudan 

Kur’ân ile amel etmenin caiz olduğuna ve olmadığına dair farklı görüşler Ahmed b. 

Hanbel’e aynı anda izafe edilmektedir (s. 172). 

Kur’ân’ın yorumunda Sünnet’in merkezi rolünü kabul etmekle beraber, 

Ahmed b. Hanbel “Sünnet Kur’ân üzerinde belirleyicidir” formülünü benimsemez, 

sadece “Sünnet Kur’ân’ın manalarını açıklar” ya da “Sünnet Kur’ân’ı açıklar” 

demekle yetinir. 

Ahmed b. Hanbel eş-Şafiî’nin aksine Kur’ân’ın Sünnet’i nesh edebileceğini 

kabul ettiği gibi, Hanefîler gibi farz-vacip ayrımını da benimsemektedir (s. 174) ki, 

bu da muhtemelen bu ayrımın Irak kökenli olduğunu göstermektedir (s. 175). 

Mamafih onun Hanefîler’in aksine Kur’ân ile sabit olan hükümlerle sünnet ile sabit 

olan hükümler arasında ayrım gözetmediğine dair nakillerin bulunduğunu da 

burada belirtmek gerekir (s. 174). 

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               115 

 

 
 

Hadis 

Mütevâtir konusunda Hanbelî mezhebi Ebû’l-Kâsım el-Belhî ve diğer 

Mutezilî imamlar gibi kesin bilgi ifade ettiğinde hemfikirdirler. Ancak bunun 

zorunlu bilgi mi müktesep (sonradan kazanılmış) bilgi mi olduğu konusunda farklı 

görüşler vardır (s. 175-176). Öte yandan âhad haberlerin de mütevâtir gibi kesin 

bilgi ifade edeceği görüşü de Hanbelî kaynaklarda yer almaktadır (s. 176). Bu 

görüşün Dâvûd ez-Zâhirî ve el-Hâris el-Muhâsibî’nin de görüşü olduğu 

belirtilmektedir (s. 176). Mamafih Ebû Ya’lâ’nın el-Asram’ın Maâni’l-hadîs adlı 

eserinden aktardığı bir rivayete göre Ahmed b. Hanbel kendisine sahih bir hadis 

ulaştığında onunla amel edeceğini, ancak onun Peygamber’in sözü olduğuna 

şahitlik edemeyeceğini söylemesi, âhad haberin kesin bilgi değil zan ifade 

edeceğine dair yaklaşımı çağrıştırmaktadır (s. 177). Öte yandan muttasıl sahabi 

sözünün, munkatı merfu rivayete tercih eden Ahmed b. Hanbel üzerinde               

eş-Şafiî’nin muttasıl isnat konusundaki ısrarının etkisinden de söz edilmektedir    

(s. 177). 

Zayıf hadisle amel konusunda da Ahmed b. Hanbel’den a) daha güçlü bir 

delil yoksa zayıf hadisle amel edilebileceği, b) zayıf hadisle hiçbir şekilde amel 

edilemeyeceği şeklinde iki görüş nakledilmektedir (s. 178). 

Öte yandan Ahmed b. Hanbel’in fazâilve terğib-terhib konularında hadis 

rivayet ederken pek sıkı davranmadıklarını, helal-haram konusunda ise sıkı 

davrandıklarını, buna bağlı olarak da fazâil konusunda zayıf hadislerin delil olarak 

kullanılabileceğini, ama helal-haram konusunda kullanılamayacağını söylediği 

kaynaklarda aktarılmaktadır (s. 178-179). 

Dikkat edilmesi gereken önemli bir husus ise, Ahmed b. Hanbel’in 

görüşlerini olduğu gibi aktarmakla yetinip, onun ötesine geçmeyen “minimalist” 

yaklaşımlar (en tipik örneği el-Hallal ve önde gelen öğrencisi Ğulamu’l-Hallal’dır) 

yanında, Hanbelîlik adına Ahmed b. Hanbel’in görüşlerinden çıkarımlarda 

bulunarak yeni görüşler ortaya koyan (tahrîc) “maksimalist” yaklaşımların (mesela 

el-Hırakî ve İbn Hâmid gibi) mezhep içindeki mevcudiyetinin farkına varmaktır   

(s. 180). Bu sebeple genelde katıksız bir hadisçi olarak sunulan Ahmed b. Hanbel 

portresine karşı, özellikle İbn Hâmid’in maksimalist sunumunda olduğu gibi, usul-i 

fıkıh tekniklerinin kullanımına kapalı ve karşı olmayan daha teorik bir Ahmed b. 

Hanbel portresi de söz konusudur (s. 181). 

 Özellikle Sünnet söz konusu olduğunda İbn Hâmid, Ahmed b. Hanbel’in el-

Musned’de derlediği hadis koleksiyonlarındaki rivayetlere yaklaşımı ile bunları 

fıkhî amaçla ele aldığında sergilediği yaklaşımları birbirinden ayırmakta, yani el-

Musned’deki Ahmed b. Hanbel ile mesâil literatüründeki Ahmed b. Hanbel’in aynı 

olmadığını imâ etmektedir (s. 181).  



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      116 
 

Ayrıca İbn Hâmid, Ahmed b. Hanbel’in görüşlerinden yola çıkarak, onun 

zannedildiği veya iddia edildiği gibi kıyasa karşı olmadığını da ileri sürmektedir. 

Aslında İbn Hâmid’in bütün bu “maksimalist” çabaları, diğer mezheplerle rekabet 

edebilecek sistematik bir fıkıh mezhebinin tesisi için Ahmed b. Hanbel’in 

“minimalist” öğretisinin ruhuna “daha az bağlılık” ve bu suretle mezhebin önüne 

geniş ufuklar açma çabasının bir sonucu olarak okunabilir (s. 182). 

Zannedilenin aksine eş-Şafiî’nin Sünnet’i sadece sahih ve merfu hadislere 

hasretme çabasına Hanbelî geleneğinde pek de olumlu bakılmamış görünmektedir. 

Nitekim Ahmed b. Hanbel, talebesi el-Merruzî’nin eş-Şafiî’nin er-Risale’sini 

kopyalamasına karşı çıkmış, ama diğer fıkıhçıların kitapları ile mukayese 

edildiğinde eş-Şafiî’ninkiler daha hadis temelli olduğu için onları tercih ettiği de 

olmuştur (s. 186/dpnt. 9). Yine de onlara göre eş-Şafiî’nin bu yaklaşımının sahih 

hadis bulunmayan konularda kıyasa başvurmayı kaçınılmaz kılacağı, dolayısıyla 

kıyasın önünü açacağı düşünülmüştür. Bu sebeple Hanbelîler daha sonraki 

nesillerin güvenilirlik riski taşıyan kıyasları yerine, sahih hadis dışında sahabe ve 

tabiun görüşlerine de başvurulmasının yerinde olacağını savunmuşlardır (s. 183). 

Mamafih Hanbelîlerin Zahirîler gibi kıyası kesin ve toptan reddetmediklerine dair 

nakillerin Hanbelî literatüründe mevcudiyetine daha önce de işaret edilmişti. 

Her ne kadar Goldziher, Schahcht, Coulson gibi oryantalistler tarafından 

Hanbelîlik, fanatik literalistler şeklinde nitelendirilmiş olsa da, Wael Hallaq, bu 

tanıma daha yakın olan erken dönem Hanbelîleri (mesela dar kafalı IV. yy Bağdad 

Hanbelîleri) ile daha ılımlı ve değişime açık olan geç dönem Hanbelîleri arasında 

bir ayırım yapmakla, bir bütün olarak ele alındığında tutarsız ve çelişkili görünen 

Hanbelî geleneğini, daha sağlıklı anlamamıza katkıda bulunmuş görünmektedir   

(s. 184). Mamafih kesin olan şu ki, bilhassa Ahmed b. Hanbel’den gelen farklı 

rivayetler, bir genelleme yapmayı imkân dışı bir hale getirmektedir. Ayrıca mezhep 

içerisindeki sert fanatik eğilimlerin Ahmed b. Hanbel’in kendisinden ziyade onun 

çevresindeki “Zahirîlik” eğilimleriyle olan ilişkisi üzerinde durmayı ihmal 

etmemek gerekir (s. 184). 

Ahmed b. Hanbel’in dindarane muhafazakarlığını ise sadece günah korkusu 

ile değil, geleneğe olan sevgisi ile İslâm ümmetinin birliğini sağlama amacı 

çerçevesinde de değerlendirmek gerekir. Dolayısıyla Goldziher’in ıskaladığı bu 

duygusal boyutun, Hanbelîlik ele alınırken göz ardı edilmemesi de yerinde 

olacaktır (s. 185). 

 

9. Zahirî Mezhebinde Sünnet (Amr Osman) 

Amr Osman ise kitaptaki Sünnet ile ilgili bütün tartışmaları, yaşayan bir 

mezhep olmayan Zahirîlik açısından ve onların usul-i fıkhı perspektifinden ele alan 

bir katkı sunmaktadır. Sonuçta o, İbn Hazm’ın Sünnet anlayışının, hadis ile bir ve 

aynı anlama gelen birikimin zirvesini yansıttığını belirtmektedir. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               117 

 

 
 

[Zahirî mezhebinin kurucusu olması hasebiyle pek çoklarına dudak bükerek 

geçilecek biri gibi görünse de] aslında Dâvûd ez-Zâhirî’nin ilmî birikimi ve 

argümantasyon (münazara) konusundaki becerileri kaynaklar tarafından tescil 

edildiği gibi, onun kariyeri hakkında “zamanında Bağdad’ın bütün ilminin onun 

şahsında toplandığı” şeklinde nitelendirmeler de kaynaklarda yer almaktadır. 

Onun ölümünden beş yüz sene sonra Tacuddin es-Subkî’nin bile ulaşabildiği 1000 

cüzlük Kitâbu’z-zebb ani’s-sunen ve’l-ahkâm ve’l-ahbâr adlı dev eser dahil pek çok 

önemli eser ortaya koyan önemli bir ilim adamıyla karşı karşıya bulunduğumuzu 

unutmamak gerekir (s. 195). Kaynaklarda kariyerine Muhammed b. el-Hasen eş-

Şeybânî’nin yolundan giderek (ö. 189/805) başladığı, eş-Şafiî Bağdad’a gelince bu 

defa onu izlemeye başladığı, hatta Dâvûd’un eserlerinde eş-Şafiî’nin 

yaklaşımlarının açık etkilerinin gözlemlendiği belirtilmekteyse de, aslında Ortaçağ 

İslâmî ilimler eğitim-öğretim paradigmasının bir gereği olarak o da sadece 

Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî ve eş-Şafiî’den değil, Ebû Sevr el-Kelbî             

(ö. 240/854) ve el-Kerâbîsî (ö. 245/859) gibi pek çok ilim insanından da etkilenmiş, 

onlarla fikir alışverişinde bulunmuştur. 

Ancak önemli olan onun Ehl-i Hadis sempatizanı olduğu şeklindeki yaygın 

yargının gerçeklerle örtüşmediğidir. eş-Şafiî ile olan ilişkisi de onu bu şekilde 

nitelemek için yeterli değildir. Zira onun hadis rivayetini takıntı haline getiren 

hadisçilere yönelik eleştirileri yanında, hadis rivayeti (müzakere) ile değil daha 

ziyade fıkhî tartışmalar (münazara) ile ilgilendiği, hatta Ahmed b. Hanbel dahil 

Ehl-i Hadis ile arasının hiç iyi olmadığı, nitekim Ahmed b. Hanbel’in de onu bidatçı 

olarak itham ettiği kaynaklarda yer almaktadır. Elbette bu gerilimde onun ilişki 

içerisinde olduğu Ebû Sevr ve el-Kerâbîsî gibi ilim insanlarının, eş-Şafiî’nin hadis 

merkezli yaklaşımına sıcak baksalar da, re’yi de tamamen terketmeyen ve re’y 

eğilimlerini sürdüren kişiler olmasının rolü vardır. Muhtemelen Ahmed b. 

Hanbel’e düşman olmasının sebebi ise, Ahmed’in onu Bişr el-Merîsî (ö. 218/833) ve 

el-Kerâbîsî’nin yolundan giden ve hadisi bırakıp onların kitaplarıyla meşgul olan 

bir bidatçı olarak damgalaması olsa gerektir. Ahmed b. Hanbel’in bunlara yönelik 

husumeti ise özellikle el-Kerâbîsî’nin “Kur’ân mahluk değildir, ama onu 

okuyuşumuz (el-lafzu bi’l-Kur’ân) mahluktur” görüşünü savunmasıdır (s. 196). 

Mamafih hem bu görüşüne hem de hadisle çok fazla hemhal olmamasına rağmen 

Dâvûd ez-Zâhirî’nin Ehl-i Hadis nezdindeitibarının pozitif yönünü ağır bastığını 

söylemek mümkündür (s. 207/ dpnt. 6). 

Meseleyi daha iyi kavramak bakımından -el-Kerâbîsî’nin bu görüşünü 

benimseyen, onun bir diğer arkadaşı olan el-Buharî hakkında da Ahmed b. Hanbel 

ve onun gibi düşünen Ebû Zur’a er-Râzî ve Ebû Hâtim er-Râzî’nin nasıl bir 

engizisyon uyguladıkları da –yazarın verdiği bilgilere ek olarak- burada 

hatırlanmalıdır. O halde kaynaklara bakarak Dâvûd ez-Zâhirî’nin kendisini Ehl-i 

Hadis’ten gördüğü söylemek mümkün olmadığı gibi, onun Ehl-i Hadis mensubu 

olarak görüldüğüne dair yeterli bilgi de mevcut değildir. Tam aksine onun Ehl-i 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      118 
 

re’ye ve fukahaya daha yakın olduğunu söylemek isabetli görünmektedir               

(s. 196,197). Muhtemelen Hanefî, Şafiî, Mâlikî, Mutezilî ve Haricî pek çok ilim 

insanının reddettiği bir görüş olan “haber-i vâhidin kesin bilgi ifade edeceği” 

görüşünü Ebû Sevr ile birlikte kabul etmiş olması, onun Ehl-i Hadis ekolüne 

mensup olduğunun zannedilmesine yol açmıştır (s. 197). Dâvûd’un hadise olan 

ilgisizliğinin tabii bir sonucu olarak onun öğrencileri arasında hadis ravisi olarak 

sadece birkaç öğrencisinin görülmesi de sürpriz değildir.  

Dâvûd’un re’y ehline ve fukahaya daha yakın olması elbette her konuda 

onlarla aynı fikirde olduğu anlamına da gelmemektedir. Bilakis kıyas, istihsan ve 

içtihat konularında re’y ehlinden farklı düşündüğü kesindir. Ne var ki bu 

tekniklere karşı çıkması bir başka usul ilkesi olan “el-ibâha el-asliyye” prensibini 

savunmasından dolayıdır. Onun çevresini oluşturan Ebû Sevr ile el-Kerâbîsî’nin de 

bu görüşte olması oldukça manidardır. 

Dâvûd ve oğlu dahil Zahirîlerin sahabe icmaı dışında icmâ kabul etmediği ve 

onlara göre Kur’ân’da mecaz olmadığı, âhad hadis dahil her tür rivayetin Kur’ân’ı 

nesh edebileceği, rivayetlerin muhtemel bütün meselelerin çözümünü içerdiği 

hususları da kaynaklar tarafından ifade edilmektedir (s. 197). 

Yazara göre bütün bu bilgiler sonuç olarak şunu göstermektedir:  

1) Zahirî geleneğinin hadis alanına ciddi bir katkıları söz konusu değildir. 

2) Bu geleneğe mensup adı geçen ilim insanları usule ilişkin pek çok konuda 

standart bir yaklaşım sergilememiş, aralarında pek çok konuda yaklaşım 

farklılıkları daima söz konusu olmuştur. 

İbn Hazm’a (ö. 456/1064) gelinceye kadar bu farklı görüşler devam etmiş, İbn 

Hazm ise mezhebin görüşlerini standart hale getirerek, şu hususları mezhebin 

üzerinde ittifak edilmiş olan temel yaklaşımı olarak takdim etmiştir: 

1) Şer’î hüküm tesisinde sadece dini nasslar kaynaktır. 

2) Kesin bir delil olmadıkça nasslar en geniş şekilde yorumlanmalıdır. 

3) Aksine kesin bir delil olmadıkça emir ve nehiyler vücuba delalet ederler. 

4) Peygamber’in fiilleri, aynı konuda sözlü bir açıklaması olmadığı müddetçe 

tek başına bağlayıcı ve hüküm kaynağı değildir. 

5) Peygamber’in fiilleri Müslümanlar için dinen ve şer‘an bağlayıcı olmayıp, 

sadece tavsiye niteliğindedir (s. 198). 

 

Zahirî Mezhebinde Sünnet 

İbn Hazm, Sünnet’i söz, fiil ve takrir şeklinde üçe ayırır ve ilkinin farziyet ve 

vücup bildireceğini, ikincisinin sadece zorunlu olmaksızın tavsiye (nedb) 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               119 

 

 
 

niteliğinde olduğunu, üçüncüsünün ise sadece mübahlık bildireceğini, vücup veya 

mendupluk bildirmesinin söz konusu olmadığını söyler.  

Peygamber’in fiilleri bağlayıcı değildir zira Allah Kur’ân’da Peygamber’in 

fiillerinin taklit edilmesi gerektiğini söylememiştir. Rasulullah’ın müminler için 

örnek olduğuna dair ayet (el-Ahzab, 21) vücup ifade eden bir ayet değildir, öyle 

olsaydı “le-kad kâne lekum…” yerine “le-kad kâne aleykum…” denirdi. 

Dolayısıyla Peygamber’in fiillerine uymak sevaptır ama uymamak günah değildir 

(s. 199). 

Peygamber’in fiillerine uymanın zorunlu olmadığına dair nasslarda herhangi 

bir delil olmadığı gibi, bu, uygulamada da mümkün değildir. Müslümanların 

Peygamber’i taklit etmeleri gerekli olsaydı, o zaman onun ikamet ettiği yerde 

ikamet etmeleri, tıpkı onun ibadet ettiği gibi ibadet etmeleri, o ne günler ne kadar 

oruç tutmuşsa o kadar ve o zamanlarda oruç tutmaları, yaptığı her hareketi aynen 

tekrarlamaları gerekirdi. Çünkü onun bazı fiillerine uyup bazılarını terk etmeyi 

meşru gösteren hiçbir makul gerekçe yoktur. 

İbn Hazm’a göre Zahirîlerin esas hasımları Mâlikîlerdir. O Mâlikîlerin 

Peygamber’in fiillerine uyma konusundaki tutarsızlıklarına işaret ettiği gibi, bir 

hadisin delil olabilmesi için onun amel (tatbikat) ile desteklenmesi gerektiğini iddia 

etmelerine de karşı çıkar. Ayrıca Mâlikîlere Medine amelinin bütün ümmetin 

uygulamasını temsil edip etmediğini de sorar. Sonuçta da Medine’nin diğer İslâm 

şehirleri ve bölgelerinden herhangi bir farkının ve üstünlüğü olmadığını söyler     

(s. 200-201). Mamafih Mâlik’in kendisinin de Medine ulemasının icmâını veya 

Medinelilerin uygulamalarını mutlak bağlayıcı görmediği de çağdaş araştırmalarda 

ileri sürülmektedir (s. 208/dpnt. 55). 

İbn Hazm bir örnek üzerinden Mâlikîlere karşı çıkarak, mesela zekât 

konusunda standart uygulamanın Hz. Peygamber’den 80 yıl sonra söz konusu 

olabildiğine, ondan önce ise çeşitli halifelerin farklı uygulamalarının söz konusu 

olduğuna işaret ederek “amelin (uygulama/tatbikat) daima aynı ve standart 

olmadığına dikkat çeker. Nitekim Medine ameli kavramının mahiyeti ve 

muğlaklıkları sebebiyledir ki bazı çağdaş araştırmacılar onu “kara kutu” olarak 

nitelendirmektedirler (s. 209/dpnt. 69). Bu noktada İbn Hazm [tıpkı eş-Şafiî gibi] 

farklı uygulamalar karşısında meselenin Allah (Kur’ân) ve Rasulü’ne (Hadis’i 

kastederek) götürülmesi gerektiğine dair ayete atıfla, standart olduğunu 

düşündüğü hadis rivayetlerini önerir (s. 202).  

Ancak yazarın unuttuğu bir nokta vardır: Tıpkı eş-Şafiî gibi konuyla ilgili 

hadis rivayetleri arasındaki farklılıkları hatta çelişkileri ve tutarsızlıkları görmezden 

gelerek bunu yapar. Çünkü fıkhî konularda bütün kaynakların ittifakla aynı şekilde 

aktardıkları ve delil olma konusunda hemfikir oldukları rivayet bulmak oldukça az 

ve zordur. En azından bu tür rivayetleri her konuda bulabilmek mümkün değildir. 

Dolayısıyla İbn Hazm’ın ve daha önce Hanefîlerin ve Şafiîlerin Medine ameline 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      120 
 

yönelik eleştirileri, büyük ölçüde, savundukları hadis rivayetleri için de aynı 

şekilde geçerli olunca, yapılan itirazların kıymeti de azalmaktadır. 

Bazı sahabilerin birtakım hadis rivayetlerini bir tarafa bırakarak o 

rivayetlerin hilafına uygulamada bulunduklarına dair rivayetleri de kabul etmez ve 

bunların uydurma olduklarını –ciddi bir temellendirmede bulunmaksızın- ileri 

sürer. Sonuçta İbn Hazm –eş-Şafiî gibi- Sünnet ile hadisi özdeşleştirerek, Sünnet’in 

yegâne kaynağı olarak hadisleri kabul eder (s. 202). 

Sahabilerin niçin Sünnet konusunda ihtilaf içerisinde oldukları sorusuna da, 

her sahabinin Sünnet’e dair her konuda her şeyi kuşatan bir bilgi sahibi olmasının 

söz konusu olamayacağını, ya da birinin güvenilir bulduğu bir bilgiyi diğerinin 

şüphe ile karşılamış olabileceğini söyleyerek cevap verir (s. 202-203). 

Ömer (b. el-Hattab) dahil bazı sahabîlerin hadis rivayetini yasakladıklarına 

dair rivayetleri şüphe ile karşılar, gerekçe olarak da Sünnet’in yegâne kaynağı olan 

hadisleri devre dışı bırakmalarının mümkün olmayacağını söyler (s. 203) ama 

nedense sahabîlerin de kendisi gibi düşündükleri varsayımını temellendirmeye ve 

iddiasını ispata pek gerek duymaz. 

Ve nihayet hadislerin sağlamlığı ve güvenilirliği meselesinde İbn Hazm, 

hadis rivayetlerinin doğrudan duymaya dayalı olarak ve bunun “bunu falandan 

duydum, ondan işittim, o bana şöyle söyledi” şeklinde açık ifadelerle beyan 

edilmesi gerektiğini savunur ve bunun sonucu olarak da icazet ve benzeri 

doğrudan duymaya dayanmayan rivayet şekillerini geçersiz kabul eder (s. 203). 

 

Zâhirîlik: Bir Metin Teorisi 

Zâhirî mezhebi Sünnet’in yegâne kaynağının hadisler olduğu görüşünün 

zirvesini temsil eder. İbn Hazm bu bağlamda sunen, ahbâr ve rivâyât kelimelerini 

hadis ile eş anlamlı olarak birbirinin yerine kullanır. 

Buna aykırı düşen Medine ehlinin ameli nosyonunu kökten reddeden İbn 

Hazm, el-İhkâm’da bu amaçla geniş bir bölüm ayırır. Sahabîlerin bir şeyin Sünnet 

olup olmadığı konusundaki açıklamalarını da, bazen bazı hadislerden haberdar 

olmamaları veya bazı hadisleri yanlış anlamaları gibi sebeplerle ihtiyatla karşılayan 

İbn Hazm, bu tür açıklamaların aslında sahabilerin kendi tatbikatlarından öte bir 

şey olmayabileceğini söyler (s. 204). 

Zâhirîlerin pratik/uygulamalı sünnete karşı takındığı tavır bir sürpriz 

değildir. Çünkü Zâhirîlerin kendileri için kullandığı bu isimdeki “zâhir” tamamen 

metinlerle ilgili hermenötik bir kavramdır. Daha önce eş-Şafiî ve et-Taberî 

tarafından kullanılan “zâhir” terimi, mümkün olan bütün tikelleri kuşatacak 

şekildeki genel anlam demektir. Mesela Kur’ân “ey insanlar” dediğinde burada 

kastedilen belli bir gurup değil bütün insanlardır. Bununla belli bir grubun 

kastedildiğini söyleyebilmek için ya Kur’ân’dan ya da hadislerden bir delilin 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               121 

 

 
 

bulunması şarttır. Keza emir sigası da, aksi yönde kesin bir delil olmadıkça 

mendup veya mübahlığa değil farziyet ve vücuba, hem de anında ve gerekli ise 

mükerreren yerine getirilmesi gerektiğine delalet eder (s. 204).  

Zâhirîlik kelimesi bile onların fıkıhtaki diğer teknikleri ya da uygulamayı 

(ameli) değil de metinleri ve metinlerle ilgili incelemeleri merkeze almalarının hem 

sonucu hem de sebebi olarak görünmektedir. 

 

[Zahirîlik literalizm demek değildir] 

Zâhirîlik uzun bir süre yanlış olarak, literalist hermenötik ve fıkhî bir teori 

olarak görülmüştür. Literalizm dilbilimde hala tartışmalı bir kavramdır ve Zâhirîlik 

günümüzdeki algılanan anlamıyla literalist değildir (s. 205). Herhangi bir metnin 

bağlamdan bağımsız olarak –ya da “sıfır bağlam” çerçevesinde 

yorumlanabileceğini savunan literalizme mukabil Zâhirîlik, metinleri tarihsel ve 

metinsel bağlam çerçevesine oturtur. Aslında Zâhirîlik metinsel delillerin mutlak 

üstünlüğünü savunan ve kıyas, istihsan, maslaha ve amel (uygulamalı Sünnet) gibi 

metin dışı delilleri dışlayan bir “metin teorisi” denmeye daha layıktır. Bu dini 

metinleri ele alış biçimi sıkı kurallara bağlı olup, bu anlamda Zâhirîlik aynı 

zamanda “formalist” bir yaklaşımdır. 

 

[Zâhirîlik: Kesinlik Arayışları] 

Zâhirîlerin hem metinsel kaynaklar hem de bunların anlaşılması –mesela 

emir ve nehiy sigaları– konusunda takındıkları tavrı, aslında onların “kesinlik 

arayışları” ile izah etmek gerekir. Zira mesela hem amel konusundaki belirsizlikler 

hem de emir sigasının, farziyet ve vücuba mı, mendupluğa mı yoksa mübahlığa mı 

delalet ettiği şeklindeki belirsizlikler, Müslümanlar arasında ihtilaflara yol açması 

bir yana ortada Allah’ın iradesi konusunda bir muğlaklık ve belirsizlik bulunduğu 

anlamına gelir ki, bunun kabulü mümkün değildir (s. 205). Bu sebeple Zâhirîliği 

Hanefîlik ve Caferîlik mezhebi gibi fıkıh alanında “zann-ı galip” ile yetinen değil, 

bilakis “kesinlik” peşinde koşan mezhepler kategorisine sokmak mümkündür       

(s. 205).  

Şayet Peygamber’in sözlerine değil de tatbikatına uymak gerekseydi, o 

zaman Müslümanların izleyecekleri herhangi bir uygulamanın son uygulama olup 

olmadığından emin olmaları gerekirdi. Sözlü olan hadislerde ise pek çok örnekte 

olduğu gibi Peygamber herhangi bir uygulamanın daha önceki bir uygulamanın 

hükmünü iptal ettiğini sözlü olarak bildirmesi, bu suretle belirsizlik veya şüpheli 

durumların kendiliğinden ortadan kalkması söz konusudur (s. 206). 

 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      122 
 

10. Modernist Müslüman Düşüncede, Kur’ân Karşısında Yasal Otorite 

Kaynakları Olarak Sünnet ve Hadisin Göreceli Durumu (Adis Duderija) 

Aynı zamanda kitabın editörü olan Adis Duderija ise bu son bölümde 

konuyu modern dönem öncesinden modern döneme kaydırmakta ve klasik 

tartışma konularının hangilerinin günümüzde devam ettiği hangilerinin ise devam 

etmediği sorusunun cevabını aramaktadır. Sünnet ve hadisin bir kaynak olarak 

Kur’ân karşısındaki göreli statüsü ve Kur’ân’ın yorumundaki normatif rolü 

meselesini, bu konuda birtakım yenilikçi (innovative) argümanlar ve fikirler 

geliştiren Cavid Ğâmidî, Fazlurrahman, Muhammed Şahrur ve Ğulam Perviz gibi 

bazı modernist İslâm âlimleri üzerinden yapmayı dener. Adis, ayrıca kendi Sünnet 

kavramına dair yaklaşımını da özetle takdim etmeye çalışır. 

Ona göre Sünnet kavramının mahiyeti ve onun kavramsal, epistemolojik ve 

hermenötik açıdan sahih hadis ve Kur’ân ile ilişkisi bağlamındaki tartışmalar 

çağdaş İslâm araştırmalarında hâlâ devam etmektedir. İlginç olan bu tartışmalarla 

geçmişteki tartışmalar arasında görülen sürekliliktir. 

 

Cavid Ğâmidî (1951-) Pakistan dinî düşüncesinin sıkı bir eleştirmenidir. 

Pakistan’ın Puncap eyaletinde doğmuştur. Hem modern (Islamia High School, 

Pakpattan in 1967) hem de klasik İslâmî eğitim-öğretim (Arapça ve Farsça ile 

Kur’ân’ı Mevlavi Nur Ahmed ile) gördü. 1967’de Lahor’a geldi ve Taliban’ın 

tehditleri karşısında, yakınlarda Pakistan’ı terk edip Malezya’ya yerleşinceye kadar 

burada kaldı. 1972’de Lahor’daki Government College’de İngiliz Edebiyatı 

mastırını yaptı ve bu arada birçok hocadan geleneksel İslâmî eğitim gördü. 1973’te 

Ğâmidî üzerinde derin etkisi olan önde gelen Pakistanlı âlim Emin Islahî’nin 

çevresine dahil oldu. Islahî gibi o da meşhur ihyacı Mevdûdî (ö. 1979) ile dokuz yıl 

beraber oldu. Fakat dinin mahiyeti ve toplumdaki rolü konusundaki görüş 

ayrılığından dolayı 1977’de Cemaat-ı İslâmî’den ihraç edildi. Ğâmidî, Mevdudî’nin 

tersine din kurumunun devlet gücüyle tesis edilecek bir şey olmadığını, onun temel 

işlevinin nefis tezkiyesi ve insanları Allah’a kulluğa teşvik etmek olduğunu 

savunmuştur. Buna bağlı olarak Ğâmidî, klasik İslâm hukukundaki Sünnet, hadis, 

tevâtür, icmâ, cihadgibi kavramları yeniden tanımlamıştır. Ğâmidî, al-Mawrid 

Institute of Islamic Sciences (el-Mevrid İslâmî İlimler Enstitüsü) kurucu başkanı ve 

aylık Urduca “İşrak” dergisi ile aylık İngilizce “Renaissance” dergilerinin baş 

editörüdür. Ayrıca amacı, sağlam ahlaki değerlere, üst düzey bir eğitime ve dinler 

hakkında bilgiye ve ilmi zihniyete sahip iyi Pakistanlı Müslümanlar yetiştirmek 

olan “Mus‘ab Okul Sistemi”nin kurucusudur. Halkı İslâm konusunda eğitmek için, 

İslâm ve çağdaş meseleler ile ilgili konularda televizyonlarda programlar 

yapmaktadır. Pakistan hükümetinin İslâm ideolojisi konseyi üyesi olarak da görev 

yapmıştır. 

Ğâmidî, Farahî ve Islahî gibi seleflerinden etkilenmişse de İslâm düşüncesine 

olan katkılarının çoğu orijinaldir (s. 212). 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               123 

 

 
 

Hocası Islahî gibi o da Sünnet’i “Millet-i İbrahim” kavramıyla, yani 

Muhammed Peygamber’in yeniden canlandırdığı, ıslah edip yeni unsurlar eklediği 

İbrahim’in dini geleneği ile bir tutmaktadır. Bu dini pratikler bize hadis gibi yazılı 

veya sözlü kanallardan değil, kitlesel uygulamalara dayalı bilgiler şeklinde intikal 

etmiş olup, Sünnet’in epistemolojik değeri Kur’ân’ınki ile aynı olup, hadislerden ise 

çok daha yüksektir (s. 213). Bu sünnetler ise sahabe ve tabiînin üzerinde icmâ ettiği 

“amelî tevâtür” ile sabit olur. 

Ğâmidî Sünnet’i birçok alt birimlere (sünen) ayırır: 

1) İbadetler alanı 

2) Sosyal alan 

3) Besleneme (yeme-içme) alanı 

4) Adab-ı muaşeret alanı (s. 213). 

Sünnet’in içeriğini belirleme konusundaki bu tür çabaları yanında Sünnet’in 

mahiyetini ve amacını belirleme konusunda metodolojik kriterler de geliştirmiştir: 

1) Sünnet sadece dinî nitelikte ve günlük hayatla ilgili konularda söz 

konusudur. 

2) İnanç, ideoloji, tarih ve esbâb-ı nüzul konuları Sünnet’in kapsamı 

dışındadır. 

3) Kur’ân’ın koyduğu ve Peygamber’in uyguladığı hükümler Sünnet’e dahil 

değildir. 

4) Yeni Sünnetler (mesela teravih), nafileler alanında ihdas edilebilir, vacibât 

alanında değil. 

5) Sadece Peygamber’in beşerî yönüyle ilgili konularda Sünnet söz konusu 

olabilir. 

6) Peygamber’in Sünnet kılmak istemediği hususlar vardır (Dua lafızları 

gibi). 

7) Sünnet de tıpkı Kur’ân gibi, âhad haberle sabit olmamıştır, İslâm dininin 

yegâne bağımsız iki kaynağından biridir. 

Ona göre Sünnet âhad haberle değil, sahabenin icmâsı ve onlardan tevâtüren 

nakledilmesi ile sabit olur. Onun, Peygamber’in sözleri, fiilleri ve takrirleri olarak 

tanımladığı hadis, çoğu âhad olup dinin, Kur’ân ve Sünnet’te ifadesini bulan 

içeriğine herhangi bir şey eklemesi söz konusu değildir (s. 214-215). Yine ona göre 

hadislerin metni Kur’ân ve Sünnet ile akıl ve (kesin) bilgiye ters düşmemesi, yüksek 

bir Arapça üslupta olması, Kur’ân’ın hadislerin değil hadislerin Kur’ân ışığında ele 

alınması gerekir. Hadisler Kur’ân’ı hiçbir biçimde değiştiremez, onda değişikliğe 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      124 
 

yol açamaz. Sünnet’in işlevi dini açıklamak ve Muhammed Peygamber’in 

örnekliğini tasvir etmekten ibarettir (s. 215). 

Bir hadisin sağlamlığı hakkında karar vermek için, onun bütün tariklerinin 

toplanıp incelenmesi gerekir (s. 215). Herhangi bir hadisin şer’i bir delil olarak 

kullanılması için onun temelinin Kur’ân ve Sünnet’te bulunması ve insan fıtratına 

ve akla ters düşmemesi gerekir (s. 215). 

Özetle Sünnet hadisten bağımsızdır ve hadis sadece yukarıda ele alınan 

kriterlere uygun düştüğü takdirde kabul edilebilir (s. 216). 

 

Fazlurrahman (ö. 1988) 

Bugünkü Pakistan’da Hazara’da doğmuş, bir medrese hocası olan 

babasından klasik medrese eğitimi görmüş, mastır derecesini elde ettiği Puncap 

Üniveristesinde Arapça eğitimi görmüş, doktorasını Oxford’da İbn Sînâ’nın          

en-Necât adlı eseri üzerine yapmıştır. 1950-1958 arasında Durham Üniversitesi’nde 

Farsça ve İslâm Felsefesi dersleri vermiştir. Oradan Kanada’ya McGill 

Üniversitesi’ne geçmiş ve 1961’e kadar orada ders vermiştir. Daha sonra Eyüp 

Han’ın İslâmizasyon politikalarında görev yapmak üzere Pakistan’a dönmüştür. Bu 

amaçla kurulan “Central Institute of Islamic Research (İslâm Araştırmaları Merkez 

Enstitüsü)” adlı enstitüyü 1961-1968 arasında yönetmiştir. İslâm İdeolojisi Danışma 

Kurulu üyesi olarak da görev yapmıştır. Pakistan politikalarını belirlemede en 

yüksek kuruluş olan bu konseyde sergilenen reform çabalarını rayından çıkarmak 

isteyenlerin artan saldırılarına maruz kalmıştır. Diğer görüşleri yanında Sünnet ve 

hadis konusundaki görüşleri gelenekçilerin tepkilerine yol açtı ve buna sağlık 

problemleri de eklenince 1968’de Chicago Üniversitesi’ne geçmiş ve 1988’e kadar 

orada görev yapmıştır. 

Onun Sünnet ve Kur’ân’la ilişkisine dair en sistematik eseri “Islamic 

Methodology in History (Tarih Boyunca İslâmi Metodoloji Sorunu)” adlı eseridir.2 

Ğâmidî gibi Fazlurrahman da Sünnet ile Hadis arasında açık bir kavramsal ayrım 

yapmıştır. O sünneti genel normatif ahlakî kurallar ve ahlakî-dinî davranış sistemi 

olarak tanımlar ve bu yaklaşım da metne sığdırılması mümkün olmayan normatif 

bir pratiğe yol açar. Ayrıca o Sünnet’i yoruma açık ve uyarlamaya elverişli bir 

kavram olarak tanımlar. Çünkü ona göre Sünnet Peygamber’in re’y ve içtihadı ile 

sahabilerin icmâını oluşturan re’y ve içtihatlarını da içeren bir kavramdır. Ona göre 

Sünnet sayısal olarak çok değildir, özellikli bir şey de olmayıp, moral, psikolojik ve 

maddi unsurları itibariyle hiçbir iki uygulama da birbirinin aynı değildir. 

Fazlurrahman Peygamber’in Sünnet’inin nadiren genel yasama niteliğindeki 

adımlara başvurduğunu, onun sistematik bir yasamadan ziyade durumsal ve bölük 

pörçük rastlantısal yasamalarda bulunduğunu, Peygamber’in fıkhî nitelikteki 

uygulamalarının kesin ve literal anlamda bağlayıcı olmadığını ileri sürer. Diğer 

                                                           
2 http://www.ankaraokulu.com/tarih-boyunca-islami-metodoloji-sorunu-_9-812 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               125 

 

 
 

yandan sünnet-içtihat ve icma arasındaki organik bağın koparıldığını ve Sünnet 

kavramının sahih hadis kavramıyla ifade edilir olduğunu özellikle vurgular. 

Fazlurrahman Ğâmidî’nin aksine Sünnet’in içeriğini net olarak tasvir etmeye 

girişmez. 

Fazlurrahman hem Müslümanlar hem de tarih araştırmaları açısından 

hadislerin önemini açıkça vurgular ve hadisler yok sayıldığı zaman geriye 

Peygamber ile aramızda genişleyen bir uçurumdan başka bir şey kalmayacağını 

söyler. Hadis ve Sünnet’i ilericilik adına bir tarafa koymak isteyenlerin yaptığı işin, 

Neron’un Roma’yı yakıp yıkmasından daha beter olduğunu da söyler. 

Fazlurrahman’a göre hadis Peygamber’in öğretisinin bire bir aynısı değildir, sadece 

onun bu öğretisinin ruhunun yorumlanmış bir şeklini temsil eder; içtihat-icma 

faaliyetleri sonucunda kristalize olandaha önceki dinamik “yaşayan sünnet”in 

sabitlenmiş, dondurulmuşbir halidir. Bunun yanında Fazlurahman, Kur’ân ile 

herhangi bir hadis çatıştığında Kur’ân’ın kategorik olarak hadise üstünlüğünü de 

açıkça kabul eder, zira Kur’ân Allah’ın hidayetinin doğrudan ve kusursuz 

kaynağıdır (s. 217). 

Özetle Fazlurrahman hadis temelli Sünnet anlayışından bir kopuşu temsil 

eder ve bu sebeple hadisleri Sünnet’in içeriğinin bir konteyneri olarak görmez. 

Sünnet’in bağımsız bir kaynağı olarak da görmediği hadisler, Fazlurrahman için 

yine de çok önemlidir, zira hadisler Kur’ân’ı anlama ve yorumlama konusunda ilk 

Müslümanların Kur’ân ve Peygamber hakkındaki kanaatlerini yansıtan önemli bir 

kaynaktır (s. 218). 

 

Muhammed Şahrur (1938-) 

Çağdaş Arap-İslâm düşüncesinin en ilginç ve yaratıcı düşünürlerindendir.  

el-Kitâb ve’l-Kur’ân: Çağdaş Bir Okuma (1990) onun en çok satan kitabıdır. Bu kitap 

onu 1990’lardan bu yana en çok tartışılan ve kitabı üzerine yazılıp çizilen 

entelektüellerden biri yapmıştır. Bazıları onu Siyonistlerin Kur’ân’ın yeni bir 

yorumunu bir Arap ismi altında piyasaya sürme çabasıyla irtibatlandırırken, 

bazıları da Protestanlığın babası Martin Luther ile kıyaslamıştır. 

1938’de Dımeşk’da (Şam) doğdu. Liberal bir ortamda büyüdü. Babası dindar 

ama ahlâk merkezli bir anlayış sahibi idi. 1959’da mühendislik okumak üzere 

Sovyet Rusya’ya gönderildi. Orada inançları Marksist felsefe ve Sovyet tarzı ateizm 

ile karşı karşıya kaldığından sürekli olarak inancını savunma peşinde koştu. 1964’te 

Moskova Mühendislik Enstitüsü’nden mezun oldu. Rus bir hanımla evlendi ve bir 

oğlu oldu. Çok iyi Rusça bilmektedir. Aynı yıl Suriye’ye döndü. 1968’de Dublin’e 

gitti ve 1969’da mühendislik alanında mastırını 1972’de doktorasını tamamladı. 

Aynı yıl Suriye’ye döndü ve 1998’e kadar Dımaşk (Şam) Üniversitesinde ders verdi. 

Arap birliği projesinin başarısızlığı ve 1967 savaşındaki hezimet onun üzerinde 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      126 
 

etkili oldu. İslâm’a olan ilgisini hiç kaybetmedi ve diğer pekçok Suriyeli entelektüel 

gibi İslâm’ın akılcılık, bireyin özgürlüğü ve bilgi merkezlilik gibi hususları 

destekleyen evrensel bir epistemolojisi olduğunu savundu. O’nun ilham kaynağı 

klasik İslâm Felsefesi veya İslâm tefsir geleneğinden ziyade sahip olduğu modern 

mühendislik ve tabiî bilimler formasyonuydu. Onun bütün amacı, Kur’ân’ın dünya 

görüşü ile realiteye dair kendisinin modern ve akılcı tecrübelerinin uyumunu 

gösterebilmekti. Bu tecrübelerinin oluşumunda ise Whitehead, Russel, Kant, Fichte 

ve Hegel’in rolü de vardı. 

Şahrur ülkesinde münafıklık veya mürtedlik suçlamasıyla karşılaşmadı, 

herhangi bir tutuklamaya maruz kalmadı; Kitap ve Kur’ân adlı eseri Mısır’da resmen 

ve Suudi Arabistan ve Kuveyt gibi ülkelerde ise geçici bir süre ile yasaklandı. 

Bugün Şahrur İslâm’ın reformist (yenilikçi) yorumunun temel bileşenlerinden 

kabul edilmektedir (s. 218-219). 

Şahrur hadis merkezli Sünnet anlayışının fiili olarak Kur’ân’ı devre dışı 

bırakmakla, maalesef birinci kaynak konumuna yükseldiğini söyleyerek bunun 

yanlışlığını ifade eder (s. 219). Bu hadis merkezli Sünnet anlayışının İslâm 

hukukunda yaratıcı düşünce, yenilik (reform) ve rönesansın önünü tıkadığını 

söyler. Ona göre Sünnet, “el-Kitab”ın insan kapasitesi dahilinde Peygamber’in 

içtihatları tarafından ortaya konan, bağlayıcı olmayan bir yorumundan ibarettir. 

Sünnet kavramını reddetmemekle birlikte, onun özel ve şartlara 

bağlı/bağlamsal özellikte olduğunu beş noktadan temellendirmeye çalışır: 

1) Peygamber’in kararları tarihsel şartlara bağlı, bu şartların ürünüdür. 

2) Onun mübah olanı sınırlandırması vahiyle alakalı değildir. 

3) Onun mutlak helali sınırlandırması kendi hayatındaki değişimlerle ilgili 

birtakım düzeltmelerle ilintilidir. 

4) Onun içtihadı vahiy gibi yanılmaz değildir. 

5) Peygamber sıfatıyla olsun olmasın onun içtihadı şer’î yasa hükmünde 

değildir (s. 220). 

Rasul’e itaat da ona göre iki türlüdür: Muttasıl (et-tâ’a el-muttasıle) ve 

munfasıl (et-tâ’a el-munfasıle). İlki Allah’a ve Rasulü’ne kıyamete kadar itaat 

anlamındadır; ikincisi ise Allah’a mutlak olarak, Peygamber’e ise zamana bağımlı 

olarak itaat etmek anlamındadır. İlki Peygamber hayattayken de ölümünden sonra 

da geçerlidir, ancak mutlak ve göreceli olmak üzere ikiye ayrılır: İlki namaz, oruç, 

hac gibi Kur’ân’ın ruhu ve şekliyle uyumlu uygulamalarda söz konusudur. İkincisi 

ise zekat oranları gibi sosyal ve ekonomik şartlara göre değiştirilebilecek konularla 

ilgilidir. Bu ikincisiyle ilgili olarak yaptığı içtihatlarda şartlara göre bazen 

maksimum yasakçı bazen de minimum yasakçı tutumlar sergilemiştir. Mesela 

müzik, dans, görsel sanatlar [resim, heykel] ve kabir ziyareti gibi konulardaki 

yasakları bu kabildendir. Mamafih resim ve heykel yasağının zaten sadece tapınma 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               127 

 

 
 

amaçlı olanlarına yönelik olduğuna dair yorumlar da söz konusudur (s. 279/dpnt. 

20). O hadisleri de ikiye ayırır: Hikmetli sözler ve peygamberlikle ilgili açıklamalar. 

Evrensel birtakım ahlakî ilkeleri içeren bu kategori genel olarak insan ürünü olan 

“hikmet” kabilindendir (s. 221). Bunlar bir tür vahiy/ilham ürünü olabilirse de, 

vahiyden bağımsız olarak da var olabileceği için, bunlar İslâm hukukunda herkesi 

bağlayıcı nitelikte bir kaynak olamaz, fakat ahlakî nitelikteki öğretiler olarak 

değerlendirilmesi daha yerinde olur. 

Şahrur Peygamber’in peygamberlikle ilgili açıklamalarını beş kategoriye 

ayırır: 

1) Kur’ân’daki ibadetlerin nasıl yerine getirileceğine dair olanlar (İbâdât). 

Muttasıl itaat kapsamında olduğu için müminlerin koşulsuz olarak bunlara 

uymaları gerekir. 

2) Gayb ile ilgili olanlar. Peygamber’in ğaybı bilmesi mümkün ve söz konusu 

olmadığından bu tür rivayetleri gerçeğin ifadesi olarak görmemek gerekir. 

(Gaybiyyât). 

3) Ahkâm alanına dair olanlar, Hz. Peygamber’in kendi döneminin 

şartlarında karşılaştığı meseleleri çözmek için bir müçtehit olarak ortaya koyduğu 

çözümlerden ibaret olup, daha sonraki dönemlerdeki Müslümanlar için bağlayıcı 

değildir (Ahkâm). Bu onların içtihatlarının değersiz olduğu anlamına gelmediği 

gibi, onlara karşı saygısızlık anlamına da gelmez. 

4) Kudsi hadisler denilen ve vahiy ürünü olduğuna inanılan, gayba dair 

rivayetlerdir ki Şahrur bunları da ikinci kategoridekiler gibi değerlendirir 

[Kudsiyyât]. 

5) Beşer olarak kişisel davranışları [İnsâniyyât]. Bunlar Müslümanlar için 

bağlayıcı nitelikte değildir. Yeme-içme, yatma-kalkma, giyim-kuşam, yolculuk, 

avlanma gibi peygamberlik sıfatıyla değil bir insan olarak yapıp ettiklerine dair 

rivayetler bu kategoriye örnek verilebilir (s. 222). 

Görüldüğü gibi Şahrur Sünnet ve hadisi bağımsız bir kaynak olarak 

görmemekte, Kur’ân’ın yorumu veya kişisel içtihadı olsun Peygamber’in 

açıklamalarını, mutlak ve bağlayıcı olmayan, dönemin şartlarına bağlı yorumlar 

olarak değerlendirmektedir (s. 223). 

 

Ğulam Perviz (ö. 1985) 

Lahor’lu ilim adamı. Muhammed İkbal’in bir şiirinden mülhem olarak 

başlattığı Tulû’-i İslâm adlı hareketin kurucusudur. Kur’ân’a aykırı her tür 

düşünce, inanç ve eyleme karşı Kur’ân merkezli bir İslâm tasavvurunu savunan bu 

hareketin kurucusu olan Ğulam Perviz, Hindistan’ın –şu anda Puncab eyaletinin 

bir kasabası olan- Gurdaspur bölgesinde Batala kentinde 1903’te Sünni (Hanefî) bir 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      128 
 

ailede dünyaya geldi. Dedesi Hakimbahş’tan Kur’ân araştırmaları ve diğer 

geleneksel İslâmî ilimler öğretimi gördü. Kur’ân anlayışını belirleyen, yakın ilişki 

içerisinde olduğu allame Muhammed İkbal idi. İkbal sayesinde Hint alt kıtasının en 

büyük âlimlerinden biri olan Eslem Jairacpuri (ö. 1955) ile tanıştı ve ondan ileri 

düzeyde Arap edebiyatı dersleri aldı. 1947’de Pakistan’ın ayrılışına kadar on beş 

sene bu hocasıyla beraber oldu. 1938’de Muhammed Ali Cinnah’ın talimatıyla 

Tulû’-i İslâm dergisini çıkarmaya başladı (s. 222-223). Ona göre bir toplumun temeli 

coğrafî sınırlar değil ideolojidir ve tam bağımsız bir ülke olmak için İslâm’ı yaşayan 

bir millet şarttır. Onun bu görüşü hem işgalci İngiltere’nin çıkarlarına tersti, hem de 

Hindu ekseriyete ve aşırı Müslüman Hint milliyetçilerine tersti (s. 224). 

Pakistan hareketi esnasında Cinnah’ın danışmanı olarak, 1956 Pakistan 

anayasasına göre kurulmuş olan hukuk komisyonunda Kur’ânî değerler ve ilkeler 

konusunda danışmanlık yaptı. Lahor’da kendi önderliğindeki Kur’ân Araştırmaları 

Merkezi’nin direktörü idi ve ayrıca Kur’ânî eğitim derneğini kurdu. Bezm-i Tulû’-i 

İslâm adı altında Kur’ân’ın öğretilerini toplumda yaymak için bir ağ kurdu. 

“Sadece Kur’ân” veya “Ehl-i Kur’ân” gibi benzer yapılanmaların Mısır’da da boy 

göstermiş olması dikkat çekicidir. 

Perviz çok velud bir müellif olup Kur’ânî öğretiye dair yazdığı eserlerin en 

meşhuru sekiz ciltlik Ma’ârifu’l-Kur’ân, dört ciltilik Luğatu’l-Kur’ân ve üç ciltilik 

Mefhûmu’l-Kur’ân’dır. Onun konumuzla ilgili görüşlerinin en iyi sergilendiği eseri 

ise Mukâm-e-Hadis (Hadis’in Statüsü) adlı eseridir. Bu eser takipçileri tarafından 

İngilizce’ye de çevrilmiştir. Bu kitabında İslâm hukuku alanında Sünnet’e olan 

klasik bakış açısını ve hadislerin Kur’ân tefsiri konusunda kullanılmasını şiddetle 

eleştirmiştir. Şahrur’dan farklı olarak akaid, ibadet ve hukuk alanında Kur’ân’ın 

kendi kendine yeterli olduğunu savunduğu için kendisine Kur’ân’cı (Kur’ânî) 

denildi. Bu görüşünün “ed-Dîn” kavramına dayandırdı. Klasik teoride Kur’ân ve 

Sünnet/Hadis’i kapsayan bu terim Perviz’e göre sadece Kur’ân’ı içerir ve insanlar 

için kıyamete kadar eksiksiz olarak korunmuş ve güvenilir tek kaynak Kur’ân’dır. 

Perviz, aynı şeylerin hadisler için söylenemeyeceğini söyler ve hadisçilerin hadisleri 

vahy-i gayr-i metluvv kategorisine sokmalarını Kur’ân’ın Sünnet/Hadisler’e 

muhtaç olduğu ama tersinin doğru olmadığı veya Sünnet/Hadis’in Kur’ân’ı nesh 

edebileceği şeklindeki görüşlerini şiddetle reddeder. Peygamber’i Kur’ân’ın en iyi 

müfessiri olarak gören klasik yaklaşımı da eleştirerek, eldeki hadis malzemesinin 

uzaktan bile bu konuda işlevsel olacak kadar kapsamlı olmadığını ileri sürer          

(s. 224-225). 

Onun Peygamber’e itaat’ın gerçek anlamının Kur’ân’ın sistemine (ed-Dîn) 

uymak olduğu şeklindeki görüşünün haklılığının diğer gerekçesi ise, 

Müslümanların Sünnet tanımlarının birbiriyle çelişkili durumu ve bunun 

Müslümanlar arasında tefrika ve parçalanmaya yol açmasıdır. Ona göre tek 

bağlayıcı hadis Kur’ân’dır, onun dışındakilerin bağlayıcılığına dair ileri sürülen 

klasik temellendirme ve savunular epistemolojik ve metodolojik olarak tatminkâr 

olmaktan uzaktır. Bundan dolayıdır ki, hadisler olmadan Kur’ân’ın 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               129 

 

 
 

anlaşılamayacağı görüşünü reddeder ve onun yerine –Şahrur’dan farklı olarak–

Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsirini savunur ve bunu bazı Kur’ân ayetlerinin hadislerle 

çelişkisiyle de gerekçelendirir. Ona göre hadisler “dinin tarihi” olarak anlamlıdır, 

ama dini rasyonel olarak örgütlemek için yararı çok azdır. Zira hadisler hayat dolu 

Kur’ân’ın “hayat tutulması”na yol açar. 

Burada dikkat çekici olan Perviz’in ele alınan diğer entelektüeller gibi 

Sünnet-Hadis ayrımına gitmemesidir (s. 225). Özetle Perviz’e göre Sünnet-Hadis 

“ed-Dîn” konusunda bağlayıcı fıkhî bir kaynak değildir. Dahası Sünnet-Hadis’in 

kabul edilmesi Kur’ân’ın öğretisinin –fıkhî alan dahil- çarpıtılmasına yol 

açmaktadır ve bunun pek çok örneği bu durumu gözler önüne sermektedir (s. 226). 

Adis Duderija sonuç olarak yaptığı değerlendirmede Kur’ân ve Sünnet’in 

kapsam ve mahiyetinin aynı olduğunu, yani akaid ve ibadetler 

(ameliyye/ibâdiyye), ahkâm (fıkh) ve ahlâk (ahlâk) alanlarını kapsadığını, 

dolayısıyla Sünnet’in Kur’ân’ı yorumlama konusundaki ilkeler ya da usul-i fıkıh 

kuralları çerçevesinde ele alınması gerektiğini, zira [Kur’ân’dan bağımsız olarak] 

sadece hadislere otomatik olarak atıfta bulunarak Sünnet’in tesis edilemeyeceğini, 

nitekim klasik öncesi dönemdeki İslâm ulemasının Kur’ân ile Sünnet arasındaki 

bağın farkında olduğunu, bu sebeple usul-i fıkha olan yaklaşımlarda, etik-moral 

veya amaçsal/makasıdçı yaklaşımlara hermenötik öncelik ve üstünlük tanınmasının 

yerinde olacağış eklinde tavsiyelerde bulunmaktadır (s. 226). 

Bu bağlamda editör Adis Duderija’nın da “Toward a Methodology of 

Understanding the Nature and Scope of the Concept of Sunnah (Sünnet’in Mahiyet 

ve Amacı Konusunda Yeni Bir Anlama Yöntemi)”, Arab Law Quarterly 21 (2007): 1–

12.; ve “A Paradigm Shift in Assessing/Evaluating the Value and Significance of 

Hadith in Islamic Thought–From ulum-ul-hadith to usul-ul-fiqh (İslâm 

Düşüncesinde Hadis’in Değer ve Önemini Değerlendirme ve Değer Biçmede Bir 

Paradigma Değişikliği –Ulumu’l-Hadîs’ten Usulu’l-Fıkh’a)”, Arab Law Quarterly, 23 

(2009), 195–206 başlıklı iki önemli makalesi bulunduğunu da belirtmekte yarar 

vardır. 

 

Sonuç: 

Editöre göre bu bölümde ele alınan İslâm âlimlerinin aldıkları eğitim ve 

geldikleri sosyo-kültürel altyapı farklı olsa da, hepsinin ortak yanı, Sünnet ve 

Hadis’in statüsü ve rolüne dair klasik ulemanın pozisyonunun gözden geçirilmesi 

ve yeniden kavramsallaştırılması konusunda hemfikir olmalarıdır. Bu sebeple 

onların bu konudaki yaklaşımları İslâm düşüncesinin teşekkül ve klasik 

dönemdekilerden ciddi bir farklılık anlamına gelmektedir.  

İslâm hukuku, ahlâk ve politika alanları açısından Sünnet’in ne şekilde 

kavramsallaştırılacağı fevkalade önemli sonuçlar doğurmaktadır. Sünnet 



At Gözlüklerini Çıkararak Nebevi Sünnet’e Bakmak                      130 
 

konusundaki modernist (çağdaşçı-yenilikçi) yaklaşımlar, sosyo-kültürel, politik, 

hukukî ve ahlakî alanlara dağılan geniş çaplı sonuçlara yol açmaktadır. Bu sebeple 

bu entelektüellerle irtibat halinde olan otoriteler sık sık reformist olarak da 

damgalanmışlardır. Klasik ulema ise bu reform (değişiklik ve yenilik) taleplerini 

bizatihi İslâm’a yapılmış bir saldırı olarak değerlendirmiş ve karşı çıkmışlardır. 

Nitekim Fazlurrahman ve Ğamidî örneğinde bu durum, bu ikisinin ölüm tehditleri 

almalarına ve ülkelerini terk etmek zorunda kalmalarına yol açmıştır. 

Bu yeni yaklaşımlarım klasik yaklaşımları yerinden oynatıp onlarla rekabet 

edip edemeyeceği meselesi ise, İslâm’da bir kaynak/delil olarak Sünnet’in yeri 

meselesinde İslâmî bir reformun (yenilik, değişim) gerekliliği konusunda seslerini 

yükselten koronun giderek genişlemesinin öngörülebilir bir gelecekte daha fazla 

ilgiye mazhar olmasına bağlıdır (s. 227). 

Editörün bu değerlendirmesine son bir ek olarak kitabın sonundaki 

kaynakçanın (s. 232-249) kitabın konusuna dair zengin bir liste sunduğunu ve özel 

olarak ayrıca gözden geçirilmeyi hakettiğini de hatırlatmakta yarar vardır. 

Bibliyografya ardından yazarların –maalesef zaman ve yer darlığından bizim 

burada sunamadığımız- biyografilerinin sunulması faydalı bir uygulama olmakla 

beraber, bunun ardından gelen “indeks”in son derece cılız ve fakir olmasının, 

ayrıca daha önce işaret edilen ve muhtemelen redaksiyonun yeterli olmamasından 

kaynaklanan birçok çelişkinin ve yanlışın, yeni baskılarda eserin gözden 

geçirilmesini gerekli kıldığını da belirtmek gerekir. 

 

Bir Dilek ve Temenni: 

Sadece ülkemiz İlahiyat camiası değil, Sünnî dünyanın neredeyse tamamı 

uzun asırlardan beridir Sünnet ve Hadis kültürünü Sünnîliğin tamamını temsil 

ettiğini zannederek Ehl-i Hadis (Hadisçiler) geleneğinin yaklaşımlarıyla 

sınırlandırmış, kendisini bu küçük dünyaya hapsetmiş durumdadır. Nano gelenek 

adı verilebilecek olan bu hadisçi çizginin, mikro gelenek adı verilebilecek Ehl-i 

Sünnet’i temsil etmesi elbette söz konusu değildir. Zira Ehl-i Sünnet denilen damar 

Hanefî, Mâliki, Şafiî, Hanbelî, Eş’arî, Maturîdî, Zâhirî, Ehl-i Hadis/Selefî, Sûfî 

bileşenlerinden ve bu kategorilerin dışında ama Ehl-i Sünnet’in içinde kalan –el-

Evzai, et-Taberi vb- pek çok bağımsız ilim geleneğinden oluşan bir mikro 

gelenekten ibarettir. Ehl-i Hadis ise bu on bileşenden sadece bir tanesidir ve ne 

hadisçiler ne de diğer nano gelenekler –aksini iddia etseler de– tek başlarına Ehl-i 

Sünnet’i temsil edemezler. Bilakis “mikro” bir gelenek olarak Ehl-i Sünnet bütün bu 

“nano” bileşenlerin toplamının adıdır. 

Hadisçilerin çizgisinin İslâm geleneğini temsil etmesi ise daha da 

imkansızdır, zira İslâm geleneği Sünnîlik, Şiîlik, İbadîlik, Zeydîlik ve Mutezilîlik 

olmak üzere bugün de hala yaşayan beş mikro geleneğin toplamından ibaret olan 

bir “makro” gelenektir. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                               131 

 

 
 

İşte bu kitap, adeta bizlere takılmış olan –tabir caizse- Ehl-i Hadis at 

gözlüğünü çıkararak, önce Sünnîliğin bileşenleri olan diğer nano gelenekleri, 

ardından da Sünnîlik dışındaki mikro gelenekleri farketmemize ve onları 

tanımamıza, onlarla diyaloga girmemize, sonuçta ise “Makro İslam Geleneği” ile 

tanışıp onu keşfetmemize katkıda bulunacaktır. Bu sebeple bizlerde Sünnet ve 

hadis konusunda oluşan “kör noktalar”a dair uyarıcı nitelikteki bu gibi çalışmaların 

tercüme edilerek ülkemize kazandırılması fevkalade önem arzeden bir husustur. 

Bir yandan bu gibi eserlerin tercümesiyle bizim Sünnet ve Hadis konusunda 

nano düzlemden mikro düzleme, oradan da makro düzleme geçişimiz hızlanmalı, 

ama öte yandan bu kitabın konusuna dair daha yüksek kalitede eserler, antolojiler 

ülkemizde de ortaya konmalı, hatta bunlar daha sonra dünya dillerine tercüme 

edilerek, Sünnet ve Hadis alanındaki çağdaş gelişmelerde yerimizi almakta 

gecikmemeliyiz.  

Temennimiz ve duamız, bu kitabın, bu dilek ve temenninin gerçek olduğunu 

hep beraber görmeye vesile olmasıdır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                                 133 

 

Sahabe, Kur’an ve Tefsir 

 

Mustafa ÖZTÜRK 

 

Özet 

Sahabe, Kur’an vahyinin nüzulüne hem şehadet hem refakat eden ilk Müslüman 

nesildir. Bu yüzden de tefsir konusunda hem imtiyaz hem faikıyet sahibidir. Çünkü tefsir, 

Kur’an’ın nazil olduğu tarihsel ve toplumsal vasatta ilk muhatap kitleye ne söylediğini 

ortaya çıkarmayı hedefleyen bir ilmî disiplindir. Te’vil ise bu ilk ve özgün anlamdan 

hareketle Kur’an’ın daha sonraki tüm zamanlar ve çağlarda insanlığa ne söylemek istediği 

hakkında fikir ve görüş üretme faaliyetidir. Tefsir sabit, te’vil değişkendir. Kur’an’ın ilk defa 

ne söylediğine sadakat kaygısı taşıyan her Müslüman, bugünkü sosyolojik zeminde dahi 

sahabenin genel anlayış ve idrak ufkundan bağımsız yorum yapmaya mezun değildir. Oysa 

bugün gerek Kur’an’ın evrensel mesajlar taşıyan bir ilâhî kelam olduğunu izhar etmek, gerek 

Kur’an’ı çağın idrakine söyletmek adına sahabenin Kur’an’dan ne anladığı meselesi bilinçli 

olarak göz ardı edilmektedir. Buna karşılık birçok çağdaş Müslüman yorumcu, Kur’an 

tefsirinden bağımsız konularda sahabeyi yere göğe sığdıramama retoriği yapmaktadır. 

Kur’an’ı anlama ve yorumlama söz konusu olduğunda ise sahabenin tasfiyesiyle oluşan 

otorite boşluğu modern yorumcunun kendi öznelliğiyle doldurulup Kur’an çoğu zaman 

keyfi şekilde konuşturulmaktadır. 

Anahtar kelimeler: Sahabe, Kur’an, sünnet, tefsir, te’vil 

 

Sahabah, Qur'an and Tafsir 

 

Abstract  

Sahabah is the first generation who witnessed and supported revelation of the Quran. 

For that reason, they are both privileged and have excellence on tafsir. Because tafsir is a 

scientific discipline which aims to portray what Quran said to the society in which it revealed 

for the first time.  

On the other hand, ta’vil is the practice of generating ideas and opinions for later 

generations and humanity on what Quran said by referencing its original meaning.  

While tafsir is static, ta’vil is dynamic. Any Muslim, who is sensitive to follow original 

meaning of the Quran, is not certified to interpret the Qur’an outside of the sahabah’ 

approach even in today’s world. However, the issue of what Sahaba understood from the 

                                                                 
 Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Tefsir Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, mustafaozturk65@outlook.com. 

 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           134 

 

Quran is disregarded for both not revealing that the Qur'an is the universal message of the 

God and to prevent its prevalence widely. On the contrary, many contemporary interpreters 

exaggerate sahabah on the topics outside the Qur’an. They become subjective when the issue 

is Qur’an interpretation and overstate themselves which makes their interpretation arbitrary.  

Keywords: Sahabah, Qur’an, sunnah, tafsir, ta’vil 

 

Giriş 

Günümüzde Kur’an’ın tefsirinden söz açıldığında genel olarak tefsir 

teriminin “yorum”a (te’vil) karşılık geldiği düşünülür veya çoğunlukla bu iki 

terimin müradif olduğu kabul edilir. Hâlbuki tefsir, nüzul ortamında Kur’an’ın ilk 

muhatap kitleye ne söylediğini keşfetme çabası olup temelde rivayet ve tarih 

bilgisine dayalı bir faaliyettir. İmam el-Mâtüridî’nin (ö. 333/944) “hüve mâ kîle” 

lafzıyla muhtemelen kendisinden önceki bir kuşaktan aktardığı “tefsir-te’vil” 

ayrımı bu noktada oldukça önemlidir. Bu meşhur ayrıma göre tefsir Allah’ın 

Kur’an’da ne buyurduğu meselesiyle ilgili olduğundan, sahabe dışında hiç kimse 

tefsir hususunda konuşmaya mezun değildir. Esasen ilmî keyfiyeti kadar dinî 

mahiyete de sahip bir çaba olarak tefsir, Kur’an vahyinin Hz. Peygamber ve sahabe 

neslinin bizzat şehadet ettiği nüzul ortamındaki ilk ve doğrudan muhataplara ne 

söylediği sorusunun cevabını, yani ilk ve aslî manayı aramaya matuftur. Nüzul 

dönemindeki sonraki farklı zamanlar ve çağlarda otantik/özgün mana ve 

muhtevaya doğrudan ya da dolaylı referanslarla üretilen görüş ve yorumlar -ki 

bunlar klasik İslâmî kaynaklarda re’y, ictihad, istinbat, istihrac gibi müteaddit 

terimlerle de ifade edilir- ise İmam el-Mâtüridî’nin naklettiği ayrıma göre “te’vil” 

kapsamında yer alır.1  

Kısacası tarih, rivayet ve aynı zamanda dil (linguistik ve semantik) temelli 

tefsir faaliyetiyle keşfedilen anlam Kur’an’ın kendi nüzul vasatında ilk ve 

doğrudan muhatap kitleye söyledikleri, te’vil yoluyla elde edilen çıkarımsal anlam 

ise farklı zamanlar ve çağlardaki dolaylı muhataplara söylemek istedikleri 

hususlarla ilgilidir. İşbu noktada denebilir ki tefsir geçmişte, yani yirmi üç yıllık 

nüzul sürecinde olmuş bitmiş şeylerle ilgili sabit mananın peşindedir. Te’vil ise hâl-

i hazırda vuku bulan veya istikbalde vuku bulması muhtemel olan meselelerle 

ilgilidir. Hem ucu açık bir süreç olması hem de farklı ihtimallere açık bulunması 

hasebiyle te’vil faaliyetinde mutlak nesnellik iddiasında bulunmak pek mümkün 

olmadığı gibi, mutlak isabetlilikten dem vurmak da söz konusu değildir. 

Bu yüzden, klasik dönemlerde Şemsüleimme es-Serahsî (ö. 483/1090 [?]) ve 

Muvaffakuddîn İbn Kudâme (ö. 620/1223) gibi âlimler, “Te’vil varsa tekfir yoktur”2 

                                                                 
1 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-Mâtüridî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, nşr. Ahmed Vanlıoğlu, İstanbul 

2005, I. 3. 
2 Bkz. Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed es-Serahsî, Kitâbu’l-Mebsût, Beyrut 1989, X. 125, 128; Ebû 

Muhammed Muvaffakuddîn İbn Kudâme, el-Muğnî, nşr. Abdullah b. Abdilmuhsin et-Türkî-Abdülfettâh 

Muhammed el-Hulv, Riyad 1997, XII. 276-277. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 135 

 

diye özetlenebilecek bir yaklaşımla hem yorum faaliyetindeki öznelliği hem de dinî 

mesajın ancak yorum yoluyla anlaşılıp farklı tarihselliklere taşınacağı ve fakat işin 

doğası gereği yorumda farklı yönelim ve eğilimlerin ortaya çıkacağı gerçeğini 

teslim etmişlerdir. Buna göre tefsir faaliyetiyle izi sürülen ilk ve aslî mana, İslam’ın 

içinde bulunduğunuz çağda ne şekilde anlaşılması ve uygulanması gerektiği 

sorusunun cevabını oluşturmaz; fakat bu soruya dair muhtemel ve muhtelif 

cevapların ilk aşamasını oluşturur. Bu itibarla, Kur’an ilk Müslüman nesli temsil 

eden sahabenin genel anlayış ve idrak ufkuna kayıtsız kalınarak yorumlanamaz. 

Sahabe, ilâhî vahyin rehberliğinde Hz. Peygamber tarafından tebliğ ve temsil 

edilen müesses İslam’ın tarih sahnesindeki kurucu ümmeti olarak diğer bütün 

Müslüman nesillerden farklı ve imtiyazlıdır. Çünkü sahabe, İbn Kayyım el-

Cevziyye’nin (ö. 751/1350) ifadesiyle, hayat suyunun [vahiy ve nübüvvetin] tatlı, 

saf ve buz gibi fışkırdığı gözenin başında bulunan nesildir.3 On beş asırlık tarihî 

tecrübede sahabeyi diğer bütün Müslüman nesillerden farklı kılan temel 

hususiyetlerden biri, Hz. Peygamber’e vahyedilen Kur’an’ın nüzul ortamında hazır 

bulunmak ve vahyin nüzul sürecine bizzat şahit olmaktır ki bu özellik Kur’an’ı 

anlama ve onunla doğrudan ilişki kurma hususunda sahabe neslini biricikleştirir. 

Hâl böyleyken, günümüzde sahabe çoğunlukla dinî retorik düzeyinde hayli 

romantik bir menkıbe konusu olarak zikre değer görülmekte, hatta ecdat 

edebiyatını hatırlatan biçimde sahabeden nostaljik tema gibi söz edilmekte ve fakat 

özellikle bir Müslümanın Kur’an’ı nasıl anlaması, onunla nasıl ilişki kurması 

gerektiği gibi ciddi meseleler söz konusu olduğunda, kurucu ümmet tecrübesi pek 

dikkate değer görülmemektedir. Hâlbuki sahabe nesli bizim için Kur’an’ın sıhhatli 

anlaşılması ve hayata taşınması hususunda rol modeldir. Çünkü onlar ilâhî hitabın 

ve Hz. Peygamber’in terbiyesinde yetişmiş, üstelik tevhid ve İslam davası için 

canları da dâhil bütün her şeylerini feda etmiş ilk ve öncü nesildir ki bunun böyle 

olduğu, birçok ayetin sarih beyanıyla da sabittir. Mesela, bir ayette sahabe nesli, 

“insanlar için ortaya çıkarılmış en hayırlı topluluk” diye tanıtılmış, başka bir ayette, 

Allah’ın onlardan, onların da Allah’tan razı olduğu vurgulanmıştır.4 Yine 

müteaddit ayetlerde sahabe Allah’ın övgüsüne ve mükâfat vaadine mazhar 

olmuştur.5  

Bütün bunlara rağmen sahabenin masum ve günahsız olmadığı da 

kuşkusuzdur. Sahabe nesli de her insan topluluğu gibi hata ve nisyanla muallel 

olması hasebiyle birçok ayette onların yapmaları gerekirken yapmadıkları ya da 

yanlış yaptıkları veyahut isabetsiz tutum ve davranışları hakkında itaplarda 

bulunulmuştur.6 Fakat unutmamak gerekir ki Hz. Peygamber de birçok kez ilâhî 

itaba muhatap olmuştur. Kısacası, sahabe, Hz. Peygamber’e izafe edilen bir hadiste 

                                                                 
3 Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed İbn Kayyim el-Cevziyye, İ’lâmü’l-Muvakkıîn, Riyad 1423, II. 8. 
4 Âl-i İmrân 3/110; Tevbe 9/100. 
5 Bakara 2/143, Enfal 8/74, Haşr 59/8-9. 
6 Mesela bkz. Nisâ 4/75, 109; Mâide 5/101; Enfal 8/67; Nûr 24/11-18; Ahzâb 33/53. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           136 

 

de belirtildiği gibi, “en hayırlı nesil”dir.7 Bu bakımdan, günümüzde samimi ve dert 

sahibi her Müslümanın Kur’an’ı açıklama, anlama ve yorumlama çabasında 

sahabeyi dikkate alması ve sahabe nesline referansta bulunması bir tercih değil, 

mecburiyettir. 

 

Sahabenin Kur’an’ı Anlama Tarzı 

Kur’an’ı anlamak öncelikle her bir Müslüman için kendi varlığının gerçek 

sahibi (mâliki) ve efendisi (rabbi) olan Allah’ı tanımak, böylece bir fani varlık olarak 

bu âlemdeki yerini, varoluş sebebini ve gayesini anlayıp kavramaktır ki birçok ayet, 

hadis ve rivayetin tanıklığına göre genel olarak sahabe neslinin Kur’an’ı anlama ve 

Kur’an’la ilişki kurma tarzı da bu minvaldedir. Bu tür bir ilişkide, anlama 

çabasındaki Müslüman ile anlamaya konu olan Kur’an vahyi arasında özne-nesne 

ayrışmasını mucip bir ontolojiye mahal yoktur. Nitekim sahabe nezdinde Kur’an, 

ben/biz idrakinden ve gerçek hayat tecrübesinden bağımsız olarak orada duran 

otonom bir nesne ve yine “ben/biz”den bağımsız anlamlar taşıyan lafız, beyan, 

mana temelli bir metin olarak görülmemiş, bilakis iman ve teslimiyete dayalı bir 

idrakle pratik hayata yön veren bir ilâhî rehberlik olarak özümsenmiştir. 

Sahabenin Kur’an’la kurduğu bu varoluşsal ilişkiyi rasyonel akıl, zihin ve 

düşünceden ziyade, kalbî bir fiil olarak güven (iman) ve teslimiyete dayalı hissiyat 

belirlemiştir. Bu nitelikteki anlama modelinde sahabe Hz. Peygamber’in sünnetiyle 

ete kemiğe bürünen vahyin davetine dikkat kesilmiş, sanki bizzat Allah’la karşılıklı 

konuşurcasına ilâhî buyruğu işitmiş ve bunun gereğini yerine getirmiştir ki, 

“Rabbimiz! Biz, ‘Rabbinize inanıp güvenin’ diye çağrıda bulunan elçiyi duyduk ve 

iman ederek bu çağrıya uyduk. Rabbimiz! Günahlarımızı affeyle; hatalarımızı yok 

sayıp bağışla ve bizim canımızı hayırlı kullar zümresine dâhil kimseler olarak al!” 

mealindeki Âl-i İmrân 3/193. ayette de sahabenin iman ve teslimiyet üzerinden 

Allah’la kurdukları bu derin ilişkiye işaret edilmiştir. 

Vahyin inzal sürecinin başından itibaren insanlığa seslenen Kur’an, sahabe 

tarafından, gerçek hayat tecrübesinden bağımsız şekilde kendi başına bir nesne ya 

da metinsel entite olarak değil, aksine bu âlemdeki varoluş hikâyesinin ve sınırlı 

süreli hayat sermayesinin büyük anlamını ve asıl amacını izhar/ifşa etmeye çalışan 

bir hitap olarak algılanmıştır. Bu yüzden, sahâbîler Kur’an hitabını dinlediklerinde 

onun anlamını daima bu dünyayı idrak çabası içinde kavramışlardır. Hâliyle, onlar 

Kur’an’ı anladıklarında, herhangi bir şeyi değil, bu dünyada neyin olup bitmekte 

olduğunu ve öte dünyada neler olabileceğini farklı bir gözle idrak etmeye 

başlamışlardır. Hz. Peygamber ve sahabe için Kur’an’ın anlamı, Kur’an ile bu 

dünya arasında açılmakta ve kurulmakta olan bir bağ ve bağlantıdır. Başka bir 

ifadeyle, Kur’an’ın anlamı, sahabe için ne sadece Kur’an’ın nazım ve manasına ne 

de sadece bu dünyaya bakılarak kavranabilecek bir şeydir... Kur’an, bir vaat (söz 

                                                                 
7 Buhârî, “Fezâilü Ashâbi’n-Nebî” 1; Müslim, “Fezâilü’s-Sahâbe” 211, 212. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 137 

 

veriş) olarak anlamını ifşa ederken, aynı zamanda bu vaat eşliğinde hitap ettiği 

insanların dönüşmesine, hâl-i hazırdaki hâl ve durumdan daha farklı şekilde 

gelişmesine, istikbali şimdiden düşünmesine imkân veren, dahası genelde insana, 

özelde Müslümana birçok fırsat sunup kendini dönüştürülebileceği geniş imkân 

alanları gösteren bir ilahi hitap olarak kendini serimlemiştir.8  

Denilebilir ki sahabe nesli Kur’an’ı doğrudan doğruya kendilerine yönelik 

bir ilâhî davet (çağrı, sesleniş) olarak algılamış ve onu aynı zamanda “açık metin” 

olarak kavramıştır. Açık metin olarak Kur’an, anlatmak istediği şeyi bütünüyle 

aktarmak yerine ya bir yönüyle aktarır ya da başka bir yerde başlayan bir anlatıma 

atıfta bulunarak mesajını tamamlar. Kur’an’ın özellikle kıssalar ve mesellerle ilgili 

pasajları açık metin tarzındadır. Bu tür pasajlarda anlatılanlar ya daha önce başka 

bir surede veya aynı surenin önceki kısımlarında başlamış bir anlatının 

tamamlayıcı unsurlarıdır.9  

Sahabe neslinin hem vahyin nüzulüne hem Rasûlullah’ın sünnetine şehadet 

ve refakatte bulunduğu, bu arada ilâhî hitap ile son derece sıcak ve canlı bir 

ilişkinin kurulduğu nüzul döneminin sona ermesini müteakiben Kur’an ve anlama 

konusunda çok ciddi bir kırılma yaşandı. Çünkü artık Hz. Peygamber ve ona 

refakat eden sahabe nesli tarih sahnesinde yoktu. Kur’an mevcuttu; fakat bir hitap 

olarak değil, iki kapak arasına alınarak mushaflaşmış bir yazılı metin olarak 

mevcuttu. Bu durum gerçekte bir canlı sesleniş olan Kur’an’ı zorunlu olarak kapalı 

metin hâline getirdi. 

Kapalı metin, her şeyden önce yazılı olarak mesaj iletmek amacı taşır, yazı 

dilinin kendine özgü kurallarına uyar, onun imkânlarını kullanır ve bu dilin imkân 

alanıyla da sınırlıdır. Başta okuyucu kitlesi göz önünde bulundurularak masa 

başında kaleme alınan her türlü eser olmak üzere yasa metinleri, felsefe yazıları ve 

bilimsel eserler gibi birer kapalı metin tarzındadır. Kendi içinde tamamlanıp kapalı 

hâle gelmiş metinler esasen zihne, muhakeme ve muhayyileye hitap ederler. Ne 

anlattığı veya ne demek istediği hususunda kendisine ait bir parçanın ya da içinde 

anlamlı olacağı bir bütünün eksikliği hissedilmez. Yine bu tür metinlerde anlatım, 

metnin başladığı yerde başlar, metnin son bulduğu yerde biter.10 

Tâbiîn diye anılan ikinci Müslüman nesil Kur’an’la işte bu tür bir metin 

olarak tanıştı ve bu durum ister istemez teknik düzeyde Kur’an metnini anlama ve 

açıklama ihtiyacı doğurdu. Buna bağlı olarak tefsir ve te’vil mahiyetindeki görüşler 

sahabe dönemiyle kıyaslanamayacak nispette arttı. Bu arada zaman değişti, dünya 

değişti; hâliyle dil, anlam ve anlamanın mahiyeti de değişti. İşte bu değişim 

sürecinde Allah artık Hz. Peygamber’in diliyle değil, ister istemez yazılı metinle 

konuşuyor gibi telakki edildi. Bu konuşma hem şifâhî hitabı anlamayı 

                                                                 
8 Burhanettin Tatar, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik, İstanbul 2014, s. 87-88.  
9 Vehbi Başer, “Kur’an’da İnsanın Dünyası: Bir Giriş Denemesi”, II. Kur’an Haftası Kur’an Sempozyumu, 

Ankara 1996, s. 142-143. 
10 Başer, “Kur’an’da İnsanın Dünyası”, s. 141-142. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           138 

 

kendiliğinden kılan zaman, mekân ve yaşanmışlık (metin dışı bağlam) gibi 

unsurlardan, hem de hitabın nüzul vasatında mübelliğden (Rasûlullah) sadır olan 

jest, mimik, tonlama gibi hususiyetlerden yoksundu. 

Tarihî süreçte ilâhî hitabın yazılı kayda geçmesi ve böylece sözün 

teknolojileşmesi, sonraki Müslüman nesiller ile Kur’an arasında ister istemez ciddi 

bir mesafe ve aynı zamanda bir yabancılaşma algısı yarattı. Çünkü Kur’an artık 

bizden bağımsız bir şekilde orada duran bir yazılı metin olarak somutlaşmıştı. 

Nitekim sahabeden sonraki ikinci Müslüman nesil (tâbiîn) hem vahyin nüzul 

bağlamına tanık olmamanın hem de Kur’an’la iki kapak arasına dercedilmiş bir 

yazılı metin olarak karşılaşmanın kaçınılmaz kıldığı bir teknik anlama sorunuyla 

karşılaştı. Ancak bu ikinci Müslüman nesil Kur’an metninin farklı anlamlar ve 

yorumlara açık olmasını kendileri için bir avantaj, imkân ve fırsat değil, önemli bir 

dezavantaj ve sorun olarak algıladı. 

Taberî’nin (ö. 310/923) başta Saîd b. el-Müseyyeb (ö. 94/713) olmak üzere 

Sâlim b. Abdillah (ö. 106/725), Kâsım b. Muhammed (ö. 107/725[?]) gibi meşhur tâbî 

fakihlerin Kur’an tefsiri konusunda çok çekinceli davrandıklarına dair bilgiler 

aktarması bu bağlamda oldukça manidardır.11 Aslında bu bilgi İmam el-

Mâtüridî’nin “tefsir vahyin nüzulüne tanıklık etmiş nesil olması hasebiyle sahabeye 

özgüdür. Ayrıca tefsir ‘Allah bu ayette şunu kastetti’ şeklinde kesin bilgi değeri 

taşır” şeklindeki açıklamasını12 da destekler mahiyettedir. Bu mesele bir kenara, 

tâbiîn neslinin temel maksadı, Kur’an’ı anlam ve yorum açısından 

semerelendirmek ya da kendi fikirlerini ve öznel kabullerini Kur’an’a söyletmekten 

öte, Kur’an’ın gerçekten ne söylediğini belirlemekti. Tâbiînden gelen tefsir 

rivayetleri incelendiğinde, bu neslin asıl amacının Kur’an vahyinin nüzul 

bağlamıyla kendi aralarındaki tarihî mesafeyi kapatmak ve “otantik/özgün anlam”a 

ulaşmak olduğu fark edilir. Bu itibarla, bazı tâbî âlimlere atfedilen, “İlim rivayetten 

ibarettir” kabulünün Ehl-i hadis ekolüne ait bir slogan olarak değil, hermenötik bir 

prensip olarak algılanması daha isabetlidir. Nitekim tâbiîn uleması ilk fırsatta 

sahâbîlerin tanıklıklarına başvurmayı ve onlardan sağlıklı bilgi almayı prensip 

edinmiştir. Fakat gerek sahabeden pek çoğunun ahirete irtihal etmiş olması, gerek 

her sahâbînin tüm ayetler hakkında yeterli bilgisinin bulunmaması sebebiyle ister 

istemez tefsirde re’y ve ictihada da müracaat etmiştir. 

Bu noktada İmam el-Mâtüridi’nin naklettiği tefsir-te’vil ayrımı ilk planda 

sahabeyle ilgili bir genelleme olarak değerlendirilebilir ve bu yüzden pek isabetli 

bulunmayabilir. Çünkü her sahâbînin Kur’an tefsirinde geniş birikim sahibi 

olmadığı kesindir. Necmeddîn et-Tûfî’nin (ö. 716/1316) tefsirde ihtilaf sebepleriyle 

ilgili şu tespitleri çok dikkat çekici ve önemlidir:  

                                                                 
11 Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd et-Taberî, Tefsîru’t-Taberî (Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-

Kur’ân), nşr. Abdullah b. Abdilmuhsin et-Türkî, Kahire 2001, I. 78-79. 
12 Mâtüridî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, I. 3. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 139 

 

Bildiğimiz üzere müfessirler (Kur’an’daki) bir kelime veya bir ayet hakkında 

onlarca farklı görüş belirtmek suretiyle ihtilafa düşmüşlerdir. Bu görüşlerin bazen 

birbiriyle çelişir ve birbirini çürütür nitelikte olduğu vakidir. Tefsirdeki görüş 

ayrılıklarının (başlıca) sebebi şudur: Kimi sahâbîler Rasûlullah’tan (s.a.v.) Kur’an 

tefsirine dair bilgiler almış ve bu bilgileri imkânlar nispetinde birbirleriyle 

paylaşmışlardır. İhtimal ki bazı sahâbîler kısa bir süre içerisinde vefat etmiş, hâliyle 

tefsir bilgisi kendisiyle birlikte toprağa gitmiştir. Ayrıca sahâbîler Rasûlullah’ın 

vefatından sonra çeşitli bölgelere dağılmış ve tefsirle ilgili bilgilerini kendi 

tâbîlerine aktarmışlardır. Ne var ki her sahâbî Kur’an’ın tefsirine bütünüyle vâkıf 

değil, kısmî tefsir bilgisine sahiptir. [Öte yandan,] Rasûlullah hayatta iken Kur’an’ın 

tümü hakkında tefsir birikimine sahip olan sahâbî sayısı pek azdır. Kur’an tefsiri 

hakkında kısmî bilgi ve donanım sahibi olan bir sahâbî bilgi birikimini kendi 

tâbîsine aktarmış; ancak bu tâbi muhtemelen tefsirle ilgili eksiğini tamamlayacak 

bir başka sahâbîyle karşılaşamamış veya karşılaşsa bile o sahâbîde fazladan bir 

bilgiye ulaşamamış, haliyle tefsir bilgisi kendisine hocalık yapan o tek sahâbîden 

öğrendikleriyle sınırlı kalmıştır. Bu yüzden, ister istemez tefsir bilgisini ikmal için 

kâh kendi içtihadına, kâh dilbilimsel çıkarıma, kâh sünnete, kâh tefsire konu olan 

ayetle benzer içerikli başka bir ayete başvurmuştur. Bütün bunların dışında, tefsir 

alanında kaynak olarak kullanıma elverişli gördüğü tarih, geçmiş milletlere ait 

önemli olaylar ve İsrâiliyyât malzemesinden de faydalanmıştır. İşte bu suretle 

tefsirin alanı alabildiğine genişlemiş ve bu alana çok farklı şeyler girmiştir.13 

Tûfî’nin sahabe ve tefsirde ihtilaf meselesiyle ilgili bu tespitleri hem önemli 

hem isabetlidir; ancak genel olarak sahabe neslinin tefsirdeki otoritesinin diğer 

Müslüman nesillerle kıyaslanamaz olduğu da tartışma götürmez bir gerçektir. Bu 

konuda sahabenin üstünlük ve otoritesi malumat ve entelektüel donanım sahibi 

olmakla ilgili değil, Ebû Ubeyde (ö. 209/824[?]) ve Ebû Hayyân el-Endelüsî (ö. 

745/1344) gibi müfessirlerin çok veciz şekilde ifade ettikleri üzere vahyin nüzulüne 

şahit olmaları, Kur’an’ın mana ve mesajları hakkında (çoğu zaman) soru sorma 

ihtiyacı duymamaları, dolayısıyla Kur’an’ı kendi hayat tecrübeleri içinde doğal ve 

kendiliğinden denebilecek bir tarzda kavramış olmalarıyla ilgilidir.14  

Mezkûr iki müfessir sahabenin Kur’an’ı doğrudan, tabir caizse fıtrî olarak 

anlayıp kavramlarını dille ilişkilendirmiş, yani Kur’an’ın nazil olduğu Arap dilinin 

sahabe neslinin birbirleriyle konuşup anlaştıkları lisan olduğuna dikkat 

çekmişlerdir. Kuşkusuz dil, salt iletişim vasıtası değil, meşhur varoluşçu filozof 

Martin Heidegger’in meşhur sözüyle “varlığın evi”dir. Bu açıdan bakıldığında, 

Kur’an’ın nazil olduğu Arabî dil, sahabenin düşünce, duyuş, kavrayış tarzını 

kapsayan ve aynı zamanda bütün bunları tıpkı bir ayna gibi yansıtan bir 

fenomendir. Diğer taraftan, sahabenin Kur’an’ı anlama konusundaki faikiyeti 

                                                                 
13 Ebü’r-Rebî’ Necmüddîn Süleymân et-Tûfî, el-İksîr fî İlmi’t-Tefsîr, nşr. Abdulkâdir Hüseyn, Kahire, trs., 

s. 36. 
14 Ebû Ubeyde Ma’mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’ân, nşr. Fuat Sezgin, Kahire, trs., I. 8; Ebû Hayyân 

Muhammed b. Yûsuf el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît, Beyrut 2005, I. 26. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           140 

 

sadece bir dil meselesi değil, daha önce de belirtildiği gibi, Kur’an’ın nazil olduğu 

tarihsel ve toplumsal vasata şehadet etmekliktir. Birçok klasik kaynakta nakledilen 

şu rivayet, sahabenin tanıklığı derken ne kastettiğimizi açıklığa kavuşturan bir 

muhtevaya sahiptir: 

Halife olduğu dönemde bir gün Hz. Ömer, “Peygamberi tek olduğu halde bu 

ümmet nasıl oluyor da görüş ayrılıklarına düşüyor?!” diye kendi kendine sorar; 

ardından Abdullah b. Abbâs’a, “Bu ümmetin peygamberi tek, kıblesi tek, [kitabı 

tek] olduğu halde nasıl oluyor da ihtilafa düşüyor?” diye haber yollar. İbn Abbâs 

bu soruyu şöyle cevaplar: “Ey mü’minlerin emiri! Kur’an bizim içinde 

bulunduğumuz bir vasatta nazil oluyor, biz de bu ayetleri okuyor ve kavrıyorduk. 

Fakat bizden sonra yeni nesiller gelecek, hangi hadise ve/veya ne tür bir mesele 

hakkında nazil olduğunu bilmedikleri halde Kur’an’ı okuyacaklar. Bu yeni nesiller 

Kur’an’la ilgili olarak sırf kendilerine ait görüş ve yorumlar üretmek suretiyle 

ihtilafa düşecekler.”15 

Erken dönemlerde Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm (ö. 224/838) ve Saîd b. 

Mansûr (ö. 227/842) gibi âlimlerin telif ettikleri eserlerde de yer alan bu rivayet 

sübut açısından kat’i olmasa dahi delalet bakımından kesin bir tarihî gerçekliğe 

atıfta bulunmaktadır. Bu gerçek sahabe döneminde Kur’an’ın mana ve medlulünün 

ihtilaflardan büyük ölçüde arınmış biçimde kavranmış olmasıdır. Kuşkusuz sahabe 

arasında da Kur’an’ın muhtelif ayetleri ve lafızlarıyla ilgili ihtilaflar söz konusu 

olmuştur; fakat bu ihtilaflar özellikle Hz. Peygamber’in vefatından sonra vuku 

bulmuştur. Diğer yandan, söz konusu ihtilaflar İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1328) 

dikkat çektiği üzere çok az denebilecek miktardadır. Hatta denebilir ki selef 

ulemasının toplumsal düzen ve hukuk (ahkâm) alanıyla ilgili ihtilafları tefsirdeki 

ihtilaflarından çok daha fazladır. Ayrıca tefsirle ilgili ihtilaflar tezattan (zıtlık) 

ziyade, tenevvu’ (çeşitlilik) tarzındadır.16 Daha açıkçası, sahabenin Kur’an’la ilgili 

ihtilafları, tarihî tecrübe içerisinde bir itikâdî mezhebin “Kabir azabı yoktur” 

iddiasına mukabil, bir diğerinin “Hayır, kabir azabı vardır” iddiasında bulunması 

kabilinden olmamıştır. 

Sahabe ihtilaflarının tezat (zıtlık) türünden olmaması, öncelikle ve özellikle 

Kur’an’ı satırlarda kayıtlı bir yazılı metin olarak değil, Hz. Peygamber’in kavlî, fiilî 

ve takrirî sünneti ışığında anlama imkânıyla ilgilidir. Bu noktada denebilir ki nüzul 

döneminde Sünnet, Kur’an’ı da içeren çok geniş bir anlam alanına sahiptir. Nüzul 

döneminde Sünnet Kur’an mesajının pratik hayattaki karşılığını tayin işlevine 

sahiptir ki Basralı muhaddis tâbî Ebû Nasr Yahyâ b. Ebî Kesîr’in (ö. 129/747), “es-

sünnetü kâdiyetün ale’l-kur’ân ve leyse’l-kur’ân bi-kâdin ale’s-sünne”17 (Sünnet 

Kur’an’da ne kastedildiğini belirleyicidir ve fakat Kur’an bu anlamda sünneti 

                                                                 
15 Ebû İshâk İbrâhim b. Mûsâ eş-Şâtıbî, el-İ’tisâm, Riyad, trs., II. 183. 
16 Ebü’l-Abbâs Takiyyüddîn İbn Teymiyye, Mecmûu’l-Fetâvâ, Beyrut 2000, XIII. 149. 
17 Dârimî, “Mukaddime” 49. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 141 

 

belirleyici değildir)” şeklindeki meşhur sözü de en azından bir yönüyle bu hususa 

işaret ediyor olsa gerektir. 

Hz. Peygamber’in vefatını müteakiben Kur’an’ın iki kapak arasında 

mushaflaştırılması ve daha sonraki süreçte Sünnet’in de hadis rivayeti formunda 

kayıt altına alınması neticesinde kaçınılmaz olarak dinî deliller hiyerarşisi oluşmuş 

ve muhtemelen Allah ile Peygamber arasındaki ontolojik farkla da bağlantılı olarak 

Kur’an birinci, Sünnet ikinci temel dinî kaynak/delil olarak konumlandırılmıştır. 

Hâlbuki vahyin nazil olduğu dönemde Kur’an ile Sünnet birbiriyle iç içe olmuş ve 

bu durum sahabe tarafından et ile tırnak gibi algılanmıştır. Buna mukabil İslâmî 

ilimlerin müstakil disiplinler hâlinde teşekkül etmesiyle birlikte Müslümanlar 

Kur’an ile Sünnet’i birbirinden bağımsız iki ayrı kaynak ya da şer’î delil olarak 

algılamış, bunun da ötesinde Kur’an’ın her hâlükârda Sünnet’e takaddüm ettiği 

fikrine kail olmuşlardır. Oysa gerçekte Hz. Peygamber ve kimi zaman da sahabe 

ibtidaen güncel hayatın içinde adımlar atmış, vahiy çok kere bu adımları 

müteakiben nazil olmuştur. Gerek esbâb-ı nüzul merviyyatı, gerek Hz. Ömer’in 

muvâfakâtı ve gerekse, “Bazı sahâbîlerin diliyle/ifadesiyle nazil olan ayetler” 

başlığı altında aktarılan rivayetler18 bu gerçeğin tanığıdır. 

Musa Cârullah’ın (1875-1949) Kur’an-Sünnet ilişkisiyle ilgili görüşleri tam bu 

noktada zikre değer niteliktedir. Cârullah’a göre İslam’da bilgi ve amel kaynağı 

olarak Sünnet Kur’an’a takaddüm eder. Hâliyle, şer’î deliller hiyerarşisinde de 

Sünnet’in Kur’an’dan önce gelmesi gerekir. Zira İslam’da her hüküm ilkin 

Sünnet’le tespit edilmiş, Kur’an vahyi daha sonra Hz. Peygamber’in söz, fiil ve 

takrirlerini teyit edip sabitleştirmiştir. Başka bir ifadeyle, dinin temel esasları ve 

kuralları önce Sünnet’le belirlenmiş, daha sonra Kur’an vahyi bu esaslar ve 

kuralları teyit/tespit etmek üzere nazil olmuştur. Örnek vermek gerekirse, namazın 

tüm rükünleri, şartları ve vakitleri önce Sünnet’le açıklanmış, müteakiben bunlar 

Kur’an ayetleri ile teyit ve tespit olunmuştur. Mesela, abdest namazın en önemli 

şartı iken bu konuyla ilgili ayet (Mâide 5/6) hicretin altıncı senesinde nazil 

olmuştur. Hz. Peygamber, “Hac arefedir”19 sözüyle Arafat’ta vakfeyi haccın en 

önemli rüknü olarak tayin etmiş, fakat bu husus Kur’an’da sadece haccın farz 

olmayan bir rüknünden bahisle zikredilmiştir. Öte yandan, İslam’da oruç ilkin 

Sünnet’le ortaya konulmuş, konuyla ilgili ayetler ise Sünnet’e dayalı oruç ibadetini 

teyiden nazil olmuştur.20 

Cârullah’ın Kur’an-Sünnet ilişkisine dair bu yaklaşımı en azından bize göre 

çok önemli ve değerlidir; fakat burada genelleme yapıldığına dair bir eleştiri de 

pekâlâ söz konusu olabilir ve Hz. Peygamber’in kimi zaman vahiy beklediği, vahiy 

gelmediği zaman kendini zor durumda hissettiği, ayrıca birçok kez vahiyle ikaz 

                                                                 
18 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân es-Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, nşr. Mustafa Dîb el-Buğâ, 

Beyrut 2002, I. 92-112. 
19 Ebû Dâvûd, “Menâsik” 69. 
20 Musa Cârullah Bigiyef, Kitâbu’s-Sünne, çev. Mehmet Görmez, Ankara 2000, s. 7-9. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           142 

 

edildiği21 gibi gerekçelere istinaden böyle bir eleştirinin isabetli olduğu ileri 

sürülebilir. Ancak yine de siyer ve tefsir kaynaklarındaki rivayetler ışığında nüzul 

dönemindeki genel manzaranın “Sünnet Kur’an’a takaddüm eder” tespitini büyük 

ölçüde doğruladığını söylemek mümkündür.  

Unutmamak gerekir ki İslâmiyet, Kur’an vahyini insanlara tebliğ ve tebyin 

eden Hz. Peygamber ile ilk hitap çevresindeki insanların ona güven duymalarıyla 

(iman) başlamıştır. Yirmi üç yıllık risalet döneminde Sünnet pratik hayatta daha 

önde ve belirleyici olmuştur. Fıkhî açıdan ifade etmek gerekirse, Sünnet çoğu 

zaman toplumun maruf ve münker kültürünü de devreye sokarak tatbikatı 

belirlemiş, Kur’an vahiy ise bu tatbikatı ana hatlarıyla teyit etmiştir. Yoksa şeriat 

Kur’an vahyiyle başlamış değildir. Nüzul döneminde Arap toplumunun geçmişten 

gelen ve belli bir istikrar içinde devam eden bir hayat tarzına ve örf, âdet gibi sosyal 

kurallara sahip olduğu malumdur. Kur’an’ın beyanları işte bu tarihsel ve toplumsal 

zeminde varit olmuş ve bu zeminde yeni bir dünya görüşü oluşmuştur. Kur’an 

vahyi bir bakıma Hz. Peygamber’e ait tatbikatın merdut olmadığını bildirmiştir. 

Genelde namazlarla, özelde Cuma namazıyla ilgili ayetleri bu kapsamda 

değerlendirmek mümkündür. Biz bu ayetleri, Allah’a atfen, “Rasûlün size öğrettiği 

namaz, ibtidâen benim öğrettiğim namazdır” şeklinde anlama eğilimindeyiz. Fakat 

gerçekte vahiy, Hz. Peygamber’in tatbik mevkiine koyduğu namaz pratiğini teyit 

etmiştir.22  

August Bebel’in isabetli tespitiyle, yeni bir din kendine taraftar kitlesi 

oluşturup yayılmak istiyorsa, bunun ilk şartı söz konusu dindeki öğretilerin 

toplumsal kültür düzeyine uygunluk arz etmesidir. Dinî öğretilerin yaygınlaşmayı 

amaçladıkları sosyolojik zemindeki kültür düzeyinin gerisinde kalmaları ya da 

tersine bu düzeyin fevkinde yer almaları, o dinin gelişme ve yaygınlaşma şansını 

olumsuz yönde etkileyecektir. Birinci durumda, en iyimser ihtimalle dinî öğretiler 

ve ilkeler söz konusu toplumun kültür seviyesi düşük alt tabakalarını (sınıflarını), 

ikinci durumda da üst tabakalarını memnun edecek, fakat her iki durumda da 

kalıcı bir etki yapma şansını yitirip sonunda ya tamamen yok olup gidecek ya da 

belki yüzyıllar sonra, kendisine kültür düzeyi bakımından uygun ortamı 

sağlayacak şartların ortaya çıkması, başka bir deyişle toplumun belli kesimlerinin 

daha yüksek bir kültürel gelişmişlik durumuna ulaşması üzerine yeniden ortaya 

çıkıp kendine elverişli bir ortamda yayılma imkânına kavuşacaktır.23 

Bir dinin ve dinî öğretilerin süreklilik içinde varlığını muhafaza etmesinin 

ancak o dinin müntesiplerinin tavır ve tutumlarıyla kaim olduğu göz önünde 

bulundurulursa, kültür ve geleneğin bir din için ne manaya geldiği kuşkusuz daha 

                                                                 
21 Mehmet Görmez, “Musa Carullah’ın Sünnet Anlayışı”, Ölümünün 50. Yıldönümünde Musa Carullah 

Bigiyef, Ankara 2002, s. 98.  
22 Ali Bardakoğlu, “Fıkıh Çözüm mü, Sorun mu Üretir?”, Eskiyeni Anadolu İlahiyat Akademisi Araştırma 

Dergisi, sayı: 29 (2014), s. 159.  
23 August Bebel, Hz. Muhammed ve Arap İslam Kültürü, çev. Sıddık Çelik-Hasan Erdem, İstanbul 2011, s. 9-

10.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 143 

 

iyi anlaşılır. Hz. Peygamber’in en büyük başarısı, kadim maruf-münker kültürünü 

de dikkat alarak tesis ettiği yeni gelenektir. Bu yeni gelenekten maksat Sünnet’tir. 

Nüzul dönemindeki geleneğin günümüzdekinden en önemli farkı, hem Hz. 

Peygamber hem de ilk Müslüman neslin genel tutum ve davranışlarının vahiy 

yoluyla murakabe altında olmasıdır. Yeni gelenek olarak Sünnet’in önemi büyük 

ölçüde bu hususla alakalıdır.  

Bizim bugün Sünnet dediğimiz şey, sahabe nesli için Hz. Peygamber’in 

bizatihi ve fiilî rehberliği idi. Sahabe nesli, “Kur’an bize yeter” yahut “Hz. 

Peygamber’in söyledikleri vahiy mahsulü mü yoksa ictihad mı? Peygamber Kur’an 

dışında hüküm koyabilir mi?” gibi meselelere çok yabancı idi. Münferit bazı 

olaylardan hareketle genellemeler yaparak o dönemde böyle meselelerin 

tartışıldığını iddia etmek pek müdellel bir mümkün değildir. Bu tür meselelerin 

İslam tarihinde ne zaman, nasıl ve hangi şartlar altında ortaya çıktığını göz önünde 

bulundurmak suretiyle ele alınıp değerlendirilmesi gerekir.24 

Konuyu toparlamak gerekirse, sahabe Kur’an’ı Hz. Peygamber ve Sünnet’ten 

bağımsız olarak algılamamış, aksine onu Hz. Peygamber’in rehberliğiyle anlayıp 

kavramıştır. Kaldı ki onlar Allah’la ilgili istekleri veya Allah’tan talepleri için Hz. 

Peygamber’e müracaat etmişlerdir. Nitekim Kur’an’da “yes’elûneke”, “ve-

yes’elûneke”, “yesteftûneke” gibi lafızlarla başlayan birçok ayetin yanı sıra, “[Ey 

Peygamber!] Sana gelip, [“Rabbimize nasıl yakarışta bulunalım?” diye] soran 

mü’min kullarım bilsinler ki ben onlara çok yakınım. Kulum bana yakardığı zaman 

ben onun yakarışına icabet ederim. Öyleyse onlar da benim çağrıma kulak 

versinler; dualarına icabetim hususunda bana inanıp güvensinler ki böylece doğru 

yolda yürümüş olsunlar” mealindeki Bakara 2/186, “[Ey Peygamber!] Kocası 

hakkında sana şikâyet bildiren, gam ve kederini Allah’a arz eden [Havle binti 

Sa‘lebe adlı] kadının sözlerini Allah elbet işitti, yakarışını kabul etti. Hâliyle Allah 

ikinizin arasında geçen konuşmaları işitiyordu. Şüphesiz Allah her şeyi işitir ve 

görür” mealindeki Mücâdile 58/1 ve diğer birçok ayet bu gerçeği belgeler 

niteliktedir. Özellikle, “Ey Müminler! [Kesin hükümler şeklinde] açıklandığı 

takdirde hoşunuza gitmeyip canınızı sıkacak hususlarda peygambere yerli-yersiz 

sorular sormayın” mealindeki ifadeyle başlayan Mâide 5/101. ayet sahabenin 

Kur’an’la ilişkisinin Sünnet’le iç içe geçmiş biçimde olduğunun en çarpıcı örneğidir. 

Bu son ayet sahabenin Kur’an’la epistemik değil, ontolojik bir ilişki kurduğunun da 

göstergesidir. Kendilerinden yanlış bir söz ve davranış sadır olması hâlinde Allah 

tarafından uyarılacak veya kınanacak oldukları bilincine sahip olan sahâbîlerin 

Kur’an’la başka türlü bir ilişki kurması da pek mümkün olmasa gerektir. 

Kur’an’ı Hz. Peygamber’in dilinden dökülen ve onun tarafından bilfiil tatbik 

edilen ilâhî bir ferman olarak algılamak ve aynı zamanda vahyin nüzulüne bizzat 

                                                                 
24 Nüzul döneminde Sünnet’in mahiyeti, işlevi ve önemi hakkında daha geniş değerlendirme için bkz. 

Selahattin Polat, “Din, Vahiy, Peygamberlik Işığında Hadis ve Sünnetin Mahiyeti”, İslam’ın 

Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri, Kutlu Doğum Sempozyumu, Ankara 2003, s. 16-17. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           144 

 

tanık olmak sahabenin Kur’an’la ilişkisine yoğun bir duygusal boyut da katmış ve 

bu boyut kendilerinin bizzat tanıklıkta bulundukları vasatta nazil olan ayetleri 

kutsi bir emaneti muhafaza saikiyle teberrüken yazıp kayıt altına alma ihtiyacı 

doğurmuştur. Kur’an tarihiyle ilgili bazı kaynaklarda kırk küsur vahiy kâtibinden 

söz edilmesi,25 Hz. Peygamber’in çok geniş bir vahiy kâtibi sekretaryası oluşturma 

çabasından öte, söz konusu duygusal saikle irtibatlı olsa gerektir. İbn Mes’ûd gibi 

bazı sahâbîlerin kendi özel mushaflarının yakılmasına yönelik tepkileri de aynı 

kapsamda değerlendirilebilir. 

Diğer taraftan, bazı sureler veya birtakım ayetlerin nüzul sürecinde Hz. 

Peygamber’e unutturularak ref veya nesh edildiği yönündeki çeşitli rivayetler 

sahabenin o dönemdeki Kur’an algısı ile özellikle Hz. Osman’ın istinsah 

faaliyetinden sonraki tarihsel süreçteki Mushaf eksenli Kur’an algısının birbirinden 

çok farklı olduğunu gösterir. Urve b. Zübeyr’in Hz. Âişe’den naklettiği bir rivayete 

göre Ahzâb suresi Hz. Peygamber’in yaşadığı dönemde iki yüz ayet iken, Hz. 

Osman’ın Kur’an’ı istinsah faaliyeti sırasında ancak yetmiş üç ayete ulaşılabilmiştir. 

Zirr b. Hubeyş’in Übey b. Kâ’b’tan naklettiği rivayete göre ise Ahzâb suresi bir 

zamanlar Bakara suresine muadil denebilecek bir hacme sahip olup muhtevasında 

recm ayeti de mevcuttur. Ancak surenin recm ayetini içeren kısmı da dâhil önemli 

bir bölümü sonradan kaldırılmıştır (ref’). Ebû Mûsâ el-Eş’arî’ye nispet edilen diğer 

bazı rivayetlerde ise vaktiyle Tevbe suresine benzer bir sure nazil olmuş, fakat 

sonradan kaldırılmış veya sebbeha lillâh diye başlayan surelere benzer bir sure nazil 

olmuş ve fakat bu sure sonradan unutturulmuştur.26 

Müteahhir dönemlerde İslâm âlimleri bu tür rivayetlerin hiçbirine itimat 

edilmemesi, bilakis Kur’an’ın tek harfinin bile değişmeksizin günümüze kadar 

geldiğine tereddütsüz inanılması gerektiği yönünde bir mevsukiyet anlayışında 

ısrar etmiş olsalar da bu ısrar sahabe neslinin diğer bütün Müslüman nesillerden 

çok farklı bir Kur’an algısına sahip olduğu gerçeğini değiştirmez. Her şeyden önce, 

Hz. Peygamber ve sahabe için Kur’an kendilerinden sonraki Müslüman nesillere 

miras bırakılması gereken bir metin değil, kendi hayatlarına ve ahlâkî yaşantılarına 

ilişkin bir ilâhî rehberlik biçiminde algılanmış, bu yüzden de kendi hayat şartlarının 

değişip dönüşmesi sürecinde bazı ayetlerin metin veya hüküm itibariyle nesh 

edilmesi asla yadırganmamıştır. Dahası, Hz. Peygamber Kur’an’ı ilâhî hitabın 

yazıya geçirilip derlenmesi ve metinsel olarak sonraki nesillere intikal ettirilmesi 

gibi bir misyondan öte, mesajın iletilmesi ve hayatın bu ilâhî mesaj uyarınca tanzim 

edilmesi gerektiğini temel vazife olarak gördüğündendir ki Hz. Ömer’in Yemâme 

savaşında birçok kurrânın şehit düşmesi hadisesini müteakiben Hz. Ebû Bekr’e 

gelip Kur’an’ı yazılı metin olarak bir araya getirme teklifinde bulunmasını halife 

Ebû Bekr ilk anda yadırgamış ve böyle bir işe teşebbüs etmeye yanaşmamıştır.  

                                                                 
25 Bkz. Mustafa Öztürk-Hadiye Ünsal, Kur’an Tarihi, Ankara 2017, s. 123-138. 
26 Bkz. Suyûtî, el-İtkân, II. 718-719.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 145 

 

Kur’an’ın metinleşme tarihiyle ilgili en meşhur rivayetteki bu bilgiler dahi en 

azından bazı sahâbîlerin daha sonraki Müslüman nesillerden çok farklı bir Kur’an 

algısına sahip olduğunu göstermeye kâfidir. Kısacası, sahabe Kur’an’ı canlı ve açık 

metin olarak algılamış ve bu algı Kur’an’daki bazı sureler ve ayetlerin nüzul 

dönemi içerisinde ref veya nesh edilmesi gibi bir durumun doğal karşılanmasını 

sağlamıştır. Çünkü sahâbîler ilâhî kelamı ve hitabı özellikle Hz. Peygamber’in 

rehberliğiyle birlikte kavramış, ayrıca birçok ayet bizzat kendileri veya yapıp 

ettikleri hakkında nazil olmasından dolayı Kur’an’ı anlamak onlar için bizzat 

kendilerini veya kendi fiillerini anlamak şeklinde olmuştur. 

Sahabe nesli Kur’an’la ilişkisini Hz. Peygamber’in sünnetiyle birlikte ve 

dolayısıyla ayetleri her bir tikel problemin çözümünde başvurulacak hukuk kodları 

gibi algılamadığı için özellikle vahyin sona ermesinden sonraki dönemlerde 

sosyolojik akışla birlikte ortaya çıkan sorunları da “yaşayan sünnet” tecrübesine 

dayalı olarak çözme yoluna gitmiştir. Yaşayan sünnetten kastımız, Hz. 

Peygamber’in ilâhî vahiyle iç içe biçimde fiilen yaşadığı ve bilhassa temsil (şahitlik, 

örneklik) yoluyla sahabesine yaşattığı Müslümanca hayat tecrübesidir. Sahabe Hz. 

Peygamber’den sonraki hayata yirmi üç yıllık bu tecrübe içerisinde kazandığı 

Müslümanca anlayış ve kavrayışla intibak etmiş, yeni zamanlar içinde zuhur eden 

problemlere de yine aynı anlayış ve kavrayışla ürettiği re’y ve ictihatlarla çözüm 

üretme yoluna gitmiştir. 

Hz. Ebû Bekr’in kelâle hakkındaki meseleyi kendi re’yiyle hükme bağlaması, 

zekât vermeyeceklerini bildiren bazı bedevi kabilelere savaş açması, Hz. Ebû Bekr 

devrinde Kur’an metninin toplanması, Hz. Ömer’in Kur’an’daki birçok sarih 

hükmün lafzi mucibiyle bağdaştırılması oldukça zor görünen müteaddit ictihad ve 

uygulamaları, atlardan zekât alması, teravih namazını cemaatle namaz formuna 

sokması, temettu’ haccını yasaklaması, hırsızlık yapan bir köle hakkında, “Onun 

elini kesmek gerekmez; zira en nihayet efendisinin malını çalmış” şeklinde bir ifade 

kullanması, Hz. Osman’ın cahil ve anlayışsız insanların çoğalması ve bu insanların 

farz namazları her hâlükârda iki rekât kılacakları endişesiyle yolculukta dört rekâtlı 

namazların iki rekât kılınması yönündeki uygulamayı hac sırasında askıya alıp 

namazı dört rekât olarak kılması, Cuma günü ikinci ezan okutması, Hz. Ali’nin içki 

içen kişiye seksen sopa cezası uygulaması, Muaviye’nin Müslümanı kâfire mirasçı 

kılması gibi uygulamalar27 Hz. Peygamber’den tevarüs edilmiş yaşayan sünnet 

tecrübesine dayalı ictihatlar ve uygulamalar arasında zikredilebilir. 

Bütün bu sahâbîler arasında Hz. Ömer kuşkusuz ayrı bir yere sahiptir. Zira 

Hz. Ömer’in müellefe-i kulûba zekâttan pay vermemesi, hırsızlık suçunun cezası, 

sevâd arazisiyle ilgili ganimetlerin taksimi gibi çeşitli konularla ilgili ictihad ve 

uygulamaları özellikle Kur’an ahkamının tarih-üstülüğüne yönelik hâkim anlayış 

açısından oldukça radikal ve izahı zor mahiyettedir. Bilindiği üzere Kur’an ve 

                                                                 
27 Bünyamin Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, Ankara, 2007, s. 361-431; Hayreddin Karaman, İslam 

Hukukunda İctihad, Ankara 1975, s. 69-79. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           146 

 

tarihsellik bağlamında Fazlur Rahman şer’î ahkâmın günümüzde nasıl anlaşılması 

ve yorumlanması gerektiği konusunda kendi görüşlerine Hz. Ömer’in söz konusu 

ictihad ve uygulamalarını örnek gösterirken, tarihsellik karşıtları da, “Hz. Ömer 

Kur’an ahkâmına aykırı bir iş yapmadı ya da o hiçbir konuda tarihselci yaklaşıma 

dayanak ve delil oluşturacak bir ictihadda bulunmadı” gibi iddiasını savunmak 

adına sayısız görüş ve yorum üretmektedir. Ancak Hz. Ömer’in ictihad ve 

uygulamaları, gayet açık seçik olarak, Kur’an’daki bazı hükümlerin lafzî 

muciplerini o günkü sosyolojik realite çerçevesinde askıya almak anlamına 

gelmektedir.  

Örnek vermek gerekirse, Tevbe 9/60. ayette zekâtın sarf mahalleri açıkça 

belirtilmekte ve bunlar arasında müellefe-i kulûb (el-müellefetü kulûbuhüm) diye 

bir sınıftan söz edilmektedir. Müellefe-i kulûb terimi/tabiri, maddî ihsanda 

bulunmak suretiyle gönüllerinin İslam’a ve Müslümanlara karşı yumuşatılması 

hedeflenen gayr-i müslimleri, kendilerinin veya bağlılarının İslâm’ı benimsemesi 

umulan yahut zarar vermelerinden endişe duyulan veyahut düşmana karşı 

himayeleri talep olunan nüfuz sahibi kimseleri ve dinde sebat etmeleri arzulanan 

yeni mühtedileri ifade etmektedir. Hz. Peygamber’in muhtemel kötülüklerinden 

emin olmak veya kalplerini İslam’a ısındırmak maksadıyla birçok kişiye maddî 

yardımda bulunduğu ve bu siyasetin müspet sonuçlar verdiği bilinmektedir.  

Bu cümleden olarak Hz. Peygamber Ümeyye oğullarından Ebû Süfyan b. 

Harb, Mahzûm oğullarından Hâris b. Hişam, Abdurrahmân b. Yerbû’, Cumah 

oğullarından Safvân b. Ümeyye, Âmir b. Lüey oğullarından Süheyl b. Amr, 

Huveytib b. Abdiluzzâ, Esed oğullarından Hakîm b. Hizâm, Hâşim oğullarından 

Süfyân b Hâris, Fezâre oğullarından Uyeyne b. Hısn, Temîm oğullarından Akra’ b. 

Hâbis, Nadr oğullarından Mâlik b. Avf, Süleym oğullarından Abbâs b. Mirdâs, 

Sakîf oğullarından el-Alâ’ b. Hârise gibi isimlerin her birine yüz deve vermiş28 ve 

bütün bu kişiler kendilerine yüz deve verilenler manasında “Ashâbü’l-mi’în” diye 

isimlendirilmiştir. Ayrıca Kureyş’ten Mahreme b. Nevfel ez-Zührî, Umeyr b. Vehb 

el-Cumahî, Hişâm b. Amr el-Âmirî gibi kişilere de az çok bir şeyler verilmiştir. Bir 

rivayete göre Abbâs b. Mirdas kendisine az miktarda pay verilmesine kızarak, 

“Bana birkaç küçük deve verildi; hepsi bundan ibaret!” diyerek hicivli şiirler 

söylemeye başlayınca, Hz. Peygamber “Gidin, şu adamı susturun” demiş, bunun 

üzerine kendisine sus payı olarak yüklü miktarda bağışta bulunulmuştur.29 

Müellefe-i kulûba zekâttan pay verme uygulaması Hz. Ebû Bekr’in 

hilâfetinin ilk dönemlerinde de sürdürülmüştür. Ancak Hz. Ömer, Ebû Bekr’in bu 

sınıftan iki kişiye yaptığı tahsisata İslâmiyet’in yayılıp güçlendiği ve 

Müslümanların kuvvetlendiği, artık kendilerine ihtiyaç kalmadığı gerekçesiyle 

karşı çıkmıştır. Kaynaklardaki bilgilere göre Temîm kabilesinin reislerinden Akra’ 

b. Hâbis ile Fezâre kabilesinin reislerinden Uyeyne b. Hısn Hz. Ebû Bekr’e gelerek 

                                                                 
28 Taberî, Câmiu’l-Beyân, XI, 520. 
29 Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, Beyrut 1988, VIII. 114. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 147 

 

devlete ait çorak bir arazi parçasının kendilerine verilmesini istemiş, Ebû Bekr de 

bu isteği kabul etmiş ve bir belge düzenleyip ellerine verdikten sonra meseleye 

şahitlik etmesi için kendilerini Hz. Ömer’e göndermiştir. Hz. Ömer bu iki kişinin 

söylediklerini dinledikten sonra ellerindeki belgeyi okuyup incelemiş ve fakat 

ardından yırtıp atıvermiş, hatta kendilerine, “Rasûlullah vaktiyle sizin kalbinizi 

kazanmaya çalışırdı; zira o zamanlar İslam zayıftı. Ama artık Allah İslam’ı güçlü 

kıldı. Gidin, çalışıp çabalayarak bir şeyler kazanın” diyerek müellefe-i kulûb 

faslının artık kapandığını ifade etmiştir.30 

Modern dönemde bazı araştırmacılar bu rivayette zekât payından değil, 

araziden söz edildiği, dolayısıyla Hz. Ömer’in Kur’an’daki bir hükmün lafzî 

mucibine aykırı bir iş yapmadığı gibi argümanlar üretirken, diğer bazı 

araştırmacılar arızî bir durum sebebiyle hükmün durdurulması veya askıya 

alınmasından söz etmişler, böylece tarihselci yaklaşımın tezini çürüttüklerini 

düşünmüşlerdir.31 Oysa Hz. Ebû Bekr’den sonraki üç halifenin müellefe-i kulûba 

fiilen maddî destek sağladığı bilinmemekte, hatta fıkıh kitaplarında Hz. Ömer’in 

müellefe-i kulûb konusundaki siyasetinin sahabe nezdinde ittifak ve icma konusu 

olduğundan söz edilmektedir. Mesela, Kâsânî (ö. 587/1191) ve İbnü’l-Hümâm (ö. 

861/1457) gibi Hanefî fakihlerin aktardıkları bilgilere göre âlimlerin çoğu müellefe-i 

kulûba ait zekât hissesiyle ilgili hükmün neshedildiği ve geçerliliğini yitirdiği 

kanaatindedir. İlgili ayetteki hüküm Hz. Peygamber’in hayatıyla sınırlı olarak 

tatbik edilmiş veya hükmün illeti/menatı kalktığı için hüküm de sona ermiştir.32 

Bu uygulama Kur’an’daki bir hükmün re’y ve ictihad yoluyla belli bir 

tarihsel durum içinde yürürlükten kaldırıldığı anlamına gelir. Yürürlükten 

kaldırma kuşkusuz tüm zamanlar için geçerli değildir. Ancak Kur’an ahkâmı da 

tüm zamanlar ve şartlarda uygulansın diye inmemiştir. Hz. Ömer döneminde 

yürürlükten kaldırılan bir hüküm başka bir dönemde pekâlâ tatbik zemini bulup 

uygulanabilir; fakat bizim burada tartıştığımız mesele belli bir dönemde 

uygulanmayan bir Kur’an hükmünün başka bir dönemde uygulanabilir olup 

olmadığı değil, söz konusu hükümlerin her durum ve şartta mutlak surette 

uygulansın diye vazedilmediğidir.  

Tarihselci yaklaşımın savunduğu tez budur; bunun aksini savunan anlayış 

sahipleri ise “modernist” diye nitelendirdikleri tarihselci yaklaşıma itirazda 

bulunurken geleneğe ve ulemanın geleneksel kabullerine ihanet edercesine 

modernist bir tavır takınmak, gelenek ve gelenekçilik adına geleneği hiç kâle 

almayıp yok saymak, dahası, “Sahabe ve/veya selef uleması ne söylemiş ya da ne 

                                                                 
30 Ebû Muhammed İbn Ebî Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, Beyrut 2003, VI. 1822. 
31 Bu görüşler ve gerekçelerine dair geniş bilgi ve değerlendirme için bkz. Saffet Köse, “Hz. Ömer’in Bazı 

Uygulamaları Bağlamında Ahkâmın Değişmesi Tartışmalarına Bir Bakış”, İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, sayı: 7 (2006), s. 18-29. 
32 Ebû Bekr b. Mes’ûd el-Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, Beyrut, 1974, II. 45; Kemâlüddîn Muhammed İbnü’l-

Hümâm, Fethü’l-Kadîr, Bulak 1319, II. 201. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           148 

 

yapmış olursa olsun, biz bugün kendi kendimizle çelişmek pahasına bildiğimizi 

okuruz” demek gibi ilkesiz, tutarsız ve savruk bir hâl içindedir. 

İmam el-Mâtüridî, Tevbe 9/60. ayet bağlamında Hz. Peygamber’in ilk 

zamanlarda müşrikler ve münafıklarla müdârâda bulunduğunu, fakat İslam ve 

Müslümanlar güçlendikten sonra bu siyaseti uygulamadığını belirttikten sonra Hz. 

Ömer’in müellefe-i kulûbdan zekât hissesini men etmesini “ictihad yoluyla nesh” 

diye isimlendirmiş, ayrıca hükme sebep oluşturan durumun ortadan kalkmasından 

dolayı ictihadla neshin cevazına delil oluşturduğuna dikkat çekmiştir (ve-fi’l-âyeti 

delâletü cevâzi’n-neshi bi’l-ictihâdi li’rtifâi’l-ma’nellezî kâne).33 Sonuç olarak, İslam ve 

Müslümanların güçlenmesiyle birlikte müellef-i kulûba zekâttan pay verme 

hükmündeki illetin ortadan kalkması, dolayısıyla hükmün kendisinden beklenen 

maslahatı karşılamaması hasebiyle Hz. Ömer bu hükmün tatbikine son vermiştir.  

Bu ictihad ister hükmü askıya almak, ister tümden kaldırmak diye 

yorumlansın, sonuçta sahabenin toplumsal düzen ve hukuk alanıyla ilgili Kur’an 

ahkâmının her durum ve şartta uygulanmak maksadıyla nazil olmadığı bilincine 

sahip oldukları, bu yüzden de hükmü içeren ayetteki lafızların zahirî mana ve 

mucibi ile içinde bulunulan şartlar örtüşmediği, dolayısıyla ilgili hükmün 

sağlayacağı faydanın (maslahat) gerçekleşmediği tespit edildiğinde kendi hayat 

pratiklerinde hükmün tatbikine son verdikleri kesin görünmektedir. 

Muâz b. Cebel’in Yemen’de kadılık yaparken herhangi bir meselede nasıl 

hüküm vereceğiyle ilgili olarak Hz. Peygamber’e ilkin Allah’ın kitabına göre 

hükmedeceğini, aradığı delili Kur’an’da bulamazsa Sünnet’i dikkate alacağını, 

aradığını orada da bulamazsa kendi re’yine/ictihadına göre hüküm vereceğini 

söylediğine dair meşhur rivayet34 bu siyakta zikre değer mahiyettedir. Sübutu 

konusunda bazı şüpheler bulunmakla birlikte bu meşhur rivayet en azından dinî 

deliller hiyerarşisiyle geleneksel anlayışa zemin teşkil etmektedir. Daha açıkçası, 

Hz. Peygamber’in, Kur’an ve Sünnet’te hükmünü bulamadığı meselelerde hangi 

mesnede/delile göre hüküm vereceği şeklindeki sorusuna, “Re’yimle ictihad 

ederim” diye karşılık veren Muâz b. Cebel’in bu cevabı hakkında takdirkâr bir 

ifade kullanmasıyla ortaya çıkan “ictihâdü’r-re’y” tabiri, re’y ve özellikle ictihadın 

terim anlamına kavuşma sürecinde önemli bir aşamayı ifade etmektedir.35  

Bunun yanında Hz. Ömer’in tâbiîn devrinin önde gelen fakihlerinden Kûfe 

kadısı Şüreyh’e (ö. 80/699[?]) gönderdiği mektuptaki şu ifadeler de yine aynı 

noktaya işaret etmektedir: “Kur’an’da bir hüküm bulduğunda onunla hükmet ve 

başka bir şeye iltifat etme; fakat senin önüne Kur’an’da hükmü bulunmayan bir 

mesele gelirse, o zaman Rasûlullah’ın sünnetiyle hüküm ver. Şayet önüne Kur’an 

ve Sünnet’te hükmü bulunmayan bir mesele gelirse, o zaman Müslümanların 

icmaına göre hükmet. Yok eğer önüne Kur’an’da ve Sünnet’te hükmü bulunmayan 

                                                                 
33 Mâtüridî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, VI. 392. 
34 Ebû Dâvûd, “Akziye” 11; Tirmizî, “Ahkâm” 3.  
35 H. Yunus Apaydın, “Re’y”, DİA, İstanbul 2008, XXXV. 37. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 149 

 

ve senden önce hiç kimse tarafından hükme bağlanmayan bir mesele gelirse, o 

takdirde dilersen kendi re’yinle hükmet, dilersen hükmü tehir et!”36   

Bu son rivayetteki muhteva usûl-i fıkıh geleneğindeki dinî deliller ve hüküm 

kaynaklarıyla ilgili “Kur’an, Sünnet, İcma, Kıyas” hiyerarşisini hatırlatmasından 

dolayı geriye doğru bir tarih inşasının ürünü olarak görülebilir. Fakat klasik 

kaynaklarda birçok meşhur sahabenin re’y ve ictihadı teşvik eden ifadeleri yer 

almaktadır. Gerçi aynı sahâbîlerden re’yden sakınılması gerektiğine dair nakiller de 

vardır.37 Re’y konusunda aynı sahâbîlerden birbiriyle bağdaşmayan rivayetler 

nakledilmiş olması sahabenin bu konuda çok kesin ve keskin biçimde görüş 

değiştirdiğine işaret etmenin ötesinde, İslam ilim geleneğindeki meşhur Ehl-i Hadis 

ve Ehl-i Re’y çatışmasını yansıtır niteliktedir. Ancak bu durum Muâz rivayeti için 

de geçerlidir.38 Keza Kur’an tefsirinde re’yi zemmeden meşhur rivayetler de aynı 

kapsamda değerlendirilebilir.  

Re’y meselesiyle ilgili rivayetlerin mahiyeti bir tarafa, birçok sahabenin Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra toplumsal düzen ve hukuk alanıyla ilgili birçok 

uygulaması bu alanda re’y ve ictihat yoluyla birçok hüküm kurdukları hususunda 

hiçbir tereddüde mahal bırakmamaktadır. Öte yandan, Muâz b. Cebel rivayeti, 

nüzul döneminde sahabenin Kur’an ayetlerini tikel ve spesifik meselelerde hukuk 

kodu gibi kullandıklarına işaret ediyor görünse de, bundan daha önemli ve dikkat 

çekici olarak Hz. Peygamber henüz hayatta olduğu, vahyin nüzulü son bulmadığı 

halde hükmü Kur’an’da ve Sünnet’te mevcut olmayan birtakım meselelerle 

karşılaşılabileceğine, böyle bir durumda doğrudan Hz. Peygamber’e müracaat 

etmek yerine kadı konumundaki bir sahâbînin kendi re’y ve ictihadıyla meseleyi 

hükme bağlayabileceğine delalet etmektedir. 

Muâz b. Cebel rivayeti sübut açısından asılsız olsa dahi klasik fıkıh usûlü 

kaynaklarında bu rivayetin isti’mâl edilme tarzı, geleneksel ulemanın daha nüzul 

döneminde nasların tüm hayat olayları hakkında konuşmadığı ve her problemi 

çözüme kavuşturmadığı, bu yüzden de kaçınılmaz olarak re’y ve ictihada 

başvurulduğu gerçeğini teslim ettiklerini gösterir. Bu husus Şehristânî (ö. 548/1153) 

tarafından şöyle ifade edilmiştir: “Biz kesinkes biliyoruz ki gerek ibadetler gerek 

pratik hayatla ilgili tasarruflarla ilgili hadiseler ve meseleler sınır ve sayı kabul 

etmeyecek kadar fazladır. Yine biz kesinkes biliyoruz ki her mesele hakkında bir 

nas vârit olmamıştır. Kaldı ki böyle bir şeyin vukuu tasavvur olunamaz. Naslar 

                                                                 
36 İbn Kayyım el-Cevziyye, İ’lâmu’l-Muvakkıîn, I. 115. 
37 Bkz. Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn el-Cüveynî, el-Burhân fî Usîli’l-Fıkh, nşr. Salah b. Muhammed b. Avîza, 

Beyrut 1997, II. 15-17; İbn Kayyım el--Cevziyye, İ’lâmu’l-Muvakkıîn, I. 97-124. 
38 Muâz b. Cebel’in “ectehidü bi-re’yî” şeklinde çok olgun bir fıkhî terminoloji ifadesi kullanması, 

rivayetin sübut açısından problemli olduğu kuşkusunu yoğunlaştırmakta, hâliyle rivayetin Ehl-i Hadis 

ile Ehl-i Re’y arasında yaşanan meşhur ihtilaflar zemininde kurgulanmış olduğu fikrini 

çağrıştırmaktadır. Bununla birlikte, Muâz rivayetinin gelenekte makbul addedildiği malumdur. Bizim 

bu rivayete atıfta bulunmamız da geleneksel kabulle ilgili olup gelenekçi yaklaşımı gelenek üzerinden 

sorgulamaya matuftur. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           150 

 

sınırlı, hayat olayları sınırsız olduğuna, sınırlı sayıdaki naslar sınırsız hayat 

olaylarını kuşatmadığına göre ictihat ve kıyasa başvurmak kaçınılmazdır.”39  

Burada özellikle belirtmek gerekir ki re’yin sahabe döneminde bir vakıa 

olduğunu kabul hususunda hemen bütün ekoller arasında mutabakat vardır. Hatta 

İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî (ö. 478/1085) sahabe, tâbiîn ve daha sonraki neslin 

re’y ile amel üzerinde icma ettiklerini, onların fetva ve kazâî hükümlerinin onda 

dokuzunun ayet ve hadislerin açık anlamlarıyla ilgisinin bulunmayıp salt re’ye 

dayandığını vurgulamıştır (…enne tis’ate a’şârihâ sâdıratün ani’r-re’yi’l-mahzi ve’l-

istinbâti ve-lâ tealluka lehâ bi’n-nusûsi ve’z-zevâhir).40 Gerçi Hz. Peygamber’in 

sağlığında sahabenin içtihat edip etmediği usulcüler arasında tartışmalı bir 

meseledir. Bazı çevreler Hz. Peygamber’in sağlığında kendisine danışma imkânı 

bulunduğu için ictihada başvurulmasının câiz olmadığı görüşündedir; fakat Muâz 

b. Cebel rivayeti ekseninde oluşan hâkim anlayış bu görüşü nakzeder mahiyettedir. 

Bu sebepledir ki çoğunluk Hz. Peygamber’in sağlığında sahabenin ictihadını aklen 

mümkün görmüş, fakat bu ictihadın fiilen gerçekleşip gerçekleşmediği hususunda 

farklı görüşler ileri sürülmüştür. Bâkıllânî (ö. 403/1013) gibi bazı âlimler söz konusu 

ictihadı sahabenin Hz. Peygamber’in meclisinden uzakta bulunmasıyla kayıtlarken, 

Gazâlî (ö. 505/1111) her hâlükârda bunun caiz ve vaki olduğunu söylemiştir (ve-

inneme’l-kelâmu fî cevâzi’l-ictihâdi mutlakan fî zamânihî sallallâhu aleyhi ve-sellem).41  

Hz. Peygamber hayatta iken vahiy süreci işlediği ve Kur’an vahyini tebyin 

ettiği için sahabe bu dönemde herhangi bir otorite sorunuyla karşılaşmamıştır. 

Fakat Hz. Peygamber’in vefatından hemen sonra ortaya çıkan imamet/hilafet 

meselesi Benî Saîde gölgeliğinde vuku bulan meşhur tartışmalar neticesinde 

çözüme bağlanmışsa da yasamanın veya yasayı yorumlamanın kimin tarafından ve 

ne şekilde yapılacağı (hukukî otorite) sorunu, mahiyet itibariyle daha köklü ve 

sürekli bir tartışmanın eksenini oluşturmuştur. Sahabenin Kur’an’ın otoritesinden 

kuşkusu yoktu; fakat onu Hz. Peygamber’in açıkladığı gibi kendilerinin de 

açıklama yetkisine sahip olup olmadıklarından emin değillerdi. 

Sonuçta, Kur’an’ın metinsel varlığının mevcut sorunları çözmeye yetmediği, 

Hz. Peygamber’in açıklamalarının desteğine ihtiyaç bulunduğu anlaşılmakla 

birlikte çok geçmeden bu desteğin de yetersiz kaldığı görüldü. Çünkü Kur’an ve 

Sünnet metinleri sınırlı sayıdaki beyanlardan ibaretti ve anlam potansiyeli güçlü 

olsa bile hem sınırlı hem de pasif konumda idi. Bu yüzden, Kur’an ve Sünnet’i aktif 

ve dinamik kılma üzere Hz. Peygamber’in Kur’an karşısındaki işlevine benzer bir 

işlevi birilerinin üstlenmesine ihtiyaç vardı. İşte bu ihtiyaç, Muâz hadisi diye 

                                                                 
39 Ebü’l-Feth Muhammed b. Abdilkerîm eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, nşr. Ahmed Fehmî 

Muhammed, Beyrut, trs., I. 210. 
40 Cüveynî, el-Burhân, II. 15. 
41 Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn el-Cüveynî, et-Telhîs (Telhîsü’t-Takrîb), nşr. A. Cevlem en-Nîbâlî-Ş. Ahmed el-

Ömerî, Beyrut 1996, III. 398; Ebû Hâmid Muhammed el-Gazâlî, el-Mustasfâ min İlmi’l-Usûl, nşr. Abdullah 

Mahmûd Muhammed Ömer, Beyrut 2010, s. 532.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 151 

 

bilinen meşhur diyalogda ifadesini bulan “re’y ictihadı” kavramını gündeme 

getirdi.42  

Sonuç olarak, re’y ve ictihadın sahabe devrinde mevcut ve yaygın bir 

kullanım alanına sahip olduğu tartışma götürmez bir gerçektir. Sahabe re’yinin 

mahiyeti konusunun ister bağlayıcı hüküm vermek değil, uzlaşmacı ve ihtiyatlı 

olanı tercih etme, ister aklın yolunu takip etme, ister nassın kapalı delâletini ortaya 

çıkarma, ister kıyas ve ictihad olduğu ileri sürülsün, bütün bu farklı görüş ve 

değerlendirmeler sahabenin pratik hayatta ortaya çıkan her meseleyi doğrudan 

doğruya nassla çözme veya her meselede nassa müracaat etme gibi bir anlayışa 

sahip olmadıkları, bilakis çok kere kendi re’ylerini esas aldıkları gerçeğini 

değiştirmez.  

Kur’an’la ilişkinin Sünnet ve bilhassa “yaşayan sünnet”e dayalı perspektifle 

değil de iki kapak arasında kayıtlı bir Mushaf metnindeki lafızlar yoluyla 

kurulması ve özne-nesne ontolojisine dayalı bu ilişki bağlamında anlaşılıp 

yorumlanmaya çalışılması, sorun çözücü olmaktan ziyade sorun üreticidir. Nitekim 

bunun böyle olduğu Hz. Ali’nin hilafet döneminde açıkça dile getirilmiştir. Şöyle ki 

Hz. Ali İbn Abbâs’ı Haricilerle müzakereye gönderirken, “Onlara (Hâricîler) git ve 

onlarla tartışırken Kur’an’la istidlalde bulunma. Çünkü Kur’an çeşitli 

anlamlara/yorumlara elverişli (zû vucûh) bir metindir. Sen onlarla Sünnet üzerinden 

tartış” demiştir.  

Bu rivayetin başka bir varyantına göre İbn Abbâs, Hz. Ali’ye, “Ey 

müminlerin emiri! Ben Allah’ın kitabını onlardan çok daha iyi biliyorum, çünkü 

Kur’an bizim hanemize nâzil oldu.” demiş, Hz. Ali de ona, “Haklısın; fakat Kur’an 

çeşitli manalar taşır. Sen bir vecihten (anlam/yorum) söz ederken onlar diğer/farklı 

bir veçhi öne sürerler. Bu sebeple, sen onlarla Sünnet üzerinden tartış; çünkü onlar 

Sünnet karşısında manevra yapma imkânı bulamazlar” diye karşılık vermiştir.43 

Yine Hz. Ali tahkim olayından sonra Haricîlerin sözcüsü İbnü’l-Kevvâ’ın, “Kan ile 

ilgili bir meselede insanları hakem tayin etmek adalet midir?!” şeklindeki itirazına, 

“Biz bu meselede insanları değil, Kur’an’ı hakem tayin ettik” diye karşılık vermiş 

ve ardından “Ama gel gör ki Kur’an konuşmaz; onu insanlar konuşturur” şeklinde 

bir söz söylemiştir.44  

                                                                 
42 H. Yunus Apaydın, “İctihad”, DİA, İstanbul 2000, XXI. 433. Daha geniş bilgi için bkz. Karaman, İslam 

Hukukunda İctihad, s. 43-53. 
43 Suyûtî, el-İtkân, I. 446; Ebü’l-Hasen eş-Şerîf er-Radî, Nehcü’l-Belâğa, Beyrut 1996, s. 378. 
44 Ebû Zeyd Veliyyüddîn İbn Haldûn, Kitâbü’l-İber, Beyrut 1992, II. 607. Bu meşhur söz kendi 

bağlamından da açıkça anlaşıldığı üzere Kur’an’ın insanlar tarafından istismar edilmeye açık bir metin 

olduğuna ve fiilen de istismar olunduğuna ilişkin menfi bir duruma gönderme yapmasına mukabil Şiî 

kaynaklar bundan tam tersi bir sonuç çıkarmışlardır. Mesela, Şerîf er-Radî (ö. 406/1015) bu sözü Nehcü’l-

Belâğa’da şöyle aktarmıştır: “Allah onu (Hz. Muhammed’i) peygamber gönderme sürecinin kesintiye 

uğradığı, insanların çok uzun bir gaflet uykusuna daldıkları, peygamberler tarafından tebliğ edilen ilâhî 

hükümlere kayıtsız kalındığı bir zamanda gönderdi. O peygamber insanlara daha önceki vahiyleri 

tasdik eden ve kendisine ittiba edilmesi gereken bir nur getirdi. Bu nur Kur’an’dır. Siz onu 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           152 

 

Sahabenin Tefsirdeki Otoritesi ve Hüccet Değeri  

Bilindiği üzere son dönemde tefsirin müstakil bir ilim olup olmadığı, 

kendine mahsus bir usulünün bulunup bulunmadığı gibi meseleler İlahiyat 

akademyasında sıkça tartışılmaktadır. Tefsirin aslında ne olduğu ya da ne olması 

gerektiği meselesi geçmiş dönemlerdeki ulema tarafından da ele alınmış ve bu 

konuda önemli tespitler yapılmıştır. Klasik kaynaklarımızda tefsirin genellikle 

te’ville birlikte ele alınıp mukayeseli şekilde tanımlanmış olması dikkate değer bir 

husustur. Bu husus temelde Kur’an’ın ilk hitap çevresinde ifade ettiği mana ile 

sonraki zamanlarda ona yüklenen ve/veya ondan istihraç/istinbat edilen manaların 

hem mahiyet hem de kasd-ı mütekellime delalet açısından eşdeğer olup 

olmadıkları meselesinin açıklığa kavuşturulması bakımından çok önemlidir. Gerçi 

modern zamanlardaki çalışmalarda da tefsir ile te’vil arasındaki farklardan söz 

edilmekte, fakat bu konu iki terimin anlam ve kullanımıyla ilgili bir ayrıntı 

kabilinden işlenmektedir. Hâlbuki bu iki terimin anlam ve kullanım alanı edille-i 

şer’iyye bahsinden dinî alanda re’y ve ictihadın yeri ve Kur’an yorumunda hüccet 

değeri meselesine kadar birçok önemli konuyla ilgilidir.  

Daha açık söylemek gerekirse, bir sahâbînin herhangi bir ayetin ne zaman, 

nerede nazil olduğu ve ne hakkında konuştuğu hususundaki sarih beyanı ile 

modern dönemdeki bir Kur’an araştırmacısının aynı ayetle ilgili yorumunun 

eşdeğer olup olmadığı meselesini ele alıp tartışmak, hem tefsir-te’vil ayrımının 

pratikteki değer ve işlevi, hem de Kur’an’ı açıklama ve yorumlama konusunda bu 

iki terimle ifade edilen faaliyetlerin birbirinden farklı kategorilerde 

değerlendirilmesi ve hücciyet (delil ve bağlayıcılık değeri) açısından eşdeğer 

görülmemesi gerektiği noktasında geçmiş ulemanın titizlik göstermesinin temel 

sebebi hakkında önemli sonuçlar elde etmeye imkân verir. 

Fahreddîn er-Râzî’nin (ö. 606/1210) talebesi Kâdî Şemseddîn el-Huveyyî (ö. 

637/1240) bu konuyla ilgili olarak şöyle demiştir: “Tefsir ilmi hem zor hem kolaydır. 

Bu konudaki zorluk birkaç boyutludur. En belirgin olanı şudur: Kur’an öyle bir 

mütekellimin kelamıdır ki insanlar bu kelamdaki asıl mana ve maksada ancak 

sema/işitme yoluyla vâkıf olabilir. Meseller ve şiirlerin aksine Kur’an’da kastedilen 

manaya ulaşmak beşer açısından imkân dâhilinde değildir. Çünkü insan 

mütekellimin muradını ya bizzat mütekellimden işitme ya da ondan işiteni işitme 

yoluyla öğrenip kavrayabilir. Kur’an söz konusu olduğunda, onun farklı mana 

ihtimallerine kapalı tefsiri ancak Rasûlullah’tan işitme yoluyla bilinebilir. Fakat bu 

tarz bir tefsir bilgisi yok denecek kadar azdır. Zira Rasûlullah çok az sayıda ayeti 

tefsir etmiştir.”45 

                                                                                                                                                                    
konuşturmaya gayret edin, ama o konuşmaz. Lâkin ben size ondan bilgi vereyim. Bakın, geçmiş ve 

geleceğin bilgisi onda mevcuttur”. Şerîf er-Radî, Nehcü’l-Belâğa, s. 185-186. 
45 Ebû Abdillah Bedrüddîn ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân, nşr. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, 

Beyrut 1972, trs., I. 16. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 153 

 

Tefsirin inzal/tenzil dönemindeki olgusal bağlam içerisinde kavranmış olan 

mananın sema (işitme) yoluyla aktarımından ibaret bir faaliyet olarak 

değerlendirilmesi İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1328) “ehsanü turuki’t-tefsîr” (en güzel 

tefsir yöntemleri) başlığı altında söyledikleriyle büyük ölçüde örtüşmektedir. İbn 

Teymiyye’ye göre tefsirde en sahih ve sağlıklı yöntem Kur’an’ın Kur’anla tefsir 

edilmesidir. Çünkü Kur’an’ın bir ayetinde mücmel olarak zikredilen bir husus 

başka bir yerinde izah edilmiştir. Tefsirde ikinci kaynak olarak nebevi sünnete 

müracaat edilmelidir. Çünkü Rasûlullah Kur’an’ın şerh ve izah edicisidir… Tefsir 

bilgisi Kur’an’da ve Sünnet’te bulunmadığı takdirde sahabe kavillerine müracaat 

edilir. Çünkü sahâbîler Kur’an’ın nüzulüne şahit oldukları ve ayetlerle ilgili 

hadiselere bizzat tanık bulundukları için tefsir sahasında tartışılmaz otoriteye 

sahiptir. Kaldı ki onlar mükemmel bir anlayış ve kavrayış, sahih/sağlıklı bir ilim ve 

salih amel sahibi olmakla mümeyyiz bir nesildir. Özellikle dört halife ile İbn 

Mes’ûd, İbn Abbâs gibi büyük ve âlim sahâbîler bu vasıfları haizdir. Tefsir bilgisi 

sahabe kavillerinde de bulunmadığı takdirde, sahâbî müfessirlerin rahle-i 

tedrisinde yetişmiş olan Mücahid b. Cebr gibi tâbîlerin kavillerine başvurulur. 

Gerçi tâbiîn âlimleri ayetler hakkında farklı görüşler dile getirmişlerdir; fakat bu 

görüşler lafzen farklı olsa da özünde aynı şeyi lâzımı ve/veya naziriyle ifade 

tarzındadır.  

Bu noktada, “Tâbiîn kavilleri fürûda bile hüccet değilken, nasıl olur da 

tefsirde hüccet kabul edilebilir?!” gibi bir itiraz öne sürülebilir. Bu itiraz, “Bir tâbî 

âlimin kavli, kendisine muhalif görüş beyan eden başka bir tâbî âlim için hüccet 

teşkil etmez” anlamında doğrudur; fakat tâbî âlimler bir meselede ittifak 

ettiklerinde onların bu ittifakının hüccet değeri taşıdığından şüphe etmek yersizdir. 

Tâbî âlimler arasında ihtilaf söz konusu olduğunda, bir tâbî kavlinin başka bir 

tâbîye veya daha sonraki nesillere karşı hücciyeti söz konusu değildir. Böyle bir 

durumda ya Kur’an diline, ya Sünnet’e, ya Arap dilinin genel kullanımına ya da 

sahabe kavillerine başvurulur. Salt re’yle Kur’an tefsirine gelince, bu tarz tefsir 

haramdır.46 

İbn Teymiyye’nin bu görüşleri birkaç açıdan önemlidir. Her şeyden önce 

tefsir, Kur’an’ı anlamak ve açıklamak isteyen herhangi bir Müslümanın şahsî/indî 

fikir ve kanaatlerini hüccet olarak ortaya koyabileceği bir alan değildir. Bilakis tefsir 

ya bizzat Kur’an’da ya Sünnet’te ya sahabe kavillerinde ya da tâbiîn kavillerinde 

mevcut olan açıklamayı esas almayı ve ona uymayı gerektiren bir faaliyettir. Bu 

demektir ki tefsir, hâl-i hazırda mevcut olmayan bir mananın keşfi değil, nüzul 

döneminden bu yana verili olan mananın tespitidir. O halde müfessirin temel 

misyonu nakilciliktir. Bunun içindir ki “müfessir nakilci, müevvil istinbatçıdır” 

denilmiştir.47 

                                                                 
46 İbn Teymiyye, Mecmûu’l-Fetâvâ, XIII. 162-165. 
47 Zerkeşî, el-Burhân, II. 166. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           154 

 

Tefsirin mahiyet ve işlev açısından daha ziyade sahabe ve tâbiînden gelen 

rivayete dayalı açıklamalarla ilgili olması, ilk iki Müslüman nesle ait Kur’an 

yorumlarının hiçbir kişisel görüş ve kanaat içermeyen, salt Hz. Peygamber’e ait 

açıklamaların nakline karşılık gelen bir merviyyât şeklinde algılanmasını 

gerektirmez. Daha açıkçası, sahabe ve bilhassa tâbiînden gelen tefsirle ilgili 

açıklamaların önemli bir kısmı rey, içtihat, istinbat türündendir; fakat onların 

dirayet kategorisine giren açıklamaları zaman içerisinde Ehl-i Hadis ve Selefî 

ekoldeki “selef” kavramlaştırmasının da önemli ölçüde etkisiyle “rivayet” diye 

ifade edilir hâle gelmiş ve re’y karşıtlığı manasında terimleşmiştir.  

Bu mesele bir kenara, teknik anlamda merfû, mevkuf ve maktû olarak gelen 

tefsir rivayetleri her ne kadar sahabe ve tâbiîn ulemasının re’y temelli izahlarını 

muhtevi olsa da, bu izahların Kur’an’daki aslî ve tarihî manayı tespitte vazgeçilmez 

bir kaynak olduğu, dolayısıyla söz konusu izahlardaki re’y unsurunun özellikle 

kelâmî ve fıkhî mezheplerin teşekkülünden sonraki re’y kavramlaştırmasından 

farklı bir kategori oluşturduğu kuşkusuzdur.  

Sahabenin Kur’an’ı açıklama ve yorumlamasıyla ilgili rivayetler genelde 

mevkuf kategorisinde değerlendirilir. Bununla birlikte sahabeden nakledilen tefsir 

rivayeti nüzul sebepleriyle ilgili olduğu takdirde merfu, yani Hz. Peygamber’e ait 

gibi kabul edilir. Bu nitelikte olduğuna hükmedilen sahabe rivayetlerinin 

reddedilmesi caiz görülmemiştir. Mevkuf kategorisindeki rivayetler ise iki farklı 

yaklaşımla değerlendirilmiştir: Birincisi, sahabeden mevkuf olarak nakledilen bir 

rivayeti kabul zorunlu değildir. Çünkü sahâbîlerin ayeti/ayetleri kendi re’ylerine 

göre yorumlamış olmaları muhtemeldir; re’y/içtihat/istinbat isabetli olabileceği gibi 

isabetsiz de olabilir. İkinci yaklaşıma göre ise mevkuf rivayetlerde sahabenin 

tefsirle ilgili bilgiyi Rasûlullah’tan işitmiş olma ihtimali söz konusudur. Bir sahâbî 

ayeti kendi re’y ve kanaatine göre açıklamış olsa dahi bu açıklamanın doğru ve 

isabetli olma ihtimali oldukça fazladır. Çünkü sahabe nesli nüzul döneminde 

yaşamış, nüzul ortamına tanık olmuştur.48 Hâliyle, sahabe Kur’an’ı en iyi bilen ve 

bu yüzden de imtiyazlı olarak anılmayı hak eden ilk Müslüman topluluktur.  

İbn Teymiyye ve İbn Kesîr (ö. 774/1373) gibi selefî âlimlerin benimsedikleri 

bu son görüş bize göre daha isabetlidir. Çünkü sahabe neslinin gerek Hz. 

Peygamber’in terbiyesinde yetişmesi, gerek Kur’an’ın nüzulüne şahitlik etmesi 

hasebiyle diğer bütün Müslüman nesillere göre Kur’an’ı daha iyi anlayıp 

kavradıkları şüphesizdir. Bununla birlikte sahabeye nispet edilen tefsir 

rivayetlerinin tümü sübut açısından mevsuk değildir; fakat bizim burada 

anlatmaya çalıştığımız husus, söz konusu rivayetlerin mevsukiyeti değil, sahabenin 

tefsirdeki otoritesidir. Hâliyle, mevsukiyet meselesi konumuz açısından bahs-i 

diğerdir. Bununla birlikte sahabeye isnat edilen tefsir rivayetlerinde te’vil, re’y ve 

ictihadın yeri meselesi, üzerinde durulmaya değer bir meseledir. Nitekim fıkıh 

usulünde te’vilin re’y ve ictihadla ilişkisi bahis konusu edilmiştir. 

                                                                 
48 Bkz. Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Beyrut, trs., I. 64-65. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 155 

 

Hanefî usulcüler te’vil ile ictihad arasında ince bir ayrımdan söz etmişlerdir. 

Mesela, Serahsî (ö. 483/1090 [?]) sahabenin te’villerinin sonraki Müslüman nesiller 

açısından hüccet değeri taşımadığını, fakat ictihadlarının bundan farklı olduğunu 

vurgulamış ve bu farklılığı te’vil ile ictihad faaliyetleri arasındaki farka bağlamıştır. 

Buna göre te’vil dildeki anlam vecihleri ve sözün mana/medlulleri üzerinde 

düşünmekle olur. İctihad ise şer’î hükümlerin temelini oluşturan naslar üzerinde 

düşünmekle gerçekleşir. Te’vil hususunda sahabe ile Arap dilinin anlam dünyasını 

iyi bilen ulema arasında fark yoktur. Fakat ictihad te’vilden farklıdır. İctihadı 

etkileyen hâricî durumlar söz konusu olabilir. Sahabe neslinin vahyin nüzul 

ortamına tanıklık etmiş olması ictihad açısından kendilerine üstünlük sağlar. Bu 

bakımdan, sahabe neslinin ayet veya hadisle ilgili muhtemel anlamlardan birini 

tayin etmesi bu nasların başkaları tarafından zahiri üzere anlaşılmasına engel 

oluşturmaz. Çünkü sahabe bunu bir te’ville yapmıştır ki onların te’vili başkaları 

için hüccet anlamı taşımaz.49 

Bize göre Serahsî’nin te’vil ile ictihad arasındaki bu ayrımı pek ikna edici 

değildir. Çünkü te’vil denen şey de sonuçta bir lafzın anlamına ve hangi hükmü 

taşıdığına dair bir önerme kurmaktır ki böyle bir faaliyette te’vil ile ictihad arasında 

kategorik ayrıma gitmek pek kolay olmasa gerektir. Kaldı ki Serahsî te’vil 

konusunda sahabe ile Arap diline vâkıf olan kimseler arasında üstünlük farkı 

bulunmadığını, dolayısıyla sahabenin te’vilinin başkalarına ait te’villerden 

imtiyazlı sayılamayacağını söylemekte, ictihad konusunda ise vahyin nüzul 

ortamına şahit olma ayrıcalığından hareketle sahabe ictihadının diğer âlimler ve 

müctehidlerin ictihadlarından daha üstün olduğunu söylemektedir. Burada dikkati 

çeken husus, üstünlüğün vahyin nüzul döneminde hazır bulunma ve o vasata tanık 

olmaya bağlanmasıdır. Şayet üstünlük ölçütü buysa, sahabenin te’vili de tıpkı 

ictihad konusunda olduğu gibi diğer ulemanın te’villerinden üstün sayılmalıdır. 

Çünkü dil statik değil dinamik bir şeydir. Dolayısıyla Kur’an metnindeki lafızlar on 

beş asırdır sabit olmakla birlikte bu lafızların ifade ettiği anlamlar tabir caizse bin 

kere değişmiştir. 

Serahsî’nin te’vil meselesini zaman ya da tarih faktöründen bağımsız bir 

faaliyet olarak tanımlaması, klasik fıkıh usulünün lafız-beyan temelli 

olmasındandır. Bu mesele bir tarafa, te’vil ile ictihad arasında mutlaka bir ayrım 

yapılacak ve bu ayrım çerçevesinde sahabenin te’vil ve ictihadının diğer bütün 

ulemaya ait te’viller ve ictihatlardan üstün olup olmadığı tartışılacaksa, o zaman 

sahabenin ictihadından ziyade, te’vilinin üstün olduğunu söylemek daha isabetli 

olur. Çünkü te’vil doğrudan doğruya belli bir zamanda nazil olan ve nazil olduğu 

dönemdeki muhatap kitle tarafından anlaşılan lafızlarla ilgili yeni anlam 

belirlemeleri yapmakla ilgilidir. İctihad ise Kur’an’ın nazil olduğu dönemden 

sonraki zamanlarda ortaya çıkan bir mesele ve problemle ilgili olarak çözüm 

                                                                 
49 Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl es-Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, nşr. Ebü’l-Vefâ el-Efgânî, Dâru 

Kahramân, İstanbul 1984, II. 109. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           156 

 

üretme faaliyetidir ki bu faaliyette kimi zaman nassa odaklanmak söz konusu 

olmayabilir. 

Seyfeddîn el-Âmidî (ö. 631/1233) te’vilin mahiyeti ve sıhhat şartları 

hakkındaki bir dizi izahattan sonra, “makbul” ve “ma’mûl bih” diye nitelediği 

te’vilin gerekli şartlar dâhilinde sahabe devrinden itibaren sürdürülen bir faaliyet 

olduğunu ve yadırganmadığını vurgulamıştır.50 Âmidî’nin özellikle sahabe 

devrinden söz etmesi, te’vil faaliyetinin daha nüzul döneminde başladığı anlamına 

gelir ki bu tespit hem te’vilin re’y ve ictihadla ilişkisini hem de İmam el-

Mâtüridî’nin naklettiği tefsir ve te’vil ayrımında Kur’an’daki bir lafzın ne manaya 

geldiği hususunda Allah’ı şahit tutmakla eşdeğer olarak görüp sahabe nesline özgü 

kıldığı tefsirin (açıklama) aslında te’vil gibi ihtimallere açık olup olmadığı 

meselesini gündeme getirir. Bu ikinci mesele sahabeye ait re’y, ictihad ve te’vilin 

nas olup olmadığı konusunu da tartışmayı gerektir. 

Öncelikle şunu belirtelim ki İmam el-Mâtüridî’nin tefsir ile te’vil arasındaki 

kategorik ayrımı bir genelleme değildir. Daha açıkçası, bu ayrım sahâbîlerin vahyin 

nüzulüne şahit olmaları sebebiyle Kur’an ayetlerinde kastedilen manalara sonraki 

Müslüman nesillerden çok daha iyi vukûf imkânına sahip olduklarını belirtmeye 

yöneliktir. Fakat her bir sahâbî, Necmeddîn et-Tûfî’nin (ö. 716/1316) de açıkça ifade 

ettiği51 üzere tüm ayetlerin nüzulüne bizzat tanıklıkta bulunmamış, dolayısıyla 

Kur’an’ın tamamıyla ilgili tefsir bilgisine vâkıf olamamıştır. Bu durum kimi 

sahâbîlerin hem eksik bilgilerini başka sahâbîlerden tamamlamalarını hem de yeri 

geldiğinde re’y, te’vil ve ictihad faaliyetinde bulunmalarını kaçınılmaz kılmıştır. 

Re’y ve ictihad isabetli de olabilir, hatalı da olabilir. Bu durum sahabe için de 

geçerlidir. Dolayısıyla hiçbir sahâbî kendi re’y ve ictihadını hüccet addedip 

insanları bu ictihada tabi olmaya davet etmemiştir. Kaldı ki bir sahâbî diğer bir 

sahâbînin ictihadına itiraz da etmiştir. Şu halde, sahâbî kavlinin Kur’an’daki bir 

ayetin tefsirine dair kesin bilgi değeri taşıyan bir nakle dayanması söz konusu 

olduğunda, kuşkusuz bu kavil/görüş salt re’ye öncelenir. Böyle bir sahâbî kavlinin 

re’ye öncelenmesi haber-i vahidin kıyasa öncelenmesi gibidir. Yok eğer bir 

sahâbînin kavli re’y temelli ise bu re’y diğer bütün Müslüman ulemanın re’yinden 

daha kuvvetlidir. Çünkü sahâbîler hem vahyin nüzul ortamına hem de Hz. 

Peygamber’in şer’î ahkâmı beyan metoduna şahit olmuşlardır. Bu bakımdan sahâbî 

re’yi ile başka bir Müslüman âlimin re’yi birbiriyle çatıştığında sahâbî re’yi tercih 

edilir.52  

Diğer taraftan, sahabenin tefsirle ilgili rivayetlerinin fazla bir yekûn 

tutmadığı bilinmektedir. Bu durum öncelikle ve özellikle sahabenin Kur’an’la 

ilişkisinin diğer bütün Müslüman nesillerden farklı olduğunu gösterir. Daha önce 

                                                                 
50 Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Ali b. Muhammed el-Âmidî, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1999, 

III. 38. 
51 Tûfî, el-İksîr, s. 35-37. 
52 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, II. 107-108. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 157 

 

de belirtildiği gibi sahabe Kur’an’ı Hz. Peygamber’in sünnetinden bağımsız bir 

metin olarak algılamaktan ziyade, Sünnet’in rehberliğinde anlaşılıp uygulanan bir 

ilâhî ferman olarak kavramış, hâliyle Kur’an’ın kendilerinden ne istediğini Hz. 

Peygamber’in kavlî, fiilî ve takrirî rehberliğiyle anlamışlardır. Ayrıca Kur’an kimi 

zaman sahabenin kendi yapıp etmelerine dair hitapta bulunduğundan, anlama 

konusunda zihinsel bir faaliyette bulunma ihtiyacı duymamış, bilakis Kur’an’ı 

doğrudan ve doğal biçimde kavramışlardır. Bütün bu sebeplere binaen sahabe 

tefsirle ilgili olarak pek konuşmamış; çünkü Kur’an bir bütün olarak Hz. 

Peygamber tarafından açıklanıp bilfiil hayata aktarılmıştır.  

İbn Teymiyye Hz. Peygamber’in Kur’an’ı tümüyle tefsir ettiğini söylerken 

büyük bir ihtimalle bu hususu anlatmaya çalışmıştır. Çünkü onun nazarında tefsir 

daha önce anlaşılmış olan anlamı -ki buna ilk ve aslî anlam demek gerekir- ortaya 

çıkarmaktan veya bu anlam hakkında bilgi sahibi olmaktan ibarettir. Bu ilk anlamı 

ortaya çıkarmak ise temelde nakil ve dile dayanan, beyan ve tavzih gibi kelimelere 

karşılık gelen basit düzeyde açıklama faaliyetinden ibarettir. Kaldı ki Hz. 

Peygamber usûl, furû, zâhir, bâtın, ilim ve amel itibariyle dinin tümünü 

açıklamıştır. Dahası, Allah Kur’an’da, Hz. Peygamber hadislerde her şeyi açıklamış, 

izaha muhtaç hiçbir şey bırakmamıştır.53 Nahl 16/44. ayetteki li-tübeyyine li’n-nâsi mâ 

nüzzile ileyhim ifadesi Hz. Peygamber’in ashaba Kur’an’ın hem lafızlarını hem 

manalarını açıkladığını gösterir.54 Kur’an’ın manası nüzul ortamında açıklanmıştır. 

Müslümanlara düşen, Kur’an’ı yeniden açıklayıp yorumlamak değil, nebevî 

açıklamaya tâbi olmaktır.  

İbn Teymiyye’nin savunduğu görüşün aksine Hz. Peygamber’den nakledilen 

tefsir rivayetlerinin çok az sayıda olduğunu savunanlar ise tefsir kelimesine 

terimsel anlam yüklemiş, ayrıca Hz. Peygamber ve sahabeden menkul her rivayetin 

tefsir kapsamında mütalaa edilemeyeceğine dikkat çekmişlerdir. Modern dönemde 

tefsirin temelde hadis ve rivayet ilminin bir alt branşı olarak mı yoksa en başından 

itibaren müstakil bir ilim dalı mı olduğu meselesiyle ilgili tartışmalarla da bağlantılı 

olarak bazı hadis mecmualarında “Kitâbü’t-Tefsîr” şeklinde özel bir bölümün 

bulunmasına dikkat çekilmesi, İbn Teymiyye’nin “Hz. Peygamber Kur’an’ın 

tümünü tefsir etti” argümanını tartışmalı hâle getiren bir argüman olarak 

değerlendirilebilir. Kaldı ki İbn Teymiyye “ehsanü turuki’t-tefsîr” başlığı altında, 

“Şayet tefsir bilgisini Kur’an’da ve Sünnet’te bulamazsan” şeklinde bir ifade 

kullanarak,55 aslında Hz. Peygamber’in bütün Kur’an’ı [teknik anlamda] tefsir 

etmediği gerçeğini de ikrar etmiş, böylece kendi tezini bir bakıma tutarsız hâle 

getirmiştir. Fakat sonuçta Hz. Peygamber’in teknik düzeyde tefsir anlamı taşımasa 

da Kur’an’ın tamamını fiilî metin olarak açıklayıp uyguladığı şüphesizdir. 

                                                                 
53 İbn Teymiyye, Mecmûu’l-Fetâvâ, VII. 71-72.  
54 İbn Teymiyye, Mecmûu’l-Fetâvâ, XIII. 148.  
55 İbn Teymiyye, Mecmûu’l-Fetâvâ, XIII. 164. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           158 

 

Bunun Kur’an’daki en açık delili, “Ey Peygamber! Rabbin tarafından sana 

indirilen vahiyleri tebliğ et; şayet bunu yapmazsan, elçilik/risalet görevini hakkıyla 

yerine getirmemiş olursun”56 mealindeki beyandır. Şu halde, sorun Hz. 

Peygamber’in Kur’an’ı tebliğ, tebyin ve temsil edip etmediği sorunu değil, onun 

sahabeyle birlikte Kur’an’ı bilfiil hayata taşıması ve uygulamasının nasıllığını 

araştırıp bulmaktır. Bu konuda Kur’an’daki beyanların yanı sıra siyer ve tefsir 

kaynaklarında yer alan tarihî bilgi malzemesinin tanıklığına başvurmak 

kaçınılmazdır.  

 

Değerlendirme ve Sonuç 

Modern dönemdeki yaygın ve hâkim anlayışa göre Kur’an’ın ilk/aslî 

manasına odaklanmak, başka bir ifadeyle, Kur’an’daki lafızlara mana takdirinde 

prensip olarak sahabe ve tâbiînden menkul tefsir rivayetlerini esas almak Kur’an’ı 

kendi nüzul ortamına hapsetme riski taşıyan bir yaklaşım gibi görülmekte ve bu 

bağlamda ilâhî kelamın evrenselliğine gölge düşürme tehlikesinden söz 

edilmektedir.  

Bu hâkim anlayışın önerdiği yorum tarzında Kur’an’ı her çağla çağdaş 

kılmak ve onun evrensel mesajını ortaya koymak adına Hz. Peygamber, sahabe ve 

tâbiîne atıfla nakledilen ve esbâb-ı nüzul, garîb, müphem ve mücmel Kur’an 

lafızlarıyla ilgili tefsir bilgileri içeren merfû, mevkuf, maktû rivayetler çok kere 

dikkate alınmaksızın ilâhî vahiy sanki bugün nazil olmuşçasına modern dönemin 

Müslüman zihinlerde oluşturduğu sayısız mana ve mefhum Kur’an metnine 

giydirilmektedir. 

İlmî usul açısından problemli gördüğümüz bu modern yorum anlayışı 

aslında “ictimaî tefsir” (sosyolojik) diye bilinen yönelime dayanmakta, temel 

referanslarını özellikle Muhammed Abduh (ö. 1905) ve Reşid Rıza’nın (ö. 1935) 

ortak ürünü olan Menâr tefsirinden almaktadır. Yine bu modern anlayış, “İslam 

terakkiye manidir” iddiasının aksini kanıtlamak adına Kur’an ayetlerinin pozitif 

bilimler ve teknolojik keşiflerle irtibatlandırma çabasında da kendini göstermekte 

ve bütün bu modern içerikler Kur’an’ı çağın idrakine söylemek adına bütün bir 

tefsir tarihini, özellikle de vahyin ilk ve doğrudan muhataplarını bir çırpıda göz 

ardı etmeyi gerektirmekte, hâliyle Kur’an’ı evrenselleştirelim derken Hz. 

Peygamber ve sahabenin tarihe gömüldüğü maalesef fark edilmemektedir.  

Bu ironik durum Kur’an’ın evrenselliğini izhar/ispat için, onu ilk defa tebliğ, 

tebyin ve tefsir eden Hz. Peygamber ile sahabe neslini tarihselleştirmek, dolayısıyla 

kendisinin içinde bulunduğu modern tarihsel tecrübeyi esas alıp mana ve mesaj 

itibariyle kendi modern tarihselliğine uygun bir Kur’an metni üretmek diye de 

teşhis edilebilir. Kur’an’ın anlaşılması ve yorumlanması hususunda çok kere Hz. 

Peygamber ve sahabe otoritesinden bilinçli olarak sarf-ı nazar eden modern 

                                                                 
56 Mâide 5/67. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 159 

 

Müslüman yorumcular, Kur’an tefsirinden bağımsız konularda aynı peygamber ve 

sahabeyi yere göğe sığdıramama retoriği yapmaktadır. Kur’an’ı anlama ve 

yorumlama söz konusu olduğunda ise sahabenin tasfiyesiyle oluşan otorite 

boşluğunu kendi öznellikleriyle doldurup Kur’an’ı diledikleri şekilde 

konuşturmaktadır.  

Ne var ki Kur’an’ın evrensel mesajını bugüne taşımak gayesiyle üretilip 

ayetlerin lafzına giydirilen modern içerikler eskisinden daha samimi ve derinlikli 

bir Müslüman pratiği ortaya çıkarmadığı gibi, ilâhî kelamın kutsiyetine ve aslî 

işlevine fazladan bir değer de katmamakta, bilakis Kur’an tefsirinin sıradanlaştırılıp 

sulandırılması ve buna bağlı olarak avâmın dahi kendisini müfessir olarak 

algılaması gibi çok kötü bir sonuca yol açmaktadır. Bu sebeple, “Mademki Kur’an’ı 

anlamak ve yorumlamaktan maksat, onun mesajını gerçek hayat düzleminde 

içselleştirip özümsemektir; o halde Kur’an bugün de sahabenin anladığı gibi 

anlaşıldığında bu temel maksada mani olan nedir?” şeklindeki manidar soruyu her 

duyarlı Müslüman kendi kendine sormalı ve bu soruyu içtenlikle cevaplamayı 

ahlâkî ve vicdani borç saymalıdır. 

 

KAYNAKÇA 

 Âmidî, Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Ali b. Muhammed, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, 

Beyrut 1999. 

 Apaydın, H. Yunus, “İctihad”, DİA, İstanbul 2000. 

 __________, “Re’y”, DİA, İstanbul 2008. 

 Bardakoğlu, Ali, “Fıkıh Çözüm mü, Sorun mu Üretir?”, Eskiyeni Anadolu 

İlahiyat Akademisi Araştırma Dergisi, sayı: 29 (2014). 

 Başer, Vehbi, “Kur’an’da İnsanın Dünyası: Bir Giriş Denemesi”, II. Kur’an 

Haftası Kur’an Sempozyumu, Ankara 1996. 

 Bebel, August, Hz. Muhammed ve Arap İslam Kültürü, çev. Sıddık Çelik-

Hasan Erdem, İstanbul 2011. 

 Bigiyef, Musa Cârullah, Kitâbu’s-Sünne, çev. Mehmet Görmez, Ankara 2000. 

 Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahîh, İstanbul 1981. 

 Cüveynî, Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn, el-Burhân fî Usûli’l-Fıkh, nşr. Salâh b. 

Muhammed b. Avîza, Beyrut 1997. 

 __________, et-Telhîs (Telhîsü’t-Takrîb), nşr. A. Cevlem en-Nîbâlî-Ş. Ahmed 

el-Ömerî, Beyrut 1996. 

 Dârimî, Ebû Muhammed Abdillah b. Abdirrahmân, Sünenü’d-Dârimî, nşr. 

Fevvâz Ahmed Zemerli-Hâlid es-Sebi’ A’lemî, Beyrut 1987. 



Sahabe, Kur’an ve Tefsir                                                           160 

 

 Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eş’as es-Sicistânî, es-Sünen, İstanbul, 1981. 

 Ebû Hayyân el-Endelüsî, Muhammed b. Yûsuf, el-Bahru’l-Muhît, Beyrut 

2005. 

 Ebû Ubeyde Ma’mer b. el-Müsennâ, , Mecâzü’l-Kur’ân, nşr. Fuat Sezgin, 

Kahire, trs. 

 Erul, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, Ankara 2007. 

 Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed, el-Mustasfâ min İlmi’l-Usûl, nşr. Abdullah 

Mahmûd Muhammed Ömer, Beyrut 2010. 

 Görmez, Mehmet, “Musa Carullah’ın Sünnet Anlayışı”, Ölümünün 50. 

Yıldönümünde Musa Carullah Bigiyef, Ankara 2002. 

 İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-Azîm, Beyrut 2003. 

 İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân, Kitâbü’l-İber, Beyrut 

1992. 

 İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr, 

İ’lâmü’l-Muvakkıîn, Riyad 1423. 

 İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn, el-Muğnî, nşr. Abdullah b. 

Abdilmuhsin et-Türkî-Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, Riyad 1997. 

 İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbas Takiyyüddîn Ahmed, Mecmûu’l-Fetâvâ, nşr. 

Mustafa Abdülkâdir Atâ, Beyrut 2000. 

 İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed, Fethü’l-Kadîr, Bulak 1319. 

 Karaman, Hayreddin, İslam Hukukunda İctihad, Ankara 1975. 

 Kâsânî, Alâuddîn Ebû Bekr b. Mes’ûd, Bedâiu’s-Sanâi’ fî Tertîbi’ş-Şerâi’, 

Beyrut 1974. 

 Köse, Saffet, “Hz. Ömer’in Bazı Uygulamaları Ahkâmın Değişmesi 

Tartışmalarına Bir Bakış”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, sayı: 7 (2006). 

 Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 

Beyrut 1988. 

 Mâtüridî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, nşr. 

Ahmed Vanlıoğlu, İstanbul 2005. 

 Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc, el-Câmiu’s-Sahîh, nşr. M. Fuad 

Abdülbâkî, İstanbul 1981. 

 Öztürk, Mustafa - Ünsal, Hadiye, Kur’an Tarihi, Ankara 2017. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 161 

 

 Polat, Selahattin, “Din, Vahiy, Peygamberlik Işığında Hadis ve Sünnetin 

Mahiyeti”, İslam’ın Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri, Kutlu Doğum 

Sempozyumu, Ankara 2003. 

 Serahsî, Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed, Kitâbu’l-Mebsût, Beyrut 1989. 

 __________, Usûlü’s-Serahsî, nşr. Ebü’l-Vefâ el-Efgânî, Dâru Kahramân, 

İstanbul 1984. 

 Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, nşr. 

Mustafa Dîb el-Buğâ, Beyrut 2002. 

 Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhim b. Mûsâ, el-İ’tisâm, Riyad, trs. 

 Şehristânî, Ebü’l-Feth Muhammed b. Abdilkerîm, el-Milel ve’n-Nihal, nşr. 

Ahmed Fehmî Muhammed, Beyrut, trs. 

 Şerîf er-Radî, Ebü’l-Hasen Muhammed b. el-Hüseyn, Nehcü’l-Belâğa, Beyrut 

1996. 

 Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, et-Tefsîru’t-Taberî (Câmiu’l-Beyân an 

Te’vîli Âyi’l-Kur’ân), nşr. Abdullah b. Abdilmuhsin et-Türkî, Kahire 2001. 

 Tatar, Burhanettin, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik, İstanbul 2014. 

 Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa, es-Sünen, İstanbul 1981. 

 Tûfî, Ebü’r-Rebî’ Necmüddîn Süleymân, el-İksîr fî İlmi’t-Tefsîr, nşr. 

Abdülkâdir Hüseyn, Kahire, trs. 

 Zerkeşî, Ebû Abdillah Bedrüddîn, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân, nşr. 

Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Beyrut 1972. 

 Zehebî, Muhammed Hüseyin, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Beyrut, trs. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                          163 

 

 

Sünnet ve Toplumsal Dinamikler 

 

Mustafa TEKİN 

 

Özet 
Sünnet, İslam düşüncesinin dinamik tartışma konularından birisidir. Daha çok 

sahihlik üzerinden tartışması yapılan Sünnet, en fazla bu sebeple eleştiri konusu 

yapılmaktadır. Fakat bunun dışında Sünnet’in toplumsal işlevi ve sağladığı dinamikler 

açısından ele alındığında karşımıza bir başka resim çıkmaktadır. 

Bu makale, Sünnet’e bu açıdan yaklaşmakta ve kısa analizler yapmaktadır. Makalede 

önce, anlatımlarımıza temel oluşturacak şekilde kısaca sünnet tanımı üzerinde 

durulmaktadır. Bu anlamda Sünnet’in Kur’an-ı Kerim’in toplumsal hayatta bir deneyimleme 

olarak tanımı, onun hem bir davranış kodu hem de geleceğe doğru yeniden 

deneyimlenebilmesi imkanını vermektedir. 

Teori ile hayat arasındaki karşılıklı ilişkiden bahsedeceksek Sünnet, Kur’an-ı Kerim’in 

ütopya olmadığını, farklı kültür ve tarihsellikler içinde hayatiyet kazanacağını 

göstermektedir her şeyden önce. Bu anlamda Sünnet’in karşılığı olabilecek tecrübenin hiçbir 

dinde karşılığı yoktur. Diğer yandan Sünnet’in ortaya çıkardığı davranış kodları, onun tüm 

zamanlara açılım yapmasında bir evrenselliği ifşa etmektedir.  

Önemli bir nokta da şudur: Toplum kendi içerisinde eşitsizlik ve farklılıklardan 

oluşur. Eğitim, gelir, cinsiyet, yaş bu eşitsizliklerin sebepleridir. Hz. Peygamber’in ümmeti 

ile birlikte inşa ettiği Sünnet, oluşturduğu gelenekle bilhassa alt sosyal katmanlarda dinin 

devamlılığını sağlamaktadır. İnsanların çoğu Sünnet olduğunu bile bilmeden gelecek ve 

kültürel ögelerin içerdiği davranış kodlarını sergilemektedir. Bu bağlamda Sünnet, bir 

yandan toplumsal dinamikleri işletmekte, diğer yandan bu dinamiklerle nesilden nesile 

aktarılmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Sünnet, toplum, gelenek, kültür, toplumsal dinamik   

 

Sunnah and Social Dynamics 
 

Abstract 
Sunnah is one of the dynamic discussion topics of Islamic thought. The Sunnah, 

which is mostly debated over authoritarianism, is the subject of criticism for this reason. 

However, when we consider the social function of the Sunnah and the dynamics it provides, 

another picture emerges. 

This article approaches the Sunnah in this respect and makes short analyzes. In the 

article, firstly, the definition of the Sunnah is emphasized. In this sense, the definition of 

                                                           
 Prof. Dr., İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü Din Sosyolojisi 

Anabilim Dalı Öğretim Üyesi, mtekin7@hotmail.com. 



Sünnet ve Toplumsal Dinamikler                                      164 

 

Sunnah as an experience of Quran in social life gives him the possibility to experience a code 

of behavior as well as to re-experience towards the future. 

If we are to talk about the mutual relationship between theory and life, Sunnah shows 

that the Holy Quran is not a utopia and that it will gain life in different cultures and 

historicities. In this sense, there is no equivalent in the experience of Sunnah. On the other 

hand, the codes of behavior produced by Sunnah reveal a universality in its opening to all 

times. 

One important point is that the society consists of inequality and differences within 

itself. Education, income, gender, age are the causes of these inequalities. The Sunnah, which 

the Prophet built with his ummah, ensured the continuity of religion in the lower social 

layers with the tradition he created. Most people will come without knowing that there is 

Sunnah and display the codes of behavior contained in cultural elements. In this context, 

Sunnah operates social dynamics on the one hand and on the other hand it is transferred 

from generation to generation with these dynamics. 

Keywords: Sunnah, society, tradition, culture, social dynamics 

 

Sünnet, içinde yaşadığımız Post/Modern dünyada çok boyutlu tartışmaların 

konusu olmaya devam etmektedir. Öyle ki, sünnet üzerine konuşanlar, ona dair 

yaklaşımlarıyla bir konum kazanmaktalar ve hatta sünnet tartışması toplumda 

pozitif ve negatif taraftarlıklar oluşturacak bir turnusol kağıdı işlevine 

büründürülmektedir. Hatta kimi zaman daha ileri giderek bir “iman ölçer” işlevi 

bile yüklenebilmektedir. Her bakımdan karmaşanın hakim olduğu böyle bir 

zamanda, once sünnete yüklenen anlamlar ve onların çağrışımları ile, ardından 

Sünnetin ne demeye geldiğinin netleştirilmesi gerekmektedir. Fakat esasen 

makalemizin temel konusu, Sünnetin nasıl bir sosyal dinamiğe sahip olduğunu 

sosyolojik anlamda analiz edebilmektir.  

İslam dünyasının modernlikle karşılaşması çoklu kırılmalara yol açtı. Esasen 

tarihin en büyük meydan okumalarından birisi olan modernlik, en fazla İslam 

düşüncesinde sarsılmalar meydana getirmiştir. Bu süreçte hem Batı hem de İslam 

düşüncesi ve pratikleri karşılıklı olarak bir sorgulamaya maruz kalmıştır. Fakat 

modern dünyanın gündelik pratikleri ve ürünleri, modernlikle birlikte İslam 

dünyasına girince, özelde dini kavramların sorgulanması da derinleşmiştir. 

Öyle ki yüzyıllardan beri Hadis ve Sünnet farklı bağlamlarda tartışma 

konusu olmakla birlikte, hadisi ve sünneti kabul etme ya da etmeme tavrı 

modernlikle birklikte daha da yoğunlaşmıştır. “Kur’an islamı” şeklindeki 

kavramsallaştırmalar bu dönemin ürünüdürler. İslam ile modern paradigma 

arasında sıkışan ve gerilim yaşayan zihinler –ki bunun olması gayet tabiidir- 

modern dünya ile karşılaşınca sünnet bağlamında birbirinden farklı tepkiler 

vermişlerdir. 

Bu tepkilerden ilki, hadis ve sünneti kesin bir ret şeklinde gerçekleşmiştir. 

Sünneti reddin, onun anlaşılma biçimiyle bir ilişkisi varsa da, önemli oranda 

modernizm düşüncesi ve onun pratikleriyle çeliştiği düşüncesinden 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          165 

 

 
kaynaklanmaktadır. Böylece bazıları için tutarlı olmak adına ya da pürüzlü 

kısımları halletmek için hadis ve sünnetin inkarı yoluna gidilebilmektedir. 

Burada hakikaten sünnetin anlaşılma biçimi ciddi bir önem kazanmaktadır. 

Asrımızda klasik ulemanın yolunu takip ettiğini düşünen bir kısım gelenekselci 

yaklaşımlar, hadis ve sünneti tam bir rivayet mantığıyla gündeme getirmekte, 

sünnetin anlaşılma biçimi etrafında oluşturduğu tarihe hapsedilme yorumlarını 

sunmaktadır. Bu bağlamda sünnetin tarihte ve tarihin farklı anlarında kendisini 

nasıl açtığıyla ilgilenmemektedir. Hatta rivayetçi yaklaşım, bilhassa hadislerin 

hadis usulü içerisinde değerlendirilmesine hiç aldırmadan, total anlamda “sahip 

çıkma” ya da “savunma hattı oluşturma” mantığından hareket etmektedir. 

 

Sünnet Nedir? 

Sünnetin tanımı konusunda ilgili kitaplarda şüphesiz çok farklı tanımları 

bulmak mümkündür. Bizim burada amacımız bu tanımları sıralayarak tekrar etmek 

değildir. Ancak sünnetin toplumsal dinamiklerle ilişkisini ortaya koymak 

bağlamında sünnetin içeriklerine dair bazı noktaların altını çizmektir. Böylece bu 

dinamikleri daha sağlıklı analiz etmek mümkün olacaktır.  

Sünnetin tanımı noktasında Erul konuya iki farklı boyutta bakar. Sünnet, 

O’na göre, isim olarak yol, âdet, hayat biçimi, Hz. Peygamber’in yaptığı ya da 

belirlediği davranış tarzları ve Sünnet-Kur’an birlikteliği gibi üç anlamda 

kullanılmaktadır. Hz. Peygamber’in dilinde ise, şu beş manayı muhtevidir: 1- İyi 

olsun kötü olsun bir işte öncülük etme, çığır açma, başkaları tarafından izlenecek 

davranışlar sergilemek. 2- Beyan etmek, belirlemek. 3- Belirli bir kural uygulamak, 

muamele etmek. 4- Örnek davranış, sünnet koymak. 5- İzinden gitmek, yol 

izlemek.1 Erul’un bu maddeleri, sünnetin içeriklerine dair genel bir çerçeve 

vermektedir. 

Sünnetin farklı tanımlarında onun farklı boyutlarını öne çıkaran ya da altını 

çizen içeriklere rastlamaktayız. Söz gelimi; Aşur’un tanımı “hukuki” ve “tevatür” 

boyutu üzerinde durmaktadır: “Bütününden hukuki bir gayenin çıkarılacağı 

şekilde, Hz. Peygamber’in (SAV) uygulamalarını defalarca görmekten dolayı, 

sahabenin her biri için meydana gelen ameli tevatür.”2 Sünnetin fıkha kaynaklık 

etme açısından vazgeçilmez bir yeri olmakla birlikte, Sünnetin tamamen bir 

hukukilik inşa etmenin nesnesi olarak görülmesi kanaatimizce günümüzde bir 

zaafiyettir. Zira böyle bir durumda örf, kültür, tarihsel ve sosyal olana hiç yer 

açmadan sıkı bir şekilde belirlenmiş tikelliklerle hayatı hukuki olarak inşa etme 

tavrı öne çıkabilmektedir. Halbuki Sünnetin içinde hukuki olmayacak bir çok 

                                                           
1 Bünyamin Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, 2. Baskı, Ankara, T.D.V. Yay., 2000, ss. 15-26. 
2 Muhammed Tahir bin Aşur, İslam Hukuk Felsefesi-Gaye Problemi, Çeviren ve notlandıran. Vecdi 

Akyüz-Mehmet Erdoğan, 2. baskı, İst., İz Yay., 1996, s. 37. 



Sünnet ve Toplumsal Dinamikler                                      166 

 

sosyal normlar bulunmaktadır. Bunların başında örf, maruf, ahlak gibi kavramlar 

gelmektedir. Sünnetin tamamıyla bir hukukilik çerçevesinde algılanması ise, 

neticede tarihsel kimi formellikler ve kültürelliğin farklı toplumlarda ve 

zamanlarda oradaki örfleri, kültürleri dikkate almayan bir tavır üretmektedir. 

Diğer bir tanım ise sünneti idealin gerçekleşmesi bağlamında 

içeriklendirmektedir. Faruki’ye göre, görüşün somutlaşması ve idealin 

gerçekleşmesi olarak sünnet, teoriyi realiteye çevirmiş; böylece İslam’ın değerlerine 

biçim verilmiş, hareket eden bir güçle birleştirmiştir. Nihayet sünnet varolunca 

hareketsiz olan şey yaşamaya başlamıştır.3 Dolayısıyla Faruki açısından Sünnet, 

Kur’an’ın bir hayat kazanmasıdır.  

Şatıbi, sünnetin üç anlamda kullanıldığını söyler. Ona göre birinci anlamı, 

sadece Hz. Peygamber’den nakledilen bizzat Kur’an tarafından ele alınmayan 

şeylerdir ki, bunların Kur’an’ın genel olarak getirdiği esasların beyanı mahiyetinde 

olup olmaması açısından fark yoktur. İkincisi, bidatin karşıtı anlamındadır. 

Üçüncüsü de, sahabenin işleyegeldikleri şeyler anlamındadır.4 Hamidullah, “Sunna 

tabirinden Peygamber devrinden itibaren, Kur’an’da zikredilmemiş olmakla 

beraber, Peygamber tarafından öğretilmiş veya vazedilmiş bütün kaideler 

anlaşılmaya başlanmıştır”5 derken Şatıbi’nin belirttiği ilk anlama atıfta 

bulunmaktadır. Fazlurrahman da, Peygamber’in sünneti nispeten geç bir 

kavramdır ve ilk dönem müslümanları için sünnet bizzat müslümanların 

uygulamalarını ifade etmektedir”6 derken Şatıbi’nin üçüncü anlamına işaret 

etmektedir. 

Musa Carullah da, “Rasül-i Ekrem’in kendisine gelen vahyi ve risaleti tebliğ 

etmek amacıyla yaptığı veya yapmaya çalıştığı her şey sünnettir”7 derken, Hz. 

Peygamber’in tüm açıklamalarını kastetmektedir. Nitekim ona göre sünnet, O’nun 

özel yaşamında sergilediği hayat tarzını, hem insanlarla gerçekleştirdiği toplumsal 

ilişkilerde takip ettiği, hem de zaruri ihtiyaçlarını temin etmede başvurduğu 

yöntemi kapsamaktadır.8 Tahir b. Hekim de sünnete hayat için metot olma 

niteliğini yüklerken9 Carullah ile kısmi olarak örtüşmektedir. 

Kırbaşoğlu ise sünneti tanımlarken, onun dünya görüşü olması boyutuna 

vurgu yapmaktadır: “Hz. Peygamber'in (SAV) kendi döneminde İslam toplumunu, 

                                                           
3 İsmail Raci El-Faruki-Luis Lamia El-Faruki, İslam Kültür Atlası, Çev. Mustafa Okan Kibaroğlu-Zerrin 

Kibaroğlu, 2. baskı, İst., İnkılab Yay., 1997, s. 131. 
4 Şatıbi, El-Muvafakat-Sosyal İlimler Metodolojisi, Çev. Mehmet Erdoğan, c. 4, İst., İz Yay., 1993, s. 2. 
5 Muhammed Hamidullah, “Sünnet”, İslam Anaiklopedisi, c. 11, İst., M.E.B. Yay., 1970, s. 243. 
6 Fazlurrahman, Tarih Boyunca Metodoloji Sorunu, Çev. Salih Akdemir, Ankara, Ankara Okulu Yay., 

1995, s. 17. 
7 Musa Carullah Birgiyef, Kur’an-Sünnet İlişkisine Farklı Bir Yaklaşım-Kitabu’s-Sünne, Çev. Mehmet 

Görmez, Ankara, Ankara Okulu Yay., 1998, s. 6. 
8 Bkz. Musa Carullah, a.e., s. 6. 
9 Muhammed Tahir Hekim, Sünnetin Etrafındaki Şüpheler, Çev. Hüseyin Arslan, İst., Pınar Yay., 1985, s. 

15. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          167 

 

 
akide, ibadet, tebliğ, eğitim, ahlak, hukuk, siyaset, ekonomi gibi çeşitli alanlarda; 

kısacası bireysel, toplumsal ve evrensel olmak üzere hayatın her alanında, 

yönlendirip yönetmede, Kur'an başta olmak üzere, esas aldığı ilke ve prensipler 

bütününün oluşturduğu bir zihniyet ya da dünya görüşüdür.”10 Kırbaşoğlu’nun 

tanımı esasen, tikel rivayet tartışmalarını sonlandıracak bir avantaja sahip 

görünmektedir. Zira sünneti bir dünya görüşü çerçevesinden okumak İslam 

dünyasında birebir tartışmalar içinde boğulmaktan belirli ilkelere ulaşılabilmesini 

sağlayacaktır. Ona göre, Sünnetin amacı sünnetin koyduğu ilkeleri esas alan yeni 

bir İslam toplumu ve medeniyeti modeli oluşturmaktadır.11 

Biz sünneti şu şekilde tanımlamak eğilimindeyiz: “Sünnet, Hz. Peygamber’in 

(SAV) sahabenin (ümmetin) de katılımıyla Kur’an-ı Kerim’in belirli bir tarihsel 

dönem, toplumsallık ve kültürellik içerisinde deneyimlenmesidir.” Tanımlar 

muhtasar olma mecburiyetleri dolayısıyla bazı kapalılıklar taşıyabilirler. Bu sebeple 

tanımı kısaca açımlamakta ve sünnetin temel niteliklerini ortaya koymakta fayda 

olacaktır.  

Birincisi, Sünnet Hz. Peygamber’in özel, bireysel davranışlar ile öznellikleri 

değildir. Hz. Peygamber’in ümmeti ile etkileşimi içinde ortaya koyduğu 

modellerdir. Söz gelimi; Hz. Peygamber’in bazı yiyecekleri sevmesi ya da 

sevmemesi bir sünnet olarak ortaya konulamaz. Zira bunlar insani anlamda 

öznelliklerdir. Bu anlamda bu öznelliği aşan ve toplumsal hafızada yeri olan 

modellerin (pattern) sünnet olduğunu söyleyebiliriz. 

İkincisi, Sünnet, Kur’an-ı Kerim’in bir deneyimlemesidir. Kur’an, teori ve 

Sünnet-pratik şeklinde bir operasyonel ayrımdan hareket ederek söylemek 

gerekirse, vahyin Hz. Peygamber’in şahsında ümmet (toplum) içinde yaşanmasıdır. 

Deneyimler ya da klasik dilde yaşama/amel teorinin sadece bir iddialar toplamı ya 

da manifesto olmasını aşarak yaşama iliştiği, hayata indiğini; yani kısacası 

yaşanabilir olduğunu gösterir. Böylece “göksel”lik yer/li/le/şir.  

Buradan ortaya çıkan üçüncü içerik, sünnetin ümmet için örneklik 

olduğudur. Kendisine vahiy gelen bir toplumun, onu nasıl 

deneyimleyeceği/yaşayacağı konusunda en üstte gerçekleşen bir örneklik. Fakat bu 

örnekliğin Hz. Peygamber’in yaşamı boyunca sürdüğünü, bir hayatın içinde 

gerçekleştiğini ve ümmetin de buna katıldığını hiçbir şekilde unutmamak gerekir.  

Dördüncüsü, Kur’an-ı Kerim’in bu deneyimlemesinin, belirli bir dönem, 

tarihsellik, sosyallik ve kültürellik içerisinde form kazanmasının ismidir sünnet. Bu 

bağlamda iki niteliği içinde barındırır. Kur’an’ın tarihlerüstü evrensel mesajını bir 

“amaç” olarak içinde taşır. Bu amaçlar evrensel olup daha sonraki dönemde de 

korunurlar. Diğer yandan Sünnetin kazandığı form, o tarihsellik, sosyallik ve 

                                                           
10 M. Hayri Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Sünnet-Eleştirel Bir Yaklaşım, 3. baskı, Ankara, Ankara 

Okulu Yay., 1997, s. 104. 
11 M. Hayri Kırbaşoğlu, a.g.e., s. 105. 



Sünnet ve Toplumsal Dinamikler                                      168 

 

kültürellik içinde, onların imkanı ve sınırları çerçevesinde vücut bulmuştur. Bu 

sebeple sünnetin formlarında bazı değişmeler olabilir. Söz gelimi; Hz. 

Peygamber’in diş temizliği için kullandığı ve önerdiği misvak, bugün diş fırçası ile 

sağlanabilir. Bu, hedefin devam ettirilmesi ancak bunu farklı araçlara müracaatla 

gerçekleştirmek demektir. Yine o dönemde Hz. Peygamber’in kıyafeti, sofrası, 

kullandığı araçlar bu kültürellik ve tarihselliği üzerinde taşırlar. Dolayısıyla 

bunların taklidinin bir sünnete ittiba olduğu iddiası geçerli görünmemektedir. 

Şimdi bu anlatılanları toparlayacak olursak, Sünnet-tarih ve toplum 

arasındaki ilişki ve diyalojiyi de belirtmiş olduğumuzu düşünüyoruz. Bir kere 

Sünnetin “iz”, “yol” anlamından yola çıkılarak bazı tarihsel mirasın da 

oluşumunda etkili olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Nitekim islam dini, 

özelde Hz. Muhammed’e gönderilen dinin adı ise de, bu dinin Hz. Adem’e 

dayanan geleneği mevcuttur. Hz. Peygamber’in bilhassa Hz. İbrahim’den miras 

alıp sünnet olarak takip ettirdiği ögeler vardır. Bu, Sünnet’e gelenekle bir bağlantı 

ve süreklilik sağlamaktadır. 

Hiç şüphesiz Arapların kaynağı o günkü toplum olan sürdüregeldikleri ve 

sünnet ismini verdikleri davranış modelleri vardır. Bunlar İslam dinince bütünüyle 

reddedilmemiş; yalnız paradigmaya ve parametrelere uymayanlar dışarıda 

bırakılmıştır. Bu bağlamda sünnetin geçmişin bazı örf ve uygulamalarını devam 

ettirdiğini söylemek mümkündür. Batı dillerinde sünnetin tradition (gelenek) ile 

karşılanmasının bu bağlamda karşılığı bulunmaktadır. 

Sünnetin Kur’an-ı Kerim’in yani teorinin bir deneyimlemesi olduğunu 

söylememiz de aslında yukarıdaki noktayla birleşmektedir. Kur’an’ın o günkü 

tarihsel ve kültürel koşullarda deneyimlenmesi, onun daha önce farklı 

peygamberlerce deneyimlenmesi ve bunun neticesinde sünnetin tarihsel mirasa 

eklemlenmesi bağlamında anlamlıdır. Zira aslında deneyimlenen evrensel bir 

mesajdır. Fakat bu deneyimlemenin sonucu oluşan formellikler, tarihsel ve yerel 

karakteristikler taşıyabilirler. Onun için amacın korunması şartıyla sünnetin her 

dönemde işlevsel olması bazı formelliklerin değişimini getirebilir. Bu da sünnetin 

ilerleyen süreçte sürekli değişime muhatap olan “tarih”e karşı dayanıklılığını 

sağlayan bir unsurdur. Bu bağlamda, hadis ve sünnete olmuş bitmiş ve ucu 

kapanmış “sözler ve davranışlar manzumesi” olarak bakmak ciddi anakronizmleri 

sonuçlayacaktır. 

Bu haliyle sünnet müslüman toplumların sosyal dinamikleri sağlaması ve 

sürdürmesinde ciddi bir etkendir. Bu bağlamda biz fıkıh ile birlikte Sünnetin başka 

hiçbir dinde ve gelenekte bulunmayan bir imkan ve hatta ayrıcalık olduğunu iddia 

edeceğiz. Bir ara tanıştığım bir Japon akademisyen ile yaptığımız sohbette, onun 

araştırma konusu olan dinler arası karşılaştırmalardan bahsediyorduk. Ben 

kendisine İslam’ın diğer dinlerden en önemli farkının ne olduğunu sorduğumda, 

“fıkıh” şeklinde cevap vermişti. Esasen buna “sünnet”i de eklemeliyiz. Zira 

Hıristiyanlık, Yahudilik de dahil olmak üzere dünyadaki hiçbir dinde sünnet gibi 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          169 

 

 
külliyatlı bir birikimi görmek mümkün değildir ki, başlı başına bir ilmin konusu 

olmuştur. 

 

Sünnet ve Toplumsal Dinamikler:     

Bu makalede biz, sünneti teknik bir anlamda değerlendirmiyoruz. Açıkçası 

problemimiz sosyal hayatla Sünnetin ilişkileri üzerinedir. Bu anlamda iki boyutlu 

bir ilişkiyi düşünebiliriz. Birincisi, Sünnetin bizzat topluma kazandırdığı 

dinamikler. İkincisi de, toplumsal dinamikler üzerinden Sünnetin yeniden 

anlamlandırılması. Şimdi bu etkileşimleri farklı sorunlar üzerinden kısaca analiz 

edebiliriz.  

Yukarıda da belirtildiği üzere Kur’an-ı Kerim için biraz indirgemeci bir tabir 

olmakla birlikte teorik bir metindir diyebiliriz. Kur’an, bir yandan hayata, evrene ve 

insana dair bir perspektif; İnsan-Tanrı, insan-insan ile insan-çevre arasındaki 

ilişkiye dair ahlakilik ile tümel ve tikel bazı ilkeler ve kuralları içinde 

barındırmaktadır. Hiç şüphesiz detaya indiğimiz zaman, Kur’an’ın konuları 

hakkında külliyatlı bir liste yapmak imkan dahilindedir. Belirttiğimiz çerçeve bir 

yandan deneyimlenmemiş haliyle bir teoriyi ifade eder, diğer yandan hayat, insan 

ve evrene dair tezleri içinde barındırması açısından da teoridir. Tabii ki inanan bir 

insan için Kur’an’ın her cümlesi “gerçeklik” ifade etmektedir. Ancak tüm insanlığı 

gözönüne aldığımızda bu cümleler birer teorik önermelerdir.  

Farklı din, ideoloji ve felsefi düşünceler tarih boyunca hep varolagelmiştir. 

Onlar da insanlık için teorik birer önermeden ve okuma biçimlerinden ibarettir 

öncelikle. Budizm, Marksizm, Ateizm vb. bu konuda farklı örneklerdir. Söz gelimi; 

Hıristiyanlık hakikati farklı şekilde okumakta, “mutlak” kavramına kendi 

zaviyesinden bir bakış geliştirmekte ve dünyaya farklı şekilde bakmaktadır. 

Marksizm, diyalektik materyalizm, emek, sömürü, alt yapı-üst yapı kavramları 

ekseninde bir teorik çerçeve ile karşımıza çıkmaktadır. Bu halleriyle tüm bu din, 

felsefi düşünce ve ideolojiler birer teoridirler. Budizm, sınırlı bir bölgede yaşam 

alanı bulurken evrenselleşmemiştir. Esasen böyle bir iddiası da görünmemektedir. 

Marksizm farklı bölgelerde deneyimlenme imkanı bulmuş, fakat ortak kabuller 

onun önemli oranda başarısız olduğu sonucuna varmıştır.  

Şimdi bu çerçevede İslam’a baktığımız zaman, bir teori olarak Kur’an-ı 

Kerim’in bir tarih, kültür ve sosyalite içerisinde deneyimlenmekle, sadece teori 

olarak kalmadığını ve bir “hayat” haline geldiğini göstermektedir. Üstelik de 

sünnetin bir kereliğine ve sadece Hz. Peygamber döneminde değil, farklı tarihsel 

zamanlarda deneyimlenmeye devam ettiğinin altını çizmektedir. İşte bu tarihsel 

süreklilik, Sünnetin tarih boyunca dinamik algılanması ile gerçekleşmektedir. Hz. 

Peygamber’in örnekliğinde ve o dönemin tarihsellik ve sosyalliğinde küçük ve 



Sünnet ve Toplumsal Dinamikler                                      170 

 

büyük resimlerin bir hayatın inşası için bir araya getirilmesi ve bu “hayat”ın 

süreklilik kazanmasıdır sünnet aslında.12 Bu bağlamda “Sünnet” hayat demektir.  

Burada şu noktaya da temas etmeliyiz. O da ütopya ile gerçek arasındaki 

ilişkidir. “Yunanca’da yer anlamına gelen topos kelimesinin başına eklenen 

olumsuzlama edatıyla elde edilen ve “olmayan yer” şeklinde tercüme edilebilecek 

olan ütopya terimi”13, teorik kalan ve içinde yaşadığımız dünyada bir gerçekliği 

olmayan düşünceleri ifade etmektedir daha çok. Açıkçası insanlar farklı ideoloji, 

felsefi düşünce ve dinlerin önermelerini dinlediklerinde, bunların 

gerçekleşebilirliklerini merak ederler öncelikle. Sünnet, bu bağlamda bir 

deneyimleme ve gerçekleşebilirliğin göstergesi sayılmalıdır. 

Kur’an-ı Kerim’in teorik çerçeveli bir kitap olmasının Sünnet’le ilişkisi 

açısından üzerinde durulması gereken bir başka boyut, sünnetin Kur’an’ın anlam 

stoku ve çerçevelerine yapılacak bir saptırma ya da saldırılar karşısındaki pozitif 

işlevidir. Tarih boyunca çok farklı ideoloji ve felsefi düşüncelerin içinden geçerek 

Kur’an-ı Kerim bugünlere gelmiştir. Bu süreçte Kur’an’ı ideolojiye, felsefi 

düşünceye eklemleyerek ve onların merkezinde anlamlandırma işlemleri söz 

konusu olmuştur. Nitekim bugün de liberalizm, postmodernizm vb. eksenlerde 

Kur’an’ın farklı düşünce ve ideolojilere yığınak yapması sağlanmak istenmektedir. 

Öte yandan, yine tarih boyunca Kur’an-ı Kerim’e meydan okumalar söz konusu 

olmuştur. Tam da bu noktada, Sünnetin önemli bir fonksiyonu daha devreye 

girmektedir. Hz. Peygamber’in sünneti, ortaya koyduğu örnek ve modeller ve 

bunların içeriğinde varolan perspektiflerle Kur’an’ın kendi anlam ve paradigmal 

çerçevesinin dışına çıkarılması konusunda engel teşkil etmektedir. Buna bağlı 

olarak Sünnetin klasik anlamda Kur’an’ı açımlama ve içeriklendirme fonksiyonu da 

gerçekleşmiş olmaktadır. Belki Evzai’nin “Kitabın sünnete olan ihtiyacı, sünnetin 

Kitaba olan ihtiyacından daha çoktur”14 sözünü bu minvalde anlamak lazımdır. 

Esasen içerisinde paradigma, amaç ve davranış modellerini barındıran Sünnet, 

farklı tarihsel zamanlarda bu niteliklerini hep açımlamaktadır.  

Sünnetin aynı zamanda bir gelenek olduğunu yukarıda belirtmiştik. Gelenek 

bir boyutuyla tarihsel süreçteki tüm birikimleri ifade etmektedir. Sünnet tarih 

boyunca nesilden nesile aktarılarak bugün de geleneğin bir parçası olarak işlev 

görmektedir. Bir dinin uzun süre hayatiyet bulabilmesi, onun bir gelenek 

oluşturmasıyla mümkündür. Peki Sünnet-gelenek ilişkisini nasıl okumalıyız? 

Bir kere Sünnet, hem bir paradigma ve perspektif olarak hem de davranış 

modelleri ve pratikler olarak nesilden nesile aktarılmakta; toplumsal hafızada bir 

çerçeve ve perspektif kazanarak toplumların geleceğe doğru olan yolculuğunda 

belirleyici olabilmektedir. Dolayısıyla bir nesilden diğerine dünyanın çok farklı 

                                                           
12 Bkz. Mustafa Tekin, “Sünnet Sosyolojisinin İmkanı-İslam Sosyolojisine Sünnet’ten Başlamak”, Sünnet 

Sosyolojisi, Ed. Mustafa Tekin, Ankara, Eski Yeni Yay., 2013, s. 45. 
13 Ö.Demir-M. Acar, Sosyal Bilimler Sözlüğü, İst., Ağaç Yay., 1992, s. 370. 
14 Şatıbi, a.g.e., C. 4, s. 24. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          171 

 

 
coğrafyalarına Sünnet aktarılarak bize tevarüs etmiştir. Bu aktarım yazılı 

kaynaklarda olduğu kadar, esasen bizim üzerinde durduğumuz nokta toplumsal 

pratikler olarak aktarımlardır. Fakat bu pratikler bir nesilden diğerine ya da bir 

coğrafyaya hep aynı formlar üzerinden aktarılmaz. Her nesilde, her dönemde ve 

farklı coğrafyalarda varolan kültür ve sosyallik içerisinde yeniden deneyimlenir. 

Yeniden deneyimlemeler, bir yandan Sünnetin temel amaçlarını korumaya devam 

ederken, öte yandan kendi kültür ve sosyalliklerinin izin verdiği formlarla pratikler 

oluştururlar. Hiç şüphesiz ibadetler, bazı temel itikadi unsurlar içerik ve form 

olarak korunabilir. Buradaki en temel hedef Kur’an’ın sünnet üzerinden “hayat” 

bulmasıdır. Dolayısıyla Sünnet, bir pratik olarak içinde paradigmasını ve 

perspektifini taşır; etkileri itibarıyla da ferdi ve toplumsal hayatta bunları ifşa eder.  

Şu noktayı da özenle vurgulamak gerekir. Sünnet, Hz. Peygamber’den 

itibaren toplumlardaki yerleşikliği deneyimlemesi sebebiyle örf, âdet, gelenek ve 

bir takım diğer sosyal normlar da içermektedir. Bir başka deyişle, sünneti sadece 

sünnet etiketi altında ve dini formlarda toplum tecrübe etmekte, zikredilen sosyal 

normlara uyarken ya da bir çerçeve olarak onlara dikkat ederken de sünneti 

yaşatmaya devam etmektedir. Kimi zaman bir düğün merasiminde, kimi zaman 

cari olan örfte, âdetlerde bunları görebilmek mümkündür. Bu durum, sünnetlerin 

çok geniş anlamda, kültürde içerildiğini de bize göstermektedir.  

Dolayısıyla aile, akraba, mahalle vb. kurum ve çevreler sünnetin toplumsal 

dolaşımda olmasında işlev görmektedirler. Özellikle hem örf ve âdetleri 

uygulamak suretiyle geleceğe aktarımında, hem de yeni nesle sosyal rollerini 

öğretmesi bağlamında ailenin ciddi anlamdaki rolünü hatırlamak gerekmektedir. 

Ailede, kullanılan dil ve uygulanan modeller sünnetin tüm tikellikler üzerindeki 

yansımalarını bize göstermektedir. Ebeveynlerin davranışları, giyim-kuşam, 

mahremiyet, ahlaki ilkeler, komşuluk vb. hem sünneti deneyimleme hem de sünnet 

tarafından ailenin inşası anlamına gelir.  

Fakat modern zamanlarda meydana gelen değişimler, aileyi klasik bir çok 

rollerinden soyutladığı gibi mahalle, akrabalık vb. çevreleri de zayıflattı. Bunlar 

insanın ailede öğrendiklerini hem kontrol eden hem de pekiştiren ağlardı. Bugün 

ailenin birçok fonksiyonunu farklı kurumlara devretmesi; yanı sıra medya ve 

iletişim teknolojilerinin yoğun diktesi sonucu ailenin kopuşlar yaşadığını ve 

geleneğin zayıfladığını görmekteyiz.  

Bir dinin toplumda geleceğe doğru projeksiyonunda hayatiyet bulmasının 

gelenek ve Sünnet’le bağlantısına değinmiştik. Bu bağlamda konunun sosyal 

sınıflar ve tabakalaşma ile ilişkisini de kısaca ele almalıyız. Bilindiği gibi toplum 

farklılıklardan ve eşitsizliklerden oluşmaktadır. Söz gelimi; cinsiyet, yaş vb. 

açılardan toplumdaki insanlar birbirinden farklılaşırlar. Ayrıca ekonomik, kültürel 

vb. kriterler açısından toplumda bir tabakalaşma ve sosyal sınıflaşma vardır. 

Kabaca ifade etmek gerekirse, zengin, orta sınıf ve fakirler. Eğitim açısından eski 

dilde havas ve avam. 



Sünnet ve Toplumsal Dinamikler                                      172 

 

Burada konumuz açısından önemli ayrım havas ve avamdır. Havas daha çok 

kitabi bir dini anlayışa sahip, teori öncelikli dine yaklaşımı ile dikkat çeker. Zaten 

havas, dini hükümlerin illetlerini bilen, kendisine gelen rivayetleri kritik edebilen 

ve aynı zamanda az çok bunları güncelleyerek “taklit” durumundan kurtulan 

kişidir. Fakat avam neredeyse bunun tam tersi niteliklere sahiptir. Avam, yeterli 

eğitim ve dini bilgilere sahip olmadığından rivayetçi, literal ve pratik (pragmatic) 

bir din anlayışına sahiptir. Dini bilgileri ve pratikleri daha çok bir önceki nesilden 

tevarüs etmiştir. Bundan dolayı toplumda varolan dindarlığı önemli oranda 

aktarılan pratikler belirlemektedir. Elbette yapılan işin farkındalığı önemlidir fakat 

avam dindarlığı ya da halk dindarlığının karakteristiği budur.  

İşte tam da bu noktada yüzyıllardan bu yana gündelik hayatın, kültürün, örf 

ve âdetler ile farklı sosyal normların içerisinde girmiş olan Sünnet, farkında 

olunsun ya da olunmasın pratiklerde yaşamaya devam etmektedir. Bu pratikleri de 

büyük oranda avam ya da halk devam ettirmektedir. Söz gelimi; bir yere çeşme 

yaptırmak isteyen kişi bunda hayır amacını taşımaktadır. Sadaka-i Cariye’nin bizim 

toplumumuzdaki formlarından birisidir çeşme yaptırmak. Bir dinilik olarak bu 

geleneğin devam ettirilmesi, esasen bir sünnetin sürüdürülmesi anlamına 

gelmektedir. Yine camilerde ibadetlerin yapılış esasları, usuller ve ritüeller de, bir 

boyutuyla resmileşmiş, formelleşmiş sünnetten beslenen pratiklerdir. 

Burada belki şöyle bir farklılığı işlevsel açıdan ifade etmekte fayda vardır. 

Havas, salt formelliğe ve donukluğa sebep olacak anlayış ve pratikleri güncelleme 

ve kritik etmede işlevsel iken, avam da bu pratiklerin geleceğe tevarüs ettirilmesi 

bağlamında bir fonksiyon görmektedir. Din de bu toplumsallıklar içerisinde 

hayatiyet kazanmaktadır. 

Bir diğer önemli nokta; Sünnet’i bir hayat tarzı ve dünya görüşü olarak 

okumanın gerekliliğidir. Yukarıdaki tanımlar içerisinde de geçtiği üzere Sünnet, 

aynı zamanda bir dünya görüşünü bize vermektedir. Hz. Peygamber’in Sünneti 

hayata bir bakışın ve perspektifin sonucu olduğunu deşifre etmektedir. Bunun 

anlamı; hayata, insana, evrene farklı bir tarzda bakmaktır. Sünnet ve rivayet edilen 

birçok hadise baktığımızda, önemli örnekler görmemiz mümkündür. 

Bilindiği gibi aktüel olarak içinde yaşadığımız dünyada farklı ideolojiler ve 

felsefi düşünceler vardır. Bunlar, birbirinden insana, dünya ve evrene bakışlarıyla 

ayrılırlar. Söz gelimi; dünyevi ideolojiler insanı sadece bu dünya ile sınırlı olarak 

tanımlarken, dinin öte dünyaya referansları vardır. Bu bile insanın dünyaya yönelik 

amaç ve pratiklerinde derin farklılıklar yaratır. Sünnet, bu dünya görüşlerini, 

oluşan pratiklerde de somutlaştırıp deşifre eden bir imkana sahiptir.  

Bu bağlamda sünnet, ihtiva ettiği dünya görüşü ile kişide bir hayat tarzını 

inşa edecek kapsam ve yeterliliğe de sahiptir. Aslında bu cümleyi sünnetin Kur’an-ı 

Kerim’in bir deneyimlenmesi ve somutlaşması olduğu argümanı ile birlikte ele 

aldığımızda daha iyi anlaşılacaktır. Bilhassa toplumda yaşayan insanların çoğu 

tevarüs edilen sünneti bir yaşam pratiği olarak hayata daha çabuk geçirebilme 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          173 

 

 
imkanına sahiptir. Fakat teori yani Kur’an ile ilişkisi bu denli somutluk 

arzetmeyebilir ve birebir gerçekleşmeyebilir. Bunun ne kadar sağlıklı olduğu ayrıca 

bir tartışmanın konusudur ancak toplumda işleyen böyle bir gerçekliğin olduğunu 

da bilmemiz gerekir.  

Burada dikkat çekilmesi gereken iki noktadan birisi; sünnetin tamamen bir 

hukuki gaye çerçevesinde algılanmasının yanlışlığıdır. Daha önce de belirttiğimiz 

üzere sünnet bir yaşam tarzı inşa ederken, bunu örf, âdet, sosyal normlarla birlikte 

gerçekleştirir. Sünnetin salt hukuki gaye ile ele alınması, onun çok geniş bir yaşamı 

muhtevi olması ve insanı inşa etmesi gerçeğini ıskalamaktadır. 

Sünnetin bir dünya görüşü olarak okunması, aynı zamanda onun “tikel” 

okunması ve nihayetinde günümüzde içinden çıkılamayan tartışmalara sebebiyet 

vermesinin de önüne geçecektir. Zira çoğu zaman birebir rivayetler üzerine takılıp 

kalmak, sünnetin içinde varolan külli ve tümel bakış açısının kaybedilmesi ve 

teferruatta boğulmayı sonuçlamaktadır. Elbette teknik anlamda hadislerin cerh ve 

tadile tabi tutulması, sıhhatlerinin tespiti önemlidir. Ancak onun toplumsal bir 

dinamik olma boyutu unutulmamalıdır. 

Biz Sünnetin ümmet için bir pratik davranış kodlarını içermesi sebebiyle, bir 

yandan toplumsal bazı dinamiklere yaslanarak diğer yandan toplumsal dinamikleri 

besleyerek günümüze geldiğini; bu boyutuyla İslam’ın hem farklı kültür ve 

coğrafyalarda farklı formlarda deneyimlendiğini hem de İslam’ın hayatiyetini 

devam ettirmesinde ciddi işlev gördüğünü ifade etmeye çalışıyoruz.   

 

 KAYNAKÇA 

 Aşur, Muhammed Tahir; İslam Hukuk Felsefesi-Gaye Problemi, Çeviren ve 

notlandıran. Vecdi Akyüz-Mehmet Erdoğan, 2. baskı, İst., İz Yay., 1996. 

 Birgiyef, Musa Carullah; Kur’an-Sünnet İlişkisine Farklı Bir Yaklaşım-

Kitabu’s-Sünne, Çev. Mehmet Görmez, Ankara, Ankara Okulu Yay., 1998. 

 Demir, Ö.-Acar, M.; Sosyal Bilimler Sözlüğü, İst., Ağaç Yay., 1992. 

 Erul, Bünyamin; Sahabenin Sünnet Anlayışı, 2. Baskı, Ankara, T.D.V. Yay., 

2000. 

 Faruki, İsmail Raci;Faruki, Luis Lamia; İslam Kültür Atlası, Çev. Mustafa 

Okan Kibaroğlu-Zerrin Kibaroğlu, 2. baskı, İst., İnkılab Yay., 1997. 

 Fazlurrahman; Tarih Boyunca Metodoloji Sorunu, Çev. Salih Akdemir, 

Ankara, Ankara Okulu Yay., 1995. 

 Hamidullah, Muhammed; “Sünnet”, İslam Anaiklopedisi, c. 11, İst., M.E.B. 

Yay., 1970. 



Sünnet ve Toplumsal Dinamikler                                      174 

 

 Hekim, Muhammed Tahir; Sünnetin Etrafındaki Şüpheler, Çev. Hüseyin 

Arslan, İst., Pınar Yay., 1985. 

 Kırbaşoğlu, M. Hayri; İslam Düşüncesinde Sünnet-Eleştirel Bir Yaklaşım, 3. 

baskı, Ankara, Ankara Okulu Yay., 1997. 

 Şatıbi, El-Muvafakat-Sosyal İlimler Metodolojisi, Çev. Mehmet Erdoğan, c. 

4, İst., İz Yay., 1993. 

 Tekin, Mustafa; “Sünnet Sosyolojisinin İmkanı-İslam Sosyolojisine 

Sünnet’ten Başlamak”, Sünnet Sosyolojisi, Ed. Mustafa Tekin, Ankara, Eski Yeni 

Yay., 2013. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         175 
 

 
 

Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak 

 
ÖNALMehmet  

 

Özet 

İslami literatürde, hem Kuran’ın anlaşılması hem de insan hayatı için dinin özünün 

kavranmasında Sünnetin belirleyici bir rolü vardır. Kuran kadar çok net bir metne sahip 

olmayan Sünnetin tespiti, bu yüzden çok önemlidir. Ancak Sünnetin tespiti için sadece 

hadislere başvurmak yetmez aynı zamanda başta Kuran olmak üzere, Siyer, Kelam, Tarih, 

Doğa Bilimleri, Mantık ve Felsefe gibi pek çok bilim ve bilgi alanından yararlanmak gerekir. 

Bu yüzden, adı geçen bu ilimler mutlak bir öncelik sonralık sırasıyla değil çoğunlukla 

paralel bir biçimde tahsil edilmelidir. İslami İlimler sahasında Sünnetin tespitine çalışmak 

çok önemlidir, ancak en az onun kadar önemli olan bir diğer husus da Sünnetin Müslümanın 

hayatına yansımasıdır. Müslüman âlimlere göre, Sünnet, iyi bir insan ve iyi bir Müslüman 

olmanın temel ölçütlerini verir. İşte bu makalenin yazılış amacı, Kuran’da geçen “hikmet” 

kavramına dayanarak, Sünneti anlaşılır ve yaşanabilir kılmaktır. Bu sayede, Sünnete bilgece 

bakarak onun dinamik ve esnek boyutunu görmek mümkün olacaktır. Bu yeni bakış 

açısından hareketle, “peygamberi hikmet” ve “peygamberi rehberlik” kavramları tartışmayı 

aydınlatacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Sünnet, peygamberi hikmet, peygamberi rehberlik, hadis,  

Kuran-ı Kerim 

 

Wisely Looking to Sunnah 

 

Abstract 

In the Islamic literature, there is a decisive role for the Sunnah in both the 

understanding of the Qur'an and in the grasp of the essence of religion for human life. Thus, 

the determination of the Sunnah, which does not have a clear statement like the Qur'an, is 

very important. However, for the determination of the Sunnah, it is not enough to apply only 

to the hadiths. At the same time, it is necessary to use various science and knowledge such as 

the Qur'an, Siyer, Kelam, History, Natural Sciences, Logic and Philosophy. Therefore, these 

mentioned sciences should be collected in a parallel form, not an absolute priority order. It is 

very important to determinate the  sunnah  in  Islamic science, but at least as important as it 

is the reflection of Sunnah on the life of the Muslim. According to Muslim scholars, Sunnah 

gives the basic measures of being a good person and a good Muslim. The aim of this article is 

                                                           
 Prof. Dr., İnönü Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Felsefe Bölümü Öğretim Üyesi, 

onal.mehmet@inonu.edu.tr. 



Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak                                   176 

 

to make the Sunnah understandable and livable based on the concept of "wisdom" in the 

Qur'an. At this point, the Sunnah will be able to see its dynamic and flexible dimension by 

wisely looking. From this new point of view, the concepts of "prophetic wisdom" and 

"prophetic guidance" will illuminate the debate. 

Keywords: Sunnah, prophetic wisdom, prophetic guidance, hadith, Quran. 

 

I. Giriş 

İslam’da, diğer İbrahimî dinlerde olduğu gibi, ilahi kelamın anlaşılması, 

pratiğe aktarılması iman esaslarının belirlenmesi, ibadetlerin yapılması, ahlak ve 

günlük hayatın ana çerçevesinin çizilmesi ancak Peygamber’in rehberliği ile 

mümkündür. Günümüz dünyasında Peygamber’in rehberliğinin kabulü ve önemi 

hususunda Müslümanlar arasında ciddi bir tartışma yoktur, ancak bunun nasıl 

yapılacağı, rehberliğin tespitinde hangi yol ve yöntem kullanılacağı, hele hele 

bunun Müslüman şahsiyetlerin yetişmesi için bir anlam ve değer dünyası 

oluşturmak için eğitime nasıl yansıtılacağı konusunda ciddi çalışmalar yapılmış 

değildir. Bu yüzden şu sorunun sorulması gerekir: “Nasıl oluyor da Müslümanlar 

günümüzde böylesi bir rehberden hakkıyla yararlanıp eğitim süreçlerinde bu rol 

modelden tam anlamıyla istifade edemiyorlar?” Bir şekilde, İslam’a davet 

konusunda öne çıkan şahsiyetler ve Müslüman entelektüellerden bir kısmı bu 

problem karşısında nasıl davranacağını bilmezken bir kısmı bu problemin farkında 

bile değildir.  

Yukarıdaki sorunun işaret ettiği gibi, böylesine önemli bir rehber ve rol 

modelden günümüz Müslümanlarının hakkıyla istifade edememesinin birden çok 

sebebi sayılabilir. Bu sebeplerden birincisi, Hz. Muhammed’in hayatına aşırı 

kutsiyet kazandırılması sonucu onun adeta bir melek seviyesine çıkarılarak artık 

yüce bir insan olarak örnek alınamaz bir konuma yükseltilmesidir.1 İkincisi ise Hz. 

Muhammed’in insanlara belli bir olay ya da durum için sadece tek ve değişmez bir 

davranış kalıbı emrettiğini sanan/savunan empoze edici tutumlarla temsil edilen 

geleneksel tek tipçi sünnet savunuculuğudur. Halbuki, empoze etme tutumunun 

rehberlik anlayışının ruhuna aykırı olduğu için -ibadetlerin şekli boyutu hariç- Hz. 

Muhammed’in çok çeşitli durum ve şarta bağlı olarak Müslümanlara birbirine 

aykırı olmasa da alternatifler içeren çeşitli örnek yaşantılar sunduğu ve yollar 

önerdiği malumdur. Hatta mübah olan ibadetler hususunda sahabe özgür 

davranabiliyordu. Kur’ân-ı Kerim’de geçen “Sizden bu ayı (Ramazan) idrak eden oruç 

tutsun; hasta ve yolculukta olan, tutmadığı günlerin sayısınca diğer günlerde tutsun” 
2ayeti ile ilgili olarak ünlü İslam alimi Şatibi, “Sahabe Resulıullahla birlikte yolculuk 

yaparlardı. İçlerinden kimisi namazı tam kılar, kimisi de kısaltıırdı; kimisi oruç tutar, kimisi 

de tutmazdı. Hiçbiri diğerini kınamazdı” (Buhari, Savm 37; Müslüm Siyam 95-100) 

hadisini zikrederek Hz. Muhammed’in mübah olan ibadetlerde sahabeyi özgür 

                                                           
1 Ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa. İslamoğlu, Üç Muhammed, Denge Yayınları, İstanbul, 2000. 
2 Kur’ân-ı Kerim, 2: 185. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         177 
 

 
 

bıraktığını ve onların da buna bağlı olarak Peygamber’i taklit etmediğini ifade 

etmiştir.  

Bu iki sebebin dışında bir üçüncü sebep de az da olsa, bir kısım Müslüman 

düşünür ya da müsteşrik, Peygamber’i sadece Kur’ân-ı Kerim’i getiren ve sonra 

çekip giden bir aracı ya da meşhur deyimle “postacı” gibi göstermesidir. 

Bugünlerde tesiri azalmakla birlikte bu üçünce sebep de özellikle çağdaş 

Müslümanların Sünnetten hakkıyla istifade etmesini engelleyen bir bariyer olarak 

görülebilir. Hâliyle bu ve benzeri sebeplerden dolayı Hz. Muhammed’in Sünneti ve 

rehberliği ya yanlış anlaşılmakta ya da örnek alınamaz bir konuma yükseltilerek 

işlevsiz hale getirilmektedir.  

İslam’da Sünnetin tespitine ve bütünlüğünün kavranmasına yönelik hatalar 

ise bu olumsuzluğu körükleyen başka bir problemdir. Bunlardan belki de en 

önemlisi Sünnetin belirlenmesinde tek kaynağın yazılı olarak kayıt altına alınan 

hadisler olduğunun zannedilmesidir. Özellikle Hz. Muhammed’in toplumsal ve 

bireysel rehberlik boyutunun dinamik ve esnek yönünün gözardı edilmesi bu 

hatanın bir ürünüdür. Bu da ister istemez mutlak anlamda doğru kabul edilen 

yorumların Sünnet sayılmasına ve haliyle statik bir rehberlik anlayışının doğmasına 

sebep olmuştur. Bu durum ister Peygamberî Rehberlik isterse günümüzde 

uygulanan Rehberlik ve Psikolojik Danışma ilkeleri açısından değerlendirilsin tam 

bir çelişki arzeder3, çünkü rehberlik ilkelerinin en önemlisi, bireyi ve çevresindeki 

şartları göz önünde bulundurarak yönlendirme yapmaktır. 

Sünnetin tespitine yönelik bir diğer yaygın hata da bu birincisine bağlı olarak 

doğan hadis rivayetinde arka planın göz ardı edilmesi ve yorumun sadece rivayet 

edilen söze bağlanmasıdır. Bunun sonucu olarak da bazı fakihler veya din adamları 

tarafından bu hadislerden hareketle çıkarılan hükmün herkesi bağladığının 

zannedilmesidir. Burada hadisin sadece “tırnak içinde” sunulan kısmı yani bizzat 

Peygamber’in ağzından çıktığı kabul edilen söz ile sınırlanması ve bu haliyle 

hükme dayanak teşkil etmesi bir sorundur. Bilhassa fıkıh sahasında bu şekilde 

hükme bağlanan bazı kayıtlar da Sünnetin gerçek maksadının tam olarak ortaya 

çıkmasını engellemektedir. Hadis sanki bir hukuk metni gibi ele alınmakta ve 

mahkeme şartlarında olduğu gibi şahitlerin şahitliğiyle belirlenen ve “Peygamber 

dedi ki…” diye sunulan metinle sınırlı bir şekilde yorumlanmaktadır. Bu yüzden 

bu gibi kişilerin gözünde Sünnet statik bir hal almış ve reçeteler şeklinde hadislerin 

derlenip sunulduğu metinlere dönüşmüştür. Haliyle metinlerde geçen hitabın 

çoğunlukla nerede, hangi şartta, hangi grup ya da yaştaki insana yönelik 

olduğunun ifade edilmemesi, ifade edilse bile bu hadisleri yorumlayan ilim 

erbabının bunlara çok fazla dikkat etmeyip sadece hadisin metnine odaklanması 

ciddi hatalara sebebiyet vermiştir ve hala da vermektedir. Hatta, Hadis İlmi, Hz. 

                                                           
3 Rehberliğin ilkeleriyle ilgili olarak ayrıntılı bilgi için bkz. Yeşilyaprak, Binnur, Eğitimde Rehberlik 

Hizmetleri, Gelişimsel Yaklaşım, 2003.  



Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak                                   178 

 

Peygamber’in bir sözü sadece hangi vesile ile söylediğini değil, hangi gerekçe ile, 

hangi ilkeyi göz önünde bulundurarak söylediğini de hesaba katmalıdır.4  

Sünnetin anlaşılmasına yönelik ana problem sadece Sünnetin kaynak 

bakımından kıt referanslara dayanması ya da farklı rivayet içerikleri olması değil, 

mevcut kaynaklardan hareketle tespit edilmesi ve uygulanmasına yönelik yol ve 

yöntemlerin çok fazla araştırılmamasıdır. Halbuki İslam Tarihinde, hadiste ifade 

edilen olayların ve sözlerin literal anlamından çok amaç ve hikmetlerine bakan 

bilge İslam alim ve düşünürleri hep varolagelmiştir. Bunlar hadislerden tek tek 

hükümler çıkarmak yerine tümel ilke ve kaidelere varmaya çalışmışlardır. İlk 

dönem fıkıh alimlerinin fıkıhtan çok fıkıh usülünü öne çıkarması da bu tutumla 

ilişkili gözükmektedir. Her ne kadar İslam Tarihi’nde bu hususta ciddi çalışmalar 

yapılmış ise de günümüz açısından bunların güncellenmesi gerekmektedir. O 

halde, gerek Sünnetin tespiti gerekse Kur’ân’ın yorumlanmasında Hadis ve Tarih 

İlminin yanında Siyer-i Nebinin sağladığı bütünlükçü bakış, mantıklı akıl yürütme, 

hayat realitesini hesaba katma gibi hususlar dikkate alınmadan yapılan Sünnet 

yorumları  Sünnetin bütünlüğüne ve hikmet boyutuna zarar vermektedir.  

Kuran-ı Kerim’in yönlendirmesiyle Müslümanlar aynı zamanda Hz. 

Muhammed’i bir örnek, bir rehber ya da eğitim felsefecilerinin diliyle söylersek, bir 

rol model olarak görmüşlerdir. Bu, bir Müslüman’ın dindarlık ölçüsünü veren ve 

onun iyi bir insan ve Müslüman olması için nasıl yaşaması gerektiğinin ilkelerini 

belirleyen Sünnetin ne kadar önemli bir referans olduğunu göstermektedir. Ancak, 

zannedilenin aksine Sünnet tam olarak verili bir şey değil, büyük bir çaba ve 

emekle ortaya çıkarılacak, hatta her çağda, en azından dili açısından, güncellenecek 

bir kaynaktır. Adeta Sünneti bir tarlaya benzetecek olursak her ne kadar bereketli 

toprağa sahip olursa olsun ekim için tarlanın işlenerek hazır hale getirilmesi şarttır. 

Sünnetin tespiti ve hayata uygulanması da böyle bir işlev görür. Nitekim, Sünnetin 

tespitine yönelik çabalar, Sahih-i Buhari ve Sahih-i Müslim gibi devasa hadis 

derlemeleri ile tamamlanmış gözükse de olaya böyle bakmak doğru değildir. Hadis 

ve Sünnet kavramlarının farkı ortaya konduğunda bu işin tam olarak bitmediği 

anlaşılacaktır. Öyleyse bu hususu hadis ve Sünnet kavramlarını irdeleyerek 

aydınlatabiliriz. 

 

II. Hadis ve Sünnet 

Sünnetin sözlük anlamı- iyi ya da kötü- yol ve gidiş demektir.5 Teknik 

anlamıyla Sünnet, Hz. Muhammed’in söz, tutum ve davranışlarını ifade eden veya 

takrir (onaylama) şeklinde ortaya çıkan her türlü sözü, davranışı, tavrı, giyim 

kuşamı ve yiyip içmesi gibi hayat boyu yapıp ettiği her şeyi kapsar. Fakat hadis ve 

Sünnet arasındaki fark çok önemlidir. Sünnetin tespiti için en zengin kaynak olan 

                                                           
4 Görmez, Mehmet, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metot Sorunu, s.  125. 
5 Koçyiğit, Hadis Tarihi, s. 10. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         179 
 

 
 

hadis, kelime anlamıyla, daha çok, söz, rivayet ve izahat, teknik anlamıyla ise 

Sünnetin tespitine yarayan, sözlü ya da yazılı olarak bir rivayet zinciriyle gelen ve 

bazı ilmî kriterlerle denetlenerek güvenilirlik şartlarına göre derecelendirilen, 

Peygamber’e ait söz, davranış ya da tutumların derlenmesidir. Sünnetin tespitine 

yarayan bir diğer ilim dalı da Hz. Muhammed’in hayatını bir bütün olarak anlatan 

biyografisi olan Siyer-i Nebi’dir. Aslında Siyer-i Nebi de ağırlıklı olarak hadislerden 

ve genel olarak Tarih İlmi’nden beslenir ancak sonra dönüp ona katkıda bulunur. 

Bu ikisi yani hadis ve siyer birleşerek Sünnetin tespitine yönelik çok önemli bir 

kaynağa dönüşür. 

Kur’ân-ı Kerim’de teknik anlamda “Sünnet” terimi ile karşılaşmıyoruz. 

Sadece başka milletlerin ya da grupların alışılagelmiş yaşantıları için kullanılan 

“Sünnet” terimine rastlıyoruz. Kuran-ı Kerim’de sünnet yerine “hikmet” kavramı 

kullanılmış gözükmektedir. Arapça “hakeme” kökünden gelen hikmet, fesadı giderme 

ve iyiliği elde etme, hüküm verme ve sağlama alma, manalarına gelir. Bakara suresinin 

169. ayetinde geçen, “Allah dilediğine hikmet verir, hikmet verilene birçok hayır verilmiş 

demektir ve bunu ancak temiz akıl sahipleri anlar ve ibret alırlar.” ifadesini açıklarken 

meşhur müfessir Elmalı Hamdi Yazır hikmetin anlamına ilişkin özetle şu bilgileri 

sıralar: “Sözde ve yapılan işte isabet, ilim ve amel, ilim ve fıkıh, eşyanın manalarını bilmek 

ve anlamak, Allah’ın emir ve işini akletmek, icat etmek, eşyayı yerli yerine koymak, Allah’ın 

ahlâkı ile ahlaklanmak, Allah’ın emrini düşünmek, din ve dünyanın düzgünlüğü.”6 Bu iki 

açıklama da birbiriyle anlam olarak örtüşmektedir.  

Ünlü İslam âlimi Taberî, Kur’ân’daki hikmet kavramını din ilmi (fıkıh), akıl ve 

doğru sözler bütünü şeklinde tanımlarken; Beyzavî, hikmeti, “Nazarî ilimleri iktisap 

etmek ve yapabildiği kadar iyi, güzel ameller işlemek suretiyle insan ruhunun kemâle 

ermesidir.” biçiminde açıklamıştır.7 Her ne kadar İslâm âlimleri hikmet kavramının 

tanımı üzerinde tam bir fikir birliği sağlayamamış ise de Süleyman Ateş’e göre 

İslâm âlimlerinin çoğu hikmeti, sebep ve netice ile ilgili olan ve düşüncede 

kalmayıp fiile çıkan derin ve yararlı bilgi8 olarak kabul etmişlerdir. 

Kuran’da hikmet kavramı pek çok yerde kitap kelimesi ile birlikte Kitap ve 

hikmet şeklinde kullanılmış olup, Allah tarafından peygamberlere verilmiş bir 

rahmet (hediye) olarak sunulmuştur. Kısaca, bizzat Kur’ân’ın da tasdiki ile 

hikmetin diğer peygamberler gibi Hz. Muhammed’e de verildiği aşikârdır. Fakat 

hikmetin, Kuran’dan farklı bir şey olması gerekir, çünkü Kitap ve hikmet dendiğine 

göre en az iki şeyden bahsediliyor olmalı. Kitap ile kastedilenin Kur’ân-ı Kerim 

olduğuna göre, hikmet kavramı ile neye işaret edilmektedir? Bu gayet anlamlı bir 

sorudur. İmam Şafi, Kur’ân’da sekiz ayrı yerde geçen Kitap ve hikmet tabirini, Kur’ân 

ve Sünnet olarak yorumlamıştır.9 Bu anlamda, Cuma suresinin 63. ayetinde geçen 

                                                           
6 Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, c. II, s. 177-186. 
7 İslam Ansiklopedisi, “hikmet” maddesi, M.E. B. 
8 Ateş, Kur’ân-ı Kerim ve Yüce Meali, s. 44’teki dipnot. 
9 Şâfiî, Risâle, s. 51. 



Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak                                   180 

 

“Yüce Allah Peygamber göndermekle sizi kötülüklerden korumak ve size Kitap ve Hikmeti 

öğretmek istemektedir” cümlesinde “Kitap ve hikmeti öğretmek istemektedir” ifadesini 

de “Kitap ve Sünneti öğretmek istemektedir” şeklinde çevirmek gerekir. Yine 

soralım: “Niçin “Kitap ve Sünnet” değil de “Kitap ve Hikmet” tabiri kullanılmıştır? 

Bu sorunun cevabı “hikmet kelimesinin anlamında gizli olduğuna göre ona 

odaklanmak gerekir. Sünnet Kur’ân-ı Kerim’de bahsedilen hikmet kavramı olarak 

tanımlanmıştır ki bu da rehberliğin hikmetle yapılacak bir iş olduğunu göstermesi 

bakımından ilginçtir. O halde Kur’ânda Sünnete  işaret eden kavramın neden 

“hikmet” olarak verildiğini, buradaki maksadın ne olduğunu anlamaya çalışmak 

Sünnet algımızın şekillenmesinde belirleyici bir rol oynayacaktır. Bu anlamda 

hikmet sadece Hz. Muhammed’e verilen bir bilgi ya da eylem değildir. Nitekim 

Kuranda geçen “Biz Lokman’a hikmeti verdik” şeklindeki ifadeler ve Hz. İbrahim 

soyundan gelenlere hikmet verilmiş olmasını bir nevi sünnet olarak 

yorumlamalıyız. O halde Sünneti ifade etmek için kullanılabilecek en uygun 

adlandırma “Peygamberî Hikmet”tir.  

 

III. Peygamberî Hikmet 

Şayet hikmetin, adalet, ilim, peygamberlik, dinde ince kavrayış sahibi olma, 

ilmin gereği gibi amel etme, kamil akıl, doğru söz ve yüce bilgi10 anlamları dikkate 

alınır ise Sünnet kelimesi ile neredeyse anlamdaş olduğu anlaşılabilir. Bu durumda, 

Sünnet kelimesi yerine hikmeti koyarsak peygamberî hikmet, Peygamber’in 

Kur’ân’ın ruhunu yansıtan ve ona uygun olarak ortaya koyduğu bütün yapıp 

etmelerinin adı olur. Bu da ancak, ondan bize intikal eden hayat tarzı üzerinde 

derin ve detaylı bir çalışma yapmak suretiyle anlaşılacak bir ilim demektir. İşte bu 

anlama faaliyeti, İslâm hikmetinin ana ilkelerini de ortaya koyacak ciddi bir çabayı 

gerektirir. Böylece hikmetin, ikinci bir bilgi kaynağı olarak, vahyin pratik 

uygulanışı olarak kabul edilmesi daha uygun gözükmektedir. Ayrıca hikmet, 

Kur’ân’daki bazı ayetlerde ruhun temizlenmesi için verilen bir ilim olarak da 

karşımıza çıkmaktadır ki; bu, İslâm tasavvufuna açılan bir pencere olarak 

yorumlanabilir.  

İslâm düşünce tarihi dikkatli olarak incelenecek olursa görülür ki ta ilk 

dönemden beri ilk Müslümanlar arasında Kur’ân’ı anlama ve Peygamber’in 

uygulamalarını ifade eden hadisleri yorumlama konusunda olaylara hikmet 

nazarıyla yaklaşanlar ve bu iki kaynağı daha çok lafız üzerinden katı okumaya tabi 

tutanlar olmak üzere iki farklı yaklaşım vardır. Bu anlamda, Hz. Ömer, bahsi geçen 

ilk yaklaşımı, oğlu Abdullah b. Ömer ise ikinci yaklaşımı temsil etmekteydi. Yine, 

Hz. Ali ve Hz. Aişe gibi bazı sahabeler, Hz. Muhammed’in davranışlarının altında 

yatan hikmetleri göz önünde tutarken, yani neyi, nasıl yaptığından çok niçin 

yaptığına bakarken karşı tarafta yer alanlar sadece ne yaptığına odaklanmışlardı. 

                                                           
10 Önal, Mehmet, İslam Hikmet Anlayışına Dayalı Bir Tıp Felsefesi Önerisi, Flsf, Sayı 3, 2007-Bahar, s. 

148. (145-154) 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         181 
 

 
 

Bu yüzden Mehmet Görmez’in ifadesiyle bu sonuncular hadisleri anlamada lafızcı, 

Sünneti anlamada şekilci davranmışlardır.11 

Bu anlayış farklılığının bir yansıması olarak, İslam mezhepleri hatta 

Müslüman âlimlerin bakış açıları yönünden Peygamber’e her yönüyle uymak 

gerektiğini savunanlar, olduğu gibi, Peygamber’in örnekliğinin bir sınırı vardır ve 

bu dini hususlarla sınırlıdır diyenler de olmuştur. Bu görüşlerine delil olarak da 

Hz. Muhammed’den rivayet edilen "Ben de bir beşerim. Size dininizden bir şey 

emrettiğim zaman onu alınız. Fakat reyimle size bir şey emredersem (biliniz ki) ben de bir 

beşerim” (Müslim, Hadis No. 5831). Bunlara göre Sünnet Hz. Muhammed’in bütün 

yapıp ettikleridir ancak bunların hepsi bağlayıcı sünnetler değildir. Bunların 

bağlayıcı olan yönleri, sadece din ve bu dinin gayesini oluşturan ahlâk ilkeleridir ki 

bunların özü de Kur’ân’da mevcuttur. Zaten din ve ahlâk, aynı zamanda hukukun 

da iki temel kaynağını oluşturmaktadır.  

Fakat buradaki Sünnet kökenli dinî naslar, kendini tek tek olaylarda değil, bu 

tek tek olayların arkasında yer alan ilkelerde gösterir. Bu yüzden Sünnetin ilkeye 

bağlı olarak anlaşılması durumunda İslam hukuku, daima dinamik bir özellik 

taşımış ve her zaman ve mekânda değişikliklere uygun çözümler üretebilmiştir. 

Öyleyse, Müslümanlar, peygamberî hikmet olarak da kabul edebileceğimiz bu dinî 

ve ahlâkî ilkeleri tespit etmek için büyük bir gayret göstermeleri ve sonrada onları 

hayatlarında takip etmek durumundadırlar. Peygamberlerin sünnetinin hikmete 

dayalı olduğunun bir diğer delili de onların olayları değerlendirirken ve kişilere her 

zaman onların bilgi, görgü ve anlama kapasiteleri ve kişisel farklılıklarını dikkate 

alarak yaklaşmalarıdır. Mesela Hz. Muhammed kendisinden öğüt isteyen 

kimselerin kendi şartlarına ve ihtiyaçlarına uygun davranış biçimleri önermiş ve 

onlara anlama kapasitelerine paralel bir dil ile hitap etmiştir. Fakat bu dil 

farklılığına rağmen avam (halk) ve havasa (aydın) aynı hakikatleri anlatmıştır. Bu 

hikmetli tutumun ahlaki boyutu ise hem bir birey olarak hem de bir devlet adamı 

olarak adalet prensibini daima bütün davranışlarının odağına koymuş olması 

şeklinde tezahür etmiştir. Bu özelliğinden dolayı hem peygamber olmadan önce 

hem de olduktan sonra birçok anlaşmazlıkta hakem olarak kendisine müracaat 

edilmiştir. Mesela, Medine Site Devleti’ni kurduktan sonra Müslümanların lideri 

olmakla beraber, diğer grupların kendi aralarında ortaya çıkan anlaşmazlıklarda bir 

üst mahkeme gibi otoritesine başvurulmuştur. O suçlu kimselere öngörülen 

cezaları din ya da örfe bağlı olarak uygulamış ama bir insan olmaları hasebiyle 

onların bireysel haklarını hiçbir zaman ihlâl etmemiştir. Hatta insan haklarına o 

kadar itina göstermiştir ki suç işleyen bir kimseye hukuken hak ettiği cezayı 

uygularken dahi bu prensibe azami ölçüde özen göstermiş ve suçlu cezasını 

çektikten sonra onunla normal ilişkilerini sürdürmeye devam etmiştir. Bütün 

bunlar bir tür hikmete dayalı rehberliğe işaret etmektedir. Öyleyse onun Sünnetini 

                                                           
11 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metot Sorunu, s.  46-47. 



Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak                                   182 

 

bir de bu hikmete dayalı rehberlik yapma tarzı üzerinden okumayız. Peygamberî 

Rehberlik ve Peygamberî Hikmet tabirleri bu hakikati ifade etmek için Sünnet’in 

karşılığı olarak kullanılabilir. 

 

IV. Peygamberî Rehberlik 

Kur’ân’ın ifadesiyle, peygamberler insanlar arasından seçilmiş olarak 

gönderilmiş, diğer insanlar gibi beşeri özelliklere sahip olan, yiyen, içen ve gezen 

kimselerdir,12 fakat seçilmiş ve ilâhi vahye muhatap olmuş olmaları onları örnek 

rehber şahsiyetler haline getirmiş ve onlara hikmete dayalı bir rehberlik 

sorumluluğu yüklemiştir. Peygamberlerin bütün çabası insanların amaçlarının 

varıp dayandığı nihai amaç olan dünya ve ahiret mutluluğunun 

gerçekleştirilmesidir. Bu yüzden dinlerin rehberliği gerçek anlamda ancak 

peygamberler veya onların yolunu sürdüren alimler aracılığıyla gerçekleşir. Öte 

yandan, peygamberler yalnızca bireysel rehberler değil, aynı zamanda, birer sosyal 

reformcu ve hakikat savunucusu önderlerdir de. 13 

Peygamberî rehberliğin en önemli yansımalarından biri onların farklılıklara 

tahammülleridir. Bu yüzden onlar diğer din mensuplarına daima toleranslı 

davranmış, açıkça zulüm ve haksızlık yapmadıkları veya savaş durumunda ihanet 

suçu işlemedikleri müddetçe İslam devleti içerisinde özgürce yaşamalarına 

müsaade etmiştir. Bu prensibin gelenekleşmesi sonucu, halkı Müslüman olan 

ülkelerde günümüze kadar ulaşan bir hoşgörü çizgisi oluşmuştur. İslam 

coğrafyasında, bu yüzden pek çok din ya da mezhep bu özgürlük ortamında şu ana 

kadar varlığını sürdürmüştür. Peygamber çok merhametli, sabırlı ve nazik 

davranmaya özen göstermiş istisna halk rehberleri ve önderler olmuşlardır. 

Aslında onların bu özelliği diğer halk önderleri ve liderleriyle kıyaslandığında 

ayırıcı özellikleri olmuştur. Özellikle Hz. Muhammed bireysel ve toplumsal 

rehberlik yaparken bazı temel hikmet prensiplerine dayanmaktaydı. Vahyin 

emrettiklerini pratikte uygulama, dinin açık emir ve yasak koymadığı hayat 

alanlarında insanları özgür bırakma, dinde kolaylaştırıcı olma, bireysel farkları 

gözetme, adil ve dengeli olma, insan haklarına riayet etme, diğer inanç 

mensuplarına toleranslı davranma, insanların duygusal yanlarını yok saymama, 

merhametli, sabırlı ve nazik olma bu ilkelerin en önemlilerindendi.14 

Demek ki peygamberler sadece vahyi insanlara iletmekle kalmamış, aynı 

zamanda bu vahyin pratikte nasıl uygulanacağını da gösteren rehberlik etmişlerdir 

ki biz bugün bu hizmeti Sünnet olarak tanımlıyoruz. Peygamberler güvenilir 

kimseler oldukları için hayatta iken kendilerine hemen hemen her türlü konu 

danışılmış ve bu yüzden da onlar aynı zamanda bugün Psikolojik Danışmanlık 

                                                           
12 Kur’ân‐ı Kerim, 14: 11; 18: 110; 41: 6.  
13 Peygamberî rehberlikle ilgili olarak ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Önal, Bireysel Rehberlik Yönüyle Hz. 

Muhammed, Bilsam Yayınları, Malatya, 2015, s. 45. 
14 Önal, Mehmet, Peygamberî Hikmetin Ana İlkeleri, Bilge Adamlar, Sayı: 27, 2011, s. 89-90. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         183 
 

 
 

dediğimiz hizmeti de sunmuşlardır, diyebiliriz. Özellikle “sadelik, basitlik ve 

arifane tutumlarıyla peygamberler doğal halk önderleridir” dediğimizde bu 

hizmetleri bir hikmet dahilinde yaptıklarını ifade etmiş oluruz. O halde Sünnet 

hikmetle yapılan eylemlerin toplamıdır diyebiliriz. Buna bağlı olarak gelişen, siyasî, 

millî ve sosyal faaliyetlerin çok büyük bir kısmı da peygamberlerin bu temel 

rehberlik aktivitelerinden dönüşerek şekillenmiş ve günümüze intikal etmiştir. 

Çünkü peygamberler insanların daha mutlu ve huzurlu yaşamasının yollarını 

zorbalık etmeden, güzel sözle, onları incitmeden göstermeye çalışmışlardır ki bu 

tutumu temsil eden kimselerin sıfatı hemen hemen her toplumda hikmet ve bilgelik 

olarak bilinmektedir. 

Peygamberlerin sonuncusu olan Hz. Muhammed hem din hem de bir dünya 

rehberi olarak alınıp değerlendirilmeli ve yapıp ettiklerine hikmet gözlüğüyle 

bakılmalıdır. Onun muhatap olduğu tebliğ ile ilgili ayetlere ve bizzat kendisinin 

uygulamalarına bakarak, tebliğcinin, kırıcı ve sert olmayan, tatlı dilli, vakur, 

şahsiyetli ve akla ve mantığa uygun fikirler üreten, muhatabını en uygun şekilde 

ikna etmeye çalışan, kendisi de güven telkin eden birisi olarak tanımlanması 

mümkündür.15 Bu açık bir şekilde bilgece (hikmetli) davranmak anlamına gelir ki 

bütün olarak Sünnet böyle tanımlanmalıdır. Kur’ân’ı Kerim’de peygamberlere ve 

onların şahsında bütün Müslümanlara hitaben Allah: “O vakit Allah’tan bir rahmet ile 

onlara yumuşak davrandın. Şayet sen kaba, katı yürekli olsaydın, hiç şüphesiz etrafından 

dağılıp giderlerdi. Şu halde onları affet; bağışlanmaları için dua et; iş hakkında onlara 

danış...” diyerek evrensel bir rehberlik önerisi sunmuştur. Hz. Muhammed bu 

prensibi hem Müslümanları idare ederken hem insanları dine davet ederken hem 

de Müslümanları yönetirken itina ile uygulamıştır. O, sert ve korkutucu bir tavır 

yerine, gayet nazik, kibar ve sevecen davranmış, karşısındakini utandırmamaya, 

incitmemeye azami gayret sarf etmiştir. Buna bağlı olarak o düşmanlarının dahi 

takdirini kazanan pek çok örnek tavır ve davranış sergilemiştir. 

Peygamberlerin kamu ve ahlâkî düzenin fesadına karşı çok ciddi bir tutum 

içinde olmaları, yaşanan bozulmalara karşı çeşitli yollarla mücadele etmeleri ve bu 

şekilde bireysel ve toplumsal sorunların üstesinden gelmeye çalışmaları da onların 

bu peygamberî rehberlik sorumluluğunun ya da hikmete sahip olmalarının bir 

ifadesidir. Bu yüzden Müslümanlar tarafından peygamberlik, genellikle Allah’ın 

birer rahmeti, lütfü ve ihsanı olarak görülmüştür.  

Hz. Muhammed’in rehberliğinin ortaya konması için yapılması gereken ilk 

iş, öncelikle, Kur’ân ve hadis okumalarını hikmet bağlamında yeniden 

değerlendirmektir. Buna ek olarak da, mutlaka Siyer-i Nebi ve Tarih İlmi’nin 

sağladığı kaynaklarından yararlanmak gerekir. Çünkü Hz. Muhammed’in rehberlik 

etkinliklerini anlamak için onun insan ilişkilerini, günlük yapıp etmelerini, ortaya 

koyduğu tutum ve davranışlarını ve hayatının gözden kaçan bazı ayrıntılarını 

                                                           
15 Çelik ve arkadaşları, Üsve‐i Hasene, c. II, s. 35, 36. 



Sünnete Hikmet Nazarıyla Bakmak                                   184 

 

dikkatlice değerlendirmek gerekir. Onun hayatının bütünlük arz eden boyutu 

algılanmadığı için hadis kaynaklarında, sanki kendi içinde birbiriyle çelişiyormuş 

gibi algılanan yapıp etmelerle karşılaşıyoruz.  

Kısacası, önce Hz. Muhammed’in rehberliğiyle ilgili ya da ona işaret eden 

ayetleri çıkış noktası olarak alıp Kur’ân’ın bir açıklaması ve teorik bilgilerinin bir 

uygulaması hükmünde olan Sünnet’i hikmet nazarıyla tespit etmek ve sonra dönüp 

Kur’ân’ı anlamaya çalışmak İslam algısına bütünlük kazandırmak açısından çok 

önemlidir. Çünkü hadisler vasıtasıyla elde edilecek Sünnet bilgisi ve bilinci bizi 

daima hikmete götürecektir. Bu yapılmadığı takdirde Kur’ân’ın ilâhî maksadının 

tam olarak anlaşılması zor hatta zaman zaman imkansız olabilmektedir. Aynen 

bunun gibi, Sünnetin de Kur’ân olmadan tam olarak anlaşılması mümkün değildir. 

Yani her ne kadar sahih olursa olsun, her hadis mutlaka Kur’ân-ı Kerim’deki bir 

hükme dayanmaktadır. Bu yüzden de Sünnet’in taşıyıcısı olan hadisler Kur’ân’dan 

bağımsız olarak değerlendirilemezler.16  

 

V. Sonuç 

Günümüz Müslümanlarının en büyük yanılgısı, hadislerin toplanması ile 

Sünnetin artık şekillendiği ve tam olarak tespit edildiği zannıdır. Kur’ân’ın bir nevi 

uygulaması hükmünde olan Sünnet, ancak Kur’ân-ı Kerim, Hadis Külliyatları, 

Siyer-i Nebi eserleri ve Tarih İlminin verileri ile mantıklı düşünme, hayat realitesini 

hesaba katma gibi hususlar ile diğer dini ilimler dikkate alınarak bütünlük 

kazanabilir. Yukarıda adı geçen kaynaklardan hareketle, İslam’ın ikinci kaynağı 

olan Sünnetin tespiti, güncellenmesi ve çağımıza uygulanması bugünkü Müslüman 

entelektüellerin ve eğitimcilerinin en önemli sorunlarıdır.  

Bu sorunun çözümü adına dikkat çekmek ve farkındalık oluşturmak için 

Kur’ân’ın hakemliğine başvurmak ve Sünnete hikmet nazarıyla bakmak atılacak ilk 

adımdır. Sünnetin tespit edilmesine yarayan kaynaklara bakıldığında, Peygamberî 

hikmetin teorik temelinin Kur’ân’dan alındığı görünecektir. Bu yüzden İslam 

dünya görüşünün bütün prensipleri ve özleri bu ilk kaynağa yani Kur’ân-ı Kerim’e 

dayanmaktadır. Nitekim birçok Müslüman ilim adamına göre Kuran’da Kitap ve 

Hikmet olarak geçen ibaredeki “hikmet” kavramı dinamik olan ve her çağa 

uygulamada esneklik içeren Sünnetten başka bir şey değildir. Peygamberî Hikmet 

olarak da tanımlanan bu Sünnet aynı zamanda orijinal İslam düşüncesi ve 

kültürünün de ana ilkelerini içinde barındıran zengin bir anlama sahiptir.  

Sünnete hikmet açısından bakılınca, ya da sünnet peygamberî hikmet olarak 

tanımlanınca artık Peygamber taklit edilmesi gereken değil, anlaşılması gereken bir 

örneğe dönüşecektir. İşte İslam dünya görüşünün dinamik yönü de bu temele 

dayanmaktadır. İslam’ı araştıran ve ona daha çok savaşlar ve sonuçlarını tetkik 

etmek şeklinde yaklaşan kimseler, bilerek ya da bilmeyerek Peygamberî hikmetin 

                                                           
16 Hatipoğlu, Nihat, Hz. Peygamber’le İslâm’ı Doğru Anlamak, s. 244.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         185 
 

 
 

ilkelerini göz ardı etmişler, İslam hikmetinin bu derin gücüne nüfuz 

edememişlerdir.  

Kur’ân ekseninde eylemde bulunan Peygamber, imandan sonra sırasıyla, 

ahlak, ibadet ve hukuk yolunu izlemiştir ki bu aynı zamanda, İslam dinindeki 

öncelikler sırasına da tekabül eder. Yine Peygamber tarafından bu sıra düzenine 

uyularak önce iman, sonra ahlâk ve ibadet prensipleri daha sonra da hukuk sistemi 

uygulamaya konmuştur ki bu da İslam hikmetinin içerik açısından temel bakış 

açısını yansıtmakta ve peygamberî rehberliğin temel özelliklerini içermektedir. 

Böylesi bir yaklaşım Müslümanları peygamberî hikmete ve rehberliğe götürecektir.  

 

KAYNAKÇA 

 Ateş, Süleyman, Kur’ân-ı Kerim ve Yüce Meali, Kılıç Kitabevi, İstanbul, t.y. 

 Çelik, Ömer, Mustafa Öztürk ve Murat Kaya, Üsve‐i Hasane, Erkam 

Yayınları, İstanbul, 2004.  

 Görmez, Mehmet, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metot 

Sorunu, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1997. 

 Hatipoğlu, Nihat, Hz. Peygamber’le İslâm’ı Doğru Anlamak, Birharf Yayınları, 

İstanbul, 2006.  

 İslam Ansiklopedisi, MEB. 

 İslamoğlu, Mustafa, Üç Muhammed, Denge Yayınları, İstanbul, 2000. 

 Koçyiğit, Talât, Hadis Tarihi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara, 1977. 

 Önal, Mehmet, “İslam Hikmet Anlayışına Dayalı Bir Tıp Felsefesi Önerisi”, 

Flsf, Sayı 3, 2007-Bahar, (145-154). 

 __________, “Peygamberî Hikmetin Ana İlkeleri” Bilge Adamlar, Sayı: 27, 

2011, (84-91).  

 __________, Bireysel Rehberlik Yönüyle Hz. Muhammed, Bilsam Yayınları, 

Malatya, 2015. 

 Şafiî, Muhammed b. İdrîs, Er-Risâle, (Çeviren, Abdulkadir Şener, İbrahim 

Çalışkan), Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1996. 

 Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur’ân Dili, (Elmalı Tefsiri), Çelik Şura, 

İstanbul, Tarih yok.  

 Yeşilyaprak, Binnur, Eğitimde Rehberlik Hizmetleri, Gelişimsel Yaklaşım, Nobel 

Yayınları, Ankara, 2003.  

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                         187 

 

 

 

Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği 

 

                                                                                                            Recep ASLAN 

 

Özet 

Suyûtî (ö. 911/1505), İslâm kültür tarihinde hicri 9. asra damgasını vurmuş önemli bir 

şahsiyettir. Özellikle Hadis, Tefsir, Arap Dili ve Edebiyatı ilimlerinde büyük katkıları olan 

etkili bir âlimdir. Bu makalede, İslâmî ilimlerin her dalıyla ilgilenmiş olan Suyûtî’nin hadis 

tenkitçiliğini ortaya koyarak değerlendirilmeye çalışılmıştır.  

Suyûtî hadis ve sünnetle uzun süre iştiğal etmiştir. Suyûtî, rivâyetlerin sıhhatini 

belirlemede isnâd merkezli değerlendirmeler yapmıştır. Özellikle risâle türü olan küçük 

hacimli eserlerde uydurma ve mesnedsiz birçok nakil yapmış, hadislerin kritiğinde seçici 

davranmamış, bu değerlendirmelerde genellikle mütesâhil davranmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Sünnet, Suyûtî, Hadis Tenkitçiliği, Sened.  

 

Suyuti’s Hadith Criticism 

 

Abstract 

Suyuti (d. 911/1505) is an important figure in the history of Islamic culture in 10th 

century. He is especially a major contributor to Hadith, Tafsir, Arabic Language and 

Literature sciences. In this article, by revealing the hadith criticism of Suyuti, who is 

interested in every branch of Islamic sciences, it is aimed to evaluate Suyuti's hadith 

criticism. 

Suyûtî had a lot of interactions with hadith and Sunnah. Suyuti has made isnâd-

centered evaluations in determining the well-being of the narratives. He, as seen in his small 

volume works such as Risale, has reported made up hadiths, he was not selective in the 

criticism of the hadiths and he acted loose in assessing the sanad of the hadiths. 

Keywords: Hadith, Sunnah, Suyuti, Hadith Criticism, Sanad. 

 

 

                                                 
 Bu makale “Suyûtî'nin hadis ilmindeki yeri” adlı doktora tezimin (Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Estitüsü, Ankara 2007) ikinci bölümü olan “Suyûtî’nin Hadis Anlayışı” kısmından üretilmiştir.  
 Doç. Dr., Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, recep_aslan72@hotmail.com. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          188 

 

 

GİRİŞ            

a. Suyûtî Döneminde Hadis İlmi 

Suyûtî’nin yaşadığı dönem, ilmî açıdan toparlanma ve gelişme dönemi 

olmuş; bu dönemde çok sayıda eser kaleme alınmıştır. Memlukların ilmî 

faaliyetlere verdikleri destek nedeniyle çok sayıda âlim yetişmiştir. Bu gelişmeler 

paralelinde, hadis ilimlerinde de ciddi anlamda çalışmalar yapılmıştır. Hadis 

talipleri çoğalmış, hadis imlâ meclisleri kurulmuştur. Dönemin âlimlerinden Sehâvî 

(ö. 902/1497), bu durumu şu şekilde tasvir etmektedir: “Hadis meclisleri vardı ve 

mamur idi. Devam edenler, bu işe meraklıydılar.”1  

Bu dönemde hadis ilimlerine ilgi, iki boyutlu idi: 

Birinci boyut hadislerin rivâyeti ile ilgili kısımdır. Mısır ve Şâm âlimleri hadis 

rivâyetlerinin zengin kaynakları olan büyük müsnedleri birleştirmiştir. Bu durumu, 

Şah Veliyullah Dehlevî (ö. 1176/1762) şöyle açıklamıştır:  

“Bu dönemde Hadis senedlerinde bir inkıta söz konusu idi. Ancak Mısırlılar, 

buna özen göstermişlerdir: Zeynüddîn Zekeriyâ el-Ensârî (ö. 926/1520), Şemsüddîn 

Sehâvî, Celâleddin Suyûtî gibi bu tabaka, Mısır’da hadis senedlerine önem 

verenlerin sonuncularıdır…”2 

İkinci boyut dirâyetu’l-hadis ilmi ile ilgili kısımdır. Bu alanda istenilen 

düzeyde çalışmalar olmamıştır. Ama yine de bilinen hadis ilimlerinin bütün 

alanlarıyla ilgili eserler telif edilmiştir. Değişik alanlarda yazılmış birkaç eseri örnek 

verebiliriz: 

1. Cem’ (Derleme) Niteliğindeki Hadis Eserleri: 

İbn Kesîr’in (ö. 744/1373) Câmiu’l-Mesânid ve’s-Sünen’i: İbn Kesîr bu kitabta 

Kütüb-i Sitte, Ahmed b. Hanbel (ö. 241/856), Bezzâr (ö. 292/905) ve Ebû Ya‘lâ’nın (ö. 

307/920) Müsned’lerini, Taberânî’nin (ö. 360/971) Mu‘cemu’l-Kebîr’ini bir araya 

getirmiştir.3  

İbn Hacer el-Askalânî’nin (ö. 852/1449) Atrâfu’l-Kütübi’l-Aşere’si (İthâfu’l-

Meherre bi-Atrâfi’l-Aşere’si): İbn Hacer bu eserinde şu on kitabın etrafını yapmıştır: 

Muvatta’, Müsned-ü’ş-Şâfi’î, Müsned-ü Ahmed, Müsnedü’d-Dârimî, Sahîh-u İbn 

Huzeyme, Müntekâ İbni’l-Cârûd, Sahîh-u İbn Hibbân, Müstedrekü’l-Hâkim, 

Müstahrec-u Ebî Avâne alâ Müslim, Şerhu Me‘ânî’l-Âsâr, Sünenü’d-Dârekutnî. 

                                                 
1 Sehâvî, Şemsüddin Muhammed b. Abdirrahman, ed-Dav’ül-Lâmi li Ehli’l-Karn et-Tâsi, Dâru’l-

Mektebeti’l-Hayat, Beyrut, ts., VIII, s. 13.  
2 ed-Dehlevî, Şâh Veliyullah, İttihâfu’n-Nebi fî mâ Yahtâcu ileyhi’l-Muhaddisun ve’l-Fakîh’den naklen, 

Lehham, Bedi´ es-Seyyid, el-İmâm el-Hâfız Celâleddin Suyûtî ve Cuhûduhu fi’l-Hadis ve Ulûmih,  Dâru 

Kuteybe, Dımaşk,  1994, s. 200. 
3 Kettânî, Muhammed b. Cafer, Hadis Literatürü, çev. Yusuf Özbek, İz Yayınları, İstanbul, 1994, s. 378.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         189 

 

 

 

Görüldüğü gibi 11 kitap zikredilmiştir. Fazla olan İbn Huzeyme’nin (ö. 311/924) 

Sahîh’i olup ondan elimizde kalan ancak dörtte biridir. 4 

2. Şerhler: 

İbn Hacer’in Fethu’l-Bârî’si ve el-Aynî’nin (ö. 855/1451) Umdetü’-Kârî’si bu 

dönemde yazılmış en meşhur şerhlerdir. Bu eserler günümüzde de değerini 

korumaktadır. 

3. Ricâl ilmi ile ilgili olarak da kapsamlı eserler yazılmıştır. Yine İbn Hacer’in 

el-İsâbe, Tehzibu’t-Tehzib vb. eserler bu dönemin ürünleridir. 

Bunların dışında, halk dilinde meşhur olmuş hadisleri toplayan Sehâvî’nin 

el-Mekâsıdu’-Hasene’si, Suyûtî’nin talebelerinden olan Şa’rânî’nin (ö. 973/1565) el-

Bedrü’l-Münîr’i bu alanda yazılmış meşhur eserlerdir. Ayrıca Zevâid kitaplarından 

olan İbn Hacer’in el-Metâlibu’l-Âliye’si, el-Heysemî’nin (ö. 807/1405) Mecmeu’z-

Zevâid’i bu alanda yazılmış ciddi kitaplardır.5 Bu dönemde hadis fetvâlarına dair 

kitaplarda yazılmıştır. İbn Hacer’in Fetâvâ’sı, Sehâvî’nin el-Ecvibetü’l-Mardiyye 

ammâ Suiltu anhu mine’l-Ehâdîsi’n-Nebeviyye adlı eseri bu alanda yazılmış 

eserlerdir.6 

Suyûtî, yukarıda kısmen değindiğimiz bu zengin hadis literatüründen 

faydalanmıştır.  Nitekim Suyûtî İbn Hacer’in hal tercümesinde bu durumu şöyle 

ifade etmiştir: “Her ne kadar İbn Hacer’in meclisine yetişememiş; semâ yoluyla ilim 

almamışsam da O’nun eserlerinden faydalandım, çokça istifade ettim.”7 

Suyûtî’nin döneminde, Mısır’da hıfz ve rivâyeti ile meşhur olmuş 

muhaddisler arasında Kâsım b. Abdillah b. Kutlûboğâ el-Hanefî (ö. 879/1474), 

Şemsüddîn es-Sehâvî, el-Hâfız ed-Dimî (ö. 908/1502), el-Kastallânî (ö. 923/1517), 

Zeynüddîn Zekeriya b. Muhammed el-Ensârî es-Süneykî (ö. 926/1519) 

bulunmaktadır. Bu âlimler, hicrî 9. asrın sonu ile 10. asrın başlarında Mısır’da hadis 

ilimlerinde meşhur olmuş kişilerdir.8 

 

b. Suyûtî’nin Hadis İlmine Merakı 

Suyûtî tefsir, hadis, fıkıh, nahiv, meânî, beyân ve bedî‘ olmak üzere yedi 

ilimde uzman olduğunu söylemiş ve kendi kanaatine göre fıkıh hariç, bu ilimlerde 

kendisinin ulaştığı noktaya hocalarından hiçbirinin ulaşamadığını ifade etmiştir.9 

Demek ki hadis ilmi, Suyûtî’nin mahir olduğu ve kalem oynattığı bir ilim dalıdır. 

                                                 
4 Kettânî, a.g.e., s. 371. 
5 Bkz. Çakan, İsmail L., Hadis Edebiyatı, M.Ü.İFAV Yayınları, İstanbul, 1989, s. 118-120. 
6 Kettânî, a.g.e., s. 397. 
7 Suyûtî, Zeylü Tezkiretü'l-Huffâz li Zehebî, Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabî, Beyrut, 1955, s. 381-382. 
8  Bu âlimlerin biyografileri için bkz. Halife, Reşâd, Medresetu’l-Hadis fî Mısr, Kahire, 1983, s. 58-64. 
9 Suyûtî, Hüsnü’l-Muhadara fî Ahbârı Mısr ve’l-Kâhire, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1997, I, 290; Sehâvî, 

a.g.e., IV, 67; Şevkânî, Muhammed b. Ali, el-Bedru’t-Tâli´ bi Mehâsini min Be’di’l-Karni’s-Sâbi´, Dâru’l-



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          190 

 

 

Ancak Suyûtî’nin ilk uğraştığı ilim dalları, Arapça ve fıkıh’tır. Bunu şu 

şekilde ifade etmiştir: “Nahiv alanında uzmanlaştım ve o ilimle ilgili pek çok kitap 

okudum ve onlara birçok şerhler düştüm. Çağdaş âlimlerin pek çoğu ve onların 

selefleri, benim vakıf olduğum bu kitaplara vakıf olamadılar… Sonra aynı merakı 

fıkıh alanında gösterdim. Bu iki ilim en değer verdiklerimdir. Bunları belağat ve 

ıstılâhü’l-hadis ilimleri takip eder…”10   

O dönemde hadis tedrisi medresenin içerisiyle sınırlı kalmamasıyla diğer 

ilimlerden ayrılıyordu. Suyûtî pek çok hadis derlemesi okuduysa da bunu yeterli 

görmedi ve kendisi de hadis toplamaya girişti. Bu çaba, hadisleri ezberlemeyi, hatta 

rıhleyi gerektiriyordu. O dönemde en çok uygulanan usûl, hocanın naklettiğini 

öğrencinin ezberlediği semâ‘ usûlüydü. Hadisi yalnızca bir hadis derlemesinde 

okumuş olmak yeterli görülmüyor, bizzat rivayet eden şeyhten dinleyip imla 

ederek almak muteber kabul edilen tek yöntemdi. Hadis ilminde rivâyet, hadislerin 

sözlü olarak naklini, dirâyet ise hadislerin sıhhati ve nakleden muhaddislerin 

adâletini araştırmayı öngörür.11 Suyûtî, rivâyet ile dirâyet karşısındaki tutumunu 

şöyle dile getirmektedir:  

“Pek çok nedenden ötürü semâ‘ usûlüyle hadis toplamaya özenmedim; 

çünkü dirâyetü’l-hadis ilmi üzerinde çalışıyordum. Bu alanın en önemli 

âlimlerinden ders almıştım; bu alanda ders veriyordum ve bu alanda eser telif 

ediyordum. Bu yaptıklarım, kanaatimce hadis rivâyetinden daha önemliydi. Başka 

bir sebep de, semâ‘ yoluyla hadis nakleden şeyhleri avamdan insanlar, ayak takımı, 

kadın ve yaşlı adamlar olarak görmem ve bir âlim olarak onlardan hadis almaya 

tenezzül etmememdi… Yine de semâ‘ usûlünü tamamen terk etmedim.”12 

Suyûtî, semâ‘ yoluyla derlediği hadislerin bir kısmını hal tercümesinde 

zikretmiştir.13 

Suyûtî mantık ilmiyle uğraşmaktan vazgeçip hadis ilmiyle uğraşmanın 

Allah’ın kendisine bahşettiği bir nimet olduğunu söylemiştir: 

“Tahsil hayatımın başlangıcında, mantık ilminden bir şeyler okudum. Sonra 

Allah, bu ilme karşı kalbime bir isteksizlik ilkâ etti. Sonra İbnü’s-Salâh’ın (ö. 

643/1245) bu ilmin haram olduğu fetvâsını işittim. Bunun üzerine mantık ilmiyle 

ilgilenmekten vazgeçtim. Allah (c.c.), buna karşılık olarak ilimlerin en şereflisi olan 

hadis ilminde âlim olmayı nasip etti.”14 

                                                                                                                             
Marife, Beyrut, t.s., I, 330; Suyûtî, Buğyetü’l-Vu‘at fi Tabâkâti’l-Lugaviyyin ve’n-Nuhât, thk. Muhammed 

Ebu’l-Fazl İbrahim, el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 1964, I, Mukaddime, s. 12. 
10 Suyûtî, et-Tahaddüs bi Nimetillah, thk. Elısabeth Sartaın, Cambridge Unıversity, Cambridge, 1975, s. 138; 

Sartaın, Elısabeth, Celâleddîn Suyûtî Hayatı ve Eserleri, çev. Hasan Nureddin, Gelenek Yayıncılık, İstanbul, 

2002, s. 20. 
11 Sartaın, Elısabeth, Celâleddîn Suyûtî, Cambridge, Cambrıdge Unıversıty, 1975, s. 18. 
12 Suyûtî, et-Tahaddüs, s. 247-248. 
13 Suyûtî, a.g.e., s.  71-78. 
14 Suyûtî, Hüsnü’l-Muhadara, I, 290. Bkz. Suyûtî, et-Tahaddüs, s. 241-242. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         191 

 

 

 

Suyûtî güçlü bir hafızaya sahip olduğu için hadis rivâyetlerinin çoğunu 

ezberlemiştir. Kendisinin 200 bin hadis ezberlediğini söylemiştir. Eğer daha fazla 

hadis olsaydı, onları da ezberleyebileceğini ifade etmiştir.15 

 

c. Suyûtî’nin Hadis İlminde Şeyhleri 

Suyûtî, kendisinden semâ‘ ve icâzet yoluyla hadis aldığı şeyhlerin sayısını, 

el-Muncem fi’l Mu’cem adlı eserinde 195 kişi olarak belirtmiş ve onların hayat 

hikâyelerini vermiştir. Suyûtî, bu eserinde semâ‘ veya icâzet yoluyla hadis aldığı 

şeyhlerini dört tabakaya ayırmıştır. Her şeyhin biyografisinin yanına hangi 

tabakadan olduğuna dair bir remiz koymuştur. Az sayıda rivâyet aldığı dördüncü 

tabakaya da remiz koyma gereği duymamıştır.16 

Bu dört tabakayı şu şekilde tasnif etmiştir: 

Birinci Tabaka: Fahr İbnü’l-Buhârî (ö. 690/1291), Abdülmü’min b. Halef ed-

Dimyâtî (ö. 705/1306), Takıyyüddin Süleyman b. Hamza (ö. 715/1315) gibi 

şeyhlerden yaptığı rivâyetler. 

İkinci Tabaka: Sirâcüddîn Ömer b. Raslân Bulkînî (ö. 805/1403), Hâfız Ebu’l-

Fadl Zeynüddîn el-Irâkî (ö. 806/1404) gibi şeyhlerden yaptığı rivâyetlerdir. 

Uluvvu’s-sened açısından birinci tabakadan daha zayıftır. 

Üçüncü Tabaka: Şerefeddin İbnü’l-Küveyk, Cemâl el-Hanbelî vb. hocalardan 

aldığı rivâyetlerdir. Uluvvu’s-sened açısından ikinci tabakadan daha düşüktür. 

Dördüncü Tabaka: Ebû Zur’a b. Irâkî (ö. 826/1422), İbn Cezerî (ö. 833/1429) 

gibi kişilerden rivâyet edilenlerdir. Suyûtî, bu zatlardan rivâyette bulunmadığı gibi 

te’lif, tahriç, imlâda da bulunmamıştır.17 

Suyûtî, “et-Tahaddüs bi nimetillah” adlı eserinde farklı tabakalardan olup 

kendilerinden rivâyet aldığı 130 şeyhinden söz etmiştir. Bu şeyhlerden aldığı 

rivâyetler, âlî isnâdla18 olan rivâyetlerdir.19 

Ayrıca Suyûtî’ye vâki olan uşârî hadisler de vardır. Bu hadisler, çok nadir 

olup sayıları da üçtür. Şöyle ki, o bunları rihleti sırasında Dimyât dolaylarında 

bulabilmiştir.20        

                                                 
15 İbnu’l-İmâd, Ebu’l-Felah Abdulhay, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri Men Zeheb, thk. Abdulkadir Arnavud, 

Mahmud Arnavud, Dâru İbn Kesîr, Dımaşk, 1993, X, 76. 
16 Suyûtî, el-Muncem fi’l Mu’cem: Mu’cemu Şuyuhi’s-Suyûtî, thk. İbrahim Bacis Abdülmecid, Dâru İbn 

Hazm, Beyrut, 1415/1995, s. 45; Suyûtî, et-Tahaddüs, s. 43.  
17 Suyûtî, et-Tahaddüs, s. 43; Bkz. Suyûtî, el-Muncem, s. 45. 
18 Hz. Peygamber’e kadar ismi zikredilen râvî sayısı ne kadar az ise hadisi nakleden kişinin Hz. 

Peygamber’e yakınlığı o nisbette fazla sayılır. Bu çeşit isnada “Âlî isnâd” denir. Meşhur hadisçiler daima 

isnâdı âlî olan kimselerden hadis almayı tercih etmişlerdir. Bkz. Irâkî, et-Takyid ve’l-Îzâh li-mâ Utlika ve 

Uğlika min Mukaddimeti İbni’s-Salâh, Müessesetu’l-Kütübi’s-Sakâfiyye, Beyrut, 1991, s. 240-241. 
19 Suyûtî, et-Tahaddüs, s. 70. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          192 

 

 

d. Suyûtî’nin Hadis İlimlerine Dâir Telif Etmiş Olduğu Eserler 

Suyûtî, hadis ilimlerinin hemen her dalında eser vermiştir. Suyûtî’nin en 

meşhur talebelerinden olan ed-Dâvudî (ö. 945/1539), hadis alanında Suyûtî’nin 229 

eserinin ismini vermiştir.21 Bedi´ es-Seyyid Lehham, bu alanda yazmış olduğu 

eserinde, Suyûtî’nin 304 eserinin ismini zikretmiştir.22 Bu eserlerin bir kısmı 

müstakil eserlerdir. Bir kısmı da küçük hacimli eserlerdir. Bu eserlerin bazılarının 

isimlerini zikretmekle yetineceğiz.  

Suyûtî’nin hadis alanında yazdığı eserlerden bazıları şunlardır: 

1. Cem‘(Derleme) Niteliğindeki Hadis Eserleri: Cem’u’l-Cevâmi‘, el-Câmiu’s-

Sağîr.  

2. Hadis şerhleri: et-Tevşih ale’l-Câmii’s-Sahih li’l-Buhârî, ed-Dîbâc alâ 

Sahîhi Müslim b. Haccac, Kûtu’l-Muğtezî alâ Câmii’t-Tirmizî, Zehru’r-Rubâ ale’l-

Müctebâ li’n-Nesâî, Mirkâtu’s-Suûd ilâ Süneni Ebî Dâvud, Misbâhu’z-Zücâce alâ 

Sünen-i İbn Mâce, Tenvîru’l-Havâlik Şerhu Muvatta-i Mâlik, Ukûdu’z-Zeberced 

alâ Müsnedi’l İmâm Ahmed. 

3. Belli bir hadis çalışması veya o hadisin şerhi: A’zabü’l-Menâhil fî men Kâle 

Enâ Âlimün fe Huve Câhilün, et-Tesbih li Selâti’t-Tesbih, Cüz’ fî Turûki men 

Hafiza alâ Ümmetî Erba‘ine Hadîsen, Müntehâ’l-Âmâl fî Şerhi Hadîsi İnneme’l-

A’mâl. 

4. Seçme ve tecrîd yoluyla hazırlanan hadis kitapları: Mücerredü’l-Muvattâ, 

el-Müntekâ mine’l-Müstedrek ala’s-Sahîheyn li’l-Hâkim, el-Müntekâ min Müsnedi 

ibni Ebî Şeybe, el-Müntekâ min Müsnedi Ebî Ya’lâ, el-Müntekâ min Mu’cem et-

Tabarânî, el-Müntekâ min Süneni Said b. Mansûr. 23 

5. Belirli kitapların tertibi: İs‘âfu’t-Tullâb bi tertibi’ş-Şihâb. 

6. Zevâid kitapları: Buğyetu’r-Râ’id fî’z-Zeyl alâ Mecma‘iz-Zevâ’id, Zevâ’id 

Şu‘abi’l-Îmân li’l-Beyhakî, Zevâ’idu Nevâdiri’l-Usûl li’l-Hakîmi’t-Tirmizî. 

7. Hadis cüzleri: Belli konulardaki hadisleri içerir. Ehâdîsu’ş-Şitâ, el-

Haberu’d-Dâll alâ Vucûdi’l-Kutb ve’l-Evtâd ve’n-Nücebâ’ ve’l-Ebdâl, Cüz’ fî 

Esmâi’l-Müdellisîn vb.  

8. Tahrîc kitapları: Bazı musannıfların akâid, tefsîr, hadis, usûl-i fıkh, 

tasavvuf ve luğat ilmine dair kitaplarında geçen hadislerin ilk kaynaklardan 

                                                                                                                             
20 Kettânî, a.g.e., s. 192. Ayrıca bu hadisler için bkz. Suyûtî, et-Tahaddüs, s. 71-74; Suyûtî, Tedribu’r-Râvî fi 

Şerhi Takribi’n-Nevâvî, thk. A. Ömer Haşim, Dâru’l-Kitabi’l-Arabî, Beyrut, 1999, 147 vd. 
21 Bu eserlerin isimlerinin listesi için bkz. Bukâî, Muhammed Hayri, “Mahtûtatu Tercümetü’l-Allâme es- 

Suyûtî li Ebî Abdillah Şemsüddîn Muhammed ed-Dâvudî”, el-Arabiyye, Ocak, 2001, sy. 13, s. 380-394.  
22 Bkz. Lehham, a.g.e., s. 239-264.  
23 Tabba’, İyad Halid, Celâleddin Suyûtî: Ma’lemetü’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, Dâru’l-Kalem, Dımaşk, 1996, s. 149-

150. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         193 

 

 

 

tahrîcini konu edinmiştir24.  Menâhilu’s-Safâ fî Tahrîci Ehâdîsi’ş-Şifâ, Neşru’l-Abîr 

fî Tahrîci Ehâdîsi’ş-Şerhi’l-Kebîr, Tahrîcu Ehâdîsi’l-Kifâye, Tahrîcu Ehâdîsi 

Şerhi’l-Mevâkıf, Tahrîcu Ehâdîsi Şerhi Akâidi’t-Taftazânî vb.25 

9. Hadis usûlüne dair eserler: Tedribu’r-Râvî fi Şerhi  Takribi’n-Nevâvî, 

Elfiyetü’l-Hadis (Nazmu'd-Dürer fî İlmi'l-Eser), el-Bahrü’l-lezî Zehar fî Şerhi 

Elfiyeti’l-Eser. 

10. Halk dilinde meşhur olmuş hadislerle ilgili kitaplar: ed-Dürerü’l-

Müntesire fi’l-Ehâdîsi’l-Müştehire. 

11. Mütevâtir hadisleri toplayan kitaplar: el-Fevâidü’l-Mütekâsire fî’l-

Ahbâri’l-Mütevâtire. Daha sonra Suyûtî, bu eserini “el-Ezhârü’l-Mütenâsire fî’l-

Ahbâri’l-Mütevâtire” adıyla ihtisâr etmiştir26. Ayrıca Katfu’l-Ezhâri’l-Mütenâsire 

fî’l-Ahbâri’l-Mütevâtire adlı başka bir eseri daha vardır. 

12. Mevzû‘at kitapları: el-Leâlî’l-Masnû‘a fî’l-Ehâdîsi’l-Mevdû‘a, en-

Nüketü’l-Bedî‘ât ale’l-Mevzû‘at. İmâm, daha sonra bu eserini et-Teakkubât ale’l-

Mevzû‘at adıyla ihtisâr etmiştir.27 

13. Tabakât, cerh ve ta‘dil kitapları: Tabakâtu’l-Huffâz, el-Muncem fi’l 

Mu’cem: Mu’cemu Şuyuhi’s-Suyûtî, İs‘afü’l-Mubatta bi Ricâli’l-Muvattâ, Cüz’ fî 

Esmâi’l-Müdellisîn, Tezkiretü’l-Mü’tesî bi men Haddese ve Nesiye. 

14. Esbâbu vurûdi’l-hadis ile ilgili eseri: el-Lum‘a fî Esbâbi’l-Hadis. Eserin 

Türkçeye çevirisi yapılmıştır. İhtar yayıncılık tarafından Erzurum’da 1996’da 

baskısı yapılmıştır. 

15. Garibu’l-hadis ile ilgili eseri: et-Tezyîl ve’t-Teznib alâ Nihâyeti’l-Garîb. 

Suyûtî, İbnü’l-Esîr’in (ö. 606/1210) en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadis adlı eserini telhîs 

etmiştir.28 

16. Müdrec ile ilgili eseri: el-Müdric ile’l-Müdrec. 

17. Müselsel hadis kitapları: el-Müselselâtü’l-Kübrâ, Ciyâdü’l-Müselselâtı.29 

18. Uşâriyât ile ilgili eserleri: Uşâriyâtü’l-Buhârî, el-Feydu’l-Cârî fî Turuki’l-

Hadîsi’l-Uşârî, Cüz’ü’s-Selâm min Seyyidi’l-Enâm, en-Nâdiriyât mine’l-Uşâriyât. 

 

 

  

                                                 
24 Kettânî, a.g.e., s. 388; Çakan, a.g.e., s. 224. 
25 Kettânî, a.g.e., s. 388-394. 
26 Kettânî, a.g.e., s. 399. 
27 Kettânî, a.g.e., s. 325-326.  
28 Kettânî, a.g.e., s. 333. 
29 Kettânî, a.g.e., s. 124. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          194 

 

 

I. SUYÛTÎ’NİN HADİS TENKİDÇİLİĞİ   

Hadis tenkidi, sahîh hadisleri zayıf veya uydurma olanlardan ayırmak için 

hadislerin isnâdı, râvileri ve metinleri üzerinde titizlikle durulmasıdır. Buna göre 

öncelikler; isnâdın sağlamlığını ve isnâdında yer alan râvilerin güvenilir olup 

olmadıklarını belirlemek ve hadis metinlerinin de peygambere aidiyetinde 

tereddüde mahal bırakmayacak şekilde tedkikini yapmaktır. Hadisler sened ve 

metin olarak iki kısımdan oluştuğu için, rivâyetler üzerinde yapılacak bir tenkid 

çalışması da sened ve metin tenkidi olarak iki kısımda ele alınır.30 

Hadislerin sıhhatinin tespitinde iki hususa her zaman dikkat etmek gerekir. 

Bunlar hadislerin vazgeçilmez iki unsuru olan “sened ve metin”dir. Sened bizi 

hadis metnine ulaştıran bir araç olduğu için bu aşamada yapılan incelemeye şeklî 

tenkid de denilebilir. İsnâd tenkidinin bir hadisin sıhhatini tespit etmede yetersiz 

kaldığı durumlarda metin kısmı incelenerek bazı ölçütler perspektifinde sahihlik 

tespiti yapılır. 

Bu ölçütler, başta Kur’an-ı Kerim olmak üzere, nebevî sünnet, tarih, akıl, 

bilimsel veriler, metinde görülen çelişki ve tutarsızlıklardır.31 

Biz de bu açıdan Suyûtî'nin hadisin sened ve metin yönünden katkılarına 

değineceğiz.  

 

a. Suyûtî’nin İbnü’l-Cevzî’ye İtirazları 

Suyûtî'nin sened yönünden rivâyetleri tenkid etme yöntemini ortaya 

koyarken “el-Leâlî’l- Masnû‘a fî’l-Ehâdîsi’l-Mevdû‘a” adlı eserini esas alacağız. 

Suyûtî, Leâlî’nin te'lif sebebini anlatırken İbnü'l-Cevzî’nin (ö. 597/1201) 

Mevzû‘ât’ına aldığı haberlerin hepsinin mevzû olmadığını, bunların içinde zayıf 

rivâyetlerin hatta sahih ve hasen rivâyetlerin de bulunduğunu söylemiştir.32 

Müellifin bu eserini incelediğimizde şekil itibariyle şunu görürüz: Suyûtî, 

İbnü'l-Cevzî’nin “Kitâbu'l-Mevzû‘ât”ındaki haberleri senediyle beraber 

naklettikten sonra, İbnü'l-Cevzî’nin hadis hakkındaki görüşlerini özetle 

nakletmekte ve "قلت" (qultu)  ifadesiyle kendi görüş ve eleştirilerine başlamakta, “ 

علما   .ifadesi ile bitirmektedir  (vallahu a’lem) ”والله 

Suyûtî'nin genel olarak tenkid için ortaya koyduğu bilgiler, İbnü'l-Cevzî'nin  

“Kitâbu'l-Mevzû‘ât” adlı eserindeki mevcut bilgilerden başka, hadis ve râvilerle 

                                                 
30 Sıbâî, Mustafa, es-Sünnetu ve Mekânetuhâ fî’t-Teşri’i’l-İslâmî, 4. Baskı, el-Mektebu’l-İslâmî, Beyrut, 1985, 

s. 269-271; Karacabey, Salih, Hadis Tenkidi, Sır Yayıncılık, İstanbul, 2001, s. 16. 
31 Sıbâî, a.g.e., s. 271-272. Ayrıca bkz. el-Gumârî, Muhammed b. es-Sıddîk, el-Muğîr ‘ala’l-Ehâdîsi’l-

Mavdû‘ati fi’l-Câmi‘s-Sağîr, Beyrut, 1982, s. 136-138;  Karacabey, a.g.e., s. 233-254. 
32 Suyûtî, el-Leâlî’l-Masnû‘a fî’l-Ehâdîsi’l-Mevdû‘a, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1996, I, 9. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         195 

 

 

 

ilgili çeşitli görüşlerin nakli ve kendi anlayışına göre şahid olarak gösterdiği 

rivâyetler ve bunların tariklerinden ibarettir.33 

Bu bakımdan Suyûtî'nin tenkidlerini ağırlıklı olarak, hadis ve râvi ile ilgili 

naklettiği görüşler ve kendisinin serdettiği bilgiler çerçevesinde değerlendireceğiz.  

Suyûtî İbnü'l-Cevzî'nin “Kitâbu'l-Mevzû‘ât”taki bütün rivâyetlerinin mevzû 

olmadığını iddia etmiştir. Kendi iddiasını ispatlamak için, hadisin başka 

kaynaklarda tahric edilmiş olması, rivâyetin başka tariklerden gelmiş olması, 

şâhitlerin ve mutâbilerinin olması gibi deliller getirmiştir. 

Şimdi konu ile ilgili örnekler vererek somutlaştıralım.   

1. “Kim iki yüz kez ihlâs sûresi okursa -kendisi üzerinde var olan borç 

dışında- Allah kendisine bin beş yüz iyilik yazar.” Hadisin senedinde yer alan 

Hâtim b. Meymûn’a "Lâ yuhteccu bih" denilerek mevzû kabul edilmiştir.34 Ama 

Suyûtî, "قلت" (qultu) diyerek bu rivâyeti Tirmizî’nin (ö. 279/893) de eserinde tahric 

ettiğini35 söyleyerek ve bunun başka tariklerini zikrederek mevzû olmadığını 

ispatlamaya çalışmıştır.36 

2. “Kur'an taşıyıcıları, cennet ehlinin arifleridir.”37 İbnü'l-Cevzî, bu rivâyet 

için "metrûk" demiştir.38 Suyûtî, bu rivâyeti Ebû Dâvud (ö. 275/889), Tirmizî, Nesâî 

gibi muhaddislerin naklettiğini ayrıca Zehebî’nin de (ö. 748/1348) Mizânu'l-İ'tidâl 

adlı eserinde naklettiğini Yahya b. Maîn (ö. 233/848) ve Ebû Hâtim er-Râzî (ö. 

277/890) gibi muhaddislerin rivâyeti sağlam kabul ettiklerini ifade etmiştir.39 

Dolayısı ile Suyûtî, bu hadisin metninin sahih olduğunu söylemiştir.40 

Bu örnekte de görüldüğü gibi Suyûtî, İbnü'l-Cevzî'nin metruk olduğunu 

iddia ettiği bu rivâyeti başka kaynaklardan tahric edip sahih olduğunu ispatlamaya 

çalışmıştır. Dikkat edilirse bu rivâyetin geçtiği kaynağı belirtmiş olmakla beraber, 

çoğunlukla senedi ve hadisin metnini vermemiştir. 

3. “Her ümmetin Mecûsisi vardır. Bu ümmetin mecûsisi de kaderi inkâr 

edenlerdir…” anlamındaki hadisin eleştirisinde, bu rivâyetin başka tariklerinin de 

                                                 
33 Karayılan, Mevlüt, Suyûtî'nin Leâlî'deki Kaynakları Ve Tenkid Metodu, Yayımlanmamış Y. Lisans Tezi, 

A.Ü.S.B.E., Ankara, 1994, s. 91. 
34 İbnü'l-Cevzî, Ebu’l- Ferec Abdurrahman b. Ali, Kitâbu'l-Mevzûât, thk. Nureddîn b. Şükrî b. Ali 

Boyacılar, Mektebetü Edvâu’s-Selef, y.y., 1997, III, 18-19.  
35 Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa, es-Sünen, thk. Ahmed Muhammed Şakir, Matbaatu Mustafa el-

Bâbî el-Halebî, Kahire, 1356/1937, Fedâilu’l-Kur’an, 11.   
36 Suyûtî, a.g.e., I, 217-218. 
37 Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahman, es-Sünen, Dâru İhyâi’s-Sünneti’n-Nebeviyye, 

Dımaşk, 1349, Fedâilu’l-Kur’an, 33 (II, 470). 
38 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 413-414. 
39 Zehebî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman, Mizânu'l-İ'tidâl fi Nakdi’r-Ricâl, thk. Ali 

Muhammed el-Becâvî, Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabîyye, Kahire, 1963, III, 340. 
40 Suyûtî, a.g.e., I, 223. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          196 

 

 

olduğunu söyleyip Ebû Dâvud41 ve İbn Mâce’nin (ö. 273/887)42 de tahriç ettikleri 

tarikleri zikretmiştir.43 

4. “Kim bir malın tekelini ele geçirip kırk gece depo edip saklarsa o kimse 

Allah'tan uzaktır…” manasındaki hadiste Suyûtî, hadisin râvisi Esbâğ b. Zeyd'e 

Ahmed b. Hanbel'in Müsned'inde44 Yezid b. Harun’a mutabi' olmuştur ve senediyle 

birlikte hadisi naklettiğini söylemiştir.45 Ama İbnü'l-Cevzî, bu ve benzerî bütün 

rivâyetlerin sahih olmadığını söylemiştir.46 

Bu ve buna benzer örneklerde Suyûtî, İbnü'l-Cevzî'yi eleştirirken, ferd 

olduğu iddia edilen râvilerin mutabi'lerini getirerek rivâyetleri uydurma olmaktan 

kurtarmıştır. Ama Suyûtî, benzer bir rivâyeti el-Câmiu’s-Sağîr’de zikretmiş ve bu 

hadisin zayıf olduğunu belirtmiştir.47 Bu da Suyûtî’nin iki eseri arasında görülen bir 

tutarsızlık ve çelişkidir. 

5. İbnü'l-Cevzî'nin rivâyetlerini "münker" ve "metrûk" olarak nitelediği Yusuf 

b. Yunus için48 Suyûtî, İbn Mâce ve Buhârî’nin (ö. 256/870) bu râvîden hadis rivâyet 

ettiklerini söylemiştir.49 Yine İbnü'l-Cevzî'nin "metrûk", "leyse bi-şey'" gibi ifadelerle 

cerh ettiği Süleyman b. Erkâm için50 Suyûtî, Ebû Dâvud, Nesâî ve Tirmizî'nin bu 

râvîden hadis naklettiğini söylemiştir.51  

Buna göre Suyûtî, İbnü'l-Cevzî'nin itham ettiği kimi râvileri, bu töhmetten 

kurtarmak için bu râvilerin kütüb-i sitte musannıflarının râvileri olduğunu 

söylemekle üzerlerindeki töhmeti kaldırmaya ve rivâyeti uydurma olmaktan 

kurtarmaya çalışmıştır. 

6. “Şu üç şeye bakmak görme melekesini arttırır: Yeşile, akan suya ve güzel 

yüze bakmak.” İbnü'l-Cevzî bu rivâyetin batıl olduğunu râvilerinden Vehb b. 

Vehb’in kezzâb olduğunu söylemiştir.52 İbn Kayyim el-Cevziyye (ö. 751/1350) de 

İbnü'l-Cevzî’yi destekler mahiyette değerlendirme yapmış; bu ve buna benzer 

rivâyetlerin zındıklar tarafından uydurulmuş olduğunu; içinde güzel yüz, güzel 

                                                 
41 Ebû Dâvud, Süleyman b. Eş’as, es-Sünen, M. M. Abdulhamid neşri, t.y., Kitâbu’s-Sünne,17, no: 4691, 

(II, 222). 
42 İbn Mâce, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, es-Sünen, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki, 

Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabîyye, 1952, Mukaddime, 10, no: 92, (I, 35). 
43 Suyûtî, a.g.e., I, 236-237. Ali el-Kârî de konu ile ilgili rivâyetleri zikretmiş ve Suyûtî’nin aksine mevzû 

olduğunu söylemiştir. Bkz. Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfû‘a fî’l-Ahbâri’l-Mevdûa, thk. Muhammed Sabbağ, 

Dâru’l-Emâne, Beyrut, 1971, s. 213. 
44 Ahmed b. Hanbel, Müsned, y.y., 1314, II, 33. 
45 Suyûtî, a.g.e., II, 124. 
46 İbnü'l-Cevzî, a.g.e. III, 14-18. Ayrıca bkz. Ali el-Kârî, Mevzûât-i Aliyyu’l-Kârî Tercemesi, çev. Ahmed 

Serdaroğlu, Ankara, 1966, s. 111; a.mlf., el-Esrâru’l-Merfû‘a, s. 330. 
47 Suyûtî, el-Câmiu’s-Sağîr fî Ehâdîsi’l-Beşîri’n-Nezîr, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1990, s. 508. 

48 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., II, 509. 
49 Suyûtî, el-Esrâru’l-Merfû‘a, I, 425.  
50 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., II, 503; III, 220, 292, 393.  
51 Suyûtî, a.g.e., I, 18.  
52 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 253-254. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         197 

 

 

 

yüzlüye övgü vb. ifadeler bulunan bütün hadislerin Hz. Peygamber’e yapılan bir 

iftira olduğunu söylemiştir.53 Ali el-Kârî (ö. 1014/1605), İbn Kayyim’den daha esnek 

davranarak bu hadisin mevzû değil, zayıf olduğunu ifade etmiştir.54 

Suyûtî, başka tarikleri de olduğunu söyleyerek bu rivâyeti savunmuştur. 

Diğer tarikleri zikrederken hadis münekkidlerinin bazı râviler hakkındaki 

değerlendirmelerine de değinmiştir. Suyûtî tariklerle yetinmeyip Hz. Peygamber’in 

yeşile bakmaktan hoşlandığı ile ilgili tahriç edilmiş hadisleri de zikredip “Bu 

şahitler de hadisin aslı olduğunu ortaya koymaktadır.” demiştir. 

Suyûtî, değerlendirmelerine şöyle devam etmiştir: “Ukaylî (ö. 323/935), İbn 

Hıbbân (ö. 354/965), Hâkim (ö. 405/1015) ve diğer hadisçiler bu rivâyete senedinde 

yalancılıkla itham edilmiş bir râviden dolayı batıl hükmünü vermişler. Hâlbuki 

aynı metin başka bir tarikle maruf olmuştur. İbnü'l-Cevzî bundan gafil olduğu için 

hadis metnine kesin mevzû hükmünü verip Kitâbu'l-Mevzû‘ât’ında zikretmiştir ki 

bu davranışı doğru değildir. Muhaddisler İbnü’l-Cevzî’yi bu durumdan dolayı 

tenkid etmişlerdir. İbnü'l-Cevzî’nin bu hadisi mevzû saymasından dolayı onu 

ayıplayanların sonuncusu İbn Hacer’dir. Çoğu zaman hadis âlimlerinin, bu hadis 

bu senedle batıl dediklerini görürüz. Yine başka bir isnâdla batıl olmadığını 

söylediklerine şahid oluruz.”55 

İbnü'l-Cevzî dışındaki âlimler, bir râviden dolayı bir hadise mevzu 

demişlerse, bu o isnâdın sağlam olmadığını göstermek içindir. Aynı metin bir başka 

isnâdla sahih olarak nakledilmiş olabilir. Nasıl ki bir hadise sahihtir demek, aslında 

onun isnâdı sahihtir demekse, bir hadise mevzûdur demek de o isnâdla 

uydurmadır anlamına gelmektedir.  Suyûtî'nin dikkat çekmek istediği ve 

uyguladığı budur. İbnü'l-Cevzî’yi bu nedenle eleştirmektedir.   

7. “Horasan’a siyah bayraklılar uğradığı zaman, onlara tabi olunuz. Çünkü 

onların arasında Allah’ın halifesi mehdi de vardır.” İbnü'l-Cevzî, bu hadis için “La 

asla leh” demiştir. Yani hadisin bilinen bir senedinin olmadığını söylemiştir. 

Rivâyet zincirinde bulunan râvîlerin birbirlerinden hadis dinlemediğini 

söylemiştir.56 

Suyûtî, değerlendirmeyi İbn Hacer’e bırakır ve el-Kavlu’l-Müsedded’den 

nakilde bulunur. İbn Hacer, İbnü'l-Cevzî’nin hata ettiğini, bu rivâyeti Ahmed b. 

Hanbel’in Müsned’de tahriç ettiğini57 ifade etmiştir.58 Suyûtî, daha sonra Hâkim’in 

Müstedrek’te bu hadisi tahriç ettiğini söyleyip aynı manada bu hadisi 

                                                 
53 İbn Kayyim el-Cevziyye, Şemsuddin Ebû Abdillah Muhammed b. Ebî Bekr, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîh 

ve’d-Daîf, çev. Muzaffer Can, Cantaş Yayınları, İstanbul, 1992, s. 63-64. 
54 Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfû‘a, s. 435–436. Ayrıca bkz. el-Hût, Muhammed Derviş, Esne’l-Metâlib fî 

Ehâdisi Muhtelifeti’l-Merâtib, Daru’l-Kitabi’l-Arabî, Beyrut, 1983, s. 119. 
55 Suyûtî, a.g.e., I, 105-108.  
56 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., II, 287-288. Ayrıca bkz. İbn Kayyim el-Cevziyye, a.g.e., s. 138-139.  
57 Ahmed b. Hanbel, a.g.e., V, 277. 
58 İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Kinânî el-Askalânî, el-Kavlu’l-Musedded fi’z-Zebbi 

‘ani’l-Müsned, Haydarâbâd, 1319, s. 45-46. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          198 

 

 

Müstedrek’ten nakletmiştir.59 Bu sened zincirinde bulunan Amr b. Kays’ın sika 

olduğu ve Müslim (ö. 261/875) ile dört Sünen’in râvisi olduğunu da vurgulamıştır. 

Ebû Şeyh’in (ö. 369/979) Fiten’de tahriç ettiği aynı manadaki iki rivâyeti ile İbn 

Asâkir’in (ö. 571/1176) şahid rivâyetleri naklederek değerlendirmelerini bitirir.60 

Bu rivâyette de Suyûtî, kendisi hiçbir kanaat belirtmemekte sadece rivâyet ve 

eleştiri konusu edilen râvi hakkındaki bilgileri nakletmektedir. Hâlbuki bu, siyasi 

gayelerle uydurulmuş bir hadistir.61 Dikkat edilirse Suyûtî hadis ve râvilerle ilgili 

bilgileri nakletmiş, rivâyet hakkında açıkça bir şey söylememiştir. 

M. Ali Durmuş “Mehdî Hadislerinin Tedkiki” adlı tezinde bu ve buna benzer 

rivâyetleri şu şekilde değerlendirmiştir: “Suyûtî’nin sayfalarca yer ayırdığı ‘siyah 

bayraklılar’ ve ‘Horasan’a ilişkin övücü mahiyetteki rivâyetler’ çok açık bir biçimde 

Abbasî, özellikle Ebû Müslim propagandası için özenle imal edilmişlerdir. Örneğin 

bu hadislerin birinde Hz. Peygamber tarafından, amcası Abbas’a hitaben Abbasî 

halifeleri es-Seffah, el-Mansur ve el-Mehdî’nin adları övülerek anılmaktadır. Hz. 

Peygamber’in kendisinden sonra kurulacak saltanat sahiplerini bilmesi, teker teker 

onların adlarını anması ve Hz. Cebrâil’le birlikte onları övmesi nasıl 

düşünülebilir?”62 

 

b. Suyûtî'nin Metinle İlgili Değerlendirmeleri    

Suyûtî'nin rivâyetlere metin yönünden katkılarını ortaya koyarken yine “el-

Leâlî’l-Masnû‘a fî’l-Ehâdîsi’l-Mevdû‘a” adlı eserini esas alacağız. Suyûtî, Leâlî’de 

metin tenkidinden ziyade isnâda yönelik değerlendirmeler yapmıştır. Nadiren de 

olsa hadis metnine yönelik müsbet veya menfi değerlendirmeler de bulunduğu 

görülmektedir. 

Şimdi örnekler vererek konuyu değerlendirmeye çalışalım. 

1. “Şüphesiz Allah’ın bir şeye nazil olması demek, ona inmeden ona 

yönelmesi demektir.” Suyûtî, bu rivâyetle ilgili Zehebî’nin Mizânu’l-İ’tidal adlı 

eserindeki şu kısa değerlendirmeyi aktarmakla yetinmiştir:63 İsnâdı müzlim, yani 

çoğu mechûl râvilerden meydana gelen bir senedle rivâyet edilmiş; metni ise 

                                                 
59 Hâkim, Ebû Abdullah en-Neysâbûrî, el-Mustedrek alâ’s-Sahîhayn, Beyrut, t.y., IV, 464. 
60 Suyûtî, a.g.e., I, 399-400. 
61 Kandemir, M. Yaşar, Mevzû Hadîsler, D.İ.B. Yayınları, Ankara, 1991, s. 41. 
62 Durmuş, M. Ali, Mehdî Hadislerinin Tedkiki, Yayımlanmamış Y. Lisans Tezi, A.Ü.S.B.E., Ankara, 2000, s. 

145.   
63 Zehebî, a.g.e., I, 298.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         199 

 

 

 

muhtalak yani uydurulmuştur.64 İbnü'l-Cevzî de bu rivâyet için “mevzû”, “lâ asla 

leh” ifadelerini kullanarak uydurma kabul etmiştir.65 

2. “Ümmetim yetmiş üç fırkaya ayrılacaktır. Zındıkların dışında bu fırkaların 

hepsi cennete girecektir.” Suyûtî bu rivâyetin hem senedinde hem de metninde 

ızdırâb olduğunu söylemiştir. Sened ve metin itibariyle birbirine muhalif rivâyetler 

bulunduğunu, bunların birbirine tercih imkânı olmadığını söylemiştir66.  Daha 

sonra Suyûtî mahfûz67 olan metni nakletmiştir. Mahfûz yani daha sağlam olan bu 

rivâyetin de maklûbu’l-metn (hadisin metninde takdim ve te’hirler) olduğunu 

söylemiştir.68  İbnü'l-Cevzî de bu rivâyetlerin sahîh olmadığını ve bu hadislerin 

asılsız olduğunu belirtmiştir.69 

3. “...İsmi Ahmed ve Muhammed olan kimseyi cehenneme sokmayacağım...” 

İbnü'l-Cevzî bu rivâyetin mevzû olduğunu, rivâyet zincirinde bulunan Sadaka b. 

Musâ adlı râvi ile ihticac edilmediğini; zira rivâyetlerin yerlerini değiştirdiğini 

söylemiştir.70 

Suyûtî, Zehebî’nin, hadisin Ahmed b. Abdullah isimli râvisi için kezzâb 

dediğini71; İbn Hacer’in de Sadaka b. Musâ mechuldur, Ahmed b. Abdillah 

Sadaka’dan münker hadisler rivâyet etmiştir dediğini72 naklettikten sonra, Ebû’l-

Mehâsin Abdurrezzak b. Muhammed et-Tabesî’nin (ö. 443/1052) “Erbe‘ûn” adlı 

eserinden tahric ettiğini ve bu rivâyetin mu’dal olduğunu söylemiştir.73 

Burada Suyûtî’nin metin ve râviyle ilgili görüşleri naklettiği ve takdim ettiği 

bu bilgilere bağlı olarak hadisin mevzû olduğu kanaatini imâ ettiği görülmektedir.74 

Cehennemden kurtuluşun, isimlerle ve lakaplarla olmayıp ancak salih amelle 

olduğunu75 Allah’ın emirlerini yerine getirmeyen bir kimsenin, Hz. Peygamber’in 

güzel isimlerini almasının kendine Allah indinde bir imtiyaz sağlamayacağını 

Suyûtî’nin bilmemesi mümkün değildir. 

                                                 
64 Suyûtî, a.g.e., I, 31.Benzer bir değerlendirme için bkz. Suyûtî, a.g.e., I, 258. 
65 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 178. Ayrıca bkz. İbn Arrâk, Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed, Tenzîhu’ş-Şeriati’l-

Merfû‘a ani’l-Ahbâri’ş-Şenîati’l-Mevdû‘a, thk. Abdulvehhâb Abdullatif, Muhammed Sıddîk, Mektebetu 

Kahire, Mısır, t.y., I, 173-174. 
66 Suyûtî, a.g.e., I, 227-228. 
67 Mahfûz, Şâz olan hadisin mukabili olarak tercih edilen hadise denir. Koçyiğit, Talat, Hadis Terimleri 

Sözlüğü, Rehber Yayıncılık, Ankara, 1992, s. 251; Aydınlı, Abdullah, Hadis Istılahları Sözlüğü, Timaş 

Yayınları, İstanbul, 1987, s. 91. 
68 Suyûtî, a.g.e., I, 228. 
69 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 438-440. Ayrıca bkz. İbn Arrâk, a.g.e., I, 310; Ali el-Kârî, a.g.e., s. 161-162; a.mlf., 

Mevzûât, s. 55.  
70 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 241. Ayrıca bkz. İbn Kayyim el-Cevziyye, a.g.e., s. 62. 
71 Zehebî, a.g.e., II, 313. 
72 İbn Hacer, Lisânu’l-Mîzân, Haydarâbâd, 1330, III, 187. 
73 Suyûtî, a.g.e., I, 97. 
74 Karayılan, a.g.t., s. 112-113.  
75 Ebû Gudde, Abdulfettah, Mevzû Hadisler, çev. Enbiya Yıldırım, İnsan Yayınları, İstanbul, 1997, s. 141-

142. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          200 

 

 

O halde mevzû olduğunda şüphe olmayan bu haber karşısında Suyûtî’nin, 

sadece görüşleri nakletmekle yetinmeyip açıkça mevzû olduğunu söyleyerek İbn 

Cevzî’yi teyid etmesi beklenirdi.76 

Abdülfettah Ebû Gudde (ö. 1417/1997), mevzû hadisi tanımanın kaideleri ve 

emârelerini açıklarken bu hadisi, hadisin sahih sünnetin getirdiği hükme aykırılık 

ihtiva etmesi kaidesine örnek olarak vermiştir.77 

Suyûtî de Tedribu’r-Râvî adlı eserinde mütevatir sünnete zıt olan rivâyetin 

mevzû olduğunu söylerken78 bu haber karşısında İbn Cevzî’yi desteklemesi 

beklenirken birtakım rivâyetlerle İbn Cevzî’ye muhalif görünmesi Suyûtî’nin iki 

eseri arasında görülen bir çelişkidir. Tedribu’r-Râvî’de uydurma hadisleri tanıma 

yollarını sıralarken klasik hadis usûlu kitaplarında var olan kriterleri bu eserinde 

zikretmiş79, ama Leâlî’de bu örnekte de görüldüğü gibi bu kriterlere tam 

uymamıştır. 

 

c. Genel Bir Değerlendirme 

Suyûtî, Leâlî’de rivâyetleri değerlendirirken isnâd merkezli değerlendirmeler 

yapmış, metin tenkidine yönelik kayda değer tenkidlerde bulunmamıştır. Kur'an-ı 

Kerim başta olmak üzere, Hz. Peygamber’in sünneti, akıl, tarihî veriler ve metinde 

görülen çelişki ve tutarsızlıklar gibi hadis âlimlerince genel kabul gören metin 

tenkidi kriterlerini çoğunlukla uygulamamıştır. 

Sened tenkidinde de kendi değerlendirmeleri azdır. Daha çok kendi 

dönemine kadar var olan bilgileri bize aktarmıştır. Bu anlamda da seçici 

davranmamıştır. Kendisi sened zincirindeki râvileri değerlendirirken de mütesahil 

davranmıştır. 

Çağdaş âlimlerden Abdulfettah Ebû Gudde, Suyûtî’nin râvileri 

değerlendirmede gevşek olduğunu vurgulamıştır. Bu durumu şu örnekle 

değerlendirmiştir: “ ‘Bir süre tefekkür etmek altmış yıllık (nafile) ibadetten daha 

hayırlıdır.’ Suyûtî bunu rivâyet etmiştir. el-Münâvî (ö. 1030/1621), Feyzu’l-Kadîr’de 

mevzûluğuna işaret etmiştir. İmam İbnü'l-Cevzî’nin el-Mevzû‘ât adlı kitabında 

belirttiği gibi, hadis mevzudur.80 

Suyûtî, el-Leâlî’l- Masnû‘a’da bu rivâyeti destekleyen (şâhid) bir rivâyet 

daha olduğunu iddia etmiştir. Burada ya bilerek gafil davranmış ya da gerçekten 

gaflete düşmüştür. Çünkü zikrettiği aynı manadaki hadisin senedinde iki başka 

yalancı vardır. Birincisi Saîd bin Meysere el-Bekrî el-Basrî’dir. Yahya el-Kattân(...) 

                                                 
76 Karayılan, a.g.t., s. 113. 
77 Ebû Gudde, a.g.e., s. 141-142. 
78 Suyûtî, Tedribu’r-Râvî, I, 233. 
79 Bkz. Suyûtî, a.g.e., I, 233-236. 
80 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., III, 386. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         201 

 

 

 

‘yalancıdır’, el-Buhârî de ‘hadisleri reddedilmiştir’ demiştir. Yani ondan rivâyet 

helal olmaz. İbn Hibbân da onunla ilgili olarak ‘mevzû hadisler rivâyet eder’ 

demiştir. İkincisi Alî bin İbrahim el-Kazvînî’dir. Hafız İbn Hacer’in Lisânu’l-

Mîzân’da terceme-i halinde belirttiği gibi, hadis uydurduğu söylenmiştir. Aynı 

şekilde senedde bazı mechûl kimseler de vardır. 

Suyûtî’nin bu hadisi ‘destekler (şâhiddir)’ diye takviye olarak zikrettiği 

hadiste bu musibetler var. Peki, bu hadis şâhid olarak kabul edilebilir mi? Mevzû 

hadisi başka mevzû bir hadisle destekleyerek son derece gevşek davranan Hâfız 

Suyûtî’yi Allah bağışlasın.”81 

Bu bilgilerden de anlaşıldığı gibi, Suyûtî hadis senedlerini değerlendirmede 

mütesâhil davranmıştır. Yine Ebû Gudde, Suyûtî hakkında şöyle demiştir: “O şu 

ana kadar zikrettiğimiz büyük imamlar içinde, kitap ve risâlelerinde zayıf, çürük, 

uydurma ve benzeri rivâyetleri zikretme bakımından en gevşeğidir” demektedir.82 

Yine Suyûtî, el-Câmi‘u’Sağîr adlı eserine asla uydurma hadis almadığını 

iddia etmesine; 83 ama buna mukabil bolca zayıf hadislere yer verdiğinin 

söylenmesine rağmen,84 Allame Ahmed b. Muhammed b. es-Siddîk el-Gumârî (ö. 

1380/1960), el-Muğîr ‘alâ’l-Ahâdîsi’l-Mevdû‘ati fi’l-Câmi‘s’Sağîr adlı eserinde, el-

Câmi‘u’Sağîr’de dört yüz elli altı uydurma hadis tespit etmiştir.85  Ebû Gudde daha 

da ileri giderek Suyûtî’nin birçok hadisin uydurma olduğunu kestiremediğini, 

bunun sebebinin de onun aşırı gevşekliği olduğunu, çaresiz kalıp zorunluluk 

hissetmedikçe nerede ise hiçbir hadis hakkında ‘uydurma’ hükmünü vermediğini, 

üstelik eserlerinde uydurma hadislere yer vermekle kalmayıp onları delil olarak 

kullanmaktan da sakınmadığını, kesin bir dille ifade etmektedir.86 

el-Gumârî, kitabının mukaddimesinde el-Câmi‘u’Sağîr’de var olan uydurma 

hadisleri zikretmeden önce değerlendirmeler yapmıştır. Suyûtî’nin, uydurma 

hadise yer vermediğini iddia ettiği el-Câmi‘u’Sağîr’de aslında hayli uzun olan ve 

uydurma olduğuna bizzat metnin kendisi şahadet eden bazı hadislerin, dikkat 

çekmeyecek olan kısmını, mesela baş kısmını zikredip kalan kısmını hazfettiğini, bu 

suretle, âdeta onun uydurma olduğunu gizlemek istediğini, şayet hadisin tamamını 

zikretse hiç kimsenin onun uydurma olduğundan şüphe etmeyeceğini söylemiştir. 

                                                 
81 Ebû Gudde, a.g.e., s. 53-54. 
82 Leknevî, Muhammed Abdulhay, el-Ecvibetu’l-Fâdile li Es’ileti’l-’Aşrati’l-Kâmile, thk. Abdulfettah Ebû 

Gudde, 4. Baskı, Dâru’s-Selâm, Kahire, 1997, s. 126; Kırbaşoğlu, M. Hayri, Alternatif Hadis Metodolojisi, 

Kitâbiyât, Ankara,2002, s. 121. 
83 Suyûtî, el-Câmiu’s-Sağîr, I, 5; Deyfullah, Muhammed Hasan, Feyzu’l-Kadir Şerhu’l-Câmii‘s-Sağir, el-

Mektebetü’l-Halebî, Kahire, 1964, I, 3.  
84 Leknevî, a.g.e., s. 126; Kırbaşoğlu, a.g.e., s. 121. 
85 Leknevî, a.g.e., s. 130; Kırbaşoğlu, a.g.e., s. 121. Ayrıca bkz. el-Gumârî, el-Muğîr ‘ala’l-Ehâdîsi’l-Mavdû‘ati 

fi’l-Câmi‘s-Sağîr. 
86 Leknevî, a.g.e., s. 126-127; Kırbaşoğlu, a.g.e., s. 121.  



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          202 

 

 

Bu konuda “Ey Câbir! Allah’ın ilk yarattığı şey, Hz. Peygamber’in nurudur” 

örneğini vermiştir.87 

Sonuç olarak Suyûtî, metinden çok isnâd üzerinde durmuştur. Her ne kadar 

Tedrib’de birtakım kriterler koymuşsa da el-Câmi‘u’Sağîr başta olmak üzere, diğer 

risâlelerinde birçok uydurma ve zayıf rivâyet nakletmiştir. Metin tenkidine önem 

vermemiş olması, uydurma ve zayıf rivâyetlerin Suyûtî’nin eserlerinde 

görülmesinin sebeplerinden birisidir. 

 

d. Rivâyet Kritiği Açısından Bazı Risâleleriyle Mukayeseler 

Bu kısımda müellifin “el-Hâvî li’l-Fetâvâ” adlı eserindeki bazı risâleleri esas 

alacağız. Değerlendireceğimiz bu risâleler, küçük hacimli eserlerdir. Bu eser, 

Suyûtî’nin başta fıkıh olmak üzere tefsir, hadis, akaid, tasavvuf, nahiv vb. birçok 

konuyu içeren, takriben 78 risâleden ibaret olan iki ciltlik bir eseridir. Bu eserde 

bazı rivâyetlerin sened ve metin açısından değerlendirmeleri yapılmıştır. Burada 

daha önce el-Leâlî’l-Masnû‘a’da yapmış olduğu değerlendirmelerle benzerlik arz 

edip etmediğini inceleyeceğiz.  

 

1. el-Kavlu’l-Eşbeh fî Hadisi “Men Arefe Nefseh Fekad Arefe Rebbeh” 

Adlı Risâlesi: 

Suyûtî, bu risâlede mezkur rivâyetin halk arasında meşhur olan bir söz 

olduğunu, hadisin sahih olmadığını,  büyüklerin sözü olduğunu 

belirtmiştir.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

Suyûtî, bu sözü iki şekilde ele almıştır: 

a. Sıhhat yönünden: Bu sözün sahih olmadığını, Nevevî’nin (ö. 676/1277) bu 

söz için “Leyse bi sâbitin” dediğini, İbn Teymiye’nin (ö. 728/1328) de mevzû 

saydığını söylemiştir. Zerkeşî (ö. 794/1392) de “el-Ehâdisu’l-Müştehire” adlı 

eserinde, İbn Sem‘ânî’nin (ö. 489/1096) söylediğine göre bu sözün Yahya b. Muâz 

er-Râzî’nin (ö. 258/872) kelâmı olduğunu belirtmiştir.88                                 

b. Anlam yönünden: Suyûtî, beden-ruh ilişkisi açısından yaklaşarak bu 

sözün anlamlı olduğunu söylemiştir. Bu konuda Nevevî başta olmak üzere 

Tâcüddîn b. Atâullah el-İskenderî (ö. 709/1309), Ebû Tâlib el-Mekkî (ö. 386/996) gibi 

kişilerin yükledikleri manayı nakletmiştir.89 Nevevî, bu kelâma şöyle mana 

                                                 
87 el-Gumârî, a.g.e., s. 6-7.  Kırbaşoğlu, a.g.e., s. 122-123. Ayrıca bkz. Kırbaşoğlu, İslâm Düşüncesinde Hadis 

Metodolojisi,  Ankara OkuluYayınları, Ankara, 1999, s. 132.  
88 Zerkeşî, Bedruddîn Muhammed b. Abdillah, et-Tezkire fî’l-Ehâdîsi’l-Müştehire, thk. Mustafa Abdulkadir 

Ata, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1986, s. 129. Ayrıca bkz. Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfu’l-Hafâ 

ve Muzîlu’l-İlbâs ammâ İştehera mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut,1988, II, 

262; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfû‘a, s. 351-352; el-Hût, a.g.e., s. 299. 
89 Suyûtî, el-Hâvî li’l-Fetâvâ, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1988, II, 238-239.    



İlahiyat Akademi Dergisi                                         203 

 

 

 

vermiştir: Kişinin kendi nefsinin acizliğini, fakirliğini anlayıp Allah’a kul olması, 

Allah’ın yüce sıfatlara sahip olduğu, mutlak kemal, kuvvet, rubûbiyet sahibi 

olduğunun bilincinde olması demektir. Diğer âlimler de bu kelâmı beden-ruh 

ilişkisi çerçevesinde, tasavvufî boyutu da ilave ederek değerlendirmişlerdir.90 

 

2. ‘Azabu’l-Menâhil fî Hadisi “Men Kâle Enâ Âlimün Fehuve Câhilün” 

Adlı Risâlesi: 

Suyûtî, bu sözün tâbiînden olan Yahya b. Ebû Kesîr’in (ö. 129/747) kelâmı 

olarak maktû hadis kategorisinde bilindiğini ifade etmiştir. Ancak tâbi-î sağîr’den 

olan Yahya b. Ebû Kesîr’den dolayı Suyûtî bu rivâyeti zayıf kabul etmiştir. Çünkü 

bu zât, sadece Enes b. Mâlik’i görmüş, hiçbir sahâbe ile karşılaşmamış, muttasıl bir 

isnâdla rivâyeti bilinmemektedir. Dolayısıyla bu zâtı etbâu’t-tâbiînden saymak 

gerekir. Bazı râviler her ne kadar bir rivâyeti cezm siğasıyla merfu hadis olarak bu 

zâta nispet etseler de sened zincirinde bulunan Leys b. Ebû Selîm’in zayıf bir râvi 

olduğu konusunda hadis ulemâsı ittifak etmiştir. Örneğin Ahmed b. Hanbel bu 

rivâyet için muztaribu’l-hadis demiştir. Yahya b. Maîn, Ali b. Medînî (ö. 234/849), 

Nesâî (ö. 303/916) gibi hadis münekkidleri Leys b. Ebû Selîm’in zayıf bir râvî 

olduğunu söylemişlerdir.91 

Suyûtî, cezm siğasıyla merfu hadis olarak Yahya b. Ebû Kesîr’e nisbet edilen 

mezkur rivâyette geçen râvîlerden Leys b. Ebû Selîm için yapılan değerlendirmeleri 

naklettikten sonra sened tenkidi açısından önemli olan şu değerlendirmeyi 

yapmıştır: 

“Sonuç olarak bu râvi hafıza bozukluğuna uğraması sebebiyle muhtelittir. Bu 

sebeple rivâyetleri birbirine karıştırdığı için, mecrûh sayılmıştır. Râvi, bu hadisi 

naklederken hafıza bozukluğuna uğradıktan önce mi sonra mı rivâyet ettiği kesin 

olmadığından dolayı bu rivâyet merdûttur”.92 

Bu değerlendirmeden sonra Leys b. Ebû Selîm yalancılıkla itham edilmediği 

halde neye göre onun naklettiği rivâyet kabul edilmemiştir, şeklinde bir soru 

Suyûtî’ye yöneltilmiştir. Suyûtî de hadis usûlü açısından önemli olan mevzû 

hadisin çeşitleri, hadis uydurma sebepleri, mevzû hadise örnekler vererek konuyu 

açıklamıştır. 

İki çeşit mevzû hadis olduğunu söylemiş, bunlardan birincisi bilerek hadis 

uyduranlardır ki bunlar yalancılardır. İkinci kısımda, herhangi bir kasıt olmaksızın 

hadis rivâyetinde hata yapanlardır. Genellikle muztaribu’l-hadis, muhtelit, sû’u’l-

hıfz olan kimselerdir. Bu şekilde hadis uyduranlar, tabiîn’in sözleri, hakîm ve 

                                                 
90 Geniş bilgi için bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 239-241. Ayrıca bkz. Suyûtî, ed-Dürerü’l-Müntesire fi’l-Ehâdisi’l-

Müştehire, thk. Muhammed Abdulkadir Atâ, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1988, s. 228.  
91 Geniş bilgi için bkz. Suyûtî, el-Hâvî, II, 7-8. 
92 Suyûtî, a.g.e., II, 8. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          204 

 

 

tabîblerin sözleri veya isrâiliyât kültürünün ürünü olan birtakım sözleri hadis diye 

nakletmişler, bazen hadisin metnine bir lafız ilave etmişlerdir.93 

Suyûtî, hadis usûlü açısından önemli olan bu bilgileri verdikten sonra, Leys 

b. Ebû Selîm’in herhangi bir kasıt olmaksızın hadis rivâyetinde yapılan gaflet ve 

ihtilâttan dolayı rivâyetinin kabul edilmediğini ifade etmektedir. 

Bu risâlede Suyûtî, Tedribu’r-Râvî’de var olan klasik hadis usûlü kriterlerine 

uygun olarak, hadis olarak bilinen bir rivâyeti tenkid süzgecinden geçirmiştir. 

Tenkidi hadisin isnâdı üzerinde yaparken birtakım hadis usûlü bilgileri de 

vermiştir. Ama hadisin metnine yönelik herhangi bir değerlendirme yapmamıştır. 

 

3. ed-Dürretü’t-Tâciye ale’l-Esileti’n-Nâciye Adlı Risâlesi: 

Bu risâlede Suyûtî, yukarıda değerlendirmesi yapılan iki risâleden farklı 

yöntem ve şekilde değerlendirmelerde bulunmuştur. Önceki risâlelerde bir tek 

rivâyeti ele alıp senetteki râvileri derinlemesine incelemiştir. Ama bu risâlede ise 

birçok rivâyet bir arada değerlendirilmiştir. 

Eserin giriş kısmında risâlenin yazılış amacını şu şekilde zikretmiştir: 

“Şam’dan kendisine bir miktar hadis nakledildiğini, bunların sıhhatı konusunda bir 

şeyler yazılması istenildiğini belirtmiştir.94  Suyûtî de bu hadislerin bir kısmının 

makbul, diğer bir kısmının da başkalarının sözleri olduğunu fark etmiştir. Bunun 

için her hadisi teker teker değerlendirmiştir”.95 

Risâle, kırk adet hadisi içermektedir. Suyûtî, her hadis hakkında söz 

söylememiştir. Yaptığı değerlendirmeler de kısa olmuştur. Diğer risâlelerde olduğu 

gibi hadisin senediyle ilgili tespitlerde bulunmuştur. Örneğin yahudilerin 

lanetlenmesi ile ilgili olan ilk hadiste hadisin geçtiği kaynağı söylemiş ve rivâyetin 

geçtiği her iki tarîkin zayıf olduğunu belirtmiştir.96 Gurbette ölen kimsenin şehit 

olacağı ile ilgili ikinci hadiste ise hadisi destekleyen şahidleri zikretmiş ve bu 

rivâyetin senedinde bulunan Amr b. Hasîn’in metrûk olduğunu söylemiştir.97 

İslâm’ın garib olarak başlayacağı ile ilgili üçüncü hadis98 ve komşuluk ilişkileri ile 

ilgili dördüncü hadiste ise rivâyet zincirinde bir problem olmadığı için senedleri 

zikretmekle yetinmiştir.99 On dördüncü hadiste hamile kadınlara hurma yedirilmesi 

                                                 
93 Suyûtî, a.g.e., II, 9. Ayrıca mevzû hadis için bkz. Suyûtî, Tedribu’r-Râvî, I, 233-246. 
94 Bu rivâyetler için Suyûtî’nin “el-‘Acâcetü’z-Zernebiyyetü fî’s-Sülâleti Zeynebiyye” adlı risâlesine bkz. 

Suyûtî, el-Hâvî, II, 31-46. Bu risâle, seyyidlik/şerîflik ve fâzileti, yeşil giyinmenin seyyidlik alameti olması, 

dünya hayatının kötülüğü, kadınlara hizmet yaptırmak, bazı gıdaların fâzileti, kırmızı gülün fâzileti, 

dört halife ile ilgili rivâyetler vb. konuları içermektedir. 
95 Suyûtî, el-Hâvî, II, 46-47. 
96 Suyûtî, a.g.e., II, 47. 
97 Suyûtî, a.g.e., II, 47. Ayrıca bkz. İbnü'l-Cevzî, a.g.e., III, 202; Zehebî, a.g.e., III, 252-253; İbn Arrâk, a.g.e., I, 

93. 
98 Bkz. Suyûtî, ed-Dürerü’l-Müntesire, s. 97-98. 
99 Suyûtî, el-Hâvî, II, 47. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         205 

 

 

 

ile ilgili rivâyette, senette geçen Süleyman b. Amr’ın kezzâb (yalancı) olduğunu 

söylemiş ve bu rivâyetin İbnü'l-Cevzî tarafından “el-Mevzû‘ât” adlı eserinde 

nakledildiğini ifade etmiştir.100 Münker-Nekir’in kabir sorgusu ile ilgili on yedinci 

hadisin senedinde geçen Dâvud b. Sağîr için İbnü'l-Cevzî munkeru’l-hadis tabiriyle 

mecrûh saymıştır.101 

Ayrıca yirmi dördüncü hadiste harem bölgesindeki sedr ağacının 

kesilmemesi ile ilgili hadisi değerlendirirken kendisinin konuyla ilgili bir eser 

yazdığını ifade etmiştir.102 Yeni doğan bir çocuğun isminin Muhammed olmasına 

sevgi gösterilmesi ile ilgili yirmi altıncı hadiste ise Suyûtî rivâyetin senedi hakkında 

açıkça kanaatını belirtmiş ve şöyle demiştir: “Bana göre bu hadisin senedi, hasen 

hadisin şartlarını taşır”.103  

İstiğfar eden iki melek ile ilgili otuz birinci hadiste, Suyûtî, sened zincirinde 

bulunan bütün râvilerin sikâ, güvenilir olduğunu söylemiştir. Ancak râvilerden 

Velîd b. Müslim’in tedlîsu’t-tesviye104 yaptığını belirtmiştir.105 Başka bir tarikte de 

râvilerden Enes için zayıf biri olduğunu söylemiştir.106 

“Ben ilmin şehriyim, Alî de onun kapısıdır” manasındaki otuz dokuzuncu 

hadis için Suyûtî, Tirmizî, Taberânî, Hâkim Neysâbûrî’nin bu hadisi sahih kabul 

ettiklerini belirtmiş ve İbn Hacer ve Ebû Saîd Alâî (ö. 761/1359) gibi hadis 

hâfızlarının da bu hadisi hasen kabul ettiğini söylemiştir.107 

Ali el-Kârî, Mevzû‘ât’ında bu hadis için şöyle bir değerlendirme yapmıştır: “ 

‘Ben ilmin şehriyim, Alî de onun kapısıdır.’ hadisiyle ilgili olarak,  Tirmizî bunu 

nakletmiş ve münker olduğunu söylemiş; Yahya b. Maîn, Ebû Hâtim ve Yahyâ b. 

Saîd el-Kattân (ö. 198/813) da bu hadis için aslı olmayıp yalan olduğunu 

söylemişlerdir. İbnü'l-Cevzî de Mevzû‘ât’ında bu hadisi zikretmiş ve Zehebî, İbn 

Dakîki’l-Îd (ö. 702/1303) gibi hadis münekkidleri de bu rivâyetin aslının olmadığını 

belirtmişler”. Devamında da Suyûtî’nin yukarıda zikrettiği görüşü yer almıştır.108 

                                                 
100 Suyûtî, a.g.e., II, 49. İbnü'l-Cevzî, a.g.e., III, 176-177. Ayrıca bkz.  Ali el-Kârî, a.g.e., s. 439-440; Zehebî, 

a.g.e., II, 216-218; İbn Arrâk, a.g.e., I, 65. 
101 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., III, 232; Suyûtî, a.g.e., II, 50. Ayrıca bkz. Zehebî, a.g.e., II, 9. 
102 Suyûtî, a.g.e., II, 51. Bu risâle, küçük hacimli bir eser olup sedr ağacının harem bölgesinde kesilmemesi 

ile ilgili hadisleri içermektedir. Geniş bilgi için bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 54-57. Ayrıca bkz. İbn Kayyim el-

Cevziyye, a.g.e., s. 116-117; el-Hût, a.g.e., s. 222. 
103 Suyûtî, a.g.e., II, 51. 
104 Tedlîsu’t-tesviye, râvînin seneddeki sikâ râvîler arasında bulunan zayıf râvîyi hazf ederek senedi hep 

sikâlardan meydana gelmiş gibi rivâyette bulunmasıdır. Aydınlı, a.g.e., s. 152. Ayrıca bkz. Suyûtî, 

Tedribu’r-Râvî, I, 187. 
105 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 302. 
106 Suyûtî, el-Hâvî, II, 52.  
107 Suyûtî, a.g.e., II, 53. Ayrıca bu rivâyetin değerlendirmesi için bkz. Suyûtî, Leâlî, I, 302-308; Suyûtî, ed-

Dürerü’l-Müntesire, s. 44-45. 
108 Ali el-Kârî, Mevzûât, s. 43-44. Ayrıca farklı değerlendirmeler için bkz. İbnü'l-Cevzî, a.g.e., II, 110-118; 

İbn Arrâk, a.g.e., I, 377-378; Aclûnî, a.g.e., I, 203-204; İbn Hıbbân, Muhammed b. Ahmed el-Bustî, Kitâbu’l-



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          206 

 

 

Bütün bu örneklerde görüldüğü gibi Suyûtî, kendisine sorulan bu hadisler 

için çok kısa değerlendirmeler yapmıştır. Diğer eserlerinde olduğu gibi daha çok 

sened tenkidi yapmış metin tenkidine fazla yer vermemiştir. Yaptığı 

değerlendirmeler de el-Leâlî’l-Masnû‘a’daki değerlendirmelere ve üslûba 

uygundur. el-Le‘âlî’l- Masnû‘a’da olduğu gibi İbnü'l-Cevzî’nin el-Mevzû‘ât’ına 

atıflarda bulunmuştur. Ama bu risâledeki değerlendirmeler kısa ve özlü olmuştur.  

 

4. el-Mesâbîh fî Salâti’t-Terâvîh Adlı Risâlesi ve Bazı Rivâyet 

Değerlendirmeleri: 

Bu risâlede, Suyûtî’ye terâvîh namazı ile ilgili rivâyetler sorulmuş, o da bu 

rivâyetleri değerlendirmiş, bu rivâyetlerin bir kısmının sahih, bir kısmının da hasen 

ve zayıf olduğunu söylemiştir. 

İbn Abbas’tan rivâyet edilen şu hadis Suyûtî’ye sorulmuştur: “Hz. 

Peygamber (s.a.v.), ramazan ayında yirmi rekat terâvîh namazı ve vitir namazı 

kılardı.” Suyûtî de zengin bir ricâl literatürü kullanarak rivâyeti değerlendirmiştir. 

Suyûtî, bu hadisin zayıf olduğunu, asla delil olamayacağını söyleyerek baştan 

kanaatını belirtmiştir. Görüşünü belirttikten sonra, kendinden önceki hadis 

münekkidlerinin rivâyet hakkındaki görüşlerini zikretmiştir. Örneğin Zehebî’nin 

Mizânu'l-İ'tidâl’ında bu hadisin senedinde geçen râvilerden Hakem b. Uyeyne’nin 

yalancı olduğunu söylemiş, Yahya b. Maîn: “Leyse bi sikâ”, Ahmed b. Hanbel: 

“za‘ifun”, Buhârî: “Seketû anh”, Nesâî: “metrûku’l-hadis” diyerek cerh tabirini 

kullanmıştır.109 Bu hadisin başka tarîkleri hadis âlimlerinden başta Ahmed b. 

Hanbel, Yahya b. Maîn, Buhârî,  Nesâî, Ebû Hâtim er-Râzî, Ebû Dâvud, Tirmizî 

olmak üzere birçoğu tarafından zayıf sayılmıştır.110 

Suyûtî, bu hadisin senedine yönelik eleştirileri naklettikten sonra şöyle bir 

değerlendirme yapmıştır: 

 “Bütün bu âlimler bu rivâyetin zayıf olduğu konusunda ortak bir görüşe 

varmışlardır. Bu hadisi delil olarak kullanmak helâl değildir...”111  

İkinci bir rivâyet, Buhârî’nin Sahîh’inde geçen, Hz. Peygamber’in gece 

namazı hususunda sorulan bir soruya cevaben Hz. Âişe şöyle demiştir: 

“Hz. Peygamber ramazan geceleri de dâhil hiçbir gece on bir rek‘attan fazla 

nâfile namaz kılmamıştır”.112 Yine Buhârî’nin Sahîh’inde geçen bir rivâyette Hz. 

                                                                                                                             
Mecrûhîn mine’l-Muhaddisîn ve’d-Duafâ ve’l-Metrûkîn, thk. Hamdî Abdulmecid es-Selefî, Dâru’s-Samiî, 

Riyad, 2000, I, 139; Zerkeşî, a.g.e., s. 163-166; el-Hût, a.g.e., s. 93. 
109 Suyûtî, el-Hâvî, I, 347; Zehebî, a.g.e., I, 577. 
110 Rivâyetler hakkındaki değerlendirmeler için bkz. Suyûtî, a.g.e., I, 347-348; İbn Hıbbân, Muhammed b. 

Ahmed el-Büstî, Kitâbu’l-Cerh ve’t-Ta‘dil, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1952, III, 125; İbn Hacer, 

Tehzîbu’t-Tehzîb, Dâru Sâdır, Beyrut, 1325, II, 434-435.  
111 Suyûtî, a.g.e., I, 348.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         207 

 

 

 

Ömer terâvîhin cemaatle kılınmasını sağladıktan sonra, “Bu ne güzel bid‘at 

(yenilik)tır” ifadesini kullanmıştır.113 Suyûtî, burada bid’atın çeşitlerinden söz 

etmiştir. Bir kısım yeniliklerin Kur’an, sünnet, eser ve icmâ’a muhalif olması 

nedeniyle dalâlet olduğunu söylemiştir. Diğer bir kısım bid‘atın ise hayırlı bir 

amaçla yapıldığını,  Hz. Ömer’in uygulamasının bu çeşit bid‘ata girdiğini ifade 

etmiştir.114 

Bu risâlenin devamında ve el-Hâvî’nin başka yerlerinde Suyûtî’ye bazı 

rivâyetlerin kaynağı ve sahihlik derecesi sorulmuş, o da birtakım kısa 

değerlendirmeler yapmıştır. Bütün bu rivâyetlerin kritiğini burada zikretmek 

çalışmamızın amacını aşacağından tekrarlardan kaçınarak birkaç örnekle 

yetineceğiz. 

a. Halk dilinde “beyaz günler” olarak meşhur olmuş şöyle bir rivâyet vardır: 

Hz. Âdem, cennetten indiği zaman bütün vücudu simsiyah olmuştu. Allah ona 

oruç tutmasını emretti. İlk gün oruç tuttuğu zaman, cildinin üçte biri beyaz oldu. 

İkinci gün kalan üçte biri; üçüncü gün diğer kalanı beyaz oldu.” Bu hadisin aslının 

olup olmadığı Suyûtî’ye sorulmuş, o da cevap mahiyetinde aşağıdaki yöntemi 

takip etmiştir. 

Suyûtî, öncelikle rivâyetin geçtiği kaynakları belirtmiştir. Bu rivâyet Hatîb 

Bağdadî’nin (ö. 463/1071) Emâlî’sinde ve İbn Asâkir’in Târihu Dimaşk’ında 

geçmektedir. İbnü'l-Cevzî, el-Mevzû‘ât’ında bu hadisin mevzû olduğunu söylemiş 

ve isnâd zincirinde tanınmayan, mechûl olan bir cemaat olduğunu söylemiştir.115 

b. Enes b. Mâlik’ten şöyle bir hadis rivâyet edilmiştir: Hz. Peygamber (s.a.v.) 

şöyle buyurmuştur: “Cennette suyu baldan tatlı ve sütten beyaz olan receb adında 

bir nehir vardır. Kim receb ayında bir gün oruç tutarsa, Allah cennette o nehirden 

onu sular.” Yine Hz. Enes’ten rivâyet edilen bir hadiste Hz. Peygamber (s.a.v.) 

şöyle buyurmuştur: “Kim muharrem ayının perşembe, cuma, cumartesi günü oruç 

tutarsa kendisine yedi yüz senenin ibadeti yazılır.”  Yine İbn Abbas’tan rivâyet 

edilen bir hadiste Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Kim receb ayında bir gün 

oruç tutarsa, bir ay oruç tutmuş gibi olur...” Bu rivâyetlerin sahih olup olmadıkları 

Suyûtî’ye sorulmuş o da değerlendirmede bulunmuştur.116 

Suyûtî, bu rivâyetleri mevzû hadis olarak kabul etmemiş, zayıf hadis 

olduğunu söylemiştir. Amellerin faziletleri konusunda zayıf hadisle amel etmeyi 

caiz görmüştür. İbnü'l-Cevzî, receb ayında tutulan oruçlarla ilgili rivâyetlerin sahîh 

                                                                                                                             
112 Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Matbaatu’s-Selefiyye, Kahire, 1400, 

Selatu’t-Terâvîh, 1 (II, 61). 
113 Buhârî, Selatu’t-Terâvîh, 1 (II, 60). 
114 Geniş bilgi için bkz. Suyûtî, a.g.e., I, 348-350. 
“Beyaz günler” denmesinin sebebi, geceyi bütünüyle beyaza yani aydınlığa dönüşmesiydi. Bkz. İbnü'l-

Cevzî, a.g.e., II, 344.  
115 Suyûtî, a.g.e., I, 350-351; İbnü'l-Cevzî, a.g.e., II, 344; İbn Arrâk, a.g.e., II, 54-55. 
116 Suyûtî, a.g.e., I, 352. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          208 

 

 

olmadığını, tam aksine mevzû olduğunu beyân etmiştir.117 Suyûtî, zayıf hadisle 

ilgili genel görüşünü belirttikten sonra kendisine sorulan hadisleri 

değerlendirmiştir. Birinci rivâyetin geçtiği kaynakları belirtmiş, İbn Hacer’in bu 

rivâyetin senedinde geçen Mansûr b. Zâide el-Esedî’nin adalet ve zabt şartlarını 

taşımadığını belirttiğini söylemiştir. Zehebî’nin Mizânu'l-İ'tidâl’de bu hadisi zayıf 

saydığını belirtmiştir.  İkinci rivâyetin de geçtiği kaynakları vermiş ve İbn Hacer’in 

bu rivâyetin hasen hadise yakın zayıf hadis olduğunu belirtmiştir. Üçüncü 

rivâyetin her ne kadar zayıf şâhidleri varsa da hadisin mevzû hadis olmaktan zayıf 

hadis mertebesine çıkmadığını belirtmiştir.118 

Bu değerlendirmelerden sonra zayıf hadis ile garîb hadis arasındaki farka 

işaret etmiştir.119 

c. “Patlıcan yemenin her derde devâ olacağı” ile ilgili rivâyetin “zemzem 

suyunu içmenin fazileti”ne dair hadislerden daha sahîh bir rivâyet olup olmadığı 

Suyûtî’ye sorulmuş, o da bu soruya cevap olarak, bu iki rivâyetin kritiğini 

yapmıştır. 

Suyûtî, böyle bir değerlendirmenin yanlış olduğunu söylemiş ve patlıcan 

yemekle ilgili hadisin İbnü'l-Cevzî, Zehebî ve diğer hadis münekkidlerine göre 

ümmetin icma‘ı ile mevzû, batıl olduğunu belirtmiştir. Zerkeşî'nin et-Tezkire fi’l-

Ehâdîsi’l-Müştehire isimli eserinde bu rivâyet için sahih olarak bilinen bir 

senedinin olmadığını söylemiştir.120 Zemzem suyu ile ilgili hadis konusunda farklı 

görüşler olduğunu söylemiş, kimisini sahîh kimisini hasen kimisini de zayıf hadis 

kabul etmiştir. Ancak uydurma hadis derecesinde zayıf hadis olmadığını 

vurgulamıştır. Bu rivâyetin geçtiği kaynakları ve hadis âlimlerinin rivâyet 

hakkındaki değerlendirmelerini zikretmiştir.121  

d. “Allah’ın ilk yarattığı şey, kalemdir” hadisinin kimler tarafından rivâyet 

edildiği ve sahîh bir hadis olup olmadığı sorulmuş, Suyûtî de cevap vermiştir. 

Suyûtî, bu hadisin sahîh bir rivâyet olduğunu söylemiş ve bu hadisin 

sahâbeden bir topluluk tarafından nakledildiğini beyân etmiştir. Ahmed b. 

Hanbel122, Ebû Dâvud123, Tirmizî124 bu hadisi Ubâde b. Sâmit’ten rivâyet etmiştir. 

Tirmizî bu hadis için “hasen sahîh” demiştir. Taberânî, Mu‘cemu’l-Kebîr adlı 

eserinde aynı hadisi İbn Abbas’tan rivâyet etmiş, sikâ râvîlerden rivâyet ettiğini 

söylemiş, ancak rivâyet zincirinde bulunan Müemil b. İsmâil’i sikâ kabul 

                                                 
117 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., II, 576-581. Ayrıca bkz. el-Hût, a.g.e., s. 87. 
118 Suyûtî, a.g.e., I, 352. Ayrıca bkz. İbn Arrâk, a.g.e., II, 158-159. 
119 Bkz. Suyûtî, a.g.e., I, 352. 
120 Zerkeşî, a.g.e., s. 150-151. Ayrıca bkz. İbnü'l-Cevzî, a.g.e., III, 125-126; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfû‘a, s. 

144-145; a.mlf., Mevzûât, s. 50; İbn Arrâk, a.g.e., II, 237-238; Aclûnî, a.g.e., I, 278-279; el-Hût, a.g.e., s. 107. 

Benzer bir değerlendirme için bkz. Suyûtî, ed-Dürerü’l-Müntesire, s. 96.  
121 Suyûtî, el-Hâvî, I, 353. Ayrıca bkz. Suyûtî, ed-Dürerü’l-Müntesire, s. 215-216. 
122 Ahmed b. Hanbel, a.g.e., V, 317. 
123 Ebû Dâvud, Kitâbu’s-sünne, 17, (IV, 311). 
124 Tirmizî, Kader, 17; Tefsir, 67. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         209 

 

 

 

etmemiştir. Fakat Yahya b. Maîn ve başka hadisçiler bu râviyi de sikâ kabul 

etmiştir. Buhârî ve başka muhaddisler bu râviyi zayıf saymışlar.125 

Suyûtî, her ne kadar Tirmizî’nin bu hadis için “hasen sahîh” dediğini söylese 

de gerçek öyle değildir. Zira Tirmizî bu hadis için “hasenun garîbun” ifadesini 

kullanmıştır.126 

Suyûtî, Leâlî’de bu rivâyeti değerlendirirken bu hadisin değişik tarîklerini 

vermiştir. Bu rivâyetlerin bir kısmının zayıf olduğunu söylemiş, “hadisun bâtilun”, 

“hadisun gayru mahfûz” gibi ifadelerle onu zayıf saymıştır. Bazı rivâyetlerin de 

sadece senedleri ve geçtiği kaynakları belirtmiştir. Herhangi bir değerlendirme 

yapmamıştır.127 

Suyûtî’nin başka konulardaki çeşitli hadisleri değerlendirirken çok kısa 

bilgiler verdiği veya konuya vâkıf olmadığını söylediği rivâyetler de vardır. “Kız 

evlatları seviniz...” manasındaki rivâyet için müellif şöyle demiştir: “Böyle bir 

hadisi bilmiyorum ve hadis kitaplarında böyle bir hadis hakkında bilgi sahibi 

olmadım”.128 “Ey Allah’ım! Kureyş’i hidayete eriştir. Çünkü Kureyşli bir âlimin ilmi 

yeryüzünü kuşatacaktır.” hadisi için Ebû Ya‘lâ’nın Müsned’inde naklettiğini ve bu 

rivâyet için senedinin sağlam olduğunu söylemiştir.129  “Ben Allah’tan her korkanın 

dedesiyim.” rivâyeti için ‘bilmiyorum’ demekle yetinmiştir.130 “Kim âlimin izni 

olmadan onun yukarısında oturursa, mushâfın üstüne oturmuş gibi olur” 

rivâyetinin kaynağı için Suyûtî, kısaca “lâ asla leh” diyerek rivâyetin herhangi bir 

senedinin olmadığını belirtmiştir.131 

 

5. el-Evc fî Haberi Ûc Adlı Risâlesi: 

Bu risâlede, Suyûtî’ye Ûc b. Unuk’la ilgili haberler sorulmuş, o da bununla 

ilgili değerlendirmeleri zengin bir hadis literatürü kullanarak aktarmıştır. Ûc b. 

Unuk’un hangi peygamber zamanında yaşadığı, boyunun kaç arşın olduğu, ne 

zaman öldüğü vb. konularda birçok sorular Suyûtî’ye sorulmuştur. Çünkü bu zâtla 

ilgili başta Kurtubî (ö. 671/1273) ve Beğavî (ö. 516/1122) olmak üzere birçok tefsir 

kaynağında haberler geçmektedir. Biz burada bu haberlerin detaylarına inmeden 

özetle rivâyetlerin kritiği ile ilgili bilgilere değineceğiz. 

       Suyûtî, İbn Kayyım el-Cevziyye’nın “el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîh ve’d-

Da‘if”adlı eserindeki değerlendirmelerle konuya girmiştir. İbn Kayyım, Ûc b. Unuk 

hakkındaki şâhid rivâyetlere rağmen ilgili haberlerin uydurma olduğunu 

                                                 
125 Diğer rivâyetlerin değerlendirmesi için bkz. Suyûtî, el-Hâvî, I, 358.  
126 Tirmizî, Kader, 17. 
127 Bkz. Suyûtî, Leâlî, I, 120-122. 
128 Suyûtî, el-Hâvî, I, 358. 
129 Suyûtî, a.g.e., I, 359. 
130 Suyûtî, a.g.e., I, 359. 
131 Suyûtî, a.g.e., I, 359. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          210 

 

 

söylemiştir. Ûc’un boyunun uzunluğu, kendisinin Hz. Nuh’tan sonra yaşamadığı 

ve Hz. Âdem’in boyunun uzunluğu ve bunun Ûc’un boyunun uzunluğu ile 

mukayesesi ile ilgili haberler naklettikten sonra şöyle bir kanaat belirtmiştir: 

“Zındıklar, peygamberler ve onların yolunu takip edenlerle alay etmek amacıyla 

ehl-i kitaptan bu tür örnekleri uydurmuşlardır.”132  

İbn Kesîr de “el-Bidâye ve’n-Nihâye” adlı eserinde Ûc b. Unuk’la ilgili 

haberlerde İbn Kayyım el-Cevziyye’nın görüşleriyle paralel kanaat belirtmiştir. O 

da Ûc b. Unuk’la ilgili rivâyetlerin asılsız olduğunu söylemiş ve bu çeşit 

rivâyetlerin zındıklar tarafından ehl-i kitab’tan alınarak uydurulduğunu 

belirtmiştir.133 

İbn Kesîr’in “el-Bidâye ve’n-Nihâye” adlı eserinde geçen bilgilerle yukarıda 

Suyûtî’nin İbn Kesîr’den naklettiği bilgilerin örtüştüğünü gözlemledik. Şöyle ki bu 

tür rivâyetlerin zayıf, nakil ve akla muhalif olduğunu belirten İbn Kesîr, bu 

haberlerin Ehl-i kitaptan bize geçtiğini ifade ederek şöyle demiştir: 

 “Ûc b. Unuk’la ilgili bu haberi, Peygamberlerin düşmanı olan bazı zındık ve 

ahlaksızların uydurmuş olmasından başka bir şeye ihtimal vermiyorum.”134 

Risâlenin devamında Suyûtî, Ûc b. Unuk’la ilgili uzun bir rivâyet135 nakletmiş 

ve bu haberin değerlendirmesini şöyle yapmıştır: “Bu haber, bâtıl ve yalandır. 

Haberin uydurma olmasının sebebi de Abdulmun‘im b. İdris’tir...”136 Abdulmun‘im 

b. İdris ile ilgili olarak İbnü'l-Cevzî şu değerlendirmeyi yapmıştır: Ahmed b. 

Hanbel: “O Vehb b. Münebbih adına yalan uyduruyor.”, Yahya b. Maîn: “ O habîs 

bir yalancıdır.”, Ali b. Medînî, Ebû Dâvud: “Leyse bi sika”, İbn Hıbbân: “Onunla 

ihticac edilmez”, Dârekutnî (ö. 385/995): “metruku’l-hadis” olarak zikretmiştir.137  

Bu değerlendirmeden sonra Suyûtî, hadis âlimlerinin haber hakkındaki 

değerlendirmelerini aktarmış ve geniş bir literatürü kullanmıştır. Zehebî, Mizânu'l-

İ'tidâl’ında, bu kıssaların güvenilir olmadığını söylemiş; Ahmed b. Hanbel ise bu 

haberin Vehb b. Münebbih’in uydurması olduğunu belirtmiştir. Buhârî, bu haber 

için “hadisleri zayıftır” cerh ifadesini kullanmış;138 İbn Hıbbân ise bu haberi 

Abdulmun’im b. İdris’in babasından ve başkasından uydurduğunu söylemiştir. 

Yahya b. Maîn, bu rivâyetin uydurma olduğunu belirtmiş, Ali b. Medînî ve Nesâî 

“Leyse bi sikâ” ifadesini kullanmıştır.139 

                                                 
132 Suyûtî, a.g.e., II, 342. Ayrıca bkz. İbn Kayyim el-Cevziyye, a.g.e., s. 76-77. 
133 Suyûtî, a.g.e., II, 342. 
134 İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmâil b. Ömer, el-Bidâye ve’n-nihâye (Büyük İslâm Tarihi), çev. Mehmet Keskin, 

Çağrı Yayınları, İst., 1994, I, 157-158. 
135 Bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 342-343. 
136 Suyûtî, a.g.e., II, 343.  
137 İbnü'l-Cevzî a.g.e., II, 36; I, 168; İbn Hıbbân, Kitâbu’l-Mecrûhîn, II, 143; Zehebî, a.g.e., II, 668. 
138 İbnü'l-Cevzî, a.g.e., I, 224. 
139 Diğer değerlendirmeler için bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 343. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         211 

 

 

 

Diğer risâlelerde olduğu gibi bu risâlede de Suyûtî, sened merkezli 

değerlendirme yapmış, kendi dönemine kadar var olan hadis âlimlerinin 

görüşlerini aktarmış ve kendisi de geleneksel olan hadis usûlü anlayışını 

benimsemiş, aynı zamanda da kendi kanaatını ifade etmiştir. 

 

6. Ref’u’s-Savt bi Zebhi’l-Mevt Adlı Risâlesi: 

Suyûtî’ye şöyle bir rivâyet sorulmuştur: “Cennet ehli cennete, cehennem ehli 

cehenneme gönderildiği zaman, ölüm güzel bir koç şeklinde getirilir. Cennet ile 

cehennem arasında durdurulur ve her iki kesime ‘Bunu tanıyor musunuz?’ diye 

sorulur. Her iki kesim (Cennet ile cehennem ehli): ‘Evet, o ölümdür.’ derler ve koç 

boğazlanır”.140 Suyûtî bu risâlede bu ve bundan farklı birkaç rivâyeti 

değerlendirmiştir. 

Suyûtî, bu hadisin müşkil olduğunu söylemiş ve Kâdî Ebû Bekir b. Arabî’nin 

(ö. 543/1148) hadis ile ilgili değerlendirmesini nakletmiştir. Ebû Bekir b. Arabî şöyle 

demiştir: “Bu hadis, sarîh akla muhalif olduğu için problemli bir rivâyettir. Çünkü 

ölüm, a‘razdır. Cisme dönüşemez. O halde nasıl olur da ölüm boğazlanır?”141 

Böylece bu rivâyetin sıhhati inkâr edilmiştir.  

Ayrıca bu hadisin sahîh olduğuna kanaat getirenler, hadisin manasını te’vil 

etmişler ve ruhun boğazlanmasının gerçek anlamda olmadığı, temsilî manada 

olduğunu söylemişlerdir. Bu şekilde bu hadisi savunmuşlardır.142 

Bu risâlede çok farklı konularda rivâyetler değerlendirilmiştir. Tekrarlardan 

sakınmak amacıyla diğer rivâyetleri değerlendirmedik. Suyûtî, nadiren de olsa bu 

risâlede metin tenkidi yapmıştır. Ebû Bekir b. Arabî’nin görüşünü nakletmiş 

olmakla beraber rivâyeti akla muhalif görmüştür. Kelâm ilmi alanına giren ölümün 

mahiyeti ile ilgili yorumları aktarmış ve değerlendirmiştir.  

Suyûtî, Hz. Peygamberin duasıyla sahâbîlerden Muammer denilen zâtın dört 

yüz sene yaşayacağı ile ilgili rivâyeti başka bir hadisle çeliştiği için reddetmiştir. 

Hz. Peygamber’in yüz sene sonra bugün yaşayanlardan hiçbirinin yeryüzünde 

kalmayacağı hadisine muhalif görmüştür. En son vefât eden sahâbînin Ebü’t-Tufeyl 

Âmir b. Vâsile b. Abdillâh el-Leysî (ö. 100/718) olduğunu beyân etmiştir143. Bu 

konuda muhaddislerin ittifâk ettiğini söylemiştir. Muammer denilen zâtla ilgili 

bilginin yalan olduğunu ve bu zâtın da yalancı biri olduğunu belirtmiştir. Hz. 

                                                 
140 Benzer rivâyetler için bkz. Suyûtî, Şerhu’s-Sudûr bi Şerhi Hâli’l-Mevtâ ve’l-Kubûr, Dâru’l-Kitabi’l-Arabî, 

Beyrut, 1994, s. 44-45. 
141 Suyûtî, el-Hâvî, II, 95-96. 
142 el-Mâzerî (ö. 536/1142), Nevevî,  Kurtubî gibi âlimler, bu hadisi te’vil edip hadisin sahih olduğunu 

savunmuşlardır. Değerlendirmeleri için bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 96. 
143 Suyûtî, Tedribu’r-Râvî, II, 201. Ayrıca bkz. Subhi, Sâlih, Hadîs İlimleri ve Hadîs Istılahları, çev. M. Yaşar 

Kandemir, D.İ.B. Yayınları, Ankara, 1988, s. 304; Erul, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, T.D.V.Y., 

Ankara, 2000, s. 280. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          212 

 

 

Peygamber adına yalan uydurmanın kişiyi cehennemlik yapacağı uyarısını 

yapmıştır. İlk hadisi, ikinci hadise ters düştüğü için reddetmiştir.144     

 

7. el-Urfu’l-Verdi fî Ahbâri’l-Mehdi Adlı Risâlesi: 

Suyûtî, bu risâlede Mehdî ile ilgili haberleri Buhârî’nin şeyhlerinden olan 

Nuaym b. Hammâd’ın (ö. 228/843)145 “Kitâbu’l-Fiten” adlı eserinden telhis etmiştir. 

Bu eserde Mehdî’nin kimlerden geleceği, hangi soydan olacağı, Mehdî’ye uymanın 

gerekliliği, Hz. İsâ peygamberin nüzûlü, Mehdî’nin Hz. İsâ peygambere imâmlık 

yapması, Mehdî’nin geliş emâreleri, Mehdî’nin geliş tarihi ve yaşı, Sufyan’ın gelişi 

vb. birçok rivâyeti hiçbir sened ve metin tenkidi yapmadan aktarmıştır.146 

Suyûtî, bu risâlede Mehdî’nin geliş tarihi vb. birkaç örnek verdikten sonra 

birçok konuda çelişkili rakamlar ve bilgiler vermiştir. Örneğin bir haberde, 

Mehdî’nin h. 204 tarihinde geleceği konusunda insanların ittifak ettiğini 

belirtmiştir.147 Bir başka haberde Mehdî’nin geliş tarihini h. 200 olarak 

nakletmiştir.148 Bir haberde Mehdî ortaya çıktığı zaman yaşının kırk olduğu 

rivâyetini aktarmış, başka haberde yaşının yirmi olduğu rivâyetini nakletmiştir.149  

Bir rivâyette Mehdî’nin bir kişi, başka bir rivâyette üç kişiden oluştuğu ile ilgili 

haberler rivâyet etmiştir.150  Birçok rivâyette Mehdî’nin Hz. Fatıma’nın soyundan 

olacağı ile ilgili rivâyetler nakletmiş; başka rivâyette de Hz. Abbas’ın soyundan 

olacağı ile ilgili haberi aktarmıştır.151  Bir haberde Mehdî’nin çıkış yerinin Kur’a 

denilen bir yer olduğu ile ilgili rivâyeti nakletmiş;152  bir başka rivâyette ise 

Mehdî’nin çıkış yerinin Medine olduğu ile ilgili rivâyeti nakletmiştir.153 Yine 

Mehdî’nin hâkimiyet süresinin kimi rivâyette kırk yıl; kimi rivâyette de otuz veya 

on dört yıl hüküm süreceği ile ilgili rivâyetler aktarmıştır.154 Bu çeşit çelişkili 

bilgileri çoğaltabiliriz.   

Suyûtî, bu risâlede, daha önce özetle değerlendirmesini yaptığımız 

risâlelerden farklı bir üslûp takip etmiştir. Suyûtî, hadis kritiği açısından zayıf olan, 

aynı zamanda birbiriyle çelişen birçok bilgi nakletmiştir. Kendisinden çok önce olan 

Mehdî’nin geliş tarihi ile ilgili haberleri bile değerlendirmemiştir. Bu rivâyetleri, 

sened ve metin açısından kendisinin yazmış olduğu usûl perspektifiyle ciddi 

                                                 
144 Suyûtî, el-Hâvî, II, 97-98. 
145 Sezgin, Fuad, Buhârî’nin Kaynakları Hakkında Araştırmalar, İbrahim Horoz Basımevi, İstanbul, 1956, s. 

283. 
146 Bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 57-86. 
147 Suyûtî, a.g.e., II, 68. 
148 Suyûtî, a.g.e., II, 71. 
149 Suyûtî, a.g.e., II, 73. 
150 Suyûtî, a.g.e., II, 78. 
151 İlgili rivâyetler için bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 58, 59, 66, 74, 78. 
152 Suyûtî, a.g.e., II, 66. 
153 Suyûtî, a.g.e., II, 76. 
154 Suyûtî, a.g.e., II, 79. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         213 

 

 

 

değerlendirmeler yapmamıştır. Hâlbuki gerek Leâlî’de olsun, gerekse 

değerlendirmesini yaptığımız diğer risâlelerde olsun, Suyûtî, her ne kadar metin 

tenkidi yapmamışsa da sened tenkidi yapmıştır. Burada zayıf, çürük, sahîh ayrımı 

olmaksızın haberleri nakletmekle yetinmiştir. 

Suyûtî, az da olsa eserin sonunda birkaç rivâyetin değerlendirmesini 

yapmıştır. Meselâ, peygamberlerden sonra insanların en faziletlisinin Hz. Ebû Bekîr 

ve Hz. Ömer olduğu ile ilgili rivâyetlerin senedlerinin sahîh olduğunu 

belirtmiştir.155  

Ayrıca risâlenin sonunda “Tenbihât” başlığı altında bazı rivâyetleri 

değerlendirmiştir. Birinci tenbihte Suyûtî, Ebû Dâvud’un “Kitâbu’l-Mehdî”156 

başlığı altında on iki halifeden birisinin Mehdî olacağı inancında olduğunu, ama 

şimdiye kadar böyle bir durumun gerçekleşmediğini söylemiştir. İkinci tenbihte, 

Mehdî’nin Abbasîlerden olacağı ile ilgili rivâyet hakkında Dârekutnî, sened 

zincirinde geçen râvîlerden Muhammed b. Velîd’in tek başına kalmasından dolayı 

bu rivâyete garîb dediğini nakletmiştir. Üçüncü tenbihte, Mehdî’nin Hz. İsâ olduğu 

ile ilgili rivâyet157 için de Kurtubî’nin hadisinin senedinin zayıf olduğu 

düşüncesinde olduğunu söylemiştir. Ayrıca Suyûtî, Mehdî’nin Hz. Fatıma’nın 

soyundan olması ile ilgili hadisin bu hadisler içinde en sahîh rivâyet olduğunu 

söylemiştir.158 Dördüncü tenbihte ise Suyûtî, Kurtubî’nin naklettiği Mehdî’nin 

batıdan çıkacağı ile ilgili uzun kıssanın aslının olmadığını söylemiştir.159 

 

Sonuç 

 Suyûtî'nin hadis anlayışını ortaya koymaya çalıştığımız bu makaleden 

çıkartabildiğimiz ilk önemli sonuç, Suyûtî'nin hadis ve sünnetle çok meşgul olduğu 

hususudur. Suyûtî, hadis ilimlerinin hemen her dalında eser vermiştir.  

Hadis ilmi, Suyûtî’nin mahir olduğu ve çok sayıda eser verdiği bir ilim 

dalıdır. Suyûtî, güçlü bir hafızaya sahip olduğu için hadis rivâyetlerinin çoğunu 

ezberlemiştir. Kendisinin 200 bin hadis ezberlediği rivâyet edilmiştir. Bütün hadis 

rivâyetlerini derlemeye çalışmıştır. Bu anlamda Suyûtî bir ansiklopedisttir.         

Suyûtî, rivâyetlerin sıhhatini belirlemede isnâd merkezli değerlendirmeler 

yapmıştır. Ama bazen de el-Leâliu’l-Mesnûa gibi eserlerinde metin tenkidi yaptığı 

da olmuştur. Buna rağmen Suyûtî'nin hadis usûlcülüğü ile uyuşmayan birçok 

                                                 
155 Suyûtî, a.g.e., II, 77.  
156 Mehdî ile ilgili rivâyetler için bkz. Ebû Dâvud, Mehdî, 1, no: 4279, 4280, (IV, 150). 
157 Ahmed b. Hanbel, a.g.e., II, 411. 
158 Tirmizî, Fiten, 52; İbn Mâce, Fiten, 34, (II, 1366); Ahmed b. Hanbel, a.g.e., I, 84.  
159 Suyûtî, a.g.e., II, 85-86. Ayrıca bu risâleye benzer konuları içeren, herhangi bir rivâyet kritiği 

yapılmayan dünyanın ömrü, Deccâl’ın çıkışı, Hz. İsâ’nın inişi, Mehdî’nin geliş tarihi vb. konuları içeren 

başka bir risâlesi için bkz. Suyûtî, a.g.e., II, 86-92. Ayrıca bkz. İbn Kayyim el-Cevziyye, a.g.e., s. 131-145; 

Durmuş, M. Ali, Mehdî Hadislerinin Tedkiki. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          214 

 

 

nakil, onun eserlerinde vardır. Risâle türü olan küçük hacimli eserler başta olmak 

üzere el-Câmiu’s-Sağîr vb. kitaplarında uydurma, mesnedsiz çok nakiller 

yapmıştır. Hadislerin kritiğinde seçici davranmamıştır. Gelişigüzel rivâyetleri 

toplamıştır. Bu rivayetlerin kritiğinde, sened ve metin açısından kendisinin yazmış 

olduğu usûl perspektifiyle ciddi değerlendirmeler yapmamıştır. Bazı risâlelerinde 

ise kendi usûlu açısından ciddi değerlendirmeler yaptığı da varid olmuştur. 

Çalışmamızda ulaştığımız sonuçlardan biri de Suyûtî’nin hadis senedlerini 

değerlendirmede mütesâhil davranmış olmasıdır. Suyûtî, metinden çok isnâd 

üzerinde durmuştur. Kanaatimizce metin tenkidine önem vermemiş olması, 

uydurma ve zayıf rivâyetlerin Suyûtî’nin eserlerinde görülmesinin sebeplerinden 

birisidir. Bir hadisi bir eserinde uydurma olarak verirken bir başka eserinde alıp 

rahatça kullanabilmesi onun ilmî titizliğinde ve dikkatinde zaafı olduğunun bir 

göstergesi olsa gerektir. Söz konusu bu durum Suyûtî’nin tesahülünü göstermesi 

bakımından dikkat çekicidir.  

Sonuç olarak Suyûtî, geleneksel hadis anlayışını günümüze taşımış, çok 

hacimli bir hadis literatürünü bize mirâs bırakmış büyük bir âlimdir. Suyûtî’nin 

eserlerinin, çağımızda gerek rivayet yönünden gerekse dirayet yönünden Hadis 

ilimleri ile uğraşanların temel kaynakları arasında yer aldığını ifade etmek gerekir.   

 

KAYNAKÇA 

 Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs ammâ İştehera 

mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1988. 

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, y.y., 1314. 

 Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfû‘a fî’l-Ahbâri’l-Mevdûa, thk. Muhammed Sabbağ, 

Dâru’l-Emâne, Beyrut, 1971. 

 __________, Mevzûât-i Aliyyu’l-Kârî Tercemesi, çev. Ahmed Serdaroğlu, 

Ankara, 1966.       

 Aydınlı, Abdullah, Hadis Istılahları Sözlüğü, Timaş Yayınları, İstanbul, 1987. 

 Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Matbaatu’s-

Selefiyye, Kahire, 1400.  

 Bukâî, Muhammed Hayri, “Mahtûtatu Tercümetü’l-Allâme es-Suyûtî li Ebî 

Abdillah Şemsüddîn Muhammed ed-Dâvudî”, el-Arabiyye, Ocak, 2001, sy. 13. 

 Çakan, İsmail L., Hadis Edebiyatı, M.Ü. İFAV Yayınları, İstanbul, 1989. 

 Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahman, es-Sünen, Dâru İhyâi’s-

Sünneti’n-Nebeviyye, Dımaşk, 1349. 

 Dayfullah, Muhammed Hasan, Feyzu’l-Kadir Şerhu’l-Câmii‘s-Sağir, el-

Mektebetü’l-Halebî, Kahire, 1964. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         215 

 

 

 

  Durmuş, M. Ali, Mehdî Hadislerinin Tedkiki, Yayımlanmamış Y. Lisans Tezi, 

A.Ü.S.B.E., Ankara, 2000.  

 Ebû Dâvud, Süleyman b. Eş‘as, es-Sünen, Nşr. M. M. Abdulhamid, t.s. 

 Ebû Gudde, Abdulfettah, Mevzû Hadisler, çev. Enbiya Yıldırım, İnsan 

Yayınları, İstanbul, 1997. 

 Erul, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, T.D.V. Yayınları, Ankara, 2000. 

 el-Gumârî, Muhammed b. es-Sıddîk, el-Muğîr ‘ala’l-Ehâdîsi’l-Mavdû‘ati fi’l-

Câmi‘s-Sağîr, Beyrut, 1982. 

 Hâkim, Ebû Abdullah en-Neysâbûrî, el-Mustedrek alâ’s-Sahîhayn, Beyrut, t.s. 

 Halife, Reşâd, Medresetu’l-Hadis fî Mısr, Kahire, 1983. 

 el-Hût, Muhammed Derviş, Esne’l-Metâlib fî Ehâdisi Muhtelifeti’l-Merâtib, 

Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, 1983. 

 Irâkî, et-Takyid ve’l-Îzâh Limâ Utlika ve Uğlika min Mukaddimeti İbni’s-Salâh, 

Müessesetu’l-Kütübi’s-Sakâfiyye, Beyrut, 1991. 

 İbn Arrâk, Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed, Tenzîhu’ş-Şeriati’l-Merfû‘a ani’l-

Ahbâri’ş-Şenîati’l-Mevdû‘a, thk. Abdulvehhâb Abdullatif, Muhammed Sıddîk, 

Mektebetu Kahire, Mısır, t.s. 

 İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Kinânî el-Askalânî, 

el-Kavlu’l-Musedded fi’z-Zebbi  ‘ani’l-Müsned, Haydarâbâd, 1319. 

 __________,  Lisânu’l-Mîzân, Haydarâbâd, 1330. 

 __________,  Tehzîbu’t-Tehzîb, Dâru Sâdır, Beyrut, 1325. 

 İbn Hıbbân, Muhammed b. Ahmed el-Bustî, Kitâbu’l-Cerh ve’t-Ta‘dil, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1952. 

 __________, Kitâbu’l-Mecrûhîn mine’l-Muhaddisîn ve’d-Du‘afâ ve’l-Metrûkîn, 

thk. Hamdî Abdulmecid es-Selefî, Dâru’s-Samiî, Riyad, 2000. 

 İbn Kayyim el-Cevziyye, Şemsuddin Ebû Abdillah Muhammed b. Ebî Bekr, 

el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîh ve’d-Da‘îf, çev. Muzaffer Can, Cantaş Yayınları, İstanbul, 

1992. 

 İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmâil b. Ömer, el-Bidâye ve’n-Nihâye (Büyük İslâm 

Tarihi), çev. Mehmet Keskin, Çağrı Yayınları, İstanbul, 1994. 

 İbn Mâce, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, es-Sünen, thk. 

Muhammed Fuad Abdulbaki, Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabîyye, 1952. 

 İbnü'l-Cevzî, Ebu’l- Ferec Abdurrahman b. Ali, Kitâbu'l-Mevzûât, thk. 

Nureddîn b. Şükrî b. Ali Boyacılar, Mektebetü Edvâu’s-Selef, y.y., 1997. 



Suyûtî’nin Hadis Tenkitçiliği                                          216 

 

 

 İbnu’l-İmâd, Ebu’l-Felah Abdulhay, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri Men Zeheb, 

thk. Abdulkadir Arnavud, Mahmud Arnavud, Dâru İbn Kesîr, Dımaşk, 1993. 

 Kandemir, M. Yaşar, Mevzû Hadîsler, D.İ.B. Yayınları, Ankara, 1991. 

 Karacabey, Salih, Hadis Tenkidi, Sır Yayıncılık, İstanbul, 2001. 

 Karayılan, Mevlüt, Suyûtî'nin Leâlî'deki Kaynakları Ve Tenkid Metodu, 

Yayımlanmamış Y. Lisans Tezi, A.Ü.S.B.E. Ankara, 1994. 

 Kettânî, Muhammed b. Cafer, Hadis Literatürü, çev. Yusuf Özbek, İz Yay. 

İstanbul, 1994. 

 Kırbaşoğlu, M. Hayri, İslâm Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, Ankara 

OkuluYayınları, Ankara, 1999. 

 __________, Alternatif Hadis Metodolojisi, Kitâbiyât, Ankara, 2002. 

 Koçyiğit, Talat, Hadis Terimleri Sözlüğü, Rehber Yayıncılık, Ankara, 1992. 

 Lehham, Bedi´ es-Seyyid, el-İmâm el-Hâfız Celâleddin Suyûtî ve Cuhûduhu fi’l-

Hadis ve Ulûmih, Dâru Kuteybe, Dımaşk, 1994. 

 Leknevî, Muhammed Abdulhay, el-Ecvibetu’l-Fâdile li Es’ileti’l-’Aşrati’l-

Kâmile, thk. Abdulfettah Ebû Gudde, 4. Baskı, Dâru’s-Selâm, Kahire, 1997.  

 Sartaın, Elısabeth, Celâleddîn Suyûtî, Cambridge, Cambrıdge Unıversıty, 

1975. 

 __________, Celâleddîn Suyûtî Hayatı ve Eserleri, çev. Hasan Nureddin, 

Gelenek Yayıncılık, İstanbul, 2002. 

 Sehâvî, Şemsüddin Muhammed b. Abdirrahman, ed-Dav’ül-Lâmi li Ehli’l-

Karn et-Tâsi, Dâru’l-Mektebeti’l-Hayat, Beyrut, ts. 

 Sezgin, Fuad, Buhârî’nin Kaynakları Hakkında Araştırmalar, İbrahim Horoz 

Basımevi, İstanbul, 1956. 

 Sıbâî, Mustafa, es-Sünnetu ve Mekânetuhâ fî’t-Teşri’i’l-İslâmî, el-Mektebu’l-

İslâmî, Beyrut, 1985, 4. Baskı. 

 Subhi, Sâlih, Hadîs İlimleri ve Hadîs Istılahları, çev. M. Yaşar Kandemir, D.İ.B. 

Yayınları, Ankara, 1988. 

 Suyûtî, Celâluddin Ebu’l-Fadl b. Ebi Bekr, el-Câmiu’s-Sağîr fî Ehâdîsi’l-

Beşîri’n-Nezîr, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1990. 

 __________, ed-Dürerü’l-Müntesire fi’l-Ehâdisi’l-Müştehire, thk. Muhammed 

Abdulkadir Atâ, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1988. 

 __________, el-Hâvî li’l-Fetâvâ, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1988. 

 __________, Buğyetü’l-Vu‘at fi Tabâkâti’l-Lugaviyyin ve’n-Nuhât, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 1964. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         217 

 

 

 

 __________, Hüsnü’l-Muhadara fî Ahbârı Mısr ve’l-Kâhire, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, 1997. 

 __________, el-Leâlî’l-Masnû‘a fî’l-Ehâdîsi’l-Mevdû‘a, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 1996. 

 __________, el-Muncem fi’l Mu’cem: Mu’cemu Şuyuhi’s-Suyûtî, thk. İbrahim 

Bacis Abdülmecid, Dâru İbn Hazm, Beyrut, 1415/1995. 

 __________, Şerhu’s-Sudûr bi Şerhi Hâli’l-Mevtâ ve’l-Kubûr, Dâru’l-Kitabi’l-

Arabî, Beyrut, 1994. 

 __________, et-Tahaddüs bi Nimetillah, thk. Elısabeth Sartaın, Cambridge 

Unıversity, Cambridge, 1975. 

 __________, Tedribu’r-Râvî fi Şerhi Takribi’n-Nevâvî, thk. Abdülvehhâb 

Abdüllatif, el-Mektebetü’l-İlmiyye, Medine, 1959. 

 __________, Tedribu’r-Râvî fi Şerhi Takribi’n-Nevâvî, thk. A. Ömer Haşim, 

Dâru’l-Kitabi’l-Arabî, Beyrut, 1999. 

 __________, Zeylü Tezkiretü'l-Huffâz li Zehebî, Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabî, 

Beyrut, 1955. 

 Şevkânî, Muhammed b. Ali, el-Bedru’t-Tâli´ bi Mehâsini min Be’di’l-Karni’s-

Sâbi´, Dâru’l-Marife, Beyrut, t.s. 

 Tabba’, İyad Halid, Celâleddin Suyûtî: Ma’lemetü’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, Dâru’l-

Kalem, Dımaşk, 1996. 

 Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa, es-Sünen, thk. Ahmed Muhammed 

Şakir, Matbaatu Mustafa el-Bâbî el-Halebî, Kahire, 1937. 

 Zehebî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman, Mizânu'l-İ'tidâl 

fiNakdi’r-Ricâl, thk. Ali Muhammed el-Becâvî, Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabîyye, 

Kahire, 1963. 

 __________, et-Tezkire fî’l-Ehâdîsi’l-Müştehire, thk. Mustafa Abdulkadir Ata, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1986. 

 

 

 

 

                                                                                                                      

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                             219 

 

 

 

İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair  

Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel 

Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti 

 

Mehmet APAYDIN 

 

Özet 

Bu makalede, tarafımızdan daha önce doktora tezi olarak sunulan Bütünsel Yaklaşım 

yöntemi kullanılarak “İmamlar Ḳureyş’tendir” sözünün lafız veya mana olarak yer aldığı 

rivâyetler yardımıyla bir Kurgu yapılmıştır. Ulaşılan Kurgu’dan hareketle bu sözün, mufaṡ ṡ al 

metne sahip bir rivâyetin ṭ aḳ ṭ îʿ ameliyesine maruz kalması ve ardından maʿnen rivâyet 

şeklinde nakledilmesi neticesinde ortaya çıktığı; mevcut hâliyle de Hz. Peygamber’in 

maksadının aşıldığı sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Ḳureyş, imâmet, kurgu, bütünsel yaklaşım, Benû Hâşim 

 

Determiniation of the Narratives “The Imamate 

Belongs to Quraysh”, Referred to the Prophet, With 

Integrative Approach 

 

Abstract 

In this article, a Fiction has been made by using the Integrative Approach method which 

we have previously presented as a doctoral thesis, based on the narratives that exact words or 

the meaning of “The Imams are from Quraysh” is included. Based on the resulting Fiction, it can 

be said that these words came into being after the narration of the meaning of a detailed text 

which is being exposed to the ṭaḳṭîʿ process and it was also concluded that the purpose of the 

words of The Prophed was exceeded. 

Keywords: Quraysh, imamate, fiction, integrative approach, Banu Hahsim. 

 

 

 

                                                      
 Dr., İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi KURAMER Bilim Kurulu Üyesi, Orcid: 0000-0002-8591-6493,  

entegre1@hotmail.com.  

mailto:entegre1@hotmail.com


İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          220 

 

Giriş 

Klasik hadis usûlünde Hz. Peygamber’den nakledilen bir rivâyetin tespiti ve 

derecelendirilmesi isnad ve metin merkezli belli kriterler kullanılarak yapılır. Ancak 

bazı rivâyetlerin sened tenkidiyle elde edilen derecelendirmeleri, metin tenkidleriyle 

belirlenenlerin tam aksine neticelenebilir. Yani, bir rivâyet isnadı bakımından 

makbul kabul edilmesi gerekirken, metni bakımından reddedilebilir. 

Hadis kaynaklarında yer alan ve “الائمة من قريش”, “İmamlar Ḳureyş’tendir” ifadesini 

barındıran rivâyetlerin tenkidi, sened ve metin bakımından birbirinden farklı 

neticelenme potansiyeli yüksek tenkidlere birer örnek olarak verilebilir. Bu ifadeyi 

lafız veya mana itibariyle ihtiva eden rivâyetler çok sayıda sahâbîden nakledilmiştir.1 

Bunların bir kısmı klasik usûle göre sahih kabul edilmiştir. Hatta İbn Ḥazm2 (ö. 

456/1064), el-Merdâvî3 (ö. 885/1480) ve el-Kettânî4 (ö. 1345/1926) gibi bazı âlimler bu 

haberin mütevâtir olduğunu öne sürmüşlerdir. Çağımızda bu konuda dikkate değer 

bir çalışma ortaya koyan M. Said Hatiboğlu’na göre ise bu hadis uydurmadır.5  

Bu incelemeler neticesinde birbirine zıt bu iki neticenin ortaya çıkması tabiîdir. 

Çünkü yukarıda isimleri sayılan âlimler söz konusu rivâyetlerin yaygınlığını ve 

senedlerini esas alarak hüküm verirlerken M. Said Hatiboğlu metin tenkidi 

kriterlerini kullanarak onlardan farklı bir sonuca ulaşmıştır. 

İmâmların Ḳureyş’ten olduğuna dair ifadeler içeren rivâyetler üzerine yakın 

zamanda yapılmış bazı çalışmalar bulunmaktadır. Yukarıda bahsi geçen, M. Said 

Hatiboğlu’nun İslamda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği adlı çalışması6, Ali 

Bakkal’ın Ebû Bekir’in Halîfe Seçilmesinde “İmamlar Kureyş’tendir” Hadisinin Rolü 

Üzerine adlı makalesi7 ve İsrafil Balcı’nın “İmamlar/Halifeler Kureyş’tendir” İddiasının 

Kritiği adıyla neşrettiği makale8 bunlara birer örnek olarak sayılabilir. Bunların 

üçünde de genel itibariyle rivâyetlerin isnadları üzerinden değil, metinleri üzerinden 

bir neticeye ulaşılmaya çalışılmıştır. Bu durumun, Hz. Peygamber’e isnad edilen 

 ifadesini lafız veya mana itibariyle ihtiva eden rivâyetlerin bolluğu ve ”الائمة من قريش“

bunların isnadları bakımından tenkid edilmelerinin zorluğundan kaynaklandığı 

düşünülebilir. 

Bir rivâyetin sened tenkidi ile metin tenkidinin birbirine zıt neticeler vermesi 

durumunda o rivâyetin tespiti için üçüncü bir yol gerekmektedir. Bu hususta bizim 

                                                      
1 Rivâyetin tarîkleri için bk. İbn Ḥacer, Ebû’l-Faḍl Aḥmed b. ʿAlî el-ʿAsḳalânî (ö. 852/1448), 

 Leẑẑetu’l-ʿAyş fî Ṭuruḳi Ḥadîŝi el-Eʾimmeti min Ḳureyş (nşr. Muḥammed Nâṡır el-ʿAcemî), Beyrut 1433/2012. 
2 İbn Ḥazm, el-Faṡl, IV, 74. 
3 el-Merdâvî, et-Taḥbîr Şerḥu’t-Taḥrîr, IV, 1761. 
4 el-Kettânî, Naẓmu’l-Mütenâŝir mine’l-Ḥadîŝi’l-Mütevâtir, Beyrut 1980, s. 103. 
5 bk. M. Said Hatiboğlu, “İslamda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”, AÜİFD, c. XXIII, Ankara 1978, 

s. 121-213. 
6 M. Said Hatiboğlu, “İslamda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”, AÜİFD, c. XXIII, Ankara 1978, s. 
121-213 
7 Ali Bakkal, “Ebû Bekir’in Halîfe Seçilmesinde “İmamlar Kureyş'tendir” Hadîsinin Rolü Üzerine”, İstem / 6, Aralık 

2005, s. 87-103. 
8 İsrafil Balcı, ““İmamlar/Halifeler Kureyş’tendir” İddiasının Kritiği”, OMÜİFD, 2016, sy. 40, s. 5-32. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             221 

 

 

 

önerimiz Bütünsel Yaklaşım adını verdiğimiz yönteme başvurulmasıdır.9 Bu 

yöntemde, sened ve metin birlikte ele alınıp klasik hadis usûlüne göre oldukça farklı 

bir şekilde işlenerek rivâyetin meydana geldiği yer, zaman ve diğer olguları ortaya 

çıkarabilecek yeni bir Kurgu yapılmaktadır. Böylece “ قريشالائمة من  ” ifadesini barındıran 

rivâyetin aslı daha doğru tespit edilmekte ve birinci düzey anlamı aslına daha uygun 

olarak ortaya çıkarılabilmektedir.  

Burada Bütünsel Yaklaşım yönteminin ayrıntılarına girmek mümkün değildir. 

Kısaca özetlemek gerekirse, yöntemin amacı, Hz. Peygamber tarafından telaffuz 

edildiği iddia edilen “الائمة من قريش” ifadelerinin bizzat onun tarafından kullanılıp 

kullanılmadığını, eğer kullanıldıysa bu olayın meydana geldiği yerin, zamanın ve 

ayrıntılarının tespitini yapmak ve olayı aslına uygun olarak kurgulamaktır. Bunun 

için ilk olarak Uygulama Kapsamı’nın belirlenmesi gerekir. Daha sonra bu ifadeleri 

nakleden sahâbe veya tâbiʿûnun rivâyetlerinin tarikleri ayrı gruplar halinde 

derlenerek Haber adı verilen şekil ve yöntemlere göre tasnif edilip bir araya 

getirilmelidir. Bu çalışmada, makalenin sınırları dikkate alınarak söz konusu 

rivâyetlerin sadece birer tarîki kullanılacaktır. Ancak gerekli görüldüğü takdirde 

diğer tarîklerden veya bu tarîklerdeki bazı ifadelerden de istifade edilecektir. 

Bununla birlikte, buraya iktibâs edilmese de kaynaklarda yer alan konuyla ilgili 

diğer rivâyetlerin tamamına yakını da tetkik edilecek ve bunların –eğer rastlanırsa- 

çelişkilerine işaret edilecektir. 

Bütünsel Yaklaşım’a göre Haber’ler derlendikten sonra bunların ihtiva ettiği 

rivâyetlerde yer alan ifadeler çıkarılır. Bu ifadeler; Eylem, Zaman, Mekân, Nesne ve 

Grup olmak üzere beş ayrı kategoride tasnif edilir. 

Kurgu aşamasına gelince, tasnif edilen ifadelerden Eylem özelliğine sahip 

olanlar zamanın yönüne göre listelenir. Diğer ifadeler ise ilişkilerine göre Eylem 

olguları ile irtibatlandırılırlar.10 

Bu işlemler neticesinde bir olay akışı ortaya çıkar. Olay akışı daha sonra 

Senaryo adı verilen teknik bir metin haline getirilir. Böylece ortaya çıkan yeni metin 

üzerinden Hz. Peygamber’e isnad edilen “الائمة من قريش” ifadesi başta olmak üzere olayın 

ayrıntılarına dair birinci anlama düzeyinde bir değerlendirme yapmak mümkün hale 

gelir. Ancak Bütünsel Yaklaşım yöntemi çerçevesinde Kurgu’su yapılan olayın dinî 

anlamı üzerinde bir netice ortaya çıkmaz. 

 

Uygulama Kapsamı’nın Belirlenmesi 

                                                      
9 Bk. Mehmet Apaydın, Hadislerin Tespitinde Bütünsel Yaklaşım, İstanbul 2018. 
 Bütünsel Yaklaşım yöntemine göre bir metnin dinî değerler yüklenmemiş doğal anlamı. 
10 Bu yöntemin ayrıntıları için bk. Mehmet Apaydın, Hadislerin Tespitinde Bütünsel Yaklaşım, s. 275-311. 
 Bütünsel Yaklaşım yöntemine göre bir metne dinî değerler yüklenerek ulaşılan anlam. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          222 

 

Bütünsel Yaklaşım’a göre bir Kurgu’ya başlamak için ilk iş olarak uygulama 

kapsamının belirlenmesi gerekir. Kurgu’nun anlaşılabilir sonuçlar sunabilecek 

ölçekte olması ve başarılı bir şekilde tamamlanabilmesi için Uygulama Kapsamı’nın 

doğru belirlenmesi elzemdir.  

Bu makalede lafız veya mana itibariyle “الائمة من قريش” ifadelerinin yer aldığı bazı 

rivâyetler Uygulama Kapsamı olarak ele alınmıştır. Fakat çalışma ilerledikçe yapılacak 

Kurgu’nun, makalenin boyutlarını aşacağı görülmüş ve bu sebeple belli rivâyetler 

dikkate alınarak Kurgu sınırlandırılmıştır. Bu durum, oluşturulan Kurgu’nun 

derecelendirilmesinde düşük değer almasına sebep olacaktır. Ancak bu Kurgu 

çerçevesinde meselenin doğrudan mevsûkiyetle alakası olmadığı düşünülerek 

tesâhül gösterilmiştir. Elbette bu hususta daha mütekamil Kurgu örneklerinin ortaya 

konulması mümkündür. 

 

Uygulama Kapsamı’ndaki Haber’lerin Derlenmesi 

 Hz. Peygamber’den “الائمة من قريش” ifadelerini lafız veya mana olarak barındıran 

her rivâyet, bu kısımda Bütünsel Yaklaşım yöntemi açısından Anlatıcı’sına göre Haber 

şeklinde listelenecektir. 

Bütünsel Yaklaşım’a göre, rivâyetlerin mevsûkiyeti, yer aldığı kaynaklar veya 

senedlerindeki râvîler üzerinden değerlendirilmez. Dolayısıyla Kurgu’da ihtiyaç 

duyulan her rivâyet, klasik hadis usûlündeki cerḥ ve taʿdîl kriterleri dikkate 

alınmadan kullanılabilir hale gelir. 

Rivâyetlerin erken dönem ya da geç dönem kaynaklarda yer almasının 

bunların mevsûkiyetleriyle doğrudan alakalı olmadığı, hatta geç dönem 

kaynaklarda bulunan bir rivâyet veya tarîkin erken dönemdekilere nispetle daha iyi 

korunmuş olabileceği hususu dikkate alınmalıdır.11 Çünkü geç dönemde yaşayan bir 

âlimin (meselâ İbn Ḥacer) bir rivâyeti aktarmak için kullandığı kaynak, müellif 

nüshasına daha yakın olabilir. Hatta onun, bazı erken dönem eserlerin müellif 

nüshalarına ulaşması mümkündür. Bu durum, eṭ-Ṭaberânî (ö. 360/971), Ebû 

Nuʿaym (ö. 430/1039) ve el-Beyhaḳî (ö. 458/1066) gibi ilk döneme yakın muhaddisler 

için daha da kuvvetli bir ihtimâldir. 

 

[BCD186] Rifâʿa b. Râfiʿ Haberi 

Açıklama: Anlatıcı’sının Rifâʿa b. Râfiʿ olduğu ifade edilen bu Haber’de 

Rifâʿa’nın Gözlemci olduğunu gösteren açık bir ifade yer almamaktadır. Ancak 

metnin siyakından hareketle bunun uzak bir ihtimâl olduğu söylenebilir. Rivâyetin 

başka tarîkleri de bulunmakla birlikte hem bu tarîklerde konumuz açısından dikkate 

                                                      
11 Bu konudaki tetkiklerimiz için bk. Mehmet Apaydın, Hadislerin Tespitinde Bütünsel Yaklaşım,  
s. 159-176. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             223 

 

 

 

değer ifade farklarının bulunmamasından dolayı hem de makalenin hacmini 

artırmamak amacıyla bu tarîkler incelemeye dâhil edilmemiştir. 

 

Alıntılar 

֍ [D185] el-Buḫârî, el-Edebu’l-Mufred, s. 40.  

ثَ نَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُثْمَانَ قاَلَ: أَخْبَ رَنِ  رٌ قاَلَ: حَدَّ ثَ نَا زُهَي ْ ثَ نَا عَمْرُو بْنُ خَالِدٍ قاَلَ: حَدَّ لُ بْنُ عُب َيْدٍ، عَنْ أبَيِهِ عُب َيْدٍ، عَنْ رفِاَعَةَ بْنِ راَفِعٍ، إِسْْاَعِي حَدَّ
مِعَ دَخَلَ عَ  صلى الله عليه وسلم، فَجَمَعَهُمْ، فَ لَمَّا حَضَرُوا باَبَ النَّبِِّ « اجَْْعْ لِ قَ وْمَكَ »نْهُ: قاَلَ لِعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَ  صلى الله عليه وسلمأَنَّ النَّبَِّ  ََ ُُ لَكَ قَ وْمِي، فَ ََالَ: قَدْ جََْعْ لَيْهِ عُمَرُ فَ 

تَمِعُ وَالنَّاظِرُ مَ  َْ ََالُوا: قَدْ نَ زَلَ فِ قُ رَيْشٍ الْوَحْيُ، فَجَاءَ الْمُ ََالُ لََمُْ، فَخَرجََ النَّبُِّ ذَلِكَ الَْْنْصَارُ فَ  ََالَ:  صلى الله عليه وسلما يُ  ََامَ بَ يَْْ أَظْهُرهِِمْ فَ  هَلْ فِيكُمْ مِنْ »، فَ 
مَعُونَ: إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ : " حَلِيفُنَا مِنَّا، وَابْنُ أُخْتِنَا مِنَّا، وَمَوَاليِصلى الله عليه وسلمقاَلُوا: نَ عَمْ، فِينَا حَلِيفُنَا وَابْنُ أُخْتِنَا وَمَوَاليِنَا، قاَلَ النَّبُِّ « غَيْْكُِمْ؟ َْ نَا مِنَّا، وَأنَْ تُمْ تَ

َِيَامَ  َُونَ، فإَِنْ كُنْتُمْ أوُلئَِكَ فَذَاكَ، وَإِلاَّ فَانْظرُُوا، لَا يأَْتِ النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ ََالِ الْمُت َّ َُُّ ناَدَ ةِ، وَتأَْتُونَ باِلْْثَْ  ََ عَنْكُمْ "،  ََالَ: ياَ أيَ ُّهَا النَّاسُ  ، فَ يُ عْرَ فَ 
رٌ: أَ  -أيَ ُّهَا النَّاسُ، إِنَّ قُ ريَْشًا أهَْلُ أمََانةٍَ، مَنْ بَ غَى بِِِمْ  -وَرَفَعَ يَدَيْهِ يَضَعَهُمَا عَلَى رُءُوسِ قُ رَيْشٍ  - َُ   -ظنُُّهُ قاَلَ: الْعَوَاثرَِ قاَلَ زُهَي ْ لُ و كَبَّهُ اللَّهُ لِمِنْخِرَيْهِ ، يَ 

 ثَلََثَ مَرَّاتٍ. ذَلِكَ 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-185-D18E «( اجَْْعْ لِ قَ وْمَكَ »قاَلَ لِعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ النَّبَِّ   Nebî’nin (s.a) ʿOmer’e “Kavmini 

[bir araya] topla!” demesi. 

E-185-D18F )فَجَمَعَهُمْ(   [ʿOmer’in] onları toplaması. 

E-185-D190 ا حَضَرُوا باَبَ   .Nebî’nin kapısının önünde hazır bulunmaları  النَّبِِّ()فَ لَمَّ

E-185-D191  .ʿOmer’in, [Nebî’nin] yanına girmesi  عُمَرُ()دَخَلَ عَلَيْهِ 

E-185-D192 ُُ لَكَ قَ وْمِي(   ََالَ: قَدْ جََْعْ )فَ  Ona “Kavmimi [bir araya] topladım” demesi. 

E-185-D193 مِعَ ذَلِكَ   ََ  .Ensâr’ın bunu işitmesi الْْنَْصَارُ()فَ

E-185-D194 ََالُوا: قَدْ نَ زَلَ فِ قُ رَيْشٍ الْوَحْيُ(   )فَ  [Ensâr’ın] Ḳureyş hakkında vahiy indiğini 

zannetmeleri. 

E-185-D195 ََالُ لََمُْ(   تَمِعُ وَالنَّاظِرُ مَا يُ  َْ )فَجَاءَ الْمُ Onlar [Ḳureyş] hakkında ne denildiğini 

dinlemek ve izlemek için gelmeleri. 

E-185-D196 ( صلى الله عليه وسلم)فَخَرجََ النَّبُِّ   Nebî’nin (s.a) dışarı çıkması. 

E-185-D197 ََامَ بَ يَْْ أَظْهُرهِِمْ(   )فَ  [Nebî’nin, toplanan Ḳureyşliler’in] karşısında durması. 

E-185-D198 ََالَ:   «( هَلْ فِيكُمْ مِنْ غَيْْكُِمْ؟»)فَ   Onlara, “Aranızda yabancı var mı?” diye 

sorması. 

E-185-D199 )قاَلُوا: نَ عَمْ، فِينَا حَلِيفُنَا وَابْنُ أُخْتِنَا وَمَوَاليِنَا،(   Onların “Evet var. Halîflerimiz, kız 

kardeşlerimizin çocukları ve mevâlimiz bulunuyor” demeleri. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          224 

 

E-185-D19A مَعُونَ( صلى الله عليه وسلم)قاَلَ النَّبُِّ   َْ : حَلِيفُنَا مِنَّا، وَابْنُ أُخْتِنَا مِنَّا، وَمَوَاليِنَا مِنَّا، وَأنَْ تُمْ تَ Nebî’nin (s.a) “Halîfimiz 

bizdendir. Kız kardeşimizin oğlu bizdendir. Mevâlimiz bizdendir. Şimdi hepiniz [beni] 

dinleyin” demesi. 

E-185-D19B َُونَ(   )إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ “Benim aranızdaki dostlarım muttaki olanlarınızdır” 

demesi. 

E-185-D19C )فَإِنْ كُنْتُمْ أوُلئَِكَ فَذَاكَ(   “Eğer siz öyleyseniz (muttaki iseniz) böylesiniz 

(dostumsunuz)” demesi. 

E-185-D19D ََالِ(   َِيَامَةِ، وَتأَْتُونَ باِلْْثَْ  )وَإِلاَّ فاَنْظرُُوا، لَا يأَْتِ النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ “Eğer değil iseniz kendinize 

dikkat edin. Kıyamet gününde insanlar amellerle gelirken siz yüklerle (günahlarla) gelmeyin” 

demesi. 

E-185-D19E َُُّ ناَدَ (   ( Sonra sesini yükseltmesi. 

E-185-D19F ََالَ: ياَ أيَ ُّهَا النَّاسُ   أيَ ُّهَا النَّاسُ، إِنَّ قُ ريَْشًا أهَْلُ أمََانةٍَ(  -وَرَفَعَ يَدَيْهِ يَضَعَهُمَا عَلَى رُءُوسِ قُ رَيْشٍ  -)فَ  Elini 

kaldırıp Ḳureyşliler’in başına koyması ve “Ey insanlar! Ḳureyş emanet ehlidir” demesi. 

E-185-D1A2 )ِرٌ: أَظنُُّهُ قاَلَ: الْعَوَاثرَِ -  كَبَّهُ اللَّهُ لِمِنْخِرَيْه  Kim onlara tuzak kurarsa“ )مَنْ بَ غَى بِِِمْ - قاَلَ زُهَي ْ

Allah onu burnunun üstüne yere kapaklandırsın” demesi. 

▪ Mekân İfâdeleri  

M-185-D18B )باَبَ النَّبِِّ(   Nebî’nin [Evinin] Kapısı. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-185-D187 )رفِاَعَةَ بْنِ رَافِعٍ(   Rifâʿa b. Râfiʿ 

N-185-D188 )النَّبَِّ(   Nebî 

N-185-D189 )قاَلَ لِعُمَرَ(   ʿOmer [b. el-Ḫaṭṭâb] 

▪ Grup İfâdeleri  

G-185-D18A )فَجَمَعَهُمْ(   Toplananlar 

G-185-D18C )الْْنَْصَارُ(   Ensâr 

G-185-D18D )حَلِيفُنَا وَابْنُ أُخْتِنَا وَمَوَاليِنَا،(   Halîfler, Kızların Oğulları ve Mevâli 

 

                                                      
 Metinde yer alan “ ِمَنْ بَ غَى بِِِمْ الْعَوَاثرَِ كَبَّهُ اللَّهُ لِمِنْخِريَْه” şeklindeki ifade genellikle “Kim onlara (Ḳureyş’e) tuzak kurarsa Allah 

onu burnunun üstüne yere kapaklandırsın” şeklinde anlaşılmıştır. Ancak bize göre bu ifadenin “Kim onu (bu işi) 

kendi [emelleri] için isterse Allah onu burnunun üstüne yere kapaklandırsın” şeklinde anlaşılması da mümkündür ve 

bu makaledeki kurguya daha uygun düşmektedir. Çünkü bu ifade, diğer Haber’lerin bazılarında yer alan   ْفَمَنْ لََْ يَ فْعَل(
هُمْ فَ عَليَْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجَْْعِيَْ( ذَلِكَ مِ  ن ْ  “Eğer kim böyle yapmazsa Allah’ın, meleklerinin ve insanların hepsinin laneti onun 

üzerine olsun” şeklindeki bedduanın karşılığı gibi görünmektedir. Ancak bu konu, daha ayrıntılı bir tetkiki 
gerektirdiği için ileride yapılması muhtemel başka çalışmalara bırakılmıştır. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             225 

 

 

 

[BCD1A5] “Ensâr’dan Bir Adam” Haberi 

Açıklama: Bu haberdeki ifadelerin bir kısmı yukarıdaki haberle benzerlik 

göstermektedir. Dolayısıyla Anlatıcı olan meçhul ensârînin Rifâʿa b. Râfiʿ olması 

muhtemeldir. 

Alıntılar 

֍ [D1A4] İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363-364.  

ثني ابْنُ الَاريِّ  ، قاَلَ: ح ُُ أَبِ عَنْ حديثٍ رَوَاهُ أبَوُ عَاصِمٍ، عَنْ عَبْدِ ربِّه ابن عَطاء اللَّهِ؛ قاَلَ: حدَّ ثني ابنُ أَبِ عُبَيد الزُّرَقي : أنََّهُ دَّ وسأل
ََّحَر؛ إِذَا هُوَ برَِجُلٍ ناَئمٍِ، فَ نَادَاهُ  َُ مَا قاَلَ رسولُ الله خرجََ مَعَ أبَيِهِ، فلمَّا كَانَ مِنَ ال ََالَ : إنِّ  صلى الله عليه وسلم: أيُّها النَّؤومُ! مالَكَ وللِوَحْدَةِ؟ أمََا علم فِ الوَحْدَة؟ فَ 

ََا َُ ، فَ  َُ مِنْهُ، وَأنَاَ أريدُ هَذَا الماءَ الَّذِي  أصبحْ ُُ مِنْ هَذَا الْمَاءِ الَّذِي رُحْ ؟ قاَلَ: رجلََْ آتِكَ سَفْراً ؛ إنماخرج َُ لٌ مِنَ الْنَْصَارِ؛ قاَلَ: أبْشِر؛ لَ: ممَّن أنَْ
ُُ رَسُولَ الله  َُولُ  صلى الله عليه وسلمفإَِنِّ سْع هُمْ، أنَاَ مِنْ  -قاَلَ: وأرُاهُ قاَلَ: ولْبَْ نَاءِ أبَْ نَاءِ الْنَْصَارِ  -: اللَّهُمَّ، اغْفِرْ للأنَْصَارِ، ولْبَْ نَاءِ الْنَْصَارِ يَ  ُُ مِن ْ قاَلَ: إِنِّ لَ

َُلْ  َُ منهُم؛ قَالَ رسولُ اللَّهِ لِعُمَرَ: اجَْْعْ لِ قَ وْمَكَ؛ قاَلَ: فَ  ا اجتمَعُوا قاَلَ: إِمَّا أَنْ يَدْخُلُوا : نَ زَلَ فِ قُ رَيْشٍ أمَْ -أَوْ قاَلَ النَّاسُ  -نَا مَوَاليِهم؛ قاَلَ: أنَْ رٌ، فلمَّ
الَ: هَلْ فِيكُمْ أَحَدٌ مِنْ غَيْْكُِمْ؟ ، قاَلُوا: ََ  صلى الله عليه وسلموبنو أخواتنا ومَوالينا، فَال رسولُ الله نا فِينَا أبناؤنا وحُلَفاؤ  إِليَْكَ، وإِمَّا أَنْ تََْرجَُ إِليَْهِمْ؛ قاَلَ: فخرجََ إِليَْهِمْ فَ 

َُُّ قَالَ: ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، إِنَّ أوَْليَِائِيَ مِ  َُونَ، فَإِنْ تَ : حَلِيفُنَا مِنَّا، وابْنُ أُخْتِنَا مِنَّا، ومَوَاليِنَا مِنَّا،  ُت َّ
، فَ لَمْ  صلى الله عليه وسلمكُونوُا أنَْ تُمْ فَأنَْ تُمْ، ُ صرخَ رسول الله نْكُمُ الم

ََالَ: أي ُّهَا النَّاسُ، مَنْ بَ غَاهُمُ العَوَاثرَِ ، كُبَّ عَلَى مَنْخِرَ يَ  ، فَ  مَعْ أحدٌ صوتَه أوَْ بلغَه إِلا جَاءَ يَشتَدُّ : ابنُ الَاريِّ هُوَ عِنْدِي: عبد الله ابن يْهِ؟ قاَلَ أَبِ َْ
 .عثمان بن خُثيَم

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-1A4-02D9 اللَّهِ لِعُمَرَ: اجَْْعْ لِ قَ وْمَكَ( )قاَلَ رسولُ   Resûlullâh’ın ʿOmer’e “Kavmini [yanıma] 

topla!” demesi. 

E-1A4-02DA َُلْنَا   : نَ زَلَ فِ قُ رَيْشٍ أمَْرٌ( -أوَْ قَالَ النَّاسُ  -)قاَلَ: فَ  İnsanların “[Herhalde] Ḳureyş 

hakkında bir şey nâzil oldu” demeleri. 

E-1A4-02DB  …Onlar bir araya toplanınca اجتمَعُوا()فلمَّا  

E-1A4-02DC )قاَلَ: إِمَّا أَنْ يَدْخُلُوا إِلَيْكَ، وإِمَّا أَنْ تََْرجَُ إِليَْهِمْ(   [ʿOmer’in Hz. Peygamber’e] “Onlar 

yanınıza mı girsinler yoksa siz mi onların yanına çıkarsınız?” demesi. 

E-1A4-02DD  .onların yanına çıkması [Hz. Peygamber’in] إِليَْهِمْ()فخرجََ  

E-1A4-02DE ََالَ: هَلْ فِيكُمْ أَحَدٌ مِنْ غَيْْكُِمْ    Onlara, “Aranızda yabancı var mı?” diye ؟()فَ 

sorması. 

E-1A4-02DF )قاَلُوا: فِينَا أبناؤنا وحُلَفاؤنا وبنو أخواتنا ومَوالينا(   Onların, “Evlatlarımız, halîflerimiz, kız 

kardeşlerimizin oğulları ve mevâlimiz var” demeleri. 

E-1A4-02E0 : حَلِيفُنَا مِنَّا، وابْنُ أُخْتِنَا مِنَّا، ومَوَاليِنَا مِنَّا( صلى الله عليه وسلم)فَال رسولُ الله   Resûlullâh’ın (s.a) “Halîfimiz 

bizdendir. Kız kardeşimizin oğlu bizdendir. Mevâlimiz bizdendir” demesi. 

E-1A4-02E1 َُونَ(   ُت َّ
َُُّ قاَلَ: ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، إِنَّ أوَْليَِائِيَ مِنْكُمُ الم ( [Nebî’nin] “Ey Ḳureyş topluluğu! 

Benim aranızdaki dostlarım muttaki olanlarınızdır” demesi. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          226 

 

E-1A4-02E2 )فإَِنْ تَكُونوُا أنَْ تُمْ فأَنَْ تُمْ(   “Eğer öyle olursanız [dostum] siz olursunuz” demesi. 

E-1A4-02E3 )ُ صرخَ رسول الله(   Sonra Resûlullâh’ın sesini yükseltmesi. 

E-1A4-02E4   ) مَعْ أحدٌ صوتَه أوَْ بلغَه إِلا جَاءَ يَشتَدُّ َْ )فَ لَمْ يَ [Resûlullâh’ın] sesini duyanların 

aceleyle [onun yanına] gelmeleri. 

E-1A4-02E5 ََالَ: أي ُّهَا النَّاسُ، مَنْ بَ غَاهُمُ العَوَاثرَِ ، كُبَّ عَلَى مَنْخِرَيْهِ(   )فَ  “Ey insanlar! Kim onlara tuzak 

kurarsa Allah onu burnunun üstüne yere kapaklandırsın” demesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-1A4-02D5 )رسولُ اللَّهِ(   Resûlullâh 

N-1A4-02D6 )لِعُمَرَ(   ʿOmer [b. el-Ḫaṭṭâb] 

▪ Grup İfâdeleri  

G-1A4-02D7 َُلْنَا  أوَْ قاَلَ النَّاسُ(  -)فَ  [Ḳureyş hakkında bir şey nâzil oldu] Diye 

Düşünenler. 

G-1A4-02D8 )فِينَا أبناؤنا وحُلَفاؤنا وبنو أخواتنا ومَوالينا(   Halîfler, Kızların Oğulları ve Mevâli. 

 

[DA9BD5] ʿAbdurraḥmân b. Cubeyr b. Nufeyr (ö. 118/737) Haberi 

Açıklama: Metin bakımından mufaṡṡal olan bu rivâyet bu Kurgu’da kullanılan 

haberlerin büyük bir çoğunluğunun muhtevâsını mündemiçtir. Metnin siyakına 

göre Anlatıcı olan ʿAbdurraḥmân b. Cubeyr, olayı tek bir Gözlemci’den taḥammül 

etmiş gibi görünmektedir. Bu Gözlemci’nin Ebû’d-Derdâʾ olması kuvvetle 

muhtemeldir.12 Haber’in son kısmında yer alan ve Hz. Peygamber’in kendisi dua 

ettikten sonra ashâbından bazılarına ettikleri duaları sormasına dair kısımlar 

kapsamı genişletmemek için Kurgu’ya dahil edilmeyecektir.  

 

Alıntılar 

֍ [9BD4] eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66.  

نِ الَْْرَّانُِّ، ثَ نَا يََْيََ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْبَابْ لُتُِِّ، ث َ  ََ ثَ نَا أبَوُ شُعَيْبٍ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الَْْ َْْنِ بْنِ جُبَ يِْْ بْنِ نُ فَيٍْْ، قاَلَ: نَ حَدَّ ا صَفْوَانُ بْنُ عَمْرٍو، عَنْ عَبْدِ الرَّ
ََالَ:  رَجُلًَ وَهُوَ قاَعِدٌ  صلى الله عليه وسلمأرَْسَلَ النَّبُِّ  جِدِ فَ  َْ ََامَ رَسُولُ ال« اجَْْعْ لِ بَنِي هَاشِمٍ فِ دَارٍ »فِ الْمَ هُمْ  صلى الله عليه وسلملَّهِ قاَلَ: فَجَمَعَهُمْ , فَ  ارَ فَجَلَسَ مِن ْ حَتََّّ دَخَلَ الدَّ
ارِ »َُُّ قاَلَ:  ََالَ: « افْ تَحْ لِ باَبَ الدَّ ََالَ:  إِلاَّ ابْنُ أُخْتِنَا وكََانَ رَجُلًَ مِنَ الَْْشْ قاَلُوا: لَا « هَلْ فِيكُمْ غَريِبٌ مِنْ غَيْْكُِمْ؟»فَ  ابْنُ أخُْتِكُمْ مِنْكُمْ ياَ »عَريِِّيَْ فَ 

خِرَةِ وَبَ عَثَنِي إِليَْكُمْ خَاصَّةً وَأمََرَنِ أَنْ أنُْذِرَ عَشِيَْتِ الَْْق ْربَِيَْ فإَِيَّايَ لَا تأَْ ثَنِي إِلََ الْْلَْقِ عَامَّةً بَنِي هَاشِمٍ إِنَّ اللَّهَ بَ عَ  مُونَ مُلْكَ اْْ َِ تَ َْ َِيَامَةِ يَ  تِيَْ أمَُّتِِ يَ وْمَ الْ
ََرَابتَِكُمْ فإَِنمََّ  نْ يَا عَلَى رقَِابِكُمْ تدُْلُونَ بِ َُونَ وَإِنَّ لَكُمْ دَعْ وَتأَْتُونِ تََْمِلُونَ الدُّ يعِ أمَُّتِِ الْمُت َّ نَكُمْ ا أوَْليَِائِي مِنْ جَِْ يعًا بَ ي ْ َُُابةٌَ، فأََقِيمُوا فِيهَا جَِْ هُ قاَلَ: فَ رَفَعَ يدََ « وَةٌ 

أَلُ مَنْ يلَِيهِ:  َْ َُُّ الَّذِي« وْتَ؟بِاَذَا دَعَ »وَرَفَ عُوا أيَْدِيَ هُمْ , قاَلَ: فَ لَمَّا قَضَى رَغْبَتَ هُمْ جَعَلَ يَ رْدَاءِ فَ رَأَ  رَسُولَ  َُُّ الَّذِي يلَِيهِ  يلَِيهِ وَقَدْ حَضَرَ ذَلِكَ أبَوُ الدَّ

                                                      
12 ʿAbdurraḥmân’ın babası Cubeyr b. Nufeyr’in Ebû’d-Derdâʾ’dan başka rivâyetleri de olduğu bilinmektedir. 

Meselâ bk. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳât, VII, 440; “ رْدَاءِ ، عَنْ أبَيِهِ ، عَنْ الرَّحْمَنِ بْنِ جُبَ يْرِ بْنِ نُ فَيْر  عَبْدِ ...عَنْ  ، أنََّ النَّبَِّ...أبَِي الدَّ ” İbn Ebî Şeybe, el-

Musned, I, 46; Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, IX, 476, No: 22153. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             227 

 

 

 

ألََهُ يَ وْمَئِذٍ:  صلى الله عليه وسلماللَّهِ  ََ : القاَلَ: ق ُ « بَِِ دَعَوْتَ بِهِ ياَ عُوَيِْْرُ »راَفِعًا يَدَهُ فَأَقْ بَلَ حَتََّّ حَضَرَ مَعَهُمُ الرَّغْبَةَ فَ ُُ لَّهُمَّ أَسْألَُكَ جَنَّاتِ الْفِرْدَوْسِ نُ زُلًا وَجَنَّاتِ عَدْنٍ لْ
أُ فأََشَارَ رَسُولُ اللَّهِ  ََ َْْةٍ وَخَيٍْْ عَافِيَةٍ وَعِلْمٍ يُ نْ َُولُ:  صلى الله عليه وسلمنَ فْلًَ فِ مُعَافَاةٍ مِنْكَ وَرَ َُ بِِاَ ياَ عُوَيِْْرُ »بيَِدِهِ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَ يِْْ يَ   .«ذَهَبْ

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-BD4-8DA1 جِدِ(  صلى الله عليه وسلم)أرَْسَلَ النَّبُِّ   َْ رَجُلًَ وَهُوَ قَاعِدٌ فِ الْمَ Resûlullâh’ın (s.a) mescidde 

oturuyorken bir adamı göndermesi. 

E-BD4-8DA2 ََالَ:   «( اجَْْعْ لِ بَنِي هَاشِمٍ فِ دَارٍ »)فَ  [Adama] “Benû Hâşim’i bir evde topla!” 

demesi. 

E-BD4-8DA3 )قاَلَ: فَجَمَعَهُمْ(   [Adamın Benû Hâşim’i] toplaması.  

E-BD4-8DA4 ََامَ رَسُولُ اللَّهِ   ارَ(  صلى الله عليه وسلم)فَ  حَتََّّ دَخَلَ الدَّ Resûlullâh’ın (s.a) yerinden kalkıp o eve 

girmesi. 

E-BD4-8DA5 هُمْ(   )فَجَلَسَ مِن ْ [Resûlullâh’ın (s.a)] onların arasına oturması. 

E-BD4-8DA6 َُُّ قاَلَ:   ارِ ») «( افْ تَحْ لِ باَبَ الدَّ Sonra “Evin kapısını açın!” demesi. 

Not: Bu ifade üstteki ifadeyle birlikte düşünüldüğünde bir tashîf hatasına 

işaret etmektedir. 

E-BD4-8DA7 ََالَ:   «( هَلْ فِيكُمْ غَريِبٌ مِنْ غَيْْكُِمْ؟»)فَ   Onlara, “Aranızda yabancı var mı?” diye 

sorması. 

E-BD4-8DA8 ( ا: لَا, إِلاَّ ابْنُ أُخْتِنَا)قاَلُو   “Hayır. Sadece kız kardeşimizin oğlu var.” demeleri. 

E-BD4-8DA9 ََالَ:   ابْنُ أُخْتِكُمْ مِنْكُمْ( »)فَ  [Hz. Peygamber’in] “Kız kardeşinizin oğlu 

sizdendir.” demesi. 

E-BD4-8DAA )ياَ بَنِي هَاشِمٍ إِنَّ اللَّهَ بَ عَثَنِي إِلََ الْْلَْقِ عَامَّةً, وَبَ عَثَنِي إِليَْكُمْ خَاصَّةً(   “Ey Benî Hâşim! Allah beni 

yarattıklarına gönderdi, hassaten de size gönderdi.” demesi. 

E-BD4-8DAB )وَأمََرَنِ أَنْ أنُْذِرَ عَشِيَْتِ الَْْقْ رَبِيَْ(   “Bana, yakın akrabalarımı uyarmamı emretti” 

demesi. 

E-BD4-8DAC خِرةَِ(   مُونَ مُلْكَ اْْ َِ تَ َْ َِيَامَةِ يَ  )فإَِيَّايَ لَا تأَْتِيَْ أمَُّتِِ يَ وْمَ الْ “Ümmetim ahiret gününde ahiret 

mülkünü paylaşırken” demesi. 

E-BD4-8DAD ََراَبتَِكُمْ(   نْ يَا عَلَى رقَِابِكُمْ تدُْلُونَ بِ )وَتأَْتُونِ تََْمِلُونَ الدُّ “Sakın ola siz [bana] yakınlığınıza 

güvenip dünyayı boynunuzda taşıyarak gelmeyin” demesi. 

E-BD4-8DAE َُونَ(   اَ أوَْليَِائِي مِنْ جَِْيعِ أمَُّتِِ الْمُت َّ )فإَِنمَّ “Benim dostlarım ümmetimin tamamından 

muttaki olanlardır” demesi. 

E-BD4-8DAF َُُابةٌَ(   )وَإِنَّ لَكُمْ دَعْوَةٌ  “Sizin duanız kabul görür” demesi. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          228 

 

E-BD4-8DB0 نَكُمْ(   يعًا بَ ي ْ )فَأَقِيمُوا فِيهَا جَِْ “Hepiniz birbiriniz için dua edin” demesi. 

E-BD4-8DB1 )قاَلَ: فَ رَفَعَ يدََهُ وَرَفَ عُوا أيَْدِيَ هُمْ(   Elini kaldırması ve onların da ellerini 

kaldırmaları. 

▪ Mekân İfâdeleri  

M-BD4-8D9C جِدِ(   َْ )الْمَ Mescid[-i Nebevî] 

M-BD4-8D9E )فِ دَارٍ(   [Toplanılan] Ev 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-BD4-8D99 َْْنِ بْنِ جُب َيِْْ بْنِ نُ فَيٍْْ(   )عَبْدِ الرَّ Anlatıcı 

N-BD4-8D9A )النَّبُِّ(   Nebî 

N-BD4-8D9B )رَجُلًَ(   [Benû Hâşim’i Toplayan] Adam 

N-BD4-8DA0 رْدَاءِ(   )أبَوُ الدَّ Ebû’d-Derdâʾ 

▪ Grup İfâdeleri  

G-BD4-8D9D )بَنِي هَاشِمٍ(   Benû Hâşim 

 

[DA9BD2] Ḥakem b. Mînâʾ Haberi 

Alıntılar 

֍ [9BD1] İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251.  

بُُِيِّ، عَ  َْ ، نا عَبْدُ الَْْمِيدِ بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ سَعِيدٍ الْمَ ، نا أبَوُ بَكْرٍ الْْنََفِيُّ مِيُّ ََدَّ ثَ نَا الْمُ عَ الَْْكَمَ بْنَ مِينَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ،  نْ أَبِ حَدَّ الُْْوَيْرِثِ، سَِْ
ََالَ: « أَخْرجُُ إِليَْهِمْ »لُونَ؟ قاَلَ: قاَلَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ، تََْرجُُ إِليَْهِمْ أَوْ يَدْخُ « اجَْْعْ لِ مَنْ هَا هُنَا مِنْ قُ رَيْشٍ »هُ: قَالَ لِعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ  صلى الله عليه وسلمأَنَّ النَّبَِّ  فَخَرجََ فَ 

هُمْ »ا. قاَلَ: قاَلُوا: لَا؛ إِلاَّ أبَْ نَاءَ أَخَوَاتنَِ « ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، هَلْ فِيكُمْ مِنْ غَيْْكُِمْ؟» ََوْمِ مِن ْ ُِ الْ ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، اعْلَمُوا أَنَّ أوَْلََ النَّاسِ »لَ: َُُّ قاَ« ابْنُ أُخْ
نْ يَا تََْمِلُ  َِيَامَةِ وَتأَْتُونَ باِلدُّ َُونَ فأَبَْصِرُوا أَنْ لَا يأَْتُوا النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ َُُّ قَ رَأَ: }إِنَّ أَوْلََ النَّاسِ بإِِبْ رَاهِيمَ للََّذِينَ ات َّب َعُوهُ « نْكُمْ بِوَجْهِيعَ  ونَ هَا فأََصُدُّ بِ الْمُت َّ

 .[68وَهَذَا النَّبُِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِ الْمُؤْمِنِيَْ{ ]آل عمران: 

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-BD1-1D70 اجَْْعْ لِ مَنْ هَا هُنَا مِنْ قُ رَيْشٍ( »قاَلَ لِعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ النَّبَِّ   Nebî’nin (s.a) ʿOmer’e 

“Ḳureyş’ten olanları buraya topla!” demesi. 

E-BD1-1D71 )قاَلَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ، تََْرجُُ إِليَْهِمْ أوَْ يَدْخُلُونَ؟(   [ʿOmer’in] “Ey Allah’ın Resûlü! Siz mi 

onların yanına çıkarsınız yoksa onlar mı sizin yanınıza girsin?” demesi. 

E-BD1-1D72 «( أَخْرجُُ إِليَْهِمْ »)قاَلَ:   [Nebî’nin] “Ben çıkarım” demesi. 

E-BD1-1D73 )فَخَرجََ(   [Nebî’nin onların yanına] çıkması. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             229 

 

 

 

E-BD1-1D74 ََالَ:   «( رَيْشٍ، هَلْ فِيكُمْ مِنْ غَيْْكُِمْ؟ياَ مَعْشَرَ ق ُ »)فَ  [Nebî’nin] “Ey Ḳureyş topluluğu! 

Aranızda yabancı var mı?” demesi. 

E-BD1-1D75 )قَالُوا: لَا؛ إِلاَّ أبَْ نَاءَ أَخَوَاتنَِا.(   “Hayır. Sadece kız kardeşimizin oğlu var” demeleri. 

E-BD1-1D76 وْمِ مِن ْهُمْ »)قاَلَ:   ََ ُِ الْ «( ابْنُ أُخْ [Hz. Peygamber’in] “Kız kardeşinizin oğlu 

sizdendir” demesi. 

E-BD1-1D77 َُُّ قاَلَ:   َُونَ( ») ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، اعْلَمُوا أَنَّ أَوْلََ النَّاسِ بِ الْمُت َّ “Ey Ḳureyş topluluğu, biliniz ki 

insanların bana yakın olanları muttakilerdir” demesi. 

E-BD1-1D78 نْ يَا تََْمِلُونَ هَا فَأَصُدُّ   َِيَامَةِ وَتأَْتوُنَ باِلدُّ «( مْ بِوَجْهِيعَنْكُ  )فَأبَْصِرُوا أَنْ لَا يأَْتوُا النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ “İnsanların 

kıyamet gününde amellerle gelip, sizin ise dünyayı taşıyarak gelmenizi ve benim sizden yüz 

çevirmemi görmeyin sakın!” demesi. 

E-BD1-1D79 َُُّ قَ رَأَ: }إِنَّ أوَْلََ النَّاسِ بإِِبْ راَهِيمَ للََّذِينَ ات َّبَ عُوهُ وَهَذَا النَّبُِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ   لْمُؤْمِنِيَْ{( وَلِ ا ) Sonra Âl-i 

ʿİmrân sûresinin 68. âyetini okuması. 

▪ Mekân İfâdeleri  

M-BD1-1D6F )قاَلَ لِعُمَرَ(   ʿOmer’e Emir Verdiği Yer 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-BD1-1D69 )الَْْكَمَ بْنَ مِينَاءَ(   Anlatıcı 

N-BD1-1D6A )النَّبَِّ(   Nebî 

N-BD1-1D6B )عُمَرَ(   ʿOmer [b. el-Ḫaṭṭâb] 

▪ Grup İfâdeleri  

G-BD1-1D6C )مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ(   Ḳureyş Topluluğu 

G-BD1-1D6D )قاَلُوا: لَا؛ إِلاَّ أبَْ نَاءَ أَخَوَاتنَِا(   Kızların Oğulları 

 

[0F97AA] Ebû Hüreyre-1 Haberi 

Açıklama: Ebû Hüreyre’den nakledilen ve kendisinin Anlatıcı olduğu 

anlaşılan olan aşağıdaki rivâyette yer alan ifadelerden hareketle onun aynı zamanda 

Gözlemci olduğunu kesin olarak söylemek mümkün görünmemektedir. Aşağıdaki 

tarîklerin metin itibariyle birbirlerinden farklı oldukları söylenebilir. Ancak diğer 

haberler dikkate alındığında, bunların aynı anlatımın tarîkleri olduğu rahatlıkla 

söylenebilir. 

 

 

 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          230 

 

Alıntılar 

֍ [97A9] et-Tirmiẑî, Sunenu’t-Tirmiẑî, V, 338.  

ثَ نَا عُبَ يْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْروٍ الرَّ  ثَ نَا زكََريَِّا بْنُ عَدِيٍّ قاَلَ: حَدَّ يَْدٍ قاَلَ: حَدَّ ُْ ثَ نَا عَبْدُ بْنُ  ، عَ حَدَّ لِكِ بْنِ عُمَيٍْْ، عَنْ مُوسَى بْنِ َلَْحَةَ، قِّيُّ
َ
نْ عَبْدِ الم

ُْ }وَأنَْذِرْ  ا نَ زَلَ ََالَ:  صلى الله عليه وسلم[ جََْعَ رَسُولُ اللَّهِ 214عَشِيْتََكَ الَْقْ ربَِيَْ{ ]الشعراء: عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ، قاَلَ: لَمَّ َِذُوا ياَ مَعْشَرَ ق ُ »قُ ريَْشًا فَخَصَّ وَعَمَّ فَ  رَيْشٍ أنَْ
كُمْ مِنَ النَّارِ فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ ضَرًّا وَلَا نَ فْعًا، ياَ مَعْشَرَ بَنِي عَبْدِ مَنَ  ََ كُمْ مِنَ اأنَْ فُ ََ َِذُوا أنَْ فُ لنَّارِ فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ ضَرًّا وَلَا نَ فْعًا، افٍ أنَْ

كُمْ مِنَ النَّارِ فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَ فْعًا، ياَ مَعْشَ  ََ َِذُوا أنَْ فُ طَّ ياَ مَعْشَرَ بَنِي قُصَيٍّ أنَْ
ُ
كُمْ مِنَ النَّارِ فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ رَ بَنِي عَبْدِ الم ََ َِذُوا أنَْ فُ لِبِ أنَْ

ََكِ مِنَ النَّارِ فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكِ ضَرًّا وَلَا  َِذِي نَ فْ َُ مَُُمَّدٍ أنَْ َِمَةُ بنِْ  «.ا سَأبَُ لُّهَا ببَِلََلَِاَنَ فْعًا، إِنَّ لَكِ رًَِْ  ضَرًّا وَلَا نَ فْعًا، ياَ فَا

֍ [979A] eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Evsaṭ, I, 34.  

َْْدُ بْنُ يََْيََ بْنِ خَالِدِ بْنِ حَيَّانَ الرَّقِّيُّ قَالَ: نا زكََريَِّا بْنُ يََْيََ الْوَقاَرُ قاَلَ: ن ثَ نَا أَ بْنُ كُلَيْبٍ، عَنْ ناَفِعِ بْنِ يزَيِدَ، عَنْ زُهْرةََ بْنِ مَعْبَدٍ،  ا عُثْمَانُ حَدَّ
يِّبِ، عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ  ََ ُُ مَُُمَّدٍ، ياَ بَنِي هَاشِمٍ، ياَ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، ياَ صَفِيَّةُ عَ »قاَلَ:  صلى الله عليه وسلمعَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُ َِمَةُ بنِْ ةُ رَسُولِ اللَّهِ، ياَ فَا مَّ

اَلَا أعَْرفَِنَّ مَا جَاءَ النَّاسُ غَدًا يََْمِلُ  َُونَ، إِنمَّ َِيَامَةِ الْمُت َّ اَ أوَْليَِائِي مِنْكُمْ يَ وْمَ الْ نْ يَا، إِنمَّ خِرَةَ، وَجِئْتُمْ تََْمِلُونَ الدُّ تَ نْصَحُ فِ مَ  ونَ اْْ َْ ثلَِي فِيكُمْ كَمَثَلِ رَجُلٍ يُ
ََالَ: ياَ قَ وْمِ أتُيِتُمْ غُشِيتُمْ واصَباحَاهُ، أنَاَ  اعَةُ الْمَوْعِدُ قَ وْمِهِ، أتَاَهُمْ، فَ  ََّ  «.النَّذِيرُ، وَالْمَوْتُ الْمُغِيُْ، وَال

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-7A9-11AB ُْ }وَأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ رَبِيَْ{ ]الشعراء:   قُ ريَْشًا(  صلى الله عليه وسلم[ جََْعَ رَسُولُ اللَّهِ 214)لَمَّا نَ زَلَ  ”وَأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ ربَِيَْ “

âyeti (eş-Şuʿarâʾ 26/214. âyet) nâzil olduğu zaman Resûlullâh’ın Ḳureyş’i toplaması. 

E-7A9-11AC ََالَ:   كُمْ مِنَ النَّارِ فإَِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ ضَرًّا وَلَا نَ فْعًا،( »)فَ  ََ َِذُوا أنَْ فُ ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ أنَْ Onlara “Ey 

Ḳureyş topluluğu! Kendinizi ateşten kurtarın. Çünkü size Allah’tan [gelecek] zararı ve 

faydayı [önlemeye] benim gücüm yetmez” demesi. 

E-7A9-11AD كُمْ مِنَ النَّارِ فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّ   ََ َِذُوا أنَْ فُ ( رًّا وَلَا نَ فْعًاهِ ضَ )ياَ مَعْشَرَ بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أنَْ Onlara “Ey 

Benû ʿAbdi Menâf topluluğu! Kendinizi ateşten kurtarın. Çünkü size Allah’tan [gelecek] 

zararı ve faydayı [önlemeye] benim gücüm yetmez” demesi. 

E-7A9-11AE ََكِ مِنَ النَّارِ فإَِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكِ ضَرًّا وَلَا نَ فْعًا(   َِذِي نَ فْ َُ مَُُمَّدٍ أنَْ مَةُ بنِْ َِ )ياَ فاَ “Ey Fâṭıma binti 

Muḥammed kendini ateşten kurtar. Çünkü size Allah’tan [gelecek] zararı ve faydayı 

[önlemeye] benim gücüm yetmez” demesi. 

E-79A-11A0 (نْ يَا خِرةََ، وَجِئْتُمْ تََْمِلُونَ الدُّ  Yarın insanlar âhireti“ (لَا أعَْرفَِنَّ مَا جَاءَ النَّاسُ غَدًا يََْمِلُونَ اْْ

taşıyarak gelirken sizin dünyayı taşıdığınızı görmeyeyim” demesi. 

E-79A-11A1 َُونَ(   يَامَةِ الْمُت َّ َِ اَ أوَْليَِائِي مِنْكُمْ يَ وْمَ الْ )إِنمَّ “Kıyamet gününde benim yakınlarım muttaki 

olanlarınızdır” demesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-7A9-11AA )أَبِ هُرَيْ رَةَ(   Ebû Hüreyre 

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             231 

 

 

 

[CC2D5F] Ebû Umâme, el-Ḥâriŝ ve ʿUmeyr b. el-Esved Haberi 
 

Alıntılar 

֍ [2D5E] İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 302.  

ََى بْنُ خَالِدٍ، نا أبَوُ الْيَمَانِ، عَنْ إِسَْْاعِيلَ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ شُرَيْحٍ قاَلَ: نا أبَوُ أمَُامَ  ثَ نَا عِي رُ بْنُ الَْْسْوَدِ، أَنَّ رَسُولَ ةَ، وَالْْاَحَدَّ رِثُ، وَعُمَي ْ
ََالَ:  صلى الله عليه وسلماللَّهِ  ََامَ فِيهِمْ فَ  ُُ إِليَْكُمْ أَلَا »ناَدَ  قُ رَيْشًا فَجَمَعَهُمْ فَ  هُ إِلََ أقَْصَى  « إِنَّ كُلَّ نَبٍِّ بعُِثَ إِلََ قَ وْمِهِ وَإِنِّ بعُِثْ َُمُّ ربُِ هُمُ رَجُلًَ رَجُلًَ فَ َْ تَ  َْ َُُّ جَعَلَ يَ

َُولُ لَهُ:  َُُّ يَ  كَ فَإِنِّ لَا أغُْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ تَ عَالََ »أيََّامِهِ  َِ ََالَ لََاَ مِثْلَ مَا قاَلَ حَتََّّ خَلَصَ إِلََ «  شَيْئًاياَ فُلََنُ عَلَيْكَ بنَِ فْ هُا فَ  َِمَةَ ابْ نَتِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَن ْ  فَا
َُُّ قاَلَ لََمُْ:  نْ يَا، اللَّهُمَّ »لََمُْ  ُُ لَا  ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، لَا ألُْفِيََّْ النَّاسَ يأَتَُونَ يََُرُّونَ الْْنََّةَ وَتأَْتُونَ تََُرُّونَ الدُّ دُوا مَا أَصْلَحْ َِ َُريَْشٍ أَنْ يُ فْ أَلَا »َُُّ قاَلَ: «  أحُِلُّ لِ

تِكُمْ شِرَارُ النَّاسِ وَخِيَارُ قُ رَيْشٍ خِيَارُ النَّاسِ وَشِ  رُ النَّاسِ وَشِراَرُ أئَِمَّ تِكُمْ خَي ْ  .«راَرُ قُ رَيْشٍ شِرَارُ النَّاسِ إِنَّ خِيَارَ أئَِمَّ

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-D5E-11BA ناَدَ  قُ رَيْشًا فَجَمَعَهُمْ(  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ   Resûlullâh’ın (s.a) Ḳureyş’e seslenip onları 

bir araya toplaması. 

E-D5E-11BB ََامَ فِيهِمْ(   )فَ  Onların arasındayken ayağa kalkması. 

E-D5E-11BC ََالَ:   ُُ إِليَْكُمْ أَلَا إِنَّ كُلَّ »)فَ  ربُِ هُمُ رَجُلًَ رَجُلًَ فَ « نَبٍِّ بعُِثَ إِلََ قَ وْمِهِ وَإِنِّ بعُِثْ َْ تَ  َْ َُُّ َُُّ جَعَلَ يَ َُمُّهُ إِلََ أقَْصَى أيََّامِهِ 
َُولُ لَهُ:  كَ فَإِنِّ لَا أغُْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ تَ عَالََ شَيْئًا»يَ  َِ « ياَ فُلََنُ عَلَيْكَ بنَِ فْ ) Onlara “Her Nebî kendi kavmine gönderilir. 

Ben de size gönderildim” dedikten sonra onları akrabalık sırasına göre en yakından en 

uzak olana kadar isim isim sayarak “Ey falan! kendi nefsine sahip çık. Çünkü ben sana 

Allah katında bir [fayda] sağlayamam” demesi. 

E-D5E-11BD ََالَ لََاَ مِثْلَ مَا قاَلَ لََمُْ(   هُا فَ  مَةَ ابْ نَتِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَن ْ َِ )حَتََّّ خَلَصَ إِلََ فاَ Böylece sıranın kızı 

Faṭıma’ya gelmesi ve ona da benzer şeyler söylemesi.  

E-D5E-11BE َُُّ قاَلَ لََمُْ:   نْ يَا، اللَّهُمَّ لَا أحُِ  ياَ مَعْشَرَ قُ ريَْشٍ، لَا ») َُريَْشٍ أَنْ ألُْفِيََّْ النَّاسَ يأَتَُونَ يََُرُّونَ الْْنََّةَ وَتأَْتوُنَ تََُرُّونَ الدُّ لُّ لِ
 ُُ دُوا مَا أَصْلَحْ َِ « ( يُ فْ  Sonra onlara “Ey Ḳureyş topluluğu! İnsanlar cennete girecek şeylerle 

gelirken sizin dünyayı çekerek getirmenizi görmeyeyim. Allah’ım, düzelttiğim şeyleri onların 

bozmasına izin verme!” demesi. 

E-D5E-11BF َُُّ قاَلَ:   تِكُمْ شِرَارُ النَّاسِ وَخِيَارُ قُ رَيْشٍ خِيَارُ النَّاسِ ») رُ النَّاسِ وَشِرَارُ أئَمَِّ تِكُمْ خَي ْ شِراَرُ قُ رَيْشٍ شِراَرُ وَ  أَلَا إِنَّ خِيَارَ أئَِمَّ
«( النَّاسِ   Sonra “Sizin önderlerinizin hayırlı olanları insanların hayırlılarıdır. Önderlerinizin 

şerlileri de insanların şerlileridir. Ḳureyş’in hayırlıları insanların hayırlılarıdır. Şerlileri de 

insanların şerlileridir” demesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-D5E-11B9 رُ بْنُ الَْْسْوَدِ )  ( أبَوُ أمَُامَةَ، وَالْْاَرِثُ، وَعُمَي ْ Anlatıcılar 

 

 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          232 

 

[DA9BDA] ʿAmr b. ʿAvf b. Zeyd b. Milḥa Haberi 

Açıklama: Bu haberde Hz. Peygamber’in Ensâr hakkında Ḳureyş’e 

tavsiyelerde bulunduğuna dair ifadeler yer almaktadır. Bu bakımdan Ebû Hüreyre-

1 Haberi’ni desteklemektedir. 

Alıntılar 

֍ [9BD9] eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12.  

ثَنِي كَثِيُْ بْنُ عَبْدِ  عَانُِّ، ثَ نَا إِسْْاَعِيلُ بْنُ أَبِ أوَُيْسٍ، حَدَّ ثَ نَا عَلِيُّ بْنُ الْمُبَارَكِ الصَّن ْ  بْنِ عَمْرِو بْنِ عَوْفِ بْنِ زَيْدِ بْنِ مِلْحَةَ الْمُزَنُِّ، عَنْ اللهِ حَدَّ
هِ، أَنَّ رَسُولَ الِله  ََالَ رَسُولُ الِله « ادْخُلُوا عَلَيَّ وَلَا يَدْخُلَنَّ عَلَيَّ إِلاَّ قُ رَشِي  »دًا مَعَهُمْ فَدَخَلَ بَ يْتَهُ وَقاَلَ: كَانَ قاَعِ   صلى الله عليه وسلمأبَيِهِ، عَنْ جَدِّ ، فَ  ُُ ُُ فَدَخَلْ لَّلْ ََ ، فَ تَ

نَكُمْ أَحَدٌ ليَْسَ مِنْكُمْ؟: »صلى الله عليه وسلم َُ وَأمَُّهَاتنَِا مَعَنَا ابْنُ قاَلُوا: نُُْبُكَُ ياَ رَسُولَ اللهِ « ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، هَلْ بَ ي ْ ََالَ رَسُولُ الِله  باِباَئنَِا أنَْ ُِ وَالْمَوْلََ، فَ  : صلى الله عليه وسلم الُْْخْ
هُمْ، ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، إنَِّكُمُ » ََوْمِ مِن ْ ُِ الْ هُمْ، وَابْنُ أُخْ ََوْمِ مِن ْ هُمْ، وَمَوْلََ الْ ََوْمِ مِن ْ لَْْمْرِ، فَلََ تََوُتُنَّ إِلاَّ وَأنَْ تُمْ مُؤْمِنُونَ، وَاعْتَصِمُوا االْوُلَاةُ بَ عْدِي لَِذََا  حَلِيفُ الْ

يعًا وَلَا تَ فَرَّقُوا، وَلَا تَكُونوُا كَالَّذِينَ تَ فَرَّقُوا وَاخْتَ لَفُوا مِنْ بَ عْدِ مَا جَاءَهُمُ الْ  ُُْ بَ ي ِّنَاتُ، وَمَا أمُِ بَِِبْلِ الِله جَِْ َِيمُوا رُوا إِلاَّ ليَِ عْبُدُوا الَله  ينَ حَنِيفًا، وَتُ لِصِيَْ لَهُ الدِّ
َِيِّمَةِ، ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، احْفَظوُنِ فِ أَصْحَابِ وَأبَْ نَائِ   «نَائهِِمْ، رَحِمَ اللهُ الْْنَْصَارَ وَأبَْ نَاءَ الْْنَْصَارِ هِمْ وَأبَْ نَاءِ أبَ ْ الصَّلََةَ، وَتُ ؤْتوُا الزَّكَاةَ، وَذَلِكَ دِينُ الْ

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-BD9-1D5A كَانَ قاَعِدًا مَعَهُمْ(   صلى الله عليه وسلم)أَنَّ رَسُولَ الِله   Resûlullâh’ın ashâbından bazılarıyla 

oturması. 

E-BD9-1D5B )فَدَخَلَ بَ يْتَهُ(   Sonra evine girmesi. 

E-BD9-1D5C «( ادْخُلُوا عَلَيَّ وَلَا يَدْخُلَنَّ عَلَيَّ إِلاَّ قُ رَشِي  »)وَقاَلَ:   Sonra “Sadece Ḳureyşli olanlar benim 

yanıma girsin” demesi. 

E-BD9-1D5D   ) ُُ ُُ فَدَخَلْ لَّلْ ََ )فَ تَ [ʿAmr b. ʿAvf’ın da] içeri girmesi. 

E-BD9-1D5E ََالَ رَسُولُ اللهِ   نَكُمْ أَحَدٌ ليَْسَ مِنْكُمْ؟: »صلى الله عليه وسلم)فَ  «( ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، هَلْ بَ ي ْ Resûlullâh’ın “Ey Ḳureyş 

topluluğu! Aranızda sizden olmayan kimse var mı?” demesi. 

E-BD9-1D5F ُِ وَالْمَوْلَ(   )مَعَنَا ابْنُ الُْْخْ Onların “Aramızda kız kardeş oğlu ve mevâlimiz var” 

demeleri. 

E-BD9-1D60 ََالَ رَسُولُ الِله   هُمْ( : »صلى الله عليه وسلم)فَ  ََوْمِ مِن ْ ُِ الْ هُمْ، وَابْنُ أُخْ ََوْمِ مِن ْ هُمْ، وَمَوْلََ الْ ََوْمِ مِن ْ حَلِيفُ الْ Resûlullâh’ın 

(s.a) “Bir kavmin halîfi onlardandır. Bir kavmin mevlâsı onlardandır. Bir kavmin kız 

kardeşlerinin oğlu onlardandır.” demesi. 

E-BD9-1D61 )ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، إنَِّكُمُ الْوُلَاةُ بَ عْدِي لَِذََا الَْْمْرِ(   “Ey Ḳureyş topluluğu! Siz benden sonra 

bu işi üstlenenler olacaksınız” demesi. 

E-BD9-1D62 )فَلََ تََوُتُنَّ إِلاَّ وَأنَْ تُمْ مُؤْمِنُونَ(   “Mü’min olmadan ölmeyin” demesi. 

E-BD9-1D63 يعًا وَلَا تَ فَرَّقُوا(   )وَاعْتَصِمُوا بَِِبْلِ الِله جَِْ “Allah’ın ipine hep birlikte sarılın ve ayrılığa 

düşmeyin” demesi. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             233 

 

 

 

E-BD9-1D64 بَ ي ِّنَاتُ( )وَلَا تَكُونوُا كَالَّذِينَ تَ فَرَّقُوا وَاخْتَ لَفُوا مِنْ بَ عْدِ مَا جَاءَهُمُ الْ   “Kendilerine açık deliller 

gelmesine rağmen ihtilaf ederek ayrılığa düşenlerden olmayın” demesi. 

E-BD9-1D67 )ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، احْفَظُونِ فِ أَصْحَابِ وَأبَْ نَائهِِمْ وَأبَْ نَاءِ أبَْ نَائهِِمْ(   “Ey Ḳureyş topluluğu! Benim 

için ashâbımı, onların çocuklarını ve çocuklarının çocuklarını koruyup [kollayın]” demesi. 

E-BD9-1D68 )رَحِمَ الُله الَْْنْصَارَ وَأبَْ نَاءَ الْْنَْصَارِ(   “Allah Ensâr’a ve onların çocuklarına merhamet 

etsin” demesi. 

▪ Zaman İfâdeleri 

Z-BD9-1D58 )كَانَ قاَعِدًا مَعَهُمْ(   Olay Zamanı 

▪ Mekân İfâdeleri  

M-BD9-1D59 )فَدَخَلَ بَ يْتَهُ(   Resûlullâh’ın Evi 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-BD9-1D52 هِ(   Anlatıcı )كَثِيُْ بْنُ عَبْدِ الِله بْنِ عَمْروِ بْنِ عَوْفِ بْنِ زَيْدِ بْنِ مِلْحَةَ الْمُزَنُِّ، عَنْ أبَيِهِ، عَنْ جَدِّ

N-BD9-1D53 )رَسُولَ الِله(   Resûlullâh 

N-BD9-1D55   ) ُُ ُُ فَدَخَلْ لَّلْ ََ )فَ تَ ʿAmr b. ʿAvf 

▪ Grup İfâdeleri  

G-BD9-1D54 )كَانَ قاَعِدًا مَعَهُمْ(   Hz. Peygamber’le Oturanlar 

G-BD9-1D56 ُِ وَالْمَوْلََ(   )مَعَنَا ابْنُ الُْْخْ Kız Kardeş Çocuğu ve Mevâli 

G-BD9-1D57 )مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ(   Ḳureyş Topluluğu 

 

[DA9BCE] Ebû Mûsâ Haberi 

Açıklama: Bu haberin Enes b. Mâlik ve Ebû Saʿîd el-Ḫudrî’nin13 haberleriyle 

oldukça benzer bilgi ve ifadeler taşıdığı görülmektedir. Bu haberlerin ikisi, 

bunlardan birinin tarîklerinden ibaret olabilir. Elbette bunun tespit edilmesi için 

ayrıntılı tetkikler yapılması gerekir. Ancak mevsûkiyet meselesi bir sorun olarak 

görülmediği için bu Kurgu sırasında söz konusu haberlerden ikisinin ayrı ayrı 

incelenmesinde bir sakınca görülmemiştir. 

 
 

Alıntılar 

֍ [9BCD] el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73.  

                                                      
13 Metin benzerliği nedeniyle Kurgu’ya dahil edilmemiştir (bk. eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’s-Ṡağîr, I, 142). 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          234 

 

دُ بْنُ جَعْفَرٍ، قاَلَ: أَخْبَ رنَاَ عَوْفٌ، عَنْ زيِاَدِ بْنِ ُِْ  ثَ نَا يََْيََ بْنُ حَكِيمٍ، قاَلَ: أَخْبَ رَناَ مَُُمَّ ، عَ حَدَّ ٍٍ نْ أَبِ كِنَانةََ، عَنْ أَبِ مُوسَى، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ رَا
ٍُ فِيهِ نَ فَ  صلى الله عليه وسلمقاَلَ: قاَمَ رَسُولُ اللَّهِ  َُُّ قاَلَ: عَلَى باَبِ بَ يْ ُِ إِلاَّ قُ رَشِيُّ؟ هَلْ فِ »رٌ مِنْ قُ رَيْشٍ، فَأَخَذَ بِعِضَادَتَِِ الْبَابِ،  َِيلَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ « الْب َيْ ، قاَلَ: فَ

رُ فُلََنٍ ابْنُ أُخْتِنَا، قاَلَ:  هُمْ »غَي ْ ََوْمِ مِن ْ ُِ الْ َُُّ قاَلَ « ابْنُ أُخْ ُوا رَُِْ هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَ : »صلى الله عليه وسلم،  مُوا يْشٍ مَا دَامُوا إِذَا اسْتُ رِْْ ََ وا، وَإِذَا حَكَمُوا عَدَلُوا، وَإِذَا قَ
بَ  َْ هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجَْْعِيَْ لَا يُ  ََطوُا فَمَنْ لََْ يَ فْعَلْ ذَلِكَ مِن ْ ا الَْْدِيثُ لَا نَ عْلَمُهُ يُ رْوَ  بِِذََا اللَّفْظِ ، وَهَذَ «  عَدْلٌ لُ مِنْهُ صَرْفٌ وَلَا أقَْ

، حَدِيثَ يِْْ هَذَا أَحَدُ  ٍٍ ْراَ سْنَادِ وَأبَوُ كِنَانةََ رَوَ  عَنْهُ زيِاَدُ بْنُ ُِ خَرُ رَفَ عَهُ عَ إِلاَّ عَنْ أَبِ مُوسَى بِِذََا الِْْ رُ عَبْدِ اللَّ هُُاَ وَاْْ ُْْراَنَ وَغَي ْ  .هِ لَا يَ رْفَ عُهُ بْدُ اللَّهِ بْنُ 

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-BCD-1D80 ٍُ فِيهِ نَ فَرٌ مِنْ قُ رَيْشٍ(  صلى الله عليه وسلم)قاَمَ رَسُولُ اللَّهِ   عَلَى باَبِ بَ يْ Resûlullah’ın (s.a), içerisinde 

Ḳureyş’ten bazı kimselerin bulunduğu evin kapısına dikilmesi. 

E-BCD-1D81 )فَأَخَذَ بِعِضَادَتَِِ الْبَابِ(   Kapının iki sövesini tutması. 

E-BCD-1D82 َُُّ قاَلَ:   ُِ إِلاَّ قُ رَشِيُّ؟») «( هَلْ فِ الْبَ يْ Sonra “Evde Ḳureyşli dışında kimse var mı?” 

demesi. 

E-BCD-1D83 رُ فُلََنٍ ابْنُ أُخْتِنَا(   َِيلَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ غَي ْ )فَ “Hayır, sadece kız kardeşimizin oğlu var” 

denilmesi. 

E-BCD-1D84 ََوْمِ مِن ْهُمْ »)قاَلَ:   ُِ الْ «( ابْنُ أُخْ Onun “Bir kavmin kız kardeşinin oğlu 

onlardandır” demesi. 

E-BCD-1D85 َُُّ قاَلَ   هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ مَا دَامُوا( : »صلى الله عليه وسلم) Sonra “Bu iş [şunları sürdürdükleri 

müddetçe] Ḳureyş’tedir” demesi. 

E-BCD-1D86 ُوا(   ُوا رَِْ )إِذَا اسْتُ رِْْ “Merhamet isteyene merhamet ederlerse” demesi. 

E-BCD-1D87 )وَإِذَا حَكَمُوا عَدَلُوا(   “Hüküm verirken adil davranırlarsa” demesi. 

E-BCD-1D88 ََطوُا(   ََمُوا أقَْ )وَإِذَا قَ “Paylaştırdıklarında eşit davranırlarsa” demesi. 

E-BCD-1D89 هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجَْْعِيَْ(   )فَمَنْ لََْ يَ فْعَلْ ذَلِكَ مِن ْ “Eğer kim böyle yapmazsa 

Allah’ın, meleklerinin ve insanların hepsinin laneti onun üzerine olsun” demesi. 

E-BCD-1D8A بَلُ مِنْهُ صَرْفٌ وَلَا عَدْلٌ(   َْ )لَا يُ  “Onun tövbesi de fidyesi de kabul olmaz” demesi. 

▪ Zaman İfâdeleri 

Z-BCD-1D7F ٍُ فِيهِ نَ فَرٌ مِنْ قُ رَيْشٍ(  صلى الله عليه وسلم)قاَمَ رَسُولُ اللَّهِ   عَلَى باَبِ بَ يْ Olay Zamanı 

▪ Mekân İfâdeleri  

M-BCD-1D7C   ) ٍُ )عَلَى باَبِ بَ يْ Evin Kapısının Önü 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-BCD-1D7A )عَنْ أَبِ مُوسَى(   Anlatıcı 

N-BCD-1D7B )رَسُولُ اللَّهِ(   Resûlullâh 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             235 

 

 

 

 

▪ Grup İfâdeleri  

G-BCD-1D7D )نَ فَرٌ مِنْ قُ رَيْشٍ(   Ḳureyşli Kimseler 

G-BCD-1D7E رُ فُلََنٍ ابْنُ أُخْتِنَا(   )غَي ْ Kız Kardeşin Oğlu 

 

[0F97AD] Ebû Umâme-2 Haberi 

Açıklama: Hz. Peygamber’in konuşmasının mahiyetine dair oldukça anlaşılır 

ifadelerin yer aldığı bu haber, Kurgu’da ortaya çıkan olay akışının daha net bir 

şekilde kavranmasına da önemli katkılarda bulunmaktadır. Haberin devamında 

Kurgu’nun konusunun dışında kalan bilgi ve ifadeler de bulunmaktadır. Bu 

ifadelerin bir kısmında Hz. Peygamber’in hanımlarına da seslendiği anlaşılmaktadır. 

Bu bilgiler, hadisenin, Hz. Peygamber’in hanımlarından bir ay boyunca ayrı 

kalmasıyla irtibatlı olabileceğini göstermektedir. Ancak bu, Kurgu’nun 

genişletilmesini zorunlu kılabilecek başka bir çalışmanın konusudur. 
 

Alıntılar 

֍ [97AC] el-Âcurrî, eş-Şerîʿa, III, 1337.  

ثَ نَا صَدَقَةُ بْنُ خَالِدٍ  مَشَِْيُّ قاَلَ: حَدَّ ثَ نَا هِشَامُ بْنُ عَمَّارٍ الدِّ ث َ وَأنَْ بَأنَاَ الْفِرْياَبُِّ قاَلَ: حَدَّ نَا عُثْمَانُ بْنُ أَبِ الْعَاتِكَةِ , عَنْ عَلِيِّ بْنِ يزَيِدَ قَالَ: حَدَّ
ََاسِمِ , عَنْ أَبِ أمَُامَةَ قاَلَ: لَمَّ  ُْ }وَأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْْقْ ربَِيَْ{ ]الشعراء: , عَنِ الْ يةََ جََْعَ النَّبُِّ 214ا نَ زَلَ هُمْ عَلَى الْبَ  صلى الله عليه وسلم[ اْْ ََ ابِ , بَنِي هَاشِمٍ , فَأَجْلَ

ََالَ: ياَ بَنِي هَاشِمٍ , اشْت َ  َّلَعَ فَ  َُُّ ا  , ُِ هُمْ فِ الْب َيْ ََ اءَهُ وَأهَْلَهُ , فَأَجْلَ ََ كُمْ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجََْعَ نِ ََ وَجَلَّ , لَا يَ غُرَّنَّكُمْ قَ راَبَ تُكُمْ مِنيِّ , فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ  رُوا أنَْ فُ
َُ أَبِ بَكْرٍ , وَياَ حَفْصَةُ  ََالَ: ياَ عَائِشَةُ بنِْ َُُّ أقَْ بَلَ عَلَى أهَْلِ بَ يْتِهِ فَ  َُ عُمَرَ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ,  دٍ , ياَ أمَُّ الزُّبَ يِْْ  , وَ  بنِْ َُ مَُُمَّ مَةُ بنِْ َِ ياَ أمَُّ سَلَمَةَ , وَياَ فاَ
كُمْ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ , وَاسْعَوْا فِ فِكَاكِ رقَِابِكُمْ , فَإِنِّ لَا  ََ ةَ النَّبِِّ: اشْتَ رُوا أنَْ فُ : هِ عَزَّ وَجَلَّ شَيْئًا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّ  ياَ عَمَّ ُْ َُُّ قاَلَ ُْ عَائِشَةُ ,  , فَ بَكَ

َُولُ اللَّ  َِنَ: يَ  ََالَ: نَ عَمْ , فِ ثَلََثةَِ مَوَا َِيَامَةِ{ ]الْنبياء: هُ عَزَّ وَجَلَّ أَيْ حِبِِّ , وَهَلْ يَكُونُ ذَلِكَ يَ وْمَ لَا تُ غْنِي عَنيِّ شَيْئًا؟ فَ  َ  ليَِ وْمِ الْ َْ َِ  }وَنَضَعُ الْمَوَازيِنَ الْ
ُْ مَوَازيِنُهُ فأَُولئَِكَ ا[ وَ 47 ُْ مَوَازيِنُهُ فأَُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ , وَمَنْ خَفَّ َُلَ ََهُمْ فِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ{ ]المؤمنون: لَّذِينَ خَ قاَلَ عَزَّ وَجَلَّ }فَمَنْ ثَ  رُوا أنَْ فُ َِ

ةِ يَ عْمَهُ فِيهَا , فَلََ أمَْلِكُ لَكُمْ , وَعِنْدَ النُّورِ: مَنْ شَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَتَََّ نوُرَهُ , وَمَنْ شَاءَ تَ ركََهُ فِ الظُّلْمَ [ فَعِنْدَ ذَلِكَ لَا أغُْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا 103
هَا: أَيْ حِبِِّ , قَدْ نَْْاهُ , وَمَنْ شَاءَ كَبْكَبَهُ فِ النَّارِ " قاَلَ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ شَيْئًا , وَعِنْدَ الصِّرَاطِ , مَنْ شَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ سَلَّمَهُ وَأَ  ُْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَن ْ

ا , وَقَدْ عَلِمْنَا النُّورَ وَالظُّلْمَةَ , فَمَا الصِّراَطُ؟ , وَتََِفُّ إِحْدَاهَُُ عَلِمْنَا أَنَّ الْمَوَازيِنَ هِيَ الْكِفَّتَانِ يوُضَعُ فِ هَذَا الشَّيْءَ , وَفََ هَذَا الشَّيْءَ فَ تَ رْجَحُ إِحْدَاهُُاَ 
هَا , وَهَىَ مِثْلُ حَدِّ الْمُوسَى , وَالْمَلََئِكَةُ  ََريِقٌ بَ يَْْ الْْنََّةِ وَالنَّارِ , يََُازُ النَّاسُ عَلَي ْ , مِثْلَ شَوْكِ  الًا يَ تَخَطَّفُونَ هُمْ باِلْكَلََليِبِ صَافُّونَ يَْيِنًا وَشَِ  قاَلَ: " 
َُولُونَ: رَبِّ سَلِّمْ سَلِّمْ , وَأفَْئِدَتُ هُمْ هَوَاءٌ , فَمَنْ شَاءَ اللَّهُ سَلَّمَهُ , وَمَنْ  عْدَانِ , وَهُمْ يَ  ََّ  شَاءَ كَبْكَبَهُ فِيهَا "ال

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-7AC-11AF ُْ }وَأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ   يةََ جََْعَ النَّبُِّ 214الَْْقْ رَبِيَْ{ ]الشعراء: )قاَلَ: لَمَّا نَ زَلَ بَنِي هَاشِمٍ(  صلى الله عليه وسلم[ اْْ  وَأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ “
 .âyeti nâzil olduğu zaman Nebî’nin (s.a.) Benû Hâşim’i bir araya toplaması ”الَْْقْ ربَِيَْ 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          236 

 

E-7AC-11B0   ) ُِ ََهُمْ فِ الْبَ يْ اءَهُ وَأهَْلَهُ فَأَجْلَ ََ هُمْ عَلَى الْبَابِ وَجََْعَ نِ ََ )فَأَجْلَ Onları kapının önüne, ailesi 

ve eşlerini evin içine oturtması. 

E-7AC-11B1 َّلَعَ(   َُُّ ا ( Sonra onların karşısına çıkması. 

E-7AC-11B2 ََالَ: ياَ بَنِي هَاشِمٍ ا  , فإَِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ )فَ  كُمْ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ, لَا يَ غُرَّنَّكُمْ قَ رَابَ تُكُمْ مِنيِّ ََ للَّهِ شَيْئًا( اشْت َرُوا أنَْ فُ  

[Onlara] “Ey Hâşimoğulları! Nefislerinizi Allah azze ve celleden satın alın, bana olan 

yakınlığınız sizi mağrur etmesin. Çünkü size Allah’tan [gelecek] hiçbir şeyi [önlemeye] benim 

gücüm yetmez” demesi. 

E-7AC-11B3 ََالَ: ياَ عَ   َُُّ أقَ ْبَلَ عَلَى أهَْلِ بَ يْتِهِ فَ  َُ عُمَرَ , وَياَ أمَُّ سَلَمَةَ , وَياَ فَ ) َُ أَبِ بَكْرٍ , وَياَ حَفْصَةُ بنِْ َُ ائِشَةُ بنِْ مَةُ بنِْ َِ ا
كُمْ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ , وَاسْعَوْا فِ  ََ ةَ النَّبِِّ: اشْتَ رُوا أنَْ فُ دٍ , ياَ أمَُّ الزُّبَ يِْْ ياَ عَمَّ كُمْ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ شَيْئًا  إِنِّ لَا أمَْلِكُ لَ فِكَاكِ رقَِابِكُمْ , فَ مَُُمَّ ) Sonra 

Ehl-i Beyt’ine yönelip “Ey ʿÂʾişe binti Ebî Bekr, Ey Ḥafṡa binti ʿOmer, ey Ummu Seleme, 

ey Fâṭıma binti Muḥammed, ey Ummu’z-Zubeyr, ey Nebî’nin halası! Nefislerinizi Allah’tan 

satın alın. Boyunlarınızı kurtarmak için çalışın. Çünkü size Allah’tan [gelecek] hiçbir şeyi 

[önlemeye] benim gücüm yetmez” demesi. 

 

 [B11D8E] Enes b. Mâlik Haberi 

Alıntılar 

֍ [1D8D] eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583.  

، عَنِ الَْْعْمَشِ، عَنْ أَبِ  ٍَ َْْدُ بْنُ يوُنُسَ، ثنا فُضَيْلُ بْنُ عِيَا ثَ نَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ الْعَزيِزِ، ثنا أَ ، عَنْ بُكَيٍْْ الَْْزَريِِّ، عَنْ أنََسِ بْنِ صَ  حَدَّ الِحٍ الْْنََفِيِّ
، نَ فَرٌ  ٍُ فَأَقْ بَلَ كُلُّ رَجُلٍ مِنَّا يُ وَسِّعُ إِلََ جَنْبِهِ رَجَاءَ أَنْ يََْلِسَ  صلى الله عليه وسلممِنَ الْمُهَاجِريِنَ وَنَ فَرٌ مِنَ الْْنَْصَارِ فأََقْ بَلَ رَسُولُ اللَّهِ  مَالِكٍ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قاَلَ: كُنَّا فِ بَ يْ

ةُ مِنْ قُ رَيْشٍ، وَلِ  ََالَ: الْْئَمَِّ ُوا، وَإِذَا حَكَمُوا  عَلَيْهِمْ حَق  عَظِيمٌ، وَلََمُْ مِثْلُ ذَلِكَ إِليَْهِ حَتََّّ قَامَ عَلَى الْبَابِ فَأَخَذَ بِعَضَادَتهِِ فَ  ُوا رَِْ  مَا فَ عَلُوا ثَلََثاً: إِذَا اسْتُ رِْْ
هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّ   .عِيَْ اسِ أَجَْْ عَدَلُوا، وَإِذَا عَاهَدُوا وَفَ وْا فَمَنْ لََْ يَ فْعَلْ ذَلِكَ مِن ْ

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-D8D-62CC ، نَ فَرٌ مِنَ الْمُهَاجِريِنَ وَنَ فَرٌ مِنَ الْْنَْصَارِ فَأَقْ بَلَ رَسُولُ اللَّهِ   ٍُ ( صلى الله عليه وسلم)كُنَّا فِ بَ يْ Muhâcirler ve 

Ensâr’dan bazıları bir evde otururlarken Resûlullâh’ın yanlarına gelmesi. 

E-D8D-62CD )فَأَق ْبَلَ كُلُّ رَجُلٍ مِنَّا يُ وَسِّعُ إِلََ جَنْبِهِ رَجَاءَ أَنْ يََْلِسَ إِليَْهِ حَتََّّ قاَمَ عَلَى الْبَابِ(   İnsanların yanlarına 

oturmaları için ona yer açmaları, fakat onun kapıda ayakta dikilmesi. 

E-D8D-62CE )فَأَخَذَ بِعَضَادَتهِِ(   Kapının sövelerini tutması. 

E-D8D-62CF ةُ مِنْ قُ رَيْشٍ(   ََالَ: الْْئَمَِّ )فَ  “İmamlar Ḳureyş’tendir” demesi. 

E-D8D-62D3 ََالَ: وَلِ عَلَيْهِمْ حَق  عَظِيمٌ،   ( وَلََمُْ مِثْلُ ذَلِكَ مَا فَ عَلُوا ثَلََثاً)فَ  “Benim onlar üzerinde büyük bir 

hakkım vardır. Onların da şu üç şeyi yaptıkları takdirde [hakları vardır]” demesi. 

E-D8D-62D4 ُوا(   ُوا رَِْ )إِذَا اسْتُ رِْْ “Merhamet isteyene merhamet ederlerse” demesi. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             237 

 

 

 

E-D8D-62D5 )وَإِذَا حَكَمُوا عَدَلُوا(   “Hüküm verirken adil davranırlarsa” demesi. 

E-D8D-62D6 وا وَفَ وْا( )وَإِذَا عَاهَدُ   “Ahit yaptıklarında vefa gösterirlerse” demesi. 

E-D8D-62D7 هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجَْْعِيَْ(   )فَمَنْ لََْ يَ فْعَلْ ذَلِكَ مِن ْ “Eğer kim böyle yapmazsa 

Allah’ın, meleklerinin ve insanların hepsinin laneti onun üzerine olsun” demesi. 

▪ Zaman İfâdeleri 

Z-D8D-62CA   ) ٍُ )كُنَّا فِ بَ يْ Evde Oturma Zamanı 

▪ Mekân İfâdeleri  

M-D8D-62C9   ) ٍُ )فِ بَ يْ Ev 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-D8D-62C6 )عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِكٍ(   Gözlemci ve Anlatıcı 

N-D8D-62CB )رَسُولُ اللَّهِ(   Resûlullâh 

▪ Grup İfâdeleri  

G-D8D-62C7 ، نَ فَرٌ مِنَ الْمُهَاجِريِنَ(   ٍُ )كُنَّا فِ بَ يْ Muhâcirlerden Bir Grup 

G-D8D-62C8 )وَنَ فَرٌ مِنَ الَْْنْصَارِ(   Ensâr’dan Bir Grup 

 

[CC2D68] Ebû Mesʿûd el-Enṡârî Haberi 

Açıklama: Bu haberin tarîklerinin tamamında yer alan “ نَمَا نََْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ   ve ”بَ ي ْ

benzerî ifadelerden hareketle Ebû Mesʿûd el-Enṡârî’nin Gözlemci olduğu 

söylenebilir. Haber’in tarîklerinin bir kısmında yer alan “ ُلَْاَ قَضِيبَهُ, فَإِذَا هُو أبَْ يَضُ يَصْلِد َُُّ” ifadesi 

ise o sırada Hz. Peygamber’in elinde bir çubuk olduğunu ve o çubuğun kabuğunu 

soyduğunu göstermektedir. Bu da, diğer haberlerdeki çubuk ile ilgili ifadeleri teyid 

etmekte ve burada iktibas ettiğimiz haberlerin tamamının aynı olaydan bahsettiğine 

dair kanaatimizi güçlendirmektedir. 
 

Alıntılar 

֍ [2D67] ed-Dâreḳuṭnî, el-ʿİlelu’l-Vâride, VI, 188.  

دِ بْنِ سَعْدٍ، قاَلَ: حدثنا إبراهيم بن الْارث، قال: حدثنا يَيَ بن أبِ بكيْ، حدثنا ْاد ثَ نَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَُُمَّ ن شعيب، قال: حدثنا ب حَدَّ
عُودٍ الْْنَْصَا َْ ََاسِمِ، عَنْ عبيد الله بن عبد الله، قال: حدثنا أبَوُ مَ ، عَنِ الْ ٍُ ، قَالَ: كُنَّا مَعَ رَ حَبِيبُ بْنُ أَبِ ثاَبِ ََالَ: إِنَّ هَذَا  صلى الله عليه وسلمسُولِ اللَّهِ ريُِّ ، فَ  ٍُ فِ بَ يْ

َِهِ، فاَلْتَحَوكُْمْ كَمَا يُ لْتَحَى  هُ عَلَيْكُمْ شِراَراً مِنْ لْتُمْ ذَلِكَ، سَلََّ  اللَّ الَْْمْرَ لَا يَ زاَلُ فِيكُمْ، وَأنَْ تُمْ وُلَاتهُُ، مَا لََْ تَُْدِثوُا عَمَلًَ، فَ يَ نْزعُِهُ اللَّهُ مِنْكُمْ، فإَِذَا فَ عَ  خَلْ
 الَضيب.

֍ [E011] Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, II, 536.  



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          238 

 

ثَنِي عُب َ  ثنا أَبِ، عَنْ صَالِحٍ قاَلَ ابْنُ شِهَابٍ: حَدَّ َُوبُ, حَدَّ ثنا يَ عْ ثَنِي أَبِ، حَدَّ ثنا عَبْدُ الِله، حَدَّ يْدُ الِله بْنُ عَبْدِ الِله بْنِ عُتْبَةَ أَنَّ عَبْدَ الِله بْنَ حَدَّ
نَا نََْنُ عِنْدَ رَسُولِ الِله  عُودٍ قاَلَ بَ ي ْ َْ نَ  مِنْ قُ رَيْشٍ ليَْسَ فِيهِمْ إِلاَّ قُ رَشِي  لَا وَالِله مَا ب  مِنْ ثمََانيِنَ رجَُلا قَريِفِ  صلى الله عليه وسلممَ ََ ُُ صَفِيحَةَ وُجُوهِ رجَِالٍ قَ ُّ أَحْ رَأيَْ

ُُ أَنْ  ثَ مَعَهُمْ حَتََّّ أَحْبَبْ ثوُا فِيهِنَّ فَ تَحَدَّ اءَ فَ تَحَدَّ ََ َُُّ أتَ َ مِنْ وُجُوهِهِمْ يَ وْمَئِذٍ فَذَكَرُوا النِّ َُ قاَلَ:  كُ َْ َُُّ قاَلَ أمََّا بَ عْدُ ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ فإَِنَّكُمْ يَ يْتُهُ فَ تَشَهَّدَ، 
ََضِيبٍ أهَْلُ هَذَا الَْمْرِ مَا لََْ تَ عْصُوا الَله, فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ بَ عَثَ عَلَيْكُمْ مَنْ يَ لْحَاكُمْ كَمَا يُ لْحَى هَذَا ا ََضِيبُ لِ َُُّ لََْا قَضِيبَهُ, فإَِذَا هُو أبَْ يَضُ  فِ يَ لْ دِهِ، 

 يَصْلِدُ.

֍ [2AF8] eş-Şâşî, el-Musned, II, 293.  

انَ، عَنِ ابْنِ شِ  ََ ثَنِي إِبْ راَهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ كَيْ َْْدَ، نا مُصْعَبٌ، حَدَّ ََى بْنُ أَ ثَنِي عِي نِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنِ ابْنِ ابٍ، عَنْ عُبَ يْدِ اللَّهِ بْ هَ حَدَّ
نَا رَسُولُ اللَّهِ  عُودٍ قاَلَ: بَ ي ْ َْ ُُ مِثْلَ صَفَحَاتِ وُجُوهِهِمْ لِ  صلى الله عليه وسلممَ ثوُا عَنِ جَالِسٌ فِ ثََاَنِيَْ رَجُلًَ أوَْ نََْوٍ مِنْ ثََاَنِيَْ رَجُلًَ مِنْ قُ رَيْشٍ، مَا رَأيَْ ََوْمٍ قَ ُّ إِذْ تَََدَّ

اءِ فَ تَحَدَّثَ  ََ َُُّ انْ تَبَهَ رَسُولُ اللَّهِ  النِّ  ، َُ كُ َْ ُُ أَنْ يَ َُُّ قَالَ  صلى الله عليه وسلممَعَهُمْ حَتََّّ أَحْبَبْ أمََّا بَ عْدُ، مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، فإَِنَّكُمْ وُلَاةُ هَذَا الَْْمْرِ »: فَحَمِدَ اللَّهَ وَأثَْ نََ عَلَيْهِ، 
ََعْتُمُ اللَّهَ تَ عَالََ، فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ بَ عَ  ََضِيبِ مَا أَ َُُّ لَْاَ قَضِيبًا فِ « ثَ عَلَيْكُمْ مَنْ يَ لْحَاكُمْ نََْوَ هَذَا الْ  .يَدَهِ، فإَِذَا مَا لَْتَْهُ أبَْ يَضُ يَصْلِدُ  ، 

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-AF9-11C2 نَمَا نََْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ   فِ قَريِبٍ مِنْ ثَلََثِيَْ رَجُلًَ ليَْسَ فِيهِمْ إِلاَّ قُ رَشِي (  صلى الله عليه وسلم)بَ ي ْ [Ebû veya İbn 

Mesʿûd el-Enṡârî’nin,] Hepsi Ḳureyş’ten 30’a yakın kişiyle beraber Resûlullâh’ın (s.a) 

yanında bulunuyor olması. 

E-AF9-11C3 ثوُا فِيهِنَّ(   اءَ فَ تَحَدَّ ََ )فَذَكَرُوا النِّ Kadınları zikredip onlar hakkında konuşmaları. 

E-AF9-11C4 ثَ مَعَهُمْ(   )وَتَََدَّ [Resûlullâh’ın] onlarla [Ḳureyş’ten olanlarla] konuşması. 

E-AF9-11C6 َُُّ قاَلَ:   ََعْتُمُ اللَّ « أمََّا بَ عْدُ ») هَ( ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، فَإِنَّكُمْ أهَْلُ هَذَا الَْْمْرِ مَا أَ Sonra “Ey Ḳureyş 

topluluğu! Allah’a itaat ettiğiniz sürece siz bu işin ehlisiniz” demesi. 

E-AF9-11C7 ََضِيبُ(   )فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ بَ عَثَ عَلَيْكُمْ مَنْ يَ لْحَاكُمْ كَمَا يُ لْحَى هَذَا الْ “Eğer isyan ederseniz [O] 

size, şu çubuğun soyulması gibi sizi [bu işten] soyup [atacak] kimseler gönderir” demesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-AF9-11C1 عُودٍ(   َْ )أَنَّ ابْنَ مَ Ebû veya İbn Mesʿûd el-Enṡârî 

 

[0F97A7] ʿImrân b. Ḥuṡayn Haberi 

Alıntılar 

֍ [97A6] eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVIII, 161.  

َْْدُ بْنُ مَُُمَّدِ بْنِ صَدَقَةَ، ثنا أبَوُ فَ رْوَةَ يزَيِدُ بْنُ مَُُمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، ثنا أَبِ، ح وَحَدَّ  ثَ نَا أَ ، ثنا ثَ نَا أَ حَدَّ ، ثنا أبَوُ حَاتٍَِ الرَّازيُِّ تََِيُّ َْ َْْدُ بْنُ زُهَيٍْْ التُّ
دُ بْنُ يزَيِدَ بْنِ سِنَانٍ، ثنا عَبْدُ اللهِ  نِ، عَنْ عِمْراَنَ بْنِ حُصَيٍْْ قاَلَ: جََْ مَُُمَّ ََ بَنِي هَاشِمٍ  صلى الله عليه وسلمعَ النَّبُِّ  بْنُ حُدَيْرٍ، عَنْ أَبِ الْمُهَلْهَلِ، عَنْ أَبِ سَهْلٍ، عَنِ الَْْ

ََالَ لََمُْ:  َُونَ، ياَ»ذَاتَ يَ وْمٍ، فَ  َُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تََرَْةٍ، ياَ بَ  ياَ بَنِي هَاشِمٍ، لَا أغُْنِي عَنْكُمْ مِنَ الِله شَيْئًا، ياَ بَنِي هَاشِمٍ، إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ نِي هَاشِمٍ ات َّ
خِرَةِ تََْمِلُونَ هَابَنِي هَاشِمٍ لَا ألَْفِ  نْ يَا تََْمِلُونَ هَا عَلَى ظُهُوركُِمْ، وَتأَْتُونَ باِْْ  .«ي َنَّكُمْ تأَْتُونَ باِلدُّ

 

İfâdeler 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             239 

 

 

 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-7A6-11A4 بَنِي هَاشِمٍ ذَاتَ يَ وْمٍ(  صلى الله عليه وسلم)جََْعَ النَّبُِّ   Nebî’nin (s.a) bir gün Benû Hâşim’i toplaması. 

E-7A6-11A6 ََالَ لََمُْ:   ياَ بَنِي هَاشِمٍ، لَا أغُْنِي عَنْكُمْ مِنَ الِله شَيْئًا( »)فَ  Onlara, “Ey Hâşimoğulları! Benim 

sizin için Allah’tan [gelecek] hiçbir şeyi [önlemeye] gücüm yetmez” demesi. 

E-7A6-11A7 َُونَ(   )إِنَّ أوَْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ “Benim dostlarım aranızdaki muttakilerdir” demesi. 

E-7A6-11A8 َُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تََرَْةٍ(   )ياَ بَنِي هَاشِمٍ ات َّ “Ey Hâşimoğulları! Yarım hurmayla da olsa 

ateşten korunun” demesi. 

E-7A6-11A9 نْ يَا تََْمِلُونَ هَا عَ   خِرَةِ تََْمِلُونَ هَا( )لَا ألَْفِي َنَّكُمْ تأَْتُونَ باِلدُّ لَى ظُهُوركُِمْ، وَتأَْتُونَ باِْْ “Sizi, dünyayı sırtınızda 

taşırken…” demesi. 

Not: Diğer haberler dikkate alındığında bu ifadelerin hatalı olduğu 

görülmektedir. Ancak buna rağmen kasıt anlaşılmaktadır. Haber’in bir başka 

tarîkine göre bu ifadeler “خِرَةِ يََْمِلُونَ هَا نْ يَا تََْمِلُونَ هَا عَلَى ظهُُوركُِمْ وَيأَْتِ النَّاسُ باِْْ  şeklinde14 ”لا ألَْفَيَ نَّكُمْ تأَْتُونِ باِلدُّ

olmalıdır. 

▪ Zaman İfâdeleri 

Z-7A6-11A5 )ذَاتَ يَ وْمٍ(   Bir gün 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-7A6-11A3   ) )عِمْراَنَ بْنِ حُصَيٍْْ Anlatıcı 

 

[E67853] ʿAʾişe Haberi 

Açıklama: ʿAʾişe’den nakledilen bu haberde de, Hz. Peygamber’in Fâṭıma, 

Ṡafiyye ve diğer ʿAbdulmuṭṭalib oğullarına birlikte hitap ettiği teyid edilmektedir. 

Her ne kadar metinde “ َْوأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ ربَِي” âyetinin o sırada nâzil olduğu söylenmekte ise 

de diğer haberlerle birlikte değerlendirildiğinde Hz. Peygamber’in söz konusu âyeti 

hatırlattığı anlaşılmaktadır. Âyetin, o sırada nâzil olduğunu söylemek için ise ek 

delillere ihtiyaç bulunmaktadır. Diğer rivâyetlerin bazı tarîklerinde Hz. 

Peygamber’in akrabalarını nübüvvetin ilk yıllarında, Mekke’de bir araya topladığı 

ve bu âyeti okuduğu şeklinde bazı ifadeler bulunmakla beraber bunların Mekke’de 

daha önce vuku bulan ve Ebû Leheb’in de katıldığı başka bir davetle15 bu toplantıyı 

birbirine karıştıran râvîlerin tasarruflarından ibaret olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü, 

bu toplantıda bulunduğu bildirilen16 Fâṭıma’nın, Mekke’de verilen o davet sırasında 

yaşı küçük idi; ʿAʾişe muhtemelen yeni doğmuştu, diğer eşleriyle ise henüz 

evlenmemişti. 

                                                      
14 Ḫaṭîb el-Bağdâdî, Telḫîṡu’l-Muteşâbih fî’r-Resm, II, 743. 
15 İbn İsḥâḳ, Sîretu İbn İsḥâḳ, s. 145-146; el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, II, 105. 
16 el-Âcurrî, eş-Şerîʿa, III, 1337; eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, VIII, 225. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          240 

 

Alıntılar 

֍ [7852] Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, XI, 450, No: 26175.  

ثنا ثَنِي أَبِ  حَدَّ ثنا وكَِ  عَبْدُ الِله, حَدَّ : } يعٌ, عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ حَدَّ ُْ : لَمَّا نَ زَلَ ُْ وأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ رَبِيَْ{ قاَمَ النَّبُِّ عَنْ أبَيِهِ, عَنْ عَائِشَةَ قاَلَ
ََالَ: صلى الله عليه وسلم َُ مَُُمَّدٍ  فَ  مَةَ بنِْ َِ َُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ ياَ صَفِيَّ  ياَ فاَ  . مِنْ مَالِ مَا شِئْتُمْ سَلُونِ  شَيْئًا لِكُ لَكُمْ مِنَ اللهِ ياَ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ, لاَ أمَْ  ةَ بنِْ

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-852-11B8 : }وأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ رَبِيَْ{ قاَمَ النَّبُِّ   ُْ ا نَ زَلَ ََالَ: صلى الله عليه وسلم)لَمَّ َُ مَُُمَّدٍ  فَ  مَةَ بنِْ َِ َُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ ياَ صَفِيَّةَ بِ  ياَ فاَ ياَ بَنِي  نْ
لُونِ مِنْ مَالِ مَا شِئْتُمْ سَ  نَ الِله شَيْئًالَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِ  عَبْدِ الْمُطَّلِبِ   Âyeti nâzil olduğu zaman”وأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ رَبِيَْ “ (

Nebî’nin (s.a) kalkıp “Ey Fâṭıma binti Muḥammed, ey Ṡafiyye binti 

ʿAbdulmuṭṭalib, ey Benî ʿAbdulmuṭṭalib, malımdan isteyin, ancak sizin için Allah’tan 

[gelecek] hiçbir şeyi [önlemeye] gücüm yetmez” demesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-852-11B7 )عَائِشَةَ(   Anlatıcı 

 

[9D62EC] Muʾâẑ b. Cebel Haberi 

Açıklama: Muʾâẑ b. Cebel’in vali tayin edilmesiyle alakalı bu haberin Kurgu 

ile doğrudan alakası bulunmamaktadır. Ancak rivâyet metinlerindeki “ ِإِنَّ أهَْلَ بَ يْتِِ هَؤُلَاء
َُونَ، مَ  نْ كَانوُا وَحَيْثُ كَانوُايَ رَوْنَ أنَ َّهُمْ أوَْلََ النَّاسِ بِ، وَليَْسَ كَذَلِكَ. إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ ” ve “ ُُ ادَ مَا أَصْلَحْ ََ  ”اللَّهُمَّ إِنِّ لَا أحُِلُّ لََمُْ فَ

ifadelerinden hareketle her iki olayın da birbirine oldukça yakın olduğu ve 

birbirlerini doğrudan veya dolaylı olarak etkilediklerini düşünüyoruz. Burada bir 

başlangıç olarak hazırladığımız Kurgu genişletildiği takdirde söz konusu iki olay 

arasındaki sebep-sonuç ilişkileri ve zamansal irtibatların daha net bir şekilde ortaya 

çıkacağı kanaatindeyiz. 

Alıntılar 

֍ [62EB] İbn Ebî ʿÂṡım, es-Sunne, I, 93.  

ثَ نَا صَفْوَانُ بْنُ عَمْروٍ، عَنْ راَشِدِ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ عَ  ثَ نَا أبَوُ الْمُغِيْةَِ، حَدَّ دُ بْنُ عَوْفٍ، حَدَّ يَْدٍ الْكُوفِِّ، عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ، أَنَّ اصِمِ بْ ثنا مَُُمَّ ُْ نِ 
ا بَ عَثهَُ إِلََ الْيَمَنِ خَرجََ مَعَهُ يُ  صلى الله عليه وسلمرَسُولَ اللَّهِ  َُ رَسُولُ اللَّهِ لَمَّ َُُّ الْتَ فَ ََالَ:  صلى الله عليه وسلموصِيهِ،  إِنَّ أهَْلَ بَ يْتِِ هَؤُلَاءِ يَ رَوْنَ أنَ َّهُمْ أَوْلََ النَّاسِ بِ، وَليَْسَ  »إِلََ الْمَدِينَةِ فَ 

َُونَ، مَنْ كَانوُا وَحَيْثُ كَانوُا. اللَّهُمَّ إِنِّ لَا  ُْْ اللَّهِ لتَُ كَذَلِكَ. إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ ، وَا ُُ ادَ مَا أَصْلَحْ ََ ناَءُ  أحُِلُّ لََمُْ فَ كْفَأَنَّ أمَُّتِِ عَنْ دِينِهَا كَمَا تُكْفَأَنَّ الِْْ
 «.فِ الْبَطْحَاءِ 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-2EB-1197 لَمَّا بَ عَثهَُ إِلََ الْيَمَنِ خَرجََ مَعَهُ يوُصِيهِ(  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ   Resûlullâh’ın (s.a) [Muʿâẑ’ı] 

Yemen’e gönderirken tavsiyelerde bulunmak üzere [yola kadar] ona eşlik etmesi. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             241 

 

 

 

E-2EB-1198 َُ رَسُولُ اللَّهِ   َُُّ الْتَ فَ إِلََ الْمَدِينَةِ(  صلى الله عليه وسلم) Sonra Resûlullâh’ın (s.a) Medine’ye doğru 

bakması. 

E-2EB-1199 ََالَ:   إِنَّ أهَْلَ بَ يْتِِ هَؤُلَاءِ يَ رَوْنَ أنَ َّهُمْ أَوْلََ النَّاسِ بِ، وَليَْسَ كَذَلِكَ( »)فَ  “Şu Ehl-i Beyt’im 

kendilerinin bana insanlardan daha yakın olduğunu düşünüyorlar” demesi. 

E-2EB-119A َُونَ(   )إِنَّ أوَْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ “Benim dostlarım müttaki olanlarınızdır” demesi. 

E-2EB-119B )مَنْ كَانوُا وَحَيْثُ كَانوُا(   “Eğer onlar da öyleyseler, öyledirler” demesi. 

E-2EB-119C ادَ مَا أَ   ََ ( )اللَّهُمَّ إِنِّ لَا أُحِلُّ لََمُْ فَ ُُ صْلَحْ “Allah’ım! düzelttiklerimi onların 

bozmalarına fırsat verme” demesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-2EB-1195 )مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ(   Muʿâẑ b. Cebel 

N-2EB-1196 )رَسُولَ اللَّهِ(   Resûlullâh 

▪ Grup İfâdeleri  

G-2EB-119E )أهَْلَ بَ يْتِِ هَؤُلَاءِ(   Ehl-i Beyt 

  

[CC2D77] İbn ʿOmer Haberi 

Açıklama: ʿ Abdullâh b. ʿ Omer’den nakledilen bu rivâyetin bazı tarîklerindeki 

ُُ رَسُولَ اللَّهِ “ عْ  ifadesi İbn ʿOmer’in hem Gözlemci hem de Anlatıcı olduğunu teyid ”سَِْ

etmektedir. Rivâyet, çok sayıda râvî tarafından nakledilmiştir. Ancak, tespit 

edebildiğimiz kadarıyla bunların hepsi yaklaşık ifadelerle ʿÂṡım b. Muḥammed’den 

nakledilmiştir. Bu sebeple, diğer tarîkler çalışmaya dâhil edilmemiştir. 

Aşağıdaki tarîklerde yer alan “ َِيَ فِ النَّاسِ  رَجُلََنِ مَا بَ ” veya “ ِهُمُ اثْ نَان َِيَ مِن ْ  ,ifadeleri ”مَا بَ

ʿAbdullâh b. ʿOmer’den nakledilen bu haberin dışında ulaşabildiğimiz hiçbir 

rivâyette yer almamaktadır. Kanaatimize göre bunun sebebi râvîlerin birinin “ ََِي مَا بَ
هُمُ   .ifadesinden sonra gelen metni aktarmasından kaynaklanan bir rivâyet hatasıdır ”مِن ْ

Aslında burada “ ُهُم َِيَ مِن ْ  ifadesinden sonra, yukarıda geçen Enes b. Mâlik’ten ”مَا بَ

nakledilen rivâyette olduğu gibi, kalan insan sayısının değil, o insanlarda bulunması 

gereken hasletlerin sayılması gerekmektedir. Nitekim buna benzer bir örnek Ebû 

Berze el-Eslemî’den nakledilen ve bize göre hatalı olarak iḫtiṡâr edilen “ ةُ مِنْ قُ رَيْشٍ  مَا الْْئَِمَّ
 ifadelerinin yer aldığı rivâyettir.17 Bu rivâyetin mufaṡṡal bir başka tarîkinde ”عَمِلُوا بثَِلَث  

bu ameller Enes b. Mâlik ve diğer râvîlerden nakledilenlere benzer şekilde 

                                                      
ثَ نَا سُكَيْنُ بْنُ عَبْدِ الْعَزيِزِ، عَنْ سَيَّارِ بْنِ سَلَمَةَ، عَنْ أبَِي بَ رْزةََ ، قَالَ: قَالَ النَّبُِّ صلى الله عليه وسلم: »الْْئَمَِّةُ مِنْ قُ ريَْشٍ مَا عَمِلُوا بثَِ لَث  «“ 17 ثَ نَا أبَوُ دَاوُدَ قَالَ: حَدَّ -et-Ṭayâlisî, el ”حَدَّ

Musned, II, 240. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          242 

 

sayılmıştır.18 Anlaşılan o ki, Abdullâh b. ʿOmer’den nakledilen metin de aynı şekilde 

hatalı iḫtiṡâr edildiği için yanlış anlamaya müsait hale gelmiş ve bu kısımdaki ifade -

her ne ise- “ ِرَجُلََن” veya “اثْ نَان” şeklinde “hayatta kalan insan sayısı” zannedilerek 

rivâyet edilmeye başlanmıştır.19 Dolayısıyla ʿAbdullâh b. ʿOmer’den nakledilen bu 

rivâyetin mahfuz olduğunu kabul etmek mümkün görünmemektedir. Bu rivâyetin 

ʿÂṡım b. Muḥammed dışında bir tarîkinin tespit edilmesi hâlinde bu müphem 

durum açıklığa kavuşabilir. 

Alıntılar 

֍ [2D76] et-Ṭayâlisî, el-Musned, III, 462.  

ُُ رَسُولَ  عْ ثَ نَا الْعُمَريُِّ، عَنْ عَاصِمٍ، عَنْ أبَيِهِ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قاَلَ: سَِْ ثَ نَا أبَوُ دَاوُدَ قَالَ: حَدَّ َُولُ:  صلى الله عليه وسلم اللَّهِ حَدَّ لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ »يَ 
َِيَ فِ النَّاسِ رَجُلََنِ   «مَا بَ

֍ [2D7B] el-Buḫârî, eṡ-Ṡaḥîḥ, IV, 179, No: 3501. 

ُُ أَبِ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، رَضِيَ اللَّهُ عَن ْهُ  عْ ثَ نَا عَاصِمُ بْنُ مَُُمَّدٍ، قاَلَ: سَِْ ثَ نَا أبَوُ الوَليِدِ، حَدَّ لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْمْرُ فِ »، قاَلَ: صلى الله عليه وسلم النَّبِِّ مَا، عَنِ حَدَّ
هُمُ اثْ نَانِ  َِيَ مِن ْ  «قُ رَيْشٍ مَا بَ

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-D76-11C9 ُُ رَسُولَ اللَّهِ   عْ َُولُ:  صلى الله عليه وسلم)سَِْ َِيَ فِ النَّاسِ رَجُلََنِ »يَ  «( لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ مَا بَ [İbn ʿOmer’in] 

Resûlullâh’ı “Bu iş, iki kişi kalıncaya kadar Ḳureyş’e aittir” derken işitmesi. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-D76-11C8 )عَنِ ابْنِ عُمَر(   İbn ʿOmer 

 

[492AFC] ʿAṭâʾ b. Yesâr Haberi 

Açıklama: Bu haber, Hz. Peygamber’in elindeki çubuğun soyulmasıyla ilgili 

diğer haberlerde yer alan ifadeleri desteklemesi bakımından önem arz etmektedir. 
 

Alıntılar 

֍ [2AFB] eş-Şâfiʿî, el-Musned, IV, 53.  

ثَ نَا ابْنُ أَبِ فُدَيْكٍ، عَنِ ابْنِ أَبِ ذِئْبٍ، عَنْ شَريِكِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِ نمَِرٍ، عَنْ عَطاَءِ بْ  ارٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ  نِ حَدَّ ََ َُرَيْشٍ:  صلى الله عليه وسلميَ أنَْ تُمْ »قاَلَ لِ
  جَريِدَةٍ فِ يَدِهِ.يُشِيُْ إِلََ « مَعَ الَْْقِّ إِلا أَنْ تَ عْدِلُوا عَنْهُ فَ تُ لْحَوْنَ كَمَا تُ لْحَى هَذِهِ الَْْريِدَةُ  أوَْلََ النَّاسِ بِِذََا الَْمْرِ مَا كُنْتُمْ 

                                                      
ةُ مِنْ قُ ريَْشٍ  إِذَا اسْتُ رْحِمُوا رحَِ مُوا وَإِذَا عَاهَدُوا وَفَ وْا وَإِذَا حَكَمُوا “ 18 ثنا سَيَّارُ بْنُ سَلَمَةَ سَمِعَ أبَاَ بَ رْزةََ  يَ رْفَ عُهُ إِلََ النَّبِِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: الْئَمَِّ ثنا سُكَيْنٌ حَدَّ ثنا سُ لَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ حَدَّ ...حَدَّ

هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ الِله وَالْمَلئَِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينعَدَلُوا فَمَنْ لَمْ يَ فْ  عَلْ ذَلِكَ مِن ْ ” Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, VIII, 468, No: 20091. Kezâ bk. er-

Rûyânî, el-Musned, II, 25, 27. 
19 Nitekim İbn Ḥacer de el-Buḫârî’nin rivâyetteki “اثْ نَان” ifadesiyle insan sayısının kastedilmemiş olabileceğini ifade 

etmiş ve başka ihtimaller üzerinde durmuştur (Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu'l-Bârî Şerḥ Ṡaḥîḥ el-Buḫârî, XIII, 117). 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             243 

 

 

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-AFB-11CE ارٍ: (   ََ )عَنْ عَطاَءِ بْنِ يَ Anlatıcı 

E-AFB-11CF َُريَْشٍ:  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ   أنَْ تُمْ أَوْلََ النَّاسِ بِِذََا الَْمْرِ مَا كُنْتُمْ مَعَ الَْْقِّ( »قاَلَ لِ Resûlullâh’ın (s.a) 

Ḳureyş’e “Haktan ayrılmadığınız müddetçe bu işin velayetine en çok siz layıksınız” demesi. 

E-AFB-11D0 يُشِيُْ إِلََ جَريِدَةٍ فِ يَدِهِ.( « مَا تُ لْحَى هَذِهِ الَْْريِدَةُ )إِلا أَنْ تَ عْدِلُوا عَنْهُ فَ تُ لْحَوْنَ كَ   Elindeki çubuğu 

göstererek “Eğer haktan ayrılırsanız bu çubuğun soyulduğu gibi [bu işten] soyulup 

[atılırsınız]” demesi. 

 

[CC2D79] İsmâʿîl b. Muḥammed b. ʿAmr b. Saʿd Haberi 
 

Alıntılar 

֍ [2D78] Nuʿaym b. Ḥammâd, el-Fiten, I, 395.  

دِ بْنِ عَمْرِو بْنِ سَعْدٍ، قاَلَ: قاَلَ  ثَ نَا الْوَليِدُ، عَنْ إِسْْاَعِيلَ بْنِ راَفِعٍ، عَنْ إِسْْاَعِيلَ بْنِ مَُُمَّ : " ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، لَا تَ زاَلُوا وُلَاةَ صلى الله عليه وسلمللَّهِ  رَسُولُ احَدَّ
َُُّ هَذَا الَْْمْرِ  َِ كَمَا ألَْتَحِي عَصَايَ هَذِهِ  ََعْتُمُ اللَّهَ تَ عَالََ، فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ الْتَحَاكُمْ عَنْ وَجْهِ الَْْرْ َِ  قَ مَا أَ ََاهُ فِ الَْْرْ  شَعَ َاَئفَِةً مِنْ لَْاَهَا فَألَْ

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-D78-11CB ََعْتُمُ اللَّهَ تَ عَالََ( : " ياَ صلى الله عليه وسلم)قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ   مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، لَا تَ زاَلُوا وُلَاةَ هَذَا الَْْمْرِ مَا أَ Resûlullâh’ın (s.a) 

“Ey Ḳureyş topluluğu! Allahu Teâla’ya itaat ettiğiniz müddetçe bu işin velâyeti sizdedir” 

demesi. 

E-D78-11CC َِ كَمَا ألَْتَحِي عَصَايَ هَذِهِ(   )فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ الْتَحَاكُمْ عَنْ وَجْهِ الَْْرْ [Resûlullâh’ın] “Eğer asi 

olursanız bu asanın soyulduğu gibi yeryüzünden soyulup [atılırsınız]” demesi. 

E-D78-11CD ََاهُ   َُُّ قَشَعَ َاَئفَِةً مِنْ لَْاَهَا فأَلَْ ( ) َِ فِ الَْْرْ Sonra onun bir kısmını soyup yere 

atması. 

▪ Nesne İfâdeleri  

N-D78-11CA دِ بْنِ عَمْروِ بْنِ سَعْدٍ، (   )إِسْْاَعِيلَ بْنِ مَُُمَّ İsmâʿîl b. Muḥammed 

 

[EDE0E5] Ebû Hüreyre-2 Haberi 

Açıklama: Ebû Hüreyre’den rivâyet edilen bu haberin farklı tarîkleri 

bulunmaktadır. Bu tarîklerde ifade farkları bulunmakla beraber genel itibariyle 

hepsinde Ensâr hakkında tavsiyeler bulunmaktadır. Bu tarîklerin çoğunda yer alan 

ُُ رسول الله“ عْ  şeklindeki ifadelerden hareketle Ebû Hüreyre’nin Anlatıcı olmasının ”سَِْ



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          244 

 

yanında Gözlemci de olduğu söylenebilir. Bu tespit Kurgu’nun geliştirilmesi sırasında 

kronolojik tespit açısından büyük önem arz etmektedir. 

 

 

Alıntılar 

֍ [E0E4] Yaʿḳûb b. Sufyân el-Fesevî, el-Maʿrife ve’t-Târîḫ, I, 383-384.  

ثَنِي يزَيِدُ بْنُ وَدِيعَةَ بنحُذَافَةَ الَْْنْصَارِ  ثَ نَا أبَوُ الْيَمَانِ أَخْبَ رَنِ شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْريِِّ حَدَّ ُُ رسول الله يُّ أَ حَدَّ عْ قال: إِنَّ  صلى الله عليه وسلمنَّ أبَاَ هُريَْ رَةَ قاَلَ: سَِْ
رٌ، وَإِنَّ النَّاسَ ت َ  أْنِ، مُؤْمِنُ هُمْ تَ بَعُ مُؤْمِنِهِمْ، وَفاَجِرُهُمْ تَ بَعُ فَاجِرهِِمْ.الْْنَْصَارَ أعَِفَّةٌ صُب ْ َُرَيْشٍ فِ هَذَا الشَّ  بَعٌ لِ

֍ [E0E7] İbn Ḥibbân, es-Ṡaḥîḥ, XIV, 159.  

ثَ نَا ابْنُ وَهْبٍ، أَخْبَ رَنَ  ثَ نَا حَرْمَلَةُ بْنُ يََْيََ، حَدَّ نِ بْنِ قُ تَ يْبَةَ، حَدَّ ََ دُ بْنُ الَْْ ، ا يوُنُ أَخْب َرنَاَ مَُُمَّ ثَنِي يزَيِدُ بْنُ وَدِيعَةَ الَْْنْصَاريُِّ سُ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، حَدَّ
ُُ رَسُولَ ا عْ َُولُ:  صلى الله عليه وسلمللَّهِ أَنَّ أبَاَ هُرَيْ رَةَ، قاَلَ: سَِْ َُرَيْشٍ فِ هَذَا الَْْمْرِ: مُؤْمِنُ هُمْ »يَ  تَ بَعُ مُؤْمِنِهِمْ، وَفَاجِرُهُمْ تَ بَعُ  الْْنَْصَارُ أعَِفَّةٌ صُبُ رٌ، وَإِنَّ النَّاسَ تَ بَعٌ لِ

 « فاَجِرهِِمْ 

 

İfâdeler 

▪ Eylem İfâdeleri  

E-0E4-11D1 ُُ رسول الله  عْ رٌ(  صلى الله عليه وسلم )أبَاَ هُرَيْ رَةَ قاَلَ: سَِْ قال: إِنَّ الْْنَْصَارَ أعَِفَّةٌ صُب ْ Ebû Hüreyre’nin, 

Resûlullâh’ı “Ensâr affedici ve sabırlıdır” derken işitmesi. 

E-0E4-11D2 َُرَيْشٍ فِ هَذَا الشَّأْنِ(   )وَإِنَّ النَّاسَ تَ بَعٌ لِ [Ebû Hüreyre’nin, Resûlullâh’ı] “İnsanlar bu 

işte Ḳureyş’e tâbidir” derken işitmesi. 

E-0E4-11D3 )مُؤْمِنُ هُمْ تَ بَعُ مُؤْمِنِهِمْ، وَفاَجِرُهُمْ تَ بَعُ فاَجِرهِِمْ.(   [Ebû Hüreyre’nin, Resûlullâh’ı] 

“Mü’min olanları mü’min olanlarına, fâcir olanları da fâcir olanlarına tâbidir” derken 

işitmesi. 
 

OLGULAR 

❃ 41169-Eylem - Naklî: Hz. Peygamber'in ʿOmer b. el-Ḫaṭṭâb'tan Benû 

Hâşim ve Benû'l-Muṭṭalib'i Bir Araya Toplamasını İstemesi 

E-185-D18E- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

«( اجَْْعْ لِ قَ وْمَكَ »قاَلَ لِعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ النَّبَِّ   Nebî’nin (s.a) ʿOmer’e “Kavmini [bir araya] 

topla!” demesi. 

E-1A4-02D9- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

()قاَلَ رسولُ اللَّهِ لِعُمَرَ: اجَْْعْ لِ قَ وْمَكَ    Resûlullâh’ın ʿ Omer’e “Kavmini [yanıma] topla!” demesi. 

E-BD4-8DA1- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             245 

 

 

 

جِدِ (  صلى الله عليه وسلم)أرَْسَلَ النَّبُِّ   َْ رَجُلًَ وَهُوَ قاَعِدٌ فِ الْمَ Resûlullâh’ın (s.a) mescidde oturuyorken bir adamı 

göndermesi. 

E-BD4-8DA2- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

ََالَ:   «( اجَْْعْ لِ بَنِي هَاشِمٍ فِ دَارٍ »)فَ  [Adama] “Benû Hâşim’i bir evde topla!” demesi. 

E-BD1-1D70- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

اجَْْعْ لِ مَنْ هَا هُنَا مِنْ قُ رَيْشٍ( »قاَلَ لِعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ النَّبَِّ   Nebî’nin (s.a) ʿOmer’e “Ḳureyş’ten 

olanları buraya topla!” demesi. 

E-7A9-11AB- et-Tirmiẑî, Sunenu’t-Tirmiẑî, V, 338. 

ُْ }وَأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْقْ رَبِيَْ{ ]الشعراء:   قُ رَيْشًا(  صلى الله عليه وسلم[ جََْعَ رَسُولُ اللَّهِ 214)لَمَّا نَ زَلَ âyeti (eş-Şuʿarâʾ 26/214) nâzil 

olduğu zaman Resûlullâh’ın Ḳureyş’i toplaması. 

E-D5E-11BA- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 302. 

ناَدَ  قُ رَيْشًا فَجَمَعَهُمْ (  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ   Resûlullâh’ın (s.a) Ḳureyş’e seslenip onları bir araya 

toplaması. 

▪Irt: N-60DC-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: N-60DD-Naklî-Irtibat: [609D]- ʿOmer b. el-Ḫaṭṭâb 

▪Irt: Z-60DE-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-60DF-Naklî-Irtibat: [609A]- Mescid-i Nebevî 

❃ 4116A-Eylem - Naklî: ʿOmer b. el-Ḫaṭṭâb’ın Onları Bir Evde Toplaması 

ve Hz. Peygamber’e Gelip Durumu Haber Vermesi 

E-185-D18F- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

)فَجَمَعَهُمْ(   [ʿOmer’in] onları toplaması. 

E-185-D190- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

)فَ لَمَّا حَضَرُوا باَبَ النَّبِِّ (   Nebî’nin kapının önünde hazır olmaları. 

E-185-D191- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

)دَخَلَ عَلَيْهِ عُمَرُ (   ʿOmer’in, [Nebî’nin] yanına girmesi. 

E-185-D192- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

ُُ لَكَ قَ وْمِي(   ََالَ: قَدْ جََْعْ )فَ  Ona “Kavmini [bir araya] topladım” demesi. 

E-1A4-02DB- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

ا اجتمَعُوا (   )فلمَّ Onlar bir araya toplanınca… 

E-BD4-8DA3- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          246 

 

)قاَلَ: فَجَمَعَهُمْ (   [Adamın Benû Hâşim’i] toplaması. 

E-BD1-1D71- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

)قاَلَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ، تََْرجُُ إِليَْهِمْ أَوْ يَدْخُلُونَ؟(   [ʿOmer’in] “Ey Allah’ın Resûlü! Siz mi onların yanına 

çıkarsınız yoksa onlar mı sizin yanınıza girsin?” demesi. 

E-BD1-1D72- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

«( أَخْرجُُ إِليَْهِمْ »)قاَلَ:   [Nebî’nin (s.a)] “Ben çıkarım” demesi. 

▪Irt: N-60E0-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: N-60E1-Naklî-Irtibat: [609D]- ʿOmer b. el-Ḫaṭṭâb 

▪Irt: M-60E2-Naklî-Irtibat: [609A]- Mescid-i Nebevî 

▪Irt: M-60E3-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-60E4-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: G-60E8-Naklî-Irtibat: [609E]- Kızkardeş Çocukları ve Halîfler 

▪Irt: G-60E9-Naklî-Irtibat: [609F]- Hz. Peygamber'in Ailesi 

❃ 4116C-Eylem - Naklî: Hz. Peygamber'in Onların Bulunduğu Evin 

Kapısına Gelmesi 

E-185-D196- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

( صلى الله عليه وسلم)فَخَرجََ النَّبُِّ   Nebî’nin (s.a) dışarı çıkması. 

E-1A4-02DD- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

)فخرجََ إِليَْهِمْ (   [Hz. Peygamber’in] onların yanına çıkması. 

E-BD4-8DA4- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

ََامَ رَسُولُ اللَّهِ   ارَ (  صلى الله عليه وسلم)فَ  حَتََّّ دَخَلَ الدَّ Resûlullâh’ın (s.a) yerinden kalkıp o eve girmesi. 

E-BD9-1D5B- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)فَدَخَلَ بَ يْتَهُ (   Sonra kendi evine girmesi. 

E-BD1-1D72- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

«( أَخْرجُُ إِليَْهِمْ »)قاَلَ:   [Nebî’nin (s.a)] “Ben çıkarım” demesi. 

E-BD1-1D73- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

)فَخَرجََ (   [Nebî’nin (s.a) onların yanına] çıkması. 

E-BCD-1D80- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

ٍُ فِيهِ نَ فَرٌ مِنْ قُ رَيْشٍ(  صلى الله عليه وسلم)قاَمَ رَسُولُ اللَّهِ   عَلَى باَبِ بَ يْ Resûlullah’ın (s.a) içerisinde Ḳureyş’ten bazı 

kimselerin bulunduğu evin kapısına dikilmesi. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             247 

 

 

 

E-BCD-1D81- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

)فَأَخَذَ بِعِضَادَتَِِ الْبَابِ(   Kapının iki sövesini tutması. 

E-7AC-11B1- el-Âcurrî, eş-Şerîʿa, III, 1337. 

َّلَعَ (   َُُّ ا ( Sonra onların karşısına çıkması. 

E-D5E-11BB- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 302. 

ََامَ فِيهِمْ (   )فَ  Onların arasında ayağa kalkması. 

▪Irt: N-60E5-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-60E6-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû'l-Muṭṭalib 

▪Irt: M-60E7-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-60EC-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

❃ 4116D-Eylem - Naklî: Hz. Peygamber'in Onlara Aralarında Yabancı Bir 

Kimsenin Olup Olmadığını Sorması 

Not: Hz. Peygamber’in, yabancı kimselerin yanında onları azarlamamak için 

bu soruyu sorduğu anlaşılmaktadır. 

E-185-D198- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

ََالَ:   « ( هَلْ فِيكُمْ مِنْ غَيْْكُِمْ؟»)فَ  Onlara, “Aranızda yabancı var mı?” diye sorması. 

E-1A4-02DE- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

ََالَ: هَلْ فِيكُمْ أَحَدٌ مِنْ غَيْْكُِمْ؟ (   )فَ  Onlara “Aranızda yabancı var mı?” diye sorması. 

E-BD4-8DA7- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

ََالَ:   «( هَلْ فِيكُمْ غَريِبٌ مِنْ غَيْْكُِمْ؟»)فَ  Onlara “Aranızda yabancı var mı?” diye sorması. 

E-BD9-1D5E- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

ََالَ رَسُولُ الِله   نَكُمْ أَحَدٌ ليَْسَ مِنْكُمْ؟: »صلى الله عليه وسلم)فَ  «( ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، هَلْ بَ ي ْ Resûlullâh’ın “Ey Ḳureyş topluluğu! 

Aranızda sizden olmayan kimse var mı?” demesi. 

E-BD1-1D74- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

ََالَ:   «( ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، هَلْ فِيكُمْ مِنْ غَيْْكُِمْ؟»)فَ  “Ey Ḳureyş topluluğu! Aranızda yabancı var mı?” 

demesi. 

E-BCD-1D82- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

َُُّ قاَلَ:   ُِ إِلاَّ قُ رَشِيُّ؟») « ( هَلْ فِ الْب َيْ Sonra “Evde Ḳureyşli dışında kimse var mı?” demesi. 

▪Irt: N-60EA-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-60EB-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû'l-Muṭṭalib 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          248 

 

▪Irt: Z-60ED-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-60F2-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

❃ 4116E-Eylem - Naklî: Onların Aralarında Sadece Kız Kardeşlerinin 

Çocuklarının Bulunduğunu Söylemeleri 

E-185-D199- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

( وَابْنُ أُخْتِنَا وَمَوَاليِنَا)قاَلُوا: نَ عَمْ، فِينَا حَلِيفُنَا   Onların “Evet var. Halîflerimiz, kız kardeşlerimizin 

çocukları ve mevâlimiz bulunuyor” demeleri. 

E-1A4-02DF- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

)قاَلُوا: فِينَا أبناؤنا وحُلَفاؤنا وبنو أخواتنا ومَوالينا(   Onların “Evlatlarımız, halîflerimiz, kız kardeşlerimizin 

çocukları ve mevâlimiz var” demeleri. 

E-BD4-8DA8- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

( ا: لَا , إِلاَّ ابْنُ أُخْتِنَا)قاَلُو   “Hayır. Sadece kız kardeşimizin oğlu var” demeleri. 

E-BD9-1D5F- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

ُِ وَالْمَوْلََ(   )مَعَنَا ابْنُ الُْْخْ Onların “Aramızda kız kardeş oğlu ve mevâlimiz var” demeleri. 

E-BD1-1D75- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

)قاَلُوا: لَا؛ إِلاَّ أبَْ نَاءَ أَخَوَاتنَِا(   “Hayır. Sadece kız kardeşimizin oğlu var” demeleri. 

E-BCD-1D83- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

رُ فُلََنٍ ابْنُ أُخْتِنَا(   َِيلَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ غَي ْ )قاَلَ: فَ “Hayır, sadece kız kardeşimizin oğlu var” denilmesi. 

▪Irt: N-60EE-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-60EF-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib 

▪Irt: G-60F0-Naklî-Irtibat: [609E]- Kız Kardeş Çocukları ve Halîfler 

▪Irt: M-60F1-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

❃ 4116F-Eylem - Naklî: Hz. Peygamber'in Kız Kardeş Çocuklarının 

Kabileden Sayılacağını Söylemesi 

E-185-D19A- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

مَعُونَ( صلى الله عليه وسلم)قاَلَ النَّبُِّ   َْ : حَلِيفُنَا مِنَّا، وَابْنُ أُخْتِنَا مِنَّا، وَمَوَاليِنَا مِنَّا، وَأنَْ تُمْ تَ Nebî’nin (s.a) “Halîfimiz bizdendir. 

Kız kardeşimizin oğlu bizdendir. Mevâlimiz bizdendir. Şimdi hepiniz [beni] dinleyin” 

demesi. 

E-1A4-02E0- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

: حَلِيفُنَا مِنَّا، وابْنُ أخُْتِنَا مِنَّا، ومَوَاليِنَا مِنَّا( صلى الله عليه وسلم)فَال رسولُ الله   Resûlullâh’ın (s.a) “Halîfimiz bizdendir. Kız 

kardeşimizin oğlu bizdendir. Mevâlimiz bizdendir” demesi. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             249 

 

 

 

E-BD4-8DA9- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

ََالَ:   ابْنُ أخُْتِكُمْ مِنْكُمْ( »)فَ  [Hz. Peygamber’in] “Kız kardeşinizin oğlu sizdendir” demesi. 

E-BD9-1D60- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

ََالَ رَسُولُ الِله   هُمْ( : »صلى الله عليه وسلم)فَ  ََوْمِ مِن ْ ُِ الْ هُمْ، وَابْنُ أُخْ ََوْمِ مِن ْ هُمْ، وَمَوْلََ الْ ََوْمِ مِن ْ حَلِيفُ الْ Resûlullâh’ın (s.a) “Bir 

kavmin halîfi onlardandır. Bir kavmin mevlâsı onlardandır. Bir kavmin kız kardeşlerinin oğlu 

onlardandır.” demesi. 

E-BD1-1D76- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

ََوْمِ مِن ْهُمْ »)قاَلَ:   ُِ الْ « ( ابْنُ أُخْ [Hz. Peygamber’in] “Kız kardeşinizin oğlu sizdendir” demesi. 

E-BCD-1D84- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

ََوْمِ مِن ْهُمْ »)قاَلَ:   ُِ الْ « ( ابْنُ أُخْ Onun “Bir kavmin kız kardeşinin oğlu onlardandır” demesi. 

▪Irt: N-60F3-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: M-60F4-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-60F5-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

❃ 41170-Eylem - Naklî: Hz. Peygamber’in Onlarla Oturup Bir Süre Sohbet 

Etmesi 

E-D8D-62CD- eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583. 

)فَأَق ْبَلَ كُلُّ رَجُلٍ مِنَّا يُ وَسِّعُ إِلََ جَنْبِهِ رَجَاءَ أَنْ يََْلِسَ إِليَْهِ حَتََّّ قاَمَ عَلَى الْبَابِ (   İnsanların yanlarına oturmaları 

için ona yer açmaları, fakat onun kapıda ayakta dikilmesi. 

E-AF9-11C3- Ebû Yaʿlâ, Musnedu Ebî Yaʿlâ, VIII, 438. 

  ) ثوُا فِيهِنَّ اءَ فَ تَحَدَّ ََ )فَذَكَرُوا النِّ Kadınları zikredip onlar hakkında konuşmaları. 

▪Irt: N-1481-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-1482-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib 

▪Irt: G-1483-Naklî-Irtibat: [609E]- Kız Kardeş Çocukları ve Halîfler 

▪Irt: M-1484-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-1485-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

❃ 41171-Eylem - Naklî: Ensardan Bazılarının Durumu Haber Alarak 

Toplantının Yapıldığı Yere Gelmeleri 

E-185-D193- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

مِعَ ذَلِكَ الْْنَْصَارُ (   ََ )فَ Ensâr’ın bunu işitmesi. 

E-185-D194- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          250 

 

ََالُوا: قَدْ نَ زَلَ فِ قُ رَيْشٍ الْوَحْيُ(   )فَ  [Ensâr’ın] Ḳureyş hakkında vahiy indiğini zannetmeleri. 

E-185-D195- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

ََالُ لََمُْ(   تَمِعُ وَالنَّاظِرُ مَا يُ  َْ )فَجَاءَ الْمُ Onlar hakkında ne denildiğini dinlemek ve izlemek için 

gelmeleri. 

E-1A4-02E4- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

  ) مَعْ أحدٌ صوتَه أوَْ بلغَه إِلا جَاءَ يَشتَدُّ َْ )فَ لَمْ يَ [Resûlullâh’ın] sesini duyanların aceleyle [onun 

yanına] gelmeleri. 

E-BD9-1D5D- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

  ) ُُ ُُ فَدَخَلْ لَّلْ ََ )فَ تَ [ʿAmr b. ʿAvf’ın da] içeri girmesi. 

▪Irt: G-1486-Naklî-Iritibat: [6099]- Ensâr'dan Bir Grup 

▪Irt: M-1487-Naklî-Iritibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-1488-Naklî-Iritibat: [609C]- Toplantının Günü 

❃ 41172-Eylem - Naklî: Hz. Peygamber’in Söze Başlayarak Akrabalarını 

Uyarması Gerektiğini Söyleyip “ َْوأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْق ْربَِي” Âyetini Hatırlatması 

Not: Bu âyetin Mekke’de nâzil olduğu; bunun üzerine Hz. Peygamber’in 

akrabalarına bir davet verdiği; bu davete amcası Ebû Leheb’in de katıldığı yukarıda 

ifade edilmişti. Burada ise, Hz. Peygamber’in onları Medine’de bir araya topladığı 

ve muhtemelen yıllar önce Mekke’de nâzil olan bu âyeti hatırlatarak onları uyardığı 

anlaşılmaktadır. 

E-BD4-8DAA- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

)ياَ بَنِي هَاشِمٍ , إِنَّ اللَّهَ بَ عَثَنِي إِلََ الْْلَْقِ عَامَّةً , وَبَ عَثَنِي إِليَْكُمْ خَاصَّةً (   “Ey Benî Hâşim! Allah beni yarattıklarına 

gönderdi, hassaten de size gönderdi” demesi. 

E-BD4-8DAB- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

)وَأمََرَنِ أَنْ أنُْذِرَ عَشِيَْتِ الَْْقْ ربَِيَْ(   “Bana, yakın akrabalarımı uyarmamı emretti” demesi. 

▪Irt: N-1489-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-148A-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû'l-Muṭṭalib 

▪Irt: G-148B-Naklî-Irtibat: [609E]- Kızkardeş Çocukları ve Halîfler 

▪Irt: G-148C-Naklî-Irtibat: [609F]- Hz. Peygamber'in Ailesi 

▪Irt: M-148D-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-148E-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

❃ 41173-Eylem - Naklî: Onlara Hz. Peygamber’le Akraba Olmalarının 

Kendilerini Kurtarmaya Yetmeyeceğini Hatırlatması 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             251 

 

 

 

E-7A6-11A6- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVIII, 161. 

ََالَ لََمُْ   ياَ بَنِي هَاشِمٍ، لَا أغُْنِي عَنْكُمْ مِنَ الِله شَيْئًا( : »)فَ  Onlara, “Ey Hâşimoğulları! Ben sizin için 

Allah’tan [gelecek] hiçbir şeyi [önlemeye] gücüm yetmez” demesi. 

E-852-11B8- Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, XI, 450. 

: }وأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْق ْربَِيَْ{ قاَمَ النَّبُِّ   ُْ َُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ, ياَ بَنِي  صلى الله عليه وسلم)لَمَّا نَ زَلَ َُ مَُُمَّدٍ, ياَ صَفِيَّةَ بنِْ مَةَ بنِْ َِ ََالَ: ياَ فاَ  عَبْدِ الْمُطَّلِبِ, لَا فَ 
ئْتُمْ. أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ الِله شَيْئًا, سَلُونِ مِنْ مَالِ مَا شِ   âyeti nâzil olduğu zaman Nebî’nin ”وأنَْذِرْ عَشِيْتََكَ الَْق ْربَِيَْ “ (

(s.a) kalkıp “Ey Fâṭıma binti Muḥammed, ey Ṡafiyye binti ʿAbdulmuṭṭalib, ey Benî 

ʿAbdulmuṭṭalib, malımdan isteyin; ancak sizin için Allah’tan [gelecek] hiçbir şeyi 

[önlemeye] gücüm yetmez” demesi. 

▪Irt: N-148F-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-1490-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû'l-Muṭṭalib 

▪Irt: G-1491-Naklî-Irtibat: [609F]- Hz. Peygamber'in Ailesi 

▪Irt: G-1492-Naklî-Irtibat: [609E]- Kızkardeş Çocukları ve Halîfler 

▪Irt: M-1493-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: Z-1494-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

❃ 41174-Eylem - Naklî: Boyunlarında Asılı Günahlarla Ahirete 

Gelmemeleri İçin Onları Uyarması 

E-185-D19D- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

ََ عَنْكُ   ََالِ، فَ يُ عْرَ َِيَامَةِ، وَتأَْتُونَ باِلْْثَْ  م( )وَإِلاَّ فَانْظرُُوا، لَا يأَْتِ النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ “Eğer [böyle] değil iseniz 

kendinize dikkat edin. Kıyamet gününde insanlar amellerle gelirken siz yüklerle (günahlarla) 

gelmeyin” demesi. 

E-BD4-8DAC- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

خِرَةِ (   مُونَ مُلْكَ اْْ َِ تَ َْ َِيَامَةِ يَ  )فَإِيَّايَ لَا تأَْتِيَْ أمَُّتِِ يَ وْمَ الْ “Ümmetim ahiret gününde ahiret mülkünü 

paylaşırken” demesi. 

E-BD4-8DAD- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

ََراَبتَِكُمْ (   نْ يَا عَلَى رقَِابِكُمْ تدُْلُونَ بِ )وَتأَْتُونِ تََْمِلُونَ الدُّ “Sakın ola siz yakınlığınıza güvenip dünyayı 

boynunuzda taşıyarak gelmeyin” demesi. 

E-BD1-1D78- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

نْ يَا تََْمِلُونَ هَا فأََصُدُّ   يَامَةِ وَتأَْتُونَ باِلدُّ َِ «( عَنْكُمْ بِوَجْهِي )فَأبَْصِرُوا أَنْ لَا يأَْتُوا النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ “İnsanların kıyamet 

gününde amellerle gelip, sizin ise dünyayı taşıyarak gelmenizi ve benim sizden yüz 

çevirmemi görmeyin sakın!” demesi. 

E-7A6-11A9- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVIII, 161. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          252 

 

خِ   نْ يَا تََْمِلُونَ هَا عَلَى ظُهُوركُِمْ، وَتأَْتُونَ باِْْ رَةِ تََْمِلُونَ هَا( )ياَ بَنِي هَاشِمٍ لَا ألَْفِي َنَّكُمْ تأَْتُونَ باِلدُّ “Sizi, dünyayı sırtınızda 

taşırken…” demesi. 

Not: Diğer haberler dikkate alındığında bu ifadelerin hatalı olduğu 

görülmektedir. Ancak buna rağmen kasıt anlaşılmaktadır. Haber’in bir başka tarîkine 

göre bu ifadeler “خِرَةِ يََْمِلُونَ هَا نْ يَا تََْمِلُونَ هَا عَلَى ظهُُوركُِمْ وَيأَْتِ النَّاسُ باِْْ  .şeklinde20 olmalıdır ”لا ألَْفَي َنَّكُمْ تأَْتُونِ باِلدُّ

▪Irt: Z-1495-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A0-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14AB-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-14B8-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib 

❃ 41175-Eylem - Naklî: Kızı Fatıma ve Eşlerine Dönerek Onları Uyarması 

E-7AC-11B0- el-Âcurrî, eş-Şerîʿa, III, 1337. 

  ) ُِ ََهُمْ فِ الْب َيْ اءَهُ وَأهَْلَهُ , فَأَجْلَ ََ هُمْ عَلَى الْبَابِ , وَجََْعَ نِ ََ )فَأَجْلَ Onları kapının önüne, ailesi ve eşlerini 

evin içine oturtması. 

E-7AC-11B3- el-Âcurrî, eş-Şerîʿa, III, 1337. 

َُ عُمَرَ , وَياَ أمَُّ   َُ أَبِ بَكْرٍ , وَياَ حَفْصَةُ بنِْ ََالَ: ياَ عَائِشَةُ بنِْ َُُّ أقَْ بَلَ عَلَى أهَْلِ بَ يْتِهِ فَ  َِمَ  ) ةَ سَلَمَةَ , وَياَ فَا دٍ , ياَ أمَُّ الزُّبَ يِْْ ياَ عَمَّ َُ مَُُمَّ ةُ بنِْ
كُمْ مِنَ اللَّهِ عَ  ََ  Sonra Ehl-i Beyt’ine ( اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ شَيْئًا زَّ وَجَلَّ , وَاسْعَوْا فِ فِكَاكِ رقَِابِكُمْ , فَإِنِّ لَا أمَْلِكُ لَكُمْ مِنَ النَّبِِّ: اشْت َرُوا أنَْ فُ

yönelip “Ey ʿÂʾişe binti Ebî Bekr, Ey Ḥafṡa binti ʿOmer, ey Ummu Seleme, ey Fâṭıma 

binti Muḥammed, ey Ummu’z-Zubeyr, ey Nebî’nin halası! nefislerinizi Allah’tan satın 

alın. Boyunlarınızı kurtarmak için çalışın. Çünkü size Allah’tan [gelecek] hiçbir şeyi 

[önlemeye] benim gücüm yetmez” demesi. 

▪Irt: Z-1496-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A1-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14AC-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-14B9-Naklî-Irtibat: [609E]- Kızkardeş Çocukları ve Halîfler 

▪Irt: G-14BA-Naklî-Irtibat: [6098]- Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib 

❃ 41176-Eylem - Naklî: Yarım Hurmayla Bile Olsa Kendilerini Ateşten 

Korumalarını Tembihlemesi 

E-7A6-11A8- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVIII, 161. 

َُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تََرَْةٍ(   )ياَ بَنِي هَاشِمٍ ات َّ “Ey Hâşimoğulları! Yarım hurmayla da olsa ateşten 

korunun” demesi. 

▪Irt: Z-1497-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

                                                      
20 Ḫaṭîb el-Bağdâdî, Telḫîṡu’l-Muteşâbih fî’r-Resm, II, 743. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             253 

 

 

 

▪Irt: M-14A2-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14AD-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 41177-Eylem - Naklî: Dostlarının [Yakınları Değil] Muttaki Mü’minler 

Olduğunu Hatırlatması 

E-185-D19B- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

َُونَ(   )إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ “Benim aranızdaki dostlarım muttaki olanlarınızdır” demesi. 

E-1A4-02E1- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

َُونَ(   ُت َّ
َُُّ قاَلَ: ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، إِنَّ أَوْليَِائِيَ مِنْكُمُ الم ( “Ey Ḳureyş topluluğu! Benim aranızdaki doslarım 

muttaki olanlarınızdır” demesi. 

E-BD4-8DAE- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

َُونَ(   يعِ أمَُّتِِ الْمُت َّ اَ أوَْليَِائِي مِنْ جَِْ )فإَِنمَّ “Benim dostlarım ümmetimin tamamından muttaki 

olanlardır” demesi. 

E-BD1-1D77- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

َُُّ قاَلَ:   َُونَ( ») ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، اعْلَمُوا أَنَّ أَوْلََ النَّاسِ بِ الْمُت َّ “Ey Ḳureyş topluluğu, biliniz ki insanların 

bana yakın olanları muttakilerdir” demesi. 

E-2EB-119A- İbn Ebî ʿÂṡım, es-Sunne, I, 93. 

َُونَ(   )إِنَّ أَوْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ “Benim dostlarım müttaki olanlarınızdır” demesi. 

E-79A-11A1- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Evsaṭ, I, 34. 

َُونَ(   َِيَامَةِ الْمُت َّ اَ أوَْليَِائِي مِنْكُمْ يَ وْمَ الْ )إِنمَّ “Kıyamet gününde benim yakınlarım muttaki 

olanlarınızdır” demesi. 

E-7A6-11A7- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVIII, 161. 

َُونَ(   )يإِنَّ أوَْليَِائِي مِنْكُمُ الْمُت َّ “Benim dostlarım aranızdaki muttakilerdir” demesi. 

▪Irt: Z-1498-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A3-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14AE-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 41178-Eylem - Naklî: Eğer Muttaki Değil İseler İşlerinin Çetin Olduğunu 

Bildirmesi 

E-185-D19C- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

)فَإِنْ كُنْتُمْ أوُلئَِكَ فَذَاكَ(   “Eğer siz öyleyseniz (muttaki iseniz) böylesiniz (dostumsunuz)” 

demesi. 

E-1A4-02E2- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          254 

 

)فَإِنْ تَكُونوُا أنَْ تُمْ فَأنَْ تُمْ(   “Eğer öyle olursanız [dostum] siz olursunuz ” demesi. 

E-2EB-119B- İbn Ebî ʿÂṡım es-Sunne, I, 93. 

( )مَنْ كَانوُا وَحَيْثُ كَانوُا(    “Eğer onlar da öyleyseler, öyledirler” demesi. 

▪Irt: Z-1499-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A4-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14AF-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 41179-Eylem - Naklî: Kendisinden Sonra Bu İşin Başına Onların 

Geçeceğini, O Zaman Aralarında İhtilaf Edip Doğru Yoldan Şaşmamalarını 

Öğütlemesi 

E-BD4-8DB0- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

نَكُمْ(   يعًا بَ ي ْ )فَأَقِيمُوا فِيهَا جَِْ “Hepiniz birbiriniz için dua edin” demesi. 

E-BD9-1D61- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، إِنَّكُمُ الْوُلَاةُ بَ عْدِي لَِذََا الَْْمْرِ(   “Ey Ḳureyş topluluğu! Siz benden sonra bu işi 

üstlenenler olacaksınız” demesi. 

E-BD9-1D62- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)فَلََ تََوُتُنَّ إِلاَّ وَأنَْ تُمْ مُؤْمِنُونَ(   “Mü’min olmadan ölmeyin” demesi. 

E-BD9-1D63- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

يعًا وَلَا تَ فَرَّقُوا(   )وَاعْتَصِمُوا بَِبْلِ الِله جَِْ “Allah’ın ipine hep birlikte sarılın ve ayrılığa düşmeyin” 

demesi. 

E-BD9-1D64- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

ءَهُمُ الْبَ ي ِّنَاتُ( )وَلَا تَكُونوُا كَالَّذِينَ تَ فَرَّقُوا وَاخْتَ لَفُوا مِنْ بَ عْدِ مَا جَا  “Kedilerine açık deliller gelmesine rağmen 

ihtilaf ederek ayrılığa düşenlerden olmayın” demesi. 

E-BCD-1D85- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

َُُّ قاَلَ   هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ مَا دَامُوا ( : »صلى الله عليه وسلم) Sonra “Bu iş [şunları sürdürdükleri müddetçe] 

Ḳureyş’tedir” demesi. 

E-D8D-62CF- eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583. 

ةُ مِنْ قُ رَيْشٍ(   ََالَ: الْْئَمَِّ )فَ  “İmamlar Ḳureyş’tendir” demesi. 

E-D8D-62D0- eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583. 

ََالَ: وَلِ عَلَيْهِمْ حَق  عَظِيمٌ، وَلََمُْ مِثْلُ ذَلِكَ مَا فَ عَلُوا ثَلََثاً(    )فَ  “Benim onlar üzerinde büyük bir hakkım 

vardır. Onların da şu üç şeyi yaptıkları takdirde [hakları vardır]” demesi.  

E-D5E-11BF- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 302. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             255 

 

 

 

َُُّ قاَلَ:   تِكُمْ شِراَرُ النَّاسِ وَخِيَارُ قُ رَيْشٍ خِيَارُ النَّاسِ ») رُ النَّاسِ وَشِراَرُ أئَمَِّ تِكُمْ خَي ْ «(  شِراَرُ النَّاسِ  وَشِراَرُ قُ رَيْشٍ أَلَا إِنَّ خِيَارَ أئَِمَّ Sonra 

“Sizin önderlerinizin hayırlı olanları insanların hayırlılarıdır. Önderlerinizin şerlileri de 

insanların şerlileridir. Ḳureyş’in hayırlıları insanların hayırlılarıdır. Şerlileri de insanların 

şerlileridir” demesi. 

E-AF9-11C6- eş-Şâşî, el-Musned, II, 293. 

َُُّ قاَلَ:   ََعْتُمُ اللَّهَ( « أمََّا بَ عْدُ ») ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، فإَِنَّكُمْ أهَْلُ هَذَا الَْْمْرِ مَا أَ Sonra “Ey Ḳureyş topluluğu! Allah’a 

itaat ettiğiniz sürece siz bu işin ehlisiniz” demesi. 

E-D76-11C9- et-Ṭayâlisî, el-Musned, III, 462. 

عْ   َُولُ:  صلى الله عليه وسلمُُ رَسُولَ اللَّهِ )سَِْ َِيَ فِ النَّاسِ رَجُلََنِ »يَ  «( لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ مَا بَ [İbn ʿOmer’in] Resûlullâh’ı 

“Bu iş, iki kişi kalıncaya kadar Ḳureyş’e aittir” derken işitmesi. 

E-AFB-11CF- eş-Şâfiʿî, el-Musned, IV, 53. 

َُرَيْشٍ:  صلى الله عليه وسلم)أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ   أنَْ تُمْ أَوْلََ النَّاسِ بِِذََا الَْمْرِ مَا كُنْتُمْ مَعَ الَْْقِّ( »قاَلَ لِ Resûlullâh’ın (s.a) Ḳureyş’e 

“Haktan ayrılmadığınız müddetçe bu işin velayetine en çok siz layıksınız” demesi. 

▪Irt: Z-149A-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A5-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14B0-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 4117A-Eylem - Naklî: Eğer İnsanlara İyi Davranmazlarsa Elindeki 

Sopanın Kabuğunun Soyulması Gibi Onların da Soyulup Atılacağını 

Hatırlatması 

E-AF9-11C7- eş-Şâşî, el-Musned, II, 293. 

ََضِيبِ )  ( فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ بَ عَثَ عَلَيْكُمْ مَنْ يَ لْحَاكُمْ نََْوَ هَذَا الْ “Eğer isyan ederseniz [o] size, şu çubuğun 

soyulması gibi sizi [bu işten] soyup [atacak] kimseler gönderir” demesi. 

E-D78-11CC- Nuʿaym b. Ḥammâd, el-Fiten, I, 395. 

َِ كَمَا ألَْتَحِي عَصَايَ هَذِهِ(   )فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ الْتَحَاكُمْ عَنْ وَجْهِ الَْْرْ [Resûlullâh’ın] “Eğer asi olursanız bu 

asanın soyulduğu gibi yeryüzünden soyulup [atılırsınız]” demesi. 

E-D78-11CD- Nuʿaym b. Ḥammâd, el-Fiten, I, 395. 

  ) َِ ََاهُ فِ الَْْرْ َُُّ قَشَعَ َاَئفَِةً مِنْ لَْاَهَا فأَلَْ ( Sonra onun bir kısmını sayıp yere atması. 

E-AFB-11D0- eş-Şâfiʿî, el-Musned, IV, 53. 

( يُْ إِلََ جَريِدَةٍ فِ يدَِهِ يُشِ « يدَةُ )إِلا أَنْ تَ عْدِلُوا عَنْهُ فَ تُ لْحَوْنَ كَمَا تُ لْحَى هَذِهِ الَْْرِ   elindeki çubuğu göstererek “Eğer 

haktan ayrılırsanız bu çubuğun kabuğunun soyulduğu gibi [bu işten] soyulup [atılırsınız]” 

demesi. 

▪Irt: Z-149B-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          256 

 

▪Irt: M-14A6-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14B1-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 4117B-Eylem - Naklî: Zulme Daldıkları Takdirde Allah’ın, Meleklerinin 

ve Bütün İnsanların Lanetinin Onların Üzerine Olacağını Söylemesi 

E-BCD-1D89- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجَْْعِيَْ (   )فَمَنْ لََْ يَ فْعَلْ ذَلِكَ مِن ْ “Eğer kim böyle yapmazsa Allah’ın, 

meleklerinin ve insanların hepsinin laneti onun üzerine olsun” demesi. 

E-BCD-1D8A- el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 

بَلُ مِنْهُ صَرْفٌ وَلَا عَدْلٌ(   َْ )لَا يُ  “Onun tövbesi de fidyesi de kabul olmaz” demesi. 

E-D8D-62D7- eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583. 

هُمْ فَ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلََئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجَْْعِيَْ (   )فَمَنْ لََْ يَ فْعَلْ ذَلِكَ مِن ْ “Eğer kim böyle yapmazsa Allah’ın, 

meleklerinin ve insanların hepsinin laneti onun üzerine olsun” demesi. 

E-2EB-119C- İbn Ebî ʿÂṡım es-Sunne, I, 93. 

  ) ُُ ادَ مَا أَصْلَحْ ََ )اللَّهُمَّ إِنِّ لَا أحُِلُّ لََمُْ فَ “Allah’ım! Düzelttiklerimi onların bozmalarına fırsat 

verme” demesi. 

E-D5E-11BE- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 302. 

َُُّ قاَلَ لََمُْ:   نْ يَا، اللَّهُمَّ ») ُُ لَا أُ  ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، لَا ألُْفِيََّْ النَّاسَ يأَتَُونَ يََُرُّونَ الْْنََّةَ وَتأَْتوُنَ تََُرُّونَ الدُّ دُوا مَا أَصْلَحْ َِ َُرَيْشٍ أَنْ يُ فْ « ( حِلُّ لِ
Sonra onlara “Ey Ḳureyş topluluğu! İnsanlar cennete girecek şeylerle gelirken sizin dünyayı 

çekerek getirmenizi görmeyeyim. Allah’ım! Düzelttiğim şeyleri onların bozmasına izin 

verme” demesi. 

▪Irt: Z-149C-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A7-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14B2-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 4117C-Eylem - Naklî: Daha Sonra Haberi Duyup Gelen Ensâr’a 

Yönelerek Konuşmasını Genelleştirmesi 

E-185-D19E- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

َُُّ ناَدَ  (   ( Sonra sesini yükseltmesi. 

E-185-D19F- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

ََالَ: ياَ أيَ ُّهَا النَّاسُ   أيَ ُّهَا النَّاسُ، إِنَّ قُ رَيْشًا أهَْلُ أمََانةٍَ(  -وَرَفَعَ يَدَيْهِ يَضَعَهُمَا عَلَى رُءُوسِ قُ رَيْشٍ  -)فَ  Elini kaldırıp 

Ḳureyşliler’in başına koyması ve “Ey insanlar! Ḳureyş emanet ehlidir” demesi. 

E-185-D1A0- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             257 

 

 

 

رٌ: أَظنُُّهُ قاَلَ: الْعَوَاثرَِ  -)مَنْ بَ غَى بِِِمْ   كَبَّهُ اللَّهُ لِمِنْخِرَيْهِ (   -قَالَ زُهَي ْ “Kim onlara tuzak kurarsa Allah onu 

burnunun üstüne yere kapaklandırsın”. 

E-185-D1A1- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

( نَّ قُ رَيْشًا أهَْلُ أمََانةٍَ )إِ   Elini kaldırıp Ḳureyşliler’in başına koyması ve “Ey insanlar! Ḳureyş 

emanet ehlidir” demesi. 

E-1A4-02E3- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

)ُ صرخَ رسول الله(   Sonra Resûlullâh’ın sesini yükseltmesi. 

E-1A4-02E4- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

  ) مَعْ أحدٌ صوتَه أوَْ بلغَه إِلا جَاءَ يَشتَدُّ َْ )فَ لَمْ يَ [Resûlullâh’ın] sesini duyanların aceleyle [onun 

yanına] gelmeleri. 

E-1A4-02E5- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

ََالَ: أي ُّهَا النَّاسُ، مَنْ بَ غَاهُمُ العَوَاثرَِ  ، كُبَّ عَلَى مَنْخِرَيْهِ(   )فَ  “Ey insanlar! Kim onlara tuzak kurarsa Allah 

onu burnunun üstüne yere kapaklandırsın”. 

▪Irt: Z-149D-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A8-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14B3-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-14B7-Naklî-Irtibat: [6099]- Ensâr'dan Bir Grup 

❃ 4117D-Eylem - Naklî: Oradakilerden Ensâr’ın Korunmasını İstemesi 

E-BD9-1D67- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، احْفَظوُنِ فِ أَصْحَابِ وَأبَْ نَائهِِمْ وَأبَْ نَاءِ أبَْ نَائِهِمْ(   “Ey Ḳureyş topluluğu! Benim için ashâbımı, 

onların çocuklarını ve çocuklarının çocuklarını koruyup [kollayın]” demesi. 

E-BD9-1D68- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)رَحِمَ اللهُ الْْنَْصَارَ وَأبَْ نَاءَ الْْنَْصَارِ(   “Allah Ensâr’a ve onların çocuklarına merhamet etsin” demesi. 

E-0E4-11D1- Yaʿḳûb b. Sufyân el-Fesevî, el-Maʿrife ve’t-Târîḫ, I, 383. 

ُُ رسول الله   عْ رٌ(  صلى الله عليه وسلم)أبَاَ هُرَيْ رةََ قاَلَ: سَِْ قال: إِنَّ الْْنَْصَارَ أعَِفَّةٌ صُب ْ Ebû Hüreyre’nin, Resûlullâh’ı “Ensâr 

affedici ve sabırlıdır” derken işitmesi. 

▪Irt: Z-149E-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14A9-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14B4-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

❃ 4117E-Eylem - Naklî: Oradakilere ve Ensâr’a Dua Etmesi 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          258 

 

E-185-D19F- el-Buḫârî, el-ʾEdebu’l-Mufred, s. 40. 

ََالَ: ياَ أيَ ُّهَا النَّاسُ   أيَ ُّهَا النَّاسُ، إِنَّ قُ رَيْشًا أهَْلُ أمََانةٍَ(  -وَرَفَعَ يَدَيْهِ يَضَعَهُمَا عَلَى رُءُوسِ قُ رَيْشٍ  -)فَ  Elini kaldırıp 

Ḳureyşliler’in başına koyması ve “Ey insanlar! Ḳureyş emanet ehlidir” demesi. 

E-1A4-02E5- İbn Ebî Ḥâtim, ʿİlelu’l-Ḥadîŝ, VI, 363. 

ََالَ: أي ُّهَا النَّاسُ، مَنْ بَ غَاهُمُ العَوَاثرَِ ، كُبَّ عَلَى مَنْخِريَْهِ(   )فَ  “Ey insanlar! Kim onlara tuzak kurarsa Allah 

onu burnunun üstüne yere kapaklandırsın”. 

E-BD4-8DAF- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

َُُابةٌَ(   )وَإِنَّ لَكُمْ دَعْوَةٌ  “Sizin duanız kabul görür” demesi. 

E-BD4-8DB0- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

نَكُمْ(   يعًا بَ ي ْ )فَأَقِيمُوا فِيهَا جَِْ “Hepiniz birbiriniz için dua edin” demesi. 

E-BD4-8DB1- eṭ-Ṭaberânî, Musnedu’ş-Şâmiyyîn, II, 66. 

)قاَلَ: فَ رَفَعَ يَدَهُ وَرَفَ عُوا أيَْدِيَ هُمْ (   Elini kaldırması ve onların da ellerini kaldırmaları. 

E-BD9-1D67- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)ياَ مَعْشَرَ قُ رَيْشٍ، احْفَظوُنِ فِ أَصْحَابِ وَأبَْ نَائهِِمْ وَأبَْ نَاءِ أبَْ نَائِهِمْ(   “Ey Ḳureyş topluluğu! Benim için ashâbımı, 

onların çocuklarını ve çocuklarının çocuklarını koruyup [kollayın]” demesi. 

E-BD9-1D68- eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 

)رَحِمَ اللهُ الْْنَْصَارَ وَأبَْ نَاءَ الْْنَْصَارِ(   “Allah Ensâr’a ve onların çocuklarına merhamet etsin” demesi. 

E-BD1-1D78- İbn Ebî ʿÂṡım, el-Âḥâd ve’l-Meŝânî, V, 251. 

نْ يَا تََْمِلُونَ هَا فأََصُدُّ   يَامَةِ وَتأَْتُونَ باِلدُّ َِ « ( عَنْكُمْ بِوَجْهِي )فَأبَْصِرُوا أَنْ لَا يأَْتوُا النَّاسُ باِلَْْعْمَالِ يَ وْمَ الْ “İnsanların kıyamet 

gününde amellerle gelip, sizin ise dünyayı taşıyarak gelmenizi ve benim sizden yüz 

çevirmemi görmeyin sakın!” demesi. 

▪Irt: Z-149F-Naklî-Irtibat: [609C]- Toplantının Günü 

▪Irt: M-14AA-Naklî-Irtibat: [609B]- Toplanılan Ev 

▪Irt: N-14B5-Naklî-Irtibat: [6097]- Hz. Peygamber 

▪Irt: G-14B6-Naklî-Irtibat: [6099]- Ensar'dan Bir Grup 

 

Kurgu Senaryosu 

 Hz. Peygamber'in ʿOmer b. el-Ḫaṭṭâb’tan Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib’i bir 

araya toplamasını istemesi.21 ʿOmer b. el-Ḫaṭṭâb’ın onları bir evde toplaması ve Hz. 

Peygamber’e gelip durumu haber vermesi.22 Hz. Peygamber’in onların bulunduğu 

                                                      
21 41169-Eylem - Naklî.  
22 4116A-Eylem - Naklî.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                             259 

 

 

 

evin kapısına gelmesi.23 Hz. Peygamber’in onlara aralarında yabancı bir kimsenin 

olup olmadığını sorması.24 Onların aralarında sadece kız kardeşlerinin çocuklarının 

bulunduğunu söylemeleri.25 Hz. Peygamber’le kız kardeş çocuklarının kabileden 

sayılacağını söylemesi.26 Hz. Peygamber’in onlarla oturup bir süre sohbet etmesi.27 

Ensâr’dan bazılarının durumu haber alarak toplantının yapıldığı yere gelmeleri.28 

Hz. Peygamber'in söze başlayarak akrabalarını uyarması gerektiğini söyleyip “ ْوأنَْذِر
 âyetini hatırlatması.29 Onlara Hz. Peygamber ile akraba olmalarının ”عَشِيْتََكَ الَْقْ رَبِيَْ 

kendilerini kurtarmaya yetmeyeceğini hatırlatması.30 Boyunlarında asılı günahlarla 

ahirete gelmemeleri için onları uyarması.31 Kızı Fâṭıma ve eşlerine dönerek onları 

uyarması.32 Yarım hurmayla bile olsa kendilerini ateşten korumalarını 

tembihlemesi.33 Dostlarının [yakınları değil] muttaki mü’minler olduğunu 

hatırlatması.34 Eğer muttaki değil iseler işlerinin çetin olduğunu bildirmesi.35 

Kendisinden sonra bu işin başına onların geçeceğini söylemesi; o zaman aralarında 

ihtilaf edip doğru yoldan şaşmamalarını öğütlemesi.36 Eğer insanlara iyi 

davranmazlarsa elindeki sopanın kabuğunun soyulması gibi onların da [bu işten] 

soyulup atılacaklarını hatırlatması.37 Zulme daldıkları takdirde Allah’ın, 

meleklerinin ve bütün insanların lanetinin onların üzerine olacağını söylemesi.38 

Daha sonra haberi duyup gelen Ensâr’a yönelerek konuşmasını genelleştirmesi.39 

Oradakilerden Ensâr’ın korunmasını istemesi.40 Oradakilere ve Ensâr’a dua etmesi.41 

                                                      
23 4116C-Eylem - Naklî.  
24 4116D-Eylem - Naklî.  
25 4116E-Eylem - Naklî.  
26 4116F-Eylem - Naklî.  
27 41170-Eylem - Naklî.  
28 41171-Eylem - Naklî.  
29 41172-Eylem - Naklî.  
30 41173-Eylem - Naklî.  
31 41174-Eylem - Naklî.  
32 41175-Eylem - Naklî.  
33 41176-Eylem - Naklî.  
34 41177-Eylem - Naklî.  
35 41178-Eylem - Naklî.  
36 41179-Eylem - Naklî.  
37 4117A-Eylem - Naklî.  
38 4117B-Eylem - Naklî.  
39 4117C-Eylem - Naklî.  
40 4117D-Eylem - Naklî.  
41 4117E-Eylem - Naklî. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          260 

 

 

 

 

 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             261 

 

 

 

Değerlendirmeler 

Bu çalışma neticesinde ortaya çıkan Kurgu’nun birinci düzeyde doğru 

anlaşılması için öncelikle olayla ilgili tarihî arka plana dair bazı tespitler yapılması 

gerekmektedir. 

Hz. Peygamber, Ḥuneyn gazvesinde ele geçirdiği ganimetleri Ciʿrâne mevkiine 

göndermiş ve oradan Tâif’e geçmişti.42 Tâif’ten döndükten sonra ganimetleri 

paylaştırmak üzere Ciʿrâne’ye gelmişti. Orada, bu ganimetlerden Mekke’nin ileri 

gelenlerine (muellefe-i kulûb) de pay vermişti. Hz. Peygamber, Ensâr’ın bundan 

rahatsız olduğunu ve “ طرُُ مِنْ دِمَائِهِمْ  صلى الله عليه وسلميَ غْفِرُ اللَّهُ لرَِسُولِ اللَّهِ  َْ ركُُنَا، وَسُيُوفُ نَا تَ  يُ عْطِي قُ ريَْشًا وَيَ ت ْ ” dediklerini duyunca 

onları bir araya toplamış ve bu konuyu onlarla konuşup gönüllerini almıştı.43  

Hz. Peygamber Medine’ye döndüğünde amcası el-ʿAbbâs başta olmak üzere 

Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib kabilelerine mensup olup da Fetih sırasında ve 

Fetih’ten kısa bir süre sonra müslüman olan akrabalarının çoğu da onunla birlikte 

oraya gelmişlerdi.44 Onların bir kısmı Medine’ye geldiğinde Ḫayber’in fethedildiğini 

ve Hz. Peygamber’in, daha önce hicret eden ve bu gazvelere katılan Benû Hâşim ve 

Benû’l-Muṭṭalib’den bazılarına Ḫayber’deki hurmalardan pay ayırdığını gördüler. 

Kendilerinin de akraba olduğunu dile getirerek Hz. Peygamber’den bir şeyler 

istemeye başladılar. Söz gelimi amcası el-ʿAbbâs kendisine de bunlardan vermesini45 

veya kendisini vali olarak tayin etmesini istedi.46 Oŝmân b. ʿAffân ve Cubeyr b. 

Muṭʿim de Hz. Peygamber’in yakın akrabası olduklarını dile getirerek ondan 

kendilerine de pay vermesini istediler.47 ʿAlî b. Ebî Ṭâlib ve eşi Fâṭıma’nın da bazı 

istekleri olduğu zikredilmektedir.48 Hz. Peygamber onların bu isteklerinden rahatsız 

oldu.49 Bazen susup yüzünü evin tavanına doğru çevirerek50 hoşnutsuzluğunu belli 

etti. Bahreyn’den gelen malların dağıtımı sırasında amcası el-ʿAbbâs’ın mala olan 

tamahını onaylamadığını da onun yardım isteğini geri çevirerek gösterdi.51 

                                                      
42 el-Vâḳıdî, el-Meğâzî, III, 924. 
43 el-Vâḳıdî, el-Meğâzî, III, 957-958; İbn Ebî Şeybe, el-Muṡannef, VII, 418; el-Buḫârî, eṡ-Ṡaḥîḥ, V, 157-158, No: 

4330-4331.  
44 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳât, IV, 16. el-ʿAbbâs’ın Medine’ye Hendek Senesi’nde veya Ḫayber’in fethinden sonra 

geldiğine dair bilgiler de bulunmaktadır (bk. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳât, IV, 17, 18). 
45 el-Vâḳıdî, el-Meğâzî, II, 693; “  ٍ ََعَا اًا مِنْ  َُ أنَْ تأَْمُرَ لِ بِكَذَا وكََذَا وَ سْ ٍَّ عَظْمِي، وَقَدْ ركَِبَنِي مَؤُونةٌَ، فإَِنْ رأَيَْ ََالَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ، كَبِرَتْ سِنيِّ وَرَ أَلَ الْعَبَّاسُ فَ  ََ ...فَ

عَلْ  ...فَاف ْ ” ʿOmer b. Şebbe, Târîḫu’l-Medîne, II, 645. 
ََالَ  لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »ياَ عَبَّاسُ ياَ عَمَّ النَّبِِّ “ 46 ُْْرةََ قَالَ: قاَلَ الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ اسْتَ عْمِلْنِي، فَ  اكِ بْنِ  اءُ الْوَاسِطِيُّ ، عَنِ الضَّحَّ قَالَ أَخْبَ رنَاَ أبَوُ سُفْيَانَ الِْْمْيَِْيُّ الَْْذَّ
رٌ مِنْ إِمَارةٍَ لَا تَُْصِيهَا «نَ فْسٌ تُ نْجِيهَا خَي ْ ” İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳât, IV, 27. 

اَ بَ نُو هَاشِمٍ، “ 47 ََ الَ »إِنمَّ ُطَّلِبِ مِنْ خُُْسِ خَيْبَ رَ، وَتَ ركَْتَ نَا، وَنََْنُ بِنَْزلَِةٍ وَاحِ دَةٍ مِنْكَ، فَ 
َُ بَنِي الم َُلْنَا: أعَْطيَْ ُُ أنَاَ وَعُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ، إِلََ النَّبِِّ صلى الله عليه وسلم فَ  رَ بْنَ مُطْعِمٍ، أَخْبَ رهَُ قَالَ: مَشَيْ ...أنََّ جُبَ ي ْ

طَّلِبِ شَيْءٌ وَاحِدٌ 
ُ
رٌ: « وَبَ نُو الم مُ النَّبُِّ »قَالَ جُبَ ي ْ َِ َْ «لبَِنِي عَبْدِ شَْسٍ، وَبَنِي نَ وْفَلٍ شَيْئًا صلى الله عليه وسلمولََْ يَ  ” el-Buḫârî, eṡ-Ṡaḥîḥ, V, 137, No: 4229. 

48 el-Vâḳıdî, el-Meğâzî, II, 694; Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, I, 1197; ʿOmer b. Şebbe, Târîḫu’l-Medîne, II, 645; el-

Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, II, 229. 
49 İbn Ebî ʿÂṡım, es-Sunne, I, 93; “ .َََالَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ إلاَّ مَنْ عَدَل َِيَامَةِ. فَ  مَارةََ أَوَّلَُاَ ندََامَةٌ، وَأَوْسَطهَُا مَلََمَةٌ، وَآخِرهَُا خِزْيٌ يَ وْمَ الْ ياَ عَبَّاسُ ياَ عَمَّ النَّبِِّ صلى الله عليه وسلم إنَّ الِْْ

ََالَ رَسُولُ اللَّهِ  كَيْفَ تَ عْدِلُونَ مَعَ الَْْقَارِبِ : صلى الله عليه وسلمفَ  ” el-Mâverdî, Edebu’d-Dunyâ ve’d-Dîn, s. 222. 
50 “ ُِ فِ الْبَ يْ َْ َُ وَرفََعَ رأَْسَهُ إلََ سَ كَ ََ  ,el-Vâḳıdî, el-Meğâzî, II, 697; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳât, IV, 58; Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned ”فَ

VII, 417, No: 17791; İbn Ḥibbân, es-Ṡaḥîḥ, X, 385. 
51ʿOmer b. Şebbe, Târîḫu’l-Medîne, II, 640. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          262 

 

Hicretin 9. senesinin başlarında zekât memurları gönderileceği zaman el-

ʿAbbâs’ın ve diğer akrabalarının söz konusu isteklerinin devam ettiği 

anlaşılmaktadır. Nitekim el-ʿAbbâs, oğlunu ve yeğenini Hz. Peygamber’in yanına 

gönderip onların sadaka memuru olarak gönderilmelerini sağlamaya çalışmıştı.52 

Ancak Hz. Peygamber başka bir çözüm bularak amcasının bu isteğini yerine 

getirmedi. 

Hz. Peygamber, akrabalarının bu isteklerinden sıkılmış olmalı ki bu sıralarda 

Yemen’e vali olarak tayin ettiği Muʿâẑ b. Cebel’i yolcu ederken ona Ehl-i Beyt’inden 

dert yanmıştır.53 Hatta ʿAmr b. el-ʿÂṡ’tan rivâyet edilen bir habere göre Hz. 

Peygamber “ َْاَ وَليِِّي اللَّهُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِي َُوا إلََِّ بأَِوْليَِاءٍ، إنمَّ  demiştir.54 ”آلُ أَبِ َاَلِبٍ ليَْ

Bütün bunların etkisiyle Hz. Peygamber’in Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib’i bir 

araya topladığı ve yukarıda yapılan Kurgu ile ayrıntıları ortaya çıkan vaaz ve 

nasihatleri verdiği ve onlara “  ۙ ۙ  ينَ  ۙ  يرَتَكَ الْاَقْ رَب  ”En yakın akrabanı uyar“ ,”وَانَْذِرْ عَش

âyetini55 hatırlattığı56, sadakanın onların hakkı olmadığını söylediği57 

anlaşılmaktadır. Hz. Peygamber’in hanımlarından bir ay süreyle ayrı kalmasının da 

bu olayla bir ilgisi olabilir. Çünkü her iki olay da yaklaşık olarak aynı tarihlere denk 

gelmektedir. Ancak bu olayın incelemeye dâhil edilmesi Kurgu’nun hacmini 

artıracağı için şu aşamada böyle bir girişimde bulunulmamıştır. 

Yukarıda iktibas edilen rivâyetlerin tamamında aynı olaydan bahsedildiği 

anlaşılmaktadır. Bu rivâyetlerde ve bunların tespit ettiğimiz, ancak burada iktibas 

edemediğimiz diğer tarîklerinde başka bir olaydan bahsedildiğini gösteren herhangi 

bir bilgi ve ifade tespit edilememiştir. 

Hadis kaynaklarında “الائمة” veya “وُلَاة” kelimeleriyle imâmetin veya yönetimin 

Ḳureyş kabilesinin hakkı olduğunu beyan eden başka rivâyetler de bulunmaktadır.58 

Bunların tamamına yakınını incelemiş olmamıza rağmen Hz. Peygamber’e nispet 

edilen “ ٍةُ مِنْ قُ رَيْش  ifadelerinin yukarıdaki Kurgu’da bahsi geçen ”فإَِنَّكُمْ وُلَاةُ هَذَا الَْْمْرِ “ veya ”الْْئَمَِّ

toplantının dışında söylendiğini gösteren herhangi bir delile rastlayamadık. 

Dolayısıyla bu rivâyetlerin hepsinin ayrı ayrı ele alınıp Kurgu’ya dahil edilmesi, 

                                                      
52 Muslim, eṡ-Ṡaḥîḥ, II, 752, No: 1072; eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XI, 69. 
53 İbn Ebî ʿÂṡım, es-Sunne, I, 93. 
54 Ebû Bekr İbnu’l-ʿArabî, Aḥkâmu’l-Ḳurʾân, III, 461. Bu rivâyet başta el-Buḫârî’nin eṡ-Ṡaḥîḥ’i olmak üzere diğer 

kaynaklarda da geçmektedir (bk. el-Buḫârî, eṡ-Ṡaḥîḥ, VIII, 6, No: 5990). Ancak bu kaynaklarda “ ٍآلُ أَبِ َاَلِب” ifadesinin 

silindiği ifade edilmektedir. Bu konudaki tartışmalar için bk. el-Maḳrîzî, İmtâʿu’l-Esmâʿ, V, 402. Öte yandan bu 

rivâyette bahsedilen sözün Hz. Peygamber tarafından bu makalede yapılan Kurgu’da ortaya çıkan konuşması 
sırasında söylendiği kuvvetli bir ihtimaldir. Ancak yeterli delil bulunamadığı için bu, Kurgu’ya dahil edilmemiştir. 
55 eş-Şuʿarâʾ 26/214. 
56 Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, XI, 450, No: 26175; et-Tirmiẑî, es-Sunen, V, 338, No: 3185. 
أَخْبَ رنَاَ مُطَرِّفُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، أَخْبَ رنَاَ عَبْدُ الْعَزيِزِ بْنُ أَبِ حَازمٍِ، عَنْ أسَُامَةَ بْنِ زيَْدٍ، عَنْ  عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ الْمُغِيْةَِ قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »ياَ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، إِنَّ الصَّدَقَةَ أوَْسَاخُ النَّاسِ “ 57
هَا «فَلََ تأَْكُلُوهَا وَلَا تَ عْمَلُوا عَلَي ْ ” İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳât, I, 391; “ نُ بْنُ عَلِيٍّ الْمَعْمَريُِّ، ثنا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ الِله بْنِ جَعْفَرٍ الْمَدِينِيُّ، حَدَّ  ََ ثَ نَا الَْْ أَبِ، ثنا جَعْفَرُ بْنُ مَُُمَّدٍ،  ثَنِي حَدَّ

يَاناً مِنْ بَنِي هَاشِمٍ أتَ َ  هُمَا: أنََّ فِت ْ َُُاهِدٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِي اللهُ عَن ْ يَْدٍ الَْْعْرجَِ، عَنْ  ُْ ََالُوا: ياَ رَسُولَ الِله اسْتَ عْمِلْنَا عَلَى هَذِهِ الصَّدَقَةِ  صلى الله عليه وسلمواُ النَّبَِّ عَنْ  هَا مَا يُصِيبُ النَّاسُ وَنُ ؤَدِّي  نَ  ، فَ  صِيبُ مِن ْ
ََالَ:  ََةِ الْْنََّةِ هَلْ أوُثرَِ عَلَيْكُمْ أَحَدًاإنَِّا آلَ مَُُمَّدٍ لَا تََِلُّ لنََا الصَّدَقَةُ وَهِي أوَْسَاخُ النَّاسِ، وَلَكِنْ مَا ظنَُّكُمْ إِذَا أنَاَ أَخَذْتُ بَِِ »كَمَا يُ ؤَدُّونَ فَ  «لْ ”eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-

Kebîr, XI, 69. 
58 Makalenin giriş kısmındaki bir dipnotta da bildirildiği üzere İbn Ḥacer bu rivâyetleri Leẑẑetu’l-ʿAyş fî Ṭuruḳi 
Ḥadîŝi el-Eʾimmeti min Ḳureyş adlı eserde bir araya toplanmıştır. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             263 

 

 

 

ulaşılan neticeyi daha sağlam karinelerle teyid edecek gibi görünmektedir. Bu 

sebeple bu derecede ayrıntılı bir Kurgu çalışmasına, incelememiz makale boyutlarını 

aşacağı için gerek görülmemiştir. 

Bu bilgiler çerçevesinde bakıldığında Hz. Peygamber’in “الائمة من قريش” ifadesini 

kullandığını söylemek mümkün görünmemektedir. Bunun yerine “ تُمْ إِنَّ هَذَا الَْْمْرَ فِيكُمْ وَأنَ ْ 
 ifadelerinden birini veya bunlara benzer ”تَ زاَلُوا وُلَاةَ هَذَا الَْْمْر“ ya da ”إنَِّكُمْ أهَْلُ هَذَا الَْْمْرِ “ veya ”وُلَاتهُُ 

bir ifade kullandığı ve bu ifadeyle birlikte kullandığı şartlı cümlelerle Benû Hâşim 

veya Benû’l-Muṭṭalib’e, daha genel olarak Ḳureyş’e, bazı görevlere getirildiklerinde 

Hz. Peygamber’e olan yakınlıklarına güvenmemelerini; merhamet isteyene 

merhamet ederek, adil davranarak ve eşit paylaştırarak görevlerini yerine 

getirmelerini istemiştir. Aksi takdirde ahiret gününde boyunlarında, üstendikleri bu 

görevlerden kaynaklanan ağırlıklarla (günahlarla) ilâhî huzura çıkacakları 

kendilerine hatırlatmıştır. 

Birinci anlama düzeyi cihetinden incelenen Haber’lerden hareketle oluşturulan 

Kurgu sonucundan ortaya çıkan duruma en uygun manaya sahip rivâyetlerden 

birinin şu olduğu kanaatindeyiz:59 

ََاسِمِ بْنِ الْْاَرِثِ، عَنْ عَ  ، عَنِ الْ ٍُ ثَ نَا سُفْيَانُ، عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِ ثاَبِ عُودٍ، قاَلَ: قاَلَ دِ اللَّهِ بْنِ عُتْبَةَ، عَ بْ الْفَضْلُ بْنُ دكَُيٍْْ قاَلَ حَدَّ َْ نْ أَبِ مَ
َُرَيْشٍ: إِنَّ هَذَا الَْْمْرَ فِيكُمْ وَأنَْ تُمْ وُلَاتُهُ مَا لََْ تَُْدِثوُا عَمَلًَ يَ نْزعُِهُ اللَّهُ مِنْكُمْ , فإَِ  صلى الله عليه وسلمالنَّبُِّ  َِهِ فاَلْتَحُوكُمْ كَمَ ذَا فَ عَلْ لِ ا تُمْ ذَلِكَ سَلََّ  اللَّهُ عَلَيْكُمْ شِراَرَ خَلْ

ََضِيبُ.  يُ لْتَحَى الْ

“...Nebî (s.a) Ḳureyş’e şöyle dedi: ‘Bu iş sizin içinizden [çıkmıştır] ve onun 

idarecileri sizsiniz. Tâ ki Allah’ın onu sizden çekip almasına sebep olacak bir iş ihdas edinceye 

kadar. Bunu yaptığınızda Allah sizin üzerinize, yarattıklarının şerlilerini salar ve onlar şu 

çubuğun kabuğunun soyulması gibi sizi [bu işten] soyup ayırırlar’”. 

Ancak aynı kaynakta, aynı rivâyetin aşağıdaki şekilde iḫtiṡâr edilmiş tarîki bile 

yukarıdaki Kurgu dikkate alındığında birinci düzeydeki anlam kaymasının 

boyutlarını göstermesi açısından şaşırtıcıdır:60 

ََاسِمِ بْنِ الْْاَرِثِ، عَنْ عُ  ، عَنِ الْ ٍُ ثَ نَا الْفَضْلُ بْنُ دكَُيٍْْ، عَنْ سُفْيَانَ، عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِ ثاَبِ عُودٍ، قاَب َ حَدَّ َْ لَ: قاَلَ يْدِ اللَّهِ بْنِ عُتْبَةَ، عَنْ أَبِ مَ
َُريَْشٍ: إِنَّ هَذَا الَْْمْرَ فِيكُمْ وَأنَْ تُمْ وُلَاتهُُ. صلى الله عليه وسلمرَسُولُ   لِ

“...Nebî (s.a) Ḳureyş’e şöyle dedi: ‘Bu iş sizin içinizden [çıkmıştır] ve onun 

idarecileri sizsiniz’”. 

İlk rivâyete göre Ḳureyş’in idareci olması, nübüvvetin onların arasında 

çıkmasıyla alakalı doğal bir neticedir. Ancak bu durumun, Allah’ın onu Ḳureyş’ten 

çekip almasına sebep olacak bir iş ihdas etmeleri halinde değişeceği ve onların bu 

iktidarı kaybedecekleri bildirilmektedir. 

                                                      
59 İbn Ebî Şeybe, el-Muṡannef, VII, 526, No: 37718. 
60 İbn Ebî Şeybe, el-Muṡannef, VI, 402, No: 32390. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          264 

 

Bize göre hatalı bir şekilde iḫtiṡâr edilen ikinci rivâyette ise herhangi hasır 

olmadığı için ifadeler her hâl ve şartta idarenin Ḳureyş kabilesine ait bir hak olduğu 

şeklinde anlaşılmaktadır. 

Bu durum, iḫtiṡâr, taḳṭîʿ ve maʿnen rivâyet gibi klasik hadis usûlünün metin 

üzerindeki tasarruflarının manipülatif olabileceğini göstermesi bakımından dikkat 

çekicidir.61 

 

Sonuç 

Bütünsel Yaklaşım adını verdiğimiz yöntemle incelemeye tâbi tuttuğumuz ve 

bir Kurgu şeklinde ortaya koyduğumuz bu çalışmanın henüz başlangıç aşamasında 

olduğunu hatırlatmakta yarar vardır. Ancak bu haliyle bile konu hakkındaki birçok 

hususun açıklığa kavuştuğu söylenebilir. 

Bunlardan bazılarını şu şekilde sıralayabiliriz: 

1. Hz. Peygamber’in Ḳureyş’ten daha çok Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib’i hedef 

alarak bir konuşma yaptığı ve bu konuşmada, peygamberin akrabaları olmalarından 

dolayı kendilerinin bazı haklara sahip olduklarını düşünmeleri ve bu şekilde 

davranmalarından dolayı onları uyardığı; o güne kadar ıslah ettiği şeylerin eski 

haline dönmesine izin vermemesi için Allah’a yakardığı ( ُُ ادَ مَا أَصْلَحْ ََ  ;62(اللَّهُمَّ إِنِّ لَا أُحِلُّ لََمُْ فَ

eğer davranışlarında merhametli olmaz, adaleti gözetmez, eşit paylaştırmaz ve 

Allah’a itaat etmezlerse ( َََعْتُمُ اللَّهَ تَ عَال  elindeki çubuğun kabuğunun (فإَِنَّكُمْ وُلَاةُ هَذَا الَْْمْرِ مَا أَ

soyulduğu gibi bu işten soyulup atılacaklarını ( فإَِذَا عَصَيْتُمُوهُ بَ عَثَ عَلَيْكُمْ مَنْ يَ لْحَاكُمْ كَمَا يُ لْحَى هَذَا
ََضِيبُ   kendilerine hatırlattığı anlaşılmaktadır. Nitekim yukarıda derlenen 63(الْ

Haber’lerdeki Benû Hâşim ifadeleri ve evde toplananların sayısının 30 veya 80 kişi 

kadar olduklarına dair ifadeler, toplantının Ḳureyş’ten ziyade Hz. Peygamber’in 

yakın akrabalarına yönelik olduğu şeklindeki düşüncemizi teyid etmektedir. 

Rivâyetlerin bir kısmında Ḳureyş ifadesinin geçmesi ise Benû Hâşim ve Benû’l-

Muṭṭalib’in bu kabileye mensup olması nedeniyle her ikisinin birlikte kastedilmek 

istenmesinden kaynaklanmış olabilir. Nitekim bazı tariklerde sadece her iki 

kabilenin ait olduğu Benû ʿAbdu Menâf zikredilmiştir.64 Hz. Peygamber’in yakın 

akrabasını uyarmasından kaynaklanan olumsuz havanın daha geniş bir kitle olan 

Ḳureyş kabilesine mal edilmek sûretiyle umumileştirilerek dağıltılmak istenmesi de 

ihtimâl dâhilindedir. 

2. Bu toplantıdan ve akabinde yapılan konuşmadan haberdar olan Ensâr’ın da 

oraya toplandığı; bunun üzerine Hz. Peygamber’in onlara dönerek onlar hakkında 

                                                      
61 Bu konudaki değerlendirmemiz için bk. Mehmet Apaydın, Hadislerin Tespitinde Bütünsel Yaklaşım, s. 115-125, 
229-130.  
62 İbn Ebî ʿÂṡım, es-Sunne, I, 93. 
63 eş-Şâfiʿî, el-Musned, IV, 53; Nuʿaym b. Ḥammâd, el-Fiten, I, 395; eş-Şâşî, el-Musned, II, 293. 
64 eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Evsaṭ, I, 34. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             265 

 

 

 

da akrabalarına ve diğer ashâbına bazı öğütler verdiği anlaşılmaktadır. Ancak bu 

kısım Kurgu’nun sınırlarını aştığı için detaylandırılmamıştır. 

3. Hz. Peygamber’in bu konuşma sırasında sarf ettiği bildirilen “ ٍَ65”إِنَّ قُ ريَْشًا أهَْلُ أمََانة, 

ةُ مِنْ قُ رَيْشٍ “ ,67”هَذَا الَْْمْرُ  فِ قُ رَيْشٍ “ ,66”إنَِّكُمُ الْوُلَاةُ بَ عْدِي لَِذََا الَْْمْر“ لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْْمْرُ فِ “ ,69”فإَِنَّكُمْ أَهْلُ هَذَا الَْْمْرِ “ ,68”الْْئَِمَّ
َُريَْشٍ فِ هَذَا الشَّأْنِ “ veya 72”لَا تَ زَالُوا وُلَاةَ هَذَا الَْْمْر“ ,71”أنَْ تُمْ أَوْلََ النَّاسِ بِِذََا الَْمْرِ “ ,70”قُ رَيْشٍ   şeklindeki 73”إِنَّ النَّاسَ تَ بَعٌ لِ

ifadelerinin ileriye yönelik bir kararın göstergesi olmaktan ziyade, mevcut durumda 

Benû Hâşim ve Benû’l-Muṭṭalib başta olmak üzere Ḳureyş’ten bazı kimselerin 

getirildiği veya istedikleri görevlerden dolayı kullanıldığı, Ḳureyş’in bu konuda 

yetenekleri olduğu ancak bu yeteneklerini doğru kullanmaları gerektiği “ ُوا مَا دَامُوا إِذَا اسْتُ رِْْ
ََطوُا ََمُوا أقَْ ُوا، وَإِذَا حَكَمُوا عَدَلُوا، وَإِذَا قَ ُوا، وَإِذَا حَكَمُوا عَدَلُ وا، “ ,74”رَِْ ُوا رَِْ وَلِ عَلَيْهِمْ حَق  عَظِيمٌ، وَلََمُْ مِثْلُ ذَ لِكَ مَا فَ عَلُوا ثَلََثاً: إِذَا اسْتُ رِْْ
ََعْتُمُ اللَّهَ تَ عَالَ “ ve 75”وَإِذَا عَاهَدُوا وَفَ وْا  gibi ifadelerle belli bir şarta bağlanmış ve bunları 76”مَا أَ

yapmadıkları takdirde söz konusu görevlerden, bir çubuğun kabuğunun soyulması 

gibi soyulup ( ُفَ تُ لْحَوْنَ كَمَا تُ لْحَى هَذِهِ الَْْريِدَة)77 atılacakları kendilerine bildirilmiştir. 

4. et-Ṭayâlisî tarafından “ َِِيَ فِ النَّاسِ  رجَُلَن  şeklinde78, el-Buḫârî ”لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ مَا بَ

tarafından ise “ ِهُمُ اثْ نَان َِيَ مِن ْ  şeklinde79 ʿAbdullâh b. ʿOmer’den ”لَا يَ زاَلُ هَذَا الَْمْرُ فِ قُ رَيْشٍ مَا بَ

nakledilen rivâyetteki koyu renkle gösterilen ifadelerin, râvîlerin birinin “ ُهُم َِيَ مِن ْ  ”مَا بَ

ifadesinden sonra gelen metni aktarmasından kaynaklanan bir rivâyet hatasıyla 

ortaya çıktığı; buradaki “ ُهُم َِيَ مِن ْ  ,ifadesinden sonra “geride kalan insan sayısı” değil ”مَا بَ

“Ḳureyş’te bulunmaya devam etmesi gereken hasletler”in sayıldığı anlaşılmaktadır. 

İlgili kısımda daha ayrıntılı olarak değerlendirdiğimiz üzere ʿAbdullâh b. 

ʿOmer’den gelen bu rivâyetin et-Ṭayâlisî ve el-Buḫârî tarafından ʿÂṡım b. 

Muḥammed’den nakledilen tarîklerinin –ki bunların dışında başka bir tarîkini tespit 

edemedik- mevcut hâlleriyle mahfuz olduğunu kabul etmek mümkün 

görünmemektedir. 

5. Son olarak toplantının mahiyeti ve konuşmacının hedef kitlesi bakımından 

değerlendirildiğinde, “ ٍةُ مِنْ قُ رَيْش  ifadesinin Hz. Peygamber tarafından bu toplantıda ”الْْئَمَِّ

kullanılmış olmasının uzak bir ihtimal olduğu; bu ifadenin; hatalı bir iḫtiṡâr veya 

taḳṭîʿ neticesinde ortaya çıkan rivayetin maʿnen rivâyet edilmesiyle ortaya çıktığını 

                                                      
65 el-Buḫârî, el-Edebu’l-Mufred, s. 40. 
66 eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemu’l-Kebîr, XVII, 12. 
67 el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 
68 eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583. 
69 eş-Şâşî, el-Musned, II, 293. 
70 el-Buḫârî, eṡ-Ṡaḥîḥ, IV, 179, No: 3501. 
71 eş-Şâfiʿî, el-Musned, IV, 53. 
72 Nuʿaym b. Ḥammâd, el-Fiten, I, 395. 
73 Yaʿḳûb b. Sufyân el-Fesevî, el-Maʿrife ve’t-Târîḫ, I, 383-384. 
74 el-Bezzâr, el-Baḥru’z-Zeḫḫâr, VIII, 73. 
75 eṭ-Ṭaberânî, ed-Duʿâ, s. 583. 
76 eş-Şâşî, el-Musned, II, 293. 
77 eş-Şâfiʿî, el-Musned, IV, 53. 
78 et-Ṭayâlisî, el-Musned, III, 462. 
79 el-Buḫârî, eṡ-Ṡaḥîḥ, IV, 179, No: 3501. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          266 

 

düşünüyoruz. Kurgu’nun geneli bakımından “ ٍالْْئَِمَّةُ مِنْ قُ رَيْش” ifadesinden ziyade “ ُفإَِنَّكُمْ وُلَاة
ََعْتُمُ اللَّهَ تَ عَالََ   şeklindeki bir ifadenin Hz. Peygamber’in konuşmasına daha 80”هَذَا الَْْمْرِ مَا أَ

uygun düştüğü söylenebilir. Ancak râvîler konuşmanın tamamını nakletmeden 

sadece bu ifadeleri öne çıkarmak istediklerinde “ ْفإَِنَّكُم” ifadesinin maksûdunu Ḳureyş, 

ةُ “ ifadesini de ”هَذَا الَْْمْرِ “  şeklinde özetlemiş olmalılar. Hz. Peygamber’in vefatından ”الْْئَمَِّ

sonra Ensâr ile muhâcirler arasında çıkan hilâfet tartışmalarında hilâfetin Ḳureyş’e ait 

olduğuna dair “ ٍةُ مِنْ قُ رَيْش  şeklindeki ifadenin ya hiç kullanılmadığı ya da bunun ”الْْئَِمَّ

yerine “ ِقُ رَيْش وُلَاةُ هَذَا الَْْمْر” ifadesinin kullanıldığı81 ve bu sözün dahi tartışmanın ana 

odağını teşkil etmediğine dair bilgiler82 de bu düşüncemizi desteklemektedir. 

Görüldüğü üzere Hz. Peygamber’den rivayet edilen bir sözün bir davranışın 

ve bir takrîrin ardındaki olaylar ortaya konulmadığı takdirde bu sözün birinci 

düzeydeki anlam çerçevesi tam olarak belirlenememekte ve bu durum o rivâyetin 

ikinci düzey (dinî) açısından da sorunlu olarak anlaşılmasına ve tartışmalı bir hükme 

dönüştürülmesine sebep olmaktadır. Böylece cümleler lafız veya anlam itibariyle Hz. 

Peygamber’e ait olmasına ve klasik hadis usûlüne göre sahih isnadlarla bize 

ulaşmasına rağmen Hz. Peygamber’in maksadını aşmaktadır. Çünkü her nesil bir 

önceki nesilden kendisine aktarılan ifadeleri kendi çağının aklı ile okumakta ve 

genellikle onlardan kendilerine yarayan ögeleri öne çıkarmaktadır. Nitekim Ḳureyş 

kabilesinin etkinliği gün geçtikçe azaldığında aynı söz farklı şekillerde 

yorumlanabilmiştir. 

Kaynakça 

el-Âcurrî, Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḥuseyn el-Bağdâdî (ö.360/971), eş-Şerîʿa 

(nşr. ʿAbdullâh b. ʿOmar b. Suleymân el-Demîcî), I-V, Riyad 1420/1999. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebû ʿAbdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî 

(ö.241/856), el-Musned (nşr. Aḥmed Maʿbed ʿAbdulkerîm), I-XIV, Beyrut 1432/2011. 

Apaydın, Mehmet, Hadislerin Tespitinde Bütüsel Yaklaşım, İstanbul 2018. 

Bakkal, Ali, “Ebû Bekir’in Halîfe Seçilmesinde “İmamlar Kureyş’tendir” 

Hadîsinin Rolü Üzerine”, İstem / 6, Aralık 2005, s. 87-103. 

Balcı, İsrafil, ““İmamlar/Halifeler Kureyş’tendir” İddiasının Kritiği”, 

OMÜİFD, 2016, sy. 40, s. 5-32. 

el-Beyhaḳî, Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥuseyn (ö.458/1066), Maʿrifetu’s-Sunen ve’l-

Âŝâr (nşr. ʿAbdmuṭiʿ Emîn Ḳalʿacî), I-XV, Karaçi, Beyrut, Ḥaleb, Kâhire 1412/1991. 

el-Bezzâr, Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAmr (ö.292/905), el-Baḥru’z-Zeḫḫâr (nşr. 

Maḥfûẓurraḥmân Zeynullâh (I-IX); ʿAdil b. Saʿd (X-XVII); Ṡabrî ʿAbdulḫâlıḳ eş-Şâfiʿî 

(XVIII)), I-XVIII, Medine 1988/2009. 

                                                      
80 eş-Şâşî, el-Musned, II, 293. 
81 Aḥmed b. Ḥanbel, el-Musned, I, 12, No: 19. 
82 Bu konudaki ayrıntılı tetkik için bk. Ali Bakkal, “Ebû Bekir’in Halîfe Seçilmesinde “İmamlar Kureyş'tendir” 
Hadîsinin Rolü Üzerine”, s. 98, 100, 103. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             267 

 

 

 

el-Buḫârî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmail (ö.256/870), el-Edebu’l-Mufred 

(nşr. Muḥammed Fuâd ʿAbdulbâḳî) Riyad 1419/1998. 

ed-Dâreḳuṭnî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. ʿOmer b. ʾAḥmed el-Bağdâdî (385/995), el-

ʿİlelu’l-Vâride fî’l-Eḥâdîŝi’n-Nebeviyye (nşr. Maḥfûzu’r-Raḥmân Zeynullâh es-Selefî (I-

XI), Muḥammed b. Ṡâlih b. Muḥammed ed-Debbâsî (XII-XV)), I-XV, Riyad 1405/1985, 

ed-Demmâm 1427/2006. 

Ebû Bekr İbnu’l-ʿArabî, Ebû Bekr Muḥammed b. ʿAbdullâh b. el-ʿArabî el-

İşbîlî (ö.543/1149), Aḥkâmu’l-Ḳurʾân, I-IV, Beyrut 1424/2003. 

Ebû Yaʿlâ, Aḥmed b. ʿAlî el-Mevṡılî (ö.307/920), Musnedu Ebî Yaʿlâ (nşr. 

Ḥuseyn Selîm Esed), I-XIII, Dımeşḳ 1404/1984. 

Ḫaṭîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr ʾAḥmed b. ʿAlî (ö.463/1071), Telḫîṡu’l-Muteşâbih 

fî’r-Resm (nşr. Sekîne eş-Şihâbî), I-II, Dımeşḳ 1406/1985. 

Hatiboğlu, M. Said, “İslamda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”, 

AÜİFD, c. XXIII, Ankara 1978, s. 121-213. 

İbn Ebî ʿÂṡım, Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAmr eş-Şeybânî (ö.287/900), el-Âḥâd ve’l-

Meŝânî (nşr. Bâsim Fayṡal Aḥmed el-Cevâbra), I-VI, Riyad 1991. 

_____, es-Sunne (nşr. Muḥammed Nâṡiru’d-Dîn el-Elbânî), I-II, Beyrut 

1400/1980. 

İbn Ebî Ḥâtim, Ebû Muḥammed ʿAbdurraḥman b. Muḥammed er-Râzî 

(ö.327/938), el-ʿİlel (nşr. Saʿd b. ʿAbdullâh el-Ḥamîd, Ḫâlid b. ʿAbdurrahman el-

Cerîsî), I-VII, 1427/2006. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr b. Ebî Şeybe ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî (ö.235/850), el-

Muṡannef (nşr. Kemâl Yûsuf el-Ḥût), I-VII, Riyad 1409. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Ebû'l-Faḍl Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed b. Aḥmed el-

ʿAsḳalânî (ö. 852/1448), Fetḥu’l-Bârî Şerḥu Ṡaḥîḥi’l-Buḫârî, I-XIII, Beyrût 1379/1959. 

_____, Leẑẑetu’l-ʿAyş fî Ṭuruḳi Ḥadîŝi el-Eʾimmeti min Ḳureyş (nşr. Muḥammed 

Nâṡır el-ʿAcemî), Beyrut 1433/2012. 

İbn Ḥazm, Ebû Muḥammed ʿAlî b. Aḥmed el-Endelusî (ö.456/1064), el-Faṡl fî’l-

Milel ve’l-Ehvâʾi ve’n-Niḥal, I-V, Kahire. 

İbn Ḥibbân, Ebû Ḥâtim Muḥammed b. Ḥibbân el-Bustî (ö.354/965), es-Ṡaḥîḥ 

(nşr. Şuʿayb el-Arnavûṭ), I-XVIII, Beyrut 1408/1988. 

İbnu’l-Caʿd, ʿAlî b. el-Caʿd el-Cevherî el-Bağdâdî (ö.230/845), el-Musned (nşr. 

ʿÂmir Aḥmed Ḥaydar), Beyrut 1410/1990. 

İbn Saʿd, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. Saʿd b. Menîʿ (ö.230/845), eṭ-

Ṭabaḳâtu'l-Kubrâ (nşr. ʿAlî Muḥammed ʿOmer), I-X, Ḳâhire 1421/2001. 



İmâmetin Kureyş’e Ait Olduğuna Dair Hz. Peygamber’e İsnâd Edilen Rivâyetlerin Bütünsel Yaklaşım Yöntemiyle Tespiti          268 

 

el-Kettânî, Naẓmu’l-Mütenâŝir mine’l-Ḥadîŝi’l-Mütevâtir, Beyrut 1980. 

el-Mâverdî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṡrî (ö.450/1058), Edebu’d-

Dunyâ ve’d-Dîn, 1986. 

el-Merdâvî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Suleymân ed-Dimeşḳî (ö.885/1480), et-Taḥbîr 

Şerḥu’t-Taḥrîr (nşr. ʿ Abdurrahman el-Cebrîn, ʿ İvaḍ el-Ḳarnî, Aḥmed es-Serrâḥ), I-VIII, 

Riyad 1421/2000. 

Muslim, Ebû’l-Ḥasen Muslim b. el-Ḥaccâc el-Ḳuşeyrî (ö.261/875), el-

Musnedu’s-Ṡaḥîhu’l-Muḥtaṡar bi Naḳli’l-ʿAdl ʿani’l-ʿAdl ilâ Resûlillâh (nşr. Muḥammed 

Fuâd ʿAbdulbâḳî), I-V, Beyrut. 

Nuʿaym b. Ḥammâd, Ebû ʿAbdullâh Nuʿaym b. Ḥammâd el-Mervezî 

(ö.8/843), el-Fiten (nşr. Semîr ʾEmîn ez-Zuheyrî), I-II, Kahire 1412. 

ʿOmer b. Şebbe, Ebû Zeyd ʿOmer b. Şebbe en-Numeyrî el-Baṡrî (ö.262/876), 

Târîḫu’l-Medîne (nşr. Fehîm Muḥammed Şeltût), I-IV, Cidde 1399. 

eş-Şâfiʿî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İdrîs eş-Şâfiʿî (ö.204/820), el-Musned 

(nşr. Mâhir Yâsîn Faḥl), I-IV, Kuveyt 1425/2004. 

eş-Şâşî, Ebû Saʿîd el-Heyŝem b. Kuleyb (ö.335/947), el-Musned (nşr. Maḥfûẓ er-

Raḥmân Zeynullâh), I-II, Medine 1410H. 

eṭ-Ṭaberânî, Ebû’l-Ḳâsım Suleymân b. Aḥmed eş-Şâmî (ö.360/971), ed-Duʿâ 

(nşr. Muṡṭafâ ʿAbdulḳâdir ʿAṭâ), Beyrut 1413H. 

_____, el-Muʿcemu’l-Evsaṭ (nşr. Ṭâriḳ b. ʿİvaḍullâh b. Muḥammed, 

ʿAbdulmuḥsin b. İbrahim el-Ḥuseynî), I-X, Kahire. 

 _____, el-Muʿcemu’s-Ṡağîr (nşr. Muḥammed Şekûr Maḥmûd el-Ḥâc Emrîr), I-II, 

Beyrut 1405/1985. 

 _____, el-Muʿcemu’l-Kebîr (nşr. Ḥamdî b. ʿAbdulmecîd es-Selefî), I-XXV, 

Kahire. 

 _____, Musnedu’ş-Şâmiyyîn (nşr. Ḥamdî b. ʿAbdulmecîd es-Selefî), I-IV, Beyrut 

1405/1984. 

et-Ṭayâlisî, Ebû Dâvûd Suleymân b. Dâvûd b el-Baṡrî (ö.204/820), el-Musned 

(nşr. Muḥammed b. ʿAbdilmuḥsin et-Turkî), I-IV, Mısır 1419/1999. 

et-Tirmiẑî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ (ö.279/893), Sunenu’t-Tirmiẑî, I-V, Mısır 

1395/1975. 

el-Vâḳıdî, Ebû ʿ Abdullâh Muḥammed b. ʿ Omer b. Vâḳıd el-Eslemî (ö.207/823), 

el-Meğâzî (nşr. Marsden Jones), I-III, Beyrut 1409/1989. 

 Yaʿḳûb b. Sufyân el-Fesevî, Ebû Yûsuf Yaʿḳûb b. Sufyân el-Fârisî (ö.277/891), 

el-Maʿrife ve’t-Târîḫ (nşr. Ekrem Ḍîyâ el-ʿOmerî), I-III, Beyrut 1401/1981. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          269 

 

Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid 

Edilme Serencamına Örnek:  

Norman Calder’ın Muvatta’ı Tarihlendirmesine 

Yöneltilen Eleştiriler 

 

     Rahile KIZILKAYA YILMAZ 

 

Özet 

Hadis ve fıkhın erken dönemiyle ilgilenen oryantalist araştırmacıların Muvatta’ 

hakkında önemli bir literatür oluşmasına imkan sağlayacak kadar sayıda eser kaleme aldığını 

söylemek mümkündür. Bu çalışmalar arasında özellikle Muvatta’ın ortaya çıktığı dönemi 

tartışması itibariyle kendisinden sonra pek çok kitap, makale ve değerlendirmenin 

yazılmasına neden olması sebebiyle Norman Calder’ın Studies in Early Muslim Jurisprudence 

adlı eserini zikretmek önem arz etmektedir. Bu makalede Calder’a eleştiriler yönelten 

araştırmacılar arasında özellikle Wael B. Hallaq ve Harald Motzki’nin tenkidleri ele alınarak 

hem Oryantalist paradigmanın içerisindeki ilmî ve fikrî süreklilik ortaya konulmuş hem de 

Oryantalist araştırmacıların tamamının aynı fikre sahip olduğu ve onlar tarafından kaleme 

alınan her eserin benzer sonuçlar içerdiği şeklinde genellemeci bir yaklaşımın yol açacağı 

muhtemel hatalara dikkat çekilmiştir.  

Oryantalist paradigmanın hadis ilminin temel bir problemi hakkındaki yaklaşımını 

tespit edebilmenin, ancak ilgili mesele etrafında ortaya çıkan çalışmaların tamamını bir arada 

görmek ve değerlendirmek ile mümkün olabildiği düşüncesini ortaya koymayı amaçlayan bu 

makale, söz konusu literatürden istifade etmek isteyen bilim insanlarına bir yöntem ve 

perspektif sunmayı da ön görmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Oryantalizm, Norman Calder, Harald Motzki, Wael B. Hallaq, 

Muvatta’, Tarihlendirme 

 

 

                                                           
 Bu makale, daha önce tarafımızdan hazırlanan doktora tezinden istifade edilmek suretiyle kaleme 

alınmıştır. Bkz. Yılmaz, Rahile, Modern Hadis Tartışmaları Bağlamında Muvatta’daki Mürsel Rivayetler, 

MÜSBE, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 2014. 
 Dr. Öğretim Üyesi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis 

Anabilim Dalı Öğretim Üyesi, rahile.yilmaz@marmara.edu.tr. 

 



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   270 

 

 

An Example of the Way How an Idea is Criticized Within 

the Orientalist Paradigm: The Criticisms Regarding 

Norman Calder’s Dating of Muwatta’ 

 

Abstract 

It is possible to say that the orientalist researchers who showed a particular interest in 

the early period of hadith and Islamic jurisprudence have written enough to form a significant 

literature on Muwatta’. Among these works, Norman Calder’s Studies in Early Muslim 

Jurisprudence is worthy of note, for it discusses the period in which Muvatta’ emerged and his 

book is widely discussed in many books, articles and reviews. In this article, the scientific and 

intellectual continuity within the orientalist paradigm will be discussed, as well as the possible 

mistakes caused by a generalist approach asserting that all orientalist researchers have the 

same mindset and each study made by them arrives at similar conclusions. The subject will be 

handled through the criticisms made researchers for Calder; especially Wael B. Hallaq and 

Harald Motzki.  

This article aims to present the idea that the only way to determine the approach of the 

Orientalist paradigm on any fundamental issue of the science of hadith, all of the studies ever 

done in that particular subject must be evaluated together. It also aims to provide a method 

and a perspective to researchers who want to benefit from orientalist literature. 

Keywords: Orientalism, Norman Calder, Harald Motzki, Wael B. Hallaq, Muwatta’, 

Dating 

 

Giriş 

Oryantalist paradigma içerisinde kalarak üretilen her görüş ve her eser kendi 

kaynağı olan paradigmadan izler taşısa da oryantalist bir yaklaşımın diğer bir 

oryantalist araştırmacı tarafından zaman zaman eleştirildiği gerçeği, daha baştan 

ifade edilmelidir.1 Bu sebeple söz konusu paradigmaya ait herhangi bir hipotez, ilgili 

literatürün kendi içindeki eleştiriler, katkılar ve tashihler göz ardı edilerek 

anlaşılamayacağı gibi özellikle bu çalışmalardan istifade etmek isteyen 

araştırmacılar için ortaya koyulan eserlerin tamamına müracaat etmek bir zaruret 

halini almaktadır. Tasvir edilen bu durum ve süreç, esasında şarkiyat literatürü 

hakkında bilgi almayı veya bu çalışmalardan yararlanmayı dileyen bilim insanlarına 

yönelik bir yöntem imkanı da sağlamaktadır. Aksi takdirde genellemeci bir yaklaşım 

ve bakış açısı, Oryantalist paradigmanın sahip olduğu ilmî ve fikrî sürekliliği 

                                                           
1 Oryantalist meslektaşları tarafından eleştirilen bazı oryantalist araştırmacıların isimleri için bkz. Kılıç, 

Muharrem, “Klasik Oryantalist Söylemin İslâm Hukukuna Yaklaşımına Eleştirel Bir Bakış: Wael B. Hallaq 

Örneği”, Oryantalizmi Yeniden Okumak: Batı’da İslâm Çalışmaları Sempozyumu, 11-12 Mayıs 2002, Adapazarı 

2003, ss. 343-363; Kılıç, “Klasik Oryantalist Geleneğe Eleştirel Bir Bakış: David Stephan Powers 

Örneği”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2004, sayı: 4 [Oryantalist İslâm Hukukçuları Özel Sayısı], ss. 175-

195; 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             271 

 

görmenin önündeki en büyük engel olarak akademik çalışmaların akametine 

sebebiyet verir.  

Erken döneme ait eserler arasında önemli bir yere sahip olan ve hem hadis 

hem de İslam hukuk tarihi hakkında çalışan herkesin kendisine müracaat ettiği İmâm 

Mâlik’in (ö. 179/795) Muvatta’ı Calder’a göre 250/864 ve 270/883 yılları arasında yirmi 

yıllık bir süre zarfında oluşturulmuş, Yahyâ b. Yahyâ’nın (ö. 234/849) öğrencisi kabul 

edilen İbn Vaddâh (ö. 287) tarafından Kurtuba’da kitap haline getirilmiştir.2 Esasında 

Calder, Muvatta’ı tarihlendirirken iddialarını üç temel noktaya dayandırmakatadır: 

Muvatta’ın içeriği; Muvatta’ın oluşum ve tertibinin ilkeleri hakkındaki incelemeleri; 

Muvatta’ın oluşumu, tertibi ve muhtevasının Müdevvene ile karşılaştırılması. 

Calder’ın kitabındaki bazı iddialara dair tenkitler içeren pek çok çalışma 

kaleme alınsa3 da eserin temel hipotezini doğrudan çürütmeye yönelik telifler Hallaq 

ve Motzki’den gelmiştir. Bu sebeple hâlihazırdaki makalede, tenkitlerinin yanı sıra 

hadis-fıkıh tarihi hakkında önemli tespitlerde bulunarak Calder’ın iddialarını 

şüpheli hale getiren Hallaq ve Motzki’nin Muvatta’ın tarihlendirilmesine dair 

görüşleri esas alınacaktır. Böylece hem oryantalist araştırmacıların kendi içlerinde 

nasıl farklı eğilimler sergiledikleri, hem de onlara ait fikirlerin, çalışmaların diğer 

oryantalist meslektaşları tarafından nasıl bir değerlendirilme sürecine tabi tutulduğu 

gösterilecektir. Zira oryantalist bir hipotezin kendi paradigması içinden tenkid 

edilme serencamını takip etmek, söz konusu literatürün kendine has temel 

                                                           
2 Calder, Norman, Studies in Early Muslim Jurisprudence, Oxford: The Clarendon Press, 1993, ss. 35-38, 146. 

Daha önce Calder’ın bu eserini tanıtan, temel iddialarını, Muvatta’ tarihlendirmesini konu alan bir makale, 

tarafımızdan kaleme alındı. Bkz. “Norman Calder’ın Studies in Early Muslim Jurisprudence Adlı Eseri 

Çerçevesinde Şarkiyat Literatüründe Muvatta’ın Tarihlendirilmesi”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 

2014, sayı: 24, ss. 393-407. Ancak ilgili çalışmada Calder’ın Muvatta’ tarihlendirmesine yöneltilen tenkidler 

ve ayrıntıları ele alınmadı. Müstakil bir çalışmaya gerektiren bu konu, hâlihazırdaki makalenin yazılma 

nedenlerinden birini teşkil etmektedir. 
3 Calder’ın kitabı hakkındaki değerlendirme yazılarından ve ona yönelik kaleme alınan çalışmalardan 

bazıları şunlardır: Burton, John, “Rewriting the Timetable of Early Islam”, Journal of the American Oriental 

Society, 115/III (Jul.-Sep., 1995), ss. 453-462; Görke, Andreas, Das Kitāb al-Amwāl des Abū ʿUbaid al-Qāsim b. 

Sallām: Entstehung und Überlieferung eines frühislamischen Rechtswerkes, Princeton: The Darwin Press 2003 

(Studies in Late Antiquity and Early Islam, 22); Sadeghi, Behman, “The Structure of Reasoning in Post-

Formative Hanafi Jurisprudence”, Princeton University, 2006; Schneider, Irene, “Studies in Early Muslim 

Jurisprudence by Norman Calder”, The Journal of Religion, 75/4 (Oct., 1995), ss. 604-606; Hawting, G. R., 

“Studies in Early Muslim Jurisprudence by Norman Calder”, Bulletin of the School of Oriental and African 

Studies, University of London, 59/1 (1996), ss. 139-141; Peters, Rudolph, “Studies in Early Muslim 

Jurisprudence by Norman Calder” International Journal of Middle East Studies 26/4 (1994), ss. 699-701; Weiss, 

Bernard, “Studies in Early Muslim Jurisprudence by Norman Calder”, British Journal of Middle Eastern 

Studies, 21/2 (1994), ss. 253-255; el-Matrûdî, Abdülhakîm, “Târîḫu teʾlîfi’l-meṣâdiri’l-fiḳhiyyeti’l-ḳadîme 

ʿinde’l-müsteşriḳ Norman Calder ve reddü baʿżi’l-müsteşriḳīn ʿaleyh”, ed-Dirâsâtü’l-İslâmiyye, XLIV/1, 

İslâmâbâd 1430/2009, ss. 145-178; Rippin, Andrew, “Studies in Early Muslim Jurisprudence by Norman 

Calder”, Journal of Semitic Studies, 39/2 (1994), ss. 346-347; Rosen, Lawrence, “Studies in Early Muslim 

Jurisprudence by Norman Calder”, Law and History Review, 13/1 (1995), ss. 137-139; M. al-Faruque, “Studies 

in Early Muslim Jurisprudence by Norman Calder”, Muslim World Book Review 15/1 (1994), ss. 11-15. 



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   272 

 

 

özelliklerini tespit etmeyi mümkün kılacak, ayrıca bu müktesebattan yararlanmayı 

düşünenlere de bir perspektif sunacaktır. 

 

I. Norman Calder’ın Muvatta’ı Tarihlendirmesi 

İskoç menşeli bir oryantalist olan Norman Calder (1950-1998) Studies in Early 

Muslim Jurisprudence adlı kitabında, İslâm hukûkunun erken dönemine ait temel 

kaynaklardan kabul edilen İmâm Mâlik’in Muvatta’ı, İmâm Ebû Yûsuf’un (ö. 

182/798) Kitâbu’l-Harâc’ı, İmâm Şeybânî’nin (ö. 189/804) Kitâbu’l-Asl ve Kitâbu’l-Hucce 

‘alâ ehli’l-Medîne’si, İmâm Şâfi‘î’nin (ö. 204/819) Kitâbu’l-Ümm’ü, Sahnûn’un (ö. 

240/854) el-Müdevvene’si ve Müzenî’nin (ö. 264/878) el-Muhtasar’ını metinsel-tarihsel 

tahlîl metoduyla inceleyerek söz konusu eserlerin ne zaman, nerede ve kimin 

tarafından telif edildiklerini sorgulamaktadır. Ona göre söz konusu kaynaklar, 

yoğun bir redaksiyon sürecinden geçtikleri için şimdiye kadar kabul edilenden daha 

geç bir döneme tarihlendirilmelidirler. Müelliflerine âidiyetini reddettiği eserlerin 

büyük bir kısmının farklı coğrafyalarda kaleme alındığını düşünmekte ve böylece 

eserin müellifini, yazıldığı coğrafyayı, telif edildiği kabul edilen tarihi yeniden tespit 

etmeye çalışmaktadır.4 

Ignaz Goldziher (1850–1921), Joseph Schacht (1902-1969), Theodor Nöldeke 

(1836-1930) ve hocası John Wansbrough’un (1928-2002) görüşlerinden hayli etkilenen 

Calder,5 metin ile metnin ortaya çıktığı sosyo-kültürel ortamı irdelemeyi 

amaçlayarak kaleme aldığı kitabında Muvatta’a dair yaptığı tarihlendirme sebebiyle 

gerek İslâm dünyasından gerek Batı’dan pek çok araştırmaya konu edilmiştir.6 

Calder’ı uyguladığı metodoloji, takip ettiği yöntem, Muvatta’ ve Müdevvene’nin 

                                                           
4 Calder’ın iddialarının ayrıntıları için bkz. Yılmaz, Rahile, Modern Hadis Tartışmaları Bağlamında 

Muvatta’daki Mürsel Rivayetler, MÜSBE, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 2014, ss. 60-111; Yılmaz, 

“Norman Calder’ın Studies in Early Muslim Jurisprudence Adlı Eseri Çerçevesinde Şarkiyat Literatüründe 

Muvatta’ın Tarihlendirilmesi”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2014, sayı: 24, ss. 393-407. 
5 Calder çalışmasının henüz ilk sayfalarında kendisinin Goldziher, Schacht ve Wansbrough çizgisinde 

yer aldığını belirterek onların teorileriyle İslam araştırmalarını nasıl yönlendirdiklerini dile 

getirmektedir. Bk. Calder, Studies in Early Muslim Jurisprudence, Clarendon Press, Oxford 1993, ss. vii, ix. 
6 Mâlik b. Enes, Muvatta’ü’l-İmâm Mâlik, I-VIII, thk. M. Mustafâ el-A‘zamî, Müessesetü Zayed b. Sultân Âli 

Nehyân, Abu Dabi 2004, I, 300-313; Hallaq, Wael B.,“On Dating Mâlik’s Muwatta”, UCLA Journal of Islamic 

and Near Eastern Law, I/1, 2001-2002, ss. 47-65; Motzki, Harald, “The Prophet and the Cat”, Jerusalem Studies 

in Arabic and Islam, XXII, 1998, ss. 18-83; Dutton, Yasin, “Studies in Early Muslim Jurisprudence By Norman 

Calder”, The Journal of Islamic Studies, V (1994), ss. 102-108, Dutton, “‘Amal v. Hadith in Islamic Law: The 

Case of sadl al yadayn When Doing the Prayer, Islamic Law and Society, III (1996), ss. 13-40, Muranyi, 

Miklos, “Die Frühe Rechtsliteratur zwischen Quellenanalyse und Fiktion”, Islamic Law and Society IV 

(1997): ss. 224–41; Muranyi, Die Rechtsbücher des Qairawāners Saḥnu ̄n B. Saʻīd: Entstehungsgeschichte und 

Werküberlieferung, Stuttgart: 1999; Burton, John, “Rewriting the Timetable of Early Islam”, Journal of the 

American Oriental Society, 115/III (Jul.-Sep., 1995), ss. 453-462; Sadeghi, Behman, “The Authenticity of Two 

2nd/8th Century Ḥanafī Legal Texts: the Kitāb al-āthār and al-Muwaṭ ṭ aʾ of Muḥammad b. al-Ḥasan al-

Shaybānī”, Islamic Law and Society, XVII (2010), ss. 291-319; Fierro, Maribel, “Nuevas Perspectivas Sobre la 

Formacion del Derecho Islamico”, Al-Qantara 21 (2000), ss. 511-523. 

Calder’ın eseri ve yaptığı tarihlendirmelerin oluşturduğu literatür için bkz. Yılmaz, “Norman Calder’ın 

Studies in Early Muslim Jurisprudence Adlı Eseri”, ss. 393-407. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             273 

 

içeriği üzerinden yaptığı mukayese, Muvatta’da yer alan bir hadisin Müdevvene başta 

olmak üzere diğer kitaplarda nasıl yer aldığı gibi hususlarda eleştiren araştırmacılar 

ve ortaya koyduklar çalışmalar göz önünde bulundurulduğunda bu araştırmacıların 

da kendi içlerinde tasnif edilebildikleri görülmektedir.7 Hicrî 250 senesinden önce 

telif edildiği kabul edilen pek çok kitabın sıhhati hakkında şüphe uyandıran 

Calder’ın Studies in Early Muslim Jurisprudence adlı kitabı söz konusu olunca 

oryantalist araştırmacıları üç gruba ayırmak mümkündür: Onun yaklaşımını 

bütünüyle kabul edenler, hipotezinin bir kısmını kabul edip bir kısmını reddedenler 

ve ona temelde karşı çıkanlar. Birinci grupta John Wansbrough, Patricia Crone (1945-

2015), Jonathan E. Brockopp, Michael Cook’u; ikinci grupta G.H.A. Juynboll (1935-

2010), David Powers ve John Burton’ı; son grupta da Miklos Muranyi, Andreas 

Görke, Christopher Melchert, Hallaq ve Motzki’yi zikretmek mümkündür. 

 

II. Metodolojik Açıdan Bir Eleştiri: İslam Hukukunun Tarihsel Bağlamına 

Yaptığı Vurgu ile Wael B. Hallaq 

İslam hukukunu, ortaya çıktığı tarihsel bağlam içerisinde değerlendirmeyi bir 

yaklaşım olarak benimseyen Wael B. Hallaq, çalışmalarının neredeyse tamamında 

eleştiri konusu ettiği oryantalist tezlere fıkhın tarihsel işlevi çerçevesinde güçlü 

argümanlarla cevap vermektedir.8 İslam hukuku, mahiyeti, teşekkülü gibi konularda 

önemli çalışmalar kaleme alan Hallaq, Calder’ın kadim fıkıh eserlerinin telif tarihi 

hakkındaki bilgilerle köklü bir şekilde çelişen görüşüne metodolojik düzeyde 

eleştiriler yöneltmekte ve daha ziyade fıkıh ilminin gelişim tarihini göz önünde 

tutarak analizlerde bulunmaktadır. Muvatta’ın yaklaşık hicrî 270 senesinde tasnif 

edildiği yönündeki tarihlendirmeyi merkeze alarak yazdığı “On Dating of Muwatta” 

adlı makalesinde Calder’ın hicrî III. yüzyılda fıkhın gelişimi çerçevesindeki 

iddialarını kritik etmektedir.9 Ona göre teşrî tarihi üzerine ihtisas yapan her 

araştırmacının dikkate alması gereken bu iddialar, görmezden gelinemeyeceği gibi 

dahası ya kabul edilmeli ya da reddedilmelidirler.10 

Muvatta’ın daha geç bir dönemde telif edildiği yönündeki iddianın büyük 

oranda Muvatta’ ile Müdevvene’nin şeklî yapılarının kıyaslanmasına dayandığına ve 

bu iddia için seçilen örneğin Muvatta’da suyun necaseti ile ilgili iki sayfayı geçmeyen 

bir bölümün üslup ve tertibinin tahlilinden ibaret olduğuna vurguda bulunan 

                                                           
7 Yılmaz, Rahile, Modern Hadis Tartışmaları Bağlamında Muvatta’daki Mürsel Rivayetler, MÜSBE, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 2014, ss. 112 vd.  
8 Wael B. Hallaq hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Aybakan, Bilal, “Batıda İslam Hukuku Araştırmalarında 

Farklı Bir Ses: Wael B. Hallaq”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2004, sayı: 4 [Oryantalist İslâm 

Hukukçuları Özel Sayısı], ss. 149-174; Kılıç, Muharrem, “Klasik Oryantalist Söylemin İslâm Hukukuna 

Yaklaşımına Eleştirel Bir Bakış: Wael B. Hallaq Örneği”,  Oryantalizmi Yeniden Okumak: Batı’da İslâm 

Çalışmaları Sempozyumu, 11-12 Mayıs 2002, Adapazarı 2003, ss. 343-363. 
9 Hallaq, Wael B., “On Dating Mâlik’s Muwatta”, UCLA Journal of Islamic and Near Eastern Law, I/1, 2001-

2002, ss. 47-65. 
10 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, s. 47. 



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   274 

 

 

Hallaq, Calder’ın analizinde dayandığı kriterlerin de büyük oranda zorlama ve keyfî 

olduğunu öne sürmektedir.11 Ona göre Calder’ın eleştirisi, Muvatta’ın tamamına dair 

bir takım neticelere ulaşmak için yetersiz kalan tek bir örneğe dayanmaktadır. Ayrıca 

o, Calder’ın analizinde esas aldığı hadis hakkındaki tarihlendirmenin ve bundan 

hareketle vardığı sonuçlarının şüpheli, hatta hatalı olduğunun Motzki tarafından 

açık bir şekilde ortaya konulduğunu düşünerek kendisi daha ziyade fıkhın erken 

dönem gelişimi hakkındaki iddialara dikkat çekmektedir.12 

Hallaq, Muvatta’ın telif edildiği zamanın tespiti için esasında genel tertibinin 

ve muhtevasının dikkate alınması gerektiğini söyleyerek özellikle fıkıhla doğrudan 

ilgili olmayan konuları içermesi; kitap adlarının, bâbların tertibinin Calder’ın iddia 

ettiği dönemdeki fıkıh eserlerinde takip edilen yönteme göre düzenlenmemesi; 

çeşitli fıkhî meselelerin alışılmış düzenli başlıklar altında tartışılmaması, telif edildiği 

iddia edilen hicrî III. asır fıkıh eserlerine kıyasla daha sınırlı kalması gibi sebeplerden 

dolayı Muvatta’ı hicrî II. yüzyıl ürünü kabul etmektedir. Hallaq’a göre pek çok fasıl 

sonunda cevâmi‘ adı altında bâblar bulunmakta ve ilgili yerlerde aslında ilişkili 

olduğu başka bâb başlıkları altında zikredilmesi mümkün olan çeşitli fıkıh meseleleri 

mevcuttur. Ancak buna rağmen cevâmi‘ adlı bâbta ele alınmışlardır. Yine Hallaq, 

icâre konusunun buyû bâbında ele alınması gibi özellikleri sebebiyle Muvatta’ın 

ıstılahî manada tam bir fıkıh kitabı şeklinde kabul edilmesini eksik bulmaktadır.13 

Hallaq’ın işaret ettiği durumun farkında olan Calder, aslında kitabının bazı 

yerlerinde bunu itiraf etmekte; ancak Muvatta’daki düzenden de farkedilen bazı 

eksikliklerden de onu telif eden kişiyi sorumlu tutarak bu durumu ilgili eseri ortaya 

çıkaran kişinin aceleciliğiyle ilişkilendirmektedir. Muhtemelen Calder’ın iddiaları 

içerisindeki en keyfî ve zorlama yaklaşım budur.14 Muvatta’ın kendine has yapısının 

aslında onu biricik bir kitap haline getirdiği kanaatini taşıyan Hallaq, bu kitabın 

“fıkhî ve ıstılahî bir özenle desteklenmemiş kadim bir düşüncenin ortaya çıktığı bir 

içerik ve düzene sahip” şeklinde nitelemektedir.15 Muvatta’ın yazılış zamanının 

belirlenmesi için genel tertibinin ve muhtevasının ehemmiyetine dikkat çeken 

Hallaq’a göre sağduyulu bir şekilde düşünüldüğünde kitabın içeriğine dair deliller, 

eserin yazımının 150/767 yılından daha geç olamayacağına işaret etmektedir.16 

Amel-i ehl-i Medine ile Calder’ın iddia ettiği söz konusu zaman diliminde 

Kurtuba’daki Endülüs gerçeği arasındaki ilişkiyi sorgulayan Hallaq’ın tenkidini 

yoğunlaştırdığı bir diğer nokta şudur: Mâlikî mezhebi, teşekkülünün son demlerinde 

ve mezhepsel bir oluşum halinde olgunlaşmanın eşiğindeyken kendi kurucusu 

İmâm Mâlik’in eseri kabul edilen Muvatta’ın bu kadar bariz kusurları içermesine 

neden izin vemiştir? Hallaq, sorusunu daha ileri taşıyarak mezhep içerisinde 

                                                           
11 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 48. 
12 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 49. 
13 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, s. 50. 
14 Hallaq da Muvatta’ı ortaya koyan muhakkik kişinin müellif olarak iddia edilmesini ispata ihtiyaç duyan 

bir varsayım şeklinde tartışmaktadır. Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 49-50. 
15 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, s. 50.  
16 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, s. 47. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             275 

 

Muvatta’ın içeriğini, teknik özelliklerini düzenleyerek onu daha ikna edici hale 

getirecek ve hicrî III. asrın sonunda kaleme alınan diğer fıkıh eserlerinin seviyesine 

çıkaracak muhakkik âlimlerden kimse yok muydu diye sorarak aslında Calder’ın 

redaktör iddiasını ve eserin içeriği üzerinden vardığı sonuçları sorgulamaktadır.17 

Buna göre Calder’ın hicrî 270’ten sonra Muvatta’ın yazarı olarak iddia ettiği kişinin 

hicrî III. asırdaki gelişmelere uygun bir şekilde eseri telif edemediğini ve bu 

yüzyıldaki meşhur şahsiyetlerin eserlerine uygun bir fıkıh nosyonunu yansıtma 

konusunda başarısız olduğunu daha başta kabul etmiş oluruz. 

Hallaq, Muvatta’da hadislerin çokluğu ile Müdevvene’de azlığı olgusunu ve 

Muvatta’da Hz. Peygamber’in, Müdevvene’de ise İmâm Mâlik’in ön planda olmasını 

sadece Muvatta’ın Müdevvene’den sonra telif edildiği şeklinde yorumlamanın erken 

dönem hadis ve fıkıh tarihi ve gelişimi açısından nasıl hatalı sonuçlar doğurduğu 

üzerinde yoğunlaşmaktadır. Muvatta’da merfu hadisin âsârdan daha fazla 

kullanıldığı yönündeki iddiayı şüpheli bulan Hallaq, müstakil olarak her bâbın 

analizi neticesinde merfu hadis sayısının sahabe, tabiîn ve sonraki ulemanın 

âsârından daha az olduğunun görüleceğini hatırlatmaktadır.18 

Her iki eserin ihtiva ettiği hadis sayısı üzerinden yapılan mukayesenin başka 

nedenleri olduğu üzerinde duran Hallaq, Müdevvene’de hadisin çok fazla 

kullanılmamasının arkasındaki sebebin Sahnûn’un bunu ihtiyari olarak, ortaya 

koyduğu eserin türüne uygun olmasına dikkat ederek yapması şeklinde 

açıklamaktadır. Zira ona göre eserin müellifi Sahnûn, bu çalışmayı problemli 

meselelerin tartışıldığı bir fıkıh kitabı olarak telif etmiştir. Hallaq, bu noktada 

özellikle fukahanın fıkıh kitaplarında çeşitli meseleleri ele alırken re’ylerini kullanma 

tercihi göstermek istedikleri zaman yoğun ve düzenli bir şekilde hadise yer 

vermedikleri tespitinde bulunarak Sahnûn’un da diğer fakihler gibi davranıp bu 

yöntemi takip ettiğini belirtmektedir.19 

İmâm Şafi‘î’nin el-Ümm’ü, Müzenî’nin el-Muhtasar’ı gibi bazı kadim fıkıh 

kitaplarının Muvatta’a işaret ettiğini, hatta ona dayandığını belirten Hallaq, bu 

durumun Calder’ın Muvatta’ için iddia ettiği tarihle uyuşmadığını dile 

getirmektedir.20 İlgili eserlerde Muvatta’a yapılan atıfların onun söz konusu 

kitaplardan önce var olmasını gerektirdiği üzerinde duran Hallaq, Calder’ın 

Muvatta’ın telif tarihi ile ilgili iddiasının çok büyük tarihsel problemlere yol 

açacağına dikkat çekmektedir. Ona göre bu iddia kabul edildiği takdirde el-Ümm ve 

el-Muhtasar gibi kaynaklara dayanan meşhur fıkıh eserlerin tarihlerini hatta onlardan 

sonraki eserlerin telif tarihini de yeniden gözden geçirmek zorunlu hale gelecektir.21 

Şayet bu eserlerin tamamının telif tarihlerinin bilindikleri tarihten daha geç olduğu 

                                                           
17 Hallaq, Calder’ın bu zor soruları ciddi bir şekilde kendine sormadığını, hatta itiraf bile etmediğini 

düşünmektedir. Bkz. Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 50-51. 
18 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 52-53. 
19 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, s. 54.  
20 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, s. 55. 
21 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 56-57. 



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   276 

 

 

varsayılırsa bu durum, söz konusu yüzyıllardaki fukahanın ekollerinin farklılığına 

rağmen bu eserler hakkındaki gerçekleri saklama konusunda işbirliği yaptıkları 

şeklinde bir düşünceye götürür ki Hallaq’a göre böylesi bir düşünce, hayalî bir 

teoriden öteye gidemez.22 Özellikle fıkıh ekollerinin çeşitliliği, fukaha arasındaki füru 

ve usûl meselelerindeki görüş farklılıkları ve bazıları arasındaki şahsî çatışmalar 

böylesine bir işbirliği yapmalarının mümkün olmadığını göstermektedir. Söz konusu 

eserlerden yararlanan fukahanın bu konuda ortak bir tavır takınarak böyle bir 

iddiayı görmezden gelebileceklerini kabul etmek mümkün olmadığı gibi esasında 

Calder’ın bu görüşü sadece fukahanın ortak tavır takındığı anlamına gelmeyip 

tabakat, terâcim eserlerinin müelliflerinin, hatta Muvatta’ı gören fukaha ve 

muhaddislerin, bu eseri şerh edenlerin de aynı şeyi yaptığını ihsâs eder.  

 

III. Metin Merkezli Bir Eleştiri: İçerik ve Kaynak Analizleriyle Harald 

Motzki 

Kedi hadisi özelinde Muvatta’ tarihlendirmesine dair değerlendirmelerini 

neredeyse kitap hacmindeki bir makalede müstakil bir şekilde ortaya koyan 

Motzki,23 Calder’a hem metin ve kaynak düzeyinde önemli eleştiriler yöneltmekte 

hem de hadis musannefâtının gelişimi ve tarihi ile ilişkili önemli tespit ve tenkitlere 

yer vermektedir.24 İlgili makalenin adındaki ‘peygamber ve kedi’ ifadesi, Motzki’nin 

çalışmada yoğunlaşıp önemli tespitlerde bulunarak analizlerini dayandırdığı hadisi 

ifade ettiği gibi esasında Calder’ın Muvatta’ tarihlendirmesinin de temelini 

oluşturmaktadır. “Onlar, evinizde etrafınızda gezen hayvanlardır” hadisini25 esas 

                                                           
22 Hallaq, “On Dating Mâlik’s Muwatta”, ss. 57-58. 
23 Harald Motzki ve yöntemi hakkında bk. Hıdır, Özcan, “Harald Motzki: Hayatı, İlmi Şahsiyeti, 

Çalışmaları ve The Origins of Islamic Jurisprudence Adlı Eseri”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2004, 

sayı: 4 [Oryantalist İslâm Hukukçuları Özel Sayısı], ss. 275-283; Karapınar, Fikret, “Harald Motzki ve İlk 

Dönem Hadis-Fıkıh İlişkisiyle İlgili Klasik Oryantalist Görüşe Getirdiği Eleştiri”, Oryantalizmi Yeniden 

Okumak: Batı’da İslâm Çalışmaları Sempozyumu, 11-12 Mayıs 2002, Adapazarı 2003, ss. 293-326; Kuzudişli, 

Bekir, İsnad ve Metin Bağlamında Hadis Tarihlendirme Metotları, Harald Motzki; Türkçesi İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2011, ss. 13-62. 
24 Motzki, Harald, “The Prophet and the Cat: On Dating Mālik’s Muwatta’ and Legal Traditions”, Jerusalem 

Studies in Arabic and Islam, XXII, 1998, ss. 18-83. Bu makale, Bekir Kuzudişli tarafından Harald Motzki’nin 

makalelerinin tercüme edilerek bir araya getirildiği İsnâd ve Metin Bağlamında Hadis Tarihlendirme Metotları 

(İstanbul 2012) adlı çalışma içerisinde yer almaktadır. 
25 İncelenen hadis, Muvatta’da şu ifadelerle yer almaktadır:  

ثنَِي عَنْ مَالِك عَنْ إِسْحَقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أبَِي طلَْحَةَ عَنْ حُمَيْدَةَ بنِْتِ عُبَ يْدِ بْنِ رفَِاعَةَ  ابْنِ أبَِي قَ تَادَةَ الََْْْصَارِيِّ أََ َّهَا  وكََاََتْ ََحْتَ عَنْ خَالَتِهَا كَبْشَةَ بنِْتِ كَعْبِ بْنِ مَالِك   و حَدَّ
َاَءَ  أَخْبَ رََْ هَا هَا فَسَكَبَتْ لَهُ وَضُوءًا فَجَاءَتْ هِرَّةٌ لِتَشْرَبَ مِنْهُ فَأَصْغَى لَهَا الِْْ ربَِتْ أَنَّ أبَاَ قَ تَادَةَ دَخَلَ عَلَي ْ ََ َْظرُُ إِلَيْهِ فَ قَالَ   حَتَّى  ي قَالَتْ فَ قُلْتُ أَََ عْجَبِينَ ياَ ابْ نَةَ أَخِ قَالَتْ كَبْشَةُ فَ رَآَِي أَ

 .ةٌ بِهِ إِلََّ أَنْ يُ رَى عَلَى فَمِهَا ََجَاسَ  قَالَ يَحْيَى قَالَ مَالِك لََ بأَْسَ   .طَّوَّافِينَ عَلَيْكُمْ أَوْ الطَّوَّافَاتِ ََ عَمْ فَ قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إَِ َّهَا لَيْسَتْ بنَِجَس  إَِّمَا هِيَ مِنْ ال

Mâlik b. Enes, Muvatta’ü’l-İmâm Mâlik, thk. M. Mustafa el-A‘zamî, I-VIII, Müessesetü Zayed b. Sultân Âli 

Nehyân, Abu Dabi, 1425/2004, II, 30-31. 

Hadisin tercümesi şöyle: “(Yahyâ) bana Mâlik’ten, o da İshâk b. Abdillah b. Ebî Talhâ’dan, o da Hümeyde 

bnt. Ebû Übeyde b. Ferve’den, o da İbn Ebî Katâde el-Ensârî’yle evli olan teyzesi Kebşe bnt. Ka’b b. 

Mâlik'ten rivâyet etti ki onun (Kebşe), kendisine (Hümeyde) haber verdiğine göre, Ebû Katâde onun 

yanına (evine) girdi. O da Katâde için abdest suyu döktü. Bir kedi içmek için onun yanına geldi ve Ebû 

Katâde, içmesi için kabı ona doğru eğdi. Kebşe dedi ki; “Benim kendisine baktığımı fark etti” ve “Şaşırdın 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             277 

 

alarak Muvatta’ın bu rivayeti içermesi sebebiyle ve aynı meselenin işlenmesine 

rağmen ilgili hadisin yer almadığı Müdevvene’den sonra telif edildiğini iddia ederek 

Muvatta’ı tarihlendiren Calder’a itirazda bulunan Motzki, söz konusu hadisin 

Müdevvene’de yer almayışının, onun Hz. Peygamber’den rivayet edilen bir hadis 

olmadığına delalet etmeyeceğini düşünmektedir. Ona göre, Müdevvene’de bu 

meselenin ele alındığı başlığın, Muvatta’da kesin hükme bağlanmamış meseleleri 

tartışma ihtimali yüksektir. Bu ihtimali de Hz. Peygamber’in köpek ile ilgili hadisinin 

Muvatta’da yer alıp Müdevvene’de yalnızca manen bulunması ile desteklemektedir.26 

Calder’ın kedi ve köpek meselelerini karıştırmasına karşı çıkarak bu iki 

örneğin birbirinden farklı olduğunu vurgulayan Motzki’ye göre kedi hadisi, kedinin 

içtiği su ile taharetin cevazını tartışırken; köpek hadisi köpeğin içtiği sudan abdest 

alıp namazını kıldıktan sonra durumun farkına varan kişinin namazının sıhhatini 

tartışmaktadır. Motzki, Calder’ın bu meselenin Müdevvene’de tartışılmasını 

Muvatta’daki kedi hadisinden daha az fıkhî içerikli olarak nitelemesini hatalı 

bulmakta ve bu düşüncesini kedi hadisinin Yahyâ b. Yahyâ’nın ve Sahnûn’un 

çağdaşı olan Endülüslü âlim Abdülmelik b. Habîb’in (ö. 238/852) Kitabü’l-Vâdıha adlı 

eserinde bulunması ile desteklemektedir.27 Müdevvene’den önce kaleme alınan bir 

fıkıh kitabı olmasına rağmen Kitabü’l-Vâdıha’nın müellifi İbn Habîb, ehlî yırtıcı 

hayvanların -ki köpek de bunlardandır- necaseti hususunda kapsayıcı bir çözüm 

önermemektedir. Aslında bu durum Motzki’nin de ifade ettiği gibi Mâlikî 

mezhebinde necaset meselesinin gelişimi ile ilgili meselelerde Calder’ın yalnızca 

Muvatta’ ve Müdevvene’yi kıyaslayarak ortaya koyduğu görüşünü zayıflatmaktadır. 

Motzki’ye göre bu durum, Calder’ın kedi hadisinin Müdevvene’de açıkça 

bulunmamasının kitabı kaleme alan kişinin bu rivayeti bilmediğini gösterdiği 

yönündeki iddiasıyla çelişmekte, hatta hadisin Kitâbü’l-Vâdıha’da mevcut olması söz 

konusu iddiayı tamamen ortadan kaldırmaktadır.  

Motzki’ye göre Muvatta’ ve Müdevvene’nin müelliflerinin necaset konusunda 

önemsedikleri noktalar birbirinden farklılık arz etmektedir. Müdevvene sahibi, 

Muvatta’ın üzerinde çok fazla durmadığı, ilave açıklamaya ihtiyaç duyulan 

meselelere yoğunlaşırken İmâm Mâlik’in Muvatta’da böyle bir gaye gözettiği 

söylenemez.28 Hatta Sahnûn’un Müdevvene’de önemsediği temel noktanın İmâm 

Mâlik’in rivayetleri olmadığı, bizzat onun fıkıh düşüncesi olduğunu söylemek de 

mümkündür.  

                                                           
mı kardeşimin kızı” dedi. O “Evet” diye cevapladı. O zaman şöyle dedi: “Allah Resûlü ‘onların necis 

olmadığını, hatta onlar erkek ya da dişi sizin yanınıza (evinize) girip çıkarlar. 

Yahyâ, Mâlik’in şöyle söylediğini ifade etti: ‘Kedinin ağzında necâset olmadıkça, kendisinde herhangi 

zarar yoktur’”. 
26 Motzki, “The Prophet and the Cat”, s. 25. Motzki’ye göre Sahnûn, kedi hadisini biliyor ve öğrencilerinin 

de aynı şekilde bildiğini farz ediyor. 
27 Motzki, “The Prophet and the Cat”, s. 27.  
28 Motzki, “The Prophet and the Cat”, ss. 28-29.  



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   278 

 

 

Hadis musannefâtının kendine has doğasını ve telif edilen eserlerin yazılma 

amaçlarını göz önünde bulunduran Motzki, Muvatta’ ve Müdevvene arasındaki tertib 

ve içerikten hareketle yapılan mukayese sonucu ortaya çıkan farklılıkların Calder’ın 

iddia ettiğinden farklı sebeplere dayandığını düşünmektedir. Ona göre söz konusu 

iki eserin aynı amaçla telif edilmemesi -Motzki’ye göre aslında Calder, bu farklılığın 

bilincindedir-29; Muvatta’ın bir fıkıh kitabı gibi hukukla ilgili konular hakkında 

kapsayıcı bir çözüm üretmeyi amaçlamaması; ancak Müdevvene’de İmâm Mâlik ve 

seleflerine ait haberlerin toplanmasının amaçlanması. Ona göre Muvatta’da 

amaçlanan İslam’ın başlangıcından itibaren hukukla alakalı ve İmâm Mâlik’in 

rivayet etmekte sorun görmediği belirli hadisleri toplamak iken İmâm Mâlik’in ve 

Sahnûn gibi talebelerinin fıkhî görüşlerine tahsis edilen Müdevvene daha ziyade bir 

hukuk kitabı özelliğini taşıyarak ondan farklılaşmaktadır.30  

Muvatta’ tarihlendirmesine dair eleştirilerini kaleme aldığı makalede Motzki, 

söz konusu rivayeti Sünen-i Erbaa’da tespit ederek Calder’ın şu soruyu 

cevaplandırması gerektiğini düşünmektedir: Yaklaşık 280 yılında Endülüs’ün 

Kurtuba şehrinde ilk defa ortaya çıkan bir hadis; müellifleri İslam aleminin doğu 

bölgelerinde yaşayıp 270-280 seneleri arasında vefat eden üç kitapta nasıl yer 

almaktadır?31 Motzki’nin hadis tarihlendirme yöntemlerinden biri diye uyguladığı 

ve kendi çalışmalarında çok sık uyguladığı bir metod olan isnad-metin analizinin bu 

makaledeki en önemli sonucu, hadisi tespit ettiği bütün kaynaklarda rivayetin 

kendisine dayandığı kişinin İmâm Mâlik olmasıdır. Vardığı bir diğer önemli netice 

ise ravi isimlerinin yanı sıra hadis metinlerinin bazı noktalarda birbirinden farklılık 

arz ederek tamamen bir kopyalamanın mümkün olmadığını düşündürmesidir. 

Motzki’ye göre kedi hadisini hicrî 270 senesinden sonraya tarihlendirmek, Kütüb-i 

sitte’den önce telif edilen eserler itibara alındığında daha büyük problemlere yol 

açmaktadır. Zira kedi hadisi, Muvatta’ın Yahyâ b. Yahyâ rivayetinden başka erken 

dönemde telif edilen on bir hadis kitabında yer almaktadır: Dârimî’nin (ö. 255/868) 

Sünen’i; Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) Müsned’i; Muvatta’ın Süveyd b. Saîd (ö. 

240/854) rivayetinin bir kısmı; İbn Ebû Şeybe’nin (ö. 235/849) Musannef’i; Abdülmelik 

b. Habîb’in (ö. 238/852) Kitâbü’l-Vâdıha’sı; Yahyâ b. Abdullah b. Bükeyr’in (ö. 231/845-

846), el-Muhâzî li’l-Muvatta’ı; Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm el-Herevî el-Bağdâdî’nin 

(ö. 224/838) Kitâbu’t-Tuhûr’u; Muvatta’ın Abdullah b. Mesleme el-Ka‘nebî (ö. 221/826) 

rivayetinin büyük bir kısmı; Humeydî’nin (ö. 219/834) Müsned’i; Abdurrezzâk’ın (ö. 

                                                           
29 Calder’ın “Muvatta’, Müdevvene’ye kıyasla bir kanun metni görünümü arzetmemektedir” açıklaması, 

Motzki’ye göre onun bu durumun farkında olduğunu destekler mahiyettedir. Motzki, “The Prophet and 

the Cat”, s. 21.  
30 Motzki, “The Prophet and the Cat”, s. 21. 
31 Motzki, “The Prophet and the Cat”, ss. 30-31.  

Aslında benzer soruyu ilgili hadisi erken döneme ait pek çok eserde tespit eden Muhammed Mustafa el-

A‘zamî de sormaktadır. Bk. İmâm Mâlik, Muvattaü’l-İmâm Mâlik, thk. Muhammed Mustafa el-A‘zamî, I-

VIII, Müessesetü Zayed b. Sultân Âli Nehyân, Abu Dabi 1425/2004, I, 310-312.  

el-A‘zamî’nin Calder’a yönelttiği tenkidler ve görüşlerinin ayrıntısı için bkz. Yılmaz, Rahile, Modern Hadis 

Tartışmaları Bağlamında Muvatta’daki Mürsel Rivayetler, MÜSBE, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 

2014, ss. 64-68 (“Muhammed Mustafa el-A‘zamî” başlığı). 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             279 

 

211/826) Musannef’i; İmâm Şâfi‘î’nin Kitâbu’l-Ümm’ü ve İmâm Şeybânî’nin Muvatta’ 

rivâyeti.32 

Calder’ın klasik fıkıh kitaplarının tarihi hakkındaki tezinin irdelenmesi 

gerektiğini düşünen Motzki, ilgili eserlerin tarihlendirilmesine dair bir hatanın, bu 

çalışmalara dayandırılan bilgi ve yorumlar üzerinde büyük bir tesirinin olacağı 

kanaatindedir.33 Muvatta’ın tarihlendirilmesi ve İmâm Mâlik’e dayandırılması 

hususunda tabakat ve terâcim kaynaklarında verilen tarihe ve bilgilere işaret eden 

Motzki, kendi çalışmalarında da söz konusu tarihi esas almaktadır. Calder’ın isnadlı 

nakledilen bilgi karşısında sergilediği aşırı şüpheci tutumunun bir sonucu olarak 

yine isnadlı nakledilen eserlerin yazıldığı iddia edilen tarihlere de güvenmediği 

şeklindeki tespitimiz, Motzki tarafından desteklenmektedir. Ona göre Calder’ın 

incelediği eserlerdeki rivayet ve senedler hakkındaki haksız tutumu onu, söz konusu 

eserlerin telif edildiği tarihleri değerlendirmesinde faydalı olabilecek bilgileri 

reddetmeye hatta bilmezden gelerek inkâr etmeye sevk etmiştir.34 O, Yahyâ b. 

Yahyâ’nın İmâm Mâlik’ten doğrudan rivayet etmeyip senedinde aralarında Ziyâd b. 

Abdurrahman’ın (ö. 193/808-809) yer aldığı on bir rivayeti içeren Kitabu’l-İ‘tikâf’ı 

örnek göstererek Calder’ın isnadları dikkate alması halinde daha farklı bir 

değerlendirmede bulunabileceğini düşünmektedir.35 Motzki, Calder’ın, bu durumu 

ve onun hakkında ravi biyografilerine tahsis edilen kitaplardaki açıklamayı 

bilmesine rağmen bizzat açıklamanın kendisini değersiz görüp iddiasında ısrarcı 

davranmasını eleştirmektedir.36 Hatta o, isnadda vuku bulan bu ilginç olgunun, 

senedlerin uydurulmadığının alameti şeklinde değerlendirilebileceğini sözlerine 

eklemektedir. Zira eğer Calder’ın iddia ettiği gibi daha sonra Muvatta’ı kaleme aldığı 

iddia edilen kişi, Yahyâ b. Yahyâ rivayetinden İmâm Mâlik’e yalanla nispet etseydi 

bunu tüm eser boyunca yapar ve Kitabu’l-İ‘tikâf’taki Yahyâ b. Yahyâ’nın hocası 

Ziyâd b. Abdurrahman’dan olan on bir rivayeti eklemezdi.37 

  

Sonuç 

Calder, vardığı neticeleri iki temele dayandırmaktadır. Kedi ve köpek meselesi 

birbirinin aynısıdır; kedi hadisinin hükmü, fıkhî açıdan daha eski sayılmaktadır. 

Calder’ı tenkid eden araştırmacılardan Hallaq ve Motzki, aslında bu iki ilkenin, 

                                                           
32 Motzki, “The Prophet and the Cat”, ss. 33-34.  
33 Motzki, “The Prophet and the Cat”, s. 18.  
34 Motzki, “The Prophet and the Cat”, s. 21. 
35 Motzki, senedde İmâm Mâlik ile Yahyâ b. Yahyâ arasında Ziyâd b. Abdurrahman’ın bulunmasını 

tabakat kitaplarında yer alan bilgiye uygun olarak Yahyâ b. Yahyâ’nın bu on bir rivayeti doğrudan İmâm 

Mâlik’ten işitmemesi şeklinde açıklamaktadır. Buna göre Yahyâ b. Yahyâ, İmâm Mâlik’in dersine 

katılamaması nedeniyle Muvatta’ın bu kısmından on bir rivayeti hocası Ziyâd b. Abdurrahman’ın 

rivayetine dayanarak aktarmıştır. Motzki, “The Prophet and the Cat”, ss. 22-23.  
36 Motzki, Calder’ın bu enteresan olgu hakkında herhangi bir açıklaması olsa da İslamî kaynaklardaki 

açıklama kadar güvenilir olmayacağını vurgulamaktadır. Motzki, “The Prophet and the Cat”, ss. 22-23. 
37 Motzki, “The Prophet and the Cat”, s. 23.  



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   280 

 

 

Calder’ın vardığı sonuçlara götüremeyeceğini düşünerek önemli kritiklerde 

bulunmuşlardır. Fıkıh ilminin gelişim tarihini göz önünde bulundurarak Calder’ı 

tenkid eden Hallaq, eleştirilerini daha ziyade metodolojik çerçevede 

yoğunlaştırmıştır. Motzki ise metin, içerik ve kaynak esaslı bir yöntem takip ederek 

Muvatta’ın tarihlendirilmesine dair eleştirilerini ve değerlendirmelerini serd etmiştir. 

Muvatta’ın tarihlendirilmesi üzerine doğrudan bir etkiye sahip olan Hallaq’ın 

tenkidleri, esasında Calder’ın genel bulgularının doğruluğunu sorgulaması itibariyle 

önem arz etmektedir. Ancak çalışmalarının büyük bir kısmını oryantalist 

paradigmanın tenkidine ayıran Hallaq’ın, Calder’ın yönteminde Schacht’a benzeyen 

tarafları tespit edip bunları kritik etmesi beklenirdi. Onun bu yaklaşımı, esasında 

Oryantalist paradigmanın içerisindeki ilmî ve fikrî sürekliliği ortaya koyması 

sebebiyle dikkate değerdir. Calder’ın yönteminin Schacht’ın metoduna -pek çok 

özelliği sebebiyle- benzediğini söylemek, yanlış olmayacaktır. Zira Schacht’ın 

metoduna göre ihtiyaç ve beklenti olduğu halde bir rivayetin bir eserde 

bulunmaması, bu eserin telif edildiği vakitte hadisin mevcut olmadığına delalet 

etmektedir. Oysa bu iddianın doğruluğuna dair ikna edici sağlam deliller ortaya 

koyulmadığı gibi ilk üç asırdan günümüze ulaşan ve nihai kâmil hallerini 

bilemediğimiz kaynaklar vasıtasıyla ispatı da pek mümkün görünmemektedir. 

Hadis tarihlendirmelerinde ve analizlerinde en az metin kadar isnadı da 

dikkate alarak çalışmalarında kullanan Motzki’nin rical ve tabakat kitaplarında yer 

alan bilgilerden yararlanmasına en güzel örnek, Muvatta’ın tarihlendirilmesi 

hakkındaki değerlendirmeleridir. İsnadlı bilgiye ve bu bilgiyi esas alarak telif edilen 

eserlere yönelik ön yargısının bulunmaması, Motzki’nin söz konusu eserlerden 

istifadesini kolaylaştırdığı gibi ilgili eserlerin hadis ilmine ait çeşitli meseleleri ve ravi 

biyografileri hakkında sunduğu bilgilerden yararlanmasını da mümkün kılmaktadır. 

Bu sebeple ravi isimlerinin yer aldığı isnadla ulaşan bilgiye itimad edip etmeme 

konusundaki farklı yaklaşımlar, Müslüman âlimler tarafından ortaya koyulan 

literatüre güven duyma konusunda oryantalistler arasında belirleyici bir konuma 

sahip olduğu gibi Müslüman araştırmacıların da oryantalistler tarafından kaleme 

alınan eserlere yönelik yaklaşımlarında da önemli bir saiktir. 

Calder’ın oryantalist paradigmanın kurucu ilkeleri diyebileceğimiz prensipler 

çerçevesinde kalarak geliştirdiği fikirleri içeren eserinde Muvatta’ ile ilgili iddialarına 

tenkid yönelten araştırmacıların belli noktaları esas alarak kaleme aldıkları 

çalışmalarında ihmal ettikleri en önemli hususların şunlar olduğunu söylemek 

mümkün: Calder, Schacht’tan etkilenerek ve onun Origins’ta eski hukuk okulları ile 

ilgili tespitlerini müsellem bilgi kabul ederek bazı sonuçlara ulaşmıştır; isnatlı bilgi 

aktarımına güvenmeyen Calder, isnatlı nakledilen kitaplara ve onların telif sürecine 

güvenmemektedir. Schacht’ın ortaya attığı; ancak Juynboll’un geliştirdiği isnadların 

geriye doğru büyüme gösterdiği ve zamanla isnaddaki kusurların giderildiği hipotezlerinin 

aslında Calder’ın en çok etkilenip bu çerçevede hem hadis hem fıkıh tarihine baktığı, 

hicrî ilk üç yüzyılda kaleme alınan eserleri bu gözle okuduğu iddialar olduğunu 

söylemek izahtan varestedir. Hem Motzki’nin hem Hallaq’ın Calder’ın çalışmasında 



İlahiyat Akademi Dergisi                                             281 

 

etkisi görülen bu temel oryantalistik iddialara dikkat çekmemeleri de 

düşündürücüdür. Zira merfu rivayetlerin fıkhın ileri dönemlerinde delil değeri 

taşıdığını iddia eden Schacht ve onun çizgisinde çalışmalarını sürdüren oryantalist 

araştırmacılar, Muvatta’daki merfu rivayetler ve İmâm Mâlik’in Müdevvene’deki 

fakih portresi ile Muvatta’daki hadis ve âsâr nakledici konumundaki portresini ahdı 

zihnilerinde sürekli sorgulamaktadırlar. Zira Calder’a göre şerî bir kaynak olarak 

hadislere başvurmak, Muvatta’ için telif tarihi diye verilen dönemden daha sonra 

ortaya çıkan bir gelişmedir. Bu nedenle ona göre Muvatta’, Müdevvene’nin 

yazımından sonraki bir döneme nispet edilmelidir. Oysa erken dönem fıkıh ve hadis 

tarihi için İmâm Mâlik’in Muvatta’da hadis ve âsâr nakledicisi konumundaki 

konumuna ilaveten aynı zamanda bir fakih oluşu oldukça barizdir.  

 

KAYNAKÇA 

 Ansari, Zafar Ishaq, “The Authenticity of Traditions: A Critique of Joseph 

Schacht’s Argument e Silentio”, Essays on Islam: Felicitation Volume in Honour of 

Muhammad Hamidullah, I-II, ed. Hakim Mohammed Sa‘îd, I, Hamdard Foundation 

Pakistan, Karaçi 1992, ss. 244-255. 

 Aybakan, Bilal, “Batıda İslam Hukuku Araştırmalarında Farklı Bir Ses: 

Wael B. Hallaq”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2004, sayı: 4 [Oryantalist İslâm 

Hukukçuları Özel Sayısı], s. 149-174. 

 el-A‘zamî, Muhammed Mustafa, On Schacht’s Origins of Muhammadan 

Jurisprudence, King Saud University, Riyad. 

 Calder, Norman, Studies in Early Muslim Jurisprudence, Oxford: The 

Clarendon Press, 1993. 

 Goldziher, Ignaz, Muslim Studies (Orijinal adı: Muhammedanische 

Studien), I-II, ed. S. M. Stern, çev. C. R. Barber–S. M. Stern, George Allen & Unwin 

Ltd., London, 1971; Chicago 1966-1973. 

 Hallaq, Wael B., İslam Hukukuna Giriş, çev. Necmettin Kızılkaya; ed. Onur 

Atalay, İstanbul: Ufuk Yayınları, 2014. 

 “On Dating Mâlik’s Muwatta”, UCLA Journal of Islamic and Near Eastern 

Law, I/1, 2001-2002, ss. 47-65. 

 Hıdır, Özcan, “Harald Motzki: Hayatı, İlmi Şahsiyeti, Çalışmaları ve The 

Origins of Islamic Jurisprudence Adlı Eseri”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2004, 

sayı: 4 [Oryantalist İslâm Hukukçuları Özel Sayısı], s. 275-283. 

 İmâm Mâlik, Muvattaü’l-İmâm Mâlik, thk. M. Mustafa el-A‘zamî, I-VIII, 

Müessesetü Zayed b. Sultân Âli Nehyân, Abu Dabi 1425/2004. 

 Juynboll, G. H. A., “Some Notes on Islam’s First Fuqahā’ Distilled from 

Early Hadīth Literature”, Arabica, XXXIX/ 3, 1992, s. 287–314 (“Erken Dönem Hadîs 



Oryantalist Bir Fikrin Kendi Paradigması İçinden Tenkid Edilme Serencamına Örnek   282 

 

 

Literatüründen Hareketle İlk Fukaha Hakkında Bazı Mülâhazalar”, çev. Rahile 

Yılmaz, HTD, VII/1, ss. 121-144). 

 Karapınar, Fikret, “Harald Motzki ve İlk Dönem Hadis-Fıkıh İlişkisiyle 

İlgili Klasik Oryantalist Görüşe Getirdiği Eleştiri”, Oryantalizmi Yeniden Okumak: 

Batı’da İslâm Çalışmaları Sempozyumu, 11-12 Mayıs 2002, Adapazarı 2003, s. 293-326.  

 Kılıç, Muharrem, “Klasik Oryantalist Söylemin İslâm Hukukuna 

Yaklaşımına Eleştirel Bir Bakış: Wael B. Hallaq Örneği”,  Oryantalizmi Yeniden 

Okumak: Batı’da İslâm Çalışmaları Sempozyumu, 11-12 Mayıs 2002, Adapazarı 2003, s. 

343-363. 

 Kızıl, Fatma, Müşterek Râvî Teorisi ve Tenkidi, İSAM Yayınları, İstanbul 2013. 

 Oryantalistlerin Hadislerin Menşeini Tespite Yönelik Yöntemleri 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi) UÜSBE, Bursa 2005. 

 Kuzudişli, Bekir, “Hadith of Man Kadhaba ‘Alayya and Argumentum e 

Silentio”, HTD, V/2, 2007, ss. 47-71. 

 İsnad ve Metin Bağlamında Hadis Tarihlendirme Metotları, Harald Motzki; 

Türkçesi İstanbul: İz Yayıncılık, 2011. 

 el-Matrûdî, Abdülhakîm, “Târîḫu teʾlîfi’l-meṣâdiri’l-fiḳhiyyeti’l-ḳadîme 

ʿinde’l-müsteşriḳ Norman Calder ve reddü baʿżi’l-müsteşriḳīn ʿaleyh”, ed-Dirâsâtü’l-

İslâmiyye, XLIV/1, İslâmâbâd 1430/2009, s. 145-178. 

 Motzki, Harald, “The Prophet and the Cat: On Dating Mālik’s Muwatta’ and 

Legal Traditions”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam, XXII, 1998, ss. 18-83. 

 Schacht, Joseph, “A Revaluation of Islamic Traditions”, Journal of the Royal 

Asiatic Society, 1949, ss. 143-154 (“Hadislerin Yeniden Değerlendirilmesi”, çev. İshak 

Emin Aktepe, HTD, 2007, V/2, ss. 135-144). 

 The Origins of Muhammadan Jurisprudence, The Clarendon Press, Oxford, 

1975.  

 Yılmaz, Rahile, Modern Hadis Tartışmaları Bağlamında Muvatta’daki Mürsel 

Rivayetler, MÜSBE, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 2014. 

 “Norman Calder’ın Studies in Early Muslim Jurisprudence Adlı Eseri 

Çerçevesinde Şarkiyat Literatüründe Muvatta’ın Tarihlendirilmesi”, İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi, 2014, sayı: 24, s. 393-407. 

 Yücel, Ahmet, Oryantalistler ve Hadis (Yaklaşımlar-Değerlendirmeler-

Literatür), İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2013. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         283 

 

 

III-XI. (IX-XVII) Asırlar Arasında İmâmiyye Şîa’sının 

Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı 

 

Peyman ÜNÜGÜR 

 

Özet 

Son bir asırlık süreç̧ içerisinde, rivayetlerin değerlendirilmesinde metin tenkidinin en 

az isnad tenkidi kadar önemli olduğuna ve tarihi süreçte hadis usulünde metin tenkidine 

gereken önemin verilmediğine dair vurgunun artması sonucunda, metin tenkidine yönelik 

çalışmalar, hem Sünnî hem de Şii ̂ ilim çevrelerinde artış göstermiştir. Bu bağlamdaki 

çalışmaların bir kısmını tarihsel süreçte ortaya konan metin tenkidine dair çabaların tespiti 

oluşturmaktadır. Şi ̂a’da metin tenkidinin, dönemsel olarak ayrıntılı bir şekilde ortaya 

konduğu bir çalışma ise yapılmamıştır. Bu çalışmada, III-XI/IX-XVII. asırlar arasındaki süreç 

karakteristik özelliklerine göre dönemlere ayrılarak Şîa tarafından metin tenkidi bağlamında 

ortaya konan yaklaşım ve uygulamalara dikkat çekilmeye çalışılmıştır. Tarihsel dönemler, 

her dönemi en doğru şekilde yansıtacak alimler ve eserlerinden oluşan örneklemler 

üzerinden incelemeye ta ̂bi tutulmuştur. Ulaştığımız veriler Şi ̂a’da metin tenkidinin III/IX. 

asırdan itibaren, S ̧iî alimler tarafından başvurulan bir yöntem olduğunu göstermektedir. 

Guluv olgusu, S ̧i ̂a’da metin tenkidine erken dönemlerden itibaren ihtiyaç̧ duyulmasını 

beraberinde getirmiş̧ ve tarih boyunca guluv içerikli rivayetlerin ayıklanmasında metin 

tenkidi temel yöntem olarak kullanılmıştır. Fıkhi konulardaki rivayetlerde de yaygın olarak 

kullanılan metin tenkidi, VII/XIII. asırdan itibaren isnad merkezli bir anlayışın hâkim 

olmasının ardından söz konusu etkinliğini kademe kademe yitirmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Şîîlik/Şîa, metin tenkidi, guluv, Ahbârîler, Usûlîler, karîne 

 

Employing Textual Criticism in Evaluating the 

Narratives of Shi’a Imamia Between the IIIrd and XIth 

(IX-XVII) Centuries 

 

Abstract 

With the emphasis on the importance of textual criticism in the evaluation of 

narrations in hadith methodology for the last century, an increasing number of studies have 

examined and employed different topics about textual criticism both in Sunni and Shi’te 

                                                        
 Makale, yazarın “Şîa’da Metin Tenkidi” isimli doktora tezinden (A.Ü.S.B.E., 2017) hareketle kaleme 

alınmıştır. 
 Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis 

Anabilim Dalı., peyman.unugur@gmail.com 

mailto:peyman.unugur@gmail.com


     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                284 

 

 

academic circles. In this context, some studies have focused on the efforts of textual criticism 

laid in the historical process. Yet, a historical analysis investigating the practice of textual 

criticism in a detailed way has not been done yet, and the present study hopes to contribute 

to this gap. The Shiite hadith tradition between the III-XI/IX-XVII. centuries has been 

examined with its different periods, and the approaches/practices of textual criticism in each 

period have been overviewed. Each historical period has been investigated through its 

representative scholars and their work. Consequently, it has been found out that textual 

criticism has been practiced by Shiite scholars since the third/ninth century. The concept of 

ghuluww (exaggeration) necessitated the practice of textual criticism in Shiite hadith 

tradition, and textual analysis has been employed as a primary approach in the evaluation of 

narrations regarding ghuluww. Textual criticism, which was employed in the study of 

narrations concerning fiqh as well, lost its popularity after the seventh/thirteenth century, 

when a methodology based on isnad began to be used more commonly. 

Key Words: Ḥadīth, Shiʿism/Shiah, textual criticism, ghuluww, Akhbārīs, Uṣūlīs, 

qarīnah. 

 

Giriş 

Hadisin, Ehl-i Sünnet’tekine benzer şekilde Şîî geleneğin oluşumunda da 

başat bir role sahip olması, bu alanda yapılacak çalışmalara duyulan ihtiyacın en 

önemli gerekçesidir. Şîî hadis anlayışının ve literatürünün kendine has nitelikleri 

onu derinlemesine tahlili gerektirdiği gibi, hadisin tefsir, fıkıh, kelam gibi diğer 

disiplinlerin teşekkülündeki yadsınamaz etkisi, hadis alanındaki çalışmaların 

mezkur disiplinlerde telif edilen eserleri dışarıda bırakmadan yürütülmesini gerekli 

kılmaktadır.  

Şîa’nın hadis anlayışının tahlili noktasında, rivayetlerin sıhhat ve kabul 

şartlarının ortaya konması önem arz etmektedir. Zira bir rivayetin kabul ya da 

reddinde ne gibi kıstasların esas alındığını bilmek, Şîî geleneğin ne tür rivayetler 

üzerinde yükseldiği hakkında kanaat edinmeye olanak sağlayacaktır. Şîî hadis 

anlayışının kendine has özelliklerinden biri, rivayetlerin kabul ya da reddinde 

kullanılan temel yöntemlerden biri olan isnad tenkidinin, hicrî yedinci asır gibi 

oldukça geç bir dönemde daha sistemli bir şekilde uygulanmaya başlanması ve 

ancak bu asırdan sonra rivayetlerin değerlendirilmesinde merkezi bir konum 

kazanmış olmasıdır. Diğer bir ifadeyle, Şîî hadis anlayışının teşekkül döneminde, 

rivayetlerin değerlendirilmesinde râviler ve senede dair hususlardan daha ziyade 

metne dair kıstaslar belirleyici olmuştur. Metne dair kriterlerin belirleyici rolü Şîî 

hadis tarihi boyunca çeşitli düzeylerde devam etmiş, son bir asırlık süreçte de en 

etkin konumuna ulaşmıştır. Her ne kadar Şîî hadis usulünde sınırları belirlenmiş 

sistematik bir metin tenkidi yönteminden bahsetmek zor olsa da, rivayetlerin 

metnine dair kıstasların rivayetlerin değerlendirilmesindeki belirleyiciliği Şîa’da 

metin tenkidi konusunu araştırmaya değer kılmaktadır. Nihaî aşamada İslâmî 

gelenekte metin tenkidinin tam olarak ne ifade ettiğinin anlaşılabilmesi ve ortaya 

konabilmesinin yolu, birçok meselede olduğu gibi, konuyu sadece Ehl-i Sünnet 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         285 

 

 

merkezli değil bütün mezhep/ekolleri kuşatıcı bir yaklaşımla ele almaktan 

geçmektedir. 

Metin tenkidi olgusu hem Sünnî hem de Şîî hadis tarihi boyunca isnad 

tenkidi benzeri bir kavramsallaşma süreci geçirmemiş, usul kitaplarında metin 

tenkidine dair kaideler tafsilatlı bir şekilde ortaya konmamıştır. Dolayısıyla bizim 

Şîî hadis anlayışında tespitine çalıştığımız metin tenkidi, çerçevesi net bir şekilde 

belirlenmiş bir olguya tekabül etmemektedir. Bu çalışmada dönemler ve bu 

dönemlere yön veren alimler bazında, metne dair hangi husus ya da hususların, 

rivayetlerin kabul ya da reddinde etkili olduğu tespit edilmeye çalışılmıştır. Makale 

III.-XI/IX-XVII. asırlar arasındaki süreci kapsamaktadır. XI-XIII/XVII-IXX. asırlar 

arasında Sistematik Ahbârîlik’in hâkim anlayış olması ve ahbârî anlayışın doğası 

gereği bu dönemde kayda değer bir tenkit faaliyetinin söz konusu olmaması 

sebebiyle bu dönem makaleye dahil edilmemiştir. Modern dönem olarak 

adlandırabileceğimiz XIII/IXX. asırdan günümüze kadar metin tenkidi 

faaliyetlerinin geçirdiği değişimin boyutları ise bu dönemi farklı bir 

çalışmada/çalışmalarda ele almayı gerekli kılmaktadır.1 

Bu noktada, neden incelemenin daha erken bir tarihten itibaren 

başlatılmadığı sorusu akla gelebilir. Bunun cevabı, her alanda olduğu gibi, Şîa’nın 

hadis anlayışının teşekkülünde de etkili olan imamet tasavvuru ile oldukça 

bağlantılıdır. Zira Şîa’ya göre hadislerin vürûdu Hz. Peygamber’in vefatı ile sona 

ermemiş, on iki imam zamanında da devam etmiştir. Şîî imamet tasavvuruna göre 

imamlar, ismet sıfatına sahip oldukları, peygamberlik niteliği dışında Hz. 

Peygamber’in her görevini bizzat Allah’ın emri ile üstlendikleri ve Hz. 

Peygamber’e indirilen bilginin tamamı kendilerine aktarıldığı için onların sözleri 

Peygamber’in sözleri ile eş değerdir. Bunun bir sonucu olarak, Hz. Muhammed’den 

sonra imamlar dönemi boyunca(değişen yoğunluklarda), Şîa’da hadis kaydı 

faaliyetleri devam etmiş, bu rivayetleri bir araya getiren ilk büyük eserlerin telifi ve 

rivayetlere yönelik tenkit faaliyetlerinin başlaması ise hicrî III. asrın ikinci 

yarısından itibaren söz konusu olabilmiştir. Her ne kadar imamlara atfedilen bazı 

rivayetlerde gulat kaynaklı rivayetlere yönelik muhtevayı merkeze alan eleştirel bir 

yaklaşımın izlerine rastlamak mümkün olsa da eldeki verilerden yola çıkarak 

imamlar döneminde Şîa içerisinde metin tenkidine yönelik kayda değer bir çabanın 

ortaya konulup konulmadığını tespit etmek pek mümkün gözükmemektedir. 

Çalışmamızda S ̧i ̂a ile kastedilen, on iki imam anlayışını benimseyen 

I ̇ma ̂miyye/I ̇sna ̂as ̧eriyye ekolüdür. Metin tenkidi ile de, rivayetlerin kabulu, reddi ya 

da ihtilaf durumunda tercihi doğrultusunda hüküm verebilmek için başvurulan, 

metne dair kıstasların esas alındığı değerlendirme yöntemi kastedilmektedir. 

“Manayla rivayet, kalb, idra ̂c, ziyâde, ızdırab (c ̧elişki), ihtisar ve takti ̂’, tashif, tahrif 

                                                        
1 Bu dönemdeki metin tenkidi çalışmaları bağlamında yayımlanan bir makale ve konu ile ilgili ayrıntılı 

bilgi için bkz.: Peyman Ünügür,  



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                286 

 

 

ve lahn gibi problemler ise metin tedkiki kapsamına giren konulardır. Ancak 

bunların metin tenkidiyle ilgisi bulunmamaktadır.”2 

1. III. ve IV. Asırlarda Metin Tenkidi/Guluv İçerikli Rivayetlerin 

Ayıklanması 

Çalışmanın bu bölümünde hicrî III. asrın ikinci yarısı ve IV. asırdaki metin 

tenkidi bağlamında kabul edilebilecek faaliyetler mercek altına alınmıştır. III. asrın 

ikinci yarısı ile IV. asırdaki tenkit faaliyetlerinin odağında gulat kaynaklı 

rivayetlerin yer aldığı görülmektedir. Zira gulat grupları kendilerini çoğunlukla 

Hz. Peygamber’in soyundan gelen on iki imamdan biri ile ilişkilendirmiş ve 

böylelikle aşırı görüşlerini meşrulaştırmaya çalışmışlardır. Bunu yaparken de kendi 

görüşleri doğrultusunda uydurup imamlara atfettikleri rivayetleri sıklıkla 

kullandıkları anlaşılmaktadır. Gulatın uydurarak imamlara atfettikleri sözlere 

yönelik imamlardan nakledilen uyarı içerikli rivayetler, erken dönemlerden 

itibaren gulat kaynaklı rivayetlere karşı bir farkındalığın söz konusu olduğunu 

göstermektedir.3 III/IX. asırda yaşayan Şîî kelamcıların gulat kaynaklı rivayetlere 

yönelik tenkitleri ve erken dönem Ahbârîliğinin temsilcisi olan Kum Ekolü alimleri 

tarafından guluv içerikli rivayetlerin ayıklanması bağlamında atılan adımlar, 

İsnâaşeriyye’nin bir ekol olarak ortaya koyduğu ilk metin tenkidi uygulamalarını 

da ihtiva etmektedir.  

 

1.1. Rivayet Kaynaklarındaki Gâlî Unsurlara Genel Bir Bakış 

Şîa’ya ait ilk yazılı rivayet kaynakları, imamlar zamanında onların 

cemaatinde bulunan kimselerce kaleme alınan asıllardır. Asıl müellifleri hadis cüzleri 

benzeri bu derlemelerinde, ilim halkalarında yer aldıkları imamlardan duydukları 

rivayetleri bir araya getirmişlerdir. Bu asılların sayısının 400’ü bulduğu 

nakledilmektedir.4Hicrî üçüncü asrın sonlarından itibaren telif edilmeye başlanan 

kapsamlı rivayet kaynaklarının temel malzemesini de bu asıllar teşkil etmiştir. 

Günümüze ulaşan asılların sayısı az olup bunlar oldukça sınırlı sayıda rivayet 

malzemesini ihtiva etmektedir.5 

                                                        
2 M. Hayri Kırbaşoğlu, Alternatif Hadis Metodolojisi, (Ankara: Otto, 2015), s. 182. 
3 Bu bağlamdaki meşhur bir rivayette, gulattan el-Muğîra b. Saîd’in bir arkadaşının İmam Muhammed 

Bâkır’ın (ö. 114/733) ashabı arasına sızarak onlardan aldığı rivayet kitaplarını Muğîra’ya getirdiği ve 

onun da bu kitaplarda gizlice oynama yaparak kendi aşırı fikirlerinin imamların sözleri arasına 

karışmasını sağladığı beyan edilir. (Keşşî, İhtiyâru ma‘rifeti’r-ricâl, tah. Mustafavî, (Beyrut: Merkezu Neşri 

âsâri’l-allâme el-Mustafavî, 2009), s. 241.) İmam Rızâ’ya (ö. 203/818) atfedilen bir rivayette ise, cebr ve 

teşbih konusunda imamlara izafe edilen rivayetlerin mutlak şekilde gulat tarafından uydurulan 

rivayetler olduğu belirtilir. (Meclisî, Bihâru’l-envâr, (Beyrut: Muessesetu’l-Vefâ, 1983), III, s. 294.) 
4 Muhakkık el-Hillî, Mu‘teber, (Kum: Muessesetu Seyyidi’ş-Şuhedâ, 1364), I, s. 26. 
5 Asıllar hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Mecîd Meârif, Târîh-i Umûmî-yi Hadîs -bâ Rûykerd-i Tahlîlî-, 

(Tahran: İntişârât-e Kevîr, 1396), s. 241-252; Bekir Kuzudişli, Şîa ve Hadis, (İstanbul: Klasik, 2017) s. 187-

224.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         287 

 

 

Rivayet malzemesinin asıllarda toplanmaya başladığı zaman diliminde 

İmâmiyye’nin itikâdî görüşlerinin henüz tam olarak son halini almamış ve sistemli 

bir hale getirilememiş olmasının,6 aşırı fikirlerin Şîa’ya nüfuzunu kolaylaştıran bir 

ortama zemin hazırladığı söylenebilir. Diğer bir ifadeyle, imâmet anlayışı 

noktasında belirsizliklerin hüküm sürdüğü bu ortam, imamlara ilahî ve olağanüstü 

nitelikler atfeden gruplara, rahatça görüşlerini ifade etme ve yayma imkanı 

sunmuş,7rivayet malzemesi de bundan nasibini almaktan kurtulamamıştır. 

Bizzat İmamiyye tarafından gulat kapsamında kabul edilen temel meseleleri; 

Allah’tan başkasına ulûhiyyet atfı ve hulul, 8  Hz. Muhammed dışındakilere 

nübüvvet atfı, 9on iki imam dışındakilere imâmet atfı, 10teşbîh, 11on ikinci imam 

dışında herhangi bir kimsenin gaybetine inanmak,12Allah’ın bilgisinde bir eksikliği 

ima eden bedâ anlayışı,13Muhammed b. el-Hasenel-Muntazar’dan başka birinin 

mehdi olarak ric’atine inanmak, 14 tenâsüh, 15 tefvîz, 16 mutlak gayb 

ilmi, 17 mükellefiyetlerin düşürülmesi 18  ve Kur’ân’ın tahrifi 19  şeklinde sıralamak 

mümkündür.20 

Hicrî III. asrın sonlarından itibaren telif edilen kapsamlı Şîi hadis eserlerine 

bakıldığında, Allah’tan başkasına uluhiyet atfı, Hz. Muhammed’den başkasına 

peygamberlik atfı, tenasüh gibi doğrudan gulat gruplarına atfedilen görüşleri 

yansıtan rivayetlere rastlanmamaktadır. Ancak söz konusu kaynaklarda bilhassa 

                                                        
6 Metin Bozan, İmâmiyye Şîa’sının İmamet Tasavvuru, (Ankara: İlâhiyât, 2007), s. 34. Bozan, bu tarihten 

sonra da teşekkül sürecinin bir ölçüde devam ettiğini savunmaktadır. 
7 Hossein Modarressi, Crisis an Consolidation in the Formative Period of Shi’ite Islam, (Priceton-New Jersey: 

The Darwin Press, 1993), s. 19-33. 
8 Muhammed Cevad Meşkûr, Târih-i Şîa ve Fırkehâ-yi İslam tâ Karn-i Çeharom, (Tahran: İntişârât-ı İşrâkî, 

1379), s. 178. Ayrıca bkz.: Ashâbu’l-Kisâ (A.g.e., s. 169), Ehl-i Hak(A.g.e., s. 170), Bezi’iyye (A.g.e., s.171). 
9 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 164, 178. 
10 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 173,  
11 Ehl-i Tefrit/Muşebbihe(Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 170), Bid’iyye (A.g.e., s. 171), Cevâribiyye(A.g.e., s. 173), 

Cevâlîkiyye (A.g.e., s. 173) 
12 Vâkıfe (A.g.e., s. 166), Ca‘feriyye (A.g.e., s. 172) 
13 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 170-171. 
14 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 182. Ayrıca bkz.: Beyâniyye(A.g.e., s. 171) 
15 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. s. 170, 171, 179, 
16 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 172, 184. 
17İmamlara uluhiyet atfeden ya da tefvîze inanan gruplar bu bağlamda zikredilebilir. 
18 Meşkûr, Târih-i Şîa, s. 180. 
19 Garcin de Tassy, 1982’de Journal Asiatique’de Kur’ân’ın Bilinmeyen Kısımları isimli yayınında 

Kur’ân’dan çıkarıldığı iddia edilen Nurayn Suresine yer vermiş, kaynak olarak da 17. asırda farsça 

olarak yazılanDebistân-e Mazâhib adlı eseri kullanmıştır. Hindistan’da bulunan bir diğer nüshada ise 

Kur’ân’dan çıkarıldığı iddia edilen Velaye Suresi yer almaktadır. Meşkûr her iki nüshanın da uydurma 

olduğunu ifade eder. Meşkûr, a.g.e., 154-156; Amir Moezzi, The Divine Guide, (New York, 1994), s. 80. 
20 Bu gaybet, bedâ, ric‘at gibi gulat ile İmâmiyye’yi ortak paydada buluşturan meselelerin Şîî düşünceye 

sonradan mı dahil olduğu ya da Şîa’nın en başından itibaren mi bilhassa guluv içerikli rivayetler 

vasıtasıyla bu görüşleri benimsediği konusundaki İranlı çağdaş düşünürlerin tartışmaları için bkz.: Amir 

Moezzi, a.g.e., s. 129-130; Modarressi, Crisis and Consolidation, s. 29-31; Nimetullah Saferî, GâliyanKâveşi ̂ 

Der Cereyanhâ ve Berâyendehâ ta ̂ Pâyân-i Sede-yi Sevvom, (Meşhed, 1378), s. 361. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                288 

 

 

imamların olağanüstü niteliklerine dair birçok rivayet yer almaktadır. Tefvîz 

bağlamında değerlendirilebilecek bu rivayetlerin kaynaklardaki varlığı, 

İmamiyye’nin imamet konusundaki tefvîz içerikli rivayetleri tenkit etmede aynı 

hassasiyeti göstermemiş olma ihtimalini akla getirmektedir. 21Bir başka kuvvetli 

ihtimal ise gâlî içerikli rivayetlerin tefvîze dair rivayetler yoluyla Şîî kaynaklardaki 

mevcudiyetini sürdürmeye devam etmiş olmasıdır. 22  Dolayısıyla rivayet 

kaynaklarındaki gâlî unsurların tespitinde mufavvida tarafından dolaşıma sokulan 

rivayetlerin özel olarak ele alınması gerekmektedir.  

Çağdaş Şîî müellif Modarressi tefvîz konusuna özel bir önem vermektedir. 

Ona göre mufavvidayı imamları tanrılaştıran gulattan ayrı bir kategoride 

değerlendirmek gerekmektedir. “Yeni gulat” olarak tanımladığı mufavvida 

peygamber ve imamları tanrılaştırmamakta, ancak onlara sınırsız bilgiye sahip 

olmak ve kainatta tasarruf kuvvetine sahip olmak gibi tanrısal güçler izafe 

etmektedir. Mufavvidaya göre bu güçler onlara tanrı tarafından verilmiştir. 

Dolayısıyla aslî değil fer’î bir niteliğe sahiptir. Ricâl kitaplarında gâlî olarak 

tanımlanan kimseler de Modarressi’ye göre genellikle mufavvida dışında kalan 

gulat kapsamındaki kimselerdir.23Bu durum tefvîz içerikli rivayet ve fikirlerin Şîa 

içerisinde yer edinmesine olanak sağlamıştır. 

Şîa içerisinde tefvîzin bir yönü ile sorun alanı olarak görüldüğü, ancak diğer 

yandan imamların sınırsız bilgiye sahip olması gibi aşırı fikirlerin olumlu tefvîz 

kapsamında meşrulaştırıldığı anlaşılmaktadır. Bu bağlamda ahbârî çizgide yer 

alanancak usûlî yöntemden de istifade eden, meşhur hadis eseri Biharu’l-envâr’ın 

müellifi Meclisî’nin (ö. 1110/1698-99) görüşlerine yer vermek, tefvîz konusundaki 

genel Şîî anlayışı yansıtmak bakımından faydalı olacaktır. Meclisî tefvîz konusu 

için “Guluvvun Nefyi” babında ayrı bir başlık açmıştır. Burada tefvîzi müspet ve 

menfi olarak ikiye ayırır. Menfi tefvîz yaratma, rızıklandırma gibi bizzat Allah’ın 

tasarrufunda olan işlerin doğrudan imamlara devredilmiş olması şeklindeki 

anlayışa tekabül etmektedir. Bu gulat ehlinin anlayışıdır. Müspet tefvîz ise din 

işlerinin Hz. Peygamber’den sonra imamlara devredilmesi olarak açıklanmaktadır 

ve bu manasıyla tefvîz kabul edilmelidir.24Meclisî, aşırılık içermeyen manasıyla 

tefvîzin sınırlarını eserinde yer verdiği rivayetlerle belirlemeye çalışmaktadır. Buna 

göre, rivayetlerde belirtildiği üzere imamın yeryüzündeki bütün dilleri bilmesi, 

imâmetin gereğidir ve olumlu tefvîz kapsamında değerlendirilebilir. Yine Allah’ın, 

peygamberler gibi imamları da dinî konuda yetkilendirmesi, helal-haram koyma 

yetkisine sahip olmaları bu bağlamdaki tefvîz dahilindedir.25 Meclisî’nin bu başlık 

altında yer verdiği bir diğer rivayet, içerik olarak aslında menfi tefvîz görüşünü 

                                                        
21 Alemin idaresi, ahirette ceza ve mükafat yetkisi vb. sorumlulukların Hz. Muhammed ve on iki imama 

tevdi edildiğine dair aşırı görüşleri ifade etmektedir. 
22 Modaressi, Crisis and Consolidation, s. 33-34. 
23Modarressi, Crisis and Consolidation, s. 23-25 Benzer bir tasnif için bkz.: Mohsîn Kasimpûr, “Berresî-yi 

Tahlîlî-yi Taâbîr-i Nâzir ber Guluv ve Tefvîz-i Râviyân der Menâbi’-i Ricâl-i Şi ̂a”, Do Faslnâme-yi Hadî 

Pejûhî 5 (1390): 83-87. 
24 Meclisî,Bihâru’l-envâr, XXV, s. 209-212. 
25 Meclisî, Bihâr, XXV, s. 199-201. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         289 

 

 

destekleyen en önemli rivayetlerden biridir. Hakkında gulattan olduğuna dair ciddi 

ithamlar bulunan Muhammed b. Sinân’dan26 (ö. 220/853) nakledilen rivayete göre 

Allah Hz. Peygamber, Ali ve Fâtıma’yı mahlukâttan iki bin sene önce yaratmış ve 

onlar diğer her şeyin yaratılışına şahit olmuştur. Ardından Allah bütün her şey 

hakkında hüküm verme, tasarrufta bulunma, helal ve haram kılma yetkisini 

bunlara devretmiştir.27 Meclisî’nin rivayette geçen tasarrufu dinî işlere yönelik bir 

tasarruf olarak yorumlamak suretiyle rivayeti kabul ettiği anlaşılmaktadır. Ayrıca 

o, rivayette ifade edildiği şekilde bir imâmet anlayışının ifrat (gulatın görüşü) ve 

tefrit (mukassirûnun görüşü) arasındaki orta yol olduğunu savunmaktadır. 

Mukassirûn ile kast edilen Kum alimleri ve bazı mütekellimlerdir. Meclisî 

mütekellim ve muhaddislerden bazılarını imamların nitelikleri konusunda tefrite 

düşmekle suçlamaktadır. Buna göre mukassirûn birçok sika râviyi, imamlar 

hakkında naklettikleri, onların her türlü kusurdan beri oldukları ve olmuş-olacak 

şeylerin bilgisine sahip oldukları bağlamındaki rivayetler dolayısıyla zayıf kabul 

etmişlerdir.28Meclisî’nin Muhammed b. Sinan’dan naklettiği rivayet bağlamında 

dile getirdikleri, onun imamların tasarruflarının dini konular ile sınırlı olduğunu 

düşünmekle birlikte, ontolojik anlamda farklı bir imam tasavvuruna sahip 

olduğunu da göstermektedir. Zira o, rivayette geçen, imamların farklı bir yaratılış 

hikayesine sahip olduklarına dair bilgiyi tenkit konusu yapmamaktadır. Diğer 

yandan muhaddis ve kelamcıları eleştirirken dile getirdiği mezkûr hususlar, onun 

her şeyin bilgisine sahip bir imam anlayışını savunduğunun da göstergesidir.  

Meclisî’nin söz konusu ifadelerinin konumuz açısından önem arz eden bir 

başka boyutu daha bulunmaktadır. Meclisî mukassirûna dair ifadeleriyle, sözünü 

ettiği mütekellim ve muhaddislerin gulat kaynaklı rivayetlere yönelttikleri 

tenkitlerinin muhteva odaklı olduğuna dikkat çekmektedir. Zira Meclisî’ye göre 

onlar, birçok râviyi naklettikleri rivayetin problemli içeriğinden yola çıkarak zayıf 

kabul etmişlerdir. Kanaatimizce bu ifadeler erken dönemde senedin 

güvenilirliğinin içerikten hareketle tespit edildiğine dair kuvvetli bir bulgu olarak 

değerlendirilebilir. 

Gulat gruplarına atfedilen ve günümüze ulaşan erken dönem yazılı 

kaynakların içeriğinin, Şîî rivayet kaynaklarındaki tefvîz içerikli rivayetlerle ne 

ölçüde örtüştüğü meselesi de konumuz açısından önem arz etmektedir. Gâlî 

anlayışı yansıtan ve ikinci yüzyıla tarihlendirilen iki kitap bugün elimizde 

mevcuttur. Geçtiğimiz yüzyılın başlarında yazması ortaya çıkarılan Ummu’l-kitâb, 

hakkında çalışmalar yapan araştırmacıların çoğu tarafından hicrî ikinci yüzyılda 

                                                        
26 İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, (Kum: Daru’l-hadîs, 1422), s. 92; Keşşî, İhtiyâru ma’rifeti’r-ricâl, tah. Hasan el-

Mustafavî, (Lübnan: Merkezu nes ̧ri âsâri’l-allâme el-Mustafavî, 2009), s. 504; Necâşî, Ricâl, (Kum: 

Muessesetu’n-neşri’l-İslâmî, 1429), s. 328. 
27 Kuleynî, Kâfî, (Tahran: Da ̂ru’l-kutubi’l-İslâmiyye, 1363). I, s. 441.  
28 Meclisî, Bihâr, XXV, s. 209. Onun burada sistemli Usûlîliğin başlamasından önce etkinlik gösteren 

kelamcıları kastettiği anlaşılmaktadır. Zira Mufîd sonrası Usûlîlikte imamların günahın yanında hatadan 

da beri olduğu meselesi dinî bir esas olarak kabul edilmiştir. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                290 

 

 

telif edilen bir eser olarak kabul edilmektedir. 29  Kitap Câbir el-Cu’fî ve diğer 

müritlerin sorduğu sorulara İmam Bâkır’ın verdiği cevapları içermektedir. 30  Bir 

diğer kitap, Ca‘fer-iSâdık’ın talebelerinden biri olarak kabul edilen el-Mufaddal b. 

Umar el-Cu’fî’nin sorduğu sorulara Ca‘fer-i Sâdık’ın verdiği cevaplardan 

oluşmaktadır. 31el-Heft ve’l-ezille ya da el-Heftu’ş-şerîf olarak adlandırılan bu kitabın 

da İsmailî ve Nusayrî itikadına kaynaklık eden batınî öğretilerden teşekkül ettiği 

görülmektedir.32 Her ne kadar genel kabul bu kitapların hicrî ikinci yüzyılda telif 

edildiği yönündeyse de elimizdeki nüshaların tarihsel süreçte ne gibi değişikliklere 

maruz kaldığı hususu tartışmalıdır.33 Bununla birlikte bilhassa el-Heft ve’l-ezille’nin 

tefvîze dair fikirler hakkında genel bir çerçeve çizdiğini ve bu bakımdan 

incelememiz için elverişli bir içeriğe sahip olduğunu söylemek mümkündür. Bu 

bağlamda Hem Kitâbu’l-heft’te hem de temel Şîî kaynaklardaki rivayetlerde kendine 

yer bulan ortak unsurlardan bazıları arasında; Allah’ın mahlukatı yaratmadan iki 

bin sene önce imamların ruhlarını yaratması, bu ruhların arşın üzerinde Allah’ı 

tespih etmeleri34, imamların diğer insanlardan farklı olan doğum hikayeleri35 gibi 

on iki imamın ontolojik olarak farklı ve üstün olduğunun vurgulandığı rivayetler 

yanında imamların konuşulan bütün dilleri bilmesi36, arşının su üzerinde olup bu 

suyun imamlara verilen mutlak ilimle ilişkilendirilmesi37, yine imamların Allah’ın 

gizli ilim hazinelerine sahip olması 38  gibi imamların bilgisinin kapsam ve 

kaynağına dair rivayetler de yer almaktadır.  

Bu ön bilgiler ışığında öncelikli olarak Meclisî’nin de bahsettiği, gâlî fikirlere 

ve rivayetlere yönelik muhteva merkezli tenkitte bulunan III/IX. ile IV/X. asırdaki 

muhaddis ve kelamcıların bu bağlamdaki çabaları mercek altına alınacaktır. 

 

                                                        
29 Türkçe tercümesi: İsmail Kaygusuz, (Demos, 2009). Kitap hakkından bilgi için bkz.: Halm, Shiism, çev. 

Janet Watson, (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1991), s. 157; Daftary, Şiî İslam Tarihi, çev. A. 

Fethi Yıldırım (İstanbul: Alfa-Tarih, 2016), s. 67; Stephanie Haught Wade, The Umm Al-Kitab: A Study In 

Syncretism (Yüksek lisans tezi, University of Arkansas, 1990), s. 7. 
30 Metnin 20. asrın başında bulunması ve sonrasında çeşitli dillerde basım süreci hakkında ayrıntılı bilgi 

için bkz.: Sean W. Anthony, “The Legend of ʿAbdallāh ibn Sabaʾ  and the Date of Umm al-Kitāb”, Journal 

of the Royal Asiatic Society 21/1 (2011): 2-4. 
31 Kitabın yazarının el-Mufaddal b. Umar’ın takipçisi Muhammed b. Sinan olduğu düşünülmektedir. 

Necâşî ona nispet edilen el-Ezille adlı bir kitaptan bahsetmektedir: Ricâl, s. 328. 
32el-Heftu’ş-şerîf, tah. Mustafa Gâlib, (Beyrut: Dâru’l-Endelus, 1977). Kitap ile ilgili değerlendirmeler için 

bkz: Daftary, Şiî İslam Tarihi, s. 237-240. 
33Kitabu’l-Heft ve’l-ezille ile ilgili bölümler düzeyinde bir tarihlendirme için bkz.: Mushegh Asatryan, 

Heresy and Rationalism in Early Islam: The Origins and Evolution of the Mufaddal-Tradition (Doktora tezi, 

Yale University, 2012), s. 239-241. 
34Kitâbu’l-heft, s. 68, 181. 
35Kitâbu’l-heft, s. 87-90. 
36Kitâbu’l-heft, s. 68. 
37Kitâbu’l-heft, s. 79. 
38Kitâbu’l-heft, s. 80-81. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         291 

 

 

1.2. Gulat/Mufavvida Kaynaklı Rivayetlere Yönelik Metin Merkezli İlk 

Tenkitler 

Bu başlık altında, II/VIII ve III/IX. asırlarda yoğun bir şekilde faaliyet 

gösteren gulat fırkalarının bu faaliyetleri doğrultusunda ortaya çıkan guluv içerikli 

rivayetlere yönelen, Şîî kelamcıların ve erken dönem ahbârî alimlerin tenkitleri 

inceleme konusu yapılmıştır. Bu bağlamda bu iki gruba bağlı alimlerin söz konusu 

rivayetlere yönelik metin tenkidi kapsamında değerlendirilebilecek kayda değer bir 

tenkitte bulunup bulunmadıkları ve şayet bir tenkit söz konusu ise bunun mahiyeti 

ortaya konmaya çalışılmış, incelemede imamların bilgisi konusundaki rivayetler 

esas alınmıştır. Yaklaşımları inceleme konusu yapılan alimler, On İki İmamcı 

Şîî/İmâmî anlayışın diğer Şîî fırkalardan belirgin bir şekilde ayrıştığı III/IX. ve IV/X. 

asırda yaşamışlardır. 

 

1.2.1. Şîî Kelamcıların İmamların Bilgisi Konusundaki Guluv İçerikli 

Rivayetleri Tenkidi 

İmamların bilgisinin kaynağı ve kapsamı konusundaki rivayetler, gulatın 

imamlara beşer üstü nitelikler atfetme bağlamında en fazla hadis uydurduğu 

alanlardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim Şîî kaynaklarda imamlara 

atfedilen uyarı içerikli rivayetler, bu hususu doğrular mahiyettedir. Bu 

rivayetlerden birinde Ca‘fer-i Sâdık’ın, olmuş ve olacak her şeyi bilmek, kainattaki 

her şey üzerinde tasarruf etme gücüne sahip olmak gibi vasıfları kendilerine nispet 

edenlere karşı ashabını uyararak, “Bizim hakkımızda söylemediğimiz bir şeyi 

nakleden kişiye Allah lanet etsin.”39 dediği nakledilmektedir. Bir başka rivayete 

göre Ca‘fer’e gelen bir kimse insanların kendisi hakkında söylediklerini ona aktarır. 

Buna göre İmam yağmur tanelerinin, yıldızların, ağaçlardaki yaprakların adedini, 

denizlerde ne kadar su, yeryüzünde ne kadar toprağın olduğunu bilmektedir. Bunu 

duyan Ca‘fer, böyle bir şeyin asla söz konusu olmadığını ifade ederek, bu tür bir 

bilgiye ancak Allah’ın sahip olabileceğini beyan eder.40 

İmamların bilgisinin kaynağı ve kapsamı konusunun ve bu konuda 

nakledilen guluv içerikli rivayetlerin hicrî üçüncü asırdan itibaren diğer 

mezheplerin Şîa’ya yönelik eleştirilerine hedef olan meselelerden biri olduğu 

görülür. Saffâr’ın Basâir’inde yer alan bir rivayet bu olguyu doğrular mahiyettedir. 

Hz. Ali’den nakledilen bu rivayete göre o tek bir gün dahi Hz. Muhammed’e nazil 

olan helal, haram, sünnet, emir ve nehiyleri, bunların ne için ve kimin için nazil 

olduklarını bizzat Peygamber’den öğrenmeden uyumamıştır. Buraya kadar rivayet, 

                                                        
39 Sadûk, İ‘tikâdât, (Kum: Peyâm-e İmam Hâdî, 1391), s. 109. 
40 Meclisî, Bihâr, XXV, s. 179; Muhammed Hasan Ahmedî, “Gâliyan ve Endişe-yi Tahrîf-i Kur’ân”, Ulûm-

e Hadîs 2/52 (1388): 192. Çağdaş Şîî müelliflerin imamların bilgisi konusundaki guluv içerikli rivayetlere 

yönelttikleri eleştirilerden bazıları için bkz.: Ni’metullah Salihi Necefâbâdî, Guluv, (Tahran: İntişârât-i 

Kevîr, 1384), s. 14-15; Hâşim Ma’rûf el-Hasenî, el-Mevzuat fi’l-âsâri ve’l-âhbâr-arz ve dirâse-, (Beyrut: 

Dâru’t-taâruf li’l-matbûât, 1987), s. 260-261. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                292 

 

 

imamların ilminin mahiyetine dair Basâir’de nakledilen diğer rivayetlerden pek bir 

farklılık arz etmez. Ancak rivayetin devamı, tarihi açıdan önemli bilgiler ihtiva 

etmektedir. Muʿtezile mensupları rivayeti duyunca buna itiraz etmiş bunun 

gerçekleşmesi zor bir iş olduğunu, ikisinin her zaman bir arada olmalarının 

mümkün olmadığını savunmuşlardır. Bu itirazı işiten Şîîler onu, rivayeti 

kendilerine aktaran Zeyd b. Ali’ye 41  iletirler. Zeyd buna, Hz. Muhammed’e 

birbirlerinden ayrı oldukları günlerin sayılarının bildirildiği ve Ali ile bir araya 

geldiklerinde hatırında olan bütün bu günlerde kendisine inen bilgiyi toplu bir 

şekilde ona öğrettiği cevabını vermiş ve bunu Muʿtezile’den itiraz edenlere 

iletmelerini istemiştir.42 

Her ne kadar rivayette İmâmiyye’ye nispet edilebilecek eleştirel bir 

yaklaşımın izleri görülmese de, rivayette yer alan bilgiler, Basâir’in telif edildiği 

hicrî üçüncü asrın ikinci yarısında, İmâmiyye ile Muʿtezile arasında kayda değer 

bir etkileşimin olduğunu doğrulamaktadır. İkinci olarak rivayette aktarılanlardan 

yola çıkarak, -gerçekten Muʿtezilî kaynaklı bir eleştiri olsun ya da olmasın- 

imamların bilgisi noktasında İmâmî yaklaşıma ve buna kaynaklık eden rivayetlere 

yönelik eleştirel bir yaklaşımın söz konusu olduğu ve Şîa mensuplarının da bu 

konuda kafa karışıklığı yaşadığı sonucuna varmak mümkündür.  

Erken dönemde çeşitli konularda Şîa’ya yöneltilen eleştirilere, yazdıkları 

reddiyeler ya da eserleri vasıtasıyla cevap verenler arasında, el-Fadl b. Şâzân (ö. 

260/874) ve İbn Kıbbe er-Râzî (ö.319/931) gibi Şîî kelamcıları bulunmaktadır. 

Çağdaş müellif Bayhom’a göre gaybet öncesi dönemde Şîa içerisindeki ana 

ekollerden birini teşkil eden kelamcılar, imamların Hz. Peygamber’den başka bir 

bilgi kaynağı olduğuna dair görüşleri guluv kapsamında değerlendirmiş buna dair 

rivayetleri de metin yönünden tenkit etmişlerdir.43 Bunlardan biri olan el-Fadl b. 

Şâzân (ö. 260/874), Ehl-i Sünnet tarafından imamların bilgisinin kaynağı konusunda 

Şîa’ya yöneltilen eleştirilere el-Îdâh li’r-reddi fî sâiri’l-fırak adlı eserinde cevap 

vermiştir. 

el-Fadl b. Şâzân imamların bilgisi ile ilgili eleştirilere, Hz. Ali’ye nispet edilen 

Sahîfe’ye dair hususları ele aldığı bölümde değinir. Buna göre Ehl-i Sünnet 

İmâmiyye’yi, Hz. Muhammed’in taliminin yanında ilahî ilhamı da Âl-i 

Muhammed’in bilgi kaynakları arasında kabul etmekle suçlamakta ve bu iddiasına 

dayanak olarak Hz. Ali’ye izafe edilen bir rivayeti zikretmektedir. Rivayete göre 

Hz. Ali Allah’ın vahyini ancak onun bahşedeceği bir anlayış sayesinde 

anlayabileceğini ve bu anlayışın da ilhamdan başka bir şey olmadığını beyan 

etmektedir. 44  Rivayetin ardından Fadl, bu rivayette nakledilenlerin Şîa’nın 

savunduğu şeyler olmadığının altını çizer. Buna delil olarak da Hz. Ali’ye 

                                                        
41 Rivayetin râvisi olan Zeyd b. Ali, Zeydiyye mezhebinin kurucusu ve İmâmiyye’nin dördüncü imamı 

Muhammed Bâkır’ın kardeşidir.  
42 Saffâr, Basâiru’d-deracât, tah. Hasen Kûc ̧ebâğî, (Tahran: Muntes ̧irâtu’l- a‘lemî,1404), s. 217. 
43 Tamima Bayhom-Daou, “The Imam’s Knowledge and The Qor’an According to al-Fadl b. Shâdhân al-

Nisâbûrî”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 64/2 (2001): 190. 
44Şîî kaynaklarda böyle bir rivayet tespit edilememiştir. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         293 

 

 

dayandırdığı bir başka rivayete yer verir. Rivayette Hz. Ali kendilerinde (bilginin 

kaynağı olarak) Allah’ın kitabı ve Sahîfe’den başka bir şey bulunmadığını 

belirtmektedir. Fadl’a göre bu rivayetle kastedilen, imamların -insanların 

dünyadaki işlerinde ihtiyaç duydukları her şeyin bilgisini ihtiva eden- Allah’ın 

kitabına ve bu kitabın tefsirini içeren Sahîfe’ye sahip olduklarıdır. Sahîfe’nin Hz. 

Muhammed’in Hz. Ali’ye helal ve haram konularında ihtiyaç duyulabilecek her 

türlü bilgiyi bizzat imla ettiği yaklaşık 100 ciltlik bir mecmua olduğunu ve bunun 

İmam Ali’den sonra soyundan gelen imamlara miras bırakıldığını belirten Fadl, 

Ehl-i Sünnet’in bunu kabul etmek istemediğini savunmaktadır.45 

Ehl-i Sünnet’in eleştirilerine yönelik bu ifadeleri ile imamların bilgisi 

noktasındaki yaklaşımını ortaya koyan Fadl’ın, imamların bilgi kaynağı olarak 

yalnızca Hz. Muhammed’in tâlimini kabul ettiği anlaşılmaktadır. Fadl’ın Ehl-i 

Sünnet’in Hz. Ali’ye dayandırdığı asılsız bir rivayetin varlığından söz etmesi, 

gaybet öncesi dönemde imamların bilgisinin mahiyeti ve kaynaklarına dair sıkıntılı 

birtakım rivayetlerin tedavülde olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla Fadl’ın Ehl-i 

Sünnet’ten gelen eleştirilere cevap verirken aslında bu tür rivayetlere yönelik 

tavrını da ortaya koyduğu anlaşılmaktadır. Onun bu bağlamda imamlara ilham 

ve/veya vahiy yoluyla sürekli gaybi meselelerle alakalı bilgilendirme yapıldığına 

dair rivayetleri içerikleri bakımından kabul etmediğini söylemek mümkündür.  

Genelde gulat kaynaklı rivayetlere, özelde de imamların gayb bilgisine 

Zeydiyye cenahından yöneltilen eleştirilere cevap veren ise, erken dönem Şîî 

kelamcılarından bir diğeri olan İbn Kıbbe er-Râzî’dir. İbn Kıbbe’nin söz konusu 

mezhebe yönelik olarak kaleme aldığı reddiyeye Sadûk, Kemâlu’d-dîn adlı eserinde 

yer vermiştir.46 İbn Kıbbe’ye göre Zeydiyye’nin eleştirisine konu olan guluv içerikli 

rivayetlerin artmasının sebebi, ilk dönemlerde bilinmeyen râvilerden hüsn-i zan ile 

rivayet nakledilmiş olmasıdır. Bu durumun artmasıyla imamlara şikayetler gitmeye 

başlamış ve onlar da yalnızca üzerinde icma edilen rivayetlerin alınmasını 

emretmişlerdir. Fakat buna uyulmamış ve uygulama eskisi gibi devam etmiştir. 

Ancak imamların kendi rivayetleri arasına bu şekilde dahil edilen her şeyi bilmesi 

mümkün değildir. Çünkü onlar gaybı bilemezler. İmâmet konusu mütevatir bir 

şekilde nakledilmiş olup bu konuda şüpheye mahal yoktur. Ancak ihtilafın olduğu 

konular haber-i vahide dayandırılmaktadır. Haber-i vahid (kesin) bilgi ifade 

etmeyeceği gibi onun doğru ya da yanlış olması muhtemeldir.47 

İbn Kıbbe’den nakledilen bilgiler, konu hakkında daha net bir resim 

sunmaktadır. Buna göre o Zeydiyye’den gelen eleştirilere neden olan rivayetlerin 

varlığını açıkça kabul etmekte, onların gulat kaynaklı olduğunu belirterek içerikleri 

bakımından kabul edilemez olduklarını ortaya koymakta ve bir yöntem olarak söz 

                                                        
45 el-Fadl b. Şâzân, el-Îdâh li’r-reddi fî sâiri’l-fırak, tah. Celâluddîn el-Huseyn el-Urmevî, (Beyrut: 

Muessesetu’t-Târîhu’l-Arabî, 2009),s. 460-464.Fadl’ın bu rivayetleri reddederken, Hz. Muhammed’in 

yirmi üç senelik sıkıntılarla geçen peygamberlik hayatında, 100 ciltlik bir mecmuayı Hz. Ali’ye 

yazdırabileceğini ihtimal dahilinde görmesinin, tutarlı bir yaklaşım olduğu söylenemez. 
46 Sadûk, Kemâlu’d-dînve tamâmu’n-ni’me, (Beyrut: Menşûra ̂tu’l-a‘lemî, 1991), s. 98-125. 
47 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, s. 112. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                294 

 

 

konusu rivayetlerin icmaa arzını önermektedir. Bu durum oldukça erken bir 

dönemde Şîa içerisinde tedavülde olan rivayetlere yönelen ve onların muhtevasını 

merkeze koyan bir tenkidin varlığının somut göstergesidir. 

 

1.2.2. Kum Ekolü ve Guluv Merkezli Metin Tenkidi 

III/IX. ve IV/X. yüzyılların en etkinŞîî ilim merkezi olarak kabul edilen Kum, 

Şîîliğin İran bölgesinde hâkim anlayış haline geldiği ilk şehirdir. Yemen kökenli bir 

Arap kabilesi olan Eş‘arîler’in, Hz. Ali taraftarı olmaları ve isyan hareketlerinde 

aktif rol oynamaları sebebiyle Emevîler tarafından Irak’tan sürülmelerinin 

ardından Kum’a yerleşmeleri, bölgenin Şîîleşmesinde etkili olmuştur. Hicrî ikinci 

asrın başlarında Kum’a gelen Eş‘arî ailesinden on bir kişinin imamlardan Bâkır ve 

Sâdık’ın ashabından olduğu ve buradaki hadis faaliyetlerini başlattıkları ifade 

edilmektedir.48 Zamanla Emevîlerin baskısından kaçan Şîî alimlerin sığınağı haline 

geldiği anlaşılan Kum, Şîa’nın tedvin faaliyetlerinin de merkezi olmuştur. 

İmamlardan gelen rivayetlerin ilk olarak Kum’da bir araya getirilmeye başlandığı 

ve cem’ faaliyetleri sırasında gulat kaynaklı rivayetlerin elemeye tâbi tutulduğu 

düşünülmektedir. Kütüb-i Erba‘a’nın ilk iki eseri Kum’da yetişen en önemli Şîî 

alimlerden Kuleynî’nin 49 (ö. 329/941) Kâfî’si ve Sadûk’un (ö. 381/991) Men lâ 

yahduruhu’l-fakîh’idir.50 

Kum alimlerinin gâlî râvilere karşı tavizsiz bir tutum içerisinde oldukları 

görüşünü desteklemek üzere dikkat çekilen birçok husus söz konusudur. Bunlar 

arasında bu alimlerin, gâlî fikirlere sahip olduklarını düşündükleri kimselerin 

öldürülmesine cevaz vermeleri ya da Kum’da yaşamalarına müsaade etmemeleri 

vb. önlemler olduğu gibi, gâlî fikirlerin reddine yönelik kitap telifi gibi düşünsel 

bazdaki faaliyetler de yer almaktadır. Necâşî’nin Ricâl’inde bu bağlamda telif edilen 

ancak günümüze ulaşamamış birçok kitaptan söz edilmektedir. 51  Bu şekilde 

zamanın gâlî râvileri ve bunların fikirleri ortaya konarak, gulat kaynaklı rivayetlere 

set çekilmek istenmiş olmalıdır. 

Çağdaş Şîî müelliflerden Modarressi ve Kadivar, Kum ekolünün gâlî râvilere 

karşı bu tutumunu oldukça önemsemektedirler. İmamların gayb bilgisi, Allah 

tarafından görevlendirilmiş olmaları ve masumiyetleri gibi hususlar onlara göre 

Kum alimleri tarafından aşırı fikirler kapsamında reddedilen nitelikler 

                                                        
48 Suheyla Pîruzfer, Muhammed Mehdî Âciliyâne Mâfûk, “Hânedân-i Eş’arî ve Te’sir-i ân ber Siyer-i 

Tahavvul-i Mekteb-i Hadîsî-yi Kum”, Hadîs Pejûhî 3/5 (1390): 8; Habip Demir, Horasan’da Şîîlik-İran’da 

Şîîliğin Tarihsel Kökenleri, (Ankara: Otto, 2017), s. 103-104. 
49 Kuleynî Kum ehli olmamakla birlikte, Kâfî’de yer verdiği rivayetlerden yaklaşık %80’nini doğrudan, 

%10’unu da dolaylı olarak Kum ehlinden rivayet etmiş ̧ olması, onun Kum Ekolünden bir alim olduğunu 

söylemeyi mümkün kılmaktadır. Kuleynî’nin rivayet kaynakları ile ilgili Caferiyan’ın verdiği bilgiler 

için bkz.: Rasul Ca‘feriyan, Tarîh-i Teşeyyu’ Der Îra ̂n Ez Âg ̆âz Tâ Karn-i Dehom-i Hicrî, (Kum, 1375), I, s. 

209. 
50 Ali Zuheyr es-Sarrâf, “Medresetu Kum er-rivâî fî muvâceheti’l-gulât”, Mecelletu Merkezi Dirâsâti’l-Kûfe 

1/34 (2014): 31-32.  
51 Necâşî, Ricâl, s. 177, 354, 448. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         295 

 

 

arasındadır.52 Modarressi ve Kadivar’ın bu görüşlerine dayanak olarak aldıkları en 

önemli hususlardan biri, erken dönem ahbârîleri tarafından sehvu’n-nebî 

meselesinin guluv bağlamında değerlendirilmiş olması ve Sadûk’un Men la 

yahduruhu’l-fakîh’te sehvu’n-nebî ile ilgili bir rivayete yer vererek ardından da 

hocası İbnu’l-Velîd’in “guluvvun ilk derecesi, sehvu’n-nebîyi reddetmektir” sözünü 

aktarmasıdır.53 

Kum alimleri tarafından gulata ve tefvîz ehline yönelik olarak alınan 

tedbirlerin, aşırı fikirlerden duyulan rahatsızlığın göstergesi olduğu açıktır. Ancak 

bu tedbirlerin, Modarressi ve Kadivar’ın savunduğu gibi beşer üstü bir peygamber 

tasavvurunu –en azından Kum alimleri için- tam anlamıyla ortadan kaldırıp 

kaldırmadığı meselesinin ayrıca ele alınması gerekmektedir. Bu hususu tespit 

edebilmek için konunun devamında Saffâr’ın Basâiru’-deracât, Kuleynî’nin Kâfî adlı 

hadis eserleri ile Sadûk’a ait itikâdî/kelâmî konulardaki hadisleri yoğun olarak 

ihtiva eden eserlerde, imamların bilgisi bağlamındaki rivayetlerin ne ölçüde 

kendilerine yer bulabildiği hususu inceleme konusu yapılmıştır. 

 

İmamların Bilgisi Konusundaki Guluv İçerikli Rivayetlerin Tenkidi 

Muhammed b. el-Hasan es-Saffâr el-Kummî (ö. 290/903), kapsamlı bir hadis 

eseri telif eden ilk Kum alimlerinden biridir. Kırk bölümden oluşan ve bilgi babıyla 

başlayan eserin muhtevasından, Basâiru’d-deracât’ı Ehl-i Beyt’in faziletlerine dair 

rivayetleri bir araya getirmek için telif ettiği anlaşılmaktadır. Basâir’de yer alan 

imamların bilgisine dair rivayetler, bilginin kaynağı bakımından dört kısma 

ayrılabilir. İmamların bilgisinin kaynağı olarak farklı rivayetlerde zikredilen bu 

unsurlar; Kur’ân, önceki peygamberler ve Hz. Muhammed’den yazılı olarak 

aktarılan bilgiler, Hz. Fâtıma’ya bizzat Cebrâil tarafından yazdırılan bir kitap 

(Mushafu Fâtıma) ve vahiy ya da ilhamdır. Basâir’de imamların bilgisi ile ilgili 

olarak yer verilen söz konusu rivayetler; imamların gaybı bilmesi, 54  Hz. 

Muhammed’den kendilerine ulaşan bilgilerin dışında sürekli bir ilahî 

bilgilendirmenin onlar için de söz konusu olması 55 gibi bizzat erken dönem Şîî 

kelamcılar tarafından gulat kaynaklı olarak kabul edilen görüşleri içermesinin 

yanında, imamların diğer insanlardan iki bin sene önce yaratılması ve her şeyin 

bilgisinin daha o zamandan kendilerine verilmesi gibi ilk dönem gulat-mufavvida 

kaynaklarındaki bilgilerle örtüşen bir muhtevaya da sahiptir. Bu durum Şîa 

içerisinde genel kabul gören, Kum alimlerinin gulatla ve dolayısıyla guluv içerikli 

                                                        
52  Modarressi, Crisis and Consolidation, s. 41-42; Muhsin Kadivar, “Kırâat-e Ferâmuş Şode”, (1385), 

http://kadivar.com/?p=238 . 
53 Sadûk, Men la yahduruhu’l-fakîh, (Kum, 1404), I, s. 358-360. Sadûk ve hocası İbnu’l-Velîd dışındaki Kum 

alimlerinin sehvu’n-nebi olgusunu kabul ettiklerine ya da bunu reddedenleri guluv ile 

ilişkilendirdiklerine dair çıkarımda bulunmaya yetecek malzemeye sahip olduğumuzu söylemek 

mümkün görünmemektedir. Dolayısıyla Modarressi ve Kadivar’ın bu görüşü bütün Kum alimlerine 

atfetmelerinin isabetli olduğu söylenemez. 
54 Saffâr, Basâir, s. 118-121. 
55 Saffâr, Basâir, s. 268-272, 356-358, 361-364. 

http://kadivar.com/?p=238


     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                296 

 

 

rivayetlerle aralarına mesafe koyduklarına dair tezin, en azından rivayetler 

bağlamında bütün Kum alimleri için geçerli olmadığının göstergesi olarak kabul 

edilebilir. Diğer yandan önde gelen bir Kum alimi olarak Saffâr’ın gulat kaynaklı 

rivayetlere eserinde bolca yer vermiş olması, bu rivayetlere yönelik muhtevayı esas 

alan bir tenkit faaliyetine girişmediğini de göstermektedir.56 

Kuleynî’nin Saffâr’a göre gâlî rivayetlere yaklaşımında kayda değer bir 

farklılığın söz konusu olup olmadığı konusunda kanaat sahibi olabilmek için, 

imamların bilgisi konusundaki rivayetleri esas alarak yapılacak bir karşılaştırmanın 

faydalı olacağını düşünüyoruz.  

Kâfî’de imamların bilgisi ile doğrudan ya da dolaylı olarak alakalı yaklaşık 

348 rivayet yer almaktadır. Bunlar arasındaki bazı rivayetler ve içerdikleri hususlar 

şu şekilde sıralanabilir: İmamların yer ve göklerin bilgisine sahip olması ve 

gaybdan haber vermesi, 57  melekten bilgi alması, 58  şîası içerisindeki kimseleri 

yüzlerinden tanıması, 59  insanların başına gelecek her şeyden haberdar olup 

ölümleri ve nesepleri bilmesi, kıyamete kadar olmuş ve olacak her şeyin bilgisine 

sahip olması, 60  Hz. Peygamber ve imamların kulların amellerini görmesi ve 

onlardan haberdar olması, 61  Şîa’dan olan kimselerin isimlerinin yazılı olarak 

yanlarında bulunması, 62  yer ve göklerin, olmuş ve olacakların bilgisine sahip 

olmalarının Kur’ân’ın bilgisine sahip olmaları ile mümkün olması,63 içerisinde helal 

ve haramların bilgisi bulunan Câmia, önceki peygamber ve alimlere ait bütün ilmi 

ihtiva eden Cifir ve meydana gelecek şeylerin bilgisinin yer aldığı Mushafu 

Fâtıma’nın imamların yanında bulunması, 64  her Kadir gecesi bütün bir senede 

meydana geleceklerin onlara sunulması, 65  her Cuma gecesi imamların ilminin 

artması, 66  Allah’ın olmasını takdir ettiği işlerin Hz. Muhammed ve imamlara 

bildirilmesi, 67  imamların gayba dair bir şeyi öğrenmek istediklerinde bunu 

Allah’tan dilemeleri ve kendilerine bu şeyin bilgisinin verilmesi, 68  ölümlerinin 

keyfiyetine dair bilgiye sahip olmaları, 69  bilmeleri gereken şeylerin imamlara 

işittirilmesi ya da kalplerine ilka edilmesi,70 sahip oldukları ruhu’l-kuds sayesinde, 

eşyanın hakikatini, yer ve gökteki her şeyi bilmesi, bu sayede hata ve gafletten 

                                                        
56 İmamların ilmine dair rivayetlerin isnad yönünden analiz ve tenkidi için bkz.: Kuzudişli, Şîa ve Hadis, 

s. 226-252. 
57 Kuleynî, Kâfî, I, s. 173. 
58 Kuleynî, Kâfî, I, s. 175-176. 
59 Kuleynî, Kâfî, I, s. 184. 
60 Kuleynî, Kâfî, I, s. 197, 225. 
61 Kuleynî, Kâfî, I, s. 219-220. 
62 Kuleynî, Kâfî, I, s. 224. 
63 Kuleynî, Kâfî, I, s. 229. 
64 Kuleynî, Kâfî, I, s. 238-240. 
65 Kuleynî, Kâfî, I, s. 247. 
66 Kuleynî, Kâfî, I, s. 254. 
67 Kuleynî, Kâfî, I, s. 256. 
68 Kuleynî, Kâfî, I, s. 257. 
69 Kuleynî, Kâfî, I, s. 259. 
70 Kuleynî, Kâfî, I, s. 264 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         297 

 

 

korunmuş olmaları, 71  her meselenin cevabını, bütün insanların ve hayvanların 

konuştuğu dilleri,72 insanların aklından geçenleri ve niyetlerini bilmeleri,73 daha 

doğum anında Allah’ın yeryüzüne indirdiği bütün ilme sahip olmaları, 74  yine 

doğum anında önlerinde yükselen bir sütun sayesinde mahlukatın amellerinden 

haberdar olabilmeleri,75  mahlukat yaratılmadan iki bin yıl önce bütün ruhların 

alem-i ervahta imamlara arz edilmiş olması ve böylelikle kendi taraftarlarını 

tanımaları.76 

Guluv inancını yansıtan bu rivayetlerin Basâir’deki rivayetler ile büyük 

ölçüde örtüştüğü, rivayetlerden bazılarını saf dışı bırakan herhangi bir eleştirel 

yaklaşımın söz konusu olmadığı görülmektedir. Mezkur rivayetlerin birçoğunun 

senedinde, Şîî ricâl kaynaklarında gulat ehli ya da mufavvida’dan olduğu belirtilen 

râvilerin yer alması da tesadüf olmasa gerektir. Bu bağlamda imamların ilmine dair 

Usûlu’l-Kâfî’de yer alan ve yukarıda sıraladığımız rivayetlerden imamların gayb 

bilgisi,77şîası içerisindeki kimseleri yüzlerinden tanıması,78 insanların başına gelecek 

her şeyden haberdar olup ölümleri ve nesepleri bilmesi, kıyamete kadar olmuş ve 

olacak her şeyin bilgisine sahip olması, 79  her Kadir gecesi bütün bir senede 

meydana geleceklerin onlara sunulması, 80  her Cuma gecesi imamların ilminin 

artması,81 sahip oldukları ruhu’l-kuds sayesinde, eşyanın hakikatini, yer ve gökteki 

her şeyi bilmeleri, bu sayede hata ve gafletten korunmuş olmaları,82 daha doğum 

anında Allah’ın yeryüzüne indirdiği bütün ilme sahip olmaları,83 doğum anında 

önlerinde yükselen bir sütun sayesinde mahlukatın amellerinden haberdar 

olabilmeleri,84 mahlukat yaratılmadan iki bin yıl önce bütün ruhların alem-i ervahta 

                                                        
71 Kuleynî, Kâfî, I, s. 272. 
72 Kuleynî, Kâfî, I, s. 285. 
73 Kuleynî, Kâfî, I, s. 343-345. 
74 Kuleynî, Kâfî, I, s. 385-387. 
75 Kuleynî, Kâfî, I, s. 387. 
76 Kuleynî, Kâfî, I, s. 438. 
77 Kuleynî, Kâfî, I, s. 353. Senedde yer alan Ahmed b. el-Huseyn b. Said b. Hammad b. Said b. Mihran 

hakkında, İbnu’l-Gadâirî (Ricâl, s. 40-41), Necâşî (Ricâl, s. 77-78), Tûsî (Fihrist, s. 65) bu râvinin gulat ehli 

olduğuna dair kendilerine ulaşan nakilleri aktarmışlardır. 
78 Kuleynî, Kâfî, I, s. 184(Senedde bulunan Muhammed b. Cumhur, gâlî fikirli ve fâsidu’l-mezheb olarak 

nitelenmiştir: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 92; Necâşî, Ricâl, s. 337). 
79  Kuleynî, Kâfî, I, s. 197(Senedde yer alan Sehl b. Ziyad’ın fâsidu’r-rivaye ve’d-din olduğu ifade 

edilmiştir: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 66-67; Necâşî, Ricâl, s. 185). 
80 Kuleynî, Kâfî, I, s. 247 (Senedde Sehl b. Ziyad yer almaktadır). 
81 Kuleynî, Kâfî, I, s. 254 (Senedde murtefiu’l-kavl ve Hattâbî olarak nitelenen Mufaddal (b. Umar) 

bulunmaktadır: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 87; Keşşî, Ricâl, s. 331-340; Necâşî, Ricâl, s. 416). 
82  Kuleynî, Kâfî, I, s. 272(Senedde yer alan Muhammed b. Sinan’ın gâlî, yalancı olduğu ve hadis 

uydurduğu nakledilmiştir: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 92; Keşşî, Ricâl, s. 504; Necâşî, Ricâl, s. 328). 
83 Kuleynî, Kâfî, I, s. 385-387(Senedde yer alan Muhammed b. Suleyman ed-Deylemî, zayıf olmasının 

yanında, aşırı görüşlere sahip olduğu-murtefi’ fi mezhebihi- belirtilmiştir: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 91). 
84 Kuleynî, Kâfî, I, s. 387(Senedde yer alan Muhammed bi Sa’dân’ın aşırı görüşleri olduğu-fi mezhebihi 

guluv- ifade edilmiştir: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 90). 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                298 

 

 

imamlara arz edilmiş olması ve böylelikle kendi taraftarlarını tanımalarına85dair 

rivayetler, Şîa tarafından guluv ile ilişkilendirilen kimseler tarafından 

nakledilmelerinin yanında el-Heft ve’l-ezille’de geçen gâlî fikirlerle örtüşen bir 

içeriğe sahiptir. 

Bizim çalışmamız açısından kayda değer olan sonuç, Kuleynî’nin asıllarda 

yer alan rivayetleri derlerken metne dair sıhhat kriterlerini dikkate alan bir tutum 

içerisinde olmadığı kanaatinin bu örneklerle güçlenmiş olmasıdır. Kâfî’nin -en 

azından itîkâdî rivayetleri ihtiva eden kısmında- gâlî muhteva açısından Saffâr’ın 

Basâir’inden çok da farklı bir konumda yer almadığı anlaşılmaktadır. Gulata karşı 

mücadelesi ile ön plana çıkan Kum ehlinin, önde gelen alimlerinden biri olarak 

Kuleynî’nin, rivayetlerde yer alan aşırı fikirlerin tespiti ve bunların ayıklanması 

noktasında başarılı bir profil çizdiğini söylemek mümkün gözükmemektedir. Bu 

durumun Şîa’da erken dönemde mevzu rivayetlerin toplandığı bir eser telif 

edilmemesini, başta Kuleynî olmak üzere büyük hadis mecmualarını telif edenler 

tarafından gerçekleştirildiğine inanılan bir ayıklama faaliyetine bağlayanların 

iddiasını boşa çıkardığı söylenebilir.  

Erken dönem Ahbâriliğinin önemli simalarından bir diğeri olan Sadûk’u (ö. 

381/991) önceki ahbârî alimlerden ayıran en temel hususiyet, çok sayıdaki eserinin 

telifinde nakli esas alan bir yöntemden ziyade, İmâmî anlayışı sistematize etmeye 

çalışan ve bu doğrultuda aklı da devreye sokan bir tarz benimsemiş olmasıdır. Her 

ne kadar onun eserlerinin temel malzemesi rivayetlerden teşekkül ediyorsa da, 

bilhassa rivayetlerin tevili bağlamında yaptığı açıklamalar ile rivayetleri literal 

anlamı doğrultusunda sorgulamaksızın kabul eden ahbârî tutumdan ayrılmaktadır. 

Sadûk’un aşırı fikirlere ve rivayetlere karşı tenkitlerini de daha açık bir şekilde 

dillendirdiği görülmektedir. İmâmiyye itikadını ortaya koymak üzere telif ettiği, 

Şîa içerisinde bu konuda ortaya konan derli toplu ilk eser olarak kabul edilen 

İ’tikâdât adlı eserinin girişinde teşbih-tecsim fikrine şiddetle karşı çıkan Sadûk, 

tevhide dair görüşlerini yalnızca Kur’ân ayetleri üzerine bina etmekte, çizdiği 

çerçeve dışında kalan bir anlayışın kabul edilemez olduğunu ve bu anlayışa hizmet 

eden rivayetlerin de uydurma olduğunu ifade etmektedir. Zira ona göre Kur’ân’a 

muvafık olmayan bir rivayet Şîî ulemanın eserlerinde yer alsa da sahtedir.86Onun 

benimsediği bu ilke, metin tenkidinin temel kıstaslarından biri olan Kur’an’a arz 

kıstasına tekabül etmektedir. 

Bağdat’a birkaç sefer seyahat eden ve burada bir müddet kalan Sadûk’un, 

Bağdat Muʿtezile’sinin görüşlerini tanıma fırsatı bulmuş olma ihtimali yüksektir. 

Nitekim Tevhîd adlı eserindeki teşbih karşıtı tavrı, tevhid ve adalet vurgusu vb. 

                                                        
85  Kuleynî, Kâfî, I, s. 438(Senedde yer alan Salih b. Sehl’in gâlî, kezzâb, vaddâ’ li’l-hadis olduğu 

nakledilmiştir: İbnu’l-Gadâirî, Ricâl, s. 69. Keşşî’de nakledilen bir rivayet de bunu doğrular mahiyettedir: 

Keşşî, Ricâl, s. 350). 
86 Sadûk, İ‘tikâdât, (Kum: Peyâm-i İmam Hâdî, 1391), 3-4. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         299 

 

 

hususlar Newman tarafından Muʿtezile etkisinin yansıması olarak 

değerlendirilmektedir.87 

Sadûk’un imamların bilgisinin kapsamına dair rivayetler bağlamında tevil 

olgusuna nasıl müracaat ettiğine dair bir örnek konumuz açısından önemlidir. 

Onun Maâni’l-ahbâr’ında yer alan ve Şîa’nın sekizinci imamı Ali Rızâ’nın (ö. 

203/819) Merv’de bir camide yaptığı konuşmaya uzunca yer verilen rivayette, 

imamların sahip olduğu hususiyetlerden bahsedilmektedir. İmamın bilgisinin 

kapsamı konusuna değinilen söz konusu rivayette onun insanları hidayete 

yönlendirme doğrultusunda ihtiyaç duyabilecekleri her türlü bilgiye sahip olması 

gerektiği vurgulanmaktadır. Rivayete göre imam yarın olacak şeyler kendisine 

sorulduğunda buna cevap verebilmeli ve insanların konuştuğu bütün dilleri 

bilmelidir.88Sadûk bu rivayeti nakletmekle birlikte söz konusu bilginin kapsamına 

sınır getirilmesi gerektiğini de düşünmektedir. Ona göre imamın bilgisi, Hz. 

Peygamber kaynaklıdır. Bilmesi gereken her şey vefatından önce Peygamber 

tarafından ona öğretilmiştir. Peygamber sonrasında imamlara doğrudan ilahi 

kaynaklı bir bilgilendirme yapılması söz konusu değildir.89 Ancak naklettiği birçok 

rivayet, Sadûk’un Hz. Peygamber’den imamlara aktarılan bilginin kapsamının 

oldukça geniş tutulmasında bir sakınca görmediğinin kanıtıdır. Mezkur rivayete 

göre imamlarda kıyamete kadar kendilerine tabi olacak taraftarlarının ve 

düşmanlarının isimlerinin yazılı olduğu bir sahife, kıyamete kadar âdemoğlunun 

ihtiyacı olan her şeyi muhtevi yetmiş zira’ (35 m.) uzunluğundaki Câmia; deriye 

yazılı, içerisinde en küçüğüne kadar bütün fıkhî hükümlerin yazılı olduğu büyük 

ve küçük Cifir bulunmaktadır.90 

Bu noktada Sadûk, belki imamları peygamber ile eşit seviyede 

konumlandırmamak, belki de, imamların hususiyetleri üzerine görüşlerini bina 

eden birtakım aşırı anlayışlara karşı bu kapıyı kapatmak için, imamların 

peygamberler gibi ilahi kaynaklı bir bilgiye doğrudan muhatap olmadıklarını ifade 

etmektedir. Nitekim bu duruma katılmadığını ifade etme ihtiyacını duyan kitabın 

muhakkiki Ali Ekber el-Gifârî, dipnotta onun söylediklerinin bu konuda vârid olan 

mustefiz rivayetlere ters düştüğünü ifade etmiştir. 91  İbn Kıbbe’den aktardığı 

mezkur ifade ile92 de Sadûk’un zımni olarak imamların gaybı bilemeyeceğini kabul 

ettiği ya da en azından bu konuda gulat ve mufavvida kaynaklı olduğunu 

düşündüğü rivayetlere karşı tavrını ortaya koyduğu söylenebilir.  

Bir yandan imamların bilgisini Hz. Muhammed kaynaklı olanlar ile 

sınırlamaya çalışan Sadûk’un, diğer yandan imamların Hz. Muhammed dışında da 

çeşitli yollardan gaybî konularda bilgilendirildiğine dair rivayetleri naklettiği 

                                                        
87 Andrew J. Newman, “The Recovery Of The Past: Ibn Bābawayh, Bāqır Al-Majlısī And Safawıd Medical 

Discourse”, Journal of the British Institute of Persian Studies 50 (2012): 111. 
88 Sadûk, Maâni’l-ahbâr, (Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, 1979), s. 95-102. 
89 Saduk, Maâni’l-ahbâr, s. 102. 
90 Saduk, Maâni’l-ahbâr,s. 102-103. 
91 Saduk, Maâni’l-ahbâr, s. 102. 
92 Sadûk, Kemâlu’d-din, s. 112.  



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                300 

 

 

görülmektedir. Kemâlu’d-dîn’de yer verdiği Basâir ve Kâfî’de de yer alan, her sene 

gerçekleşecek olan şeylerin bilgisinin o senenin Kadir gecesinde zamanın imamına 

indirildiğine dair rivayet buna örnek verilebilir.93 Sadûk’un çeşitli eserlerinde guluv 

içerikli rivayetlere rastlanmaktadır. Moderresî’nin mufavvidanın önemli 

temsilcilerinden biri olarak kabul ettiği el-Mufaddal b. Umar’dan nakledilen 

rivayetlerden bazıları bu bağlamda örnek olarak zikredilebilir. İmamların farklı 

yaratılış hikayeleri ve daha ruhlar aleminde onların Allah’ın seçkin kulları olarak 

diğer mahlukata arz edilmesi, 94  Hz. Ali ve Fâtıma’nın olağanüstü doğum 

hikayeleri 95  ve masumların ruhlarının diğer mahlukattan birkaç bin sene önce 

yaratıldığına dair rivayetler bunlardan bazılarıdır.96 

Moezzi tarafından yapılan benzer bir inceleme de bizim ulaştığımız sonuçları 

destekleyen veriler sunmaktadır. İmamların bilgisi, gücü, yaratılışı üzerine 

yoğunlaşan rivayetlerin Saffâr-Kuleynî-Sadûk çizgisinde muhteva açısından çok 

fazla bir farklılık söz konusu olmaksızın nakledilmeye devam edildiğini savunan 

Moezzi, zikredilebilecek en önemli farklılığın nakledilen rivayetlerin sayısındaki 

azalma olduğuna dikkat çekmektedir.97Sadûk bağlamında zikredilebilecek bir diğer 

farklılık ise onun tevil mekanizmasını da rivayetlere karşı gelebilecek eleştirilere 

karşı bir savunma aracı olarak kullanması ve guluv kapsamında 

değerlendirilebilecek rivayetleri tevil yoluyla bu kapsamdan uzaklaştırmaya 

çalışmasıdır. 

Buraya kadar ortaya koymaya çalıştığımız veriler kanaatimizce şöyle bir 

çıkarımda bulunmaya müsaade etmektedir: İsnâaşeriyye/İmâmiyye’nin kendi 

içerisindeki sistematik gelişimini tamamlamasından önceki dönemde özellikle 

II/VIII. ve III/IX. asırlardaki belirsizlikler, Ali taraftarlığını esas alan gulat 

gruplarının ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu gruplar zamanla görüşlerini 

yaymak ve taraftar toplamak için, fikirleri doğrultusunda uydurdukları ve Şîî 

imamlara nispet ettikleri rivayetleri bir araç olarak kullanmışlardır. Bu tür 

rivayetlerin Şîa içerisinde yaygınlık kazanmaya başlaması, aşırı fikirlere karşı bir 

refleksin oluşumunu da beraberinde getirmiş, gâlî gruplara karşı ilk tepkiler bizzat 

imamların kendisinden gelmiştir. Hicrî üçüncü asırda yaşayan ve ilk Şîî kelamcılar 

arasında kabul edilen el-Fadl b. Şâzân ve İbn Kıbbe gibi ulemanın metin tenkidi 

kapsamında değerlendirilebilecek kayda değer bir eleştirel yaklaşım sergiledikleri 

anlaşılmaktadır. Bilhassa IV/X. asırda etkinlik gösteren Kum Ekolü’nün de bu 

bağlamda önemli bir rol oynadığı, guluv içerikli fikirlere ve bunların temsilcilerine 

                                                        
93 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, s. 305. 
94 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, s. 240; Uyûnu ahbâri’r-Rıza, tah. Huseyn el-A‘lemî, (Beyrut: Muessesetu’l-A‘lemî, 

1984), II, s. 61; Maâni’l-ahbâr, s. 108. 
95 Sadûk, el-Emâlî, (Kum: Muessesetu’l-bi’se, 1417), s. 194-195, 691. 
96 Sadûk, Maâni’l-ahbâr, s. 108; Kemâlu’d-dîn, s. 315-316. Bu rivayetlerde masumların ruhlarının diğer 

mahlukattan kaç bin sene önce yaratıldığına dair farklı bilgiler yer almaktadır. Bazılarında bu süre iki 

bin yıl olarak verilirken bazılarında on dört bin yıl olduğu ifade edilmektedir. 
97 Mohammed Ali Amir Moezzi, The Divine Guide in Early Shi’ism, çev. David Straight, (New York: 

University of New York Press, 1994), s. 15-18. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         301 

 

 

karşı mücadele verdiği, aşırı fikirli kimselere karşı, onları şehirden (Kum) kovmak 

ve tad’îf etmek gibi yollara başvurdukları görülmektedir. Şîa’ya göre Kum 

Ekolünün söz konusu tutumu ile tedvin döneminde guluv içerikli rivayetler 

ayıklanmıştır ve bunun bir sonucu olarak Kütüb-i Erba‘a’da bu tarz rivayetler yer 

almamaktadır. Kaynaklarda yer alan bilgiler Kum’da gulat mensuplarına karşı 

yürütülen böyle bir mücadelenin varlığını doğrulamaktadır.98 Ancak -Şîa içerisinde 

dillendirildiği gibi- bu çabalar ile gâlî içerikli rivayetlerin ayıklanarak temel hadis 

kaynaklarına dahil olmasının tamamen önüne geçildiğini iddia edebilmek 

mümkün değildir. Şîî kaynaklardaki gâlî unsurlara dair yukarıda yer verilen sınırlı 

bilgi dahi, aralarında Kütüb-i Erba‘a’dan kitapların da yer aldığı, Kum Ekolü’ne 

mensup alimlerce telif edilen eserlerde kayda değer miktarda gulat ve mufavvida 

kaynaklı rivayetin mevcudiyetini göstermek için yeterlidir. 

 

Gulata karşı yürüttükleri mücadeleye rağmen Kum alimlerinin eserlerinin 

gâlî içerikli rivayetlerden korunamamış olmasının kanaatimizce en önemli 

gerekçelerinden biri, neyin guluv kapsamına girdiği konusundaki belirsizlik ve 

bunun bir sonucu olarak ahbârî alimlerin de gâlî fikirlerin etkisinden kaçamamış 

olmasıdır. Aşırı fikirlerin en uç noktasını temsil eden Allah’tan başkasına ulûhiyet 

atfı gibi konulardaki rivayetlere karşı muhtevayı esas alan bir ayıklama yöntemi 

kullanmış oldukları anlaşılsa da, imâmet meselesine sıra geldiğinde guluv içerikli 

rivayetlere yönelik muhteva tenkidinin aynı titizlikle sürdürülemediği bir vakıadır. 

Zira örneğin imamların her şeyi bilmesinin gerekip gerekmediği gibi konulardaki 

gulatın etkisini kabul etmenin, imâmet anlayışını savunanlar için kolay olduğunu 

söylemek mümkün değildir. Bu durum, imâmet anlayışının Şîa’yı Şîa yapan en 

temel unsur olması ve bu sebeple imâmet konusundaki guluv içerikli rivayetlere 

karşı objektif bir tutum sergilemenin güçleşmesi ile ilişkilendirilebilir. Bunun bir 

sonucu olarak imamların üstünlükleri ile ilgili konulardaki guluv içerikli 

rivayetlerin –büyük ölçüde- muhteva tenkidinin kapsamı dışında kaldığı 

görülmektedir. Bunun yanı sıra Kum ulemasının, kendileri ile aynı dönemde 

Kum’da yaşayan ve aşırı fikirleri ile ön plana çıkan bir kimseden, gulat ehline karşı 

tavizsiz duruşları sebebiyle rivayette bulunmamış olmaları kuvvetle muhtemeldir. 

Ancak aşırı fikirli kimselerce uydurularak imamlardan birine isnad edilen ve aşırı 

fikirlere sahip olmadığını bildikleri başka bir kimse tarafından kendilerine 

nakledilen imâmet konusundaki gâlî içerikli rivayetleri kabul ederek eserlerine 

almış olmaları da aynı şekilde ihtimal dahilindedir. Bu bağlamda metne yönelik 

kriterlerin bu alimler tarafından sistematik bir şekilde kullanılmıyor oluşunun, 

bilhassa beşer üstü peygamber ve imam anlayışını yansıtan rivayetlerin 

kaynaklarda yer bulabilmesine zemin hazırladığı söylenebilir.  

                                                        
98 Bu noktada, gâlî fikirlerin reddine yönelik kitap telifi gibi düşünsel bazdaki faaliyetler zikredilebilir. 

Necâs ̧î’nin Ricâl’inde bu bağlamda telif edilen ancak günümüze ulaşamamış birçok kitaptan söz 

edilmektedir. Örnekler için bkz.: Neca ̂s ̧î, Ricâl, s. 177, 354, 448. Ayrıca Kum ehlinin gulata karşı tavrı 

hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Ali Zuheyr es-Sarrâf, “Medresetu Kum er-rivâî fî muvâceheti’l-gulât”, 

Mecelletu mMerkezi Dirâsâti’l-Kûfe, 1:34 (2014). 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                302 

 

 

Sadûk’un yaklaşımının klasik ahbârî anlayıştan farklı bir noktada yer aldığı 

açıktır. Eserlerinde yer alan azımsanamayacak miktardaki gâlî içerikli rivayete 

rağmen, onun imamların bilgisi gibi bazı konularda bu rivayetlerin içeriğinden 

farklı bir yaklaşım benimsediği ve aradaki bu tezatı tevile başvurmak suretiyle 

gidermeye çalıştığı anlaşılmaktadır. Eserlerinde bu tarz rivayetlerin sayısının 

oldukça azalmış olması ve tevili etkin bir şekilde kullanması, Sadûk’un rivayetlerin 

sıhhati hakkında hüküm verirken muhtevaya yönelik bazı kriterleri göz önünde 

bulundurduğunun göstergesi olarak kabul edilebilir. Ancak onun da metne dair 

kriterleri sistematik bir şekilde kullandığını söylemek mümkün değildir. 

Dikkatlerden kaçmaması gereken önemli konulardan biri, gulat-mufavvida 

farklılaşmasının kaynaklarda yer alan rivayetlere yansımasıdır. Modarressi’nin 

savunduğu; gulat fırkalarına ait Allah’tan başkasına uluhiyet atfetmek gibi aşırı 

görüşlerin Şîa içerisinde karşılaştığı ciddi tepkiler nedeniyle zamanla keskinliğini 

yitirdiği ve gulatın yerini imamlara beşer üstü nitelikler atfeden mufavvidanın 

aldığı, mufavvidanın seyreltilmiş gâlî yaklaşımının Şîa içerisinde zamanla kabul 

gördüğü doğrultusundaki görüş isabetli gözükmektedir. Bu durum şu tespiti 

yapmaya imkan tanımaktadır: İlk dönem gulatına karşı Şîa içerisinde yükselen 

tepki, onların rivayetlerinin daha dikkatli bir şekilde değerlendirilmesini 

beraberinde getirmiş ve geniş kapsamlı hadis eserleri oluşturulurken bu rivayetler 

önemli ölçüde elenmiştir. Bu bağlamda mufavvidaya göre daha aşırı gruplar olarak 

karşımıza çıkan Muğîriyye ve Hattâbiyye gibi oluşumların aşırı fikirlerini ihtiva 

eden rivayetler, Basâir’de dahi kendine yer bulamazken, mufavvidanın görüşlerini 

yansıtan rivayetler ise Sadûk’a kadar azalarak da olsa varlığını sürdürebilmiştir.  

Erken dönem Ahbârîliğinin hâkim olduğu dönemde, rivayetlerin kabul ya da 

reddi bağlamında muhtevanın belirleyici olup olmadığı noktasındaki 

incelememizin itikâdî konulardaki rivayetler üzerinde yoğunlaşmasının sebebi, 

aynı dönemde aşırı fikirlere karşı mücadelesini sürdüren Şîa’nın, gulat ve 

mufavvida kaynaklı rivayetlerin ayıklanabilmesi için muhtevayı göz önünde 

bulunduran bir yaklaşım sergilemesi ve bunun kısmen de olsa izlenebilir olmasıdır. 

Ancak fıkhî konulardaki rivayetler için aynı şeyi söyleyebilmek mümkün 

gözükmemektedir. Tûsî’nin Tehzîb ve İstibsâr’da sıklıkla zikrettiği Kur’ân, sünnet, 

icmaa uygunluk gibi metne yönelik karînelere Kâfî ve Fakîh’te değinilmemiş olması, 

Kuleynî ve Sadûk’un furûa dair rivayetlerin sıhhatinde metne dair kıstasları esas 

alıp almadıkları hususunda değerlendirmede bulunmayı son derece 

güçleştirmektedir. Diğer yandan Şîa tarafından mevzu hadislerin bir araya 

getirilmesi bağlamında ilk dönemde –ve hatta son yüzyıla kadar- bir çalışmanın söz 

konusu olmaması, guluv kapsamı dışında uydurulan rivayetleri ve bunların hangi 

amaçlar doğrultusunda uydurulduğunu Şîa bakış açısından tespit etmenin önünde 

ciddi bir engel teşkil etmektedir. 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         303 

 

 

2. V-XIII. Asırlar Arasında Metin Tenkidinin Gelişimi 

İmamlar döneminin sona ermesinden sonra yaklaşık bir buçuk asır boyunca 

hâkim anlayış haline gelen Ahbârîlik, hicrî IV. asrın sonlarında yerini Buveyhîler 

döneminde (334/945-447/1055) rahat bir gelişim ortamı bulan Usûlîliğe bırakmış ve 

sonraki süreçte -Ahbârîliğin yükselişe geçtiği yaklaşık iki asırlık bir zaman dilimi 

dışında- Usûlîlik, Şiâ içerisindeki hâkimiyetini muhafaza etmiştir. Bu bölümde, 

usûlî bir anlayışa geçişle birlikte rivayetlerin değerlendirilmesinde metne dair 

kıstaslara verilen rolde nasıl bir değişiklik olduğu ortaya konmaya çalışılacaktır. Bu 

uzun süreci, karakteristik özelliklerine göre farklılaşan dönemler halinde 

incelemenin, metin tenkidi bağlamında yaşanan gelişimi doğru bir şekilde analiz 

etmeyi kolaylaştıracağı kanaatindeyiz. 

 

2.1. Bağdat Usûlî Ekolü ve Karîne Merkezli Metin Tenkidi 

Şeyh Mufîd (ö. 413/1022), Şerif Murtazâ (ö. 436/1044) ve Şeyh Tûsî (ö. 

460/1067), ilk asırlarda Şîa’nın hem ilmî hem idarî bakımdan en parlak dönemi 

olarak kabul edilebilecek olan Buveyhîler döneminde Bağdat’ta yaşamışlardır. Bu 

kimseler, Şîî ilim faaliyetlerine öncülük ederek usûlî anlayışın sistematize 

edilmesinde rol oynayan en önemli alimlerdir.  

Çağdaş araştırmacı Stewart’a göre Şîî hukuk sistemi kendisi için gerekli 

temel kurucu unsurlarını ve hususiyetlerini Sünnî hukuk geleneğinden 

uyarlamıştır/almıştır ve bu süreç Gaybet-i Kübra’dan önce başlamıştır. 329/941’de 

vefat eden Kuleynî’nin Kâfî’yi Sünnî fıkıh eserlerinin standart içerik düzenine göre 

telif etmiş olması bunun göstergesidir.99 Watt bu durumu İslamî düşüncedeki Sünnî 

dominantlığının önemli göstergelerinden biri olarak kabul eder.100 

Şîa için usul noktasında söz konusu olan bu Sünnî etkisinin, Şîa’nın kendi 

kaynaklarındaki rivayetlere yaklaşımında da ilk aşamalardan itibaren baskın bir 

şekilde geçerli olduğu söylenemez. Zira kurucu dönem usûlî alimleri Mufîd, 

Murtazâ ve Tûsî’nin daha ayrıntılı inceleme konusu yapacağımız yaklaşımları, 

onların rivayetlerin kabul ya da reddinde isnada değil metne dair birtakım 

kıstasları merkeze aldıklarını göstermektedir. Bu durum ise aynı dönemin isnad 

merkezli Sünnî hadis anlayışından farklılık arz etmektedir. 

Küçük yaşta babası tarafından Bağdat’a getirilen Mufîd, burada dönemin 

önde gelen Sünni ̂ ve S ̧iî alimlerinden dersler almıştır. Mufîd, hem S ̧iî hem de Su ̈nni ̂ 

hocalardan düzenli olarak ders alan ilk S ̧iî alimlerden biri olarak kabul 

edilmektedir. Onun Mu‘tezile’nin Basra Ekolu ̈’nün etkin olduğu bu dönemde 

                                                        
99Devin J. Stewart, Islamic Legal Orthodoxy: Twelver Shiite Responses to The Sunni Legal System, 

(University of Utah Press, 1998), s. 129, 131. 
100W. Montgomery Watt, The Formative Period of Islamic Thought, (Edingburg, 1973), s. 278.  



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                304 

 

 

Mu‘tezile alimlerinden kelam dersleri aldığı da nakledilmektedir.101Usulî bir alim 

olan Mufîd’in haberlerin kullanım şartlarına dair ortaya koyduğu ilkeler, Usûlîliğin 

hadis anlayışının şekillenmesinde önemli bir yere sahiptir.  

Mufîd farklı eserlerinde rivayetlerin muhtevasının kabul veya reddine dair 

kıstaslara değinmektedir. et-Tezkira bi-usûli’l-fıkh adlı eserinin sonunda dinde hüccet 

olarak kullanılabilecek iki tür rivayetten bahseden Mufîd’e göre bunlar mütevatir 

haber ve karînelerle desteklenmiş haberdir. Mütevatir yalan üzere birleşmeleri 

mümkün olmayan bir çoğunluk tarafından nakledilen rivayetlerdir. Karînelerle 

desteklenmiş haber ise nakledilen hususun akıl, örf ya da icma ile desteklendiği 

haber-i vahidlere tekabül eder. Muhtevası bu şekilde bir burhanla desteklenmeyen 

haberler hüccet olarak kullanılamaz.102 

Kulların fiillerinin mahluk olduğuna dair Şeyh Sadûk tarafından nakledilen 

bir rivayet bağlamında dile getirdiği hususlar, Mufîd’in tenkit anlayışını genel 

hatlarıyla ortaya koyması bakımından önemlidir. Mufîd rivayeti hem senedini hem 

de metnini ilgilendiren birçok yönden eleştirir. Mufîd’e göre gayru ma’mulun bih 

olan rivayetin isnadı problemlidir. Ayrıca Arap diline göre bir şeyi bilmek onu 

yaratmak anlamına gelmez. Onun bu noktada nakledilen rivayetleri Kur’ân’a 

muhalif kabul ettiği de açıktır. 103  Zira konunun devamında yaptığı açıklamada 

Kur’ân’ın hadis ve rivayetlere mukaddem olduğunu, sahih veya sakim bütün 

rivayetlerin Kur’ân’a arz edilmesi gerektiğini ifade eder. Mufîd’in Kur’an’a arz 

görüşünü destekleyen rivayetlerin yardımına da başvurduğu görülmektedir. Bu 

bağlamda naklettiği, İmam Rızâ’ya dayandırılan rivayete göre İmama kulların 

fiillerinin mahluk olup olmadığı sorulmuş, İmam da bunun, Allah ve Resulünün 

müşriklerden beri olduğuna dair ayete104 ters düştüğünü belirtmiştir. Zira bu ayete 

göre şayet Allah fiillerin yaratıcısı olsaydı onlardan teberri etmesi söz konusu 

olmazdı.105 

Fıkhî içerikli bazı rivayetlerin de Mufîd’in tenkitlerinden payını aldığı 

görülmektedir. Mufîd, Ramazan orucunun süresi ile ilgili Musul halkına yazdığı 

risalede, farz olan orucun her sene için istisnasız otuz gün olduğunu savunan ve 

Sadûk, Kuleynî gibi alimlerin eserlerinde yer verdikleri bazı rivayetleri delil olarak 

getiren kimselerin görüşlerini çürütmeye çalışmaktadır. Söz bu konudaki 

rivayetlere geldiğinde Mufîd öncelikle bunların şâz ve isnad yönünden tenkide 

uğramış rivayetler olduklarını, bunun yanında hadis eserlerinde kendileri ile amel 

edilmeyen rivayetlerin toplandığı nadir hadis bablarında yer aldıklarını dile getirir. 

                                                        
101 Waheed Akhtar, Early Shi’ite Imamiyyah Thinkers, (New Delhi, 1988), s. 79-83. Ayrıntılı bilgi için bkz.: 

Halil İbrahim Bulut, Şia’da Usulîliğin Doğusu ve Şeyh Müfîd, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2013), s. 55-61, 

98-114, 129-165. 
102 Mufîd, et-Tezkira bi-usûlî’l-fıkh, tah. Mehdî, (Necef, 1993), s. 44-45. 
103 Reddettiği bu rivayetlere ise yer vermemiştir. Keza Sadûk’un İ‘tikâdât’ında da bu konuda sadece 

görüş belirttiği, dayanak olarak aldığı rivayetlere yer vermediği görülmektedir: İ‘tikâdât, s. 29. 
104 et-Tevbe, 9/3. 
105 Mufîd, Tashihu’l-i‘tikâdât, tah. Huseyn Dergâhî (Kum: Mu’temeru’l-a‘lemî, 1413), s. 42-45. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         305 

 

 

Diğer yandan bu rivayetler106 ona göre Kur’ân’a, sünnete, ümmetin icmaına ve 

ayrıca Müslüman ve gayr-i müslimler arasındaki vakitlerin tayinine yönelik 

hesaplamalar yapan kimselerin ulaştıkları sonuçlara muhalefet etmektedir.107 

Mufîd’in metin yanında senedin sıhhatine de vurgu yapması, o dönemde Şîa 

tarafından kullanılan bir isnad sisteminin varlığını açıkça ortaya koymaktadır. 

Nitekim Şîa içerisinde, Kuleynî’nin Kâfî’si gibi temel Şîî hadis eserlerinin bazılarının 

telif edildiği IV/X. asırda, cerh-ta’dil içerikli rical eserlerinin de kaleme alınması, 

rivayetlerin güvenilirliğinde isnadın bir kriter olarak kullanıldığının göstergesidir. 

Bu sebeple kurucu dönem usûlî alimlerinin rivayetlerin değerlendirilmesinde 

metne daha merkezi bir rol vermiş olmaları, Şîa içerisinde bir isnad sisteminin 

gelişmemiş olması ile ilişkilendirilemez. 

Mufîd’in öğrencileri arasında yer alan Murtazâ, bilhassa haber-i vahide dair 

tutumuyla usûlî anlayışın en kayda değer simalarından biridir. Murtazâ’nın metin 

tenkidine yaklaşımını anlamak için öncelikle onun haber-i vahid anlayışını kısaca 

ortaya koymak gerekir. Murtazâ açık bir şekilde haber-i vahidin dinde hüccet 

olamayacağına hükmetmektedir. Bu konuya dair görüşlerine, kendisine sorulan 

sorulara verdiği cevapların derlendiği Rasâil adlı eserin çeşitli bölümlerinde 

rastlamak mümkündür. Bunlardan Musul ehlinin, sika râvilerden nakledilen haber-

i vahidin Şîî alimlerce şer’i hükümlerde hüccet olarak kullanılmasına dair 

Murtazâ’nın görüşünün ne olduğu sorusuna verdiği cevapta, hakkında şöhret ve 

kesin bilginin hasıl olduğu bilinen hususlarda şüpheli olan bu rivayetlere 

müracaatın gerekli olmadığını beyan eder. Zira râvisinin yalan söyleyip 

söylemediğinden emin olunamadığı için kesin bir şekilde sıhhatine 

hükmedilemeyen rivayetler, itikâdî ve şer’i konularda hüccet olarak kabul 

edilemez.108 

Rasâil’de haber-i vahid ile amelin geçersizliği babında bu durumun 

gerekçelerinden bahseden Murtazâ’ya göre bunun en önemli sebebi isnad 

yönünden haber-i vahidlere güvenmenin mümkün olmamasıdır. Zira haber-i vahid 

ile amelin gerekliliğini iddia edebilmek için öncelikle râvisinin adaletine 

hükmetmek gerekir. Adalet de râvinin itikadında istikametini gerektirir. Ancak 

fıkhî rivayetlerin ekserisi Vâkıfî, gulat ve hulul ehli, Hattâbî ve Muhammise’ye 

mensup kimselerden nakledilmiştir. Yine Kum ehlinin tamamına yakını cebr ve 

teşbih ehlidir. Dolayısıyla metin ya da isnad bakımından Vâkıfe ya da gulatın 

etkisinden korunmuş rivayet neredeyse bulunmamaktadır. Mütevatir haberde tek 

tek râvilerin adaleti aranmadığı için, böyle kimseler tarafından nakledilmesinde bir 

problem bulunmamaktadır. Haber-i vahid ile amelin tamamen terkedilmesi 

durumunda fıkhın neye dayandırılacağı sorusuna da cevap veren Murtazâ’ya göre 

mütevatir haberler imamların mezhebine dair zaruriyatı bilmek için yeterlidir. 

                                                        
106 Kuleynî, el-Kâfî, IV, s. 28-29. 
107 Mufîd, Cevâbâtu ehli’l-Musul fi’l-adedi ve’r-ru’yeti (b.y.y.: el-Mu’temeru’l-a‘lemî, 1413), s. 21-22. 
108 Murtazâ, Rasâil (Kum: Dâru’l-Kur’âni’l-Kerim, 1405), I, s. 210-211. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                306 

 

 

Hükümlerin az bir kısmı ise imamların üzerinde icma edilen sözlerine 

dayanmaktadır.109 

Haber-i vahide karşı katı tutumuna rağmen Murtazâ’nın, sınırlı bir çerçevede 

de olsa haber-i vahide atıfta bulunulacak durumlarda nasıl bir yol izlenmesi 

gerektiğine dair bazı açıklamalara yer verdiği görülmektedir. Bir anlamda o, 

tamamen gözden çıkarılabileceğini düşündüğü rivayetleri kendisi gibi gözden 

çıkarmayanlar için, âhâd haberlere hangi şartlar altında başvurulacağına dair bir 

yöntem belirlemesinde bulunmuştur denebilir. Bizi asıl ilgilendiren kısım da 

Murtazâ’nın tam bu noktadaki metni önceleyen tutumudur. Bu bağlamdaki 

açıklamalarından biri Emâlî’de bazı şeylerin övülmesi ve yerilmesi ile alakalı 

rivayetleri değerlendirdiği kısımda karşımıza çıkar. Söz konusu kısımda Murtazâ, 

haber-i vahidin kabulü ya da reddinde hareket noktasının ne olduğu hususuna 

değinmektedir. Murtazâ’ya göre bir haber-i vahidin kabul veya reddedilmesi, 

‘delillerin’ onun lehine ya da aleyhine olmalarıyla alakalıdır.110 Ona göre rivayetin 

zahiri şayet bu delillere muhalif ise rivayeti delil ile uzlaştırma yoluna gidilir. Bu 

uzlaştırma, âmm olanı tahsis etmek, mücmel olanı açıklamak vb. yöntemlere 

başvurularak yapılır. Ancak kesin bilgi ifade etmeyen haber-i vahid söz konusu 

olduğunda, Kur’ân ile haber-i vahidi uzlaştırmanın mümkün olmadığı durumlarla 

karşılaşılması kaçınılmazdır. Her haber bu sürece mutlaka tabi tutulmalı ve 

delillerin ve aklî hüccetlerin haber hakkında verdiği hüküm uygulanmalıdır. Eğer 

bütün çabalara rağmen haberin asıl deliller ile uzlaştırılıp tevil edilmesi mümkün 

olmazsa, bu rivayetle daha fazla uğraşmaya gerek yoktur. Rivayet bütün kusur ve 

noksanları ile bir kenara bırakılır.111 

Emâlî’sinde Sadûk, Mufîd ve Tûsî’nin aksine oldukça az rivayete yer veren 

Murtazâ, bu rivayetleri de isnad bakımından ele almaksızın doğrudan Kur’ân’ı ve 

aklı esas alarak tevil yoluna gitmektedir. Zira o, genel olarak hadis râvilerine 

yönelik olumsuz bir kanaate sahip olması sebebiyle haber-i vahidlerin senedlerine 

yönelik inceleme ve değerlendirme yapmayı gereksiz görmekte, bir rivayet şayet 

kabul edilecekse bunun ancak metne yönelik karînelerin onu desteklemesi ile 

mümkün olacağını düşünmektedir.112 Onun bir rivayetin kabul veya reddindeki 

usulü, Kur’ân başta olmak üzere dinî asıllara veya akli delile uygun bir şekilde tevil 

                                                        
109 Murtazâ, Rasâil, III, s. 309-313. Haber-i vahidin itikâdî ve şer’i konularda hüccet olamayacağına dair 

ayrıntılı açıklamaları için bkz.: ez-Zerîa ilâ usûli’ş-şerîa (Kum: Muessesetu’l-İmam Sâdık, 1429), s. 364-386. 
110Murtazâ bahsettiği delilleri söz konusu kısımda ayrıntılı bir şekilde saymasa da ilgili kısım ve kitabın 

başka kısımlarındaki açıklamaları bunların, dinî asıllar olarak nitelediği Kur’ân, sünnet ve icma ile akıl 

delili olduğunu göstermektedir: Murtaza ̂, Emâlî, tah. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim (b.y.: Da ̂ru İhyâi 

Kutubi’l- Arabi, 1954), I. s. 318-323; II, s. 340-341. 
111 Murtazâ, Emâlî, II., s. 350, 396.  
112 Diğer yandan eserinde yer verdiği ve sıhhat açısından çok zayıf olarak nitelediği bazı rivayetlerin bu 

zayıflığı çoğunlukla rivayetin senedinden kaynaklanmaktadır. Dolayısı ile Murtazâ’nın müstakil olarak 

bazı rivayetler için senetteki zayıflıkları da göz önünde bulundurduğu söylenebilir. Ancak onun bu 

şekilde zayıf olarak nitelediği rivayetleri, zoraki sayılabilecek teviller ile açıklama yoluna gitmesi, kabul 

ya da ret noktasında esas değeri metnin muhtevasına verdiğinin göstergesidir. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         307 

 

 

edilip edilememesine göredir. Bir rivayet bu temel asıllara uygun olduğu ya da 

bunlara göre tevil edilebildiği ölçüde makbuldür. Söz konusu delillere uygun 

olarak teviline imkan olmayan rivayetin ise butlanına hükmedilir.113 

Mufîd ve Murtazâ’nın metin tenkidi noktasında tutumları, rivayetlere 

yönelik bakış açıları ile yakından alakalıdır. Her ikisi de haber-i vahidin kesin bilgi 

ifade etmediği konusunda hemfikir olmakla ve metne dair karînelere rivayetlerin 

kabul ya da reddinde öncelikli bir rol vermekle birlikte, Murtazâ’nın Mufîd’e göre 

haber-i vahidi dinde hüccet olarak kullanmama bakımından çok daha net bir tutum 

benimsediği açıktır. Her iki alime ait eserlerde bu durumu gözlemlemek 

mümkündür. Haber-i vahide ciddi eleştiriler getiren, metne dair temel birtakım 

kıstaslara uygun olmayan rivayetlerin kabul edilmemesi gerektiğini ifade eden ve 

usûlî bir alim olarak itîkâdî konularda haber-i vahidin esas alınamayacağını 

düşünen Mufîd’in,114 bilhassa imamet ve onu çevreleyen konulardaki çok sayıdaki 

rivayete eserlerinde yer verdiği görülmektedir. Mufîd’in itikâdî bazı konularda aklî 

temellendirmede bulunulamayacağı, o konunun ancak sem’i delil ile 

açıklanabileceğini belirttiği ve sem’i delil olarak (karînelerle desteklenmiş 

olduğunu düşündüğü) rivayetlere başvurduğu örnekler söz konusudur. Onun İrşâd 

ve Emâlî’sindeki rivayet kullanımı buna örnek olarak verilebilir. Onun kendi 

yöntemine göre söz konusu meselelerde rivayetlere başvururken bu rivayetlerin 

metne dair birtakım karînelerle desteklenmiş rivayetler olmasına dikkat ettiği 

açıktır. Zira örnekler üzerinde de görüldüğü gibi muhtevanın Kur’an’a uygunluğu 

gibi karîneler ona göre bir rivayeti haber-i vahid olmaktan çıkarmakta ve o rivayete 

itikâdî konularda dahi delil olabilecek bir nitelik kazandırmaktadır.  

Mufîd’e nazaran Murtazâ’nın, bilhassa itikâdî konularda, rivayetlere atıfta 

bulunmaktan genel olarak kaçındığı ve eserlerinde oldukça az sayıda rivayete yer 

verdiği görülmektedir. Onun rivayetlere yaklaşımında, onları kabul ya da 

reddindeki temel faktörün metin tenkidi olduğunu söylemek mümkündür. Onun 

yaklaşımını Mufîd’inkinden ayıran temel unsurlardan birinin de bu olduğunu 

söylemek mümkündür. Mufîd rivayetlerin kabul ya da reddinde metnin karînelerle 

desteklenmiş olması hususuna ağırlıklı olarak vurgu yapmakla birlikte isnad 

faktörünü de tam anlamıyla göz ardı etmemektedir. Ancak Murtazâ’ya göre kabul 

ya da rette hatta râvilerin güvenilirliğini tespitte başvurulacak temel unsur 

rivayetin metnidir. Diğer yandan rivayetlere yönelik eleştirel yaklaşımda 

Murtazâ’yı Mufîd’den daha tutarlı bir konuma taşıyan husus, teorinin pratiğe 

yansıması noktasında Murtazâ’nın daha başarılı bir profil çizmesidir. Her iki 

müellif tarafından imâmet anlayışını temellendirmek için telif edilen Mufîd’e ait 

İrşâd ve Murtazâ’ya ait Şâfî adlı eserler incelendiğinde, imâmet konusundaki 

görüşleri birbirinden farklılık arz etmemekle birlikte, Mufîd’in eserinde rivayetlerin 

                                                        
113Emâlî’den örnekler için bkz.: Murtazâ, Emâlî, II., s. 50-53, 340-341. Murtazâ’nın Zahîra adlı eserinde 

Kur’an’ın tahrifine dair rivayetlere yönelik tenkitleri için bkz.: Murtazâ, Zahîra, Beyrut: Muessesetu’-

Târi ̂hi’l-Arabî, 2012, s. 361-364. 
114 Mufîd, et-Tezkiratu bi-usûlî’l-fıkh (Necef, 1993), s. 44-45. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                308 

 

 

oldukça merkezî konumda bulunduğu ve gulat ile ilişkilendirilen konulardaki 

rivayetlere de zaman zaman yer verildiği görülmektedir.115 Diğer bir ifadeyle her 

iki alim de imâmet meselesini, temel karînelerden biri olarak kabul ettikleri akıl 

delili ile temellendirmiş olmakla birlikte, söz konusu aklî delillendirmelerini 

kullanarak kendi imâmet anlayışlarını destekleyen rivayetleri kabul edip, bunlara 

eserlerinde yer verme noktasındaki tutumları birbirinden oldukça farklıdır. 

Mufîd’in aksine Murtazâ söz konusu aklî delillendirmeyi, birtakım zayıf hatta 

guluv içerikli rivayetlerin kabulü için bir araç olarak kullanmaktan (kabul amaçlı 

metin tenkidinden) büyük ölçüde kaçınmış gibi gözükmektedir. 

Âhâd haber ile amel konusunda Murtaza ̂’ya go ̈re daha ılımlı bir yaklaşıma 

sahip olan Tu ̂sî, haber-i vahidin s ̧er‘i konularda hüccet olabileceğini savunmuştur. 

S ̧îa’da usul alanında telif edilen ilk eserlerden biri olan Uddetu’l-usu ̂l’de haber-i 

vahid konusuna geniş yer ayıran Tu ̂si ̂, âhâd rivayetlerin dinde hüccet olmasının 

delilleri, haber çeşitleri ve rivayetler ile amel edilebilmesi için gereken şartlar gibi 

başlıklar altında meseleyi incelemiştir. 116 Tûsî’ninKütüb-i Erba‘a arasında kabul 

edilen iki eserinden biri olan İstibsâr’ın mukaddimesinde de haber çeşitleri ve 

onlarla ameli mümkün kılan karînelerle ilgili açıklayıcı bilgiler yer almaktadır. 

Buna göre haber ikiye ayrılır; mütevatir ve gayr-i mütevatir. Mütevatir haber kesin 

bilgi ifade eden, kendisiyle amelin gerekli olduğu, zayıf ya da kuvvetli olması ya da 

başka bir haberle aralarında tercih edilebilirlik durumu söz konu olmayan ve diğer 

haberlerle tearuz halinde bulunmayan haberdir. Mütevatir olmayan haber de iki 

çeşittir ve onlardan biri de aynı şekilde kesin bilgi ifade eder. Bu, kendisine bir 

karînenin eşlik ettiği haberdir ve mütevatirde olduğu gibi bu tarz haberle de amel 

etmek gerekmektedir. Bir haberi destekleyen karîneler çok çeşitlidir ve hepsi metne 

yöneliktir. Akli delillere ve bunun gereklerine mutabık olmak, Kur’ân’a, maktu‘ 

sünnete, Müslümanların üzerinde icma ettikleri ve hak olan fırkanın üzerinde icma 

ettikleri hususlara mutabık olmak bu karînelerden bazılarıdır. Bu karînelerden 

birine sahip olmak bir haberi ma’lum olan ve kendisi ile amel edilebilecek 

nitelikteki haberler sınıfına dahil eder.117 

Tûsî bu dört karîneye Uddetu’l-usûl’ünde de yer verir. Udde’de bu karînelere 

ilk olarak yalan haber bağlamında değinir. Buna göre bir haberin yalan olduğunun 

                                                        
115 İmamların bilgisinin kapsamı ile ilgili rivayetler için bkz.: Mufîd, İrşâd, (Beyrut: Muessesetu Âli’l-beyt, 

1995), I, s. 35; II, s. 225. Kitabın girişinde Hz. Ali hakkında bilgi verirken, onun kendisinden önce ve 

sonra kimseye nasip olmayan bir şekilde Beytullah’da dünyaya geldiğini ifade eden Mufîd, bunun nasıl 

gerçekleştiğine dair bir açıklama ya da rivayete yer vermemektedir. Onun bu konuda önceki 

kaynaklarda yer alan, Fâtıma bt. Esed’in oğlu Ali b. Ebî Tâlib’i olağanüstü olaylar eşliğinde Kâbe’de 

dünyaya getirdiğine dair rivayetlere atıfta bulunduğu anlaşılmaktadır(Sadûk, İlelu’ş-şerâi‘, (Beyrut: 

Dâru’l-Murtazâ, 2006), I, s. 137). Rivayetin senedinde el-Mufaddal b. Umar ve Muhammed b. Sinân gibi 

gâlî râviler yer almaktadır. Ayrıca benzer bir rivayet gulatın ilk yazılı kaynaklarından biri olarak kabul 

edilen ve Muhammed b. Sinân’a izâfe edilen Kitâbu’l-heft’te yer almaktadır(s. 87-90).  
116 Tûsî, Uddetu’l-usûl, tah. Muhammed Rızâ el-Ensârî, (Kum, 1417), I, s. 63-155. İbrahim Kutluay’ın konu 

ile alakalı bir makalesi için bkz.: “İmâmiyye Şîası’na Göre Haber-i Vâhidin Hücciyeti Problemi (Şeyh 

Tûsî Özelinde), Marife Bilimsel Birikim, 28/2 (2014): 63-84. 
117 Tûsî, İstibsâr, (Necef, 1375), s. 3-5.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         309 

 

 

anlaşılmasının yollarından biri bu dört karîneden birine muhalif olmasıdır. 118 

Ardından ve ayrıntılı olarak bu konuyu haber-i vahidin sıhhatine delalet eden 

karîneler bağlamında ele almaktadır. Tûsî’ye görekesin ilim ifade etmeyen haber-i 

vahidin muhtevasının sıhhatine delalet eden karîneler şunlardır: 

 Birincisi muhtevanın akıl deliline ve bunun gereklerine muvafık olmasıdır. 

Buna göre bir rivayet yasaklama, ibaha ya da tevakkuf içerikli olabilir. Örneğin 

şayet yasaklama içerikli bir rivayetin hilafına bir delil bulunmuyorsa, aklen 

bununla amel etmek gerekmektedir. İbaha ve tevakkuf içerikli rivayetler için de 

aynı durum geçerlidir. 

 İkincisi muhtevanın Kur’ân’ın nassına119; hususu, umumu, delâleti ya da 

fehvası bakımından muvafık olmasıdır. Bunların her biri muhtevanın sıhhati için 

delildir. 

 Üçüncü karîne haberin mütevatir sünnete muvafık olmasıdır. Bir haberin 

muhtevasının mütevatirsünnete muvafık olması, bu haberin sıhhatine ve onunla 

amel edilebileceğine kesin bir şekilde delalet eder. 

 Sonuncusu da haberin muhtevasının Şîa mezhebinin (fırkatu’l-muhikka) 

icmaına muvafık olmasıdır.120 

Tûsî’ye göre Kur’ân’a uygun olmak, onun zahirine, umumuna, hitabının 

delil ve fehvasına uygunluk anlamına gelirken; sünnete uygun olmak onun 

sarihine, deliline, fehva ve umumuna uygunluk anlamlarına gelmektedir. Tûsî 

tarafından Kur’ân’a ve sünnete uygunluk bağlamında kullanılan ibarelerin 

anlamını bilmek, bu kriterlerin kapsamı hakkında fikir vermesi bakımından 

önemlidir.  

Kur’an veya sünnetin zahir ya da sarihi ile kastedilenin, sözün doğrudan 

işaret ettiği mana olduğu açıktır. Tûsî, lafzın umumu konusunda bazı tartışmaların 

söz konusu olduğunu belirtir. Buna göre bazı kimseler tahsis edilebilir durumda 

olan bir lafzın zâhirine tâbi olunamayacağını savunurken, diğer bir grup ise böyle 

bir lafzın umumuna tâbi olunabileceği doğrultusunda görüş bildirmiştir. Tûsî de bu 

son görüşü kabul ettiğini ifade eder. 121  Fehva’l-hitâb, doğrudan lafızda ifade 

edilmese dahi, mutabakat yoluyla lafzın kapsamına giren meselelerde de aynı 

hükmün geçerli olmasıdır. Bu hususa ana ve babaya öf demeyi yasaklayan ayeti 

örnek getiren Tûsî söz konusu ayet ile öf demekten daha incitici olan dövme ve 

hakaret gibi muamelelerin yasaklanmasının sözün delaleti kapsamına girdiğini 

ifade eder.122 

                                                        
118 Tûsî, Udde, I, s. 92. 
119 Muhakkik burada nas ile kast edilenin mütevatir kıraat olduğunu ifade eder. Bu bakımdan nas, zahir 

ve sarih eş anlamlıdır. 
120 Tûsî, Udde, I, s. 143-145. 
121 Tûsî, Udde, II, s. 425-426. 
122 Tûsî, Udde, II, s. 437.  



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                310 

 

 

Delîlu’l-hitâb konusunu Udde’de ayrıntılı bir şekilde ele alan Tûsî, bu 

konunun usulcüler arasında tartışmalara sebep olduğunu ifade eder. Şafiî’nin 

başını çektiği birinci gruba göre bir olay bağlamında söylenen bir söz ile ortaya 

konan hüküm, illeti bakımından aynı kategoride yer alan diğer durumlar için de 

uygulanır. Bunun yanında hükmün zıddı da söz konusu durumların zıddı olan 

durumlar için geçerlidir (mefhum-i muhalefet). Terim anlamı ile mefhum-i 

muhalefet; “sözün, mantukun hükmünün, hükümde dikkate alınan kayıtlardan 

birini taşımaması sebebiyle meskût anh hakkında geçerli olmadığına delalet 

etmesidir”.123 İslam hukukunda mefhum-i muhalefet olarak adlandırılan bu olgu, 

Sünnî usulcülerin çoğu tarafından bir hüküm çıkarma metodu olarak kabul 

edilmiştir.124Tûsî aralarında Murtazâ’nın da bulunduğu ikinci gruptaki alimlerin 

mefhum-i muhalefeti delîlu’l-hitâb bağlamında değerlendirmediğini, kendisinin de 

bu ikinci görüşü benimsediğini belirtir.125 Diğer bir ifadeyle Tûsî’ye göre delîlu’l-

hitâb, mefhum-i muvafakat kapsamındaki durumlar için geçerli olup bu bakımda 

fehva’l-hitâb ile benzer bir anlam taşımaktadır. 

Tûsî karîneleri saydıktan sonra önemli bir eklemede bulunur: Bu karîneler 

haberin kendisinin değil yalnızca muhtevasının sıhhatine delalet eder. Bir haberin 

muhtevası bu karînelere muvafık olsa da, uydurma olması ihtimal dahilindedir. Bir 

rivayet bu karînelerden birinden yoksun ise o, kelimenin tam manasıyla haber-i 

vahiddir. Bu durumdaki haber, şayet Kur’ân, sünnet ya da icmaya muhalif ise terk 

edilir. Şayet bunlardan birine muhalif değilse, bu defa da kendisine muhalif başka 

bir haber olup olmadığına bakılır. Eğer varsa, bu kez de tercih sebepleri devreye 

girer.126 

Rivayetlerin tearuzu durumunda da metne yönelik karînelere değinen 

Tûsî’ye göre aralarında tearuz bulunan iki haberden birinin tercih edilmesi 

noktasında şu hususlara bakılır: (1) Haberlerden biri kitap ya da maktu’ olan 

sünnet’e muvafık diğeri muhalif ise, muvafık olan ile amel edilirken muhalif olan 

terkedilir. (2) Haberlerden biri hak mezhebin icmaına muvafık diğeri muhalif ise, 

muvafık olan tercih edilir. (3) Tercih sebebi olarak bu ikisinden biri söz konusu 

değilse bu iki haberin râvilerine bakılır. Adil olanın rivayeti alınırken adil 

olmayanınki reddedilir. Her ikisinin râvileri de adil ise hangisinin râvisi daha çok 

ise o kabul edilirken diğeri terkedilir. (4) Adalet ve aded bakımından iki haberin 

râvileri arasında fark yok ise Âmme’nin sözüne aykırı olan kabul edilirken ona 

                                                        
123  Zekiyyüddin Şa’ban, İslâm Hukuk İlminin Esasları, çev.: İbrahim Kâfi Dönmez (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1996), s. 31. 
124  Mustafa Çil, “Hanefi Usulünde Fâsid Sayılan İstidlallerden İstifade İmkanı”, Karadeniz Teknik 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2 (2014): 67.  
125  Tûsî, Udde, II, s. 467-470. Muteahhirûn dönemi ahbârî alimlerinden Meclisî’nin ise mefhum-i 

muhalefeti delîlu’l-hitab bağlamında kabul ettiği görülmektedir: Melâzu’l-ahyâr, (Kum: Mektebetu 

Ayetullah el-Mer’eşî, 1406), I, s. 20. 
126 Tûsî, Udde, I, s. 145. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         311 

 

 

muvafakat eden terk edilir. 127 Tûsî’nin devamında zikrettiği şartların büyük 

çoğunluğunun sened ve râvilerin özellikleri ile ilgili olduğu görülmektedir.128 

Tûsî’nin bir rivayetin karînelerle desteklense dahi, uydurma olma ihtimalinin 

devam ettiğine dair vurgusu mühimdir. Bu ihtimale rağmen metin ile alakalı 

mezkur karînelerle desteklenen bir rivayetin güvenilirlik ve kendisi ile amel 

edilebilirlik bakımından mütevatirden sonra ikinci sırada değerlendirilmesi, sened 

ile alakalı hususların ise yalnızca birbirine muarız rivayetler arasında tercih 

yaparken başvurulacak kıstaslar arasında zikredilmesi, kanaatimizce Tûsî’nin 

rivayetlere yönelik algısı hakkında önemli çıkarımlar yapmaya imkan 

sağlamaktadır. Öncelikle bu durum Tûsî’nin kaynaklarda yer alan rivayetlerin Hz. 

Peygamber ya da imamlardan birine güvenilir bir şekilde isnadı noktasında ciddi 

çekinceleri olduğunu göstermektedir. Diğer bir deyişle sağlam isnadı sebebiyle bir 

rivayetin sıhhatine hükmetmek onun kaçındığı bir tutumdur. Kanaatimizce bunun 

en temel sebebi, Tûsî’nin rivayetlerin aktarım keyfiyetine yönelik güvensizliğidir. 

Nitekim karîne ile desteklenmiş rivayetler hususunda rivayetin kendisine değil 

onun dayandığı karîneye güveniyor olması bunun göstergesidir ve bu yaklaşımı 

onu Mufîd ve Murtazâ ile aynı ortak paydada buluşturmaktadır. Onu bilhassa 

Murtazâ’nın rivayetlere yönelik yaklaşımından ayıran nokta ise bu güvensizliğine 

rağmen haber-i vahidi şer’i bir delil olarak kabul etmesidir. Tûsî’yi haber-i vahidi 

şer’i konularda delil olarak kabul etmeye yönelten saikler her ne olursa olsun, 

zamanının etkin alimlerinden biri olarak onun, büyük bir yekûn teşkil eden rivayet 

malzemesine kayıtsız kalamadığı aşikardır. Rivayetlerin aktarım keyfiyetine 

yönelik güvensizliği ise rivayetleri değerlendirmede metne yönelik karîneleri, 

râvi/sened ile alakalı karînelere öncelemesini beraberinde getirmiş gibi 

görünmektedir. 

Tevil konusu, Şîa’nın metin tenkidi kriterlerini incelerken göz ardı 

edilmemesi gereken bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. Zira tevil, doğası 

gereği öznelliği beraberinde getirir. Bir rivayet hakkında söz konusu olan tevil 

kaçınılmaz olarak, onu tevil eden kimsenin bilgi, bilinç seviyesi ve kişisel 

özelliklerine göre şekillenir. Bu bağlamda, bir kimsenin aklî delil doğrultusunda 

reddettiği bir rivayeti, bir başkası tevil yoluyla kabul edebilir. Aynı durum diğer 

deliller için de söz konusudur. Dolayısıyla tevil edilebilirliğin sübjektif mahiyeti, 

metin tenkidi kriterlerinin uygulama alanını daraltmak suretiyle onları da bu 

öznelliğin etkisi altında bırakmaktadır. Tevil olgusunun bu mahiyeti, usûlî bir alim 

olarak teoride haber-i vahidin itikâdî konularda delil olamayacağını kabul eden 

Tûsî’ye, pratikte bu ilkeyi esnetebilme imkanı sunmuş gibi gözükmektedir. 

                                                        
127 Şîa’ya göre iki güvenilir rivayet arasındaki ihtilafın hiçbir yolla giderilememesi, rivayetlerden birinin 

takiyye olarak Âmme’nin mezhebine uygun olarak sa ̂dır olması ihtimalini ortaya çıkarmaktadır. A ̂mme, 

Şîa tarafından, Ehl-i Sünnet kullanımı henüz kavramsallaşma sürecini tamamlamadan önce, sonrasında 

onun kapsamında kabul edilen bütün grupları içine alacak şekilde kullanılan bir kavramdır.  
128 Tûsî, Udde, I, s. 145-148. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                312 

 

 

İstibsâr’daki metin tenkidi kriterlerine muhalefet eden fıkhi rivayetleri tevil ve 

istihbâba hamletme, bunun bir göstergesi olarak değerlendirilebilir.129 

 

2.2. Hille Usûlî Ekolü ve Metin Tenkidinin Azalan Etkisi 

Allâme el-Hillî (ö. 726/1325) ve aslında ondan önce hocası Ahmed b. Tâvûs(o ̈. 

673/1275) ile başlayan süreç, isnadın haber-i vahid ile amelde öncelikli kıstas olarak 

kabul edildiği döneme tekabül etmektedir. Bu geçiş döneminde usuldeki Sünnî 

etkisinin arttığı bir vakıadır. Bu konuda özellikle geç dönem ahbârîlerinin Allâme 

el-Hillî çizgisindeki usûlî alimleri ciddi anlamda eleştirdiği, onları Sünnî usul 

anlayışını Şîîliğe uyarlamakla itham ettiği görülmektedir.130 

Şeyh Tûsî ve İbn Tâvûs arasında geçen süreci tarihsel perspektife başvurarak 

etüt etmenin, meselenin netleşmesine katkı sağlayacağı kanaatindeyiz. Zira 

dönemin değişen güç dengelerinin, mezhepleri de birçok farklı yönden etki altında 

bırakmış olması kaçınılmazdır. Tûsî zamanında bölgedeki on iki imamcı Buveyhî 

hakimiyetinin sona ermesi ve Sünnîliği merkeze koyan Abbâsîler’in Selçuklular 

desteğiyle yeniden hakim olmasının, İbn Tâvûs’a gelinceye kadarki sürede Şîa’nın 

ilmî faaliyetlerinde bir duraklamayı beraberinde getirdiği görülmektedir. Zira bu 

süre içerisinde ortaya konan ilmî ürünler ve görüşler, Bağdat Usûlî Ekolü’nün 

ortaya koyduklarının bir yeniden üretiminden öteye geçememiştir. 

Şîî Buveyhî tehdidinden kurtulduktan sonra Sünnî Abbasi yönetiminin 

Şîa’ya karşı daha baskıcı bir tutum sergilemiş olması tahmin edilebilir bir 

durumdur. Dolayısıyla bu dönemde (447/1055-654/1256) Abbasi ve Selçuklu 

hâkimiyetinde bulunan bölgelerde açık bir şekilde ilmî faaliyetlerini sürdüremeyen 

ve etkinlik gösteremeyen Şîî alimlerin, Sünnîler tarafından yürütülen ilmi 

faaliyetlerin etkisinde kalmış olmaları kuvvetle muhtemeldir. Bu etkinin, yaklaşık 

iki asırlık sürenin ardından İlhanlı hakimiyeti ile yeniden özgür bir ortamda 

faaliyetlerine başlayan Şîî alimlerin, hadis usulü anlayışlarındaki değişimde önemli 

bir rol oynadığı söylenebilir. Başka bir deyişle, Mufîd ile sistematik olarak başladığı 

kabul edilen Usûlîlik sürecinde, usûlî faaliyetler ağırlıklı olarak fıkıh üzerinden 

sürdürülmüş, hadis usulü alanında X/XVI. asra kadar müstakil bir eser telif 

edilmemiştir. Buveyhîler dönemindeki (334/945-447/1055) usûlî ekolün yükselişinin 

akabinde Sünnî yönetimlerin hakimiyetinde iki asır geçiren Şîî usul anlayışı bir 

duraklama dönemine girmiştir. Selçukluların Şîî Buveyhî ve Fâtimî yönetimlerine 

                                                        
129 Tûsî’nin İstibsâr’da şâz olup metin tenkidi kriterleri ile bağdaşmayan bazı rivayetleri terk etmek 

yerine Şîî anlayış doğrultusunda tevil ettiği ya da istihbâba hamlettiği görülür. 129  Ancak istihbâba 

hamledilen rivayetlerin farz ve vacip kapsamında değerlendirilemeyeceğini de belirtmektedir.129 Tûsî 

akıl deliline göre kabul edilmesi mümkün görünmeyen bazı rivayetlerle tevil edilerek amel 

edilebileceğini düşünmektedir. Zira ona göre akla aykırı gibi görünen birçok Kur’ân ayeti için de aynı 

durum söz konusu olmuştur: Tûsî, er-Rasâilu’l-aşr, (Kum: Muessesetu’n-Neşri’l-İslâmî, 1414), s. 325. 
130 Emîn el-Esterâbâdî, Fevâidu’l-Medeniyye, (Kum: Muessesetu’n-Neşri’l-İslâmi ̂, 1424), s. 123-124, 128; 

Hurr el-Âmilî, Vesâilu’ş-Şîa, (Kum: Muessesetu Âli beyt, 1409), c. 30, 259; Kâşânî, Vâfî, (İsfahan: 

Menşûrâtu mektebeti’l-imâm, 1406), s. 14-15.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         313 

 

 

karşı giriştiği güç mücadelesi, onu Şîîlik karşısında Sünnî anlayışı takvim etmeye 

yöneltmiştir. Bu bağlamda kurulan Nizamiye Medreseleri yetiştirdiği önemli 

alimlerle, Sünnî anlayışın kuvvetlenmesine önemli bir katkı sağlamıştır. 131 

Kanaatimizce bu süreçte bölgedeki hâkim Sünnî usul anlayışını gözleme imkanı 

bulan Şîî alimler, İlhanlılar 132  ile birlikte yeniden özgür bir ilmi ortama 

kavuştuklarında, bu gözlemlerini bilhassa Şîî hadis usulü anlayışına 

yansıtmışlardır. Şîî hadis anlayışında isnad merkezli bir hadis usulünün söz 

konusu dönemdeki teşekkülü de bunun bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Daha 

erken bir Şîî-Sünnî etkileşiminin Buveyhîler dönemi Bağdat’ında yaşandığı halde, 

Şîî hadis usulü üzerindeki Sünnî etkinin neden bu kadar geciktiği sorusu akla 

gelebilir. Kanaatimizce bunun sebebi, Şîa’nın Buveyhîler döneminde iktidarın 

desteğini yanına almış bir mezhep olarak ilmî faaliyetlerini özgürce ve bu 

özgürlüğün getirdiği bir özgüvenle sürdürmüş olmasında aranabilir. Bu bağlamda 

ilmî anlamda üretkenliğinin zirve noktalarından birinde olan Şîa’nın, ilmî 

ürünlerini de harici bir etkinin altında kalmadan, kendi içsel dinamikleri ile vermiş 

olması beklenebilir bir durumdur. 

 

İsnad Merkezli Yaklaşımın Temsilcileri İbn Tâvûs (ö. 673/1275) ve Allâme 

el-Hillî’de (ö. 726/1325) Metin Tenkidi 

Şîa’da haber-i vahidin dörtlü tasnifinin ilk kez İbn Tâvûs tarafından yapıldığı 

kabul edilmektedir.133 Bu taksimin ilk kez talebesi Allâme tarafından yapıldığını 

savunanlar da bulunmaktadır. 134  Bu taksime göre haber-i vahid sahih, hasen, 

muvessak, zayıf kategorilerden birine dahildir. İbn Tâvûs’un isnad üzerine 

yoğunlaşan çabalarının en önemli göstergelerinden biri ricâl alanında telif ettiği 

Hallu’l-işkâl fi maʿrifeti’r-ricâl adlı eseridir. İbn Tâvûs bu eseriyle, ilk dönemde telif 

edilen beş temel ricâl kaynağını tek kitapta toplayan ilk müellif olmuştur.135 

İbn Tâvûs ile birlikte isnad merkezli bir hadis anlayışına geçildiğinin bir 

diğer göstergesi, rivayetlerin tenkidinde metne yönelik kıstasların yerini büyük 

ölçüde isnada yönelik kriterlere bırakmış olmasıdır. Allâme el-Hillî’nin bu 

bağlamdaki uygulamalarına bakıldığında, muhtevaya yönelik karînelerin artık 

haber-i vahid ile amel etmede muteber hususlar arasında sayılmadığı 

görülmektedir. Allâme muhteva ile alakalı karîneler yerine haberin râvileri ile ilgili 

şartları bu bağlamda zikreder. 

                                                        
131 Ahmet Yaşar Ocak, Selçukluların Dini Siyaseti, (İstanbul: Tarih ve Tabiat Vakfı, 2002), s. 232-234. 
132 İlhanlılar dönemi Moğol-Şîa ilişkileri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz.: Andrew Newman, Twelver 

Shiism-Unity and Diversity in the Life of Islam, (Edinburgh University Press, 2013), s. 122 vd.. 
133 Muhsin el-Emîn, A’yanu’ş-Şîa, tah. Hasan Emin (Beyrut: Dârut-’taâruf li’l-matbûât, 1983), III, s. 190.  
134 Muhammed Emîn el-Esterâbâdî, Fevâidu’l-Medeniyye, s. 109.  
135 Bu beş kitap; Necâşî’nin Ricâl’i, Keşşî’nin Maʿ rife’si, Tûsî’nin Ricâl ve Fihrist’i ile İbnu’l-Gadâirî’nin 

Duafâ olarak da bilinen Ricâl’idir. Hallu’l-işkâl bir bütün olarak günümüze ulaşmamıştır. eş-Şehîdu’s-

Sânî’nin oğlu Şeyh Hasan kendisine ulaşan eserden bazı kısımları çıkarıp ona yeni bazı bölümler 

ekleyerek kitaba Tahrîru’t-Tâvûsî adını vermiştir: (Beyrut: Muessesetu’l-a’lemî li’l-matbûât, 1988).  



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                314 

 

 

Allâme el-Hillî Mebâdiu’l-vusûl adlı usul eserinde haber-i vahid konusunu ele 

aldığı kısımda öncelikle ümmet arasında onun hücciyetinin kabul edildiğine dair 

açıklamalara yer verir. Ardından haber-i vahidin kabul şartlarını sıralar. Bunlar 

râvinin âkil, bâliğ, Müslüman, adil ve zabt sahibi olmasıdır. 136 Müellif merdud 

rivayetler başlığı altında haber-i vahidi farklı bir taksime tabi tutar. Birinci kısım 

yalnızca bilgi içerikli haber-i vahidlerdir. Bu kapsamdaki bir rivayetin muhtevasını 

destekleyen kat‘i bir delilin bulunmadığı durumlarda, rivayet reddedilir. İkinci 

kısım ameli gerektiren haber-i vahidlerden oluşmaktadır. Şayet bu rivayetler, 

hakkında umûmu’l-belvâ’nın137mevcut olduğu meseleler hakkında ise de bunların 

kabulü gereklidir. Bu taksimde Allâme’nin –bilhassa itikâdî/kelamî konudaki 

rivayetleri kapsadığı anlaşılan- birinci kısım rivayetler için gerekli gördüğü kat‘i 

delil ile desteklenme şartını, rivayetlerin muhtevasının akıl, Kitab, sünnet ve 

icmaya uygun olması şeklinde anlamak kanaatimizce yanlış olmayacaktır. 

Dolayısıyla onun, usulî alimlerin itikâdî konularda –karînelerle desteklenmediği 

müddetçe- haber-i vahidi delil olarak kullanmama geleneğini sürdürdüğü ve bu 

rivayetler bağlamında metne yönelik tenkit kriterlerini de esas aldığı söylenebilir.138 

Ancak sıra fıkhî rivayetlere geldiğinde onun umumu’l-belvaya karşı haber-i vahidi 

öncelemesi, rivayetlerin kabul ve reddinde isnada verdiği önemin çok önemli bir 

göstergesidir. 

Allâme kitabın ilerleyen kısımlarında rivayetlerin tearuzu durumunda 

tercihte belirleyici olan hususları dile getirmektedir. Buna göre râvisi daha çok olan, 

isnadı âli olan, râvileri daha tanınır ve dinî bakımdan üstün olan rivayetler öncelikli 

olarak tercih edilmelidir. Ardından râvi ile alakalı diğer bazı hususiyetlere sıra 

gelir. Bunlar arasında râvisi fakih olan, Arapçayı (daha iyi) bilen, nakledilen olaya 

bizzat şahit olan, ulemanın ilim meclislerine daha çok katılan, zabt bakımından 

daha kuvvetli olan vb. rivayetler tercih edilir. Bunlara ilave olarak metne dair bazı 

unsurlara da değinen Allâme, rivayetin manen değil lafzen rivayet edilmiş olması, 

Mekkî değil Medenî olması,139 lafzının açık (fasih) olması (rekâket bulunmaması) 

vb. özellikleri bunlar arasında zikreder. Metne dair değindiği tercih sebeplerinden 

bizi daha ziyade ilgilendiren, rivayet ile amel edilip edilmemesi bağlamında dile 

getirdiği husustur. Buna göre bazı alimlerin kendisi ile amel ettiği rivayet amelin 

terkedildiği rivayete tercih edilir.140 

Allâme’nin Muhtelefu’ş-Şîa 141  adlı eseri incelendiğinde, rivayetlerin 

değerlendirilmesinde isnad tenkidinin uygulamadaki temel yöntem haline geldiği 

                                                        
136Allâme el-Hillî, Mebâdiu’l-vusûl, (Tahran: Mektebu’l-i’lâmi’l-İslâmî, 1404), s. 206. 
137  Kaçınılması büyük güçlüğe yol açan yahut yaygınlığı sebebiyle bilinmemesi mümkün olmayan 

olaylar anlamında kullanılan bir fıkıh terimidir: Mustafa Baktır, ”Umûmü’l-Belvâ”, TDV İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42: 155.  
138 Allâme el-Hillî, Mebâdiu’l-vusûl, s. 209-210. 
139 Bunun sebebini Mekkî rivayetlerin azlığı olarak izah etmektedir. 
140 Allâme el-Hillî, Mebâdiu’l-vusûl, s. 234-238. 
141 Bu eserde Şîî alimlerin fıkhi görüşlerindeki ihtilaflara, bu görüşlerini dayandırdıkları delillere yer 

veren Allâme, bunlar arasındaki kendi tercihini de zikreder. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         315 

 

 

görülmektedir. Onun isnad tenkidi doğrultusunda reddettiği birçok rivayet söz 

konusudur. Bunlar arasında senedinin imamlardan birine dayandığının kesin 

olmaması nedeniyle reddettiği rivayetler bulunduğu gibi142, senedinde bulunan gâlî 

râviden dolayı sıhhatini sıkıntılı bulduğu rivayetler de vardır. 143  Ancak onun 

yaklaşımında metne yönelik tenkit uygulamalarının tamamen devre dışı bırakıldığı 

söylenemez. Hatta Muhtelef’teki bazı örneklerde, metin tenkidi kriterlerini esas 

almak suretiyle isnadı bakımından sahih olduğunu ifade ettiği rivayetlerle amel 

etmediği müşahede edilir.144 Gusle dair bazı rivayetlerle ilgili olarak yer verdiği 

ifadeler, metin tenkidi kıstasları ile rivayetlerin kabul ya da reddedilebileceğine 

dair kanaatini ortaya koymaktadır. Buna göre guslün Kur’ân ve icmaa göre gerekli 

olduğu bir durumda, bunun aksini ifade eden rivayetlerin nakledildiğini belirten 

müellif, Kur’ân ve icmaa aykırı rivayetlere itibar edilmeyeceğini beyan eder. 145 

Kitapta, sayısı az olmakla birlikte icmaa, usûlu’l-mezhebe ve diğer rivayetlere 

muhalefet etme vb. kriterler bağlamındaki metin tenkidi uygulamalarına rastlamak 

mümkündür.146 Zaman zaman aklî delile de başvuran Allâme’nin atıfta bulunduğu 

aklî delillerden biri berâetu’z-zimmedir. İhramın yıkanmasının vacib değil müstahab 

olduğunu savunan Allâme, bu konuda (açık bir hüküm bulunmamasından dolayı) 

berâtu’z-zimmenin esas alınması gerektiğini düşünmektedir. Bu sebeple yıkamanın 

vacib olduğunun nakledildiği rivayetlerdeki vucûb hükmünü kabul etmeyerek 

istihbâba hamleder.147 Allâme’nin Muhtelefu’ş-Şîa’da meşhur olgusuna sıklıkla vurgu 

yaptığı görülmektedir. O bir mesele hakkında öncelikle meşhur olduğunu ifade 

ettiği hükme (fetvâî şöhret) yer vermekte, ardından ise meşhur olana muhalefet 

eden bazı Şîî ulemanın görüşlerini zikretmektedir. Son olarak kendi görüşüne yer 

veren Allâme’nin, bazı konulardaki benimsediği görüşe ters düşen rivayetleri ve bu 

rivayetler üzerine bina edilen fetvaları çoğunlukla istihbaba hamlettiği 

görülmektedir. 148  Meşhur olan görüşün aksine olan bir rivayeti takiyyeye 

hamletmek de, Allâme’nin fetvâî şöhret bağlamındaki uygulamalarından biri 

olarak karşımıza çıkmaktadır149. Meşhur olgusu noktasındaki tutumuna dair kayda 

değer bir örnekte Allâme, mursel olarak nitelediği bir rivayete karşı, isnadı 

                                                        
142 Allâme el-Hillî, Muhtelefu’ş-Şîa, (Kum: Muessesetu’n-neşri’l-İslâmî, 1413), I, s. 228. 
143 Allâme, Muhtelef, I, s. 238, 249, 257, 260, 280; VII, s. 6, 8(Senedinde Muhammed b. Sinan’ın olmasından 

dolayı). Senedindeki problem sebebiyle reddettiği rivayetler için ayrıca bkz.: s. 227, 271, 316, 413, 429, 

440, 460, 479 
144 Berâtu’z-zimme’yi esas alarak, sahih olduğunu belirttiği birçok rivayeti hüküm vermede esas kabul 

etmediği ve bu rivayetleri istihbâba hamlettiği bir örnek için bkz.: Allâme, Muhtelef, I, s. 349. 
145 Allâme, Muhtelef, I, s. 328-329. 
146 Bazı örnekler için bkz.: Allâme el-Hillî, Muhtelef, I, s. 212, 230, 351. İcmaa muhalefet: I, s. 297; Diğer 

rivayetlere muhalif olma: VII, s. 356; Usûlu’l-mezhebe muhalefet: VII, s. 367;  
147 Allâme, Allâme, Muhtelef, I, s. 315-316. Cuma günü yıkanmanın vacib olarak kabul edilemeyeceğine 

dair bir diğer örnek için bkz.: I, s. 318. 
148 Allâme, Muhtelef, I, s. 263, 272, 290, 318. 
149 Allâme, Muhtelef, I, s. 297. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                316 

 

 

hakkında bir şey zikretmeksizin muhtevası ile amelin meşhur olduğunu ifade ettiği 

bir başka rivayetin tercihi doğrultusunda görüş beyan etmiştir (amelî şöhret).150 

Allâme’nin Tûsî çizgisinden ayrıldığı temel nokta, fıkhi konulardaki haber-i 

vahidleri kabul ya da redde temel kıstas olarak isnada yönelmesidir. Tûsî’nin fıkhî 

rivayetlerin kabul ya da reddinde temel kıstası, muhtevaya dair karînelere 

uygunluktur. İsnada ise rivayetlerin tearuzunda, metin tenkidinden sonuç 

alınamadığı taktirde başvurulması gerektiğini ifade etmiştir. Allâme’nin tearuz 

halinde de Tûsî’nin aksinerâvi ve senede dair hususları öncelediği açıktır. Diğer 

yandan Allâme’nin uygulamasında, meşhur olgusu başta olmak üzere- metin 

tenkidine dair kıstasların tamamen göz ardı edildiği söylenemez. 

  

2.3. Cebel-i Âmil Ekolü ve Metin Tenkidinin İtibarsızlaştırılması 

Kurucu Usûlîler dönemini (413/1022-460/1067) takibeden yaklaşık iki asırlık 

ilmî duraklama sürecinin ardından İlhanlılar döneminde usûlî anlayışa yeniden 

canlılık getiren Hille ekolünden sonra ön plana çıkan önemli ilim merkezlerinden 

bir diğeri Lübnan’da yer alan Cebel-i Âmil’dir. Cebel-i Âmil’in Şîî ilim 

merkezlerinden biri haline gelmesi Şemsuddin Muhammed b. Mekki ̂ eş-Şehîdu’l-

Evvel (ö. 786/1384) 151  sayesinde olmuştur. Aynı dönemde Hille ekolünün 

zayıflamasının da Cebel-i Âmil Ekol’ününün hızla yükselmesinde etkili olduğu 

söylenebilir.152 

eş-Şehîdu’l-Evvel, haber-i vahidin kabul edilebilmesi için senede müteallik 

şartların yanında, muhtevaya yönelik birtakım şartları da haiz olması gerektiğini 

düşünmektedir. Muhteva noktasında Tûsî tarafından zikredilen şartlara yer verir.153 

Onun haber-i vahide yaklaşımında altı çizilmesi gereken hususlar, isnadı merkeze 

alan Hille Ekolünde eğitim almış olmasına rağmen, rivayetleri kabul ya da ret 

kıstası olarak metne yönelik hususlara da ziyadesiyle vurgu yapmış olması ve 

bilhassa bir metin tenkidi kıstası olarak şöhret olgusuna sıkça atıfta bulunmuş 

olmasıdır. Bu bağlamda onun birçok örnekte imamların ashabının amelini ya da 

meşhur olan uygulamayı haber-i vahidin kabul ya da reddinde bir kıstas olarak 

kullandığı görülür.154 

                                                        
150 Allâme, Muhtelef, II, s. 38-39.  
151 Yaklaşık beş̧ sene kaldığı Hille’de, başta I ̇bnu’l-Allâme el-Hillî olmak üzere dönemin ünlü 

alimlerinden icazet alan eş-Şehîdu’l-Evvel, Bağdad, Dımeşk, Kahire gibi önde gelen Sünnî ilim 

merkezlerine seyahatler düzenlemiş̧ ve kırk kadar Sünnî alimden ders almıştır.  
152 Bu dönemde bölgede hakim olan İlhanlı Devletinde Şîîliği benimseyen İlhanlı hükümdarı Olcaytu 

ölmüş, yerine geçen son iki hükümdar Emir Çoban ve Ebu Said döneminde ise Şîîlere karşı sert bir 

politika izlenmiştir. (Ca‘fer el-Muhacir, el-Hicrâtu’l-Âmiliyyetu ila İran fi’l-asri’s-Safevî, (Beyrut: Daru’r-

ravza, 1989), s. 108.) 
153 eş-Şehîdu’l-Evvel, Zikra’ş-Şîa fî ahkâmi’ş-şerîa, (Kum: Muessesetu Âl-i beyt li-ihyâi’t-turâs, 1419), I, s. 

48-49. 
154 eş-Şehîdu’l-Evvel’in meşhur olgusuna dair görüşleri için bkz.: Zikra, I, s. 51-52. Ayrıca bkz.: Zikra, s. 

419-420, 444. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         317 

 

 

Cebel-i Âmil Ekolünün sonraki dönemlerde etkisi en fazla hissedilen 

temsilcisi ise eş-Şehîdu’s-Sânî’dir. Şîa içerisinde dirâyetu’l-hadis alanında telifte 

bulunan ilk kimse olarak kabul edilmektedir. Bu alandaki eserlerinde kullandığı 

terminolojiyi Sünnî eserlerden uyarladığı ise Şîa içerisinde oğlu ve diğer başka 

kimseler tarafından bilinen ve dile getirilen bir husustur.155 

Cebel-i Âmil ekolüne bağlı bir alim olan Zeynuddin b. Ali’nin, rivayetlerin 

tenkidi noktasında ekolün kurucusu eş-Şehîdu’l-Evvel’den farklı bir yaklaşım 

benimsediği anlaşılmaktadır. Rivayetlerin kabul ya da reddinde ashabın ameli ve 

şöhret olgusuna ziyadesiyle vurgu yapan eş-Şehîdu’l-Evvel’e mukabil eş-Şehîdu’s-

Sânî, bir rivayetin muteber kabul edilmesinde onun metninin bir rolünün 

bulunmadığını düşünmektedir. Buna göre metin ancak çok nadir bazı durumlarda 

göz önünde bulundurulur. Bunlar da rivayetin maklûb, musahhaf, muztarib, mezîd 

olması gibi durumlardır. Bir rivayetin sağlam ya da zayıf olması, râvilerinin adalet, 

zabt ve iman sıfatlarına sahip olup olmaması ya da isnadının ittisaline zarar veren 

bir kusurunun bulunup bulunmaması ile alakalıdır. 156  Ona göre eş-Şehîdu’l-

Evvel’in savunduğu üzere (dörtlü tasnifteki) zayıf hadisleri dahi muteber kabul 

etmeye sebep olacak bir şöhret olgusundan söz edilemez. Zira rivayetler hakkında 

mevcut bir şöhretin söz konusu olabilmesi için bunun Şeyh Tûsî’den önce 

gerçekleşmiş olması gerekir. eş-Şehîdu’s-Sânî’ye göre, isnadı bakımından zayıf olan 

rivayetlerin muhtevası ile amel Tûsî ile başlamış, ondan sonra gelen birçok fakih de 

rivayetleri yeniden araştırma ihtiyacı hissetmeksizin onun yolunu izlemişlerdir. 

Başka bir deyişle, Şeyh ve takipçilerinden sonra gelenler, onların zayıf haberin 

muhtevası ile amel ettiklerini gördüklerinde bunun amelî bir şöhretten 

kaynaklandığını düşünmüşlerdir.157 

eş-Şehîdu’s-Sânî birçok yerde Tûsî ile birlikte başlayan şöhret olgusu 

bağlamındaki olumsuz yaklaşımını dile getirmektedir. Nitekim İstiksâ’da namazda 

Fâtiha’nın unutulması kapsamındaki bir rivayet sadedinde yaptığı değerlendirme, 

bu yaklaşımın açıkça dile getirildiği örneklerden biri olarak zikredilebilir. Rivayete 

göre kıyamda iken Fâtiha’yı okumayı unutan kimse, rükûa gitmeden, istiâze ile 

birlikte Fâtiha’yı okumalıdır. Şehîd, bu şekilde istiaze ile birlikte Fatiha’nın 

okunmasının meşhur olan uygulamaya muhalefet ettiğini belirtir. Ancak 

                                                        
155 Hurr el-Âmilî, Emelu’l-âmil fî ulemâi Cebeli Âmil, (Kum: Dâru’l-kitâbi’l-İslamî, 1362), I, s. 86, 88-91; 

Moojan Momen, An Introduction to Shi’i Islam, (London, 1985), s. 320. 
156 eş-Şehîdu’s-Sânî, el-Bidâye fî ilmi’d-dirâye, tah. Muhammed Rızâ el-Huseynî el-Celâlî (Kum, 1421), s. 22; 

er-Riâye fî illmi’d-dirâye, tah. Abdulhuseyn Muhammed Ali el-Bakkâl (Kum: Mektebetu Âyetullah el-

Mer’aşi ̂, 1433), s. 74. 
157  Ancak bu ifadeler eş-Şehîdu’s-Sânî’in Tûsî’den önce gerçekleşmiş bir şöhreti kabul ettiği ve 

rivayetlere yaklaşımda bunu esas aldığı şeklinde anlaşılmamalıdır. Zira eş-Şehîdu’s-Sânî Şeyh’ten önceki 

süreçte haber-i vahidin hücciyetini kabul etmeyen Murtazâ çizgisinin hakim olduğunun altını çizer. 

Dolayısıyla Zeynuddin b. Ali’nin rivayetler noktasındaki bir şöhretin Şeyh Tûsî’den önce de 

gerçekleşmediğine kani olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                318 

 

 

devamında şöhretten ziyade haberin senet bakımından sahih olmasının o habere 

tâbi olmak için daha geçerli bir sebep olduğunu ifade eder.158 

Fıkhî konulardaki rivayetler konusunda oldukça katı bir tutum sergileyen ve 

rivayetlerin muhtevasına göre fetva vermenin yanlış olduğunu vurgulayan 

Zeynuddin b. Ali, aynı titizliği amellerin faziletleri hakkındaki rivayetler için 

göstermediği gibi, çoğunluğun bu rivayetlerin kabulüne hükmettiğini savunur. 

Kendi kanaatine göre de bu rivayetler salt hayırdan başka bir sonuca hizmet 

etmemektedir. Bu konuda Şîî ve Sünnî kaynaklarda nakledilen ve “men belağa” 

başlığı altında toplanan rivayetlere ve bu rivayetler üzerine bina edilen “et-tesâhul 

(tesâmuh) bi-edilleti’l-sunen” kaidesine de işarette bulunur. 159  Müellifin de 

naklettiği bu rivayetlerden biri şu şekildedir: “Her kime amellerin sevabı ile ilgili 

ilahî kaynaklı (olduğu düşünülen) bir bilgi ulaşır ve o da Allah’a imanın bir gereği 

olarak ve sevabını umarak bu ameli ifa ederse, durum böyle olmasa dahi amelin 

sevabı ona verilir”.160 Mezkur tesamuh kaidesine göre bu vb. rivayetlere dayanarak 

senedi bakımından zayıf olan rivayetleri kabul edip bunlarla amel etmekte bir 

sakınca bulunmamaktadır.161 

eş-Şehîdu’s-Sânî, Tûsî’nin İstibsâr’ına şerh olarak kaleme aldığı İstiksâ’ adlı 

eserinin girişinde, Tûsî’nin mukaddimesinde yer verdiği haber çeşitlerini ele alır. 

Daha önce de değinildiği üzere Tûsî’ye göre haber temel olarak mütevatir ve 

mütevatir olmayan olarak ikiye ayrılmaktadır. Bunlardan mütevatir olmayan haber 

ise karînelerle desteklenen ile herhangi bir karînenin takviye etmediği haber olarak 

iki kısımda değerlendirilir. eş-Şehîdu’s-Sânî, Tûsî’nin kabul ettiği akla, Kur’ân’a, 

kat‘i sünnete ve icmaa muvafakat karînelerini ayrı başlıklar altında tartışır. Onun 

bu karîneler bağlamında vurguladığı en önemli hususlardan biri, anlamlarında söz 

konusu olduğunu düşündüğü kapalılıktır. eş-Şehîdu’s-Sânî’ye göre akıl deliline 

muvafakat ile kast edilenin ne olduğu açık değildir. Zira akıl delili iki türlüdür. 

Birincisi herhangi bir nassa tâbi olmayan akıl delilidir. Buna verdiği örneklerden 

biri berâetu’l-asliyyedir. İkincisi ise bir nassa müteallik olan akıl delilidir. Örneğin 

bir şeyin emredilmesi, aklen onun zıddının nehyi anlamına gelir. Kur’ân’a 

muvafakat karînesi için de benzer problemler söz konusudur. Bunlardan biri 

Kur’ân’ın delaletinin162 zanni olmasıdır ki, eş-Şehîdu’s-Sânî’ye göre aynı durum 

kat‘i sünnet için de geçerlidir.163 

                                                        
158 eş-Şehîdu’s-Sânî, İstiksâ’, (Kum: Muessesetu Âl-i beyt, 1419), VI, s. 42-43. 
159 eş-Şehîdu’s-Sânî, Riâye, s. 92-94; Şerhu’l-bidâye fi ilmi’d-dirâye, Kum, 2011, 29-30. 
160 Kuleynî, Kâfî, II, s. 87. Ayrıca bkz.: Meclisî, Bihâr, II, s. 256. 
161 “et-Tesâhul(tesâmuh) bi-edilleti’l-sunen” kaidesi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Ali Ekber Kelanterî, 

“Tesâmuh Der Edille-yi Sunen”, Pejûheş-e Ulûm-i İslâmî 17 (2010). 
162 Kur’ân’ın delaletini dört kategoride ele alır: zâhiri, umûmu, fehvâsı ve delîlu’l-hitâbı. Kat‘i sünnet için 

zikrettiği kategoriler ise sarîh, delîl, umûm ve fehvâdır. 
163 eş-Şehîdu’s-Sânî, İstiksâ’, I, s. 13-18, 29. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         319 

 

 

eş-Şehîdu’s-Sânî ve sonrasında onun görüşlerini benimseyen Cebel-i Âmil 

uleması164 hakkında ortaya atılan kayda değer bir iddiaya göre, bu alimler fıkıhta 

içtihadın hakimiyetine karşı âhâd haberlerin kullanımına yönelik vurguları ile, 

kendilerinden kısa bir süre sonra ortaya çıkacak olan Sistematik Ahbârîliğe 

düşünsel zemin hazırlamışlardır.165Bu bağlamda eş-Şehîdu’s-Sânî, hicrî IV. asırdan 

itibaren Şîî usul geleneğinde yerleşik bir konuma sahip olan metin tenkidinin 

pratikte azalan fonksiyonunu, teorik planda da temellendirerek, yükselişe geçen 

ahbârî ekol karşısında usûlî ekolü zayıflatan bir adım atmıştır. Kanaatimizce bu 

durum, guluv içerikli rivayetlerin Şîî anlayışta yeniden etkili bir konum 

kazanmasına da neden olmuştur. Zira Şîa içerisinde ilk asırlardan itibaren çeşitli 

kriterler bağlamında uygulanan metin tenkidinin, onu Ehl-i Sünnet içerisinde 

uygulanan metin tenkidinden ayıran önemli bir işlevi söz konusudur. Ehl-i Sünnet 

içerisinde metin tenkidinin özellikle ilk asırlarda uydurma rivayetlerin tespit 

edildiği mevzuat eserleri kapsamında etkili bir şekilde kullanıldığı görülmektedir. 

Şîa’da ise mevzu hadislerin belirlenip bir araya getirildiği bu tarz eserler bundan 

otuz yıl öncesine kadar telif edilmemiştir.166 Burada altını çizmek istediğimiz husus, 

Kuleynî ve Sadûk gibi Kütüb-i Erba‘a müelliflerinin eserlerindeki uydurma 

rivayetlerin varlığını kabul eden usûlî ulemanın, mevzu rivayetleri toplayan 

eserlerin telif edilmemiş olmasının da etkisiyle, metin tenkidi kıstaslarını özellikle 

gulat kaynaklı uydurma rivayetlere karşı bir güvenlik bariyeri olarak 

konumlandırmış olmalarıdır. eş-Şehîdu’s-Sânî ile birlikte metin tenkidinin 

zayıflamasının ise Kâfî gibi temel eserlerde yer alan guluv içerikli rivayetlerin, 

muhtevaya yönelik gerekli süzgeçlerden geçirilmeden kullanılmasına zemin 

hazırladığı söylenebilir. 

Cebel-i Âmil Ekolü’nün ardından yükselişe geçen Sistematik Ahbârîlik 

dönemi hem metin hem senede dair tenkit kriterlerinin büyük ölçüde rafa 

kaldırıldığı, Kütüb-i Erba‘a’daki rivayetlerin tartışmasız birer bilgi kaynağı olarak 

kabul edildiği yaklaşık iki asırlık bir sürece tekabül etmektedir. Dolayısıyla bu 

dönemde kayda değer bir metin tenkidi faaliyetinden bahsedilemeyeceği açıktır. 

Ancak metne ve senede dair her türlü tenkit kriterinin itibarsızlaştırılmasının bir 

sonucu olarak -tamamen ortadan kalkmayan- gâlî görüşlerin ve bunlara dayanak 

teşkil eden rivayetlerin yeniden etkinlik kazanmış olması ve bu duruma kayıtsız 

kalamayan Sistematik Ahbârîlik dönemi alimlerinden bazılarının, rivayetler 

                                                        
164  eş-Şehîdu’s-Sânî’nin talebesi ve arkadaşı olan Huseyn b. Abdissamed el-Âmilî (ö. 984/1576) ve 

babasının izinden giden İbnu’ş-Şehîdi’s-Sânî (ö. 1011/1602) bu bağlamda zikredilebilir. 
165 Bu konu ile ilgili Modarressi ve Stewart’ın birbirine muhalif görüşleri için bkz.: Modarressi, An 

Introduction to Shi’a Law: A Bibliographic Study, (London: Ithaca Press, 1984), 52-53; Devin Stewart, “The 

Genesis Of The Akhbârî Revival”, Safavid Iran an Her Neighbors, ed. Michel Mazzaoi (Utah: The 

University of Utah Press, 2003), s. 172-173. 
166 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Peyman Ünügür, “Şīʿ ī Âlim Hāşim Maʿrūf el-Ḥasenī’nin Uydurma Hadis 

Tespitinde Metin Tenkidi Kullanımı”, A.Ü.İ.F. Dergisi, 58/2 (2018): 89-120. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                320 

 

 

bağlamında zaman zaman metin tenkidi uygulamalarına başvurmaktan kaçamamış 

oldukları görülmektedir.167 

 

Sonuç 

Çalışmamızda elde ettiğimiz veriler, İma ̂miye/I ̇sna ̂as ̧eriye Şîa’sının, ele 

aldığımız tarihi kesit boyunca, kısa süreli kesintiler dışında, rivayetlerin kabul ya 

da reddinde metin tenkidi kriterlerinden istifade ettiğini göstermektedir. Kullanılan 

kriterler ise dönemsel olarak farklılıklar arz etmektedir. 

İlk dönem gulatına karşı S ̧îa içerisinde yükselen tepki, onlar kanalıyla erken 

dönem Şîî kaynakları olan asıllara sızan rivayetlerinin daha dikkatli bir şekilde 

değerlendirilmesini beraberinde getirmiş ve geniş kapsamlı hadis eserleri 

oluşturulurken bu rivayetler önemli ölçüde elenmiştir. Bu durum söz konusu 

dönemde metin merkezli eleştirel bir yaklaşımın varlığını göstermektedir. Ancak 

bunun daha ziyade en uçta yer alan guluv içerikli rivayetleri hedef alan bir eleme 

olduğu, gâlî fikirlerin yumuşatılarak sunulduğu, erken dönem Şîî mütekellimleri 

tarafından guluv kapsamında değerlendirilen tefvîz içerikli rivayetleri ise büyük 

ölçüde dışarıda bıraktığı görülmektedir. Bu bağlamda mufavvidaya göre daha aşırı 

gruplar olarak karşımıza çıkan Mug ̆iriyye ve Hatta ̂biyye gibi oluşumların aşırı 

fikirlerini ihtiva eden rivayetler, Basa ̂ir’de dahi kendine yer bulamazken, 

mufavvidanin görüşlerini yansıtan rivayetler ise Sadu ̂k’a kadar azalarak da olsa 

kaynaklardaki yerini muhafaza etmiştir. 

Kabaca V/XI. asır ile XI/XVI. asır arasındaki zaman diliminde metin tenkidi 

noktasında ortaya çıkan üç farklı yaklaşımın söz konusu olduğu görülmektedir. 

Bunlardan birincisi olan, aralarında Mufîd, Murtazâ ve Tûsî’nin bulunduğu Kurucu 

Usûlîlik dönemi alimleri tarafından benimsenen yaklaşımda metne dair niteliklerin, 

rivayetlerin değerlendirilmesi, kabul ya da reddinde temel belirleyici faktör olarak 

karşımıza çıkmıştır. Bu bağlamda usûlî alimlerce kullanılan kilit kavram karînedir. 

Buna göre âhâd haberler, metne dair Kur’an’a, sünnete, akla, icmaa ve amelî 

şöhrete uygunluk karînelerinden biri veya birkaçına sahip oldukları ölçüde 

muteber kabul edilmiştir. Mezkur kıstaslara muhalif olan rivayetlerin ise 

reddedileceği en azından teorik olarak ortaya konmuştur. Kurucu Usûlîlik dönemi 

alimlerince senedin rolünün tamamen bir kenara bırakıldığı söylenemez. Bilhassa 

Tûsî tarafından, ihtilaf halindeki rivayetler arasında tercihte bulunma bağlamında, 

isnada da rol verildiği müşahede edilmektedir. Bu dönemde rivayetler 

değerlendirilirken, metne dair niteliklerin senede dair niteliklere öncelenmesindeki 

en önemli sebep, kanaatimizce, guluv olgusunun Şîî kaynaklardaki rivayetlere 

                                                        
167 Söz konusu durumun boyutlarının tespiti başka bir makalenin konusudur. Bu bağlamda örnek olarak 

bkz.: el-Hurr el-Âmilî, el-İsnâaşeriyye fî’r-reddi ala’s-sûfiyye (Kum: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1400), s. 124-

125, 138-142. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         321 

 

 

kayda değer oranda sirayet etmiş olması ve bunun farkında olan usûlî alimlerin 

rivayetlerin isnadı noktasında ciddi endişelere sahip olmalarıdır. 

VII/XIII. asırda Hille Ekolünün yükselişe geçmesi ile birlikte artan isnad 

vurgusu, metne dair karînelerin, âhâd haberlerin değerlendirilmesindeki işlevini 

azaltmıştır. İsnada yönelik vurgunun artmasında kanaatimizce etkili olan en önemli 

faktör, Şîa’nın Buveyhîler’in V/XI. asrın ikinci yarısındaki yıkılışından itibaren, 

Sünnîliği benimseyen iktidarların hakimiyetinde varlıklarını sürdürmüş 

olmalarıdır. Bunun bir sonucu olarak, ilmî faaliyetlerinde bir duraklama dönemine 

giren Şîa’nın, ilmî faaliyetlerinde oldukça üretken bir durumda olan Sünnî 

anlayıştan etkilenmemiş olması düşünülemez. İlhanlılar ile birlikte yeniden ilmî 

özerklik kazanan Şîî alimler, bilhassa hadis usulü alanında kayda değer bir şekilde 

Sünnî anlayışın etkisi altında kaldıklarını gösteren eserler telif etmişlerdir. 

Dolayısıyla Hille Ekolü döneminde isnad vurgusunun artması, Şîa’nın esinlendiği 

ve o zamana kadar Şîa’nın aksine yetkin ürünlerini vermiş olan Sünnî hadis 

usulünün, isnad merkezli bir anlayışa sahip olmasıyla ilişkilendirilebilir. 

Hille Ekolü ile başlayan İsnad Merkezli Usûlîliğin, Cebel-i Âmil Ekolü 

alimlerinden eş-Şehîdu’s-Sânî ile birlikte, metnin bir rivayetin değerlendirilmesi, 

kabul ya da reddindeki rolünü neredeyse tamamen ortadan kaldıran farklı bir 

aşamaya geçtiği anlaşılmaktadır. Zira isnada dayalı sistemi esas alan Hille Ekolü 

alimlerinin, bilgi ifade eden itikâdî konulardaki rivayetlere itibarda metni, temel 

belirleyici faktör olarak kabul etmeye devam ettikleri, fıkhi rivayetlerin 

değerlendirilmesinde de azalan bir oranda da olsa metne dair karînelere vurgu 

yaptıkları görülmektedir. eş-Şehîdu’s-Sânî sonrasında ise -istisnaları olmakla 

birlikte-, karînelere atıfta bulunmak bir yana, karînelere dayalı bir değerlendirme 

yönteminin itibarsızlaştırılması yönünde adımlar atılmıştır. 

 

KAYNAKÇA 

 Ahmedî, Muhammed Hasan, “Ga ̂liyan ve Endis ̧e-yi Tahri ̂f-i Kur’ân”. 

Ulûm-e Hadi ̂s 2/52 (1388): 185-222. 

 Akhtar, Waheed, Early Shi’ite Imamiyyah Thinkers.  New Delhi, 1988. 

 el-Âmilî, el-Hurr, Emelu’l-Âmil fî Ulemâi Cebeli Âmil. Kum: Dâru’l-Kitâbi’l-

İslamî, 1362. 

 __________, el-İsna ̂aşeriyye fi ̂’r-reddi ala’s-su ̂fiyye.Kum: Da ̂ru’l-Kutubi’l-

I ̇lmiyye, 1400. 

 __________, Vesâilu’ş-Şîa. Kum: Muessesetu Âli beyt, 1409. 

 Anthony, Sean W., “The Legend of ʿAbdalla ̄h ibn Sabaʾ and the Date of 

Umm al-Kita ̄b”.Journal of the Royal Asiatic Society 21/1 (2011):1-30. 

 Asatryan, Mushegh, Heresy and Rationalism in Early Islam: The Origins and 

Evolution of the Mufaddal-Tradition. Doktora tezi, Yale University, 2012. 

 Baktır, Mustafa, ”Umûmü’l-Belvâ”. TDV İslam Ansiklopedisi. 42: 155. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                322 

 

 

 Bayhom-Daou, Tamima, “The Imam’s Knowledge and The Qor’an 

According to al-Fadl b. Shâdhân al-Nisâbûrî”.Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies 64/2 (2001): 188-207. 

 Bozan, Metin, İmâmiyye Şîa’sının İmamet Tasavvuru. Ankara: İlâhiyât, 2007.  

 Bulut, Halil İbrahim, S ̧ia’da Usuli ̂lig ̆in Doğusu ve S ̧eyh Mu ̈fîd. Ankara: 

Aras ̧tırma Yayınları, 2013. 

 Ca‘feriyan, Rasul, Tari ̂h-i Tes ̧eyyu’ Der Îra ̂n Ez Âg ̆a ̂z Tâ Karn-i Dehom-i Hicrî. 

Kum, 1375. 

 Çil, Mustafa, “Hanefi Usulünde Fasid Sayılan İstidlallerden İstifade 

İmkanı”.Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2 (2014): 63-78.  

 Daftary, Farhad, S ̧ii ̂ İslam Tarihi. Çev. A. Fethi Yıldırım. İstanbul: Alfa-

Tarih, 2016. 

 Demir, Habip, Horasan’da Şîîlik-İran’da Şîîliğin Tarihsel Kökenleri. Ankara: 

Otto, 2017. 

 el-Emîn, Muhsin, A‘yanu’ş-Şîa. Tah. Hasan Emin. Beyrut: Dârut-’Taâruf li’l-

Matbûât, 1983. 

 el-Esterâbâdî, el-Emîn, Fevâidu’l-Medeniyye. Kum: Muessesetu’n-Nes ̧ri’l-

I ̇slâmi ̂, 1424. 

 el-Fadl b. Şâzân, el-Îdâh li’r-reddi fî sâiri’l-fırak. Tah. Celâluddîn el-Huseyn el-

Urmevî. Beyrut: Muessesetu’t-Târîhu’l-Arabî, 2009. 

 Halm, Heinz, Shiism. Çev. Janet Watson. Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 1991. 

 el-Hasenî, Hâşim Ma‘rûf, el-Mevzuat fi’l-âsâri ve’l-âhbâr-arz ve dirâse-. Beyrut: 

Dâru’t-taâruf li’l-matbûât, 1987. 

 el-Hillî, Allâme, Mebâdiu’l-vusûl. Tahran: Mektebu’l-i‘lâmi’l-İslâmî, 1404. 

 __________, Muhtelefu’ş-Şîa. Kum: Muessesetu’n-neşri’l-İslâmî, 1413. 

 el-Hillî,Muhakkık, el-Mu‘teber. Kum: Muessesetu Seyyidi’ş-Şuhedâ, 1364. 

 İbnu’l-Gadâirî, er-Rica ̂l. Kum: Daru’l-hadi ̂s, 1422. 

 Kadivar, Mohsen. “Kırâat-e Ferâmuş Şode”. 1385, 

http://kadivar.com/?p=238 . 

 Kasimpu ̂r, Mohsi ̂n. “Berresi ̂-yi Tahli ̂lî-yi Taâbi ̂r-i Na ̂zir ber Guluv ve 

Tefvi ̂z-i Ra ̂viya ̂n der Mena ̂bi’-i Ricâl-i Şîa”. Do Faslna ̂me-yi Hadi ̂ Peju ̂hî 5 (1390): 

69-94. 

 Kâşânî, Feyz, el-Vâfî. İsfahan: Menşûrâtu Mektebeti’l-İmâm, 1406.  

 Kaygusuz, İsmail, Ümmü’l-Kitab. Demos, 2009.  

 Kelanterî, Ali Ekber, “Tesâmuh Der Edille-yi Sunen”.Pejûheş-e Ulûm-i İslâmî 

17 (2010). 

 el-Keşşî, Muhammed b. Ömer, İhtiyâru ma‘rifeti’r-ricâl. Tah. 

Mustafavî.Beyrut: Merkezu Neşri âsâri’l-Allâme el-Mustafavî, 2009. 

 Kırbas ̧og ̆lu, M. Hayri, Alternatif Hadis Metodolojisi. Ankara: Otto, 2015. 

 el-Kuleynî, Muhammed b. Ya‘kub, Ebu ̂ Ca‘fer Muhammed b. Ya’ku ̂b.el-

Kâfî.Tahran: Da ̂ru’l-kutubi’l-I ̇slâmiyye, 1363.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                         323 

 

 

 Kutluay, İbrahim, “İmâmiyye Şîası’na Göre Haber-i Vâhidin Hücciyeti 

Problemi (Şeyh Tûsî Özelinde), Marife Bilimsel Birikim, 28/2 (2014): 63-84. 

 Kuzudişli, Bekir, Şîa ve Hadis. İstanbul: Klasik, 2017.  

 Meârif, Mecîd, Târîh-i Umûmî-yi Hadîs -bâ Rûykerd-i Tahlîlî-. Tahran: 

İntişârât-e Kevîr, 1396. 

 el-Meclisî, Muhammed Bâkır, Bihâru’l-envâr. Beyrut: Muessesetu’l-Vefâ, 

1983. 

 __________, Muhammed Bâkır, Melâzu’l-ahyâr. Kum: Mektebetu Ayetullah 

el-Mer’eşî, 1406. 

 Meşkûr, Muhammed Cevad, Târih-i Şîa ve Fırkehâ-yi İslam tâ Karn-i Çeharom. 

Tahran: İntişârât-ı İşrâkî, 1379.  

 Moezzi, Mohammed Ali Amir, The Divine Guide in Early Shi’ism. Çev. David 

Straight. New York: University of New York Press, 1994. 

 Modarressi, Hossein, An Introduction to Shi’a Law: A Bibliographic Study. 

London: Ithaca Press, 1984. 

 __________, Crisis an Consolidation in the Formative Period of Shi’ite Islam. 

Priceton-New Jersey: The Darwin Press, 1993. 

 Momen, Moojan, An Introduction to Shi’i Islam. London, 1985. 

 el-Mufaddal b. Umar, el-Heftu’ş-şerîf. Tah. Mustafa Gâlib. Beyrut: Dâru’l-

Endelus, 1977.  

 el-Mufîd, Muhammed b. Muhammed, Cevâbâtu ehli’l-Musul fi’l-adedi ve’r-

ru’yeti. B.y.: el-Mu‘temeru’l-a‘lemî, 1413. 

 __________, İrşâd. Beyrut: Muessesetu Âli’l-beyt, 1995. 

 __________, Tashihu’l-i‘tikâdât. Tah. Huseyn Derga ̂hi ̂. Kum: Mu‘temeru’l-

a‘lemi ̂, 1413. 

 __________, et-Tezkiratu bi-Usûlî’l-Fıkh. Necef, 1993. 

 el-Muhacir, Ca‘fer, el-Hicrâtu’l-Âmiliyyetu ila İran fi’l-asri’s-Safevî. Beyrut: 

Daru’r-ravza, 1989. 

 el-Murtaza ̂, Ali b. el-Huseyn, el-Emâli ̂. Tah. Muhammed Ebu’l-Fadl 

I ̇brahim. B.y.: Da ̂ru I ̇hya ̂i Kutubi’l- Arabi, 1954. 

 __________, Rasâil. Kum: Dâru’l-Kur’âni’l-Kerim, 1405. 

 __________, ez-Zerîa ilâ usûli’ş-şerîa. Kum: Muessesetu’l-İmam es-Sâdık, 

1429. 

 en-Necâşî, Ahmed b. Ali, Rica ̂l. Kum: Muessesetu’n-nes ̧ri’l-İslâmi ̂, 1429. 

 Necefâbâdî, Ni’metullah Sâlihî, Guluv. Tahran: İntişârât-i Kevîr, 1384. 

 Newman, Andrew J., “The Recovery Of The Past: Ibn Bābawayh, Bāqır Al-

Majlısī And Safawıd Medical Discourse”, Journal of the British Institute of Persian 

Studies 50 (2012). 

 __________, Twelver Shiism-Unity and Diversity in the Life of Islam. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 2013. 

 Ocak, Ahmet Yaşar, Selçukluların Dini Siyaseti. İstanbul: Tarih ve Tabiat 

Vakfı, 2002. 



     İmamiyye Şia'sının Rivayetleri Değerlendirmede Metin Tenkidi Kullanımı                324 

 

 

 Pîruzfer, Suheyla, Muhammed Mehdî Âciliyâne Mâfûk. “Hânedân-i Eş’arî 

ve Te’sir-i ân ber Siyer-i Tahavvul-i Mekteb-i Hadîsî-yi Kum”, Hadîs Pejûhî 3/5 

(1390): 7-42. 

 es-Sadûk, Muhammed b. Ali, el-Emâlî. Kum: Muessesetu’l-bi’se. 1417. 

 __________, İlelu’ş-şerâi‘. Beyrut: Dâru’l-Murtazâ, 2006. 

 __________, İ‘tikâdât. Kum: Peyâm-e İmam Hâdî, 1391. 

 __________, Kemâlu’d-dîn ve tamâmu’n-ni‘me. Beyrut: Mens ̧ûra ̂tu’l-a‘lemi ̂, 

1991. 

 __________, Maâni’l-ahbâr. Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, 1979. 

 __________, Men la yahduruhu’l-faki ̂h. Kum, 1404. 

 __________, Uyûnu ahba ̂ri’r-Rıdâ. Tah. Huseyn el-A‘lemi ̂. Beyrut: 

Muessesetu’l-a‘lemi ̂, 1984. 

 Saferî, Nimetullah Gâliyan. Ka ̂veşî Der Cereyanha ̂ ve Bera ̂yendeha ̂ ta ̂ Pa ̂ya ̂n-i 

Sede-yi Sevvom. Meşhed, 1378. 

 es-Saffâr, Basa ̂iru’d-deraca ̂t. Tah. Hasen Ku ̂c ̧eba ̂g ̆î. Tahran: Muntes ̧irâtu’l- 

a‘lemi ̂, 1404. 

 es-Sarrâf, Ali Zuheyr, “Medresetu Kum er-rivâî fî muvâceheti’l-

gulât”.Mecelletu Merkezi Dirâsâti’l-Kûfe 1/34 (2014): 30-53. 

 Stewart, Devin J., Islamic Legal Orthodoxy: Twelver Shiite Responses to The 

Sunni Legal System. Utah: University of Utah Press, 1998. 

 __________, “The Genesis Of The Akhbârî Revival.” Safavid Iran an Her 

Neighbors. Ed. Michel Mazzaoi. Utah: The University of Utah Press, 2003. 

 Şa’ban, Zekiyyüddin, İslâm Hukuk İlminin Esasları. Çev.: İbrahim Kâfi 

Dönmez. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996. 

 eş-Şehîdu’l-Evvel, Şemsuddîn Muhammed b. Cemâliddîn, Zikra’ş-Şîa fî 

ahkâmi’ş-şerîa. Kum: Muessesetu Âl-i beyt li-ihyâi’t-turâs, 1419. 

 eş-Şehîdu’s-Sânî, Şemsuddin b. Ali, el-Bidâye fî ilmi’d-dirâye. Tah. 

Muhammed Rızâ el-Huseynî el-Celâlî. Kum, 1421. 

 __________, İstiksâ’. Kum: Muessesetu Âl-i beyt, 1419. 

 __________, er-Ria ̂ye fî illmi’d-dira ̂ye. Tah. Abdulhuseyn Muhammed Ali el-

Bakka ̂l. Kum: Mektebetu A ̂yetullah el-Mer’as ̧î, 1433. 

 __________, Şerhu’l-Bidâye fi İlmi’d-Dirâye. Kum, 2011. 

 Şeyh Hasan, Tahrîru’t-Tâvûsî. Beyrut: Muessesetu’l-a‘lemî li’l-matbûât, 

1988.  

 Tûsî, el-Fihrist. Tah. Cevad el-Kayyûmî, Kum: Muessesetu’n-Neşri’l-

Fukahati, 1429. 

 __________, el-İstibsâr. Necef, 1375. 

 __________, er-Rasâilu’l-aşr. Kum: Muessesetu’n-Neşri’l-İslâmî, 1414. 

 __________, Uddetu’l-usûl. Tah. Muhammed Rızâ el-Ensârî. Kum, 1417. 

 Ünügür, Peyman, Şîa’da Metin Tenkidi. Doktora Tezi, A.Ü.S.B.E., 2017. 

 __________, “Şīʿī Âlim Hāşim Maʿrūf el-Ḥasenī’nin Uydurma Hadis 

Tespitinde Metin Tenkidi Kullanımı.” A.Ü.İ.F. Dergisi. 58/2 (2018): 89-120. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         325 

 

 

 Wade, Stephanie Haught, The Umm Al-Kitab: A Study In Syncretism. Yüksek 

lisans tezi, University of Arkansas, 1990. 

 Watt, W. Montgomery, The Formative Period of Islamic Thought. Edingburg, 

1973. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                                 327 

 

  

Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi 

 

                                                                         Mahmut ÇINAR 

 

Özet 

Peygamberler, insanların hidâyeti bulmaları ve bu doğrultuda hayatlarını 

düzenlemeleri için, Allah tarafından kendileri arasından seçilen ve yine kendilerine 

gönderilen şahsiyetlerdir. Peygamberlerin işlevlerini yerine getirmeleri için, öncelikle 

tanınmaları, daha sonra görevleri konusunda güvenilir olmaları ve kendilerine itaat 

edilmeleri gerekir. Tanınmaları ve güvenilir olmaları, işin tâbiatının gereği ve peygamber 

olan şahsiyetle ilgili hususlardır. İtaat edilmeleri ise, peygamberlikle amaçlanan hedefin 

gerçekleşmesi için, peygamberin muhatabı olan kitleyle ilgili bir tercihtir. Ne var ki 

insanların kendileri gibi başka bir insana kayıtsız şartsız teslim olmaları ve ona itaat etmeleri 

her zaman kolay değildir. Diğer yandan teslimiyet ve itaat söz konusu olmadığı takdirde de 

peygamberlikten beklenen neticenin elde edilmesi mümkün değildir. İşte bu engelleri aşmak 

için peygamberliği bir yöntem olarak belirleyip tercih eden Yüce Allah, peygamberlerin 

tanınmaları için onları mûcize ile desteklemiş, kendilerine güvenilmesi için de onları ismet 

sıfatıyla donatmıştır. Bu iki husus peygamberin ümmetini dönüştürme kapasitesini 

oluşturmakta ve ümmetin aksine mazeret göstermesini engellemektedir. İtaat ise, ümmetin 

istenilen yönde dönüşmesi için, başlangıçta sahip olması gereken ön şartı teşkil etmektedir. 

Ümmetin itaatinin meşru bir zeminde olması için, peygamberin peygamberlik iddiasında 

samimi olması ve bu görevine şahsi hiçbir kaygısını karıştırmaması gerekir.  

Peygamberlik göreviyle görevlendirilen zâtın, ismet sıfatıyla donatılmış olması, onun 

görevlendirildiği konu olan Allah’ın dinini yaşama ve bunu hem sözlü olarak hem de fiili 

olarak tebliğ etme konusunda güvenilirliğini ifade etmektedir. Allah’ın onu mâsûm kılması, 

onun dinî konularda dinin gerçek sahibi olan Allah’ın iradesinin aksine herhangi bir 

tasarrufta bulunmayacağı anlamına gelmektedir. İşte başka hiçbir insanda bulunmayan bu 

özellik nedeniyle peygambere itaat etmek gerekli görülmüştür. Bu makalemizde ismetin 

mahiyeti, sınırları, itaatin kaynağı olma kapasitesi ve buna bağlı olarak gerçekleşmesi 

beklenen, mâsûm olan peygambere itaat üzerinde durulacak, ismet ile itaat arasındaki 

bağlantı irdelenmeye çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Peygamber, ümmet, ismet, itaat, dönüşme    

 

 

 

                                                 
 Doç. Dr., Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Kelam Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, cinarmahmut02@gmail.com 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   328 

 

The Issue of Ismah as the Ground of Obedience to 

the Prophet 

 

Abstract 

Prophets are personalities chosen by God from among people and sent to them so 

that they can find guidance and regulate their lives in this direction. In order to fulfill their 

functions as prophets, they must first be recognized, then they must be trusted in their duties 

and be obeyed. Being recognized and obeyed is a matter related to the nature of their duty 

and is mostly about the prophet himself. Obedience, on the other hand, is a preference about 

the mass as the interlocutor for the fulfillment of the goal of the prophecy. However, it is not 

always easy for people to be submissive unconditionally and obey to another human being 

like themselves. Nevertheless, in the absence of submission and obedience, it is not possible 

to obtain the expected result from prophecy. Here, Almighty Allah, who chooses the 

prophecy as a method to overcome these obstacles, has propped them up with miracles for 

recognition and has equipped them with ismah to make them trustworthy. These two points 

constitute the capacity of the prophet to transform the Ummah and prevent him from 

making excuses unlike the Ummah. Similarly, obedience constitutes a precondition that must 

be possessed in the beginning in order for the ummah to be transformed into the desired 

direction. In order for the obedience of the Ummah to be at a legitimate ground, the prophet 

must be sincere in the claim of prophecy and should not confuse his personal concern with 

this task. 

The fact that the person assigned with the duty of prophecy is equipped with the title 

of ismah expresses his credibility to live the religion of Allah, the subject to which he is 

commissioned, and to communicate it both verbally and de facto. Allah's making him sinless 

means that he will not do anything in religious matters in contrary to the will of God, the 

true lord of the religion. It is considered necessary to obey the prophet because of this 

property which is not found in any other person. In this article we will focus on the essence 

of ismah, its boundaries, its capacity to be a source of obedience, and the relation between 

ismah and obedience. 

Keywords: Prophet, ummah, ismah, obedience, transformation 

 

Giriş 

Genel olarak peygamberlerin, özel olarak da Hz. Peygamber’in dindeki 

konumu, İslâm düşünce tarihi boyunca zaman zaman tartışmalara sebep olmuştur. 

Tartışmanın ana eksenini iki husus oluşturmuştur. Birincisi “Hz. Peygamber, dinî 

hükümler ve dinî hayat üzerinde belirleyici bir inisiyatife sahip midir değil midir?” 

şeklinde formüle edilebilen problemdir. İkincisi ise “Hz. Peygamber’in dinî 

hükümler ve dinî hayat üzerindeki bu inisiyatif ve tasarruflarının kaynağı nedir?” 

şeklinde formüle edilebilen meseledir. Birinci problem, nübüvvetin mahiyeti, amacı 

ve dindeki konumuyla doğrudan alakalıdır. İkincisi ise Peygamber’in inisiyatif 

kullanırken dayandığı konum, bilgi ve bu bilginin kaynağıyla alakalıdır. Kuşkusuz 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 329 

 

  

her ikisi de üzerinde durulması gereken ve çözüm bekleyen hususlardır. Şu var ki 

şu ana kadar girişilen çözüm önerileri, nihai çözüm olmadığı gibi, bundan sonraki 

hiçbir girişim de meseleyi temelden çözmeye yetmeyecektir. Belki de ümmetin bir 

kesimi arasında bu mesele kıyamete kadar tartışılmaya devam edilecektir. 

Kuşkusuz nübüvvetin kaynağı ve inşa eden öznesi, bizzât Yüce Allah’tır. 

Kelam âlimleri O’nun kulları için bu yöntemi seçmesini, farklı gerekçelere 

dayandırmışlardır. Sözgelimi Mu‘tezile, bunu “aslah” teorisi ve bunun kaynağı 

olan “adl” ilkesiyle açıklarken1, Mâtürîdîler “ilâhî hikmet” açıklamasını2, Eş‘arîler 

ise “lütuf ve rahmet” yorumunu öne çıkarmışlardır3. Bu açıklamalardan hiçbiri ilahî 

iradeyi devre dışı bırakmamakta, aksine ilahî iradeyi gerekçelendirerek 

açıklamaktadır.  Buna göre kulları için bu yöntemi benimseyen ilahî iradenin, 

nübüvvete hangi işlevi yüklediğini tespit etmeye çalışmak öncelik kazanmaktadır. 

Bunun için tek kaynağımız Kur’ân’dır. Kur’ân’ın dışında, ilahî iradeyi açıklamaya 

yönelik hiçbir çaba görecelilik ve spekülasyondan öteye gitmez. İlahî iradenin 

maksadını Kur’ân’ın dışındaki yöntemlerle de anlamaya çalışmak mümkün ve 

hatta gerekli ise de, bu yöntemlerle elde edilen sonuçların isabetli olması ihtimal 

dâhilinde olmakla beraber, kesinlik ifade etmez. Bu nedenle kesinlik ifade eden tek 

kaynağın Kur’ân olduğunu kabul etmek durumundayız. Kur’ân’a bakıldığında, 

Peygamber’in ümmetine göre konumu ile ilgili olarak şu özelliklerin ön plana 

çıktığı görülmektedir. 

1. Hz. Peygamber canlı bir tanıktır. Kur’ân bir bütün olarak 

değerlendirildiğinde, birazdan meali verilecek olan âyetlerin yanı sıra doğrudan 

veya dolaylı olarak bu anlama delalet eden başka âyetlerin de bulunduğu 

görülecektir.    

 “Ey Peygamber! Seni tanık, müjdeci ve uyarıcı olarak gönderdik.”4.  

“İşte böylece, siz insanlara şahit olasınız, Peygamber de size şahit olsun diye 

sizi vasat (örnek) bir ümmet yaptık.”5 

“İçinizden Allah’ın lutfüne ve âhiret gününe umut bağlayanlar, Allah’ı çokça 

ananlar için hiç şüphe yok ki, Resûlullah’ta güzel bir örneklik vardır.”6 

Bu âyetlerin ilk ikisinde Hz. Peygamber’in ümmeti için canlı bir tanık olduğu 

ve ümmetin onu örnek alması gerektiği ifade edilmektedir. Özellikle ikinci âyette, 

sadece onu örnek almanın da yetmediği, örnek alarak oluşturulacak bir dindarlığın 

başka insanlara da taşınması gerektiği açıkça ifade edilmektedir. Üçüncü âyette ise 

                                                 
1 Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse (trc. ve nşr. İlyas Çelebi), İstanbul: YEK Başkanlığı, 2013, II, 420 

vd. 
2 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tabsiratü’l-edille (nşr. H. Atay-Ş.A. Düzgün), Ankara: DİB, 2003, II, 1 vd. 
3 Seyyid Şerif el-Cürcânî, Şerh’ul-Mevâkıf (nşr. M. Ömer ed-Dimyâtî), Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 

1433/2012, VIII, 242. 
4 el-Ahzâb 33/45. 
5 el-Bakara 2/143. 
6 el-Ahzâb 33/21. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   330 

 

Allah’ın resûlünün alınması gereken bir model olarak sunulmasının yanı sıra, 

kulun Allah’ın rahmetine erişmesi ve âhiretteki kurtuluşu da bu örnekliği 

benimsemeye bağlanmaktadır. 

2. Hz. Peygamber, öğreten ve arındıran bir muallimdir. Kur’ân’da bu anlama 

gelebilen birçok âyet bulunmakla birlikte, özellikle Bakara sûresinde yer alan 

aşağıdaki âyet, oldukça açık ve detaylıdır: 

“Nitekim aranızdan size bir Peygamber gönderdik: O size âyetlerimizi 

okuyor, sizi arındırıp temizliyor, size kitabı ve hikmeti öğretiyor; yine size daha 

önce bilmediklerinizi öğretiyor.”7 

Bu âyette Yüce Allah, Hz. Peygamber’in Allah’ın âyetlerini insanlara 

okuyarak onları arındırdığına ve onlara muallimlik yaptığına dikkat çekmektedir. 

Buna göre Hz. Peygamber, sadece insanlara bilgi aktarmakla yetinmemekte, aynı 

zamanda onları verdiği bilgiler ve okuduğu âyetler doğrultusunda dönüştürerek, 

şirk ve diğer kötülüklerden arındırmaktadır.  

3. Peygamberler hidâyet üzeredirler ve hidâyete ermek isteyenlerin 

peygamberlere tâbi olmaları gerekir. Kur’ân’da genel olarak peygamberlerin, özel 

olarak da Hz. Peygamber’in hidâyet üzere olduğu ve insanların hidâyeti bulmaları 

için peygamberlerine tâbi olmaları gerektiği, birçok defa anlatılmaktadır. Bunlara 

şu âyetleri örnek vermek mümkündür:  

“İşte o peygamberler, Allah’ın hidâyete erdirdiği kimselerdir. Şu halde 

onların rehberliğine uy.”8 

“Andolsun biz, her ümmete, “Allah'a kulluk edin, tâğûttan kaçının” diye 

peygamber gönderdik. Allah onlardan kimini doğru yola iletti, onlardan kimine de 

(kendi iradeleri sebebiyle) sapıklık hak oldu. Şimdi yeryüzünde dolaşın da 

peygamberleri yalanlayanların sonunun ne olduğunu görün.”9 

Birinci âyette, Hz. Peygamber’e hitaben kendisinden önceki peygamberlerin 

hidâyet üzere oldukları ve kendisinin de onlara uyması gerektiği ifade 

edilmektedir. İkinci âyette ise bunu destekler bir şekilde, Allah’ın peygamber 

göndermesinin sebebi olarak insanların tağuttan kaçınıp Allah’a kulluk etmeleri; 

yani hidâyete ermeleri gösterilmektedir. Buna göre peygamberlere tâbi olanlar 

hidâyete ermekle, onlara tâbi olmayanlar ise sapıklıkta kalmakla nitelenmişlerdir. 

Dolayısıyla peygamberlerin hidâyetin haricinde herhangi bir yere 

konumlandırmaları söz konusu değildir. İnsanların hidâyete ermeleri de onların 

dâvetine uymalarıyla mümkündür.  

4. Allah’ın sevmesi Peygamber’e tâbi olmaya bağlıdır: Kur’ân’ın bütünlüğü 

dikkate alındığında, Allah’ın sevmesinin kulun isabetli tercihine bağlı olduğu ve bu 

                                                 
7 el-Bakara 2/151. 
8 el-En'am 6/90. 
9 en-Nahl 16/36. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 331 

 

  

sevmenin kulun kurtuluşunu beraberinde getirdiği anlaşılmaktadır. Bu nedenle 

Allah’ın zalimleri sevmediği, iyileri de sevdiği genel olarak zikredilmektedir.  

“De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki Allah da sizi sevsin ve 

günahlarınızı bağışlasın. Allah çok bağışlayıcı, çok esirgeyicidir.”10 

Bu âyette, Allah’ı sevdiklerini iddia edenlere, bu iddialarında samimi iseler 

Hz. Peygamber’e tâbi olmaları gerektiği ve Allah’ın da kendilerini sevmesi için 

bunun şart olduğu zikredilmektedir. Hemen peşinden gelen âyette de Allah’a ve 

Peygamberine itaat etmeleri emredilmektedir.  

5. Hz. Peygamber, ümmetinden sadece kendilerinin hayrına olan şeyleri 

ister: Bütün peygamberlerin ümmetlerine düşkün oldukları ve onların hidâyete 

ererek hem dünyada hem de âhirette mutlu olmalarını istedikleri kuşkusuzdur. 

Aşağıdaki âyette özellikle Hz. Peygamber’in ümmetine karşı duyguları ve duruşu 

canlı bir şekilde resmedilmektedir. 

“Andolsun, size içinizden öyle bir Peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya 

uğramanız ona ağır gelir, size çok düşkündür, müminlere karşı şefkat ve merhamet 

doludur.”11 

Bu âyette Hz. Peygamber’in ümmetine düşkün olduğu ve ümmetin herhangi 

bir sıkıntıyla karşı karşıya gelmesinin ona çok ağır geldiği ifade edilmektedir. Buna 

göre ümmetine bu kadar düşkün olan bir Peygamber’in onların hayrına ve yararına 

olmayacak bir şeyi onlardan istemesi söz konusu olamaz. O halde ona itaat etmek 

ve onun önderliğini kabul ederek yaşamak gerekmektedir. 

Yukarıda Kur’ân ayetlerinden yola çıkılarak, genel olarak peygamberlerin 

özel olarak da Hz. Peygamber’in ümmetine göre konumu ve onlarla ilişkisi ana 

hatlarıyla tespit edilmeye çalışıldı. Peygamberlerin hidâyette oldukları, etrafındaki 

insanları da hidâyete dâvet ettikleri, zâten bunun için Allah tarafından 

gönderildikleri, sadece Allah’ın âyetlerini ümmetlerine iletmekle değil onlara rol 

model olarak onları arındırdıkları neticesine varıldı. Buna bağlı olarak Yüce Allah 

tarafından ümmetin bireylerinin peygamberine tâbi olmaları, onu model olarak 

almaları ve böylelikle Allah’ın rızasına ulaşmaları talep edilmektedir. Çalışmamızın 

bundan sonraki kısmında peygamberlerin hidâyet üzere olduklarının garantisi olan 

ismet sıfatı ve bunun sınırları üzerinde durulacak, peygamberin ismeti ile ona itaat 

edilmesi arasında bağlantıların neler olduğu ve bu bağlantıların kaynağı 

irdelenecektir. Zira Hz. Peygamber’in ümmeti için ne ifade ettiğine dair zaman 

zaman tartışmalar yapılmakta, kimileri onu yarı tanrı bir varlık gibi adeta hiçbir söz 

ve icraatı sorgulanmayan bir merci olarak dayatmakta iken, birileri de onu etkisiz 

bir insan şeklinde tasavvur etmektedir. Her ikisi de problemli olan bu 

yaklaşımların dışında Hz. Peygamber’in, bir peygamber olarak ümmeti için hangi 

ölçüde bağlayıcı olduğu ve bunun gerekçeleri belirlenmeye çalışılacaktır. 

                                                 
10 Al-i İmrân 3/31. 
11 et-Tevbe 9/128. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   332 

 

İsmetin Peygamberlik İçin Zorunlu Bir Özellik olması 

 Peygamberler, Allah tarafından insanlar arasından seçilerek yine insanlara 

gönderilen elçilerdir. Peygamberlerin diğer insanlardan farkı, vahiy almalarıdır. 

Ancak vahiy almak tamamen bireysel bir tecrübe olduğu için, birtakım riskleri de 

beraberinde getirmektedir. Bu risklerden iki tanesi oldukça önemli ve 

peygamberlik müessesinin işlevine doğrudan etki etmektedir. Birincisi, vahiy 

almak bireysel bir tecrübe olduğu için, vahiy almadığı halde, vahiy aldığını iddia 

ederek, bu müessesenin olumlu sonuçlarından faydalanmak isteyen sahtekârlar 

çıkabilir. Nitekim tarih boyunca mütenebbiler hep olagelmiştir. İkincisi ise 

kendisine peygamberlik görevi verilen zât da bir insan olduğu için, peygamberliğin 

oldukça sıkıntılı, çetin ve zorlu olan yolunda, birtakım kaygılarla aldığı vahyi, şekil 

veya anlam açısından manipüle etme ihtimaline açıktır. Bu risklerin her ikisi de 

bertaraf edilmediği takdirde, Allah’ın peygamber göndermesinin tam olarak 

hedefine ulaşması mümkün değildir. Bu durumu herkesten daha çok 

peygamberliği ihdas eden Yüce Allah bildiği için, doğal olarak tedbir alması da 

beklenir. Yüce Allah bu tedbirleri şu şekilde almıştır: Peygamber olarak gönderdiği 

zâtı mûcize ile desteklemek suretiyle, birinci riski ortadan kaldırmıştır. Böylece 

gerçekten peygamber olan zâtın elinden mûcize zuhur ettiği, sahtekâr olan 

mütenebbinin elinde ise böyle bir şey söz konusu olmadığı için, ikisi birbirinden 

ayrılmış olur.  Mûcize gerçekten peygamber olan zât ile sahtekâr olan iddia sahibini 

birbirinden ayırmak için Yüce Allah’ın verdiği bir imkândır. Yüce Allah’ın, 

kendisine ait olan bu fiili, peygamber olarak seçtiği kulun elinde gerçekleştirerek, 

dolaylı olarak onun sahtekâr olmadığını ortaya koymaktadır. 

İkinci risk ise Yüce Allah’ın kullarına iletmek üzere peygamberine 

gönderdiği vahyin kısmen veya tamamen değiştirilmesi, eklemelerde bulunulması, 

eksiltmelerin yapılması veya bağlamından koparılarak yorumlanması şeklinde 

olabilir. Zira peygamber de bir insan olduğu için, maruz kaldığı baskılar 

neticesinde kısmen de olsa gizlemesi, ekleme yapması veya farklı şekilde 

yorumlaması, aklen mümkündür. Ayrıca vahiy alması sürecinde de cin ve 

şeytanların baskılarına maruz kalması da aklen mümkündür. Şu var ki bunlardan 

hangisi gerçekleşirse gerçekleşsin, böyle bir durumda da vahiy hedefine ulaşmamış 

olacaktır. Kur’ân’da da açıkça belirtildiği gibi, peygamber bu tür baskılardan 

korunmuştur12. İşte bu nedenle Yüce Allah, peygamber olarak gönderdiği zâtı ismet 

sıfatıyla donatarak, ona gönderdiği vahyi koruma altına almıştır. Bu koruma lafız 

ve kalıp düzeyinde olduğu gibi, anlam ve uygulama düzeyinde de geçerli 

kılınmıştır. Dolayısıyla peygamber olan zâta gelen vahiy, cin ve şeytanların 

baskılarından korunduğu gibi, söz konusu zâtın manipülasyonlarından da 

korunmuştur.  İsmet sıfatının mahiyeti ve kapsamı dikkate alınarak 

değerlendirildiğinde, bu durum vuzûha kavuşacaktır. 

                                                 
12 el-Vâkıa 56/79. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 333 

 

  

Sözlükte “Engel olmak, gelebilecek zararı bertaraf etmek” gibi anlamlara 

gelen ismet, asm kökünden türemiş Arapça bir isimdir (masdar). Terim olarak 

İslâm düşünce tarihi boyunca “Allah’ın, insanlara rehber olarak seçtiği 

peygamberleri günah işlemekten koruması” anlamında kullanılmaktadır.13 İslam 

düşünce tarihinin özellikle ilerleyen dönemlerinde, peygamberlerin mâsûmiyeti, 

onların tebliğ ettiği dini doğrudan etkilediğinden ciddiyetle üzerinde durulmuş ve 

zaman zaman bu alanda müstakil risaleler kaleme alınmıştır.14 Konu, 

peygamberlerin mâsûmiyetinin dinî/dünyevî hangi alanlarda geçerli oluşu, bu 

mâsûmiyetin nübüvvet öncesi ile alakası ve tebliğ ettikleri dine etkisi gibi temel 

hususlar etrafında tartışılmış; zaman zaman farklı görüşler ortaya atılmıştır. 

İsmetin kavramsal çerçevesinin temellendirilmesi, her ne kadar sonraki dönemlere 

rastlamakta ise de, gerek sahabe gerekse onlardan sonra gelen diğer ilk nesiller 

arasında Hz. Peygamber’in dinî düşünce ve dinî hayat üzerinde tartışmasız bir 

otoritesinin kabul edildiği kuşkusuzdur. Ayrıca Kur’an’da birçok defa Hz. 

Peygamber’e itaat edilmesinin emredilmiş olması, bu otoriteyi destekleyen önemli 

amildir.15 Söz konusu otorite, özellikle dinî konularda Hz. Peygamber’in koruma 

altında olduğu, yanılsa bile behemehâl uyarılacağı gerçeğine dikkat çekmektedir. 

Hz. Peygamber’in, peygamberlik görevinin kapsamı içerisinde an be an kontrol 

altında bulunduğu ve herhangi bir yanlış hareketi durumunda oldukça sert bir 

şekilde uyarılacağı Kur’an’da açıkça ifade edilmektedir.16 Bu durumda 

peygamberlik görevinin alanına giren hususlarda, başka bir deyimle dinî 

konularda, Hz. Peygamber’in koruma altında bulunduğuna dair herhangi bir itiraz 

bulunmamaktadır.  

İsmetin kapsamı hakkında meydana gelen tartışma ve farklı görüşler, daha 

çok peygamberlik alanının dışındaki hususlarla ilgilidir. Söz gelimi İmamu’l-

Haremeyn el-Cüveynî (ö. 478/1085), peygamberlerden büyük günahların meydana 

gelmeyeceğini, onların mûcize ile desteklenmelerine bağlamakta ve bunun aklın bir 

gereği olduğunu belirtmektedir. Küçük günahlara gelince, bunun aklen mümkün 

olduğunu, kesin olarak küçük günah işlemeyeceklerine dair naklî bir delilin de 

bulunmadığını ifade etmektedir.17 Nureddîn es-Sâbûnî (ö. 580/1184) ise, 

peygamberler için, küfürden mâsûmiyetin vahiyden önce de sonra da sabit 

                                                 
13 Geniş bilgi için bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 2976; Tehânevî, Keşşâf, II, 1183; Topaloğlu-Çelebi, 

KTS, “İsmet”, s. 163; Bulut, Mehmet, “İsmet”, DİA, XXIII, 134.  

14 Örnek olarak; Şerif el-Murtaza,Tenzihü'l-enbiya, Beyrut 1988; Fahreddin er-Râzî, İsmetü'l-enbiya, 

Kahire 1986; Celaleddin es-Süyûtî, Tenzihü’l-enbiya an tesfihi’l-eğbiya  (nşr. Saîd Muhammed Lehham), 

Beyrut 1417/1997; Uveyd b. İyâd Mutrifi, Âyâtu itâbi'l-Mustafa fî dav'i'l-ismeti ve'l-ictihâd, Kahire ts. 

(Dârü'l-Fikri'l-Arabi); Mehmet Bulut, Ehli sünnet ve Şia'da ismet inancı, İstanbul 1991. 
15 Söz gelimi; “Ey iman edenler! Allah'a itaat edin, Peygamber’e itaat edin. İşlerinizi boşa çıkarmayın. 

(Muhammed 47/33)”. 
16 Örnek olarak: el-Hakka 69/44-47. “Eğer (Peygamber) bize atfen bazı sözler uydurmuş olsaydı, elbette 

onu kıskıvrak yakalardık. Sonra onun can damarını koparırdık (onu yaşatmazdık). Hiçbiriniz buna mani 

de olamazdınız.” 
17 İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, el-İrşâd (nşr. M. Yûsuf Mûsâ-Abdülmün’im Abdülhamîd), Kahire 

1369/1950, s. 356 vd. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   334 

 

olduğunu, büyük günahtan mâsûmiyetin ise vahiyden sonrası için sabit olduğunu 

belirtmektedir. Ona göre peygamberler Allah’ın insanlara hücceti olduklarından, 

günaha bulaşmamaları gerekmektedir. Aksi takdirde güvenilirliklerini yitirirler.18 

Ehl-i Sünnet ulemasının ismet konusundaki görüşleri, özet olarak bu şekilde 

verilebilir. Buna göre peygamberliğin dışındaki konularda ihtilaf olmakla birlikte, 

peygamberliğin kapsamına giren, yani dinî konularda peygamberin mâsûm olduğu 

konusunda tam bir ittifak bulunmaktadır. 

Ehl-i Sünnetin yanında Mu‘tezile ve Şiânın konu etrafındaki yaklaşımları da 

önemlidir. Mu’tezile, peygamberlerin bilerek ve kasıtlı olarak büyük günah (kebâir) 

işlemelerini caiz görmemekle beraber, insanların nefretini celb edecek (müneffir) 

türden olmamak kaydıyla küçük günah (seğâir) işlemelerini caiz görmektedir. Buna 

göre, Mu‘tezilenin genel görüşü ile Ehl-i Sünnetin görüşü birbirine yakındır. Ancak 

Mu‘tezile içinde zaman zaman farklı değerlendirmelerin yapıldığı da 

görülmektedir. Söz gelimi, İbrâhim en-Nazzâm (ö. 231/845), ne tevîlde hatayı ne de 

taammüden kebâir ve seğâiri işlemeyi peygamberler için caiz görmemektedir. Ona 

göre, sadece unutma ve yanılma yoluyla günaha düşmeleri mümkündür. Ayrıca bu 

durumda bile ikâz edilirler. Onların ilimleri tam (ekmel) olduğundan, sürekli 

teyakkuzda bulunmaları gerekir. Buna karşılık Ebû Ali el-Cübbâî’ye (ö. 303/916) 

göre peygamberlerin taammüden ne kebâir ne de seğâir işlemeleri caiz olmamakla 

birlikte, tevîlde hata etmek suretiyle günah işlemeleri caizdir.19 Kâdî Abdülcebbâr 

(ö. 415/1024) ise, Ebû Haşim el-Cübbâî’den (ö. 321/933) alıntılar yaparak konuyu 

detaylandırır ve sonuç olarak peygamberlerin özellikle nübüvvet sonrası günaha 

düşmelerini câiz görenlerin görüşlerinin çelişkili olduğunu belirtir. Şöyle ki, 

peygamberler insanları mâsiyetlerden caydırmak için gönderilirler, insanları 

sakındırdıkları şeylere kendilerinin düşmesi; mesajlarıyla fiillerinin tezât teşkil 

etmesi anlamına gelir. Bunu peygamberler için düşündüğümüzde tebliğlerinde 

başarılı olmalarının mümkün olmayacağı açıktır20 Mu‘tezile mensuplarının yaptığı 

değerlendirmelerin tamamında, dinî bir önder olarak peygamberlerin, ilgili alanda 

mâsûm olarak kabul edildikleri dikkat çekmektedir. Hatta Mu‘tezile ulemasının bu 

konuda Ehl-i Sünnet ulemasından daha sıkı bir yöntemi benimsediklerini 

kaydetmek mümkündür. Bu durum, peygamberin otoritesi ve dindeki konumu 

açısından oldukça önemlidir. 

Şiâ, bir adım daha ileri giderek, peygamberlerin ne kasten, ne de yanılma ve 

unutma şeklinde kebâir veya seğâir işlemelerini caiz görmektedir. Şerîf el-Murtezâ 

(ö. 436/1044) Şîa’nın günah işlemenin insanların nefretini celp edeceği kanaatinde 

olduğunu belirterek, peygamberlerin gerek nübüvvet öncesi, gerekse nübüvvet 

sonrası, büyük-küçük tüm günahlardan mâsûm oldukları görüşünü 

benimsediklerini ifade etmektedir. Ayrıca bu düzeydeki ismetin, sadece 

peygamberler için değil, aynı zamanda imâmlar için de geçerli olduğunu belirterek 

                                                 
18 Nureddîn es-Sâbûnî, el-Bidâye fî Usûliddîn (nşr. Bekir Topaloğlu), Ankara 2005, s. 54. 
19 Abdülcebbâr, Kadı, Şerhü’l-Usûli’l-hamse (nşr. Abdülkerîm Osmân), Kahire 1408/1988, s. 573. 
20 Kadı Abdülcebbar, el-Muğni fî ebvâbi’t-tevhîdi ve’l-adl, Kahire 1385/1965, XV, 300 vd. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 335 

 

  

bu sıfatın kapsamını genişletmektedir.21 Çağdaş Şiî otoritelerden olan Kâşifü’l-Ğita 

(ö. 1373/1954) ise, bütün peygamberlerin Allah tarafından gönderildiklerini ve 

şerefli kişiler olduğunu belirttikten sonra, sözü Hz. Peygamber’e getirerek, onun 

bütün işlerinde mâsûm olduğunu ve vefâtına kadar Allah’ın rızası dışında hiçbir 

şey yapmadığını belirtmektedir.22 Şîa’nın bu yorumu, Mu‘tezileyi de geride bırakan 

ve ismet konusunda çerçeveyi en çok geniş tutan görüştür.  

Yukarıda da ifade edildiği gibi İslâm âlimleri ilgili bütün âyetleri teker teker 

değerlendirerek bunların ismet sıfatıyla çelişmediği sonucuna varmışlardır. Bu 

âyetleri değerlendiren literatüre bakıldığında; yapılan yorum ve 

değerlendirmelerin şu maddelerde temerküz ettiği görülmektedir: 

1. Peygamberlerle ilgili söz konusu fiillerin hiçbiri yüz kızartıcı ve insanların 

tiksinmelerini gerektiren fiiller cinsinden değildir. Hiçbir peygamberden hasislik 

vasfına uygun bir fiil sudur etmemiştir. 

2. Bu fiillerin hiçbiri isyan kastıyla işlenmemiştir. Maksadı aşan fiillerdir. Hz. 

Mûsâ’nın elinden Kıptînin ölmesi sonrasında takındığı tavır ve pişmanlık 

duyduğuna dair ifadelerinden bu durum açıkça anlaşılmaktadır. 

3. Bu fiillerin hiçbirisinde ısrar etmemişler, aksine Allah’a sığınarak tövbe 

etmişlerdir. 

4. Bu fiillerin hiçbiri dinin tebliği ve yaşanması ile alakalı değildir. 

5. Peygamberler diğer insanlardan farklı olarak, bu konuda Allah’tan yardım 

gördüklerinden herhangi bir ruhânî (cin-şeytan gibi) baskıya maruz kalmaktan 

mâsûmdurlar.23 

İlgili değerlendirmelerden çıkan en önemli sonuç; peygamberlerin hata 

olarak değerlendirilebilecek fiillerinin bile aslında normal şartlarda başka insanlar 

için müsamaha ile karşılanabilecek türden fiiller olmalarıdır. Bireysel hayatlarında 

ve dini ilgilendirmeyen hususlarda, kural olarak hata etmelerini benimseyen ilmî 

çevreler bile, onların bu konuda ısrarcı olmadıklarını ve yüz kızartıcı hatalardan 

uzak durduklarını kabul etmektedirler. Bu durum, peygamberlerin dinî 

konulardaki uygulama ve tasarruflarının ilahî koruma altında olduğu ve bu 

konudaki bütün belirlemelerinin isabetli olduğu sonucuna götürmektedir. 

 

Peygamber’e İtaat ve Bunun Kur’ân’daki Delilleri 

Peygamber, Allah tarafından, kullarına rehberlik etmek üzere seçilen bir 

kuldur. Allah ona vahiy göndererek görevi konusunda yol gösterir. Buna bağlı 

olarak Allah’ın kulları, Allah’ın kendileri hakkındaki muradını ve bu yönde 

kendilerinden istediği emir ve yasakları, ancak peygamber üzerinden 

                                                 
21 el-Murtaza, Ebü'l-Kâsım Alemülhüda Ali b. Hüseyin Şerif, Tenzihü'l-enbiyâ, Beyrut 1988, s. 4 vd. 
22 M. Hüseyin Âl Kâşifü’l-Ğitâ, Aslu’ş-Şîâ ve Usûlühâ (nşr. Dâru’l-Usûl), Beyrut 1410/1990, s. 143. 
23 Geniş bilgi için bkz. İsmail Cerrahoğlu, “Garanik”, DİA, XIII, 363-364. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   336 

 

öğrenebilirler. Allah’ın muradını ifade eden âyetlerden bir kısmı pratikte karşılığı 

bulunan ve uygulamaya dayalı bir içeriğe sahiptir. Bunların nerede, ne zaman ve 

nasıl pratize edilecekleri çoğu zaman Kur’ân’da tam olarak açıklanmamıştır. Bu 

durum, muhatap olan kulların akıllarının farklılaşması ve görüş ayrılığının ortaya 

çıkmasına sebep olur. Bunun en bâriz örneği namazların rek‘at sayısıdır. Kur’ân’da 

defalarca namazın kılınması emredilmekle birlikte, rek‘at sayısı hakkında herhangi 

bir bilgi verilmemekte, bu husus Hz. Peygamber’e bırakılmaktadır. Hz. 

Peygamber’in belirlemesi dikkate alınmadığı takdirde, farklı görüşler ortaya 

çıkacak ve dinin direği olarak bilinen bir hususta bile ümmetin ittifakı 

oluşmayacaktır. Böyle bir durumda, ilahî iradenin hedefine ulaşmaması şeklinde 

neticelenme riskini taşımaktadır. Ancak Yüce Allah gönderdiği Peygamberini bu 

tür ihtilafları çözmek ve kullarına somut bir şekilde pratik uygulamalarıyla birlikte 

göstermek üzere görevlendirmiştir. Bu nedenle Kur’ân’da çok açık bir şekilde 

peygamberlere ve özellikle de bu ümmetin peygamberi olan Hz. Muhammed’e 

itaat edilmesi emredilmektedir. Bu anlamdaki âyetler, sayılamayacak kadar çoktur. 

Bunları kendi aralarında, içerdikleri hususları dikkate alarak farklı kategorilere 

ayırıp tasnif etmek mümkündür. 

1. Hz. Peygamber’e itaat imanın gereğidir: Yüce Allah’ın kullarından istediği 

emir ve yasaklar, kulların iman etmeleri üzerine bina edilmiştir. Kelam âlimlerinin 

büyük çoğunluğu iman etmeyenlerin, emir ve nehye muhatap olmadıkları 

görüşündedir. Zira iman olmadığı takdirde, yaptıkları iyi şeylerin bir faydasını 

görmeleri de mümkün değildir. Bu kurala göre Peygamber’e itaati emreden bütün 

âyetler, aslında mümin kimselere hitap etmektedir. Peygamberlere itaati emreden 

âyetler arasında müşriklerle ilgili olanları var ise de, bunlar genelde ya iman etme 

ve tevhid inancını benimseme konusunda itaat etmeyi öngörmekte ya da iman 

ettikten sonra amel konusunda itaati emretmektedir. Dolayısıyla Hz. Peygamber’e 

itaat etmeyi emreden âyetler, imanın bir gereği olarak bunu istemektedir. Buna 

ilave olarak bazı âyetlerde bu durum açıkça ve teyid edilerek ifade edilmektedir. 

Bunlara örnek olarak aşağıdaki iki âyeti vermemiz mümkündür:  

“Sana ganimetleri soruyorlar. Ganimetlerin Allah’a ve resûlüne ait olduğunu 

söyle! O halde siz gerçek müminler iseniz Allah’a karşı saygısızlıktan sakının, 

aranızı düzeltin, Allah ve resûlüne itaat edin.”24 

“Bir mümin erkek veya bir mümin kadının, Allah ve resûlü bir emir ve 

hüküm verdiklerinde artık işlerinde bundan başkasını seçme hakları olamaz. 

Allah’ın ve resûlünün emrine itaat etmeyenler doğru yoldan açıkça sapmışlardır.”25 

Birinci âyette: “siz gerçek müminler iseniz” ibaresi, ikinci âyette ise: “Bir 

mümin erkek veya bir mümin kadının, Allah ve resûlü bir emir ve hüküm 

verdiklerinde artık işlerinde bundan başkasını seçme hakları olamaz.” İbaresi, 

                                                 
24 el-Enfâl 8/1. 
25 el-Ahzâb 33/36. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 337 

 

  

Allah’la birlikte Allah’ın resûlüne itaatin de imanın zorunlu bir gereği olduğunu 

beyan etmektedir.  

2. Peygamber’e itaat Allah’a itaattir: Doğrudan bu anlama gelecek lafızlarla 

bu duruma işaret edildiği gibi, dolaylı olarak da bu anlamda anlaşılabilecek âyetler 

vardır. Birincisine şu âyeti örnek vermek mümkündür:  

“Resûlullah’a itaat eden Allah’a itaat etmiş olur, yüz çevirenlere gelince seni 

onlara bekçi olarak göndermedik.”26 

Dolaylı olarak Peygamber’e itaati emreden âyetlerin sayısı oldukça fazladır. 

Allah’a itaatle birlikte Peygamber’e itaatin de zikredilerek emredilmiş olması, 

Peygamber’e itaatin Allah’a itaat etmek gibi değerlendirildiği anlamına 

gelmektedir. Bu itaat, Peygamber’in Allah’ın elçisi olmasından dolayıdır. Bu 

durumda elçiye itaat eden, onu elçi olarak gönderen Allah’a itaat etmiş gibidir. 

Bunlara örnek olarak şu iki âyeti vermek mümkündür: 

“De ki: “Allah’a ve resûle itaat edin.” Eğer yüz çevirirlerse bilsinler ki Allah 

kâfirleri sevmez.”27 

“Allah’a itaat edin, peygambere de itaat edin ve tedbirli olun. Eğer yüz 

çevirirseniz bilin ki elçimizin görevi açık biçimde tebliğ etmekten ibarettir.”28 

3. Peygamberler itaat edilmeleri için gönderilmişlerdir: Kur’ân’da, 

peygamberlerin gönderiliş sebebi olarak, onlara itaat edilmeleri ön görülmektedir. 

Dolayısıyla peygambere itaat edilmediği takdirde, onu peygamber olarak gönderen 

ilahî iradenin hedefine ulaşması söz konusu değildir. İtaat edilmek üzere 

gönderilen bir zâta itaat edilmeyerek ilahî rızaya ermek de mümkün olmaz. Şu 

âyetler bu durumu ifade etmektedir:  

“Biz her bir peygamberi, Allah’ın izniyle, ancak kendisine itaat edilmesi için 

gönderdik. Eğer onlar kendilerine kötülük ettiklerinde sana gelseler de Allah’tan 

bağışlanmayı dileselerdi, peygamber de onlar için mağfiret dileseydi, elbette Allah’ı 

ziyadesiyle affedici ve esirgeyici bulurlardı.”29 

“Artık Allah’a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin.”30 

Yukarıda meali verilen ikinci âyet, birkaç peygamberin diliyle 

tekrarlanmaktadır. Bu durum, peygamberlik müessesinin bizâtihi kendisinin, itaat 

edilmeyi gerektirdiği anlamına gelmektedir. 

4. Allah’ın rahmetine ermek için Allah’la birlikte Peygamber’e de itaat etmek 

gerekir: Yüce Allah, Peygamber’e itaat etmenin kendisinin rahmetinin ön şartı 

olduğunu zikretmektedir. Peygamber’e itaat edilmediği takdirde, rahmetin zıddı 

                                                 
26 en-Nisâ 4/80. 
27 Âl-i İmrân 3/32. 
28 el-Mâide 5/92. 
29 en-Nisâ 4/64. 
30 eş-Şuarâ 26/108, 110, 126, 131, 144, 150, 163,179. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   338 

 

olan “hızlan” söz konusu olur ki, bu durum hiçbir müminin göze alabileceği bir 

sonuç değildir. İşte âyetlerden örnekler:  

“Allah’a ve peygambere itaat edin ki rahmete erdirilesiniz.”31 

“Müminlerin erkekleri de kadınları da birbirlerinin velîleridir; iyiliği teşvik 

eder, kötülükten alıkoyarlar, namazı kılarlar, zekâtı verirler, Allah ve resûlüne itaat 

ederler. İşte Allah merhametiyle onları kuşatacaktır. Kuşkusuz Allah mutlak güç ve 

hikmet sahibidir.”32 

“Namazı hakkıyla kılın, zekâtı verin ve resûle itaat edin ki esirgenesiniz.”33 

“Kim Allah’a ve Peygamber’e itaat ederse işte onlar, Allah’ın kendilerine 

lütuflarda bulunduğu peygamberler, sıddıklar, şehidler ve sâlih kişilerle 

beraberdirler; bunlar ne güzel arkadaşlardır!”34 

5. Peygamberler helal ve haramı insanlara bildirmek için gönderilmişlerdir: 

Yüce Allah, Peygamberlerinin helal ve haramı ümmetlerine bildirmek üzere 

gönderildiğini ifade ederek, bu konularda da Peygamber’e kulak verilmesi ve 

dolayısıyla ona itaat edilmesini emretmektedir. 

“Benden önce gelen Tevrat’ı doğrulayıcı olarak ve size haram kılınmış 

olanların bir kısmının sizin için helâl olduğunu bildireyim diye gönderildim ve size 

rabbimden bir mûcize getirdim. Artık Allah’a karşı gelmekten sakının ve bana itaat 

edin.”35 

6. Ebedi kurtuluş Allah ile birlikte Peygamber’e itaatle mümkündür: Yüce 

Allah Kur’ân’da zaman zaman âhiretteki ebedi kurtuluşu Peygamber’e itaate 

bağlamaktadır. Buna göre Peygamber’e itaat olmaksızın ebedi kurtuluş mümkün 

değildir. Bir bütün olarak İslâm dininin insanlardan istediği her şeyin karşılığında 

vaad ettiği nihaî karşılık, ebedi kurtuluştur. Bir insanın ebedi kurtuluşu dikkate 

almadan dinî vecibelerinin anlam kazanması düşünülemez. Ebedi kurtuluş da 

Peygamber’e itaat şartına bağlandığına göre, dinî vecibelerin tamamı, Peygamber’e 

itaatle anlam kazanmaktadır. Bu âyetlerden birkaç tanesi mealen şunlardır: 

“Bunlar Allah’ın sınırlarıdır. Kim Allah’a ve peygamberine itaat ederse Allah 

onu, altından ırmaklar akan cennetlere koyacaktır, orada devamlı kalıcıdırlar; işte 

büyük kazanç budur.”36 

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin, Peygamber’e itaat edin, sizden olan 

ulü’l-emre de. Eğer bir hususta anlaşmazlığa düşerseniz -Allah’a ve âhirete 

                                                 
31 Âl-i İmrân 3/132. 
32 et-Tevbe 9/71. 
33 en-Nûr 24/56. 
34 en-Nisâ 4/69. 
35 Âl-i İmrân 3/50. 
36 en-Nisâ 4/13. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 339 

 

  

gerçekten inanıyorsanız- onu, Allah’a ve Peygamber’e götürün. Bu, elde edilecek 

sonuç bakımından hem hayırlıdır hem de en güzelidir.”37 

“Allah’a ve resûlüne itaat eden, Allah’a itaatsizlikten korkan, O’na 

saygısızlıktan korunanlar var ya, işte asıl kazananlar bunlardır!”38 

“Ey iman edenler! Allah’a itaatsizlikten sakının ve doğru söz söyleyin ki, 

Allah sizin işlerinizi düzeltsin, günahlarınızı bağışlasın. Kim Allah’a ve resûlüne 

itaat ederse gerçekten büyük bir kazanç elde eder.”39 

7. Peygamber’e itaatsizlik ebedî azabın sebebidir: Kur’ân’da Peygamber’e 

itaatle ebedi kurtuluş arasında doğrudan bir bağlantı kurulduğu gibi, Peygamber’e 

itaat etmemeyle uhrevî azab arasında da doğrudan bir bağlantı kurulmuştur. 

“Kim de Allah’a ve Peygamberine itaatsizlik eder ve sınırlarını aşarsa Allah 

onu, devamlı kalacağı bir ateşe sokar, onun için alçaltıcı bir azap vardır.”40 

“Yüzleri ateşe çevrildiği gün, "Keşke Allah’a itaat etseydik, resûlü 

dinleseydik" diyecekler.”41 

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin, resûle itaat edin ve yaptıklarınızı boşa 

çıkarmayın.”42 

İkinci ayette, Allah’a itaat etmekle elçisini dinlemek arasında bir bağlantı 

kurulmaktadır. Buna göre Allah’a itaatin tam olarak gerçekleşmesi için onun elçisi 

olan Peygamber’e kulak vermek gerekmektedir. Son âyetin mealinde ise, Allah ve 

resûlüne itaat etmemenin amellerin boşa çıkmasının sebebi olacağı belirtilmektedir. 

Buna göre kulun yaptığı iyi şeylerin Allah katında kabul görmesi, Allah’a ve 

Peygamber’e itaat şartına bağlıdır. 

 

İsmet-İtaat İlişkisi 

Peygamberi diğer insanlardan ayıran aslî vasıf, onun vahiy almasıdır. Vahiy, 

ilmi asla tartışma konusu olmayan bir kaynaktan, yani Yüce Allah’tan peygambere 

gelmektedir. Hiçbir şüpheye yer bırakmayacak derecede kesin bilgileri içeren 

vahiy, Allah’ın kullarının hidâyete ermelerini kolaylaştırmak için gönderdiği yol 

gösteren bir muhtevaya sahiptir. Bu itibarla vahiy ve içerdiği bilgi, hem nitelik 

açısından hem de olgusal açıdan peygamberle, konumu ve statüsü ne olursa olsun 

diğer insanların arasını keskin bir şekilde ayırmaktadır. Ayrıca Hz. Peygamber’in 

şahsında gerçekleşen vahyin bir defada gerçekleşip bitmeyen, aksine 

başlangıcından Hz. Peygamber’in vefâtına kadar devam eden bir süreç olması, 

                                                 
37 en-Nisâ 4/59. 
38 en-Nûr 24/52. 
39 el-Ahzâb 33/71. 
40 en-Nisâ 4/14. 
41 el-Ahzâb 33/66. 
42 el-Kıtal 47/33. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   340 

 

önemini daha da artırmaktadır. Zira Hicri takvime göre yirmi üç yıl süren vahiy 

süreci, aynı zamanda Hz. Peygamber’in bir peygamber olarak, peygamberlik 

alanıyla alakalı olarak ümmetine rehberliğinin sürekli kontrol altında olduğu ve an 

be an izlenerek, Yüce Allah tarafından onaylandığı anlamına gelmektedir. Zira Hz. 

Peygamber’in bazı tasarrufları, zaman zaman vahiy yöntemiyle tenkid edilmiş ve 

uyarılara muhatap olmuştur. Bu durum, uyarılmadığı konularda, ilahî iradenin 

kendisine muvafakat ettiği anlamına gelmektedir. Kuşkusuz bu durum, sadece Hz. 

Peygamber’in peygamber olarak yaptığı tasarruflarla sınırlıdır. Onun bir beşer 

olarak yapıp ettikleri bu kapsamın dışındadır. Sahabe de Hz. Peygamber’in bir 

peygamber olarak talep ettiği hususlarda mutlak olarak itaat ettiği halde, bir insan 

olarak teklif ettiği önerileri zaman zaman tartışmış, hatta bazen Hz. Peygamber 

kendi önerisini terk ederek sahabenin görüşünü benimseyip uygulamıştır. Bu 

durum sahabenin de Peygamber’in peygamberlik alanında Allah’ın kontrolü 

altında olduğunu, ancak bir insan olarak isabet edeceği gibi hata da edebileceğini 

doğru anladıklarını göstermektedir.43  

Peygamber Allah’tan vahiy aldığı için, onun din adına söyledikleri, Allah 

tarafından benimsendiği anlamını taşımaktadır. Yukarıda da belirtildiği gibi, zaten 

Yüce Allah benimsemezse, uyarıyor. İşte bu nedenle vahyin iman edenler üzerinde 

sağladığı avantajlardan yararlanmak için, zaman zaman peygamberlik iddiasında 

bulunan sahtekârlar da (mütenebbiler) ortaya çıkmıştır. Gerçekten peygamber olan 

zât ile peygamber olmadığı halde bu iddiada bulunan sahtekâr kimseyi birbirinden 

ayırt etmek önem taşımaktadır. Yüce Allah sahiden peygamber olan zâtı mûcize ile 

destekleyerek, sahtekâr olan iddia sahiplerinden ayırmıştır. Yüce Allah, seçtiği 

peygamberlerin elinden mûcizeleri gerçekleştirmek suretiyle, dolaylı olarak; “İşte 

bu zât gerçekten benim peygamberimdir, ona güveniniz ve ona uyunuz.” 

buyurmuş olmaktadır. 

Mûcize ile desteklenerek peygamberliği kesinleşen zâtın, peygamberliği ve 

dolayısıyla vahiyle ilgili hususlarda bağlayıcı ve itaat edilmesi gerektiği 

konusunda, dikkate alınması gereken bir tek problem vardır. O da acaba ilahî 

vahye muhatap olan bu zât, bir beşer olduğu için korku, benimsenme, yayılma ve 

başarılı olma gibi birtakım kaygılarla kendisine gelen vahyi lafız ya da mana 

itibariyle değiştirme, eksiltme ve ekleme yapma gibi yöntemlerle manipüle etmiş 

olamaz mı? Kuşkusuz peygamberliği tesis eden ve peygamberlikle kullarının işini 

kolaylaştırmayı murad eden Yüce Allah, bunun tedbirini de almış ve peygamberi 

mâsûm kılmıştır. İsmet sıfatıyla donatılan peygamberin, aldığı vahyi ne lafız 

itibariyle ne de mana ve tatbikat itibariyle, amacının dışında aktarması mümkün 

değildir. Kuşkusuz tatbikat Hz. Peygamber’e aittir ve bu konuda farklı 

alternatiflerin olması da mümkündür. Ancak bu tatbikat ilahî maksada uygun 

olmak durumundadır. Resûlullah’ın ilgili tatbikatı bu maksada uygundur. 

Yukarıda ismetle ilgili alt başlıkta verildiği gibi, bu tür bir teşebbüsün olması 

                                                 
43 Bu konuda yapılan bir değerlendirme için bkz. Evkuran, Mehmet, Ahlak, Hakikat ve Kimlik, Ankara: 

Araştırma, 2013, s. 65. vd. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 341 

 

  

durumunda, ilahî kudret tarafından derhal müdahale edileceği kesindir. İşte 

peygambere ve bu ümmetin peygamberi olan Hz. Muhammed’e bir peygamber 

olarak itaat edilmesinin gerekli oluşu, bu nedenle yani onun mâsûm olması 

nedeniyledir. Mâsûm olduğu için aldığı görevi hakkıyla ve ilahî iradeye uygun bir 

şekilde yerine getirmektedir. Bu konuda yanılması, yanlış yapması veya uygulama 

anında kusurlu olması durumunda derhal ilahî itaba muhatap olmuştur. 

Dolayısıyla onun bütün tasarrufları –ilahî irade ve vahiy yöntemiyle tashih 

edilenlerin tashihten sonraki hali- ilahî iradeye uygundur ve ümmeti için 

bağlayıcıdır. Buradan sünnetin de adeta vahye eş değer olduğu sonucunu çıkarmak 

meseleyi anlamamaktır. Zira sünnetin tarihsel bağlantıları bulunmasına karşılık, 

vahiy evrenseldir. 

Görüldüğü gibi peygambere itaat, peygamberin dini temsil etme 

konumundan kaynaklanmaktadır. Dini temsil hususundaki güvenilirlik ve 

bağlayıcılığı da onun mâsûm oluşuna dayanmaktadır. Buna bağlı olarak itaat ile 

ismet arasında doğrudan bir bağlantı bulunmaktadır. Bu durum aynı zamanda, din 

kimlik veya konumu ne olursa olsun peygamberden başka herhangi bir kimseye 

itaat etmenin ümmetin tamamına vacip olmadığı sonucunu vermektedir. Başka 

insanlara itaat etme, onların konumu ve ilgili oldukları çevrelerle sınırlıdır. Din 

adına yaptığı yorum ve tasarrufları kabul de edilebilir red de edilebilir. Kabul veya 

reddedilmesi, hiç kimsenin kınanmasına sebep olmaz. Ancak peygamberin bir 

peygamber olarak yaptığı tasarrufları, iman ettiğini iddia eden herkes için 

bağlayıcıdır. Aksine hareket edenler, dinî vecibelerini yerine getirmemiş olurlar ve 

kınanırlar. Bu durum, peygamberden başka hiç kimsenin dinî tasarruflarında 

mâsûm olmamasından kaynaklanmaktadır. Her ne kadar Şîa imamlarının mâsûm 

olduğunu ileri sürse de, bu değerlendirme ümmetin büyük çoğunluğu tarafından 

genel kabul görmemiştir. Dolayısıyla dinî tasarrufları ilahî kontrol altında bulunan 

ve bu alandaki söylem ve uygulamalarında mâsûm olan sadece peygamberdir. 

Onun mâsûm olması, dinî tasarruflarının isabetli olmasını garanti altına 

almaktadır. Dinî tasarruflarında isabetli olduğu garanti olduğu için de kendisine 

itaat emredilmiştir. Buna bağlı olarak peygambere itaat etmenin dayanağının ismet 

sıfatı olduğu anlaşılmaktadır. 

 

Sonuç 

İslâm düşünce tarihinin ilk yıllarından itibaren Hz. Peygamber’in otoritesi, 

bağlayıcılığı ve dindeki konumu zaman zaman tartışma konusu olmuştur. 

Tartışmalar, genelde Hz. Peygamber’in ontolojik hüviyeti, onun sünnetinin 

bağlayıcılığı ve hadislerinin bilgi değeri üzerinden sürdürülmüştür. Kuşkusuz bu 

tartışmalar zaman zaman Hz. Peygamber’in beşer üstü bir varlık olarak tasavvur 

edilmesi ve onun şahsiyeti etrafında yarı tanrı bir imajın oluşturulması şeklinde 

sonuçlanmıştır. Bu tür değerlendirmeleri Kur’ân’ın sunduğu Hz. Peygamber 

çerçevesi içerisinde kabul etmek mümkün değildir. Ancak bu aşırılıklar, aksi yönde 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   342 

 

başka aşırılıkları beraberinde getirmiş ve Hz. Peygamber’i hayatın dışına iten, onu 

günlük hayatımızın hiçbir alanında etkisi olmayan, bütün vazifesi sadece Allah’tan 

aldığı vahyi tebliğ etmekten ibaret olan, adeta bir postacı gibi telakki eden bir 

anlayışa sebep olmuştur.  

Hz. Peygamber’in bir beşer olarak yapıp ettikleri, herhangi bir beşerin yapıp 

ettiklerinden farklı değildir. Şu var ki onun sağlam kişiliği, temiz fıtratı ve pak 

ahlakı, kolay kolay her insanda bulunmayacak bir düzeydedir. Ancak bu özellikler, 

onun beşer olarak yapıp ettiklerinin ümmeti tarafından da dinî bir hüviyet 

kazandırılarak taklit edilmelerini gerektirmez. Ulemânın genel görüşü asıl bağlayıcı 

olan söz ve fiillerinin, dinî konularla alakalı olan ve bunlar arasında kendi şahsına 

ait olan özel hususların dışında kalanlar olduğu şeklindedir. Üzerinde durulması 

gereken ve mümkün mertebe tartışma dışında tutulması gereken husus, budur. Bu 

durum, Hz. Peygamber’e isnad edilen ve hadis literatürü içerisinde yer alan 

rivâyetlerin sorgulanması ve ulûmü’l-hadis kurallarına göre değerlendirilmesinden 

farklıdır.  Zira bu anlamda yapılan faaliyetler, Hz. Peygamber’e isnad edilen bir 

rivâyetin gerçekten ona ait olup olmadığını sorgulayarak tespit etmeyi 

amaçlamaktadır. Oysa kastımız, Hz. Peygamber’e aidiyeti kesin olan ve içerik 

itibariyle dinî olan bir konuda Hz. Peygamber’in otoritesidir.  

Yüce Allah’ın insanların hidâyeti bulmalarında yardımcı olması için 

gönderdiği dinin aslî özelliği tevhid inancıdır. Buna bağlı olarak kula kulluk, hangi 

formatta olursa olsun, kesin bir şekilde reddedilmiş ve tevhid inancı özgürlüğün 

garantisi olarak sunulmuştur. Zira tevhid inancı sayesinde, insan hür iradesiyle, 

hiçbir baskı altında kalmadan, iman etmektedir. Aksi durumda imanın sahih 

olması mümkün değildir. Bu açıdan bakıldığında, tevhid inancına mensup bir 

kulun, herhangi başka bir beşere, kendisi gibi insan olan başka bir kula kayıtsız 

şartsız itaat etmesi düşünülemez. Bu tespit ile Kur’ân’da yer alan peygambere 

itaatle ilgili âyetler, görünürde çelişkili gibi durmaktadır. Ancak her ne kadar bir 

beşer ise ve bir beşerin sahip olduğu tüm beşerî özelliklere sahip ise de peygamber 

vahiy almaktadır. Ayrıca aldığı vahyin alınması, anlaşılması ve tatbikata yönelik 

hususlarda tatbik edilmesi süreçlerinin tamamında ismet sıfatıyla donatılmıştır. 

İsmet sıfatıyla donatılmış olması, söz konusu alanla ilgili olarak ilahî iradeye aykırı 

davranamamasını netice vermektedir. Bu nedenle söz konusu alanla ilgili olarak 

Hz. Peygamber mâsûm olduğundan otoritesinin bağlayıcı olduğu ve ümmetin tüm 

bireylerinin buna bağlı olması gerektiği anlaşılmaktadır. 

Peygamberlerin dışında hiçbir insan vahiy almadığı gibi, hiçbir insan mâsûm 

da değildir.44  Bu nedenle kim olursa olsun, ilmî ve irfanî kişiliği ne olursa olsun, 

hangi aile ve silsileye mensup olursa olsun, dinî konularda hiç kimseye kayıtsız 

                                                 
44 İslâm ümmeti içerisinde oldukça sınırlı bir azınlığı oluşturan Şiîlerin, imamların masum olduğuna dair 

görüşlerini saymazsak, hemen hemen ümmetin tamamı bu konuda müttefiktir. Şiîler de ismet sıfatının 

kapsamına peygamberlerin dışında sadece 12 imam ve Hz. Fatıma’yı almaktadır.  Bu durum bile ismetin 

ne kadar özel bir sıfat olduğu konusunda fikir vermektedir. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                                 343 

 

  

şartsız itaat etmek söz konusu değildir. Vahiy alan ve ismet sıfatına sahip olan en 

son şahsiyet Hz. Muhammed’dir. Onun vefâtıyla birlikte vahiy kesildiği gibi, 

vahyin korunması için Yüce Allah’ın aldığı tedbir anlamına gelen ismet sıfatı da 

sona ermiştir. Onun vefâtından sonra onun ümmetine mensup olan herkesin din 

adına söyledikleri, yaptıkları veya önerdikleri her şey isabetli de olabilir, isabetsiz 

de olabilir. Bu nedenle kabul de edilebilir red de edilebilir. Ümmetin birliğini, 

kimliğini ve bütünlüğünü korumak da sadece Hz. Peygamber’e itaatle 

mümkündür. O, devre dışı bırakıldığı takdirde, ümmeti ümmet yapan özellikler 

aşınır ve birbirinden oldukça farklı ve doğal olarak problemli yeni durum ve 

anlayışların ortaya çıkması kaçınılmaz olur. Bu durum onun dışında hiç kimse için 

söz konusu değildir.  

Hz. Peygamber’in bağlayıcılığını tartışma zeminine taşımak, dini 

anlamamaktır. Belki söz konusu bağlayıcılığın sınırları üzerinde tartışılabilir. Ancak 

bir peygamber olarak ümmeti için belirleyici ve bağlayıcı olduğundan kuşku 

yoktur. Hz. Peygamber etrafında oluşturulan aşırı tasavvurları buna gerekçe olarak 

sunmak da hedefi şaşırmaktır. Zira söz konusu tasavvurlar ne kadar aşırı ve 

peygamberlik müessesinin özüne aykırı ise, Hz. Peygamber’i dinî hayatın dışına 

itmek de en az o kadar aşırı ve söz konusu müessesenin özüne aykırıdır. Tek delil 

ve kaynak olarak Kur’ân ile yetinme iddiası, Hz. Peygamber’le Kur’ân’ı birbirine 

alternatif olarak görme hatasından kaynaklanmaktadır. Oysa Kur’ân ile Hz. 

Peygamber, birbirinin alternatifi değil, birbirinin tamamlayıcısıdır. Zira Hz. 

Peygamber’in bir peygamber olarak yaptıklarının tamamı, Kur’ân’ın anlaşılması ve 

yaşanmasını göstermek ve kolaylaştırmak içindir. Hz. Peygamber’e isnadı kesin 

olan hiçbir söz ve fiil Kur’ân’a rağmen söylenmiş veya yapılmış değildir. Belki 

problem, ona isnadı kesinleşmeyen konular hakkındadır ki, bunları onun şahsına 

isnad ederek, bunlar üzerinden yorum yapmak ve hüküm vermek asla doğru 

değildir. Dinin özü, Resûlullah’tan itibaren tatbikatla intikal etmiştir. Tatbikatı 

olmayan hususlar, tali konulardır ve yoruma açıktır. Bu konuda farklı tercihlerde 

bulunmak mümkündür. Ancak Resûlullah’ın bağlayıcı bir şekilde uyguladığı ve 

uygulanmasını istediği hususlar, İslâm dininin bireyin hayatına yerleşmesi ve 

Müslüman bireyin dönüşmesi için, kabul edilmesi ve itaat edilmesi gereken 

hususlardır.   

 

KAYNAKÇA 

 Celaleddin es-Süyûtî, Tenzihü’l-enbiya an tesfihi’l-ağbiya (nşr. Saîd 

Muhammed Lehham), Beyrut 1417/1997. 

 Cerrahoğlu, İsmail, “Garanik”, DİA, XIII, 363-364. 

 Cürcânî, Seyyid Şerif, Şerh’ul-Mevâkıf (nşr. M. Ömer ed-Dimyâtî), Beyrut: 

Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1433/2012. 



Peygamber’e İtaatin Dayanağı Olarak İsmet Meselesi                   344 

 

 Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn, el-İrşâd (nşr. M. Yûsuf Mûsâ-Abdülmün’im 

Abdülhamîd), Kahire 1369/1950. 

 Evkuran, Mehmet, Ahlak, Hakikat ve Kimlik, Ankara: Araştırma, 2013. 

 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (nşr. A. Ali el-Kebîr vdğr.), Kahire: Dâru’l-

Maârif, ts. 

 Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse (trc. ve nşr. İlyas Çelebi), İstanbul: 

YEK Başkanlığı, 2013.  

 __________, el-Muğni fî ebvâbi’t-tevhîdi ve’l-adl, Kahire 1385/1965. 

 Kâşifü’l-Ğitâ, M. Hüseyin Âl, Aslu’ş-Şiâ ve Usûlühâ (nşr. Dâru’l-Usûl), 

Beyrut 1410/1990. 

 Mehmet Bulut, Ehli sünnet ve Şia'da İsmet İnancı, İstanbul 1991. 

 Murtaza,Ebü'l-Kâsım Alemülhüda Ali b. Hüseyin Şerif, Tenzihü'l-

enbiyâ, Beyrut 1988. 

 Mutrifi, Uveyd b. İyâd,Âyâtu itâbi'l-Mustafa fî dav'i'l-ismeti ve'l-ictihâd, 

Kahire:Dârü'l-Fikri'l-Arabi, ts. 

 Nesefî, Ebü’l-Muîn, Tabsiratü’l-edille (nşr. H. Atay-Ş.A. Düzgün), Ankara: 

DİB, 2003. 

 Razî, Fahreddin, İsmetü’l-enbiyâ, Beyrut 1409/1988. 

 Sâbûnî Nureddîn, el-Bidâye fî Usûliddîn (nşr. Bekir Topaloğlu), Ankara: DİB, 

2005. 

 Tehânevî, Muhammed b. Âlâ, Keşşafu ıstılahâti fünûni ve’l-ulûm, Beyrut 1996. 

 Topaloğlu, Bekir-Çelebi, İlyas, Kelâm Terimleri Sözlüğü (KTS), İstanbul 2010. 

 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            345 

 

Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması 

-‘Allah Güzeldir, Güzelliği Sever’  

Rivâyeti Üzerine Bir Değerlendirme- 

 

Nurullah AGİTOĞLU 

Özet 

İslam Dini’nin ikinci temel kaynağı olan Sünnet’in anlaşılması ve hayata geçirilmesi 

yolunda Müslümanlar ilk dönemlerden bu yana çaba sarf etmişlerdir. Hz. Peygamber’in 

(sas) yaşadığı dönemden uzaklaşıldıkça zaman içerisinde Sünnet’in doğru anlaşılması 

noktasında bazı sıkıntılar ortaya çıkmıştır. Bu ihtiyaç doğrultusunda Muhtelifu’l-hadis, 

Garîbu’l-hadis gibi ilim dalları doğmuştur. Günümüzde de hadislerin ve Sünnetin doğru 

anlaşılması önünde bazen engellerin çıktığı bilinmektedir. Bütünlükten uzak, bağlamından 

kopuk ele alınması gibi durumlar da bazen hadislerin eksik veya yanlış anlaşılmasına sebep 

olabilmektedir. Bu durumun Sünnet’in günümüze taşınmasına etki eden yanı da 

unutulmamalıdır. Bu çalışmada ilgili husus üzerinde durulacak ve ‘Allah güzeldir, güzelliği 

sever’ rivâyeti örneğinde konu ele alınacaktır. Başta şerhler olmak üzere, rivayet ile ilgili 

yapılan yorumlar yol gösterici olacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Sünnet, hadis, rivayet, anlama  

 

The True Perception of the Sunnah and its Meaning 

Today - An Analysis on the Narration of 'Allah is 

Beautiful and He Loves the Beauty' 

 

Abstract 

Muslims have been striving for the first time since the Sunnah, the second main 

source of Islamic religion, has been understood and passed on to life. Hz. As the Prophet 

departed from his time, some troubles arose at the point of correct understanding of Sunnah. 

In the direction of this need, science branches like Muhtelifu'l-hadith, Garîbu'l-hadith were 

born. Nowadays, it is known that obstacles sometimes appear before correct understanding 

of hadiths and Sunnah. Sometimes the situations such as being totally distant and being 

disconnected from the context can sometimes cause the hadiths to be missed or 

misunderstood. It should not be forgotten that this condition also affects Sunnah's daily 

                                                           
 Dr. Öğr. Üyesi, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim 

Dalı Öğretim Üyesi, nurullahagitoglu@gmail.com.  



Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması                     346 

 

movement. The subject will be discussed in this study and the issue will be covered in the 

example of 'Allah is beautiful, he likes beauty'. Interpretations of the narration, especially 

commentaries, will be helpful. 

Keywords: Sunnah, hadith, rumor, understanding 

 

Giriş 

Yüce dinimiz İslam’ın iki ana kaynağından ikincisi olan hadisler 

Müslümanlar için hayati önem taşımaktadır. Hadisler olmadan dinin anlaşılması ve 

doğru yaşanması mümkün değildir. Zira getirdiği Kur’an’ı tebliğ etme göreviyle 

beraber beyan vazifesini1 de alan şüphesiz Hz. Peygamber’dir (sas). 

On dört asırdır, kendisine ait olan ve ona nispet edilenle yoluna devam eden 

devasa İslam kültürü içerisinden sağlıklı bir Peygamber portresi tespit ederek, 

O’nun, kıyamete kadar sürecek önderlik ve örnekliğini sağlam temellere oturtmak 

Müslümanların en önemli görevleri arasındadır.2 

Hz. Peygamber’in yaşam tarzı sayılan sünnetin uygulanma ve günümüze 

taşınma açısından önemi ortadadır. Bu bakımdan sünnet ile hadis arasında bir 

ayrımın yapılması isabetli gibi görünmektedir. 

Sünnet ve hadis kavramları çoğu zaman birbirinin yerine kullanılmışsa da 

aslında aradaki farkın bilinmesi her iki kavram için de faydalı bir yaklaşım 

olacaktır. Muhaddisler bu iki kavramı bir dönem aynı manada kullanarak, Hz. 

Peygamber'le ilgili tüm haberleri bu kavramlarla karşılasalar bile, hem lügat hem 

de terim açısından Sünnet ıstılahında asıl olanın uygulamadaki sebât ve devamlılık 

olduğu vurgulanmıştır.3 

 Sünnet, Hz. Peygamber için değişmeyen ve karaktere dönüşmüş 

davranışların ifadesidir. O'nun davranış ve hareketlerinde sebât ve devamlılık 

vasfını ifade etmektedir.4 

Hz. Peygamber, kendi uygulamalarının ümmeti tarafından da takip 

edilmesini arzu ederek sünnetinden yüz çevirenlerin kendisinden olmadığını 

belirtmekte, sünnete yapışmanın ve sünnet için yol açmanın ve örnek olunması 

gerektiğini bildirmektedir.5 

                                                           
1 Örneğin bkz.  el-Haşr 59/ 7; en-Necm 53/ 3-4; el-Ahzâb 33/ 21; en-Nahl, 16/44. 
2 İ. Hakkı Ünal, “İslam Kültürünün Sürekliliğini Sağlamada Hadis ve Sünnetin Rolü”, İslam'ın 

Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri Kutlu Doğum Sempozyumu – 2001, Ankara 2003, s. 26-28. 
3 Ali Yardım, Hadis I, Damla Yay., İstanbul 1997, s. 31; Yavuz Ünal, “Gelenek-Sünnet İlişkisi”, Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1999, sayı: 11, s. 79-96, s. 80. 
4 Yardım, s. 31; Yavuz Ünal, s. 80. 
5 Buhârî, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-sahih, I-VI, Dâru İbn Kesîr, Beyrut 1987, Nikâh 

1; Muslim, Ebu'I-Huseyn İbnu’l-Haccâc, el-Câmiu’s-sahîh, I-V, Dâru İhyâi’t-türâsi’l-Arabî, Beyrut ty., 

Nikah 5; Ebû Dâvud, Süleyman b. el-Eş’as, es-Sünen, Dâru’l-kitâbi’l-Arabî, Beyrut ty., Sünnet, 6.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                            347 

 

Esas olan Hz. Peygamber’in takip edilmesidir. Dinin yaşanması hususunda 

onun sünnetinin uygulanması gereklidir. Ancak Hz. Peygamber’in de bir beşer 

olması, bir fiziki çevrede doğup büyümesi, bir kültürel ortamda yetişmesi, ortaya 

koymuş olduğu uygulamaların farklı zaman ve mekânlarda hüküm süren farklı 

kültürlere aktarılması ve ifadelerinin anlaşılması noktasında bir takım problemler 

ortaya çıkarmaktadır. Bu durum elbette genel anlamda sünnet için geçerli 

olmayacaktır. Ancak hepsi bir araya geldiğinde sünnet diyebileceğimiz davranışları 

ayrı ayrı ele aldığımızda bu noktada bazen sorunların çıktığı görülebilmektedir. 

Zira söz konusu olan ifadeler ve uygulamalar kendilerine has bağlamlar içinde 

ortaya çıkmışlardır ve onlar bu bağlamlara aittirler.6 

Sadece hadisler için değil tüm metinler için düşünülecek olursa, bir metni 

anlamak yalnız o metnin dilini anlamak değildir. Bir metni anlamak için oluştuğu 

şartlara ve ortama bakmak gerekebilir. Metnin ortaya çıktığı ve şekillenmesine 

vesile olan unsurlar o metnin bağlamını gösterir. Aslında bağlam, metnin doğru 

anlaşılmasının ve yorumlanmasının anahtarı gibidir.7 

Önemli bir kavram olarak bağlam, bir dil birimini çevreleyen, ondan önce 

veya sonra gelen, birçok durumda onu etkileyen, onun anlamını, değerini 

belirleyen, birim veya birimler bütünüdür. Başka bir ifade ile bir gösterge öteki 

öğelerle birlikte ve onlarla bütünleşerek onların yardımıyla bir kavramı 

yansıtmaktadır ki, bu öğelerin oluşturduğu bütüne bağlam denir.8 Bağlam, dilin ve 

metnin varlık kazandığı noktadır. Metin ile bağlam arasındaki bu ilişki, dolaylı 

muhatabın anlama ulaşabilmek için bilmesi gereken bir husustur. Bu husus metnin 

çevresinde yer alır. Bu sebeple dolaylı muhatapların, anlama ulaşabilmek için 

bağlamı da öğrenmeleri çok önemlidir.9 Doğru ve tutarlı bir anlamanın, mevcut 

bütün bağlamların göz önünde bulundurulmasını gerektirdiği gayet açıktır.10 

Kur’an’ın bazı ayetlerini anlaşılır kılıp onu belli bir zemine oturtma amacını güden 

Sünnet de bir zemine oturmak mecburiyetindedir. İşte Hz. Peygamber'in içinde 

olduğu toplumun anlayış, kültür ve fiziki çevre faktörlerinin etkin olduğu bu 

zemin, O'nun sünnetinin gereği gibi anlaşılabilmesi için önem taşımaktadır. Bu 

nedenle toplumsal değerleri ve onların etkinliğini, diğer bir ifadeyle geleneği de 

göz önünde bulundurmak gerekmektedir.11 

Ahlaki yozlaşmanın arttığı ve insanî değerlerin bazen önemsenmediği 

günümüzde, Hz. Peygamber'i bir ‘üsve-i hasene’ olarak çağın idrakine sunmak, 

                                                           
6 Yavuz Ünal, s. 82. 
7 Dücane Cündioğlu, Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Anlamın Tarihi, Tibyân Yay., İstanbul 1997, s. 17. 
8 Türkçe Sözlük, TDK Yay., Ankara, 2005, (10.Baskı), s. 180; Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil, TDK Yay., 

Ankara 2007, III, 200. 
9 Cündioğlu, s. 17. 
10 Nurullah Agitoğlu, “Hadiste Bağlam İnşası”, The Journal of Academic Social Science Studies, 2013, VI, 5, s. 

127-145., s. 145. 
11 Yavuz Ünal, s. 82. 



Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması                     348 

 

özelde Müslümanların genelde bütün insanlığın içinde bulunduğu olumsuz 

ortamdan çıkmasında önemli bir çare olarak görünmektedir.12  

Hz. Peygamber'i ‘örnek model’ olarak çağa taşırken onun yaptıklarının 

aynısını yapmak değil, yaptıklarının sebep, illet ve hikmetini kavrayarak bugünün 

şartları içerisinde yeni bir bakış açısıyla, yeni bir ruhla yorumlamak esas olmalıdır. 

Onun mesajını doğru bir şekilde günümüze taşımanın yolu, onun gözettiği ilkeler 

çerçevesinde sünnetini doğru anlamaktan ve hayata aktarmaktan geçer.13 

Sünnette bulunan bazı hükümlerin doğru anlaşılması ve günümüze 

taşınması için takip edilebilecek bazı ilkeleri Nasi Aslan şu şekilde özetlemiştir: 

“Sünnetle sabit olan hükümler, belli bir gerekçeye bağlı olarak vârid olmuşsa 

günümüzde de söz konusu gerekçelerin mevcut olup olmadığına bakılacaktır. Hz. 

Peygamber, yaptığı bazı işlerde, bunların toplumda doğuracağı neticelerin dikkate 

alınmasını istemiştir. Sünnetteki birçok hüküm, Kur'an'ın bir açılımı ve uygulaması 

durumunda olup; bu hükümlerden bir kısmı, o dönem için uygulamayı en iyi 

gerçekleştirecek bir araç konumundaydı.14 Hadislerin doğru anlaşılıp doğru 

uygulanabilmesi için onların varid olduğu sebep ve şartların yani bağlamın göz 

önünde bulundurulması gerekir. O dönemdeki bir sosyal gerçeğin veya örfün 

ifadesi olan hadislerin tespit edilerek; bunların altında yatan sebepler ve güdülen 

amaçların ortaya çıkarılması gerekir. Gerek ibadetlerde ve gerekse dini yaşantının 

diğer boyutlarında kolaylaştırıcı bir hayat modeli ortaya koyan Hz. Peygamber’in 

bu yaklaşımını sürekli dikkate almak durumundayız.”15 

İslam’ın anlaşılması ve yaşanması noktasında böyle bir öneme sahip olan 

Sünnetin güncelliğini ve evrenselliğini her zaman koruyacağı ortadadır. Ancak 

bunun kadar önem arz eden bir diğer husus da sünnetin günümüze taşınmasıdır. 

Çalışmamızın birinci bölümünde bu konu üzerinde durulacaktır. 

 

I. Sünnetin Günümüze Taşınması 

Uygulama çoğu zaman teoriden önce gelir ve teori bu uygulama üzerine bina 

edilir. Sünnet uygulamaya dayalı olduğundan tarihi süreç içerisinde önde gelmiş, 

İslam toplumlarının oluşum, yapılanma ve hatta karakterlerinde genelde uygulama 

birliğini oluşturmuştur.16 

                                                           
12 Musa Erkaya, “Hz. Peygamber (sas)’in Örnek Ahlâkının Günümüze Taşınmasında Hadis/Sünnetin 

Rolü”, Modern Çağda Ahlak Sempozyumu, 7-8 Mayıs 2010 Konya 2012, s. 327-364, s. 327. 
13 Erkaya, s. 327. 
14 Bu konuda yapılmış bir çalışma için bkz. Rahmet Koluman, Hadis/Sünnette Araç-Amaç İlişkisi Ve 

Araçların Değişebilirliği (Misvak Hadisleri Örneği) (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), ŞÜSBE, 2017. 
15 Nâsi Aslan, “Sünnetin Günümüze Taşınması”, Diyanet İlmi Dergi [Diyanet İşleri Reisliği Yıllığı]_ 

Peygamberimiz Hz Muhammed (SAV) özel sayısı, 2000, 2003, sayı: Özel Sayı, s. 339-360,  s. 357-358. 
16 Habil Nazlıgül, “Sünnetin/Hadislerin Günümüze Taşınmasında Buluşacak Ortak Nokta Ne 

Olmalı?”, YDÜ I. Uluslararası Hadis İhtisas Sempozyumu (26-29 Nisan 2012 Lefkoşa), 2014, s. 41-82 s. 80-82. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            349 

 

 Sünnetin inşa edicisi Hz. Peygamber’dir. Zaten Peygamberler, insanlığın 

başlangıcından beri hidayet rehberi olarak görevlendirilmiş kullardır. Onlar 

insanlığa örnek olarak gösterilmiş ve kendilerine itaat edilmesi istenmiştir. 

Âlemlere rahmet olarak gönderilen Resûlullah’ın insanlığa yol göstericiliğinin 

devamı da onun doğru bir şekilde tanınması, insanlara tanıtılması, daha sonra da 

örnek alınmasıyla mümkün olacaktır. Hz. Peygamber’i anlama ve onu örnek alma 

ihtiyacı hiçbir zaman sona ermeyecektir. Zamanın değişmesiyle beraber insanların 

anlayışları ve dünya görüşlerinin de farklılık arz ettiği bir gerçektir. Bu değişimleri 

doğru algılamak suretiyle günümüz insanına örnek sunulabilecek bir anlayışla Hz. 

Peygamber’i tanıtmak Müslüman ilim adamlarının önemli bir görevidir.17 

Sünnete yaklaşım tarzı her zaman çok önemli olmuştur. Hayattaki değişim 

ve dinamizme karşılık yazılı belgeler olarak günümüze ulaşan ve çoğunluğu dini 

naslar olarak değerlendirilen rivâyetlerin yapısının statik olduğu ve belli bir 

dönemin kendi şartları içerisindeki uygulamalarını yansıttığı bir gerçektir. 

Müslümanlar Hz. Peygamber’in ahlakını, karakterini, hedeflerini, bu hedefleri 

gerçekleştirdiği vasıta, yol ve yöntemlerini, tercihlerini, hoşlanmadığı şeyleri, 

emirlerini, yasaklarını, iyice öğrenmelidir. Böyle biri rivayetleri seçerken ve 

günümüze aktarılacak, uygulamaya konulacak olanlarını belirlerken Hz. 

Peygamber hakkındaki bu müktesebatından mutlaka istifade etmelidir. Kendi 

durumu rivayette anlatılan hal ve durumdan farklılaşmışsa o konudaki Hz. 

Peygamber’in gayesi, niyeti ve hedefi belirlenmeli bu hedefi en mükemmel olarak 

gerçekleştirecek yeni vasıta, yol ve yöntemleri sünnet olarak almalıdır. Bunu 

yaparken de asla sünnete aykırı davrandığını düşünmemeli, bilakis gerçek anlamda 

sünneti uyguladığı kanaatinde olarak müsterih olmalıdır.18 Bu bağlamda dini 

anlama noktasındaki problemlerin çözümünde sünnetteki bireysel ve toplumsal 

hayata rehberlik edecek ilkeleri tespit etmek zaruridir.19 

Kur'an’ın birçok yerinde bir düşüncenin, bir inancın her hangi bir delile 

dayanmadan bilinçsizce ve körü körüne taklit edilmesi tenkit edilmiştir. Onun 

uygulayıcısı konumunda olan Hz. Peygamber de kendisinden işittiklerini 

başkalarına tebliğ etmeyi emrederken anlayarak ve kavrayarak tebliğ etmelerini 

istemiştir. Zira Hz. Peygamber “Allah, benim sözümü işitip de benden işittiği gibi 

(başkasına) tebliğ eden kişinin yüzünü ağartsın.”20 buyurmuştur. Anlamaya ve 

kavramaya bu kadar önem veren Hz. Peygamber zaman zaman illet ve hikmetini 

                                                           
17 Adem Apak, “Günümüzde Hz. Peygamber’in (sav) Doğru Anlaşılması Üzerine Düşünceler”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010, XIX/2, s. 59-72, s. 60. 
18 Nazlıgül, s. 80-82. 
19 H. Musa Bağcı, “Hz. Peygamber’in Örnekliğinin Günümüzdeki Önemi: (Teşebbüh/Taklit ile 

İktidâ/Teessî/İttiba Kavramları Bağlamında )”, Hz. Muhammed (SAV) ve Mesajı, 2014, s. 107-123, s. 107. 
20 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ, Sünen (el-Câmiu’s-sahîh), I-V, thk. A. Muhammed Şakir vd., Mısır 

1975. (Muhammed Nasıruddin el-Elbânî’nin değerlendirme ve talikleriyle birlikte yapılan baskısı: 

Mektebetü’l-Maârif, Riyad ty.) İlim,7; İbn Mâce, Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, Sünen, I-II, thk. 

Muhammed Fuad Abdulbaki, Dâru’l Fikr, Beyrut ty., Mukaddime, 18. 



Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması                     350 

 

sormadan, sebeplerini araştırmadan kendisinin yaptığını yapan yani kendisini 

bilinçsizce taklit edenleri de uyarmıştır. Bir keresinde namaz kıldırırken 

ayakkabılarını çıkarıp sol tarafına bırakmıştır. Bunu gören sahabiler de aynı şeyi 

yaparak ayakkabılarını çıkardıklarında namaz bitince Hz. Peygamber “Niçin 

ayakkabılarınızı çıkardınız? ”diye sormuş. Onlar da: “Sizin çıkardığınızı gördük biz 

de çıkardık” demişler. O zaman Hz. Peygamber, “Cebrail bana onlarda pislik 

olduğunu haber verdi. “ diye bir açıklama yaparak, örnek alınan davranışın bilinçli 

yapı1ması gerektiğine dikkat çekmiş, bilinçsizce yapılan taklit türü davranışlardan 

sakındırmıştır.21 

Çağımız insanına taklitçi ve şekilci bir zihniyetle bir peygamber örnekliği 

sunulması oldukça yanlış bir tavırdır. Bu anlamda Peygamberi örnek almalarını 

istemek, onların miladi yirminci yüzyılda değil de on beş asır öncesi Peygamber 

dönemi koşullarında yaşamalarına davet etmek olur ki bu makul değildir.22 

Günümüzde sünnetin doğru anlaşılamamasının ve bu zamana 

yansıtılamamasının sebepleri olarak şekilcilik ve taklitle beraber cehalet, 

duygusallık, hadislerin edebi tahlillerini, dil ve ifade tarzlarını kavrayamamak, 

hadislerdeki emir, yasak, tavsiye, teşvik, ikâz ve korkutmaların ayırt edilememesi, 

uydurma hadislere fazla itibar göstermek, hadislerin vürûd sebeplerini ve 

tarihlerini dikkate almamak, hadislerin evrenselliğini dikkate almamak, vb. bazı 

hususlar vurgulanmaktadır. Hz. Peygamberin peygamberlikten önceki davranış ve 

sözleri ile peygamber olduktan sonraki davranış ve sözlerinin birbirine 

karıştırılmasının da günümüzde Hz. Peygamber’i yanlış anlama sebeplerinden biri 

olduğu ifade edilmektedir.23 

Hz. Peygamber’in örnekliği, kendi yaşadığı devirdeki canlılığı ve anlamlılığı 

içinde yaşatılmak isteniyorsa hadis ve sünnetten elde edilen verilerin illet ve 

maksat çerçevesinde değerlendirilerek, bugüne taşınabilecek unsurların iyi tespit 

edilmesi gerekir.24 

Sünnetin günümüze taşınması konusunun daha iyi anlaşılabilmesi amacıyla 

‘Allah güzeldir, güzelliği sever’ rivayeti örneğinde inceleme yapılacaktır. Rivâyet 

muteber hadis kaynaklarında geçtiği için sened tenkidi yapılmasına gerek 

görülmemiştir. Ancak şerhler ve yapılan yorumlar ışığında hadis 

değerlendirilecektir. Böylece bu ve buna benzer rivayetlerin günümüze 

taşınmasının Müslümanların hayatı açısından önemine vurgu yapılacaktır. 

 

                                                           
21 Ebû Dâvûd, İlim 10; Tirmizî, İlim 7; Bkz. Ebû Dâvûd, Salât, 88; Bağcı, s. 107-108. 
22 Bağcı, s. 123; İ. Hakkı Ünal, s. 26-28. 
23 Geniş bilgi için bkz. Abdulkadir Evgin, “Örneklerle Günümüzde Hz. Peygamberi Yanlış Anlama 

Sebepleri”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2000, sayı: 5 [Prof. Dr. Şaban Kuzgun Armağanı], s. 

111-116. 
24 İ. Hakkı Ünal, s. 26-28. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            351 

 

II.  ‘Allah Güzeldir, Güzelliği Sever’ Rivâyeti Örneğinde Sünnetin 

Günümüze Taşınması Meselesi 

İslam dini Müslümanların dünya ve ahiret mutluluğunu hedeflemektedir. 

Dinî nasların insanların dünya hayatını ve günlük yaşantısını göz ardı ettiği iddia 

edilemez. Bu bağlamda ayetler gibi Hz. Peygamber’in sünnetinin de insan hayatına 

yön veren, anlam katan ve ondan ilgisini hiçbir zaman esirgemeyecek olan yönü 

dikkat çekmektedir. 

Müslümanın imtihan dünyasında ahiretine hazırlık yapabilmesi için İslam’ın 

her iki alanda da denge gözetmesi, ancak asıl olanın ahiret olduğu gerçeğinin 

unutulmaması esastır. 

Hz. Peygamber’in sosyal hayatta Müslümanlara yön veren, onlara estetik 

duyguları teşvik eden, bireylerin birbirleri ile olan münasebetlerinde olumlu katkı 

yapan hadisleri mevcuttur. Tarih boyunca bu tür rivayetlerin İslam topraklarında 

maddi manevi sağladığı faydalar bilinmektedir. Bu tür rivayetlerden biri de ‘Allah 

güzeldir, güzelliği sever’ hadisidir.25 

İnsanın maddi yönden rahat bir hayat sürdürebilmesi için, mutlaka manevi 

yönden rahat olması gerekir. Bu nedenle İslâm dininin iki ana temeli olan Kur’ân 

ve sünnette, insan hayatının manevi yönünü ilgilendiren pek çok açıklamalar 

bulunmaktadır. İnsanın tüm duyu organlarına hitap eden güzellik ve estetik, insan 

hayatının manevi yönünde önemli bir yere sahip bulunmaktadır. Bu nedenle 

Kur’ân ve sünnetin pek çok yerinde, güzellik ve estetiği ilgilendiren açıklamalar 

bulunmaktadır.26 

 Hz. Peygamber’in hayatını inceleyenler, onun her açıdan güzellik, temizlik, 

nezaket, iffet ve incelik örneği olduğunu görmüşlerdir. Bütün bunlarda, estetiğin en 

güzeli ortaya çıkmaktadır. O’nun hayatındaki estetik ve güzelliği, bir konu ile 

sınırlandırmak mümkün değildir. İster aile içerisinde ve ister toplum içerisinde, 

onun tüm insanlarla ilişkilerinde en güzel bir şekilde davrandığı bilinmektedir. O, 

aile içerisinde çocuklarına karşı en iyi bir baba olduğu gibi, eşlerine karşı da en iyi 

bir koca idi. Bununla beraber toplum içerisinde her insana karşı en iyi bir dost ve 

arkadaştı. Kur’ân’da, “Muhakkak ki Allah Resulü’nde sizin için güzel bir örnek 

vardır”27 diye haber verildiği gibi o, inanan insanlar için her türlü güzellikte bir 

örnektir. Buna göre Müslümanların sosyal hayatlarının her alanında onu örnek 

almaları gerekir.28 

Hadisin vürud sebebi de şöyledir: Bir gün Hz. Peygamber, “Kalbinde zerre 

kadar kibir bulunan bir kişi cennete giremez” buyurduğunda, sahabeden bazıları, 

                                                           
25 Muslim, İman, 147. 
26 Ali Karakaş, “Hadis Kültüründe Estetik”, Turkish Studies = Türkoloji Araştırmaları: International 

Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 2017, XII/35, s. 487-501, s. 498-499. 
27 el-Ahzâb 33/21. 
28 Karakaş, s. 498-499. 



Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması                     352 

 

“İnsan elbisesinin, ayakkabısının güzel olmasını sever” deyince, Resulullah da 

şöyle buyurmuşlardı: “Allah cemîl’dir, güzeldir, güzelliği sever. Kibir hakkı 

beğenmemek, şımarmak ve insanları küçümsemektir.”  

İslam’ın gönderildiği ilk yıllarda sahabenin fakir durumu, ilk sahabilerin 

içinde bulundukları inkisar ve tevazu hali ile beraber Hz. Peygamber kabile 

liderlerinin kendi kabileleri üzerindeki ağır otoriteleri ve zayıflarına karşı 

kibirlerinden rahatsızdı. İslam ilk andan itibaren insanların bir tarağın dişleri gibi 

eşit olduğunu haykırmıştır. Arab’ın Aceme üstünlüğünün olamayacağını, 

üstünlüğün ancak takva ile gerçekleşeceğini vurgulamıştır. Nitekim Yüce Allah 

Kur’an-ı Kerim’de “Biz sizi bir erkek ve bir dişiden yarattık, sizi milletlere ve 

kabilelere böldük ki tanışasınız, en değerli olanınız en takva sahibi olanınızdır”29 

buyurmuştur. 

Bu yüzden Hz. Peygamber kibirden sakındırmış, kibirli olanları uyarmış ve 

onların cennete girmeyeceklerini söylemiştir. Hatta kalbinde zerre kadar kibir 

olanının cennete girmeyeceği vurgulanmıştır. İşte bu konu ile ilgili olarak bazı 

sahabiler güzel elbise ve güzel ayakkabı giymenin kibirden olduğunu 

zannetmişlerdir. Ancak Hz. Peygamber bunun kibir olmadığını, aksine kibrin hakkı 

inkâr etmek ve insanları küçük görmek olduğunu, ancak güzelliği sevmenin ise 

meşru olduğunu, zira Allah’ın güzelliği yarattığını ve nimetinin eserini kulu 

üzerinde görmek istediğini açıklamış olmaktadır. Başkalarının küçümsenmemesi 

şartıyla bu caizdir. Ancak Allah’ın kendisine verdikleri ile kişi büyüklendiğinde, bu 

ona haram kılınmıştır ve yerinin cehennem olduğu özellikle belirtilmiştir.”30 

Burada İslam’ın estetiğe, düzenli olmaya, temiz olmaya, insanları rahatsız 

etmeyecek şekilde görünmeye önem verdiğini açıkça görmekteyiz. Diğer taraftan 

güzel giyinmek, tertipli düzenli olmanın israf olmadığı da ortaya çıkmaktadır. İsraf, 

ölçüyü kaçırarak, haddi aşarak dengesiz tutumların içerisine girmektir. 

‘Allah güzeldir ve güzelliği sever’ rivayetinde geçen ve güzelliği ifade eden 

“cemil” kelimesi için çeşitli yorumların yapıldığını belirten Ali Karakaş şöyle 

demektedir: “Her şeyden önce güzellik, herhangi bir şeyde veya insanın aslında var 

olan güzellik ile insanın dışarıya yönelik yaptığı güzellik diye iki kısım halinde 

değerlendirilmektedir. Güzellik, bu derece geniş kapsamlıdır. Buna göre Allah’ın 

güzelliği, O’nun isim ve sıfatlarındaki güzellik ve O’nun kemalini ifade etmektedir. 

İnsanın yaptığı her iş, sanat ve mesleği, bu güzellik kapsamı içerisinde 

değerlendirilmektedir. Ona göre her kişinin, kendi işini, mesleğini veya sanatını bu 

anlayışla yapması icap eder. Bu durum, estetiğin, insan hayatının her alanını ne 

derece ilgilendirdiğini göstermektedir. Ancak bu güzellik anlayışının, insanı kibir 

ve gurura götürmemesi gerekir. Güzel giyinip nefsinin etkisinde kalan, kendini bu 

                                                           
29 Hucurât 13. 
30 Şahin, Musa, Fethu’l- Mun’im Şerhu Sahih-i Muslim, I-X, Daru’ş-Şurûk, y.y., 2002, I, 300; VIII, 344; el-

Hererî, Muhammed el-Emin b. Abdullah, el-Kevkebu’l-Vehhac Şerhu Sahihi Müslim, I-XXVI, Daru’l-

Minhac, Mekke 2009, III,53 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            353 

 

haliyle başkalarından üstün tutan ve başkalarını bu vesile ile hor gören kişilerin 

yaptığı, güzellik değil, haktan ayrılmaktır. Güzellik, her haliyle edep ve ahlak 

çerçevesi dâhilinde olmalıdır.”31 

Güzel görünmekle, güzel giyinmekle ilgili aslında tehlikeli olan insanın, 

elbiselerini veya yaşam standartlarını bir üstünlük aracı gibi görmesidir. 

 ‘Allah güzelliği sever’ ifadesinden, duruşun ve görüntünün düzgün ve iyi 

olması da anlaşılabilir. Allah’ın güzel olması ifadesi de ‘o sizin suretlerinizi güzel 

yapmıştır, yaratılışınızı güzelleştirmiştir’ anlamında ele alınabilir.32 Allah güzeldir 

güzelliği sever ifadesi İslam’ın temiz olduğunu ve her çeşidiyle temizliğe 

çağırdığını da belirtmektedir.33 

Allah güzeldir, güzelliği sever ifadesindeki güzellik, noksanlıklardan uzak 

olmayı ifade ettiği için Allah’a isim olarak kullanıldığını söyleyenler olmuştur. Zira 

‘Cemil’ demek sûreten ve şeklen güzel olmayı ifade eder. Güzellik de eksiklik ve 

çirkinliklerden uzak olmayı gösterir. Bazıları da buradaki Cemil ifadesinin 

“Mücmil” yani “güzelleştiren” anlamına geldiğini belirtmişlerdir.34 

Sünnetin günümüze taşınması gibi önemli bir konuda örnek seçtiğimiz 

yukarıdaki rivâyetle ilgili şu tespitleri yapmamız mümkündür:  

Hz. Peygamber, söz konusu hadisi irâd ederken kalbinde zerre kadar kibir 

olanın cennete giremeyeceğini buyurmuştur. Kibir gibi ciddi bir günahın 

Müslümana yakışamayacağını, Müslümanın kibirli olamayacağını ve kibrin 

cennete girmeye engel olduğunu açıkça vurgulamıştır. Bugün de akla gelebilecek 

bir soruyu oradaki sahabe sormuş, elbise ve ayakkabı gibi eşyaların güzel 

olmasının kibir olup olmadığını öğrenmek ve meseleyi netleştirmek istemişlerdir. 

Bu durum aslında estetik ile kibir arasında da dikkat edilmesi gereken ince bir 

sınırın olduğu gerçeğini vurgulamaktadır. Güzel görünmenin de başka bazı 

davranışlar gibi kibirli olmaya yol açabilecek yönü bulunmaktadır.  

Hz. Peygamber kibirle ilgili bu önemli uyarı ve sakındırmayı yaptıktan 

sonra, sorulan soru üzerine güzel giyinme ve görünmenin mutlak olarak kibir 

sayılamayacağını belirtmektedir. Ancak bunu yaparken İslam’ın güzellik ve 

estetiğe bakış açısını da ortaya koymaktan geri durmamış, temizlik ve düzenli 

olmaya çok önem veren bu dinin güzel duruşa ve güzel görünmeye de oldukça 

ihtimam gösterdiğini, Müslümanın her dönemde ve her zeminde imkânlar ve 

şartlar çerçevesinde düzgün, temiz ve estetik kaygıyla hareket etmesi gerektiğini 

                                                           
31 Karakaş, s. 496. 
32 Şahin, I, 301. 
33 Şahin, VIII, 411. 
34 Mâzerî Ebû Abdillah Muhammed b. Ali, el-Mu’lim bi fevâidi Muslim, I-III, thk. Muhammed eş-Şâzelî, 

ed-Dâru’t-Tûnusiyye, 1988, I, 303; Iyaz b. Musa Ebu’l-Fazl, İkmâl-ul Mu’lim bi fevâidi Muslim, I-VIII, thk. 

Yahya İsmail, Dâru’l-Vefa, Mısır 1998, I, 359-360.  



Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması                     354 

 

bizlere göstermiş olmaktadır. Elbette kibir ve şımarıklığa düşmemesi gereken 

insanın israf ve savurganlığa karşı da hassas olması gerektiği izahtan varestedir.  

Günümüz insanı israf ve moda kaygısı taşımadan, kendi dininin ve 

Peygamberinin bu konudaki ilkelerini takip ettiği takdirde, çağlar üstü ve evrensel 

bir hayat tarzı olarak Sünnet’in yol göstericiliğini ve aydınlatıcılığını her zaman 

hissedecektir. 

 

 Sonuç 

İslam’ın iki ana kaynağından ikincisi olan hadisler Müslümanlar için hayati 

önem taşımaktadır. Hadisler olmadan dinin anlaşılması ve doğru yaşanması 

mümkün değildir. Hz. Peygamber’in yaşam tarzı sayılan sünnetin uygulanma ve 

günümüze taşınma açısından önemi ortadadır.  

Esas olan Hz. Peygamber’in takip edilmesidir. Dinin yaşanması hususunda 

onun sünnetinin uygulanması gereklidir. Ancak sünneti çağa taşırken onun 

yaptıklarının aynısını yapmak değil, yaptıklarının sebep, illet ve hikmetini 

kavrayarak yeni bir ruhla yorumlamak esas olmalıdır.  

Sünnetin inşa edicisi Hz. Peygamber’dir. Sünnete yaklaşım tarzı her zaman 

çok önemli olmuştur. Kur'an’ın birçok yerinde bilinçsizce ve körü körüne taklit 

tenkit edilmiştir. Hz. Peygamber de kendisinden işittiklerini başkalarına tebliğ 

etmeyi emrederken anlayarak ve kavrayarak tebliğ etmelerini istemiştir. Çağımız 

insanına taklitçi ve şekilci bir zihniyetle bir peygamber örnekliği sunulması oldukça 

yanlış bir tavırdır.  

Sünnetin günümüze taşınması konusu ‘Allah güzeldir, güzelliği sever’ 

rivayeti örneğinde incelendi. Hz. Peygamber’in sosyal hayatta Müslümanlara yön 

veren, onlara estetik duyguları teşvik eden, bireylerin birbirleri ile olan 

münasebetlerinde olumlu katkı yapan hadisleri mevcuttur. Tarih boyunca bu tür 

rivayetlerin İslam topraklarında maddi manevi sağladığı faydalar bilinmektedir. Bu 

tür rivayetlerden biri de ‘Allah güzeldir, güzelliği sever’ hadisidir. 

İnsanın tüm duyu organlarına hitap eden güzellik ve estetik, insan hayatının 

manevi yönünde önemli bir yere sahip bulunmaktadır. Bu nedenle Kur’ân ve 

sünnetin pek çok yerinde, güzellik ve estetiği ilgilendiren açıklamalar 

bulunmaktadır. 

Hz. Peygamber kibirden sakındırmış, kibirli olanları uyarmış ve onların 

cennete girmeyeceklerini söylemiştir. Hatta kalbinde zerre kadar kibir olanının 

cennete girmeyeceği vurgulanmıştır. İşte bu konu ile ilgili olarak bazı sahâbîler 

güzel elbise ve güzel ayakkabı giymenin kibirden olduğunu zannetmişlerdir. 

Ancak Hz Peygamber bunun kibir olmadığını, aksine kibrin hakkı inkâr etmek ve 

insanları küçük görmek olduğunu, ancak güzelliği sevmenin ise meşru olduğunu, 

zira Allah’ın güzelliği yarattığını ve nimetinin eserini kulu üzerinde görmek 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            355 

 

istediğini açıklamış olmaktadır. Burada İslam’ın estetiğe, düzenli olmaya, temiz 

olmaya, insanları rahatsız etmeyecek şekilde görünmeye önem verdiğini açıkça 

görmekteyiz. Diğer taraftan güzel giyinmek, tertipli düzenli olmanın israf olmadığı 

da ortaya çıkmaktadır. İsraf, ölçüyü kaçırarak, haddi aşarak dengesiz tutumların 

içerisine girmektir. Güzel görünmekle, güzel giyinmekle ilgili aslında tehlikeli olan 

insanın, elbiselerini veya yaşam standartlarını bir üstünlük aracı gibi görmesidir. 

Hz. Peygamber, söz konusu hadisi irâd ederken kalbinde zerre kadar kibir 

olanın cennete giremeyeceğini buyurmuştur. Bugün de akla gelebilecek bir soruyu 

oradaki sahabe sormuş, elbise ve ayakkabı gibi eşyaların güzel olmasının kibir olup 

olmadığını öğrenmek ve meseleyi netleştirmek istemişlerdir. Bu durum aslında 

estetik ile kibir arasında da dikkat edilmesi gereken ince bir sınırın olduğu 

gerçeğini vurgulamaktadır. Güzel görünmenin de başka bazı davranışlar gibi 

kibirli olmaya yol açabilecek yönü bulunmaktadır.  

Hz. Peygamber kibirle ilgili önemli bir uyarı yaptıktan sonra, güzel giyinme 

ve görünmenin mutlak olarak kibir sayılamayacağını belirtmektedir. Ancak bunu 

yaparken İslam’ın güzellik ve estetiğe bakış açısını da ortaya koymaktan geri 

durmamıştır. Günümüz insanı Hz. Peygamber’in bu konudaki ilkelerini takip etse, 

Sünnetin yol göstericiliğini ve evrenselliğini daha rahat hissedecektir. 

 

KAYNAKÇA 

 Agitoğlu, Nurullah, “Hadiste Bağlam İnşası”, The Journal of Academic Social 

Science Studies, 2013, VI/5, s. 127-145. 

 Aksan, Doğan, Her Yönüyle Dil, TDK Yay., Ankara 2007. 

 Apak, Âdem, “Günümüzde Hz. Peygamber’in (sav) Doğru Anlaşılması 

Üzerine Düşünceler”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010, XIX/2, s. 59-

72. 

 Aslan, Nâsi, “Sünnetin Günümüze Taşınması”, Diyanet İlmi Dergi [Diyanet 

İşleri Reisliği Yıllığı]_Peygamberimiz Hz Muhammed (SAV) özel sayısı, 2000, 2003, sayı: 

Özel Sayı, s. 339-360. 

 Bağcı, H. Musa, “Hz. Peygamber’in Örnekliğinin Günümüzdeki Önemi: 

(Teşebbüh/Taklit ile İktidâ/Teessî/İttiba Kavramları Bağlamında)”, Hz. Muhammed 

(sas) ve Mesajı, 2014, s. 107-123. 

 Buhârî, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-sahih, I-VI, Dâru İbn 

Kesîr, Beyrut 1987. 

 Cündioğlu, Dücane, Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Anlamın Tarihi, Tibyan 

Yay., İstanbul 1997. 

 Ebû Dâvud, Süleyman b. el-Eş’as, es-Sünen, Dâru’l-kitâbi’l-Arabî, Beyrut t.y. 



Sünnetin Doğru Anlaşılması ve Günümüze Taşınması                     356 

 

 Erkaya, Musa, “Hz. Peygamber (sas)’in Örnek Ahlâkının Günümüze 

Taşınmasında Hadis/Sünnetin Rolü”, Modern Çağda Ahlak Sempozyumu, 7-8 Mayıs 

2010 Konya 2012, s. 327-364. 

 Evgin, Abdulkadir, “Örneklerle Günümüzde Hz. Peygamberi Yanlış 

Anlama Sebepleri”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2000, sayı: 5 [Prof. Dr. 

Şaban Kuzgun Armağanı], s. 111-116. 

 Hererî, Muhammed el-Emin b. Abdullah, el-Kevkebu’l-Vehhac Şerhu Sahihi 

Müslim, I-XXVI, Daru’l-Minhac, Mekke 2009. 

 Iyaz b. Musa Ebul Fazl, İkmâl-ul Mu’lim bi fevâidi Muslim, I-VIII, thk. Yahya 

İsmail, Dâru’l-Vefa, Mısır 1998. 

 İbn Mâce, Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, Sünen, I-II, thk. Muhammed 

Fuad Abdulbaki, Dâru’l-Fikr, Beyrut t.y. 

 Karakaş, Ali, “Hadis Kültüründe Estetik”, Turkish Studies = Türkoloji 

Araştırmaları: International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish 

or Turkic, 2017, XII/35, s. 487-501. 

 Koluman, Rahmet, Hadis/Sünnette Araç-Amaç İlişkisi Ve Araçların 

Değişebilirliği (Misvak Hadisleri Örneği) (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

ŞÜSBE, 2017. 

 Mâzerî Ebû Abdillah Muhammed b. Ali, el-Mu’lim bi fevâidi Muslim, I-III, 

thk. Muhammed eş-Şâzelî, ed-Dâru’t-Tûnusiyye, 1988. 

 Muslim, Ebu'I-Huseyn İbnu’l-Haccâc, el-Câmiu’s-sahîh, I-V, Dâru İhyâi’t-

türâsi’l-Arabî, Beyrut ty. 

 Nazlıgül, Habil, “Sünnetin/Hadislerin Günümüze Taşınmasında Buluşacak 

Ortak Nokta Ne Olmalı?”, YDÜ I. Uluslararası Hadis İhtisas Sempozyumu (26-29 

Nisan 2012 Lefkoşa), 2014, s. 41-82. 

 Şahin, Musa, Fethu’l- Mun’im Şerhu Sahih-i Muslim, I-X, Daru’ş-Şurûk, y.y., 

2002. 

 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ, Sünen (el-Câmiu’s-sahîh), I-V, thk. A. 

Muhammed Şakir vd., Mısır 1975. (Muhammed Nasıruddin el-Elbânî’nin 

değerlendirme ve talikleriyle birlikte yapılan baskısı: Mektebetü’l-Maârif, Riyad, 

t.y.  

 Türkçe Sözlük, TDK Yay., Ankara 2005, (10.Baskı). 

 Ünal, İ. Hakkı, “İslam Kültürünün Sürekliliğini Sağlamada Hadis ve 

Sünnetin Rolü”, İslam'ın Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri Kutlu Doğum 

Sempozyumu – 2001, Ankara 2003. 

 Ünal, Yavuz, “Gelenek-Sünnet İlişkisi”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 1999, sayı: 11, s. 79-96. 

 Yardım, Ali, Hadis I, Damla Yay., İstanbul 1997. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        357 

 

 

Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi 

 

Tercüme: Hüseyin HANSU 

Zeynep Münteha KOT 

 

Modern bilimin deneysel araştırmaya yaptığı muazzam vurguya rağmen, şu 

bir gerçektir ki ortalama bir insanın dünyaya dair bilgisinin ancak küçük bir kısmı 

bizzat kendi tecrübelerine dayanır. Örneğin bir Nebraska yerlisi, vatanının hiç 

dışına çıkmamış olsa dahi dünyanın yuvarlak olduğunu bildiğini hiç düşünmeden 

söyleyebilir. Aynı kişi Chicago’nun göl kıyısında olduğunu, Rusya’nın komünist 

rejimle yönetildiğini, Amerikan İç Savaşı’nda Güney Eyaletler Birliği’nin mağlup 

edildiğini veya Kennedy’nin suikasta uğradığını hiç tereddüt etmeden söyleyebilir. 

Ondan şu tür cümleleri kurmasını beklememiz ise ona anlamsız gelir: “Başkan 

Kennedy’nin suikasta uğradığına inanıyorum.” veya “Kennedy’nin suikasta 

uğradığına dair haberler duyuyorum; fakat gerçekten suikasta uğrayıp 

uğramadığına dair bir şey söylemem güç.” Kişi bu tür durumlarda, şöyle 

söylemeye hakkı olduğuna inanır: “Başkan Kennedy’nin suikasta uğradığını 

biliyorum.” 

Tarih, insanın bizatihi tecrübe alanı dışında kalan olaylardan teşekkül eder. 

Bu, şu anlama gelir: Geçmiş olayların bilgisi, dünyaya dair bir bilgi çeşidi olan 

öngörüye dayalı ihtimalli bir bilgi ise bu bilginin deneysel bilgi olmadığının kabul 

edilmesi gerekir. (“Dünyaya dair bilgi” tabirini, matematiksel ve mantıksal 

hakikatlerin ve aynı zamanda dini ve mistik bilginin karşıtı olarak; “dünya”yı ise 

geçmişte ve şimdi; zaman-mekân sınırları içerisinde algılanan varlık anlamında 

kullanıyorum. Şayet Başkan Kennedy’nin suikasta uğradığına dair bilgimde 

dogmatik bir tarzda ısrar edersem (medyadan gördüğüm ya da duyduğumun 

aksine) kendi tecrübeme dayanmayan bir bilgi iddiasında bulunmuş olurum. 

Katı deneyci bakış açısını benimsemiş bir tarihçi, tarihsel vakalara dair 

bilginin imkânını inkâr etmekte zorlanacaktır. Hak iddiasında bulunabileceği 

yegâne bilgi türü ise mevcut kaynaklarla sınırlı, veri bilgisidir. Bu veriler öncelikle 

geçmiş olaylar hakkındaki şifahi ifadelerdir. Öte yandan, şifahi olmayan veriler 

                                                      
 Bernard Weiss, Knowledge of the Past: The Theory of “Tawâtur” According to Ghazâlî, Studia Islamica, 

61 (1985), 81-105. 
 Prof. Dr., İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Öğretim Üyesi, hhansuistanbul@edu.tr. 
 Arş. Gör., İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü Felsefe Tarihi 

Anabilim Dalı, zeynep.kottan@istanbul.edu.tr.  

 

 

mailto:hhansuistanbul@edu.tr


Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            358 

 

  

(tarihi eserler vb.) de tarihçinin istifadesine açık kabul edilir. Tarihçinin doğrudan 

tecrübe ettiği, tarihsel vakaların kendisi değil, bu vakalara dair veriler veya 

anlatılardır. Bu bilgi ve anlatılar yoluyla- ki tarihçinin gerçek “vaka”ları bunlardır- 

tarihçi, tasavvurunda bir geçmiş olaylar tablosu oluşturmaya çalışır. Tarihçinin söz 

konusu olayı anlattığı yazılı kaynak bu tasavvurun bir yansımasıdır. Tarihsel 

olayın, mevcut veriye referansla düşülen bu kaydının ve yapılan tasvirinin, en fazla 

“makul” veya “muhtemel” olduğuna hükmedilir. Verinin ise mutlaka üzerinde 

hâlihazırda mutabakata varılmış usûl ve kaidelerle tahkik edilmiş olması gerekir ki 

tarihçi en çok güven telkin eden veriyi seçip, ona istinat edebilsin. Tarihsel vakalara 

dair haberlerin bazılarının diğerlerine göre daha doğru veya bazılarının doğru 

bazılarının ise yanlış olduğu farz edilir. Bununla beraber, bu doğruluk veya 

yanlışlığı tayin edecek deneysel bir doğrulama yolu bulunmamaktadır. Zira 

tarihçinin olayı bizzat tecrübe etme şansı yoktur. Dolayısıyla, tarihsel olayların en 

uygun resim veya izahını temin edecek verinin kullanışlılığını değerlendirecek 

(veya şöyle de denilebilir: geçmiş olaylar hakkındaki haberlere atfedilen deneysel 

doğrulamanın zıddı olan ihtimalli doğruluğun derecesini belirleyen) metodolojik 

bir kriter bulunması zordur. 

Bu türden katı deneyci bir yaklaşım, sıradan bir insanın bakış açısıyla kesin 

bir zıtlık arz eder. Zira ortalama bir insan gerek geçmiş gerekse bugüne dair olsun, 

bilgisinin kişisel tecrübeye değil, kitaplara, medyaya, rivayetlere eğitime vs. 

dayandığının farkındadır. Günlük dilde de “bilgi” kelimesinin işaret ettiği alan, 

tüm bu anlamları ihtiva edecek kadar geniştir. (Zaten gündelik dil, her hâlükârda 

ortalama insanın kullandığı dildir.) Bilgi sahibi olmak üzere üniversiteye giden bir 

kimse, böyle bir zihnî tasavvurla gider. Üniversite öğrencisi, kısmen kendi başına 

araştırma projeleri yaparak dünyaya dair hali hazırdaki bilgiye bir katkıda 

bulunmak için şüphesiz ki deneysel metotları kullanmak isteyecektir. Ancak şu bir 

gerçektir ki oluşturduğu bilgi hazinesi deneysel metot yoluyla değil, kütüphane 

kaynakları ve sınıf dersleri yoluyla olacaktır. Bu geniş anlamıyla gündelik hayat 

bilgisi geneli itibariyle toplumsaldır; birey, topluma katılmak suretiyle bu bilginin 

kendisi için mümkün olan kısmını elde edebilir.  

İslâm’da kendinden önceki ilahi dinler olan Yahudilik ve Hıristiyanlık gibi 

tarihin derinliklerine kök salmıştır. Merkezinde vahiy olan her din büyük ölçüde 

bir ‘tarih’tir. Zira vahiy ‘belli bir zaman dilimi’ içinde vuku bulan bir olay veya 

olaylar örgüsüdür. Vahye konu olan hâdise ya da hâdiseler, onları kuşatan belli 

birtakım olaylarla beraber, kutsal nitelikli/karakterli özel bir tarih oluştururlar. 

İslâm’da en kutsal hâdise, Kur’ân’ın Hz. Muhammed’e ‘nüzul’u ve onun, Kuran’ı 

çağdaşlarına tebliğ etmesidir. Onun her ayeti ve hatta her kelimesi bir anlamda- ki 

her biri kendi başına bir hâdisedir, meleğin sözünü ve onun ardından Peygamberin 

onu telaffuzunu temsil eder. Peygamberin söz ve amelleri de bizatihi ilahi ilhamın 

(vahiy) bir sonucu olmak bakımından kutsal hâdiseler olarak kabul görmek 

durumundadır. Vahiy süreci ile beraber, Peygamberin rehberliğinde İslâm 

ümmetinin oluşumunda ve onun ardından Hulefâ-i Râşidin’in (özellikle Hz. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        359 

 

 

Ebubekir ve Hz. Ömer) döneminde genişlemesinde gerçekleşen tüm hâdiseler 

kutsal İslâm tarihini oluşturur.  

İslâm’ın geleneksel formuna tabi olan aklı başında her Müslüman, geçmişin 

insan bilgisinin haricinde tutulması önerisini nazarı itibara almayacaktır. İslâm 

geleneğinde ilim salt deneysel karakterde olmayıp, yukarıda zikrettiğimiz daha 

geniş bir anlam alanına sahiptir. Eğitim görmüş geleneksel bir Müslüman, (bilgi 

konusunda) ortalama bir insanın bakış açısını esas alır: İlim gündelik dildeki 

(İngilizce) bilgi ile aynı anlama sahiptir. Bu bakış açısına göre, Başkan Kennedy’nin 

suikasta uğradığını bildiğimi iddia etmede her hakkım mahfuzdur, tıpkı her 

Müslümanın (veya bu konuda gayrimüslimin de) Hz. Muhammed’in bugüne 

ulaşan Kur’ân metnindeki tüm kelimelerin onun ağzından çıktığını bildiğini iddia 

etme hakkına sahip olması gibi... Bu noktadan sonra benim “Başkan Kennedy’nin 

suikasta uğradığını düşünüyorum.” demem bir başkasının “Kuran’ın kelimeleri 

Hz. Muhammed tarafından bize ulaştığını düşünüyorum.” demesinden daha fazla 

bir anlam ifade etmeyecektir. Kutsal tarihe konu olan olaylar da dünya tarihine 

konu olan pek çok olay gibi her yaştan tüm bireylerin erişimine açık olan dünya 

bilgi mirasının bir parçasını oluştururlar. 

Müslüman âlim ve teorisyenler tarihin büyük kısmının insan bilgisinin 

erişiminin ötesinde fakat daha da önemlisi tekrar ele geçmeyecek şekilde geçip 

gittiğinin kesin bilincindedirler. Onlar ayrıca bu tarih bilgisinin insanların 

hafızalarına veya yazılı kayıtlara uzanan kısmının ise çoğunlukla tartışmaya açık 

olduğunu da bilirler: Tecrübe alanımız dışında kalan bir olayın tam olarak nasıl 

vuku bulduğuna dair bilgi söz konusu olduğunda yapabileceğimiz en iyi şey zanda 

bulunmak olacaktır. Kutsal tarihin hatırı sayılır bir kısmı için de durum bundan 

farklı değildir.  Örneğin Hz. Muhammed’e izafe edilen söz ve eylemlerin tamamı 

zannî bir karakter taşır. Peygamberin sahih hadis külliyatlarında kayıt altına 

alınmış söz ve fiilleri gibi, doğruluk ihtimalinin en yüksek olduğu durumlarda bile 

bu rivayetler ‘bilgi’ ifade etmezler. Bununla beraber geçmişi, zan kategorisinde 

değerlendirmek yoluyla, tümden bilgi dışı olarak görmek, Orta Çağlarda yaşayan 

bir Müslüman için kabul edilemez bir durumdur. Geçmişi bütünüyle izafi olarak 

telakki etmek, vahyi de izafi kılar ve bu son tahlilde vahyi tamamen inkara yol açar. 

Kelimenin tam anlamıyla bir vahiyden söz ediyorsak bu tarihsel bilginin de 

mevsuk bir çekirdeği olmak zorundadır. Peygamberin bazı söz ve fiilleri tartışmaya 

açık olabilir, ama İslâm vahyinin kurumsal ve kuramsal yapıları tartışmaya açık 

olmayan bir tarihsel kesinlik üzerine inşa edilmiş olmak zorundadır. Üzerine İslâm 

dininin inşa edildiği bu temelin belli başlı unsurları Hz. Muhammed’in varlığı, 

nebevi misyonu, nübüvvetinin delili olarak Allah’tan alıp insanlığa tebliğ ettiği 

vahiyler, peygamberlik sürecinin ve ümmetin ilk oluşum safhalarının ana 

hatlarıdır. 

Varlık hakkında doğrudan tecrübeye dayanmayan bilgiyi mümkün gören 

her düşünce sistemi, şu aşikâr soruya cevap vermelidir: Bu bilginin temeli 

doğrudan tecrübe değilse nedir? İslâm geleneğinin bu soruya cevabı tevâtür 



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            360 

 

  

kavramıdır. Müteakip sayfalarda incelemeye ve izah etmeye çalışacağım kavram 

budur. Tevâtür kavramı özellikle usûl-i fıkıh kitaplarında karşımıza çıkar. Konuyla 

ilgili yazılmış müstakil pek çok eser de bulunmaktadır. Kavram usûl-i fıkıh 

literatüründe neredeyse hep aynı tarzda ele alındığından, bir eser, herhangi bir 

başka eser kadar amacımıza hizmet edecektir. Bunlar arasında benim Ebu Hamid 

el-Gazâlî’nın (ö. 1111) usûl-i fıkıh üzerine yazdığı el-Mustasfa min ilmi’l-usûl’ünü 

seçmemdeki sebep, alandaki diğer çoğu eserden farklı olarak, el-Gazâlî’nin tevâtür 

tartışmasını genel bir bilgi teorisi içinde sunmasıdır. Orta Çağ İslâm düşüncesinde 

bilgi teorilerinin tartışıldığı alan, geleneksel olarak Kelâm ilmidir. Gazâlî’nin bilgi 

doktrini de el-Îcî’nin Mevâkif’ı1 gibi kelâm alanındaki temel eserlerde bulunan bu 

ana çizgiye dahildir. Gazâlî’nin konuya yaklaşımını eşsiz (bizim için ise elverişli) 

kılan husus, onun aynı eserin (el-Mustasfa) farklı bölümlerinde de2 olsa tevâtürü 

hem hukukun hem de kelâmın (bilgi teorisi) bir konusu olarak ele almış olmasıdır. 

Tevâtür kelimesi literal anlamda art arda gelme demektir. Geleneksel İslâm 

ilimlerinde kendisine verilen ıstılahî anlam ise geçmiş olaylara dair haberlerin peş 

peşe gelmesidir. Gazâlî ve diğer usûl-i fıkıh yazarlarının teorisine göre bu türden 

haberlerin peş peşe gelmesi, işitenlerde duyduklarının doğru olduğuna dair bir 

bilgi oluşturur. “et-Tevâtür yufîdu’l-ilm” (tevâtür bilgi ifade eder) veciz ifadesi usûl-i 

fıkıh kitaplarında mükerreren geçmektedir. Geçmişte olmuş bir olaya dair aktarılan 

bir haberin doğru olduğu bilgisinin, olayın kendisine dair bilgiyle eşdeğer kabul 

edildiğini ayrıca belirtelim. Bu son derece makuldür zira ben “Başkan Kennedy’nin 

suikasta uğradığı” haberinin doğru olduğunu bildiğimi söyleyebiliyorsam, bizatihi 

olayın bilgisine dair bir bilgiye sahip olduğumu da söyleyebilirim. İngilizceyi 

anladığım ve kelimelerin anlamını bildiğim için, 22 Kasım, 1963’te Dallas’ta ne 

olduğuna dair de bir tür bilgiye sahibimdir. Bu tür bilgiler, olayın görgü 

şahitlerinin deneysel bilgileri ile aynı kategoride belki değerlendirilemez ama her 

hâlükârda bilgidir. Böyle olunca, tarihsel olayların bilgisi tartışmasında, bu 

olaylarla ilgili haberlerin epistemolojik değeri üzerine yoğunlaşmak gayet makul ve 

meşrudur. Zira haberin doğruluğu ispat edilince, olayın bilgisi de kaçınılmaz 

olarak ispatlanmış olur. 

                                                      
1 Îcî’nin bilgi doktrini, Josef Van Ess’in Die Erkenninislehredes ‘Adudaddin al-İci (Wiesbaden, 1966) eserinde 

etraflıca ele alınmıştır.  
2 Tevâtür meselesi Peygamber’in Sünneti bölüm başlığının altında ayrı bir alt bölüm olarak 

işlenmektedir. (I,132-140). Bu usulü’l-fıkıh eserlerinin geleneksel bölümlemesidir. Bilgi teorisi ise el-

Mustasfa’nın mukaddimesinde bulunur. Gazâlî hiçbir yerde formel bir biçimde bilgi teorisini ele almaz. 

Eserin mukaddimesinin odak noktası mantıktır. Bununla beraber, bilgi teorisinin unsurları mukaddime 

bölümünde de barizdir. Bu bölüm, burhanî delilin (formel biçimin aksine) maddi yönünü yani geçerli 

(doğru sonuçlara bizi ulaştıracak olan) akıl yürütmelere dair nihai öncüllerin dayandığı temelleri ortaya 

koyar, (I, 43-49). Gazâlî bu öncüllerden medâriku’l-ilm (bilginin kaynakları) veya medâriku’l-yakîn 

(kesinliğin kaynakları) olarak bahseder. Bu makaledeki referanslar el-Mustasfa’nın Bulak nüshasını (Hicri 

1322) temel almaktadır. Bu nüsha geçtiğimiz yıllarda Bağdat’ta Kasım Muhammed Recep tarafından 

tekrar neşredilmiştir. H. Laoust, (tevatür bölümü dahil) el-Mustasfa’nın muhtevasına dair, La Politique de 

Ghazali (Paris, 1970, s. 152-182) adlı eserinde bir özet vermektedir.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                        361 

 

 

Öte yandan bu, geçmiş olaylara dair haberlerin tümümün doğru olduğu 

şeklinde bir genellemeye gidilebileceği anlamına gelmez. Görgü şahitlerinin bir 

olay hakkındaki bilgisinin, bu olayın doğruluğuna dair rivayetlerin sağladığı 

bilgiden daha kesin olduğu kuşkusuzdur. Bununla birlikte görgü şahitlerinin bu 

olay hakkındaki haberlerin sağladığı bilgiye de sahip olacaklarını unutmamak 

gerekir. Orta Çağ İslâm bilgi teorisini izah etmeye çalışırken burada yapmaya 

çalıştığımız şey, görgü şahidinin olaya dair edindiği sağlam bilginin, konuya dair 

yegâne mümkün bilgi türünü temsil etmediğini ortaya koymaktır. Olayın doğru 

olduğunu gösteren ve olay hakkındaki haberlerden elde edilen mutlak bilgi 

diyebileceğimiz başka geçerli bir bilgi türü daha vardır. 

Şu ana kadar anlattıklarımız bizi, okuyucunun zihninde oluşacak şu hayati 

soruya götürecektir: Deneysel bir bilgi olmaksızın, geçmiş bir olaya dair haberlerin 

doğruluğunu tasdik etmek nasıl mümkün olur? Bir olayla ilgili haberin kaynağı 

zaten bu olay hakkındaki tecrübe değil midir? Nihayetinde bu ikisini birbirinden 

ayırmak mümkün mü? Başka bir deyişle tecrübi doğrulama olmaksızın, geçmiş bir 

olaya dair bir haberin doğru olduğu nasıl anlaşılabilir? 

 “et-Tevâtür yufîdu’l-ilm” ifadesi tam olarak bu soruya bir cevap teşkil eder. 

Onun işaret ettiği teori, geçmiş olaylara dair bilginin deneysel olmayan yollarla da 

sağlanabileceğini bize göstermeye çalışır.  

Aşikârdır ki, burada mevzu bahis olan teori modern deneyci metotla ile kesin 

bir tenakuz içindedir. Burada usulcülerin düşünme biçimiyle deneyci eğilimli 

modern tarihçileri mukayese etmek konumuz açısından öğreticidir. Her iki grup da 

tecrübemize konu olanın aslında geçmiş olayların kendisi değil, bu olaylara dair 

haberler olduğu konusunda müttefiktirler. Olay geçtikten sonra geriye onunla ilgili 

haber kalır ve bizimle olay arasında asılı durur. Bizden önce olan, doğrudan 

haberin kendisidir. 

Ancak, usulcü tevâtür kavramı aracılığıyla bir haberden olayın direkt bilgisini 

edinirken, (daha önce de belirttiğimiz gibi, olayın yeni bir versiyonunu 

kurgulamaksızın doğruluğunu belirten bir bilgi seviyesine ulaşan haberle buna 

ulaşır); deneye dayalı bakış açısına sahip bir tarihçi ise olayın en iyi ihtimalle 

bağlama uygun veya muhtemel (veya gerçekliği doğrulanmamış olup doğru 

olduğu farz edilen) bir yeniden inşası ile yetinir; zira hiçbir zaman, deneye dayalı 

doğrulama yapamayacağından, bir haberin tartışmasız bir şekilde doğru olduğunu 

tasdik edemez. 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi, geçmiş olaylara dair haberlerin tekrarı, 

işitenlerin zihninde bu haberlerin doğru olduğu bilgisine yol açar. Bu bilgi deneye 

dayalı bir doğrulama olmaksızın ortaya çıkar. Fakat teorinin bu en genel ifadesi, 

göründüğü şekliyle düşünülmemelidir. Aranması gereken çok önemli birtakım 

nitelikler de vardır ve ancak bunlar bilindikten sonra teorinin gerçekten ne 

söylediğini anlamak mümkün olabilir. Bu nitelikler, tevâtür ve onunla ilişkili olarak 

mütevâtirin ne kadar teknik bir terim olduğunu bariz hale getirecektir. Bu 



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            362 

 

  

kelimelerin oldukça karmaşık ıstılahî anlamından dolayı, metinde onları 

“aralıklarla tekrar” ve “aralıklarla tekrar etme” ile tercüme etmek yerine, olduğu 

gibi bırakacağız. 

Geçmişe dair bir haberin mütevâtir (lafzen aralıklarla tekrar etme) olması için, 

basit bir tekrardan fazlasını ifade etmesi gerekir. Bunun için de şurûtu’t-tevâtür 

olarak bilinen önemli bazı şartları taşıması gereklidir. Burada Gazâlî’nin belirlediği 

(sıralaması kısmen değiştirilerek verilen) dört3 şart şöyledir: 

1- Haber, zanna değil bilgiye dayanmalıdır. (Muhtemelen 

geçmiş olaylara dair zannî bilgiler, başkalarının zihninde bu 

olayların sadece bir benzerini üreteceğini; dolayısıyla zannın hiçbir 

zaman bilgiye dönüşemeyeceğini söylüyor. Bu yüzden geçmiş 

olaylar hakkında zan ifade eden haberler ıstılahî anlamıyla mütevâtir 

olamaz.) 

2- Bu bilgi zorunludur yani duyularla algılamaya dayanır. 

3- Haberi veren kişi (veya haberin oluş) sayısının, kâmil (tam) 

olması gerekir. Kâmil burada “anlaşarak haber uydurma” ihtimalini 

dışarıdan bırakacak sayıda anlamına gelen teknik bir terim olarak 

kullanılıyor. Biz “kâmil” yerine “kâfi” kelimesini kullanacağız. Bir 

haberin kifayet şartını haiz olması için defalarca (bir kişiden diğerine 

geçme yoluyla) tekrar edilmiş olması ve böylelikle “anlaşarak haber 

uydurma” ihtimalinin dışarıda bırakılması gerekir. Bu türden bir 

tekrarın hem öznel hem nesnel yönü olması gerektiği düşünülebilir. 

Şayet geçmişe dair bir haberin doğruluğunu bileceksem haberi kâfi 

derecede (kâfi sayıda farklı insandan) işitmiş olmam gerekir ki 

“anlaşarak haber uydurma” ihtimali söz konusu olmasın. Başka bir 

deyişle haberin tekrarı benim tecrübe sınırlarım içinde olmalıdır. 

Diğer yandan, haberin tekrar sayısı, benim tecrübe sınırlarımı aşmış, 

ben ise bu ifadelerin ancak bir kısmına muhatap olmuş olabilirim. 

Burada önemli olan, bana ulaşan haberlerin kâfi sayıda olmasıdır. 

Konuya dair haberlerin dünyada yeterli sayıda yayılacağı veya bu 

sayının çok üzerine çıkacağını söylemeye bile gerek yoktur. 

4- Bir haber, olayın ilk elden şahitlerinden bir dizi ravi yoluyla 

aktarıldığında, yukarıda zikredilen üç şart, müteakip tabakalarda 

veya rivayet sürecinin her aşamasında gerçekleşmelidir. 

Gazâlî başka bir pasajda dört yerine iki şarta değinir. Bu şartlardan, “tevâtür 

şartları” olarak değil, “bilginin oluşum (geçmiş olaylara ilişkin haberlerin 

doğruluğu) şartları” olarak bahseder ki aslında her iki kategorinin de aynı kümeye 

işaret ettiği aşikârdır. Zira tevâtür şartları, sadece mütevâtir terimini geçmiş olaylara 

dair hangi haberlere uygulayacağımızı belirtmek için değil, fakat aynı zamanda 

                                                      
3 el-Mustasfa, I, 134. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        363 

 

 

bilginin oluşumu, geçmiş olaya dair bir haberin işitenin zihninde bilgi doğurma 

şartlarını da temsil eder. İlgili pasajı bütünüyle alıntılamak yararlı olacaktır: 

Kâfi sayıda insan tarihsel bir vakaya dair bir haber 

naklettiğinde, bu haber işitenin zihninde bir bilgi doğurmuyorsa söz 

konusu haberi veren kişilerin yalan söylediğine hükmedilemez. Zira 

bilginin tekrar şartlarından ancak ikisi yerine getirilmiştir: (1) Haberi 

aktaranların sayısı yeterlidir. (2) İfadeler yakîn (kesinlik) ve 

müşahedeye (ampirik gözlem) dayanmaktadır. Dolayısıyla, haber 

veren kişi sayısı yeterli olmasına rağmen, buradan haberin doğru 

olduğuna dair bir bilgiye ulaşamıyor oluşumuzun sebebi, ikinci 

şartın yerine gelmemesidir.  Zira haber veren kişiler doğru söylemiş 

ve onların haberi yeterli sayıda kişi tarafından nakledilmişse bilgi, 

işiten kimsenin zihninde zorunlu olarak doğardı.4 

Tevâtürün iki temel şartına, böylelikle ulaşmış olduk: (1) Geçmiş bir olaya 

dair haber, yakîn ve müşahedeye dayalı olmalı, başka bir deyişle ampirik temelli olma 

anlamında doğru olmalıdır. (2) Haberi aktaran ravilerin (ya da haberin tekrarı) 

yeterli sayıda olmalıdır. Gazâlî, çok açık bir biçimde burada, yukarıda tek şart 

olarak belirtilen dört şartın ikisini birleştiriyor. Daha doğrusu, dört şartın ilk ikisi 

zaten bağımsız şartlar olmayıp, ikinci şart, birinci şartta gerekli bulunan bilgiyi, 

duyu bilgisi ile sınırlandırmak için vardır. Yani, duyu verileri bilgi doğurduğundan 

dolayı, ikinci şart yerine getirildiğinde, birinci şart da kendiliğinden zaten 

sağlanmış olmaktadır. Dördüncü şart ise yine bağımsız olmayıp tabir caizse bir 

“geçerlik şartı” olarak düşünülebilir. Zira bu şart, diğer şartlara ilişkin bir bilgi 

vermektedir: Haber, bir raviden diğerine geçerken rivayet sürecinin her 

aşamasında bu şartların gerekliliğini bildirir.  

Bu son şart, olayın ilk şahitlerinde değil de haberi onlardan işitenlerde aranır. 

Bugün dünya hakkında sahip olduğumuz bilgilerin büyük bir kısmı haberlerden, 

yani olayın şahitlerinden değil de ravilerden elde edilmektedir. Bilgi bir veya 

birden fazla aracı vasıtasıyla bize ulaşır. Gazâlî’nin yaşadığı dönemde, bilginin 

intikalinde aracı rol oynayanlar yalnızca kişilerdi. Zira onun zamanında henüz 

medya olmadığı gibi yazılı basın da yoktu. Matbaadan değil de hata yapması 

mümkün müstensihlerin elinden çıkan yazılar her zaman şifahi rivayetten daha az 

güvenilir kabul edilirdi. Değindiğimiz “geçerlilik şartı” bir haberin intikal sürecinin 

her safhasında iki temel şartın yerine getirilmesi gerektiğini ifade eder. Zira ancak 

bu iki şart yerine getirildiğinde bir olayın bilgisi zamanın içinden geçip, nesilden 

nesle ulaşabilir. Dolayısıyla, olayın geçtiği tarihten bugüne kadar geçen zaman 

diliminin her bir noktasında kâfi sayıda insan, bir haberi yeterli miktarda işitenin 

tecrübesine aktarmalıdır. Aynı şekilde, olaya şahit olan kişi sayısında da bir kifayet 

şartı gözetilir. Haber rivayet zincirinde ilerledikçe, şahitlerin haberleri ravilerin 

haberi olarak akar, böylece bilginin akışı sağlanmış olur. Olaya şahit olan kişiler er 

                                                      
4 el-Mustasfa, I, 138. 



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            364 

 

  

ya da geç öleceğinden ve bilginin bundan sonraki intikali tamamen ravilere bağlı 

olacağından, rivayet sürecinin her tabakasında, rivayet eden kişi sayısı aynı sayıda 

kalmalı veya bu sayının üzerinde olmalıdır. Üstelik bu intikal sürecinin her 

aşamasında söz konusu haber duyu bilgisine dayanmış olmalıdır. Gazâlî’nin 

bundan tam kastı açık değildir. Muhtemelen sadece duyduğunu işiten (tıpkı olayın 

şahitlerinin gördüğü ya da tecrübe ettiği gibi) ravilerin rivayetlerinin, bu sebepten 

dolayı duyu bilgisine dayandığını kast etmiş olabilir. Şunu da düşünmüş olabilir: 

Raviler her zaman olayın şahitlerinin tecrübesini aktardığından ve şahitlerin zaman 

içinde taşınan şehadeti duyu bilgisine dayandığından, haber de duyu bilgisine 

dayanır.  

Geçmişteki herhangi bir olaya dair, intikal sürecinin her aşamasında, Gazâlî 

tarafından önerilen iki şartı yerine getiren bu haberi ifade etmek için kullanılan 

teknik terim, Gazâlî’nin teorisi çerçevesinde mütevâtir’dir. Bu türden bir haber, 

işitende onun doğru olduğuna dair bir bilgiye yol açar ki bu bilgi olayın şehadetine 

denk düşer. 

Bu iki temel şartın yerine getirilmesinin, mütevâtir bir haberi işiten kimsenin 

zihninde bilgi oluşumunun zorunlu bir mukaddimesi olduğu düşünülmemelidir. 

İşiten kimse için bunlar birbirinden ayrı şeylerdir. Gazâlî’nin teorisi şunu teyit eder: 

Eğer geçmişe dönük bir haber deneysel olarak tasdik edildiyse ve “anlaşarak haber 

uydurma” ihtimalini dışarıda bırakacak bir şekilde dolaşıma girdiyse haberi işiten 

şahıs, haberin doğru olduğunu hiçbir mantıksal işleme başvurmaksızın kabul eder. 

İki şarttan hiçbiri kendi başına yeterli değildir. Doğru olan fakat yeterli 

sayıda işitilmemiş bir haber (özellikle haberi veren kişi güvenirliğiyle biliniyorsa) 

ikna edici olabilir; fakat bu bilgiye yol açmaz ve dolayısıyla teknik anlamda tevâtür 

kabul edilmez. İlginç bir şekilde, tekrarı yeterli görülen sayıya ulaşmış fakat 

kaynağı görgü şahitleri olmayan bir haber de doğru kabul edilmez. Gazâlî’nin bu 

türden haberleri, ne kadar yaygın olduğuna bakmaksızın tevâtür sınıfına dahil 

etmemesi tuhaf gözükebilir; fakat bu, tevâtür teriminin en temel özelliğini de bize 

gösterir: (Tevâtür) geçmişe dönük herhangi bir haberin değil, sadece doğruluğu 

ampirik olarak tasdik edilmiş bir haberin tekrarıdır.  

Yanlış bir haberin, sayıları “anlaşarak haber uydurma” ihtimalini dışarıda 

bırakacak kadar büyük bir grupta nasıl yaygınlık kazanabileceği sorusu akla 

gelebilir. Gazâlî şöyle cevap verir: Bu haber, “anlaşarak uydurma” ihtimalini 

dışarıda bırakacak sayıya ulaşmayan küçük bir gruptan çıkmış, diğer insanlara 

buradan yayılmış, aracı insanlar ise haberin yanlış olma ihtimalinden habersiz 

intikaline yardımcı olmuş olabilir. Bu ikinci grup bir hatanın bilinçsiz taşıyıcıları 

olur. Burada gözden kaçmaması gereken nokta, yanlışta ittifak eden küçük bir 

grubun ortak haberi, yanlışta ittifak etmeyecek kadar geniş başka bir grupta 

dolaşıma girebilir. Tarihte bunun pek çok örneği vardır. Gazâlî, Hz. Muhammed’in 

Ali’yi ilk halife olarak tayin ettiği iddiasının, Sünnî Müslümanlar tarafından açık bir 

hata olarak görüldüğünden bahseder. Öte yandan bu “hata”da ısrar eden Şiîlerin 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        365 

 

 

sayısı “anlaşarak haber uydurma” ihtimalini dışarıda bırakacak kadar çoktur.5 Aynı 

şey, Yahudi ve Hristiyan heretik (batıl sayılmış) fırkalar için de söylenebilir. 

Eğer hatalı bir bilginin “anlaşarak haber uydurma” ihtimalini dışarıda 

bırakacak büyüklükte bir grupta yayılması mümkünse ikinci şart ile neden meşgul 

olalım? Bu soruya şöyle cevap verilebilir: Haberin mutlak doğruluğundan başka, 

sayıyla ilgili başka bir şartın daha yerine getirilmesi gerekir. Gazâlî doğruluk 

ihtimalini güçlendiren şeyin ravi sayısında olduğunu düşünmekte; sayıca fazla bir 

topluluğun haberinin, sayıca az olan topluluğun haberine göre ikincil bir etkiye 

sahip olduğunu ima etmektedir. Bu etkiyi, büyük bir grubun hatada ittifakının, 

küçük bir grubun hata ittifakına oranla daha düşük bir ihtimal olduğuna bağlamak 

mümkündür.  

İki şartın varsayılması, şu türden bir mantık yürütmeye dayandırılmaktadır: 

Hepimiz zihnimizde, tarihsel veya günümüzde vuku bulan ve doğrudan şahit 

olmadığımız bazı olaylara ilişkin haberlerin doğru olduğu bilgisinin mevcut 

olduğunun farkındayız. Tüm diğer bilgiler gibi, bu bilgi de içe bakış yoluyla varılan 

öznel bir duruma işaret eder. Bu bilgi basit olarak bizde vardır. Diğer taraftan biz 

bu bilgiyi ne duyu algısına ne de rasyonel idrake atfedebiliriz. Dolayısıyla bu 

bilgiyi başka bir zeminde izah etmemiz gerekir. Bu türden bir bilgiyi doğuran 

şartları tahlil ederken bu bilginin takip ettiği seyri gözden kaçırmamalıyız: Bu bilgi 

ancak bir haber, sayıları çok olan bir topluluktan duyulduğunda zuhur eder. 

Bundan dolayı sayı, bilginin doğuşunun şartı olarak görülmüştür. Bir haber, 

sayıları az olan bir topluluktan duyulduğunda zihnimizde bir bilgi oluşturmaz; 

bilgi buna karşın haber sadece çok sayıda kişiden duyulduğunda oluşur. Fakat 

sayının çokluğu da durumu tek başına izah etmeye kâfi gelmez. Zira sayıca çok 

insandan duymamıza rağmen doğru olup olmadığını bilmediğimiz (hatta doğru 

olmadığını bildiğimiz) haberler de söz konusudur. Masallar, batıl inançlar, 

hayvanlarla ilgili hikâyeler bu kategoriye girer. Dolayısıyla sayının çokluğu şartına, 

haberin doğruluğu şartının ilave edilmesi gerekir.  

Teknik anlamıyla “kâfi” diye çevirdiğimiz kâmil, “anlaşarak haber uydurma” 

ihtimalini dışarıda bırakacak muayyen bir sayı, yani uydurma ihtimalini imkânsız 

kılan asgari sayı demektir. Bu sayıdan daha fazla olanına ise ziyade ya da zâid 

denir. Dolayısıyla ulaşıldığında veya üzerine çıkıldığında, “anlaşarak haber 

uydurma” ihtimalinin bertaraf edildiği daha az sayıda bir grup için ise uydurmanın 

söz konusu olduğu belli bir sayıdan söz edebiliriz.  

Sayının en az kaç olması gerektiğini tayin etmek mümkün müdür? Gazâlî 

bazı usulcüler tarafından bu rakamın kırk veya yetmiş olarak tayin edilme 

teşebbüslerine itiraz eder. Zira bu sayının ancak Allah tarafından bilinebileceğini 

düşünür. Bu sayıyı hesaplama gibi bir şansımız yoktur. Zira bunun için, bir haberin 

doğruluğuna dair bilginin içimizde ortaya çıktığı anı tam olarak saptamak ve o ana 

                                                      
5 el-Mustasfa, I, 138-139. 



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            366 

 

  

kadar haberin kaç kez işitildiğini saymak gerekir ki bu imkânsızdır. Bu, çocukluk 

sürecinin sona erip, yetişkinliğin başladığı anı tespit etmeye çalışmaya benzer.6 

Bununla birlikte asgari sayının ne olduğunu bilip bilmememizin fazla bir 

önemi de yoktur. Geçmiş olaylara dair haberlerin doğruluğu bilgisini doğuran 

şartların, daha önce de söylediğimiz gibi, bilgiye muhatap olan kişinin zihninde bir 

karşılığı yoktur. Bir haberin doğru olup olmadığına karar vermek için, daha önce 

kaç kişi tarafından verildiğini bilme ihtiyacı duymayız. Hiç kimse bilginin 

doğruluğunu, tekrar sayısı veya sayının kâmil olup olmadığı üzerinden tartışmaz. 

Hatta tam tersi doğrudur. Örneğin, ben Hz. Muhammed’in gerçekten yaşamış biri 

olduğu bilgisine sahip isem buradan yola çıkarak, haberi kaç kişiden duyduğumu 

düşünür ve yeterli sayının ne olduğuna dair bir izlenime varmaya çalışırım. Zira 

yeterli sayıya ulaşılmasaydı, bilgi de ortaya çıkmazdı.7 

Çok büyük rakamların “zâid” kategorisinde değerlendirilmesi gerektiği 

aşikârdır. Örneğin, herkes takdir eder ki bir milyon insan bir araya gelip, sahte bilgi 

üretemez. Zira bu türden bir üretim, ortak bir amaç ve motivasyonun 

mevcudiyetini gerektirir ki yüksek sayılar söz konusu olduğunda bu ihtimal 

dâhilinde değildir. Öte yandan, bu rakam haberin doğruluğu bilgisinin 

oluşacağının teminatı olarak kabul edilmez. Hz. Muhammed’in, Hz. Ali’yi ilk halife 

olarak tayin ettiği örneğinde, haberi veren kişi sayısı yeterli kabul ettiğimiz sınırın 

çok üstündedir. Eğer buna rağmen zihnimizde haberin doğruluğuna dair bir bilgi 

oluşmazsa buradan diğer şartın yerine gelmediği, yani haberin tecrübeye 

dayanmadığı dolayısıyla doğru olmadığı sonucuna varabiliriz. 

Sonuç olarak, mütevâtir terimi, doğruluğunu “içimizde” bulduğumuz bir 

bilgiyle anladığımız geçmiş olaylara dair bir haber kategorisini ifade eder. Bu bilgi 

ampirik bir doğrulamanın sonucu olmadığı gibi, ona ihtiyaç da duymaz; böyle bir 

doğrulamadan bağımsız olarak mevcuttur. Ampirik doğrulamaya dayanan 

herhangi bir haberin sağladığı bilgi, duyu verilerinin sağladığı bilgiden ayırt 

edilemez. Geçmiş olaylara dair haberler için zaten böyle bir doğrulama söz konusu 

değildir. Tevâtür teorisi, mütevâtir haberlerin doğruluğu bilgisini, ampirik 

doğrulamaya gerek duymayacak bağımsız bir zeminde temellendirir. Tevâtür 

yoluyla duyu bilgisinden bağımsız, salt tarihsel bir bilgi türüne ulaşılır. Bu bilgi, 

tıpkı duyu bilgisi gibi, akıl yürütmenin bir sonucu olmayıp, içimizde kendiliğinden 

doğan bir bilgidir. Öte yandan, duyu bilgisinden farklı olarak bu bilgi, sadece 

düşüncede var olan kendine özgü bazı şartlara tabidir. 

Tevâtür kavramının arkasında yatan teori ve tevâtürün şartları, en açık ve 

veciz bir şekilde şöyle ifade edilebilir: Geçmişe dair doğru haberlerin çok sayıda tekrarı, 

haberi işitenlerin zihninde haberin doğruluğu bilgisinin oluşmasına yol açar. Buradaki 

                                                      
6 el-Mustasfa, I, 137. 
لْماِ 7 لْعا ِعَُللل ِحُصُولِا لِ  ِنلسْتلدا لْعلدلداِ اِلِا ِِألنَّاِباكلمل ِلِل لْعلدلداِ اِلِل رُورِاي انلتلبليَّنكُلمل الضَّ لْما لْعا نَّاِباحُصُولِا   للكا

el-Mustasfa, I, 135. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        367 

 

 

“çok sayıda” ifadesi “anlaşarak haber uydurma ihtimalini dışarıda bırakacak sayı” 

olarak anlaşılmalıdır. Bu ifadeden yola çıkarak iki neticeye varabiliriz:  

(1) Geçmiş olaylara dair doğru haberlerin yeterli sayıya ulaşmayan tekrarı, 

haberi işitenlerin zihninde haberin doğru olduğu bilgisine yol açmaz. Benzer 

şekilde; 

(2) geçmiş olaylara dair yanlış haberlerin yeterli sayıya ulaşan tekrarı da 

haberi işitenlerin zihninde haberin doğru olduğu bilgisine yol açmaz. 

Özellikle totoloji gibi gözüken ikinci maddeye dair şunu göz önünde 

bulundurmakta fayda var: Bir haberin doğru olduğuna dair bilgi, haberin 

doğruluğundan farklı bir şeydir. Bilgi zihinde ortaya çıkan öznel bir durum iken, 

zihindeki bilginin konusu olan haberin doğruluğu ise zihnin dışındaki nesnel bir 

gerçekliktir. Dolayısıyla bu zikredilen ikinci netice bize şunu söyler: Bilgi, her ne 

kadar öznel bir durum gibi görünüyorsa da nesnesinden bağımsız olarak var 

olamaz. Yani, bir haberin doğruluğunun bilgisi haber gerçekten doğru değilse 

ortaya çıkamaz. Haber yanlışsa, kişi onun doğru olduğu bilgisini edinemez.  

Gazâlî’nin teorisi, tüm derinliğine rağmen, bazı problemleri çözmeden 

bırakır. Bu teori, ispat edilebilir nesnel bir destekten yoksun bir bilgi türünü önerir. 

Bu bilgi, kendiliğinden orada olan, kendi içimizde “buluverdiğimiz”, nasıl ve 

nereden geldiği gösterilemeyen bir bilgidir. Tevâtür şartları bu sorunları 

açıklamakta yetersiz kalır. Dolayısıyla teori, sübjektif bir alanda kendini kilitlemiş 

gibidir. Bilgi, elbette kendi içimizde bulduğumuz öznel bir durumdur; lakin onu 

doğuran bazı nesnel destekler olmazsa o, bilgi olmaktan çıkar. 

Bu öznelci eğilim, geçmiş olaylara dair haberlerin hakikati konusunda bir 

ihtilaf söz konusu olduğunda tebarüz eder. Bu türden ihtilaflar nasıl çözülür? Bahsi 

geçen ampirik doğrulama, tanım gereği konu dışıdır. Aynı şekilde akıl yürütme ve 

mantıksal çıkarım da söz konusu değildir. Geçmiş olaylara dair ifadelerin 

doğruluğu aksiyomatik olmadığı gibi aksiyomlardan türetilmiş de değildir. Eğer 

ihtilafları haberin tekrar sayısına bakarak çözmek mümkün olsaydı, nesnel bir 

destek bulabilirdik. Fakat bu da mümkün değildir. Muhalif taraflardan biri, 

diğerine şunu söyleyemez: “Daha fazla insandan haber duyana kadar bekle, haklı 

olduğumu göreceksin.” Zira yanlış haberler, tıpkı doğru olanları gibi, hatta bazı 

durumlarda daha büyük bir hızla, yaygın bir dolaşım ağına girebilir. Bu yüzden, 

sayının kifayeti şartı, bize nesnel bir ölçüt sağlamaz. Tevâtürün, diğer temel şartı 

olan haberin olgusal doğruluğu da tartışma için güçlü bir temel olmaktan ziyade, 

ihtilafın ortaya çıkmasına sebep olan bir sorundur. 

el-Mustasfa’nın bilginin tanımı (had) ile ilgili bölümünde, Gazâlî bilginin 

inanç ile nasıl kolaylıkla karıştırılabileceğinden bahseder. Zira her ikisine de bir 

kesinlik hali eşlik eder. Yani bilgi iddiasında bulunan bir insanın yanılıyor olması 

durumunda, bilgi sanılan şeyin aslında salt inanç olduğu ortaya çıkabilir. Bilgi ile 

inanç arasındaki fark şudur: Bir bilgiye sahip olan kişi, karşıt ihtimalini düşünüp 



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            368 

 

  

devre bıraktıktan sonra bilgiye ulaşır. Bir inanca sahip olan kişi ise, ona muhalif 

olan üzerine düşünmeksizin, gözü kapalı bir şekilde bu inancı benimser. Bilgi açık, 

inanç ise kapalı bir zihni gerektirir. Bilgi, muhkem bir zeminde ve şüpheye karşı 

emniyette dururken; inanç için bu söylenemez.8 Bu ayrıma uygun bir şekilde, 

geçmişe dair haberlerin doğruluğuna ilişkin muhalif iddialar söz konusu 

olduğunda, bir tarafın inancını bilgi farz ettiği ve dolayısıyla bir dogmanın 

savunuculuğunu yaptığı hükmünü çıkarabiliriz. Fakat bu bizi başladığımız noktaya 

geri götürür.  Çünkü burada da söz konusu olan, muhalif taraflardan birinin (doğru 

bilgiye sahip olan taraf) son tahlilde diğerine galip gelmesi yönünde bir beklentidir. 

Bu galibiyetin ise, bilginin muhalif tezlerini de hesaba katan ve bu hesaba katma 

sonucu kesinliğe ulaşan- ki bu kesinlik henüz keşfedemediğimiz nesnel bir desteği 

varsayar- bir sürecin yönetilmesi ile elde edileceği düşünülür. 

Gazâlî’nin teorisinde geçmiş olaylara dair haberlerin doğruluk bilgisinin ne 

kadar belirleyici ve önemli olduğunu görmek için el-Mustasfa’nın mantıksal delil 

(burhan) ile ilgili bölümüne dönelim. Bu bölümü değerlendirirken geçmiş olaylara 

dair haberlerin doğruluk bilgisinin, daha geniş bir bilgi kategorisi olan tecrübe 

alanımız dışında kalan fenomenler bilgisi kapsamında olduğunu göz önünde 

bulundurmalıyız. Bu fenomenler, tıpkı hiç gitmediğimiz şehirlerin varlığı gibi 

sadece geçmişte olanı değil, şimdiki zaman da olanı da kapsar. Makalenin başında 

kısaca değinmiştik; geçmiş olaylara dair haberlerin doğruluğuna ilişkin tartışma, 

aslında geniş anlamda ister geçmiş ister şimdiki zamanda olsun tecrübe alanımız 

dışında kalan varlık hakkındaki bilginin imkânı tartışmasıdır. Kendi bütünlüğü 

içinde bu bilgi türü, bütünüyle tevâtür teorilerinin ilgi alanındadır. Zira tecrübe 

alanımız dışında kalan şimdiki olayların bilgisi de geçmiş olayların bilgisi gibi bize 

yaygın haberler vasıtasıyla ulaşmaktadır. 

“Geçmiş olaylara dair haberlerin ve tecrübe dışı mevcut fenomenlerin 

doğruluğunun bilgisi” veya “mükerrer haberden doğan bilgi” gibi ifadeleri sürekli 

kullanmak, dilimizi hantallaştırıp bizi meselenin özünden uzaklaştırabilir. Bundan 

sakınmak için, bu bilgi türünü müteakip paragraflarda “ikinci el bilgi”9olarak 

isimlendireceğiz. Bu isimlendirmenin herhangi bir yanlış anlamaya meydan 

vermemesi için şunun akılda tutulmasında fayda var:  

Vasıtalı bilgi tabirini, söz konusu bilginin doğru olduğu, haberi verenin 

haberin konusuna şahit olduğu ve haberin onun yoluyla bize ulaştığı durumları 

işaret etmek üzere kullanıyoruz.  Söz konusu bilginin, haberi ilk verenlerde 

şahitliğe dayandığı farz edilir, çünkü bu bilgiye konu olan haberler, haberin 

verenin şahitliğinden önce mevcut değildir. 

                                                      
8 el-Mustasfa, I, 25-26. 
9 Makalenin orijinalinde “tevâtür bilgisi” yerine “second-hand knowledge (ikinci el bilgi)” tabiri 

kullanılmıştır. Haberin vasıtalı bilgi olduğu dikkate alınarak bu ifade, tercümede “vasıtalı bilgi” olarak 

çevrilmiştir.  



İlahiyat Akademi Dergisi                                        369 

 

 

Burada mesele, deneysel bir bilginin bir kişiden diğerine intikali değildir ki 

bu zaten (bilgi intikal ettikten sonra deneysel olma vasfını yitireceğinden dolayı) 

tanım gereği mümkün değildir. Sözü edilen bilgi deneysel yolla ortaya çıkmış, 

bilginin şahidi dışındaki muhataplarına ise tevatür yolu ile ulaşıp, doğruluğu 

böylelikle kabul edilmiş bilgidir. 

Gazâlî’ye göre “vasıtalı” olarak isimlendirdiğimiz bu bilgi, zorunlu bilgi (el-

ilmu’d-darûri) kategorisine dâhildir. Buradaki “zaruri” tabiri, kendiliğinden 

zihnimizi etki altına alan ve bu yüzden şüpheye konu olmayan bilgiye işaret eder. 

Yani bu bilgi, bilinçli bir akıl yürütmenin mahsulü değildir. Zira akıl yürütmenin 

sonuçları, mantıksal temelden uzaklaştığında şüpheye maruz kalır; şüpheden 

kurtulmak için ise mantıksal delile ihtiyaç duyar. Mantıksal delile bağlı bilgi, nazarî 

bilgi (el-ilmu’n-nazari) denilen ikinci bir kategoriye dâhildir. Zaruri bilgi, nazari 

bilginin kaynağıdır; çünkü tüm nazari bilgiler son tahlilde mantıksal akıl yürütme 

yoluyla türetilir. Zorunlu bilgi ile nazari bilgi arasındaki fark, diğer bilgilerin 

kendisinden doğduğu kaynak bilgiyle bu kaynak bilgiden üretilmiş bilgi arasındaki 

fark gibidir. Gazâlî’nin düşünme yolunu takip edersek zaruri bilgi için “kaynak 

bilgi”, mantıksal bilgi için ise “türetilmiş bilgi” diyebiliriz. Bununla beraber, 

buradaki “kaynak” ve “türetilmiş” kelimelerinin salt epistemolojik anlamından 

ziyade, mantıksal bir bağlamda kullanıldığı vurgulanmalıdır. Tüm mantıksal akıl 

yürütmeler bir yerden başlamak durumundadır. Zaruri bilgi, başlangıç noktasıdır. 

Tümdengelimle bir akıl yürütmenin sonucu olarak elde edilen bilgi ise kaynağı 

öncüller olan bir bilgi türünü temsil eder. Öncüllerin kendisi de türetildiyse tüm 

mantıksal akıl yürütmelerin gerçek kaynağına ulaşana kadar ilk öncüllere 

gidilmelidir. Bu ilk öncüller, kendisine akıl yürütme ile ulaştığımız ilkeler olmayıp, 

akılda mevcut bulunan temel ilkelerdir. 

Gazâlî zaruri bilgiyi, “bilginin ya da yakînî bilginin beş kaynağı” (medârik el-

ilm veya medârik el-yakîn)10 dediği beş gruba ya da alt kategoriye ayırır: 

1. Bedihî hakikatler (evveliyât): “Ben varım.”, “Bir şey hem ebedî 

hem mahlûk olamaz.”, “Zıt iki önermeden biri doğruysa diğeri 

yanlıştır.”, “İki birden büyüktür.” vb. 

                                                      
10 el-Mustasfa, I, 44-46. Gazâlî yakînîn (yani bilginin) ve kesin inancın yedi kaynağından söz eder. Fakat 

tartışmanın bu bölümünde bu kaynaklardan yalnızca beşinin, kesinliğin (yakin, kat’i) kaynağı olarak 

kabul edileceğini tasrih eder. Usulcüler için olduğu gibi, Gazâlî için de bilgi ve kesinliğin birbirine bağlı 

kavramlar olduğunu hatırlayalım. Bir şeyi bilmek, ondan emin olmaktır. Aslına bakılırsa Gazâlî, bu iki 

kavramı medâriku’l-ulûmi’l-yakîniyye (s. 46) ifadesinde birleştirir. Gazâlî’nin mantıksal delil üzerine 

yürüttüğü tartışmada, kesinlik kavramı, mantık konusuna hususi yakınlığından dolayı özellikle öne 

çıkar. Gazâlî’yi bu tartışmada en çok meşgul eden soru, “bilginin nihai kaynakları” değil, (her ne kadar 

onun bu soruya cevabı satır aralarından kolaylıkla yakalansa da) “mantıksal delillerimizin sonuçlarının 

doğruluğundan nasıl emin olabiliriz?” sorusudur. Sonucun kesinliği aşikâr bir biçimde, öncüllerin 

kesinliğine bağlıdır. Mantıksal muhakeme sürecinin kendisinden türetildiği ilk öncüller ise “kesinliğin 

kaynağı”dır. Fakat kesinlik bilginin bağımlı değişkeni olduğuna ve mantıksal delillerin sonuçları bilgiyi 

husule getirdiğine göre, bu ilk öncüller aynı zamanda “bilginin kaynakları” olarak kabul edilebilir ki 

mantık bağlamında türetilmiş bilginin kaynaklarıdır.  



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            370 

 

  

2. İç gözlemler (el-müşahedâtu’l-bâtınıyye): “Açım.”, “Susadım.”, 

“Korkuyorum.”, “Mutluyum.” vb. 

3. Hâricî duyu algıları (el-mahsusâtu’z-zahiriyye): “Kar 

beyazdır.”, “Ay yuvarlaktır.”, “Güneş parlaktır.” vs. 

4. Tümevarımsal ifadeler (et-tecribiyat): “Ateş yakar.”, “Ekmek 

doyurur.”, “Taşlar düşer.”, “Şarap sarhoş eder.”, “Müshil 

bağırsakları boşaltır.” vb. 

5. Yaygın olarak bilinen gerçekler (el-mütevâtirat): “Mekke 

vardır.”, “Şafii yaşamıştır.”, “Farz olan namaz beş vakittir” vs.  

Bilginin ikinci (içe-bakışsal gözlemler, başka bir ifade ile iç duyular) ve 

üçüncü kaynaklarını (Gazâlî’nin Mi’yar el-İlm’inde yaptığı gibi) dış duyusal 

algılarla birleştirecek olursak dördüncü bir zaruri bilginin dört temel türü 

karşımıza çıkar: 1- a priori bilgi, 2- duyusal bilgi, 3- istikrâî bilgi, 4- vasıtalı 

bilgi/tevâtür bilgisi. 

Gazâlî’den önce gelen Müslüman teorisyenlerden bazıları, bu son iki bilgi 

türünü zaruri bilgi kategorisine dâhil etmede isteksiz davranmışlar, sadece mutlak 

anlamda bilgi denilince temel ve türetilmemiş bilgi olan ilk iki kategorinin, “zaruri 

bilgi” başlığı altında kategorize etmeye uygun olduğunu düşünmüşlerdir. İstikrâî 

bilgi ve vasıtalı bilgi, onlara göre, temel ve türetilmemiş değildir; zira her ikisi de 

akıl yürütme mahsulüdür. Akıl yürütme, normal tümdengelimde olduğu gibi 

“açık” (zahir) değil, “gizli” (kâfi)dir. Bu bilginin (mütevâtir) izini sürebiliriz, fakat 

zihnimizde ortaya çıktığında tam anlamıyla farkında olmayız; kendini bizden 

gizler. Bilginin oluşumu bir akıl yürütmeye dayalıdır ancak bu “gizli”dir ve biz 

onun farkında olmayız. 

Gazâlî, istikrâî ve vasıtalı bilginin arka planında “gizli” bir akıl yürütmenin 

var olduğunu kabul etse de bu bilgi türlerini zaruri kategorisinde inceler zira 

onların temelini teşkil eden muhakeme gizlidir. Bilginin bilinçli olarak kendisine 

başvurulan, sınırları belli mantıksal bir temeli olmadığı durumlarda, kendisini 

zihne dayattığını iddia etmek son derece makuldür.11 

“Gizli” akıl yürütme kavramında ima edilen kabul şudur: İstikrâî ve vasıtalı 

bilgi, a priori gerçekler ve duyu bilgisinde olduğu gibi mutlak anlamda bilgi 

denildiğinde anlaşılan temel bilgi olamaz. Temel bilgi değilse, türetilmiş olmalıdır; 

eğer türetme bilinçli bir süreç dâhilinde değilse gizli bir faaliyetin var olduğunu 

farz etmek gerekir.   

Orta Çağ Müslüman düşünürleri; a priori bilgi ve duyu bilgisini, Batı 

felsefesindeki rasyonalistler ve deneyciler arasındaki kutuplaşmada olduğu gibi 

birbirine zıt kategoriler olarak görmemiştir. Daha ziyade bu düşünürler, akıl ve 

duyu verileri birbirini tamamlayan iki bilgi kaynağı olarak kabul etmişlerdir. 

Epistemolojik anlamda onlar, bilginin nihai kaynağıdır ve bu iki bilgi kaynağı 

                                                      
11Gazâlî, Mi’yaru’l-ilm, tahk. Süleyman Dünya, Kahire: Daru’l-Ma’arif, 1961, s. 187 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        371 

 

 

mantıksal süreçle ilgili olduğunu söylediğimiz istikrâî ve vasıtalı bilgi 

kategorilerinden farklıdırlar. 

Gazâlî’nin tartışma zemini üzerinde ilerlerken kişi kendini iki yerine üç bilgi 

kategorisini kabul etmekten alıkoyamaz:  

(1) tüm bilgilerin nihai kaynağı olan temel bilgi,  

(2) gizli bir akıl yürütmeye dayalı olarak türetilmiş bilgi,  

(3) mantıksal çıkarımla ulaşılmış bilgi.  

Ancak bu tasnif Orta Çağ İslâm literatürünün hiçbir yerinde bulunmaz. 

Literatürün aşina olduğu kategoriler, “zaruri” ve “istidlali” bilgidir ki; bu sebepten 

dolayı gizli türetilmiş bilginin meseleye dahli, bir problem olarak ortaya çıkar.  

Gazâlî, belli ki “gizli” akıl yürütmeyi tamamen değerlendirme dışı görmez; 

buna mukabil onun, (mütevâtirin muhatabı) kuramcı tarafından tekrar inşa 

edilebilirliğini ifade ediyor görünmektedir. O, akıl yürütmeyi içeren genellemeyi şu 

şekilde yeniden inşa eder: “Eğer havaya atılan taşlar her zaman düşmeseydi bu 

konudaki tecrübemiz de farklı olurdu: Taşlar bırakıldığında bazen uçar, bazen bir 

tarafa gider, bazen yerinde dururdu.”12 (Havaya atılan) taşların her zaman düştüğü 

şeklindeki tecrübemiz, düşmenin taşların tabiatında olduğunun kesin bir 

göstergesidir. 

Vasıtalı bilginin zeminini teşkil eden akıl yürütme, Gazâlî’ye göre iki öncülü 

beraberinde getirir:  

(1) (Şu veya bu haberi veren) sayıca çok kimselerin, sahip oldukları farklı şart 

ve motivasyonlardan dolayı hatada birleşmeleri (birleşseler bile bunu 

sürdürmeleri) mümkün olmadığından, ancak hakikatte birleşebilirler. 

(2) Onların hepsi, olgusal bir vakıaya dair bir haberi vermektedirler. (Yani 

haberi verenler bir tahmin ya da düşünceden değil; belli bir zaman ve mekânda 

olmuş, duyularla algılanabilen bir vakıaya dair bilgi vermektedirler.)13 

Bu öncüllerden yola çıkan biri söz konusu önermenin doğru olduğu 

sonucuna ulaşır. Bu iki öncül, tevâtürün daha önce sözünü ettiğimiz iki şartı ile 

irtibatlı gözükür. Bu iki şart, nasıl olduğunu netleştiremediğimiz bir şekilde -ki bu 

şartların mantıksal öncüller olmadığını daha önce beyan etmiştik, “gizli” akıl 

yürütme sürecine dâhil olur. “Gizli” akıl yürütmeyi gerektiren bu mantık en iyi 

ihtimalle belirsizdir ve Gazâlî de konu hakkında daha fazla bir yorum yapmaz. 

“Gizli” kavramı bir incelemeye tabi tutulduğunda dahi tamamen aydınlanmaz, bir 

gizem olarak kalır.  

                                                      
12 Önermenin bu şekilde ifadesi bana aittir. Geniş bilgi için bk. el-Mustasfa, I, 46. 
13 el-Mustasfa,  I, 132. Gazâlî bu sayfada zihnin bu öncüllerden haberdar olduğunu, fakat bunun farkında 

olmadığını, başka bir deyişle farkındalığının bilincinde olmadığını söyler gözüküyor. Bu merak 

uyandırıcı bir ifade, fakat bana kalırsa gizli akıl yürütmenin temelde bilinçaltı olduğu tezi ile çelişmez.  



Geçmiş Bilgisi: Gazali’ye Göre Tevâtür Teorisi                            372 

 

  

Gazâlî için istikrâî ve vasıtalı bilgi arasında, her ikisinin de gizli olarak 

türetilmiş oldukları gerçeğinden başka kesin bir benzerlik mevcuttur. İstikrâî bilgi, 

tecrübelerin tekrarının sonucudur. Örneğin, bir kişi ağrıyan bölgesine bir merhemi 

sürer ve her sürüşte ağrının azaldığını tecrübe ederse bu tecrübe eninde sonunda 

bu merhemin ağrılara iyi geldiği yönünde bir bilgiye dönüşecektir. Benzer şekilde, 

vasıtalı bilgi de mükerrer tecrübelerin, geçmişteki bir olaya dair ifadenin 

mükerreren işitilmesinin bir sonucudur 

Bunun da ötesinde istikraî ve vasıtalı bilginin her ikisi de bir fikrin tedrici 

olarak gelişiminin sonucunda oluşur. Merhemi sürünce ağrının azaldığını belirli bir 

sayı adedince tecrübe ettikten sonra merhemin ağrıyı geçirdiğine dair bir fikrin 

teşekkülüne şahit oluruz. Merhem ağrıyı geçirmeye devam ederse bu fikir, giderek 

bilgiye dönüşür. Aynı şey geçmiş olaylar ve tecrübemiz dışında kalan mevcut 

durumlar için de geçerlidir. Biz, Şafii’nin bir zamanlar yaşadığına dair haberi duyar 

duymaz, haberin doğru olduğuna kanaat getirmeyiz. Bu haber karşısındaki ilk 

tepkimiz, haberin muhtemelen doğru olduğu yönündedir; ancak sonraları kanaat 

güçlenip haberin doğruluğuna dair bir bilgiye dönüşür. Her iki durumda da 

bilginin doğduğu eşiği tam olarak tespit edemeyiz. Bu bizi aşar.14 

Tüm bu benzerliklere karşın, istikrâî bilgi ile vasıtalı bilgi arasında, Gazâlî 

tarafından doğrudan ifade edilmese de ima edilen, önemli bir fark vardır. İstikraî 

bilgi belli tecrübelerden çıkarılan bir genelleme iken, vasıtalı bilgi böyle değildir. 

Şafii’nin bir zamanlar yaşadığını belirten haberin doğruluğu bilgisi, bu haberi 

işitme tecrübesinin genelleştirilmesi ile ulaşılan bir bilgi değildir. Bu haberin 

doğruluğunun tasdiki, fiziki varlık hakkındaki genel bir hakikatin tasdiki de 

değildir. Bu tasdik, taşlar düşer, alev yükselir, şarap sarhoş eder türünden bir 

tasdik de değildir. Daha önce de kaydettiğimiz gibi, vasıtalı bilgi, gayb bilgisi 

olduğu için, bizi duyularımızın erişebildiği alanın ötesine taşır. Vasıtalı bilgi, her ne 

kadar olayın şahitlerinin tecrübesine bağlı ise de istikrâî bilgimizin aksine bizim 

tecrübemize bağlı olarak ortaya çıkmış bir bilgi olmadığı kuşkusuzdur. 

Özetleyecek olursak Gazâlî, Hz. Muhammed’in bir zamanlar yaşadığı ve 

nübüvvetine daveti bilgisi gibi geçmiş olaylara dair bir bilgi türünün 

mevcudiyetinden emindir. Deneysel bir temelden yoksun olduğu için bu bilgi, 

geçmiş olaylara dair ifadelerin doğruluğu bilgisine indirgenebilir. Bu bilgi, bilinçli 

bir şekilde mantıksal öncüllere başvurmaksızın yani, geçmiş olaylar hakkında 

“anlaşarak haber uydurma” ihtimalini dışarıda bırakacak sayıda kişiden (deneysel 

temelli) doğru bir haber işitildiğinde spontane olarak doğar. Aynı sayıda kişi, 

yanlış bir haberde ittifak ettiğinde veya az sayıda kişi doğru bir haberde ittifak 

ettiğinde bilgi doğmaz. Bu bilgi, bilinçli olarak kendisine başvurulan mantıksal 

                                                      
14 Henri Laoust, Gazâlî’nin, yeni bir mühtedinin tevatür yoluyla ulaşan bilgileri inkâr etmesinin mazur 

görülebileceğini düşündüğünü ifade eder. Aşikârdır ki yeni bir mühtedinin İslam camiasında tekrar ile 

doğruluğu bilinen haberleri, kâfi derecede işitip, söz konusu bilginin (yani tevâtür bilgisinin) kesinliğine 

dair bir kanaate henüz ulaşmadığı varsayılmaktadır. Laoust, age. s. 354. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                        373 

 

 

öncüller söz konusu olmadığından dolayı, zaruri bilgi sınıfına dâhil edilmelidir.  

Öte yandan bu bilgi türü, a priori mantıksal doğrular ve duyu bilgisinde olduğu 

gibi ani bir şekilde oluşmaz. Ancak “gizli” veya bilinç dışı bir akıl yürütmeye 

dayalı olduğu varsayılır. Zaruri olup, aynı “gizli” akıl yürütmeye dayalı istikrâî 

bilgiden farklı olarak bu bilgi, belli tecrübelerin genelleştirilmesi de değildir. 

Her ne kadar Gazâlî’nin geçmiş olaylara dair haberlerin doğruluğu 

hakkındaki teorisi, çözülmemiş birtakım sorunlar içerse de bu türden bir bilginin 

varlığı kabul edilecekse konuyla ilgili görmezlikten gelemeyeceğimiz bir bakış açısı 

sunmaktadır. 

 

KAYNAKÇA 

 Gazâlî, Mi’yaru’l-ilm, tahk. Süleyman Dünya, Kahire: Daru’l-Ma’arif 1961. 

 __________, el-Mustasfa, Bulak: el-Matbaatu’l-Emiriyye1322. 

 Henri Laoust, La Politique de Ghazali, Paris 1970. 

 Josef Van Ess, Die Erkenninislehredes ‘Adudaddin al-İcī, Wiesbaden 1966. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                            375 

 

Şîa’da Hadis Eserleri Üzerine Yazılan Şerh ve Haşiyeler* 

 
Mecîd MAÂRİF** 

Tercüme Giriş ve Notlar: Peyman ÜNÜGÜR*** 

 

Giriş 

Türkiye’de Şîa’nın hadis anlayışı ile ilgili çalışmalar artma yönünde bir 

eğilim gösterse de söz konusu alanın ülkemiz ilahiyat camiasındaki tanınırlığı 

henüz oldukça düşük seviyededir. Tarihî süreçte Müslümanlar tarafından hadis 

alanında sergilenen çabaların hiçbir grubu ayırt etmeksizin ortaya konması, 

bütüncül bir hadis tarihi bilincinin oluşması için gereklidir. Bu bağlamda doğrudan 

Şîî kaynaklar üzerinde yapılacak akademik araştırmalar kadar, bizzat Şîa 

tarafından ortaya konan ve tanınırlığa katkı sağlayacağı düşünülen ürünlerin 

tercüme ile dilimize kazandırılması da önem arz etmektedir.  

Bu çalışma, hadis tarihi ile ilgili yakın zamanda telif edilmiş bir kitapta yer 

alan, 1  Şîa’nın hadis eserleri bağlamındaki şerh faaliyetlerinin ana hatlarıyla ele 

alındığı kısmın tercümesinden oluşmaktadır. Metinde söz konusu faaliyetlerin ne 

zaman başladığı, ne şekillerde ve daha ziyade hangi eserler üzerine yapıldığı 

sorularına cevap verilmeye çalışılmaktadır. Şîa’nın hadise yaklaşımının, onu nasıl 

yorumladığından bağımsız bir şekilde anlaşılamayacağı açıktır. Bu doğrultuda Şîî 

gelenekte ortaya konan kapsamlı şerh literatürü, çalışılmayı bekleyen önemli bir 

alan olarak önümüzde durmaktadır.  

Yapılan çeviride metnin aslında bulunmayan bazı eklemeler yer almaktadır. 

Müellifin yalnızca hicrî olarak verdiği vefat tarihlerine miladî tarihler de 

eklenmiştir. Metnin daha iyi anlaşılabilmesi için ilave edilen bazı hususlar, 

parantez içerisinde metne dahil edilmiştir. Birtakım ek bilgi ve tashihler ise 

çevirenin notu (ç.n.) olduğu belirtilerek dipnota eklenmiştir. Bunların yanında 

metinde adı geçen eserlerden basılmış olanların künye bilgilerine imkan ölçüsünde 

yer verilmiştir.  

Erken dönem Şîî hadis eserlerinin Arapça olması, akademik çalışmalar yapan 

bir ilahiyatçının işini nispeten kolaylaştırsa da üç asrı aşkın bir süredir Şîa 

tarafından telif edilen eserlerde Farsça’nın hâkim dil haline gelmesi sebebiyle, 

Farsça eğitiminin seçmeli olarak bir-iki dönem verildiği ilahiyat fakülteleri göz 

                                                        
* Kitabın tercüme edilen kısmının başlığı “Tahlîl ve Berresî ve Şerh-i Rivâyât” (Rivayetlerin Tahlil 

İnceleme ve Şerhi) olmakla birlikte, metnin çevrilerek yayınlanmasındaki asıl amaç Şîa’daki şerh 

faaliyetlerine dikkat çekmek olduğundan, içerikle uyuşan böyle bir üst başlık tercih edilmiştir. 

** Prof. Dr., Tahran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kur’an ve Hadis İlimleri Bölümü, maaref@ut.ac.ir.  

*** Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü 

Hadis Anabilim Dalı, peyman.unugur@gmail.com.  
1 Mecid Maârif, Târîh-i Umûmî-yi Hadîs-bâ Rûykerd-i Tahlîlî, Tahran: İntişârât-i Kevîr, 1396, 388-394.  

mailto:maaref@ut.ac.ir
mailto:Peyman.unugur@gmail.com


Şîa’da Hadis Eserleri Üzerine Yazılan Şerh ve Haşiyeler                376 

 

önünde bulundurulduğunda, bilhassa son dönem Şîî dünyasındaki gelişmelerin 

takibi oldukça zordur. Dolayısıyla bu alanda yapılacak tercümeler, alana ilginin 

artmasının ve daha çok araştırmacının Farsça öğrenerek bu konularda çalışmalar 

yapmasının önünü açabilir. Temennimiz söz konusu tercümenin bu bağlamda ufak 

da olsa bir katkı sunmasıdır. 

 

Rivayetlerin Tahlil İnceleme ve Şerhi 

Şerh yazımı, hicrî onuncu asrın ortalarından itibaren mezcî ve mufassal 2 

olmak üzere iki şekilde, Kütüb-i Erba‘a ve hadis alanındaki diğer kitaplar üzerine 

yapılmaya başlamıştır. Önceki dönemlerde telif edilen eserlere yönelik şerh yazım 

faaliyetini başlatan (söz konusu) dönemdeki ilk müellif eş-Şehidu’s-Sânî’dir (ö. 

966/1559). O, Bidâyetu’d-Dirâye adlı eserini mustalahu’l-hadis alanında yazmış, 

kullanımda kolaylık sağlamak amacıyla bizzat kendisi kitabı şerh ederek ona Şerhu 

Bidâyeti’d-Dirâye ismini vermiştir. 3  Hadis eserlerinin şerhi hususunda, bu şerh 

faaliyetlerinin iki tarzda yapıldığını söylemek gerekir. Bunlardan birincisi, telif 

edilmiş hadis eserlerine yapılan müstakil şerhlerdir. Diğeri ise bazı fıkıh konuları 

ve eserleri bağlamında seçilen rivayetlerin şerh edilmesi ile ortaya çıkan eserlerdir. 

Diğer bir husus da hadis eserlerine yapılan şerh ve hâşiyelerin de kendi arasında iki 

kısma ayrılmasıdır. Bunlar: 

1. Kütüb-i Erba‘a üzerine yapılan şerh ve hâşiyeler 

2. Diğer hadis eserlerine yapılan şerh ve hâşiyeler. 

 

Kütüb-i Erba‘a’ya Yapılan Şerh ve Hâşiyeler 

Kütüb-i Erba‘a üzerine çok sayıda şerh ve hâşiyenin yazılmış olduğunu 

belirtmek gerekir. Bunlardan bir kısmı eserin tamamının şerhini içerirken, bir 

kısmında ise eserin bir bölümünün şerhine yer verilmiştir. Âga Bozorg Tahrânî (ö. 

1970) Zerî‘a adlı eserinde Kütüb-i Erba‘a üzerine yapılan 48 şerh ve 70 hâşiyeninin 

ismini zikreder. Bunlardan 21 şerh ve 22 hâşiye Kuleynî’nin (ö. 329/941) Kâfî’si, 15 

hâşiye Sadûk’un (ö. 381/991) Men la yahduruhu’l-fakîh’i, 14 şerh ve 20 hâşiye Tûsî’nin 

(ö. 460/1067) Tehzîbu’l-ahkâm’ı, 13 şerh ve 13 hâşiye de yine Tûsî’nin İstibsâr’ına 

tahsis edilmiştir. Bu kitaplardan her biri için yapılan şerh ve hâşiyelerden örnek 

olarak bazılarını zikredecek ve birer tanesi hakkında da ayrıntılı bilgi vereceğiz.  

 

 

                                                        
2 Mezcî şerhlerde hadisin metni ve şerhi aynı ibarenin içerisinde yer almakta, bunun neticesinde hadis 

metnini şerh metninden ayırmak güçleşmektedir. Mufassal şerhlerde ise metin, şerh ve açıklamalardan 

tamamen ayrıdır: İlyas Pûrekber - Ali Nakî Hodâyârî, Târîh-i Hadîs-i Şîa Der Sedehâ-yi Heştom Tâ 

Yazdehom, Muessese-i İlmî-yi Ferhengî-yi Dâru’l-hadîs, 1385, 420. 
3 Pûrekber- Hodâyârî, Târîh-i Hadîs-i Şîa, 420. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            377 

 

Kâfî’nin Şerh ve Hâşiyelerinden Bazıları 

1.  Mir’âtu’l-ukûl: 4  Allâme Meclisî olarak bilinen Muhammed Bâkır b. 

Muhammed Takî Meclisî (ö. 1110-1111/1698-1699). 

2.  Şerh-i Usûl-i Kâfî: Emir İsmail Hâtûnâbâdî. 

3.  Şerh-i Usûl-i Kâfî: 5  Muhammed b. İbrahim Sadruddin Şirâzî (el-Esfâru’l-

Erba‘a’nın müellifi, ö. 1050). 

4.  Şerh-i Usûl-i Kâfî: Muhammed Salih b. Ahmed Mâzenderânî (ö. 1081/1670) 

Bu kitapta Molla Sadra’nın (Muhammed b. İbrahim Sadruddin Şirâzî) şerhine 

yönelik eleştiriler yer almaktadır. 

5.  Molla Halil Kazvinî’nin Usûl-i Kâfî üzerine Farsça olarak yazdığı es-Sâfî fi 

Şerhi’l-Kâfî isimli şerhi. Aynı âlimin Kâfî üzerine yaptığı Arapça şerhinin adı ise eş-

Şâfî fi şerhi’l-Kâfî’dir.6 

6.  Hâşiye ber Usul ve Furû‘-i Kâfî: İbrahim b. Fakîh Kâzimî. İbnu’l-Vendî olarak 

meşhur olan Kâzimî, Camiu Esrâri’l-Ulemâ’nın müellifidir. 

7.  Hâşiye-i Usûl-i Kâfî: Muhammed b. Hasan b. Zeynuddin (ö. 1030/1621). 

8.  er-Revâşihu’s-semâviyye fi şerhi’l-Kâfî:7 Seyyid Muhammed Bâkır Muhakkik 

Dâmâd (ö. 1040/1631). Bu eser Kâfî’nin şerhi üzerine bir mukaddime hükmünde 

kabul edilmektedir. 

9.  Şerhu ravdati’l-Kâfî (Nuzhetu’l-İhvân ve Tuhfetu’l-Hallân): Ni’metullah 

Cezâirî (ö. 1112/1701). 

10. Şerhu Furû‘-i Kâfî: Muhammed Hâdî b. Muhammed Sâlih Mâzenderânî (ö. 

1120/1708).8 

 

Kâfî Şerhlerinden Mir’âtu’l-ukûl 

Muhammed Bâkır el-Meclisî’nin telifâtı arasında yer alan Mir’âtu’l-ukûl’un 

niçin telif edildiğini müellifi şu şekilde açıklar:  

“Dinî (ilimlerle uğraşan) dostlar ve talebeler ile müzakereler esnasında, hadis 

kitapları hakkındaki yorum ve hâşiyelerimi dağınık bir şekilde yazmıştım. Ancak 

bu notların zaman içerisinde kaybolup gitmesinden korkuyordum. Bu sebeple 

bütün o önemli meşguliyetlerim arasında bu notları bir araya getirme işine giriştim. 

Bu bir araya getirme işine Kuleynî’nin Kâfî’sinden başladım. Açıklama ihtiyacı 

ortaya çıkmadıkça hadislerin esas ve temeli hükmünde olan senedlerin durumuna 

ilişkin bilgileri kısa tutmaya karar verdim. Anlaşılması güç lafız ve konuları, ehl-i 

tahkikin kolaylıkla anlayabileceği küçük açıklamalar ile şerh etmekle yetindiğim, 

                                                        
4 Tahran: Dâru’l-Kutubi’l-İslâmiyye, 1404. 
5 Tahran: Muessese-i Mutâlaât ve Tahkîkât-i Ferhengî, 1366. 
6 Tah. Muhammed Huseyn ed-Dirâyetî, Kum: Dâru’l-Hadîs, 1429/1387. 
7 Kum: Dâru’l-hadîs, 1422/1380. 
8 Kâfî’nin diğer şerhleri için bkz.: Pûrekber- Hodâyârî, Târîh-i Hadîs-i Şîa, 175-179. 



Şîa’da Hadis Eserleri Üzerine Yazılan Şerh ve Haşiyeler                378 

 

önde gelen bazı ulemanın hâşiyelerinden birtakım hususlara yer verdiğim kitabımı, 

Mir‘âtu’l-ukûl fi şerhi ahbâri âl-i’r-Rasûl olarak isimlendirdim.”9  

Meclisî, rivayetlerin senedinin durumunu açıklarken onların sadece zayıf, 

sahih, hasen, merfu, meçhul, mürsel türlerinden hangisine dahil olduğunu 

zikretmekte, hangi yönden sahih ya da zayıf olduklarına dair açıklamada 

bulunmamaktadır. İlmin fazileti bölümündeki âlimlerin nitelikleri bâbının ilk 

hadisinin şerhinde yazdıkları, buna örnek olarak verilebilir. Hadis şu şekilde 

başlamaktadır: “Ebu Abdillah’ın (Ca‘fer-i Sâdık) şöyle dediğini işittim: İlmi talep 

edin ve onunla birlikte hilmi de edinin. İlim öğrettiğiniz ve kendilerinden ilim talep 

ettiğiniz kişilere karşı mütevazı olun. Cebbâr/kibirli alimlerden olmayın. Bu 

durumda bâtılınız hak olanı alır götürür.” Meclisî bu hadisin şerhi bağlamında 

şunları söyler: 

“Birinci hadis: Sahih.” Ardından ele alınan hadisin ibarelerinden bazı 

kısımları şerh ederek şöyle devam eder: “İlim öğrettiğiniz kişilere karşı” ifadesi için 

bazıları ilmin talep edildiği ilk andaki tevazuun kast edildiğini söylese de 

muhtemelen bununla (sadece kişiden ilim talep edildiği anda değil) genel olarak 

mütevazı olmak kast edilmiştir. “Kendisinden ilim talep ettiğiniz kişilere karşı” 

ifadesi ile, ilim talep edilen ân ve sonrasındaki tevâzu kast edilmiştir. “Cebbâr” 

mütekebbir anlamındadır. “Bâtılınız, sizdeki hak olanı alır götürür”, kibrinizin 

ilminizi gidereceği ve ilminizin sizinle birlikte kalmayacağı anlamındadır. Ya da 

ilim vasıtasıyla sahip olduğunuz şeref ve fazilet elinizden kayıp gitmiştir anlamına 

gelmektedir. Üçüncü bir anlam ise ilim öğrenme ve öğretme yoluyla elde ettiğiniz 

sevabın gitmesidir. Bunlardan ikinci mana daha açıktır. 

 

Men la yahduruhu’l-fakîh’in Şerh ve Hâşiyelerinden Bazıları 

Men la yahduruhu’l-fakîh üzerine de şerhler ve bilhassa çok sayıda hâşiye 

kaleme alınmıştır. Bunlardan bazıları şu şekilde sıralanabilir: 

1.  Ravdatu’l-muttakîn fi şerhi ahbâri’l-eimmeti’l-ma‘sûmîn: 10  Muhammed Takî 

Meclisî (Meclisî-i Evvel olarak meşhurdur: ö. 1070/1659). 

2.  Ma‘âhidu’t-tenbîh fi şerhi men la yahduruhu’l-fakîh: Muhammed b. Hasan b. 

Zeynuddin Şehîd-i Sânî (ö. 1030/1621). 

3.  Mi‘râcu’t-tenbîh. Şerh Yûsuf Bahrânî’ye ait olup Fakîh’in tamamının şerhi 

değildir. 

4.  Levâmi‘-i Kudsiyye/Sahibkırânî:11 Farsça yazılan kitabın müellifi Muhammed 

Takî Meclisî’dir.12 

                                                        
9 Meclisî, Mir’âtu’l-ukûl, I, 3. 
10 Kum: Muessesetu dâri’l-kitabi’l-İslâmî, 2008. 
11 Kum: İntişârât-i İsmâîliyan, 1414. 
12 Âga Bozorg Tahrânî, Zerî‘a ilâ Tasânîfi’ş-Şerîa, Beyrut: Dâru’l-adva’, 1983, XIV, 33. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            379 

 

5.  Men la yahduruhu’n-nebîh fi şerhi (kitab-i) men la yahduruhu’l-fakîh: Abdullah 

b. Salih Semâhîcî (ö. 1135/1723). 

6.  Şerhu (kitab-i) men la yahduruhu’l-fakîh: Muhammed Sâlih b. Abdulvâsih 

Hâtûnâbâdî (ö. 1126/1714). 

7.  Mi‘râcu’n-nebîh fi şerhi (kitabi) men la yahduruhu’l-fakîh: Yûsuf b. Ahmed 

Bahrânî (ö. 1186/1772). 

8.  Miftâhu’n-nebîh fi şerhi’l-Fakîh: Muhammed b. Abdunnebî Nîşâbûrî Ahbârî 

(ö. 1232/1816).13 

 

Men la yahduruhu’l-fakîh’in Şerhlerinden Ravdatu’l-muttakîn 

Şerhin müellifi Meclisî-i Evvel kitabın girişinde şunları dile getirir: 

“Ehl-i Beyt’ten nakledilenler belli bir ihmal sürecinden sonra Allah’ın lütfu 

ile yaygınlık kazanmış ve ufukları kuşatmıştır. Dinî (ilimlerle uğraşan) dostlardan 

ve bana yakın talebelerden bazıları, Ehl-i Beyt’in hadisleri için, rivayetlerin 

üzerindeki perdeyi kaldıracak ve maksatlarını açıklayacak bir şerh yazmamı 

istediler. 

Bu işi değerli ve önemli bulduğum için, güçsüzlüğüm ve ilerleyen yaşıma 

rağmen biraz düşündükten sonra Allah’tan hayır diledim ve bunun ahiret azığı ve 

Allah’ın kullarına bırakacağım, beni dualarında unutmamalarına vesile olacak bir 

yadigâr olmasını ümit ederek onların bu isteklerini yerine getirmek için işe 

koyuldum. Men la yahduruhu’l-fakîh’in muhtasar, aynı zamanda yeterli ve kuşatıcı, 

hükümlerin ayıklandığı, şer’i hususlar ile onun kaynaklarının açıklandığı bir eser 

olduğunu düşündüğümden, Allah’tan yardım diledim ve bu zamanın insanlarının 

fıtratına uygun bir şekilde ayrıntıya girmeden onu şerh ederek ona Ravdatu’l-

muttakîn fi şerhi ahbâri’l-eimmeti’l-ma‘sûmîn ismini verdim.”14 

Âyetullah Mar‘eşî Necefî, söz konusu kitap hakkında kısaca şunları söyler: 

Ravdatu’l-muttakîn kendi alanında eşsiz ve yazılan diğer şerhlerden daha üstün olan 

bir eserdir. Karmaşıklıkların açıklanması, kapalılıkların giderilmesi, anlaşılması zor 

hususların açıklığa kavuşturulması, mücmellerin tafsil edilmesi, hadislerdeki îcâzın 

ortadan kaldırılması, ince maksatların keşfedilmesi ve bunlara işarette bulunulması 

için (bu eserde) ibarelerin en güzel ve süslüleri kullanılmıştır. Kitapta ayrıca 

hadislerin sened ve metinlerindeki kusurların giderilmesine ve derin maksatların 

anlaşılır kılınmasına çalışılmıştır. Şârih şerhinde, hadis metinlerinin nas ve 

zâhirinden, ihtilaf halindeki rivayetlerin imkan dahilinde cem edilmesi 

                                                        
13 Men la yahduruhu’l-fakîh üzerine telif edilen hâşiyeler hakkında bilgi için bkz.: Pûrekber- Hodâyârî, 

Târîh-i Hadîs-i Şîa, 179-180. 
14 Muhammed Takî Meclisî, Ravdatu’l-muttakîn, Kum: Bunyad-i Ferheng-i İslâmî, 1367, I, 3 (Muessesetu 

dâri’l-kitabi’l-İslâmî (2008) baskısında: I, 73-74). 



Şîa’da Hadis Eserleri Üzerine Yazılan Şerh ve Haşiyeler                380 

 

yöntemlerinden ve senede yönelik tercih sebeplerinden istifade etmiştir. Şerhte 

ayrıca fıkıh ve rical konularındaki faydalı bilgilere de yer verilmiştir.15 

 

Tehzîbu’l-akâm’ın Şerh ve Hâşiyelerinden Bazıları 

Şeyh Tûsî’nin Tehzîbu’l-ahkâm’ı üzerine de çeşitli şerh ve hâşiyeler kaleme 

alınmıştır.16 Bunlardan bazıları şu şekilde sıralanabilir: 

1.  Şerhu Tehzîbi’l-ahkâm: Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Zeynuddin (ö. 

1030/1621). 

2.  Şerhu Tehzîbi’l-ahkâm: Muhammed Emin b. Muhammed Şerîf Esterâbâdî (ö. 

1036/1626). 

3.  İhyâu’l-ehâdîs: Muhammed Takî Meclisî (ö. 1070/1659). 

4.  Melâzu’l-ahyâr fi fehmi Tehzîbi’l-ahbâr:17 Muhammed Bâkır Meclisî (ö. 1110-

1111/1698-1699). 

5.  Maksûdu’l-enâm: Ni’metullah Cezâirî (ö. 1112/1701) tarafından kaleme 

alınan on iki ciltlik kapsamlı bir şerhtir. 

6.  Gâyetu’l-merâm fi şerhi Tehzîbi’l-ahkâm: Ni‘metullah Cezâirî’nin nispeten 

daha muhtasar olan sekiz ciltlik şerhidir. 

7.  Kenzu’t-tâlib ve vesîletu’r-râğib: Ni‘metullah Cezâirî’ye ait olan şerh Gâyetu’l-

merâm’ın özeti mahiyetindedir. 

8.  Şerhu’t-Tehzîb: Ahmed b. İsmail Cezâirî (ö. 1151/1738). 

9.  Tavzîhu’l-merâm fi şerhi Tehzîbi’l-ahkâm: Muhammed Nuaym b. Muhammed 

Takî Urfî Tâlekânî (ö. 1158-1745 ya da 1177-1763’ten sonra).18 

 

el-İstibsâr fi ma’htelefe mine’l-ahbâr’ın Şerh ve Hâşiyelerinden Bazıları 

İstibsâr’ın da birkaç şerh ve hâşiyesi mevcuttur. Bunlardan bazıları şu şekilde 

sıralanabilir:  

1.  Şerhu İstibsâr: Muhammed Emin Esterâbâdî (ö. 1033/1624). 

2.  Câmiu’l-ahbâr fi şerhi’l-İstibsâr: Abdullatîf b. Ebî Câmî’ el-Âmilî.19 

3.  Keşfu’l-esrâr fi şerhi’l-İstibsâr:20 Ni‘metullah Cezâirî. 

4. Hâşiye ber el-İstibsâr: Muhammed Bâkır Huseynî Esterâbâdî (Mîr Damad 

olarak bilinmektedir, ö. 1041/1631). 

5.  Hâşiye ber el-İstibsâr: Ni‘metullah Cezâirî. 

6.  Şerhu’l-İstibsâr: Mirza Hasan b. Abdurrasul Huseynî Zenûzî. 

                                                        
15 Meclisî, Ravdatu’l-muttakîn, Mar‘aşî Necefî’nin girişi, I, ه. 
16 Tehzîbu’l-ahkâm’ın üzerine telif edilen şerhler hakkında bilgi için bkz.: Tahrânî, Zerî‘a, XXII, 191-192.  
17 Tah. Mehdî Racâî, Kum: Mektebetu Âyetullah Mar‘aşî, 1406. 
18 Tehzîbu’l-ahkâm’ın şerh ve hâşiyeleri ile ilgili daha fazla bilgi için bkz.: Pûrekber- Hodâyârî,  Târîh-i 

Hadîs-i Şîa, 181-183. 
19 Tahrânî, Zerî‘a, V, 37. 
20 Kum: Muessesetu Dâri’l-Kitab, 1408. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                            381 

 

7.  Şerhu’l-İstibsâr: Muhammed Sâlih b. Abdi’l-Vâsi‘ Hâtûnâbâdî.21 

 

Diğer Hadis Eserlerine Yapılan Şerh ve Hâşiyeler 

Muteahhirûn döneminde hadis eserleri üzerine yapılan şerh ve inceleme 

çalışmaları sadece Kütüb-i Erba‘a merkezli olmamış, diğer hadis eserleri de az çok 

bu çalışmalara konu olmuştur. Burada söz konusu şerhlerin tamamını olmasa da 

üzerine çokça şerh yapılan eserleri ve bu şerhlerden yeterli miktarda örneği 

zikredeceğiz.  

1.  Nehcu’l-belâga’nın tamamı ya da bir kısmı üzerine yapılan çok sayıda şerh 

bulunmaktadır.22 

2.  Sahîfe-i Seccâdiye23 üzerine yapılan şerhler. Âga Bozorg bir araştırmasında 

onunla ilgili 25 şerhin ismine yer vermektedir.24 

3.  Ni‘metullah Cezâirî’nin Sadûk’un Tevhîd adlı eserine yapmış olduğu, 

Nûru’l-berâhîn fi beyâni ahbâri’s-sâdeti’t-tâhirîn,25 Enîsu’l-ferîd fi şerhi’t-Tevhîd ve Hâşiye 

Ber Tevhîd-i Sadûk isimli şerhler.  

4.  Levâmiu’l-envâr fi şerhi Uyûni’l-ahbâr: Ni‘metullah Cezâirî. 

5.  Câmiu esrâri’l-ulemâ’ ya da diğer adıyla Câmiu’l-ehâdîs ve’l-akvâli’l-İstibsâr. 

Eser, İbn Râvendî olarak bilinen Muhammed Kâsım b. Muhammed’e aittir. Kitap 

başta İstibsâr’ın şerhi olarak telif edilmiş ancak sonrasında müellif, Tehzîbu’l-ahkâm, 

Men la yahduruhu’l-fakîh, Kâfî ve diğer birkaç kitabın daha hadislerini şerhe dahil 

etmiştir.26 

6.  Şerhu’t-Tevhîd li’s-Sadûk: 27  Kâdî Muhammed Said b. Muhammed Mufîd 

Kummî (ö. 1106/1694’ten sonra). 

Erken dönem hadis eserlerine şerh yazılmış olmasının dışında, bu alanda 

muteahhirûnun eserlerinde diğer birkaç husus daha dikkat çekmektedir. Bunlardan 

biri, yine geç dönemde telif edilen Vâfî, Vesâilu’ş-Şîa ve Bihâru’l-envar gibi eserlerin 

belli bölümlerine şerh ve hâşiyelerin yazılmış olması, diğeri de Nehcu’l-belâga’nın 

bazı hutbelerine, Peygamber ve imamların bazı hadislerine ve yine onlardan gelen 

dualara şerhlerin yazılmaya başlanmasıdır. Bilhassa zikredilen son iki türün çok 

                                                        
21 İstibsâr üzerine yapılan diğer şerh, hâşiye ve ta’lîkler için bkz.: Pûrekber- Hodâyârî, Târîh-i Hadîs-i Şîa, 

183-185. 
22  Nehcu’l-belâga’nın şerhleri hakkında bilgi için bkz.: Tahrânî, Zerî‘a, XIV, 111-191; Huseynî Hatîb 

Abdu’z-zehrâ, Masâdiru Nehci’l-belâga ve esânîduhu, Beyrut: Dâru’-t-taâruf, 1407, I, 202-254; Pûrekber- 

Hodâyârî,  Târîh-i Hadîs-i Şîa, 185-189. 
23 Sahîfe-i Seccâdiye, Şîa’nın on iki imamının dördüncüsü olarak kabul edilen Zeynelâbidîn’e izâfe edilen 

dua kitabıdır. Kitapta 54 dua yer almaktadır: Kum: Muessesetu’n-neşri’l-İslâmî, 1404/1363 (ç.n.). 
24 Sahife-i Seccâdiye’nin şerhleri ile ilgili bilgi için bkz.: Tahrânî, Zerî‘a, XIII, 354-359; Pûrekber- Hodâyârî,  

Târîh-i Hadîs-i Şîa, 189-192. 
25 Kum: Muessesetu’n-neşri’l-İslâmî, 1417. 
26 Pûrekber- Hodâyârî, Târîh-i Hadîs-i Şîa, 428 (Zerî‘a’dan ve Mar’aşî kütüphanesindeki hattî nüshalardan 

naklen). 
27 Tahran: Muessesetu’t-tabâati ve’n-neşri, 1415. 



Şîa’da Hadis Eserleri Üzerine Yazılan Şerh ve Haşiyeler                382 

 

sayıda örneği mevcuttur. Öyle ki bazı araştırmacılar kitaplarında bu tür (sadece bir 

hadis ya da hutbeye tahsis edilen) şerhlerin fihristlerine yer vermişlerdir.28 

 

KAYNAKÇA 

 Abduzzehrâ, Huseynî Hatîb. Masâdiru Nehci’l-belâga ve esânîduhu. Beyrut: 

Dâru’-t-taâruf, 1407.  

 Cezâirî, Ni‘metullah. Keşfu’l-esrâr fi şerhi’l-İstibsâr. Kum: Muessesetu Dâri’l-

Kitab, 1408. 

 __________. Nûru’l-berâhîn fi beyâni ahbâri’s-sâdeti’t-tâhirîn. Kum: 

Muessesetu’n-neşri’l-İslâmî, 1417. 

 Kazvinî, Molla Halil. eş-Şâfî fi şerhi’l-Kâfî. Tah. Muhammed Huseyn ed-

Dirâyetî, Kum: Dâru’l-Hadîs, 1429/1387. 

 Kummî Muhammed Said b. Muhammed Mufîd. Şerhu’t-Tevhîd li’s-Sadûk. 

Tahran: Muessesetu’t-tabâati ve’n-neşri, 1415. 

 Meclisî, Muhammed Bâkır. Melâzu’l-ahyâr fi fehmi Tehzîbi’l-ahkâm. Tah. 

Mehdî Racâî, Kum: Mektebetu Âyetullah Mar‘aşî, 1406. 

 Meclisî, Muhammed Bâkır b. Muhammed Takî. Mir’âtu’l-ukûl. Tahran: 

Dâru’l-Kutubi’l-İslâmiyye, 1404. 

 Meclisî, Muhammed Takî (Meclisî-i Evvel). Levâmi‘-i Kudsiyye/Sahibkırânî. 

Kum: İntişârât-i İsmâîliyan, 1414. 

 Meclisî, Muhammed Takî. Ravdatu’l-muttakîn. Kum: Bunyad-i Ferheng-i 

İslâmî, 1367. 

 Meclisî, Muhammed Takî. Ravdatu’l-muttakîn fi şerhi ahbâri’l-eimmeti’l-

ma‘sûmîn. Kum: Muessesetu dâri’l-kitabi’l-İslâmî, 2008. 

 Muhakkik Dâmâd, Muhammed Bâkır. er-Revâşihu’s-semâviyye fi şerhi’l-Kâfî. 

Kum: Dâru’l-hadîs, 1422/1380. 

 Pûrekber, İlyas-Ali Nakî Hodâyârî. Târîh-i Hadîs-i Şîa Der Sedehâ-yi Heştom 

Tâ Yazdehom. Muessese-i İlmî-yi Ferhengî-yi Dâru’l-hadîs, 1385, 420. 

 Şirâzî, Muhammed b. İbrahim Sadruddin. Şerh-i Usûl-i Kâfî. Tahran: 

Muessese-i Mutâlaât ve Tahkîkât-i Ferhengî, 1366. 

 Tahrânî, Âga Bozorg. Zerî‘a ilâ tasânîfi’ş-Şîa. Beyrut: Dâru’l-adva’, 1983. 

 Zeynelâbidîn, Ali b. Huseyn. Sahîfe-i Seccâdiye. Kum: Muessesetu’n-neşri’l-

İslâmî, 1404/1363. 

                                                        
28 Tahrânî, Zerî‘a, XIII, 186-225 (ç.n.: 226 sayfa da buna dahildir.); Pûrekber- Hodâyârî,  Târîh-i Hadîs-i Şîa, 

201-244. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         383 

 

 

 

Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve 

Kaynak Bilgisinin Kıymeti 

 

Mehmed Said HATİBOĞLU 

 

A. Dere: Rabbimize hamd ve Resûlüne en güzel salât ve selâm ile başlar, 

yoğun ilmi çalışmalarınız arasında bu söyleşi için vakit ayırmanızdan ötürü, ilim 

yolunda pek çok talebe yetiştiren siz kıymetli Hatiboğlu hocama peşinen teşekkür 

ederim. 

İlmî çalışma ve tutarlı düşünme konusunda sizden öğrendiğimiz önemli bir 

şart, kavramların anlam ve delâletlerinin farkında olmanın, bir kavramın nerede, ne 

zaman, kim tarafından, hangi manada kullanıldığının izini sürmenin gerektiği 

olmuştu. Kavramların bu özelliklerine dikkat edilmeyip, keyfi veya kasıtlı 

kullanımları, ilim ehlini, genellemeci düşünce ayrılıklarına, hatta itham ve 

dışlamalara kadar götürebilmektedir. Tam da buna örnek verebileceğimiz önemli 

bir kavram ikilisi hadȋs (حديث) ve sünnet (سنة)tir. Bu iki kavram yalnız Türkiye’de 

değil, yaygın olarak Müslüman coğrafyada özellikle aktüel kullanımlarda eş 

anlamlı kelimeler/kavramlarmış gibi kullanılıyor. Gerek bu kelimelerin 

etimolojisini gerekse ilk üç Hicrî asırlarda ilim çevrelerinde ve kitaplarında kavram 

olarak nasıl kullanıldığını göz önünde bulundurduğumuzda, nasıl bir 

değerlendirme yapmak istersiniz? 

M. S. Hatiboğlu: 

    بسم الله الرحمن الرحيم رَبِِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيسَِِّرْ لِي أمَْرِي وَاحْللُْ عُقْدةًَ مِنْ لِسَانِي يَفْقَهُوا قَوْلِي

Bugünün genç âlimleri gibi bizler de Resûlullâh’ın ilmiyle meşguliyeti 

kendimize hedef olarak seçtiğimiz yıllardan beri bu iki tabirle karşılaşıyoruz. Bu 

tabirleri kullanan âlimlerimizin usûl kitablarını veya farklı metinlerini 

okuduğumuzda bu iki tabiri aynı manada kullanan veya birbirine karıştıranlar 

olabiliyor. Oysa bizim bugün anlayabildiğimiz kadarıyla bu iki tabir birbirinin aynı 

değil, birbirinden farklıdır. Sünnet dediğimiz zaman; bu bize bir fiili, bir 

uygulamayı, bir hükmü veya ilkeyi anlatır.1 Hadȋs dediğimiz zaman -en genel 

                                                 
 Bu söyleşi M. S. Hatiboğlu hocamızla Ankara’da 18.08.2018 tarihinde ve şahsi kütüphanelerinde 

asistanlarından Prof. Dr. Ali Dere tarafından yapılmıştır. Bu metnin yazımında Hatiboğlu’nun tercih 

ettiği imlâ kuralları kullanılmıştır. 
 Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı 

Emekli Öğretim Üyesi. 
1 Sünnet kelimesinin kullanım ve anlamlarına dair daha fazla bilgi için bkz. Hatiboğlu, Hadis Tedkikleri 

I, s. 157-163. 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   384 

 

anlamda- bunların rivâyetidir.2 Bunu misâllendirdiğimiz zaman aradaki fark kolay 

anlaşılır. Meselâ Resûlullâh aleyhi’s-salâtu ve’s-selâm “evden sağ adımınızı atarak 

çıkın” buyurmuşlar ise bu hadîstir. Kâle Resûlullâh (Peygamber Efendimiz şöyle 

buyurdu) diye başlarsa bu da hadîstir ama “evden çıkıyorken sağ adımla çıkmak 

gerekir” dersek bu sünnettir. İkisinin arasındaki temel fark budur ve bu yüzdendir 

ki sünnetleri, yani fiili hareketleri anlatan kitablarımızda bu ayrımı gayet net olarak 

ifade eden âlimlerimiz vardır. Bunlardan birisi Ebû Dâ’ûd (ö. 275)’un Sunen’inde 

geçer. Ahmed b. Hanbel (ö. 241) tek hadîsten bahsederken Ebû Dâ’ûd’a: ‘bu hadȋste 

beş tane sünnet’ vardır3 demiştir. Şimdi; eğer sünnet ve hadîs mana olarak aynı şey 

olsaydı böyle bir ifadede bulunulması mantıken yanlış olurdu. Bununla o âlim, 

‘rivâyet olarak bize gelmiş olan bu ifadelerin içinde fiili olarak tatbik edilebilecek 

beş tane hâdise, konu veya hüküm vardır’ demek istiyor; bu on da olabilir, on beş 

de olabilir ama hadîs tektir.4 

Bu misâlleri çoğaltmak da mümkindir. Mesela kitablarımızda, pek çok âlim 

hakkında ‘bu âlim sünnette İmamdır ama hadîsde değildir’ denir. Bir başka âlim 

hakkında ise bunun tam tersi söylenir: ‘Hadîsde âlimdir, sünnette değildir’ 

şeklinde. 

Bu gibi misâller, bize hadîs ve sünnet tabirinin aynı manaya gelmediğini 

gösteren delillerdendir. İşte bu tabirlere pek dikkat etmeyen bazı kimseler bunları 

karıştırabiliyorlar veya birbirinin yerine kullanıyor ki, bundan sakınmamız gerekir 

diye düşünüyorum.  

A. Dere: Muhterem hocam, erken dönem kaynaklarımızda isnâdlı naklî bir 

bilgi için bazen hadîs, haber, eser veya rivâyet/rivâyât, mervȋyât tabirleri 

kullanılıyor. Buna mukabil, bugün bazı akademik çevreler, bu nakli bilgi 

Peygamber Efendimiz (s.a.s) ile ilişkili ise, buna rivâyet tabirinin 

kullanılamayacağını, hatta kullanılmasının bu nakli bilgiyi sıradanlaştırmak, hatta 

Peygamber Efendimiz’i ve onun konumunu değersizleştirmek anlamına geldiğini 

söyleyip, bu tabire karşı çıkıyorlar. Bu doğru mudur sizce? 

M. S. Hatiboğlu: Daha baştan söylemek gerekirse, bu tabirler Peygamber 

Efendimiz (s.a.s) zamanında bu manalarda kullanılan ve kaideleşmiş tabirler 

değildi. Daha sonra birinci, ikinci asırdan itibaren ‘ilmû’l-hadîs teşekkül etmeye 

başladığı zaman âlimler, bu tabirleri kullanmaya başladılar. Pek çok âlim 

Peygamberimizin hadîsinden bahsediyorken buna pek ala ‘rivâyet’ diyebilmiştir. 

Ama rivâyet kelimesi daha sonraki asırlarda bütün şifahî ifadeleri kuşatıcı bir 

mahiyette görüldüğü için artık Peygamberimizden gelen rivâyetleri ayırma ihtiyacı 

duyulmuş, meselâ sahabeden gelen rivâyete eser, hatta haber demişler. Ama 

Peygamber (s.a.s)’e isnâd edilen rivâyetler söz konusu olursa o artık haberlikten, 

                                                 
2 Daha geniş bilgi için bkz. A.g.e., s. 176-178. 
3 k. el-Cenâiz, 80.  
4 Meselâ Hindli âlim Muhammed ibn ‘Alî en-Nîmivî (ö. 1322)’ nin bir derlemesi آثار السنن مع التعليق الحسن 

isimlidir ve o burada, uygulama ve hükme dair merfû’ ve mevkûf rivâyetlere yer verir. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         385 

 

 

 

eserlikten çıkar hadîs olur denmiştir. Buna mukabil, aktarılan muhtevada 

Peygamberimizin ismi veya onun her hangi bir dahli olmayan pek çok rivâyete 

hadîs dendiği de vakidir. Bu farklı kullanımlar kaynaklarımızda mevcûd. Meselâ 

Hz. Ömer’in bir sözü için hadîs diyebiliyor âlimlerimiz. Bu sebeble, biri, 

Peygamberimizin bir sözünden, Peygamberden gelen bir habere göre diye bahsetse, 

bunu bir saygısızlığa hamletmek doğru değil bence. Böyle derken de, o sözü 

Peygamberimizin bir ifadesi olarak değerlendirmiş olabiliyor. Bu sebeble; bu 

tabirleri hangi âlimimizin nasıl ve neler için kullandığını iyice tesbit etmeden, tek 

bir mana yüklemenin ve buna göre niyet okumanın da âlemi yok. 

A. Dere: Geçmişte ve günümüzde gerek Türkiye’de gerekse başka 

Müslüman coğrafyalarda, ister dini, isterse sair ilim ve düşünce alanlarında olsun, 

hadîs veya rivâyetler hakkında ‘bunların bilgi değeri yok, hiçbirisine itibar edilmez’ 

diyerek toptan reddeden veya ‘bir konuda hadîs veya rivâyet varsa bunların 

hepsini kabul ederiz’ diyen iki genellemeci tavrın olduğu iddia ediliyor. Sizin böyle 

bir gözleminiz var mı?  

M. S. Hatiboğlu: Zannediyorum bununla, İslâmiyetin temelleri içinden hadîs 

ve sünnet kültürünü tamamen çıkarıp sadece Kur’ân’a dayanma cihetine giden 

zümre kastediliyor. Onların neden bu yola gittikleri ve bunun kendilerince sebeb ve 

delillerinin neler olduğu üzerinde epey konuşulabilir. Bazen bu konularda yanlış 

anlama, çarpıtma ve itham da söz konusu olabilmekte. Hemen ifade edeyim ki, 

kendisine Kur’an vahyedilen Peygamber efendimiz (s.a.s.) olmadan İslam da 

olmaz, din de anlaşılmaz.  

Şimdi Resûlullâh’tan bahseden kaynaklarımızda bizim için en mühim husus 

Resûlullâh’ın İslam’ı tebliğ edişi, İslam’ı en iyi bilen bir şahıs olması yatar. Biz 

İslam’ı Peygamberimizden öğrendik, âlimler hep onlardan öğrendiler. Âlimlerin 

naklettiği şekilleri daha sonraki nesillerin âlimleri de müzakere ettiler, mütalaa 

ettiler bir takım değerlendirmelerde bulundular. Ama bizim önümüze şöyle bir 

manzara çıkıyor:  

Dinin sahibi şübhesiz Allah’tır, ne var ki O doğrudan karşımızda değil, 

Peygamberine vahyediyor. Cenab-ı Hakk’ı, Kur’an’ı ve İslamiyet’i bize Peygamberi 

anlatıyor; bu surette biz -Kur’ân-ı Kerîm’in bahsettiği şekliyle- Peygamberimizi 

dinin Kur’ân’dan sonraki en büyük kaynağı olarak görüyoruz. Diğer bir ifade ile 

İslam’ın rivâyet sahasındaki kaynağı vahyedilen Kur’ân, şahıs planında yapıcı 

unsuru da Peygamberimizdir. Bu bakımdan Resûlullâh’tan bize nakledilen bütün 

bilgi ve davranışları biz İslam’ın bir değeri olarak kabul etmek durumundayız; 

Müslüman ilim geleneği de -geneli itibariyle- bu temel hususta farklı düşünmez. 

Ne var ki, Peygamberimizden nakledilen bu bilgi ve değerlerin hangisinin bize 

ulaşmasının tam doğru, hangisinin münakaşaya açık olduğunu tesbit edebilmek      

-ıstılahȋ ifadesi ile ‘subût’un tesbiti- noktasında en büyük zorluk ve problemlerle 

karşı karşıya kalıyoruz.  



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   386 

 

Kur’ân-ı Kerȋm sübût açısından sâbittir, buna mukabil Peygamberimizi 

duymak, anlamak ve bunları aktarmak farklı beceride kimseler vasıtası ile 

olduğundan, nakledilen muhtevada da farklılıklar ortaya çıkabildi; hatta ilerleyen 

dönemde onun adına nakledilen rivâyetleri istediği gibi şekillendirmek ve 

çoğaltmak durumunda olan şahıs veya çevrelerle karşılaşıldı.  

Bütün siyasi, içtimaî dertlerini Peygambere çözdürmek isteyen nesilleri, 

kalkıp da ‘bize Resûlullâh şöyle dedi’ diye kendi şahsi meselesini anlatır 

gördüğümüz zaman, bizim orada bir durmamız gerekiyor. Gerçekten de 

Peygamber Efendimiz böyle bir şey söyler mi söylemez mi?  

Epey tafsilatı olan bu gibi durumlar karşısında âlimler rivâyetlerin 

isnâdındaki râvilerden hareketle şu râvi zayıf, bu râvi sika/güvenilir, diğeri yalancı 

gibi değerlendirmeler yaparak mesela ‘bu rivâyet Peygamberimize isnâd edilemez’ 

diyorlar. Mamafih yaptıkları bu değerlendirmelerde her zaman ittifak halinde değil 

âlimlerimiz. İsnâd değerlendirmesi her zaman müşkilimizi çözmüyor. Peki; bunun 

hal çaresi nasıl bulunabilir? Kendi devrinin sika dediğimiz râvîlerinden aktarılan 

rivâyetleri, Resûlullâh’ı bize en iyi şekilde anlatan Kur’ân-ı Kerîm’i esas alarak 

değerlendirmek zorundayız. 

Şahsen ben kendi kudretim nisbetinde pek çok meselelerimizi inceleme 

durumunda kaldım ve gördüğüm bazı tenakuzları o âlimlere yakıştıramadım. O 

âlimlerimizin kabul ettiği/sahȋh dediği bazı rivâyetler için ‘Peygamberimiz böyle 

bir şey söylemez’ dedim. Buna misâl olarak profesörlük tezim olan Hilâfetin 

Kureyşliliği meselesini vereyim. Bu incelememde gördüm ki, pek çok allâmenin 

sahîh saydığı birkaç hadîsin sahîh (Peygamberimize subûtunun) olamayacağı 

kanaatine vardım. Bana “sen kim oluyorsun da o allâmeleri bir tarafa koyup kendi 

fikrini ileri sürüyorsun” diyenler çıkabilir. Benim iddiam o allâmeleri bir tarafa 

koymak değil, iddiam ve kanaatim yalnızca ‘Peygamber Efendimizi Kur’ân-ı Kerîm’in 

anlattığı şekilde anladığımız takdirde bu konuda zikredilen rivâyetlerin ona isnâd 

edilemeyeceğidir.’ Şayet böyle rivâyetler, pek çok allâme sahîh kabul ettiler diye 

sahîh kabul edilecek olursa, günümüzde hâşâ Peygamber Efendimizi asılsız, esassız 

şeyler söylemiş bir mertebeye indiririz ki, bu Peygamber Efendimize yapılabilecek 

en büyük hakarettir. 

Malum, Hilafetin Kureyşlilerde olması gerektiğini ileri süren yüzlerce 

kaynağımız var, pek çok hadîs kitabında bu hadîsler geçiyor. En sağlam kaynak 

saydığımız imâm el-Buhârî ve imâm Muslim’in Sahîhlerinde5 de geçen o hadîslere 

göre, güya Peygamberimiz buyurmuş ki: “ahir zamana kadar başınızda Kureyş’ten 

bir halife olacak.” Şimdi; devrimizde Kureyşli bir halifemiz varmı? diye sorduğum 

zaman, herkes ‘yok’ diyor. Peki; bu rivâyetler ne diyor? ‘dünyada iki kişi bile kalsa 

yine Halife Kureyş’ten olacak’ diyor. Günümüze kadar Müslümanların kaç tane 

Halifesi Kureyşli olmuş veya halife unvanı taşıyan ğayri Kureyşȋ olanlar bu ilkeye 

                                                 
5 el-Buhârî, 61. Menâkıb 2; diğer kaynak bilgileri için bkz. Hatiboğlu, Hilafetin Kureyşliliği, s. 93-94. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         387 

 

 

 

neden aykırı davranmış ve dahi Müslümanlar bu delille onlara neden karşı 

çıkmamış? İşte; o zaman -haşa- Peygamber Efendimiz asılsız bir şey söylemiş 

olmuyormu? Oluyor. Ben Resûlullâh’a asla böyle bir ithamda bulunamam, zira 

Resûlullâh yanlış şeyler söylemekten münezzehtir. Benim kanaatim böyledir. Fakat 

kaynaklarımızın naklettiği ve âlimlerimizin dayandığı o rivâyetlerin doğru 

olduğunu kabul ederseniz, bir tenakuza düşmüş olmanız kaçınılmazdır. Bu surette 

yalnızca Peygamber efendimizi doğru anlamak ve tanımaktan değil, aynı zamanda 

meselâ bu gibi rivâyetlerin neden ve nasıl ortaya çıktığını, ne gibi etkilerinin 

olduğunu tesbit etmekten de uzaklaşırsınız. 

Akılda kalsın diye tekrarladığım bu müşahhas misâli verdim ama bunun 

benzeri pek çok misâl var. Günümüzde Resûlullâh aleyhi’s-salâtu ve’s-selâmı 

yücelteceğiz davası ile ne kadar yanlış takdirlerde bulunulduğunu da hatırlatmakta 

fayda var. Resûlullâh’ı sanki kabrinde ailesi ile beraber yaşayan bir canlı olarak 

anlatan geçmişte de günümüzde de âlimlerimiz var. Resûlullâh sahâbilerin 

ortasında yaşadı, sahâbenin kendilerinden nakledilen rivâyetlerde asla böyle bir 

düşünce, sıfatlar yoktur. Kur’ân-ı Kerîm Peygamberimize istediği kadar “sen bir 

beşersin” ‘ölümlüsün’ demiş olsun, bunu söyleyenler “hayır sen beşer değilsin’ 

demiş olmuyorlarmı? Böyle inanan ve yazan âlimlerimiz var. İşte burada 

Peygamberimizi istismar keyfiyeti var. 

Peki; bu âlimler niye bunu söylemiş, böyle bir yanlışa düşmüşler, işte 

bunların sebeplerini anlamak, izah etmek ve düzeltmek acizâne bizim neslimizin 

vazifesidir; benim düşüncem budur.  

A. Dere: Bu tasavvurları nakleden veya kabul eden âlimler bunlara 

yaşadıkları dönemin ne tür bilgilerinden, hangi tür toplumsal ve psikolojik 

ortamlarından etkilenerek ikna olmuş olabilirler? Benzer tasavvurlar İslam’ın en 

erken döneminde var mıydı? Yoksa zamanla İslam öncesi kadim kabuller mi 

nüksetti veya çevre kültürlerin mi etkisi oldu? Acaba İslam’ı anlama ve 

yorumlamada karşılaştığımız çıkan –iş‘arî, batinî, mitolojik, mistik, sûfȋ, felsefi, 

lafzȋ, sembolik, terğîb-terhîb v.b.- yaklaşımların da mı etkisi oldu? Muhayyiledeki 

farklılık mı onlara böyle bir şeyi tabii veya makul gösterdi de bu düşünceleri kabul 

ettiler? 

M. S. Hatiboğlu: Bu sorduğunuz suâlin cevabını verebilmek için İslam 

dünyasının geçirmiş olduğu sosyal ve siyasi değişimleri yakînen bilmek zarureti 

var. Rasûlullâh (s.a.s.) gözlerini yumduğu zaman kalben gayet müsterihti; 

İslamiyet’i sapasağlam kavramış bir nesile bıraktığı kanaatinde idi. Bu kanaatte 

olan bir kimse, sahâbenin gün gelip birbirlerini öldüreceklerini söyleyebilirmiydi? 

Hayır söyleyemezdi. Ama ne oldu? Tarihî gerçek şu ki; daha üçüncü İslam halifesi 

Hz. Osman’ı, hilafet makamından indirebilmek için bizzat Müslümanlar şehîd etti. 

Bunda ne İngilizin ne Fransızın ne Amerikalısının dahli var. Peki; ondan sonra ne 

oldu? Daha Hz. Osman’ın şehadeti üzerinden bir sene geçmeden İslamiyet’in en 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   388 

 

büyük şahsiyetleri karşı karşıya geçip harb ettiler. Bir cephede Hz. ‘Ȃişe, öteki 

cephede Hz. ‘Alî bulunuyordu. Karşılaşılan böylesi feci hâdiseleri kavramak ve 

izah edebilmek bir Müslümanın idrâk ve tasavvuru dışındaydı. Sonrasında; 

İslam’ın ve Kur’ân’ın emri olarak başımızda Müslümanların seçtiği bir halifenin 

olması gerekirken, Hz. ‘Alî’nin vefatından sonra, daha İslam’ın ilk asrının yarısı 

bile dolmamışken İslam dünyası başında hükümdarı ve saltanatı gördü ve bu 

saltanat ta günümüze kadar devam etti; hala o saltanatı devam ettiren krallar var 

İslam dünyasında. Bu adamların adları da namları da kral; hâlbuki Müslümanlıkta 

böyle bir krallık yok.   

Peki, bu hâdiseler niçin vuku buldu? Rivâyetler marifetiyle sunulan ve 

savunulan yanlış din ve peygamber tasavvurları nasıl ortaya çıktı? Bunların sebebi 

bence en başta Peygamberimiz (s.a.s)’in tam kavranamamış olmasıdır; keza İslam 

camiasına giren milletlerin kültürel farklılıkları ve beklentilerinin, hedeflerinin 

birbirinden çok farklı oluşudur. Diğer bir ifade ile bazen “Peygamberimizin doğru 

anlaşılmamış olması, bazen de kendi düşünce ve menfaatleri uğruna onun adına 

kasten değişik fikir ve tasavvurların ileri sürülmesidir. Bu nasıl oluyor? O 

zamanlarda kendi istikballerini bina edebilmek için başta da söylediğim iki büyük 

kaynak Kur’ân ve Resûlullâh’ta dayanak arayanlar, Kur’ân’da kendi fikriyatlarını 

teyid eden bir ayet bulamazlarsa nereye başvuruyor? Peygamber Efendimize. 

Peygamberimizin söylediğini kabul ettiğimiz sağlam rivâyetlerde de tutunacakları 

bir dal yoksa bu sefer onun adına rivâyet uydurmaya kalkıyorlar. Daha Hicri ikinci 

asırda ehl-i bid’attan tövbekâr olmuş öyle itirafçı Müslümanlar çıkmışlar ki, ‘aman 

bu hadîslere dikkat edin, zira biz hoşumuza giden veya yaymak istediğimiz fikirleri 

hadîs olarak ifade ederdik’ diyorlar.  

Bizim kültürümüzde bunların çok çeşitli misâlleri var, bu sebeble 

kültürümüzün devasa kaynaklarının muhtevalarını tanımadan, anlamadan ve 

tahlil etmeden, yalnızca elimize birkaç hadîs kitabı alarak onlardan 

Peygamberimizi tanımaya kalkışırsak varacağımız nokta, kat’iyyetle sağlam bir 

nokta olmayacaktır. Onun için ben, ‘hadîs ilmini ve hadîs rivâyeti olarak önümüzde 

bulduğumuz kaynaklarımızı değerlendirebilmek için İslam’ın sosyal tarihini, siyasi tarihini 

mutlaka en sağlam şekilde bilmek ihtiyacındayız’ diyorum.  

Zamanla temasa geçilen dini ve fikri gelenekler de bir şekilde rivâyetlere 

sirâyet edebilmiş görünüyor. Meselâ geçmişte ve günümüzde bir Mehdî tasavvuru 

hatta Mehdî hareketi ortaya çıkıyor. Mehdîlik mevzuunda Kur’ân-ı Kerȋm’de tek 

bir ifade yoktur. Peygamber Efendimizin zamanında Mehdî’den bahsedilmesi söz 

konusu değildir. Fakat elimizdeki kendi hadîs kitablarımızda bile bu konu ve 

tasavvurları bulmuyormuyuz? Buluyoruz. Niye buluyoruz? Daha ikinci asrın hadîs 

müdevvenatı dediğimiz külliyatı teşekkül ettiği sıralarda Müslümanlar artık 

Suriye’yi ele geçirmişler, Irak’ı ele geçirmişler, Mısır’ı ele geçirmişler. Buralarda 

yaşayan Yahudi cemaatinin, Hristiyan cemaatinin bir Mesîh tasavvuru var. Onlar 

İsa (a.s.)’ın dönmesini ve dünyayı kurtarmasını istiyorlar. Peki; Müslümanlar bu 

fikriyat ve anlatılanlarla karşılaştığı zaman ne düşünecek ve bunlara ne nasıl cevap 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         389 

 

 

 

verecekler? İşte; bu fikriyatı İslamileştirerek, Hristiyan cemaatin Mesîh anlayışının 

yerine Müslümanın Mehdîsini koyarak cevap veriyorlar. Bu Mehdîlik hakkında 

pek çok rivâyet kaynaklarımızda yer almış, İbn Haldûn Mukaddimesinde istediği 

kadar bunları toptan reddetmiş olsun, ama kitablarda yaşıyor bunlar. O hiçbir 

sahih hadîs kitabında bu rivâyetler yoktur der ve bu doğrudur. Meselâ el-Buhârî ve 

Muslîm’in Sahihlerinde bu konuya dair rivâyet yoktur amma Ebû Dâ’ûd, et-Tirmîzî 

gibi bizim Sunen kitablarımızda ve başkaca kaynaklarda bunlar mevcuttur. Bunları 

nasıl mütalaa edeceksin? Ebû Dâ’ûd ve et-Tirmîzî’nin Sunen kitablarını yazanlar 

hadîs sahasında bizden çok âlim adamlar, ama kanaatleri bakımından yanlışlar. O 

devrin siyasi ve fikrî hâkimiyeti altında ezilmişler, etkilenmişler.  

A. Dere: Fikir ve kanaatleri dönemlerindeki düşüncelerden, siyaset ve 

toplumdaki algılardan, hâkim muhayyile ve kabullerden etkilenmiş ve bu sebeble 

de fikri muhtevadaki tutarsızlığı fark edemiyorlar? 

M. S. Hatiboğlu: Fark edemiyorlar tabiatıyla. Bunların farkında olmak lazım 

amma nasıl farkında olunur? Bu noktada biz hadȋslerin anlaşılmasında bile fikir, 

kültür ve müşterek kabullerin ne kadar etkili olduğunu müşahede ediyoruz ki 

bunu da bir misâl üzerinden izah etmek isterim. 

Özellikle Mayıs ayı geldiği zaman, tarihte bir devri kapatıp diğerini açan 

tarihimizin müstesna bir hâdisesini hatırlarken Peygamberimizin bir hadîsini 

heyecanla tekrarlıyoruz: 

  ” لتَفُْتحََنَّ الْقسُْطَنْطِينِيَّةُ فلَنَِعْمَ الْْمَِيرُ امَِيرُهَا وَلنَِعْمَ الْجَيْشُ ذلَِكَ الْجَيْشُ “

“Kostantiniyye (İstanbul) elbette fethedilecektir; onu fetheden komutan ne 

güzel komutan onu fetheden ordu ne güzel ordudur.” 

Pek muhtemeldir ki Peygamber Efendimiz, kendi devrinde Rumları, 

Bizans’ın varlığını, Kayser’i biliyordu. Bildiği içindir ki daha Hudeybiye 

anlaşmasının akabinde, henüz Mekke’yi fethetmemişlerken civar ülkeleri İslam’a 

davet mektubları gönderiyor. Giden davet mektubları içinde Bizans Kayser’i, Mısır 

Mukavkısı, İran Kisrası da var. Peygamberimiz bu davet mektublarını niçin 

göndermişler? Çünkü o, kendisinin Allah tarafından sadece Mekke çevresine değil, 

gerçek hakikatleri anlatmak, insanlığı aydınlığa çıkartmak için bütün insanlığa 

gönderilmiş bir uyarıcı, peygamber olduğunu bizden daha iyi biliyor. Bu konuda 

pek çok ayet olduğunu zikretmeye hacet yok. Bu ayetlerin şuuruna sâhib en büyük 

şahsiyet olarak kendisinin ‘bir zaman gelecek bütün dünya Müslüman olacak’ diye 

düşünmesi gayet tabiidir. Bu düşünce ve isteğinden, onların da Müslüman 

olmalarını arzu etmesinden dolayıdır ki kendisi oraları İslam’a davet mektubları 

gönderiyorlar. Bu davet mektublarının şuurunda olan ilk dönem Müslümanları da 

fırsat bulduklarında İstanbul’u fethetmek için ordular harekete geçiriyorlar ama ne 

var ki on küsura yakın ordu gittiği halde İstanbul’u fethedemiyorlar.  



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   390 

 

İstanbul’un fethi meselesi hakkında daha ilk hicri asırdan itibaren 

düşünceler, yorumlar ve askeri seferler olmuş. Sunen kitablarımızdan birisinde 

Enes b. Mâlik (ö. 93)’in, İstanbul’un fethinin kıyamet alametlerinden olacağını 

söylediğini okumuştum. O niçin böyle düşünüyor? Muhtemeldir ki son vefat eden 

sahâbîlerden birisi olan Hz. Enes, Muaviye döneminde oğlu Yezîd’in idaresinde 

İslam ordularının İstanbul’u fethetmeye gittiği halde bir türlü muvaffak 

olamadıklarını görünce, bu zor iş ancak kıyamete yakın gerçekleşecek diye 

düşünüyor. Zaman içinde İstanbul’un fethi kaynaklarda hadîs şeklinde ‘kıyametin 

alametlerinden’ sayılıyor. O zamandan yaklaşık sekiz asır sonra Müslümanlara, bir 

Türk’ün eliyle bu şehri fethetmek nasib oldu. Şimdi hala günümüzde bu fethi kabul 

etmeyen Arab Müslüman kardeşlerimiz var. Biz zikrettiğimiz hadîsteki komutan ve 

orduyu Fatih’e ve Osmanlı ordusuna hamlederken, bu gün hala bazı İslam âlimleri 

çıkıp ‘İstanbul daha fetholunmadı’ diyorlar. Peki; ne zaman fetholunacakmış? Ne 

zaman Araplar İstanbul’u bu kez eşkıya Türklerden alırlarsa o zaman fetholunacak, 

Peygamberin müjdelediği fetih o zaman gerçekleşecekmiş.  

Ben bu iddiaları, en son Mekke’deki bir kitabçıda neşriyatı incelerken 

Ummu’l-Kurâ Üniversitesi’nde Eşrâtu’s-sâ‘a (kıyamet alametleri)  isimli bir tezde 

gördüm. Bu tezi yazan İstanbul için henüz kâfirlerin hâkimiyeti altında ( انها الْن تحت

 diyebiliyor. Bu lafı söylemek için insanın utanması gerekir. Ben bunu (ايدي الكفار

söyleyene –affedersiniz- dünyadan haberi olmayan serseri diyorum! 

Günümüzde İslam dünyasında türemiş İŞİD ve benzeri eşkıya tipleri var. 

Onlar da pek çok tartışılacak iddiaları yanında bu konuda aynı şeyleri söylüyorlar. 

Peki; bu zihniyet nereden kaynaklanıyor? Her şeyden önce Müslümanların yazdığı 

kitablardan veya onlarda geçen rivâyetlerden kaynaklanıyor. Öyle ise, onların 

dayandıkları rivâyetlerin asılsız olduğunu veya sağlam rivâyetse anlamalarının 

yanlış olduğunu isbat etmek bize düşen vazife oluyor. 

Bugün hicri 1440 yılındayız. İslamiyet on beşinci asrını yaşıyor. Asırlardır 

İslam dünyasında büyük kısmı bize ulaşmamış, isimlerini biyografik eserlerden ve 

zikredildikleri kaynaklardan öğrendiğimiz yüzbinleri aşan kitab telif edilmiş; 

Müslüman âlimlerin hemen hemen uğraşmadıkları konu kalmadığını İbnü’n-

Nedȋm (ö. 385/995?)’in el-Fihristini açıp bakınca bile fark ediyoruz. Önce bize ulaşan 

kaynaklarımızı ilmi tedkiklerle incelemeli, geçmişimizin düşünce tarihini, bu 

düşüncelerin temellerini, delillerini ve bunların kendi dönemleri ile alakalarını 

tesbit etmeliyiz. Günümüz Müslüman kültüründe dine, tarihe, ilme, fikir ve 

kitablara bakışın birbirinden bu kadar farklı olduğu bir vasatta yaşıyoruz. Bu farklı 

çevrelerin görüşlerini ve mesnedlerini anlayabilmek, mukabele edebilmek ve 

yanlışları düzeltebilmek için kendi kaynaklarımızı iyi tedkik etmek ihtiyacındayız. 

Verdiğimiz birkaç misâl bu zarureti bize kabul ettiriyor zaten. Bu sebeble; 

kültürümüzün devasa kaynaklarının muhtevasını tanımadan, anlamadan ve tahlil 

etmeden, yalnızca elimize birkaç hadîs kitabı alarak onlardan dinimizi ve 

Peygamberimizi tanımaya kalkışırsak varacağımız nokta kat’iyyetle sağlam bir 

nokta olmayacaktır. Onun için ben, ‘hadîs ilmini ve hadîs rivâyeti olarak önümüzde 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         391 

 

 

 

bulduğumuz kaynaklarımızı değerlendirebilmek için İslam’ın sosyal tarihini, siyasi tarihini 

mutlaka en sağlam şekilde bilmek ihtiyacındayız’ diyorum. 

A. Dere: Hadîs usûlümüzün temelinde ‘sıhhat’ kavramı yer alıyor; bazı hadîs 

kitaplarımızın isimlerinde de buna işaret eden ‘Sahîh’ başlığı kullanılıyor. Meselâ 

‘sahîh hadîs’, ‘el-Câmi‘u’s-Sahîh’ veya ‘Sahîheyn’ kavramları. Keza, Hadîs 

Usûlünde bir hadîsin sıhhatinin şartları veya ‘alimlere göre sıhhatin şartları’ yahut 

da ‘sıhhatin tesbit yöntemleri’ gibi ifadeler karşımıza çıkıyor. Bütün buralarda 

kullanılan ‘sıhhat’ ve ‘sahîh’ kavramlarının anlamı nedir? Buradaki ‘sıhhat’ 

kavramı, isnâdın anlattığı metnin muhtevasının iddia edilen kaynağa, kişi veya 

kişilere kadar doğrudan metin olarak lafzen uzandığını (subût) mı ifade eder? 

Hadîsçilerin bir isnâdda olması beklenen kriterlerden hareketle ulaştıkları bir 

değerlendirme kategorisi midir? Yoksa, ilgili bir rivâyetin içeriğinin bir hakikat, 

mutlak doğru ve gerçeklik olduğunu düşündüklerini mi ifade eder? Bugün sahîh 

hadîs dendiğinde –özellikle uzman olmayan çevrelerde- anlaşılan, bu tür 

rivâyetlerin içeriğinin hakikatle örtüşür mutlak doğru bilgi olduğu şeklindedir.  

M. S. Hatiboğlu: İsnad ve râvileri değerlendirme hususunda âlimlerimiz 

muazzam bir gayretin içinde olmuşlar, ciltlerle eserler telif etmişler. Bu gayret ve 

ortaya koydukları kitablar, keza hadîs ilmine katkıları pek mühimdir. Fakat hadîs 

tenkidi dediğimiz el-cerh ve't-ta’dil ilminin detaylarına girmeden söyleyelim, ister 

râvileri ister isnâd tedkikinde olsun büyük âlimlerimiz gerek kaideler gerekse 

yaptıkları değerlendirmelerde her zaman ittifak halinde değiller. Bu noktada ortaya 

koydukları çabaya rağmen, her zaman sarih, yüzde yüz aynı sonucu verecek ve 

tafsilatında da ittifak edilmiş bir uygulamadan bahsedemiyoruz. Bunu bizzat el-

cerh ve't-ta’dil ilminin temel kaynaklarında bu sahanın imamlarından bile 

duyuyoruz. Onlar ‘bir rivâyetin sahîh olup olmadığını biz anlarız’ derler. Peki; 

nasıl anlarsınız? denildiği zaman, bunu genel geçerliliği olan bir tedkikin mahiyeti 

ve adımları şeklinde izah ederek tam cevap vermezler. ‘Bir kuyumcuya para 

götürsen, o kuyumcu onun gerçek altın mı sahte altın mı olduğunu bilir ama niçin 

olduğunu sana izah edemez, bu bir maharet meselesidir’ diyorlar. Bu durumda, 

yüzbinlere varan bu rivâyetleri toplayan hadîs kitablarımızın âlimleri -ki hepsinden 

Allah razı olsun- bu çalışmaları yaparken daha ziyade kendi kültürel seviyeleri, 

bilgi ve yetenekleri, dönemlerinin ilmi şartları ve kuralları çerçevesinde hareket 

etmiş, bu kitablarını tertiplemiş ve değerlendirmişlerdir.  

Bizim İslam dünyasında el-Buhârî ve Muslim’in derledikleri kitablarının 

isimleri bile sahîh sıfatını taşıyor, ‘el-Câmi‘u’s-Sahîh’ diyoruz. Peki; neye göre sahîh, 

kime göre sahîh? Elbette kendilerinin ölçülerine göre sahîhtir ve bu sebeble şu 

âlimin şartına (علي شرط فلان) göre sahîh veya zayıf tabiri kullanılır. Âlimlerimiz ‘bir 

hadîsin önce râvileri güvenilir, isnâdı sağlam olmalı’ derler ama bunun tedkiki 

tamamen âlimlerin kendi kültürlerine bağlı olan bir ilimdir. Bu sebeble her âlimin 

http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=cerh%20vet%20tadil
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=cerh%20vet%20tadil
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=cerh%20vet%20tadil


Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   392 

 

değerlendirmesi ancak kendisini bağlar, başkasını bağlamaz, zira verdikleri 

hükümler izafî olabilmektedir. Kat’iyetle doğru da olabilir olmaya da bilir.6 

A. Dere: Verdiğiniz bilgilerden hareketle konuyu biraz daha netleştirmek 

adına, bir rivâyetin sıhhatinden bahsedildiğinde, bu hüküm rivâyetin isnâd kısmı 

ile alakalı, tarih, kronoloji ve şahıs (râvileri) incelemesi mahiyetindeki teknik bir 

değerlendirmenin neticesi mi? Veya yalnızca metnin muhtevasının 

değerlendirilmesi mi? Ya da her iki kısmın birden değerlendirilmesinin neticesi mi? 

M. S. Hatiboğlu: Önce isnâda, isnâdın ricâline ve bu ricâlin sika râvî olup 

olmadıklarına bakıyorlar. Az önce ifade ettiğim gibi, bunu araştırmanın da pek çok 

ölçüsü veya aranan şartları var. Mesela râvilerin birbirleriyle görüşme imkânı (likâ) 

olmuş mu? İlmi ve kültürel seviyeleri nedir? v.b. Bunları tesbit ettikten sonra kendi 

kanaatlerine göre eğer isnâd sağlamsa, onların naklettikleri metin de sağlamdır 

neticesini çıkarıyorlar. Bu tarife göre, yaptıkları değerlendirmenin hemen hemen 

isnad tedkikine bağlı olduğunu söyleyebiliriz. 

A. Dere: Bir rivayet hakkında isnâdı sağlam/sahîh dedikten sonra rivâyetin 

ikinci kısmına, metnine de başka kriterlerle bakıyorlar mı? 

M. S. Hatiboğlu: Metin kısmına dair kriterler koyan kimseler de var. En 

temel zemin olarak Kur’ân’ı ölçü alan ve ‘eğer bu metin Kur’ân-ı Kerim’e aykırı ise 

isnâd istediği kadar sağlam olsun, bir kıymet ifade etmez’ diyen âlimler var. Gerek 

bunda gerekse diğer ölçüler hakkında, pek çok tafsilat ve görüş var.  

A. Dere: Bir hususu daha izninizle sormak isterim. Acaba daha önce yaşamış 

hadîsçilerin sahîh hükmüne vardıkları rivâyetleri örneğin dördüncü beşinci asırda 

yeniden değerlendirip onlara itiraz eden şöhretli hadîs ve ricâl âlimleri olmuş mu? 

Olmuşsa bu durum, rivâyetleri değerlendirmede bir dönem uygulanan ölçülere 

göre ulaşılan sonuçların yeniden gözden geçirilebileceği anlamına gelir mi?  

M. S. Hatiboğlu: Âlimlerimizin bu nevi itiraz ve değerlendirmelerinin 

olduğunu gösteren misâlleri bizzat onların kitablarında okuyabiliyoruz. Müşahhas 

misâller vermeden önce bence mühim olan bir hususa işaret etmek gerekir ki bu da, 

gördüğümüz bu misâllerde bahse konu itirazların esas ve ölçüsü her zaman açıktan 

zikredilmeyebiliyor. Bu yüzden bizler, geçmiş âlimlerimizin yaptıkları bu itiraz 

veya değerlendirmelerin fikri zemin ve kabullerini kavramaya çalışmalıyız. Böyle 

yapmadığımız takdirde, bu misâller üzerinden konuştuğumuzda bazıları çıkıp da 

‘bunlar istisnâ hükmünde, kıymet-i harbiyesi olmayan misâller’ diye karşı 

çıkabiliyor. Hâlbuki bu konularda meseleyi kavramamıza yardım edecek tek bir 

misâl bile önemli ve kâfidir.  

                                                 
6 ‘Son asrın Hindli allamelerinden Zafer Ahmed Tahânevî (ö. 1892)’in şu cümleleri bu durumun tesbiti 

sadedindedir: ‘Pek çok defa beyan ettik ki, hadîs’in sıhhati veya zayıflığı, râvinin sika veya zayıf oluşu, 

hepsi muhaddislerin zevkine, zannına ve ictihadına bağlıdır; aralarındaki ihtilaflar zaten bundan 

doğmuştur.’ (krş. A.g.e. s. 181; Tahânevî, Kava’id, s. 457’den naklen. 
 
 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         393 

 

 

 

Şimdi; doğrudan el-Buhârî ve Muslim’in Sahîhlerine dair yöneltilen bazı 

değerlendirmelerden7 sarfı nazar ederek, kısmen onlarla bağlantı kurulan bir misâl 

vereyim. Malum; hicri dördüncü beşinci asırlardan itibaren el-Buhârî ve Muslim’in 

ölçülerine, onların isnâd değerlerine sahip olduğu halde Sahihlerine almadıkları 

hadîsleri sonra yazılan eserlerde toplamaya çalışan âlimlerimiz olmuş. el-

Mustedrek bu kitablardan birisidir. Hindistan’da dört muazzam cilt halinde basılan 

el-Mustedrek’in musannifi veya müellifi el-Hâkim en-Neysâbûrî (ö. 405) bu 

kitabının maksadını ‘el-Buhârî ve Muslim’in (isnâd bakımından) sahîh hadîs 

şartlarında olduğu halde kitablarına almadıkları hadîsleri derlemek, bu eksiği 

gidermek’ şeklinde tasrih ediyor. Fakat ondan sonra yaşamış, onun kitabına şerh 

yazmış, not düşmüş öyle âlimler var. Bunlardan biri Türk asıllı büyük âlim ez-

Zehebî (ö. 758) birkaç yerde el-Hâkim’e hitap ederek ‘sen utanmadınmı, Allah’tan 

korkmadınmı? Bu hadîse sahîh diyorsun’ diyor. Bakın iki âlim arasında aynı 

rivâyet konusunda ne kadar birbirine zıt değerlendirme olabiliyor. 

Daha el-Buhârî ve Muslim’imizin tedvîn edildiği devirde bile onların 

kitablarında bulunan hadîsleri reddeden âlimlerimiz olmuş. Bunun en büyük 

misâli ikinci asrın allâmesi, İslam dünyasının en meşhur şahsiyetlerinden birisi, 

hem el-Buhârî’nin hem Muslim’in hocası durumunda olan Ahmed b. Hanbel’dir.  

O, ölüm döşeğindeyken kendi Musnedinde mevcut olan bir rivâyet hakkında 

oğlu Abdullah’a: “oğlum, bu hadîsi benim kitabımdan çıkar at, bu sağlam hadîslere 

aykırıdır” diyor. Onun ‘kitabımdan çıkar at’8 dediği hadîsi incelediğimde, bu 

hadîsin halen hem el-Buhârî’de hem Müslim’de hem isnâdan hem metnen aynen 

olduğunu görüyorum. Böyle olunca; el-Buhârî ve Muslim’in sahîh saydığı bir 

hadîs, Ahmed b. Hanbel’e göre kitabtan atılması gereken bir rivâyet olmuyormu? 

Oluyor.  

A. Dere: Verdiğiniz kıymetli bilgilerden bir kez daha fark ediyoruz ki, hadîs 

sahasının bize ulaştığı kadarıyla bile zengin bir külliyatı var, geçmişte ve 

günümüzde bu alanda pek çok âlimimiz çalışma yapmış, değerlendirmelerde 

bulunmuş, konuları ele alırken farklı detay, derinlik ve bakış açıları söz konusu 

olmuş. Hadîs alanı ile ilgili bütün bu detaylar ve görüşler söz konusuyken, bu gün 

medyanın da etkisi ile hadîsin ihtisas konularının hem de genellemeci ifadelerle 

medyada veya halk arasında konuşulması, tartışılması sizce doğru mu? Bu konular 

kendi ilmî yöntem ve geleneği olan meseleler mi? 

M. S. Hatiboğlu: Benim, 1954-1958’te İlahiyat’a talebe, sonrasında hadîs 

kürsüsüne Tayyip Okiç hocamın asistanı olmuş ve o yıllardan beri elimden geldiği 

kadar hadîs külliyatı üzerinde incelemelerde bulunan biri olarak âcizane vardığım 

netice şu: ‘Biz daha bu kitablarımızda mevcut olan rivâyetlerin hepsi hakkında bir 

anda hüküm verebilecek, son sözü söyleyebilecek bir ilim seviyesi ve anlayışında 

                                                 
7 Bkz. A.g.e. s. 179-181. 
8 el-Musned, II, 301. 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   394 

 

asla değiliz.’ Onun için bunları konuları ayağa düşürmenin de âlemi yok; bunlar 

ilmi çevrelerde müzakeresi yapılması gereken konulardır.  

Şimdi; biz bugün ne yapabiliriz? Benim zamanımda Türkiye’mizde bir tek 

Ankara İlahiyat Fakültesi vardı, bugün -Allah muvaffakiyet versin diyelim- sayıları 

100’ü geçti. Ancak mühim olan husus bu fakültelerin kemmiyeti değil, keyfiyetidir. 

İçini ilimle âlimle doldurabilmektir. Tarihi anlamak, geçmişin büyük âlimlerini 

tanımak, onların nasıl düşündüklerini kavramak, neleri tartıştıklarını öğrenmek, 

geriye bıraktıkları kitabları ilmi tedkikle incelemek gibi sayabileceğim pek mühim 

ihtisaslaşmalara, çalışmalara ve müzakerelere ihtiyacımız var. İlmi tedkik 

safahatında belki bir kitabta okuyacağınız bir cümle veya misâl bazen bir meseleyi 

anlamaya, bir düşünceyi kavramaya yarıyor; geçmiş âlimlerimizin sistemlerini izah 

etmekte anahtar mesabesinde olabiliyor. Bu sebeble elimizde bir sürü kitab var, 

bunlar bize yeter de artar bile diyemeyiz. Dünya kütüphanelerinde henüz neşriyat 

sahasına geçmemiş yüzlerce el yazması veya Yemen, Karaviyyin gibi eski 

kütüphaneler yeniden kataloglanırken fark edilen, yeni yeni gün yüzüne çıkan 

kitablar var. Bir taraftan bunları ortaya çıkarmak ve bunlarda mevcut olan bilgileri, 

kültürü, münakaşa etmek durumundayız. Bu konuda tembelliğimiz olmuş. 

Kitâbu’l-Harac’ı tahkik eden Mısırlı âlim Ahmed Muhammed Şâkir, neşre 

hazırladığı bu esere yazdığı mukaddimesinde: ‘Eğer Garblı müsteşrik, İslamiyatçı 

âlimler olmasaydı biz kendi âlimlerimizin kitablarını asırlar boyunca hala uykuda 

bırakmış olacaktık. İlk defa bizi uyandıran onlar olmuştur’ diyor ve hepimiz adına 

bir itiraf-ı zunûbda bulunuyor.  

Ahmed Muhammed Şâkir’in bu sözü bana bu garplı âlimlerinin İslam 

sahasında yazdıkları diğer kitabları, çalışmaları hatırlattı. Bu sahada farklı garp 

dillerinde neşredilmiş binlerce, makale, kitab, tahkîk, tercüme v.b söz konusu. İşte 

bütün bunları -bugünkü tabiriyle- eleştirel seviyede tedkik etmeden Garp 

dünyasına hem ilmen hem de siyaseten karşı çıkmak mümkin değildir. Bugün Batı 

dünyasının İslam dünyasına karşı takındığı bütün davranışlarda, siyasette bu 

müsteşrik, İslamolog dediğimiz fikir babaları ve onların kitabları etkili olmuştur. 

Batılılar İslam’la ilgili bir meseleyi gidip bir Müslümana sormazlar, çünkü onların 

bilen kendi adamları vardır. Böyle olunca, İslam dünyası olarak Batı’nın karşısına 

dikilebilmemiz için, bir defa onların anladığı ve anlattığı İslamiyet’i bilmek 

ihtiyacındayız. Bugün devrimizde İlahiyat Fakültelerimizden beklediğim en büyük 

vazifelerden birisi budur.  

Bu durumda -zikrettiğim gibi- bir yandan kendi eserlerimizi ortaya çıkarıp 

ilmi tedkikten geçirecek, diğer taraftan da gayr-i Müslim dünyanın bizim 

hakkımızda yazdıkları eserleri tenkidten geçirebilecek garp dilleri ve ilmi tedkik 

usullerini iyi bilen kabiliyetli ilim adamları nesli yetiştirmek, ilmî tedkik zeminini 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         395 

 

 

 

ve gayretini temin etmek Türkiye İlahiyat Fakültelerinin, Üniversitelerinin 

yapmaları gereken vazifesidir.9  

Bu seviyedeki ilmi tedkik ve müzakerelerin hepsini halka intikal ettirmenin 

pek bir anlamı da yoktur, zira halk bu tafsilatı takib edip anlayamaz. Bu sebeble 

bunların ilmî mahfillerde görüşülmesi, müzakere edilip geliştirilmesi gerektiği 

kanaatindeyim.  

A. Dere: İsterseniz buradan bir yöntem sorusuna geçelim. İfade ettiğiniz ilmî 

tedkik vazifesini bugün hangi yöntemlerle yapabiliriz? Meselâ, yöntem deyince 

akla ilk olarak Temel İslam Bilimlerinin usûl konuları geliyor; Hadîs Usûlü, Tefsir 

Usûlü veya Fıkıh Usûlü gibi. İslam düşünce geleneğini ve kültürünü bu gün bütün 

yönleri ve serüvenleriyle değerlendirmek istediğimizde bu klasik Usûl çerçevesini 

mi kullanmak gerekir? Yoksa bir takım yeni yöntemler, disiplinler arası çalışmalar 

öneriyor musunuz? Halen takip ettiğimiz yöntem, yaklaşım, bakış açıları yeterli ve 

bütün ihtiyaçlarımızı karşılıyor, bizi de ilimde güçlü kılıyor diyebilir miyiz? 

M. S. Hatiboğlu: Bu çok mühim bir sual aslında. Malum olduğu üzere, 

hemen hicri ikinci asırdan itibaren İslam dünyasında tefsir, hadîs, fıkıh, siyer, akide 

gibi Peygamberimizin zamanında hiç olmayan pek çok ilim dalı oluşmaya başladı. 

Zaman içinde gelişen ve sistemleşen bu ilim dallarının meşguliyet sahalarını, 

mahiyetlerini ve maksadlarını anlatan usûle dair risâle veya kitablar yazıldı, 

meseleler müzakere edildi.  

İlk önce, bahsettiğimiz bu ilim ve uzmanlık sahalarının gelişim tarihlerini, 

hangi meseleleri nasıl ve hangi kavramlarla ele aldıklarını iyi kavramalı, bu surette 

geçmiş âlimlerimizin hangi konuda nasıl düşünerek ve hangi delilleri kullanarak 

bir hükme vardıklarını anlamaya çalışmalıyız. 

İkinci olarak, mezkûr bu ilim sahalarını ana hatları ile tanımalıyız, zira İslam 

düşüncesi dediğimiz zaman bu sahaları birbirinden tamamen ayırmak mümkin 

değildir, bilakis bunların hem malzeme hem de düşünce olarak birbirlerine 

etkilerinin, katkılarının farkında olmalıyız. 

Üçüncü olarak; zikrettiğimiz ilim sahalarının birinde büyük âlim olan birinin 

diğer bir sahada o kadar da yetişmiş olmayabileceğini hatırda tutmak gerekir; 

mesela tefsir sahasında yed-i tûla bir allâmenin hadîs sahasında pek bir behresi 

                                                 
9 Fransızca lisanımı geliştirmek ve Fransada’ki şarkiyat çalışmalarını görmek için o ülkeye gitmek için 

nasıl burs aradığımı, Milli Eğitim Bakanlığının o dönem komisyon üyelerinin genelindeki zihniyetin 

‘ilahiyat hocasının Fransa’da ne işi var, konservatuardan birini göndeririz’ şeklinde olduğunu, artık 

gülerek defaatle anlattığım için burada tekrar tafsilatından bahsetmek istemem. Fakat, şimdilerde o 

karar mevkiinde olanların farklı düşünce ile ‘ilahiyat fakültesindeki bir tefsir, fıkıh hocasının Fransa’da, 

İngiltere veya Kanada’da ne işi var, gidecekse Müslüman bir ülkeye gitsin, Arapça yeter başka lisan 

öğrenmesine de gerek yok, hem kafaları karışmaz’ şeklinde son derece yanlış ve peşin hükümle hareket 

edecek olsalar, böylesi bir durum üzerinden yüz sene de geçse de ağlanacak gaflet ve cehalet hâli olduğu 

bilinmelidir. 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   396 

 

olmayabilir. Onun için günümüzde bu vâkıa son derece iç içe geçmiş ve girift bir 

meseledir. İslam düşüncesinin, kültürünün muhtelif ilim branşlarında yetişmiş 

âlimleri her hangi bir meselede nasıl düşünmüş ne söylemiş? Bir tefsirci ne demiş, 

kelamcı ne demiş, felsefeci ne demiş, mutasavvıf ne demiş, işte her devrin 

âlimlerini birlikte mukayeseli olarak mütalaa etmemiz gerekiyor. 

Dördüncü olarak; geçmiş âlimlerimizin bazı konulardaki izah ve kanaatinin 

onun kendi döneminde ulaşabileceği bilgi ve izaha bağlı olduğuna dikkat 

etmeliyiz. Bugün Fahreddîn er-Râzî (ö. 606)’nin Tefsîrini okuduğumuzda bize pek 

kıymetli bilgiler verdiğini görürüz ama, bu eserinde –bu gün tecrübî ilimler 

dediğimiz- başka sahalarda verdiği bilgilere baktığınızda sizi güldürecek çok 

şeylerle karşılaşabilirsiniz. ‘Bir âlim böyle bir şeye nasıl inandı?’ diye kendinize 

sorabiliyorsunuz. 

Endülüs’te yetişmiş allâme-i cihan olan İbn Hazm (ö. 456)’ın bazen 

dediklerini mütalaa ettiğinizde ‘yâhu, bunu bu gün çocuklar söylemez, böyle saçma 

şey olurmu?’ diyebilirsiniz. Fakat onlar bunları bugün söylememişler, kendi devirlerinde 

söylemişler. Bu durumda biz onların neden öyle söylediklerinin sebeplerini tesbit etmeye 

çalışmalı, onları değil, bilakis bugün o meselelerde onların bu konulardaki görüşlerini taklid 

edenleri tenkid etmeliyiz.  

Bugün din adına hanımlarımızla ilgili öyle tasavvurlar ortaya atılıyor ki, 

bunlar bize hanımlarımızın kat’iyyetle İslam’daki layık oldukları yere 

kavuşamadıklarını gösteriyor. Bu tasavvurların sebeplerini anlamaya çalışırken 

bunların bir kısmının hadîs kılığına sokulmuş olması bizleri daha da üzüyor. 

Müşahhas bir misâl olarak, Hakîm-i Tirmîzî (ö. 320)’nin Nevâdiru’l-Usûl’ünde 

kaydettiği “ لكتابة و لْ تسكنوهن الغرفلْ تعلموا النساء ا ” (kadınlara okuma yazma öğretmeyin, 

onları balkonlara da çıkarmayın) şeklindeki hadîs gösterilebilir.10 Hakîm-i Tirmîzî 

bizler için allâme-i cihan. Peki; Hakîm Peygamberimize isnaden böyle bir ifadeyi 

kitabına neden almışdır ve benim bu sözle onun kitabında karşılaştığım zaman ne 

yapmam gerekiyor? Meselenin özü bu soruya verilecek cevapda bulunuyor. Önce; 

Resûlullâh hayatında bu ve benzer konularda neler söylemiş, nasıl davranmış, iyice 

inceleyip misâller vermem gerekiyor. Resûlullâh’ın okuduğumuz hayatı ve 

bulduğumuz misâller Peygamberimizin böyle bir şey demesini, hem o dönemin 

şartları, hem de İslam’ın kadına verdiği mevki itibarıyla mümkin kılmıyor. 

Kitablarımızda “شاوروهن و خالفوهن” (kadınlarla müşaverede bulunun, ne 

söylerlerse aksini yapın) ifadesi hadîs halinde var. Hatta Nizâmülmülk (ö. 485)’ün 

Siyasetnâmesi’nde bile bu ifade hadîs olarak kaydediliyor. Gazzâlî’lerin, İmam-ı 

Cüveynîlerin arkadaşı, o devrin allâmesi Nizâmülmülk nasıl yazmış bunu kitabına 

diye insan haklı olarak hayret ediyor, sebeb olarak da onların kendi yaşadıkları 

dönemin, toplumun hanımlara karşı olan düşünce ve tasavvurlarını göstermek 

durumunda kalıyor, ayrıca toplum seviyesinin ve durumlarının bu allâmelerin 

                                                 
10 Bu gün bu kitapları tahkik edip yayınlayan âlimlerimiz de altına bir not yazıp konuyu izah etmiyor 

çünkü sahte bir hadîs olduğunu bilmiyor. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         397 

 

 

 

düşünce ve tefrik kuvvetlerini bile ne kadar etkilemiş olduğunu tesbit edebiliyoruz. 

Uydurma hadîslerden destek alarak kadınlara yapılan bu hareketi ancak bugün 

tenkid edebiliyoruz ama kendi devirlerinde tenkid edildiğini görmüyoruz. 

Peygamber Efendimiz böyle bir emir vermekten münezzehtir. Ama onun adına 

hadîsleşen bu tasavvurları kitablara yazmışsın, millete bunları kabul ettirmişsin ve 

neticede bütün İslam dünyasının yarısını teşkil eden hanımlarını câhil bırakmışsın. 

Beşinci olarak; din, tarih ve kültür sahasındaki kitablarımızı birlikte mütalaa 

ederek –şimdiki ifadesi ile- İslam düşünce atlasını çıkarmalı ve geliştirmeliyiz. 

Mesela, kendi devirlerinde aynı şartlarda muhtelif bölgelerde yetişmiş aynı 

branştan âlimler neler demiş? Farklı branştan olan âlimler neler demişler? Bunları 

devir devir, coğrafya coğrafya, bölge bölge, mesela birinci asırda Mısır’da, Irak’ta, 

Orta Asya’da İslam’ı nasıl anlamışlar? derlemek ve değerlendirmek, bu surette bir 

bilgi indeksini mutlaka çıkarmak gerekiyor. 

Altıncı olarak; çıkarılacak bilgi indekslerinde de görüleceği üzere, ister usûl 

ister furu’a dair olsun pek çok konuda farklı görüşler olabilmiş. Tafsilatına burada 

giremeyeceğimiz sebeplerden ötürü, bir görüş ve kanaat varsa ona aykırı onlarca 

görüş de ortaya konabilmiş İslam dünyasında. Günümüzde buna fikri çoğulculuk 

mu diyorsunuz? Onun için günümüzde herhangi bir İslam âliminin kat’i 

konuşması, ‘kat’i hakikat budur, sadece benim söylediğim doğrudur’ demesi 

mümkin değildir. Düşünmenin ağırlığını ve konuşmanın sorumluluğunu her kes 

taşımalıdır. 

Yedinci olarak; kıymetli kaynaklarımız, epey bir kısmı belli bir sahada 

yazılmış olsalar da, mahiyet ve muhteva olarak o kitabta olacağını tahmin etmenin 

müşkil olduğu malumâtı, farklı vesilelerle değişik konulardan bahsederken 

nakledebiliyorlar. Bu sebeble, pek çok kaynağımızın titiz bir gözle baştan sona 

okunması, taranması hem faydalı hem önemlidir. Meselâ İbn Sa‘d’ın et-Tabakât’ı, 

İbn ‘Asâkir’in Târîhu Dımaşk’ı, ez-Zehebî’nin en-Nubelâ’sı, İbn ‘Abdilberr’in et-

Temhîd’i, el-İstizkâr’ı misâl olarak ilk anda aklıma gelenler. 

Sekizinci olarak; İslam kültür ve düşüncesindeki farklı görüşleri bunların 

sebepleri ile birlikte anlamaya çalışmalıyız. İlmin edep ve ahlak sınırında kalarak 

küfretmeden, birbirimizi tekzîb etmeden, hatta –ma‘azallâh- sapkınlıkla, dinsizlikle 

itham edecek noktaya varıp hâşâ tekfire kalkışmadan meseleler tedkik edilmelidir. 

İnsanı dehşete düşüren nice üzücü hâdise tarihimizde ne yazık ki yaşanmıştır; en 

başta tefsir, hadîs, fıkıh ve tarih sahalarının emsâli olmayan allâmesi et-Taberî       

(ö. 310)’nin evinin taşlandığını, vefat edince cenazesinin ancak akşam karanlığında 

defnedilebildiğini okuyoruz kültür tarihimizde. Neden? Cahil gürûhun kafasına 

göre Tefsirinde güya bazı yanlış fikirler yazdığı için. Şimdi; bu meseleleri kim iyi 

bilir, câhil gürûh mu? Büyük imam et- Taberî mi? 

Dokuzuncu olarak; Bilgi edinmede ilmî tahkikli yayınların kullanılması 

zaruridir, zirâ bazı ilmî eserler, onları yayınlayanların meşrebine göre tahrif ve 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   398 

 

tenkıs edilebilmektedir. Meselâ İbn Hıbbân (ö. 354)’ın Kitâbu’l-Mecrûhîn’ini 

1970’de Haydarâbâd’da yayınlamış olan Hindli Hanefîler, eserin aslında mevcud 

İmam-ı A‘zam Ebû Hanîfe Nu‘mân ibn Sâbit maddesini kitaba koymamışlardır.  Bu 

madde eserin 1975 Haleb baskısında vardır. Buna benzer tahrifat çoktur.11 

Onuncu olarak; Kullandığımız bir kaynağın müellifinin o eserinde takip 

ettiği prensipler bilinmelidir. Pek tabii geçmişte olup bitenden ve âlimlerimizin 

düşüncelerinden bizi haberdar eden kitablar, vesikalar, belgeler vs. Bunlarda 

nakledilen bilgiler üzerine hemen hüküm bina etmeden o kitabın elimizdeki 

durumunu, müellifinin maksad ve prensiplerini anlamalıyız.  

Meselâ Hatib-i Bağdadî (ö. 463/1071)’nin, 14 veya 17 cilt olarak farklı tahkikle 

basılan meşhur eseri Târîhu Bağdâd. Bizim Osmanlı son dönem ulemasından 

Düzceli merhum Zâhid el-Kevserȋ (ö. 1952), Hatîb-i Bağdâdî’yi tenkid eden 

Te’nîbu’l-Hatîb isimli bir kitab yazdı ve orada Hatîb-i Bağdâdî’ye Ebû Hanîfe’ye dair 

bazı menfi muhtevalı rivâyetleri kitabında zikrettiği için hücum ediyor. Kevserî 

merhum, Hatîb-i Bağdâdî’ye hücum etmekte bence haksız; şayet Hatîb-i 

Bağdâdî’nin o kitabı yazarken takib ettiği prensibi dikkate alsaydı hücum etmeye 

kalkışmazdı diye düşünüyorum. Çünkü Hatîb-i Bağdâdî kitablarında kendine 

ulaşan malumatları verir, bunların hepsini kabul ediyor değildir. O kitablarında ele 

aldığı konularda lehte aleyhte neler konuşuluyor ise bunlara yer veriyor. Şerefu 

Ashâbi’l-Hadîs kitabında da muhaddislerin lehinde olabilecek doğru yanlış herşeyi 

toplamış, hükmü okuyana bırakmıştır. 

On birinci olarak; Müslüman coğrafyanın farklı düşünce geleneğinin ortaya 

koyduğu kaynaklardan yararlanmak ve mümkin mertebe İslam düşüncesini bir 

bütün halinde incelemeye, kavramaya çalışmak gerekir. Hadîs sahasında bile Sünnî 

ve Şiî dünyanın kendi çalışmalarıyla vücud bulmuş külliyatı var. En meşhurları 

bizim Kutub-i Sittemiz, Şia’nın Kutub-i Erba‘ası. Peki hiçbir Sünnî âlim Şia 

dünyasının kendi kaynaklarını tedkik edebilmiş midir? Son dönemlerde bunlar 

yeni yeni çalışılıyor belki. Sanırım Şiî ilim dünyası -kendi maksatları için de olsa- 

Sünnî kaynakları daha fazla değerlendirmiştir. Şî‘î allâme ‘Abdu’l-Huseyn, el-Ğadîr 

fi’l-Kitâb ve’s-Sunneti ve’l-Edeb isimli derlemesinde Şia’nın siyasi iddialarını Sünnî 

dünyanın kitablarını kullanarak müdafaa etmeye çalışıyor. Özetle, siz de bizim gibi 

düşünüyorsunuz demeye getiriyor. Fakat bu kitabı ilmî bir tedkikten geçirmeğe 

kalktığınız zaman bu kitaba güvenmenin neden caiz olmadığını fark ediyorsunuz. 

Baktığım birkaç yerde gördüm ki mesela bizim Sünnî kaynaklardan el-Buhârî’nin 

Tarih-i Kebir’ini kullanmış, oradan bir rivayet alıyor fakat kendi hedefini destekler 

mahiyette olan kısmı zikredip gerisini söylemiyor. Hâlbuki el-Buhârî kitabında o 

rivayetin zayıf olduğunu söylüyor. Ama el-Ğadîr kitabını yazan el-Buhârî’nin bu 

                                                 
11 Kitab dünyamızda bazı kitabların tahrif edildiğini de öğreniyoruz. Meselâ İmam eş-Şa‘rânȋ (ö. 

973/1565)’de, ‘İbn-i ‘Arabî (ö. 638/1240)’nin el-Futûhâtu Mekkiyye’sini hakkıyla değerlendirebilmek için 

onun Konya’da müellif hatlı nüshasını okuyun çünkü öteki nüshalarında tahrifat vardır’ diyor. Demek 

ki pek çok kimse böyle âlimlerin kitablarını çeşitli sebeblerle tahrif etmek durumunda da kalmışlar. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         399 

 

 

 

ifadesini almıyor kitabına. O zaman diyorsun ki bu kitab kasıdlı olarak yazılmış, 

gayr-i ilmî bir kitabtır.  

On ikinci olarak; İslam düşüncesi ve kültürünün arşivi mesabesindeki 

kitablarımızı nasıl değerlendireceğimiz hakkında kanaatlerimi ifade etmeye 

çalıştım. Bu gün insanı, tarihi, toplumu, siyaseti, adaleti, ahlakı, düşünceyi, dilleri, 

edebiyatı, kültürü v.b sahaları araştıran sosyal bilimler dediğimiz devasa bir alan 

var ki, onların da ne söylediğinin, nasıl söylediğinin farkında ve takibinde olmak, 

işe yarar konularda onlardan yararlanmak gerekiyor. Burada diğer bir devasa alanı, 

teknik ve tecrübi ilim sahalarını zikretmedim bile. 

On üçüncü olarak; bir kısmını zikrettiğim bu ilmî çalışma sahalarının 

hepsinin altından tek tek kişilerin kalkması mümkin olamayacağından, müşterek 

çalışmalara, plan projelere ve malumat paylaşımına girilmeli; bu mevzuda yeni 

nesillerin daha fazla kullandıkları teknik imkânlardan yararlanılmalıdır.  

A. Dere: Yaptığınız izahlar ve verdiğiniz örneklerle hem klasik dönem 

âlimlerimizin din, toplum ve kültür konularında nasıl düşündüklerini hem de bu 

gün bizim onları ve fikirlerini kendi şartları içerisinde nasıl değerlendirmemiz 

gerektiğini anlamış olduk. Bu güne ve uygulama alanına geldiğimizde sanki şöyle 

bir durum ortaya çıkıyor: Bugün dinimizi, İslamiyeti anlayıp onun öğreti ve 

ilkelerini hayatımıza, toplumumuza, vicdan ve düşüncemize aktarmaya çalışırken, 

bunu, aslında İslam’ı genelde ancak kendi dönemlerinin her türlü ilmî seviyesi ve 

bakış açısının sınırlarıyla yorumlayan âlimlerin ve onların kitapları üzerinden 

yapmış olmuyor muyuz? Oluyorsak bu sefer şöyle bir soru ortaya çıkıyor: 

geçmişimizin büyük âlimlerinin anlama ve yorumlamaları ile kendi dönemlerinin 

ilim ve düşünce seviyesi ile kaçınılmaz bir ilişki, etkilenme söz konusu ise, biz de 

bugün kendi dönemimizin ilim ve düşünce seviyesine dayanarak Müslüman 

kimliğimizi nasıl inşa edecek ve Müslüman düşüncesini nasıl geliştireceğiz? 

Peygamber Efendimiz (s.a.s)’in tebliğ ettiği İslam’ın temel, hayati ilkelerini bugün 

nasıl ifade edebilecek ve yaşatabileceğiz? Bunun yöntemi nedir? Bunu nasıl 

başarabiliriz?  

M. S. Hatiboğlu: Esasen, bu sualin cevabı kısmen kendisinde mevcut. 

Evvelâ, biz tarihimizi ve âlimlerimizin görüşlerini anlamaya gayret ederken onların 

yaşadığı dönemlerin her türlü şartlarını da incelemeliyiz. Dini düşünce ve kültür 

tarihimizi bu ilişki ağı içerisinde inceleyerek erken dönemlerden bu güne kadar 

anlayarak getirirsek, bu vazifeyi bu gün bizim nasıl yapacağımızın yolunu ve 

cevabını da görmüş oluruz. Daha önce söylediğim gibi, dönem dönem, coğrafya 

coğrafya, ilmî sahalara göre İslam düşünce atlasını, fikir indeksini çıkardığımızda, 

bu harita bize, bu gün ve sonrasında ileriye hangi yoldan gidileceğini de 

resmedecektir. Mamafih; İslam düşüncesinin her ilim sahasındaki tarihi tecrübe ve 

zenginliğini sistemli bir şekilde ortaya koyup, büyük ölçüde bunun üzerinde hem 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   400 

 

fikir olamadığımız için ne ileriye götürecek yolu görebiliyor ne de yola 

çıkabiliyoruz. Neticede hala birbirinden farklı İslam tasavvurları ile karşılaşıyoruz. 

Yazdığım bir makalede bil vesile zikretmiştim. Vaktiyle Muammer Kazzâfȋ 

âlimlerin katıldığı pek çok toplantı, kongreler yaparmış, bunlardan birisinde el-

Ezher âlimlerinden bir hanım profesör ‘Ȃişe binti Şâti’i (ö. 1998) -Allah rahmet 

eylesin- kürsüye çıkıyor ve Kazzâfȋ’ye hitaben: “Ey Reis! Sen bizi, bütün İslam 

dünyasından büyük âlimleri geçen sene de Bingazi’de topladın. Her çıkan âlim 

kendisine göre bir İslam anlattı. Gördüm ki bunların hiçbiri birbirini tutmuyordu” 

diyor ve durum tesbitinde bulunuyor. Bu da bize her İslam âliminin kendi kültürel 

seviyesinde bir İslam anlattığını teyit ediyor. Peki de; bunların her birinin İslam 

adına anlattıkları İslam’ın kaçta kaçını gerçekten aksettiriyor ve buna mukabil hepsi 

yalnız kendini haklı görüyor, kesin iddia içinde bulunuyor. İşte ‘Ȃişe binti Şâti’i’nin 

tesbit ettiği nokta bu. Bu sebeble bugün İslam dünyasında İslam’ı ben temsil 

ediyorum iddiasında bulunabilecek hiçbir âlim söz konusu değildir.  

Maalesef günümüzdeki İslam kültürel seviyesi budur ve henüz bu seviyeyi 

aşacak duruma gelemedik. O seviyeye nasıl gelebiliriz sorusunun cevabı, tekrar 

tekrar söylediğim gibi, ilmi zeminde azimle çalışmak, anlamak ve muhasebe 

yapabilmekle mümkin.  

A. Dere: Hadîs usûlümüz çerçevesinde bir hadîsin sıhhatinin ne anlama 

geldiğine ve nasıl tespit edildiğine az önce işaret etmiştiniz. Sizin çalışmalarınızda 

hadîsleri inceleme ve anlamaya çalışırken ağırlıklı olarak muhteva (metnin içeriği) 

üzerinde durup, bunu mufassal bir şekilde değerlendirmeniz dikkatimizi çekiyor. 

Sizin öncülüğünüzde Türkiye’de hadîslerin metin/muhteva kısımlarının 

değerlendirilmesi (bu anlamda tenkidi) açısından bazı çalışmalar yapıldı. Bu 

çalışmalar sizce yeterli mi, eksik mi? Bu konuda sizlerin beklentisi nedir?  

M. S. Hatiboğlu: Bir metnin muhtevasından öncelikle onun taşıdığı ana 

fikirleri anlıyoruz. Bu fikirlerin nasıl anlatıldığı da elbette önemli ve aynı zamanda 

mühim bir tedkik mevzuudur. Buna göre, bir hadîsin metnini/muhtevasını tedkik 

ederken önce oradaki meselenin, fikrin ne olduğunu tesbit etmeliyiz. İncelemeye 

başladığımız zaman yapmamız gereken hususlardan birisi; bu meselenin veya 

fikrin tarihi dökümünü yakalamaya çalışmak; bu mesele en eski tarihli ne zaman 

ortaya çıkmış? Ortaya çıktığı devirden itibaren yazılı kaynaklara nasıl aktarılmış? 

Ve oralarda ne türlü yorumlanmış, hangi delillerle temellendirilmiş ve fikirlere 

açılım yapılmış? İşte bütün bu safahatı tedkik edebilmek lazım. Bu tedkikin 

malzemesi yalnız hadîs kitablarında değil, tefsir, fıkıh, tarih, kelam, siyaset hatta 

edebiyat kaynaklarında takip edilmeli. Bunları yaparken pek tabii Kur’an ve 

Peygamberimizin öğrettiği sağlam ilkeleri ve değerleri zihnimizde tutmak 

kaydıyla.  

Hilafetin Kureyşliliği çalışmamda bu yolu izledim, ilimlerimizin ve kültür 

tarihimizin farklı alanlarında bu fikir nerelerde, hangi konu meyanında ve vesile ile 

geçmiş, zemini nedir, nasıl yorumlanmış bunları tesbite çalıştım. Neticede; bende 



İlahiyat Akademi Dergisi                                         401 

 

 

 

yalnız söz konusu hadîs hakkında değil, aynı zamanda –buradaki mevzudan 

dolayı- İslam siyaset ve yönetim tarihine, yöneten-yönetilen ilişkilerine, yönetim 

tasavvurlarına, bunların kökenine, civar kültürlerin bu mevzulardaki anlayış ve 

uygulamalarına, âlimlerimizin toplum düzeni ve toplumda adaletin nasıl tesis 

edebileceğine dair düşündüklerini, toplumda ne gibi menfaat rekabetlerinin ortaya 

çıktığı gibi pek çok mesele hakkında bilgi ve kanaat hâsıl oldu. Bu kanaate beni pek 

tabii geçmiş âlimlerimizin kitablarının muhafaza ettikleri malumatları mümkin 

mertebe bir arada mütalaa ederek tarihte ne olup bittiğini anlamaya çalışmam 

ulaştırdı. Bu surette, kanaatlerimin delilleri geçmiş âlimlerimizin kitablarında ve 

tarihte yaşanan hâdise ve gelişmeler arasındaki alaka ve sebepleri anlamakdır. 

Bildiğim kadarıyla diğer İslam ülkelerinde yapılan hadîs çalışmalarında 

ağırlıklı olarak mutad hadîs usûlü çerçevesinde kalınıyor ve bir hadîsin 

değerlendirmesi zikrettiğim muhteva değerlendirmesi tarzında pek yapılmıyor. 

Hatta Türkiye’de bile bazı akademisyenler, mutad hadîs usûlü çerçevesinin dışında 

-alışılmadık diyelim- farklı bakış açısı ve tedkik yöntemi tatbik edenlere ‘eski köye 

yeni adet mi getiriyorlar’ gözüyle bakabiliyorlar. Buna mukabil şahsi kanaatim 

odur ki, hadîsin o büyük allâmeleri el-Buhârî veya Muslim bile bugün yaşamış 

olsalar ve bugünün ilim imkânlarını kullanabilselerdi, çekinmeden daha geniş ve 

muhtevayı da inceleyen tedkik yolunu benimser ve muvaffak olurlardı. Fakat 

bizdeki davranış, o büyük imamların kendi dönemlerinde elde ettikleri ilim 

tecrübesi ve imkânlarını kullanarak gösterdikleri gayret ve başarıyı daha da ileriye 

götürmek yerine, onları ve kitablarını erişilmez, aşılmaz mertebeye koyup onları 

taklit yolunu tercih etmek olmuştur. 

Türkiye’de son dönemde hadîs ve hadîsle ilgili mevzularda yapılan 

çalışmalarda muhteva kısmı üzerinde de durulduğunu görüyorum. Bu nev’i 

çalışmaların adedi çoğaldıkça, bu çalışmalardan çıkan sonuçları birbiri ile 

mukayese etmek mümkin hale gelecektir. Akabinde, bu çalışmaların tedkik usulü 

ve neticeleri birlikte mülahaza edilerek, bu kez bir hadîsin muhteva tedkikinin nasıl 

yapılacağına dair daha müşahhas bir çerçeve önümüze çıkabilecektir. Pek tabii, 

mutad hadîs usulü çerçevesinin meseleleri ele alış şekli ile bu bahsettiğimiz tarz 

tedkik birlikte, birbirini tamamlayacak surette pek tabii uygulanabilir. Bu sebeple, 

hadîs tedkiklerinde sırf muhteva incelemesi olması gereken yegâne tarzdır 

iddiasında değilim, fakat bu yapılmadığı takdirde pek çok meseleyi tutarlı şekilde 

izah etmenin zorlaşacağını, keza pek çok kıymetli bilgi ve değerlendirmeden 

mahrum kalınacağı kanaatindeyim.  

En başta Türkiye’miz olmak üzere, günümüz hadîs âlimlerinin, elimizdeki 

rivâyet/hadîs malzemesini tedkik ederken, uygulanabilir, tutarlı ilmî tedkik 

yöntemlerini ve yeni araştırmaların ortaya koydukları bilgi ve değerlendirmeleri 

cesaretle öğrenmelerini, aynı cesaretle kendi düşüncelerini ortaya koymalarını 

tavsiye ederim. 



Düşünce Geleneğimizi Anlamada İlmî Tedkik ve Kaynak Bilgisinin Kıymeti   402 

 

A. Dere: Kıymetli hocam, bu söyleşiye vakit ayırdığınız için tekrar teşekkür 

ediyor, sizlere sağlık, afiyet ve yılmadan sürdürdüğünüz ilmî çalışma ve 

rehberliğinizde muvaffakiyetler diliyorum. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                       403 

 

Söyleşi 

 

Ali Osman KOÇKUZU 

Ahmet ABDULLAH 

 

Ahmet Abdullah: Sayın hocam, öncelikle şahsi ve ilmî serüveninizden kısaca 

bahseder misiniz? 

Ali Osman Koçkuzu: Konya’da doğmuşum. İlkokulu bitirince Hafız 

Mektebi’ne gittim, hıfzımı tamamladıktan sonra Konya İmam Hatip Okulu’na 

ikinci sene öğrencisi olarak kayıt oldum. 1959 yılında İstanbul Yüksek İslam 

Enstitüsü’ne girdim. 1963 senesinde enstitü bitti. Yozgat İmam Hatip Okulu’na 

meslek dersleri öğretmeni olarak gönderildim. Yatılı okuduğumuz için mecburi 

hizmetli idik. 1966 senesinde, Konya Yüksek İslam Enstitüsü’ne hadis asistanı 

oldum. Rahmetli Profesör Muhammed Tayyib Okiç Bey’in asistanı oldum. 1968 

senesinde askere gittim, dönüşte yine aynı enstitüde görev aldım, enstitü fakülte 

oldu. Enstitüdeki çalışmamızın dışında, Erzurum İslami İlimler Fakültesi’ne bağlı 

olarak doktora yaptım, 2004 senesinde de devlet emekliye ayırdı. 

A. Abdullah: Hocam, hadis-sünnetin doğru anlaşılması için nasıl bir 

metodoloji/usul takip edilmeli? 

A. O. Koçkuzu: Hadisin daha geniş manasıyla sünnetin doğru anlaşılması 

için, bin küsur yıldır değişik coğrafyalarda, İslam alimlerinin, daha tatlı bir deyişle 

“Selefimizin” izlediği yol, sizin deyişle usul/metodoloji izlense doğru olur gibi gelir 

bana. Bunun da oturmuş ölçüleri vardır. Her şeyden önce Arap dili ve edebiyatının 

çok güçlü şekilde öğrenilmesi ilk şarttır. Mümkün ise araştırmacı hâfız da 

olmalıdır. Hatta dini tahsilde bu husus ilk şartlardan biri kılınabilir. Artık Kur’an-ı 

Kerim’i iyi bilen, belirli teknikleri çok iyi bilen, insaflı, ahlaklı, kalbi ve gözü açık bir 

âlim namzedini Allah başarılı kılar. “Nasıl bir metot” izlenmeli demeğe bile gerek 

yoktur. Bunun dün evvelsi gün ve günümüzde ölçüleri, usulleri ve müfredatı çok 

bellidir. 

A. Abdullah: Hadislerin tespitinin problemli olduğu, uzun bir aradan sonra 

yazıldığı; Buharî’nin bile orijinal nüshalarının elimize ulaşmadığı şeklinde bir 

söylemle aslında hadisin/sünnetin bir hükmünün olmadığı gibi bir iddia var. Bu 

konuda neler söylemek istersiniz? 

                                                           
 Prof. Dr., Necmettin Erbakan Üniversitesi Ahmet Keleşoğlu İlahiyat Fakültesi Temel İslam Bilimleri 

Bölümü Hadis Anabilim Dalı Emekli Öğretim Üyesi.  
 Öğr. Gör., Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, ahmetabdullah79@hotmail.com. 



Söyleşi                                                             404 

 

A. O. Koçkuzu: Dini iyi bilen, insaflı ve aklı başında bir âlim, söylediklerinizi 

söyleyemez. Uzun bir aradan sonra yazılış, eski nüshaların yokluğu, hadis ve 

sünnetin hükümsüzlüğü gibi ölçüler, alanı ve İslami ilimlerin araştırma ve öğretme 

sorumluluğunu bilen, Allah’tan korkan kişilerin ortaya atacağı bir ifade ve 

peşinden gidilecek bir öğretim ve irşad ölçüsü değildir. 

Dini ilimlerde ölçü olarak merkeze sadece “Allah zülcelali” koyduğunuzda, 

görüntü çok güzel olur ama problemler yığılır kalır. Bizim anlayamadığımız husus, 

Peygamberimizin dinimizde tek ölçü, kaynak ve salahiyet sahibi olmasıdır. 

Değişik İslam coğrafyalarında, muhtelif zamanlarda farklı sözler edilmiş ama 

Sahabe, Tabiûn ve Etba‘ dönemlerinin ilmi faaliyetleri doğru kavrandığında, 

ümmet âlimlerinin yolunu açmış, aydınlatmış “Akıllarını erdirmiş” şüpheleri izale 

etmiştir. 

A. Abdullah: “Hadis sahihse benim mezhebim odur.” anlayışıyla yaygın bir 

hadis okuma biçimi var. Bu konuda neler söylemek istersiniz? 

A. O. Koçkuzu: Söylediğiniz cümlenin “Hadis okuma biçimi” olduğunu ben 

bilmiyorum. Daha doğrusu “Okuma” deyimi ile kastedilenlerden haberdar 

değilim. Söylediğiniz ölçü, Fukahânın ve Muhaddislerin çalışmalarında geçer. Ne 

zaman söylenir, bununla neler kastedilir bunların uzun izahları gerekir. Çıplak bir 

şekilde: “Ben bu konuda bir hadis buldum, benim meseleyi çözüş tarzım, fıkhî 

kanaatim bu hadisin ihtiva ettikleridir.” gibi çok dar ölçülü sığ bir mana 

bulunmamaktadır. İyi bir fakîh, iyi bir muhaddis, iyi bir müctehid, Selef’ten gelen 

bu ölçüyü doğru anlar. Bu ölçü içtihada mâni değildir. Bütün müctehidler, hadis 

sabit olunca, çalışmalarını nasıl sürdüreceklerini bilirler. Bir hadisin bulunması 

sizin görüşünüzün “kolayca temin edilivermesi” değildir. “Kim ne ictihad ederse 

etsin, ben sahih hadisin ardından giderim” anlamına gelmez. Zaten herkes sahih 

hadisin ardından gitmekle yükümlüdür. İslam Fıkhı ve İslam Hadis İlimleri bunu 

âmirdir. Önemli olan fıkhımızda bu sözü kimler söylemiş, hangi anlamda 

kullanmış bunun doğru olarak bilinmesi hususudur.  

A. Abdullah: Ülkemizde hadis/sünnetle ilgili çalışmaların seyrini nasıl 

buluyorsunuz? Bu konudaki düşüncelerinizi merak ediyoruz.  

A. O. Koçkuzu: Sözünü ettiğiniz “seyri bilebilmek için”, ülkedeki 

hadisle/sünnetle ilgili çalışmaları bilmek lazımdır. Bunların tamamını ben 

bilmemekteyim. Sadece İmam Hatip okullarının eski durumları ile İlahiyat 

Fakültelerindeki öğretimi biraz bilmekteyim. Özel çalışmalar, öğretim faaliyetleri 

bence bilinmemektedir. Gönlüm ister ki, ehliyetli kişiler, her ilçede, ilde, kasaba ve 

köyde, tarihten gelen ölçülere uygun hadis sünnet öğretimi yapsın. Aileler, 

öğrenciler ve insanımız, dinimizin kendisine yüklediği bu tür görevlere ilgi 

duysun, bunlar belirli ölçülere kavuşturulsun, gelişmesi için gereken alaka 

esirgenmesin. Bugün böyle bir gayret yok gibi gelmektedir bana. 



İlahiyat Akademi Dergisi                                       405 

 

A. Abdullah: Güncel hadis tartışmalarını nasıl buluyorsunuz? Bu bağlamda 

bir hadisçi olarak sizce neler yapılabilir? 

A. O. Koçkuzu: Televizyon tartışmalarını izlemiyorum, daha doğrusu kimler 

nerede konuşuyor bilmemekteyim. Bu işi iyi bilen uzmanların konuşmadığı gibi bir 

bilgi de var bende. Çünkü tamamen ihtisas işi olan bu konuların, millet önünde 

konuşulması bence mahzurludur. Üç beş hekimin bir araya gelip, bir beyin 

ameliyatını, bir akciğer ameliyatı veya daha önemli ihtisas alanındaki bir konuyu, 

televizyonda konuştukları görülmez. Çünkü faydasızdır. Dinleyenler o meseleyi 

bilmezler. Yarım saatlik bir program da dinleyene bir şey vermez, sadece 

bildiklerini bozar dağıtır. Kaldı ki, söylendiğine göre, televizyondaki hadis/sünnet 

tartışmalarını yapanların, İslami ilimler mensubu oldukları da pek nadir olmakta 

imiş. 

A. Abdullah: Hz. Peygamber’in siretini, hadis-sünneti anlamak için nasıl bir 

okuma tavsiye ediyorsunuz? 

A. O. Koçkuzu: Yine “Okuma” sözü geldi. Sizin terminolojideki “okuma” 

yerine, benim bildiklerimi arzla yetinelim: Çok mükemmel Türkçe Arapça ve hatta 

eski kitabî dinlerin dilini bilen çok iyi yetişmiş kardeşlerimiz olmalı. Hafız-ı Kur’an, 

Sünneti ve Fıkhı çok iyi tanıyan, İslam akaidini, kelamını, fırkalar tarihini iyi bilen, 

alçak gönüllü tebliğ erlerine ihtiyaç vardır. Bu çalışmanın sırası bellidir. Hatta 

değişik İslam ülkelerindeki, tarihi “öğretme, öğrenme, tebliğ, irşad ve milleti 

dinden haberdar etme.” teknikleri bile bellidir. Bizim sizin tabirle “okuyucu”muz 

bunları bilmeli ve edeple uygulamalıdır. Hoca olan kendisinden çok daha 

mükemmelini yetiştirmek için, Allah’tan gayret ve kuvvet istemeli, işi Rabbimizin 

lütfuna bağlamalıdır. 

A. Abdullah: Hocam yıllarca talebe yetiştirdiniz. Meslek hayatınızda 

yaşadığınız bize örneklik teşkil edecek bir-iki hatıranızı paylaşabilir misiniz? 

A. O. Koçkuzu: Gaziantep’e, İmam Hatip Okulu öğrencisi iken ellili yıllarda 

bir haftalığına bizi götürmüşlerdi. Okula yardım dernekleri, iftiharla geçen 

öğrencileri ve birkaç hocamızı alıp oraya gitmiş, camilerde görev yapmıştı. Kim 

bilir Allah nasip eder, tekrar bir Gaziantep’i görürüz, orada yüz yüze bu “bir-iki 

hatıra”yı size arz ederiz. Allah’a emanet olunuz. 

 

 

 

 

 

 

 





İlahiyat Akademi Dergisi                                          407 

 

Söyleşi 

 

Haydar HUBBULLAH 

Söyleşi ve Tercüme: Davut TEKİN 

 

Davut Tekin: Hadislerin tespitinde orijinal nüshaya ulaşamama probleminin 

varlığından bahsediliyor. Mesela ülkemizde Buhari’nin el-Camiu’s-Sahihi’nin 

olmadığına dair iddialar ortaya atıldı. Aynı şey Şii dünyada da mevcut mu? Mesela 

Usul-i Kafi’nin orijinal nüshasına ulaşım sağlandı mı? Bu bağlamda bu nüshanın 

olmaması sizin nezdinizde bir problem oluşturuyor mu? 

Haydar Hubbullah: Bir kitabın güvenilirliği yazarının eliyle veya kendi 

yazısıyla yazmış olduğu asıl bir nüshasının olmasıyla olur. Çünkü burada şöyle bir 

tartışmanın olması da mümkündür; acaba bu nüsha yazarın kendi yazısı mıdır yoksa 

başkası mı yazmıştır? Bu yüzden bizim aynı asırda yazılmış olan bu nüshanın 

yazarına nispetini pekiştirmemiz için tarihsel bir yakınlığa ihtiyacımız vardır. Yoksa 

bu nüshanın yazarın kendi yazısı olduğunu nasıl bilebilirim? Bu konuda nüshanın 

üzerine yazarın adının yazılmış olması yeterli midir? Bunun başka biri tarafından 

yapılmış olması imkân dâhilinde değil midir? Yani bize ulaşan herhangi bir 

nüshanın yanında daima bu tartışmanın olması mümkündür. Eğer bu nüshanın 

yazarın kendi yazısı olduğuna veya yazarın ifadelerinin bunu çağrıştırdığına dair bir 

kayıt varsa kim bu nüshanın yazarına nispeti konusunda elinde yazarın yaşadığı 

döneme ait başka bir nüsha olsa dahi yeni bir tartışma açabilir? 

Şunu söylemek istiyorum: Hadis ve hadis kitaplarının nüshaları konusunda 

hadis araştırmacıları diğer araştırmacılar gibidirler. Ya bir kitabın belli bir mezhebin 

mensupları tarafından yazarına nispeti konusundaki mutabakata veya nesiller 

tarafından nakline ve şöhretine itimat ederler ki maalesef biz ilk asırlara ait nüshayı 

kaybetmişiz, bundan sonraki nüsha meşhur olmuştur. Ya da asırlar boyunca 

şeyhlerden imla ve sema yollarına itimat ederler ki bu imla ve sema eski nüshanın 

bir tescili ve vesikası olur. Ve yahut delilleri ve karineleri toplama yolunu kullanırlar. 

Şöyle ki; yazarın şu kitabından nakil yapan muasırlarının veya ona yakın bir 

zamanda yaşayan kişilerin nakillerine bakarız. Eğer bu nakiller elimizde bulunan 

                                                           
 Haydar Muhammed Kamil Hubbullah. 1973 tarihinde mütedeyyin bir ailenin çocuğu olarak Lübnan’ın 

Sûr kentinde doğdu. İlk ve orta öğrenimini bu şehirde tamamladı. 1998’de Sûr’daki ilmi havza ile tanıştı 

ve 1995’de dini eğitimini tamamlamak için İran İslam Cumhuriyetine gitti. 2002’de Kum’daki 

Uluslararası el-Mustafa Üniversitesinde ‘Nazariyyatu’s-Sunne fi’l Fikri’l-İmamiyyi’ş-Şii’ adlı yüksek 

lisansını tamamladı. Ardından Lübnan’a döndü. Halen Lübnan’da üniversitelerde dersler vermeye 

devam etmektedir.   
 MEB Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmeni, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Doktora 

Öğrencisi. 



 Söyleşi                                                             408 

 

kitabın nüshasıyla veya yazarın zamanına iki veya üç asır yakın bir zamanda yazılan 

bir nüshayla -ki Şeyh el-Kuleynî’nin el-Kâfî kitabı bu durumdadır- veya bir asra yakın 

bir zamanda yazılan bir nüshayla -ki Sahih-i Buhari kitabı bu durumdadır- büyük 

ölçüde örtüşürse bu deliller ve karineler bu kitabın yazarına nispetinin doğruluğu ve 

yanlışlığı konusunda delildir. Bu gibi veriler Şia ve Şia dışındaki mezheplerin elimize 

ulaşan bir kitap nüshasının sahibinin ispatı için bir araya topladıkları verilerdir. Bu 

yüzden bu nüsha yazarın zamanına ne kadar yakın ve eski olursa, deliller ve 

karineler ne kadar birbirini desteklerse kitabın sahibinin ispat ihtimali o kadar artar, 

ne kadar uzak olursa durum o kadar karışık olur. 

Örneğin; Orta dönem Şia’da onlarca küçük hadis kitapları bulunmaktadır ki 

bunların hicri 10. ve 11. yüzyıllardan öncesine yani Safeviler dönemine ait 

nüshalarını bulamıyoruz. Bu gibi kitapları sahiplerine nispet etmek için büyük, zor 

çabalara ihtiyaç vardır. Ne var ki bir, iki veya üç asır önceki nesillere müracaat 

ettiğimiz zaman ve başka kitaplarca bu kitaptan alınan veriler, deliller ve nakiller 

birbirlerini destekledikleri zaman bu elimize ulaşan nüshaya olan güveni gerekli 

kılmaktadır.      

Tarih biliminde yakîn (kesin bilgi) kavramı, matematiksel bir kesinlik ya da 

Aristoteles mantığı değildir. Tarih bilimi, güçlü tercihlere ulaşmak için verilerin 

birikimine dayanır. Bu, usul-û fıkıhta itmi’nan (güven) diye isimlendirilen insanların 

günlük hayatlarını üzerine kurdukları, bununla yaşadıkları ve bundan sonuçlar 

çıkardıkları aklî bir bilimdir. Biz hadis ilminde şüphe kabul etmeyen mantıksal 

çıkarımlar karşısında değiliz. Eğer mantıksal kesin düşünce ve bilgi yolunu 

kullanırsak o zaman diyebilirim ki değil hadis ilminde herhangi bir bilim dalında 

herhangi bir kitabın sahibine nispeti imkânsız olur. Evet, eğer bir kitabın herhangi 

bir babının veya bölümünün kasten veya hatalı olarak veya başka bir şekilde kitaba 

eklendiğiyle alakalı bir tartışma veya soru işareti varsa, o zaman bunların kitabın 

aslına intisabının doğruluğuna dair bir delil ortaya çıkıncaya kadar beklememiz 

gerekir. 

Bu duruma şu anda matbu olan Kitâbu’l-Kâfî’nin son bölümü olan ‘Ravdatu’l-

Kâfî’ kitabı gösterilebilir. Bazılarına göre bu kitap Şeyh el-Kuleynî’nin değil, İbn İdris 

el-Hillî’ye (ö. 595) aittir. Bu soru işaretinin devamı bizim bu bölümün el-Kuleynî’nin 

el-Kâfî’sinden olup olmadığı konusunda durmamızı ve bunun bir hata sonucunda da 

ilave edilebileceğini itiraf etmemizi gerektirmektedir. Her ne kadar şahsi 

çalışmalarım sonucunda -ki bunlara el-Medhal ila Mevsûati’l-Hadisi’n-Nebevî adlı 

kitabımda yer verdim-, ‘Ravda’nın İbn İdris el-Hillî’ye ait olmadığını bunun hicri on 

birinci asırda yaşamış âlimlerden birinin hatası olduğunu ortaya koydum.  

Yukarıda anlatılanlara binaen özetle şöyle söylenebilir: Kitâbu’l-Kâfî’nin en 

eski nüshası bazı eksik cüzler ve varaklar hariç Şeyh el-Kuleynî’den iki buçuk asır 

sonrasına dayanmaktadır. Bu şu anlama gelmektedir; bizim elimize ulaşan bu eski 

nüshayla karşılaştırma yapmamız için birçok delillere, karinelere ve onun 

muasırlarının veya ona yakın dönemde yaşayanların bu kitaptan yaptıkları 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          409 

 

nakillerin birbirini desteklemesine ihtiyacımız var. Yine bu kitabın çeşitli 

dönemlerdeki şöhretini, nakillerini ve âlimlerin ve nesillerin bu kitaba verdiği önemi 

göz önünde bulundurmamız gerekir. Şeyh en-Necâşî’nin (ö. 450) el-Fihrist adlı 

eserinde Kitâbu’l-Kâfî hakkında azda olsa bilgiler vermesi gibi.    

D. Tekin: Goldziher’in ortaya attığı, hadislerin yazımının üç asır sonra olduğu 

hakkındaki görüşe dair neler söylemek istersiniz?  

H. Hubbullah: Meşhur müsteşrik Goldziher ve başkalarının hadisler ilk üç 

asırda yazılmamıştır şeklinde dile getirdikleri iddia tartışılabilir. Fakat bu tartışma 

hadisler ilk asırda yazılmıştır veya tamamen ikinci asırda yazılmıştır anlamında 

değildir. Zira malumdur ki büyük hadis kitaplarındaki hadislerin el yazmalarına 

birinci ve ikinci asırda rastlamamışız. Bu Şia ve Ehl-i Sünnetçe üzerinde ittifak edilen 

bir konudur. Burada sorulması gereken soru şudur: Yazı, sünnet için yegâne güven 

unsuru mudur? Ve bu bağlamda sözlü nakil yeterli midir, değil midir? Farz edelim 

ki hicri birinci asırda bir şahsa ait bir kitap var ve bu kitap birçok hadis-i şerif içeriyor. 

Burada şunu sormak gerekir: Hicri birinci asırda sünnetin tedvin edilmiş olması 

rivayetin sıhhatinin tespiti için yeterli midir? Sözlü rivayetin uydurma olmasının 

mümkün olması gibi bu kitabın tamamen uydurma bir kitap olması da mümkündür. 

Bu şu anlama gelmektedir: İlk iki asırda hadislerin tedvini hadisin sıhhatini 

kesinleştirmez ve tedvin edilmemiş olması naklinin değerini iptal etmez. Zira sözlü 

nakildeki kuvvet tamamen sona ermez ve yazılı nakil daima güvenirlik ve naklin 

selametine mutmain olma sınırına ulaşmaz.   

Evet, bu konuda naklin çeşitli olması (yazılı-sözlü şekilde) önemlidir. Burada 

biraz ayrıntıya girmek istiyorum. Sözlü nakil ilave deliller olmadıkça sana naklin 

lafız ile olduğu tespitini vermez. Bu yüzden sözlü nakilde sen düşünce nakliyle karşı 

karşıyasın. Aradan beş nesil geçtikten sonra, ki her nesil bu düşünceyi nakletmekte, 

hadis belli bir siga ile yaygınlaşmadan önce kendi lehçesiyle bu nakli yapmakta, biz 

kasıt olmasa dahi hadisi tahrif eden bir tehlike ile karşı karşıyayız. Yazılı nakilde ise 

bir kitap hemen sonraki nesil tarafından yazıldıktan sonra diğer nesillere lafızlar 

değişmeden ulaşır. Buradan şu sonuca ulaşırız: Sünnetin tedvin edilmiş 

olmamasından dolayı sözlü nakil, çeşitli tarikler ve senetler olsa dahi, yeterli 

değildir, tarihi bir değeri yoktur diyemeyiz. Yine yazılı nakil, çeşitli tarikler ve 

senetler olmasa dahi, yeterlidir diyemeyiz. Hayır, mesele böyle değildir.  

Evet, bize yüksek bir oranda hadis metinlerini sunmasından dolayı yazılı 

naklin ayrıcalıkları çoktur. Bu yüzden birinci asra dönen ne kadar yazılı metin elde 

edersek Peygamberimizden (s.a.v) sudur eden sigalara o kadar yaklaşmış oluruz. 

Evet, bu nokta önemlidir ve ben şu konuda Goldziher’e katılıyorum: Hicri ilk iki 

asırda geniş bir çerçevede hadis yazımının olmaması sözlü naklin oluşmasına neden 

olmuştur. Sözlü nakil ise bize kendiliğinden manayla nakil kapısını açmaktadır ki 

manayla nakil yine kendiliğinden nakli tamamlanmış bir metindeki tahrifleri delille 

ortaya koyma imkânını ortadan kaldırır. Fakat ilk iki asırda sünnet asla tedvin 

edilmemiştir ve burada mutlak anlamda bir hadis yazımı yoktur şeklindeki iddia 



 Söyleşi                                                             410 

 

konusunda ise bana göre tarihi deliller bunun aksini göstermektedir. Sonuç olarak 

bu mesele sınırlıdır ve üçüncü asır ve daha sonrası ile ilgili konuştuğun zaman daha 

geniş bir konuşma alanı bulmuş olursun. Doğaldır ki bu konu bana göre bizi temkinli 

hareket etmeye, hadisle daha fazla meşgul olmaya ve bu alanda herhangi bir taviz 

vermemeye sevk etmektedir. Kısaca şunu söylemek istiyorum: Sözlü naklin değeri 

defalarca yapılmasıyla düşmez, yazılı nakil ise hadisin metnini daima tespit etmez. 

Fakat yazılı nakilde sözlü nakle göre hatalar ve karışıklıklar olma ihtimali daha azdır. 

D. Tekin: Hadis usulü ve tarihi ile ilgili problemler nelerdir? 

H. Hubbullah: Hadis usulü ve tarihi ile ilgili problemleri sınırlandırmam 

mümkün değildir. Bu problemler gerçekten çoktur ve beni hadis kabulünde ve 

şartlarında taviz vermeyenlerden etmiş, beni birçok kimsenin eleştirilerine maruz 

bırakan kolay olmayan konumlara sevk etmiştir. Fakat sizin de önceden bildiğiniz 

bazı hususlara işaret edebilirim: 

A) Biraz önce bahsettiğim manayla rivayet sorunu. Bu gerçek bir sorundur. 

Biz daima Sahih-i Buhari’de veya Kâfi’l-Kuleynî’de zaruri olarak tedvin edilmiş nebevi 

bir metin ile karşı karşıya değiliz, biz bir metnin yorumuyla karşı karşıyayız. Yani bu 

metin râvinin peygamberin dediğini anlamasıdır, peygamberin dediğinin kendisi 

değildir. Bu yorumsal bir metindir dediğimiz zaman bunun anlamı sen bir anlayış 

ile karşı karşıyasın ve peygamberin sözünün anlayışıyla alakadarsın, bu sözün 

aslıyla alakadar değilsin.  

 Manayla rivayet bizim daima tahrife uğramış metinle alakadar olmamıza, 

metnin ifade ettiği düşünceden uzaklaşmamıza, derin araştırmalar yapamamamıza 

ve bu metinden çıkardığımız sonuçlardan içtihatta bulunamamamıza neden olur. Ve 

yine râvileri sadece zabt açısından değil; ilim, hadisteki konuyu anlama gücü vb. 

açılardan incelememizi netice verir.  

Manayla rivayet meselesi sadece sahabe dönemine münhasır değildir. Bazen 

bu durum üçüncü dördüncü tabakalarda da meydana gelir ki bunun manayla 

rivayet edilmediğini pekiştiremiyoruz. Yine bazen aynı düşünceyi taşımasına 

rağmen birçok tarik veya üslup ile nakledilen bir hadisi birden fazla hadismiş gibi 

değerlendirme hatasına düşüyoruz.   

B) El yazmaları ve nüshalar problemi ki bu problem bana göre yine hakiki bir 

problemdir. Örneğin; Ali bin İbrahim el-Kûmmî’nin tefsir kitabı, Kitabu Misbâhi’ş-

Şerîa ve Kitabu Zeyd ez-Zerrâd ve benzeri yazarlarına nispet edemediğimiz Şia’ya ait 

onlarca küçük hadis kitabı yazmaları var. Bunun nedeni bunların en eski 

nüshalarının son dönemlerde ortaya çıkması ve bu dönemlerden önceki zamanlarda 

mevcudiyetleri hakkında bilgilerin az olmasıdır. El yazmaları sorunu evrensel İslamî 

bir kalkınmanın gerçekleşmesi için İslam devletlerinin desteklemesi ve geliştirmesi 

gereken bir sorundur.  

C) Hadislere ekleme yapma (idrâc ve demc) sorunu ki bu da gerçek bir 

sorundur. Ravilerden birçoğu iyi niyetinden dolayı hadise yorumunu katmış, Şeyh 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          411 

 

es-Sadûk’un (ö. 381) yaptığı gibi bilinmeyen bazı Arapça kelimeleri açıklamak vb. bir 

nedenle hadise bir cümle eklemiştir. Öyle ki bir hadis araştırmacısı bazı 

muhaddislerin anlamları birbirine yakın olmalarından dolayı iki hadisi birbirine 

kattıklarına şahit olur. Bu durum müçtehitlerin ve fakihlerin bu hadisi anlamalarını 

etkiler. Bazı idrâclar son dönem bazı âlimlerce de gizli kalmıştır, bu idrâcın hadisin 

bir parçası olduğunu zannetmişlerdir ki bundan farklı sonuçlar ortaya çıkmıştır. 

D) Hadiste inkıta’ sorunu. Üçüncü asırdan itibaren büyük hadis 

mecmualarına baktığımız zaman tamamı demiyorum ama birçoğu babın başlığına 

uygun olan parçayı hadisten alıp hadisleri inkıta’a uğratmaktadır. Örneğin diyetler 

konusunun dışında başka konulardan da bahseden bir hadiste muhaddis hadisin 

diğer parçalarını terk ederek diyetler konusunu kesip kitabının diyetler babına 

koymaktadır. Şüphesiz ki bu inkita’ fakih, müçtehit ve müfessirin işine zarar 

vermektedir. Çünkü bu durum metinle birleşik durumda olan ve hadisin 

anlaşılmasında rol oynayan karineleri kaybetmemize neden olur.  

Hadisteki bir bölüm inkıta’a uğradığı zaman ve bizi bu bölümle sınırlandırdığı 

zaman hadisin öncesini, sonrasını ve bölümü anlamada fakihe yardımcı olacak 

emareleri feda etmiş oluyorsun. Bu yüzden bir hadisi daha iyi anlamak için sened ve 

anlam bütünlüğünü göz önünde bulundurarak hadisin parçalarını bir araya 

toplamamız gerekir. Fakat ne yazık ki bazen bunu yapamıyoruz.  

Bana göre hadisteki inkıta’ meselesi basit bir mesele değildir. Aksine ravinin 

bütün cümleleri nakletmediği ve bu cümleleri önemsiz zannederek kestiği ihtimalini 

doğurur. Bu yüzden kesiklik tasnif ve tedvin gibi amaçlardan dolayı muhaddisten, 

bazen de özet yapma veya diğer parçaların naklini önemsiz görme gibi nedenlerden 

dolayı raviden kaynaklanır. Öyle ki o parçalar fakihe ulaşsaydı onlarda anlamaya 

yardımcı olacak birçok açıklamalar görebilirdi.   

İnkıta’ sorunu geniş ve genel bir sorundur. Bazı büyük hadis âlimleri Şeyh el-

Hurr el-Âmilî (ö. 1104) gibi Tafsîlu Vesâili’ş-Şîa adlı eserinde bu hataya düşmüştür. 

Modern asırda Seyyid el-Burucirdî Câmi’u Ehâdî’s-Şîa adlı kitabında imkân el verdiği 

ölçüde hadisin tam metnini bir araya getirerek bu hataları düzeltmeye çalışmıştır.  

E) Ravinin sorusunun nedeninin anlaşılamaması. Peygambere, sahabeye veya 

ehli beyte yöneltilen birçok soru bulunmakta fakat bize sadece cevap ve bu cevabın 

sorusu olan ‘ona şu konuda sordum’ ifadesi nakledilmekte, soruyla ilişkili başka 

hususlar nakledilmemektedir. Bu yüzden soru ile ilgili bir çeşit kapalılık durumu 

meydana gelmektedir. Soru ne kadar kısa ve kapalı olursa cevapta bu soruya göre 

karışık olmaktadır. Çünkü cevap soruya göre şekillenir. Yani soru ne kadar kapalı 

olursa cevap bundan etkilenir, fakat mutlak anlamda cevap daha kapalı olmaz. Bu 

konuda tam bir belirsizlik ve kapalılık olduğunu iddia etmiyoruz. 

F) Hadis araştırmalarındaki bir diğer sorun senet vasıtaları sorunudur. Bunlar 

hadisi düşürmez ama senette vasıtalar Peygamber’e (s.a.v) kadar ne kadar artarsa 

(dört-beş-on şahıs gibi) hadise olan güvenirlilik azalır. Çünkü bu şahısların her 



 Söyleşi                                                             412 

 

birinin hadisin bir parçasında olsa dahi hata, idrâc veya unutkanlık gibi kusurlar 

yapması mümkündür. Bu yüzden vasıtaların fertleri ne kadar artarsa hata yapma 

ihtimali o kadar artar. Bunun sonucu olarak da elimize ulaşan metinle 

Peygamber’den (s.a.v) sudur eden metin birbiriyle uyuşmaz. 

Cerh ve tadil ilminde sabit olan ravilerin adaletleri onları masum kılmaz, 

aksine hata yapma ihtimalleri devam eder. Sayı ne kadar artarsa matematiksel 

ihtimaller o kadar artar. Bu, daha fazla hadis araştırmalarıyla meşgul olmayı 

gerektiren problemdir.  

G) Hadiste uydurma (vad‘) problemi. Bu, hadis araştırmalarında bilinen, 

anlatılmaya dahi ihtiyaç duymayan bir konudur. Bu sorun metin tenkidi 

ameliyelerinde araştırmacının karşılaştığı ve maalesef gereken önemi vermediğimiz 

bir konudur. Her ne kadar bu konuya önem veriliyor denilse de daha fazla önem 

verilmesi gerekir. Yalanın nedenleri ve çeşitleri tarih boyunca çoktur. Hadis 

araştırmacısı daha temkinli davranmak için yalan söyleme nedenlerinin arttığı hadis 

konularını incelemeli ve ahir zaman, fedâil, menâkıb, mesâlib (kusurlar), mezhep ve 

milliyetçilik çekişmelerinin olduğu hadis konularında daha fazla çaba göstermelidir. 

Yalan ve hile ihtimali bu gibi hadis konularında yüksektir. Bize düşen bu konularda 

temkinli ve yavaş hareket etmektir. Uydurma ihtimalinin yüksek olduğu bu 

konuların yanında ilim hakikatleri ve akıl gibi konularda gizli uydurma problemleri 

de bulunmaktadır. 

H) Hadislerin birbirinden ayrı parçalar halinde bulunması ve nebevi metinleri 

güçlendirmek ve daha iyi anlamak için mezheplerde bulunan hadisleri bir araya 

toplayamama problemi. Sözü fazla uzatmak istemiyorum. Benim bütün İslamî 

mezheplerde bulunan hadisleri bir araya toplayan (mezhepler üstü) geniş bir 

çalışmam var. Bu çalışmamı ‘el-Hadîsu’ş-Şerîf, Hududu’l-Merciiyye ve Devâiru’l-İhticâc’ 

adlı kitabımın birinci bölümüne ekledim.             

 D. Tekin: Günümüzde Müslümanlarda arasında ortaya çıkan ‘Sadece Kur’an 

yeterlidir’ veya ‘Sadece Sünnet/Hadis’ yaklaşımını nasıl değerlendiriyorsunuz, bu 

yaklaşımın Şii dünyadaki yansımalarına dair neler söylemek istersiniz?  

H. Hubbullah: Mütevazı araştırmalarıma göre İmamiyye Şia’sında Kur’anî bir 

akım yüzde yüz yoktur. Bu konunun nedenini anlamamız gerekir. Evet, Kur’an’a 

birinci derecede itibar edip hadislere az güvenen bazı akımlar mevcuttur. Fakat 

İmamiyye Şia’sında sünnetin delil olduğuna kesinlikle inanılmakta buna inanmayan 

neredeyse hiçbir akım bulunmamaktadır. Bunun nedeni şudur: İmamiyye Şia’sına 

bağlı olan biri ben kesin bir Kur’ancıyım (yani Kur’an dışında bir kaynak kabul 

etmiyorum. çev.) dediği zaman on iki imamın olduğu (bir inanç esası olduğu çev.) 

bu Şiiliğinden ayrılması gerekir. Çünkü on iki imamın adı Kur’an-ı Kerim’de 

geçmemektedir ve on iki imam düşüncesi yoktur. Bunun anlamı şudur; Kur’ancı-

Şii’nin kendiliğinden Şiiliğinden arınması gerekir. Bu yüzden günümüzde yaygın 

olarak kullanılan Kur’ancı-Şii kavramı çelişki ifade eden (paradoksal) bir kavramdır. 

Evet, Şia arasında yirminci yüzyılın başlarında tedrici olarak gelişen bir akım var 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          413 

 

olup Kur’anî nassa göre hadisleri ele almaktadır. Bu inkâr edilemez bir gerçektir ki 

‘Nazariyyetu’s-Sunne fi’l-Fikri’l-İmamî eş-Şiî’ adlı eserimin altıncı bölümünde bu 

konuya yer verdim. Bu akımın yaptıklarının çoğu dini anlamada ya Kur’anî nassı ya 

da imanî aklı korumak için hadisleri delil olarak kullanmayı azaltmaktır.      

Kur’an-ı Kerim’in yegâne kaynak olduğu konusunda ileri sürülen delilleri 

şahsen ‘Hucciyyetu’s-Sunne fi’l-Fikri’l-İslamî Kıraat ve’t Takvim’ adlı eserimde tartıştım 

ve şunu dedim: Bu konuda ileri sürülen sünnetin tedvin edilmeyişi veya Kur’an-ı 

Kerim’in bizzat kendisinin her şeyin açıklayıcısı olduğunu ifade etmesi veya buna 

benzer delillerin mutlak anlamda sünnetin delil olmadığını ispatlamaz. Bu 

durumdan birinci derecede kaynak olduğu, sünnetin ise bunu tamamladığı 

sonucuna ulaşılır. Evet, İslamî medrese düşüncesinde sünnete Kur’an’dan daha fazla 

önem verilmesi, sünnetin Kur’an’dan önce gelmesi gibi aşırılıklar büyük sorunlara 

neden olmuştur şeklinde köklü bir düşüncede birleşebiliriz. Bana göre bu İslamî 

düşünce hüküm verme konusunda bize ulaşan sünnete kitaptan daha fazla imkân 

sunmuştur. Bunların hepsinden şu çıkarılabilir: Kur’âncılarla beraber aynı görüşü 

paylaşabiliriz ki Kur’ân-ı Kerim yeniden anlaşılmalıdır, Kur’ân kendini açıklamaya 

muktedirdir ve dini içtihatta Kur’ân’dan başlamak gerekir. Bundan amaç Kur’ânî 

anlayışı âmm-hâs, mutlak-mukayyet gibi fıkıh usulünde bahsi tamamlanmış sınırlı 

birkaç konu dışında nakledilen sünnete hâkim kılmaktır.    

Ben sünneti reddetmeme anlamında Kur’âncı değilim, dinin 

anlaşılmasında Kur’ân-ı Kerim birinci, sünnet ikinci kaynak olmalıdır ve 

günümüzde sünnet kendisi için çizilen geniş konumdan daha dar bir konuma 

sahiptir anlamında Kurâncıyım.    

D. Tekin: Modern asırda Şia’nın hadis/Sünnet anlayışını nasıl 

değerlendiriyorsunuz?   Hadisin tespiti ve anlaşılması hususunda klasik usul yeterli 

mi? Hadis metinlerini anlamaya yönelik neler yapılmalı? Metin tenkidi ve metinlerin 

anlaşılması için hem Şii dünyada hem de Ehl-i Sünnet mezhebi mensuplarınca epey 

çalışma yapıldı. Bu çalışmaları yeterli buluyor musunuz?  Sizce eksikler nelerdir?   

H. Hubbullah: Ben sünneti anlamak için Şii İslamî yaklaşımın birçok güçlü 

unsurlara sahip olduğunu düşünüyorum. Bunları hafife almamak gerekir, fakat bazı 

zafiyet unsurlarını taşıdığını söylemek gerekir. Burada birkaç noktaya dikkat 

çekmek istiyorum: 

A) İmamiyye Şia’sı ve bazı Sünni yaklaşımlarda Âhbarî akımın etkisi 

günümüze kadar birçok âlim üzerinde açık bir şekilde devam etmektedir. Özellikle 

de kelam, akaid, tarih ve benzeri alanlarda. Bu akım Kur’an’ı anlamayı hadise 

münhasır kılan yaklaşımdır. Yani (Bu yaklaşıma göre) Kur’an tek başına anlaşılamaz, 

onun açıklayıcı bir gücü yoktur şeklinde bir ifade söylensin veya söylenmesin, 

Kur’an ancak hadis ile anlaşılır. Bazı Sünni ve Şii âlimlerin Kur’an’ı tefsir ederken 

hadis onlara Kur’an’ı anlamada yol göstersin diye başlangıç noktası olarak hadisleri 

ele aldıklarını veya hadisle Kur’an tefsirini kendi yorumlarından öncesine aldıklarını 

görmekteyiz. Mütevazı bazı çalışmalarımda ifade ettiğim gibi bana göre bu yöntem 



 Söyleşi                                                             414 

 

doğru değildir. Bana göre dil ve tarih kurallarına uygun olarak bizim Kur’an’ı 

anlayışımız hadis metinlerinden önce gelmelidir. Aksine Kur’an-ı Kerim hadis 

metinleri üzerinde olumlu veya olumsuz bir şekilde hükmedici olmalıdır. Zira 

hadisin delil oluşu ancak metnin sağlam olmasıyla hâsıl olur. Metnin sağlamlık 

unsurlarından biri de hadisin Kur’an’a muhalif olmamasıdır. Bunun anlamı şudur; 

başlangıç noktası ve temel Kur’an-ı Kerim’dir. Kur’an’ı anlamayı nasıl hadise 

münhasır kılabiliriz? Bu, ancak hadisin metninin sağlam ve Kur’an’a ters 

düşmemesiyle mümkündür. Hadis bazı Âhbarî Şii ulamanın dediği gibi Kur’an’ı 

anlamamızın aslı olamaz.  

Bu noktaya odaklanmamın nedeni dini nassta ictihad kaynaklarının 

seviyelerini düzenlemektir. Kur’anî nas ilk, hadis ise ikinci kaynaktır. (Bahsettiğimiz 

bu konu Kur’an ve hadis arasındaki ilişki değildir.) Çünkü Kur’anî nass güçlü 

oluşundan dolayı hadisin kabulü için ölçüdür, bunun tersi olamaz. Dinî nassta 

hüküm vermek isteyen İslam ümmeti bugün hadisi feda etmeden Kur’an nassını 

kaynak almalıdır. Bilgi kaynaklarının seviyelerinin düzeni son derece önemlidir ki, 

buna ayrıntılı olarak ‘Hucciyetu’s Sunne fi’l Fikri’l İslamî Kıraat ve’t Takvim’ adlı 

eserimde ayrıntılı olarak değindim.  

B) Bana göre İslamî metin tenkidi çalışmaları istenilen düzeyin altında devam 

etmektedir. Son iki yüzyıldır bu konuda ümit verici bir şeyler olsa da genel olarak 

hadis hareketi, metin tenkidi ve hadis metninin diğer bilgi kaynakları ile 

karşılaştırılması sorunları ile hadiste metin tenkidi alanında gerektiği kadar aktif 

değildir. Fıkhî ve şer’i metinlerde var olan teslimiyetçi ve taabbudî yaklaşım, 

(tekviniyyat –yaratılışın başlangıcı– evrenin özellikleri, tıbb-i nebevî, tarih, akaid, 

geçmiş toplumlar ve peygamberler, Kur’an tefsiri, gelecekte meydana gelecek olaylar 

ve ahir zamanda meydana gelecek olaylar) gibi birçok hadis metnine sirayet etmiştir. 

Bu yüzden bu teslimiyetçi ve taabbudî yaklaşım, hadis araştırmacısına hadis metnini 

tenkit etme gücünü bu alanlarda kaybettirmiştir. Fıkıh, teslimiyetçi ve taabbudi 

yaklaşımdan dolayı hadis metnini tenkit edemiyorsa bu hadis metni, fıkıh dışında 

başka bir şekilde tenkit edilebilir. Bana göre hadis tenkidi konusunda geniş bir alan 

bulunmaktadır. Bu yüzden bu durum, bu konuda temel zafiyet noktalarından 

biridir. Mezhep çekişmeleri konusunda da yoğun bir metin tenkit çalışmalarına şahit 

oluyoruz. Mesela Ehl-i Sünnet, Şii hadis metinlerini tenkit etmeye gayret gösterirken, 

Şiilerde aynı şekilde Sünni hadis metinlerini tenkide gayret sarf ediyor. Fakat bu 

mezhepler kendi kaynaklarına döndükleri vakit metin tenkidinde ictihadî akıl 

yetilerinde bir gerileme görüyoruz.  

Metin tenkidinden kastım -ki maalesef bugün hâlâ buna şahitlik etmekteyiz- 

araştırmacının şahsi intisapları ve karakteristik özellikleri değildir. Aksine mesele 

imkân el verdikçe açık ve kesin ilmî ölçütlere muhtaçtır. Benim bugünkü örfüme, 

geleneklerime ve mizacıma bir hadis uymayabilir. Böyle bir nedenden dolayı hadis 

reddedilmemelidir. İmam Ca’fer es-Sadık’tan nakledilen bir rivayet vardır: İmam 

Ca’fer zevklerine ve karakterlerine uymuyor diye bir hadisin reddedilmemesi, 

nakillerin yalanlanmaması konusunda ashabını uyarmıştır. Bu yerinde bir uyarıdır 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          415 

 

ve tenkitlerini daha ilmî ve önemli esaslar üzerine bina etmeleri için bütün hadis 

araştırmacılarına hitap etmektedir.  

C) Burada genel bir başka zayıf nokta daha vardır. Bu da hadislerle alakalı 

toplu bir tarihsel okumanın olmayışıdır. Ahir zaman ve gelecekteki olaylar gibi belli 

bir konuyu incelediğimiz zaman genellikle inkita’ tuzağına düşer, küçük konuları ele 

alır ve senetlerin değerlendirmesine geçeriz. Bizim hadis alanında şöyle bir 

araştırmaya ihtiyacımız var: Gelecekteki olaylardan haber veren bu hadis nereden 

zuhur etti, Irak’ta mı Şam’da mı zuhur etti, Hangi şartlarda ortaya çıktı, nasıl ilerledi, 

başka yerlere nasıl intikal etti, bu hadisi kuşatan toplumsal ve siyasi şartlar nelerdir, 

tarih boyunca bu hadisin zuhuru ne zaman güçlendi, ne zaman düştü, hangi akım 

bu hadisi güçlendirdi ve hangi akım kaybettirdi?  

Belli bir hadisi konuyla alakalı tarihsel seyir bizim için çok önemlidir. Bunun 

sonucunda birçok noktaya ışık tutulabilir, fakat maalesef durum bu minval üzere 

değildir. Bizim hadiste (hadisi değerlendirmede) zamansal takip gözlemlemesi, 

başka konularla karşılaştırma ve daha ilmi bir yönteme ihtiyacımız var. 

Bana göre bir hadis araştırması, hadisin ortaya çıkışını ve tarihi seyrini bir 

arada ele alan bir araştırma olmalıdır. Bu yöntem bizi birçok noktada aydınlatacaktır. 

Burada genel hadis tarihini kastetmiyorum -ki bu alanda çokça eser yazılmıştır- 

Aksine hadis konularının tarihinin ve hadis metinlerinin toplumsal, coğrafi ve tarihi 

olarak nasıl seyrettiğini kastediyorum.    

D. Tekin: ‘Hücciyetu’l Hadis’ adlı kitabınızda hadisin delil olduğunu 

belirtiyorsunuz, size göre hadis Akâid’de de hadis delil olabilir mi? 

H. Hubbullah: İşin aslında hadislerin delil olması ile ilgili benim şahsi fikrimi 

size açıklamam gerekir. Ben, sahih isnadlı bile olsa zannî hadislerin (zannî âhad 

haberlerin) delil olduğuna inanmıyorum. Bizlere zandan başka bir şey vermeyen 

hadis, sahih isnadlı bile olsa delil değildir. “Hucciyetu’l-Hadis” adlı kitabımda 

birtakım kelam, usul ve hadis karşılaştırması çerçevesinde bu sonuca vardım. Bunun 

dışında sadece destekleyen rivayetler, o hadisin şahitleri, müeyyideleri, karineleri, 

yolları ve isnadları konusunda çok güçlü olan ve yollarının çokluğu, birden fazla ve 

çeşitli kaynağının bulunması, metninin sağlamlığı ve benzeri tarihi araştırma araçları 

açısından o hadisin doğruluğu veya Peygamberimiz’in (s.a.v.) bizzat kendisi 

tarafından söylendiği konusunda insanın bir nevi emin olması derecesine ulaşan 

hadisler delildirler. Ama ister sahih, isterse zayıf isnadlı olsun kendisini gösteren ve 

sadır oluşu hakkında yakîn bilgi seviyesine ulaştıran destek ve şahitlere sahip olan 

her hadis de delil olamaz. Bunun anlamı şudur; Senedinin sahih olması yakîn 

bilginin elde edilmesine yardımcı olan faktörlerden sadece biridir. Ancak, yakîn 

bilginin elde edilmesi için yeterli olmanın ötesinde delil olmak için yeterli faktör 

değildir.   

Bu kitabımda (Yani ‘Hucciyetu’l-Hadis’de) ulaşmaya ve ispat etmeye çalıştığım 

teorimin özeti budur. Yine kitabımda, sahih isnadlı bile olsa sadece zannî bir haber-



 Söyleşi                                                             416 

 

i vahid ile ‘delillik’ ispat etmek isteyen ve bu konuda mübarek Hucurat suresindeki 

haber hadisi, sahabelerin yaşayışı, yaptıkları ve diğer benzeri şeylere dayanan -Sünni 

ya da Şii- Müslüman usul âlimlerinin farklı delillerini tartıştım.  

Ama ben diyorum ki; haber-i vahid teorisi üzerine inşa ettikleri kurallar 

doğrultusunda zannî hadis ve haber-i vahidin delil olduğunu söyleyenlerin akâidin 

detaylı konularında da haberi vahidin delil olduğunu söylemeleri gerekecektir. 

Çünkü haber-i vahidin delil olması konusunda izlemiş oldukları yolun kendilerini 

tafsili akaid konularında da aynı delilliğe götürmesi gerekir. Bu noktada saymış 

oldukları engeller benim şahsi görüşüme göre doğru değildir. Bana göreyse haber-i 

vahidin delil olma teorisine hiç inanmıyorum. Bana göre hadis ne akâid babında ne 

de fıkıh ve ahlak konularında delil değildir. Hatta ve hatta sünnet delillerinde 

tolerans tanıma veya faziletli ameller konularında tolerans tanıma teorisine de 

inanmıyorum.  Zira bu teori akâid konularının ya da fıkıh ve şer’î yükümlülüklerin 

dışında zayıf hadisin delil olmasına izin veren bir teoridir.  

Mütevazı kitabımın ikinci bölümünde (Hadis-i şerif, referanslık sınırları ve 

delil alma daireleri konularında) şer’î alan dışında evren, dünya sorunları, gelecek, 

tarih, akâid, kelam ilmi ve benzeri alanlarda âhad hadislerin delil olma boyut ve 

sahalarını detaylıca ele aldım. Faziletli ameller konularında tolerans tanıma teorisini 

de detaylıca inceledim ve benim şahsi düşüncemin, sahih isnadlı bile olsa zannî âhad 

hadislerin genel anlamda delil olmamasıdır. Dolayısıyla akâidde ve yine fıkıhta delil 

olan hadis, söylenişi kesin olarak bilinen hadistir. Hâlbuki haber-i vahidin delil 

olduğunu söyleyenlerin teorisi, akaidin tafsilatlı (ayrıntılı) konularında da delil 

olduğunu söylemelerini gerektirmektedir. Akâidin tafsilatlı konularında delil 

olamayacağına yönelik getirdikleri deliller ise zayıf delillerdir. Dolayısıyla haber-i 

vahidin delilliği konusunda sahip oldukları asıl teoriyi tamamlamaları ve aynı 

yoldan giderek akâidin tafsilatlı konularında da delil olduğunu söylemeleri 

gerekmektedir.  

D. Tekin: Türkiye’deki Hadis çalışmalarına nasıl bakıyor ve nasıl 

değerlendiriyorsunuz, önceden bu konu ile ilgili ön hazırlığınız, bilginiz var mıydı? 

Ayrıca eğer Körfez ülkelerindeki hadis âlimleri ile Türkiye’deki Hadis âlimlerinin 

yaptıkları çalışmalara dair bir mukayese yapılırsa size göre nasıl sonuçlar ortaya 

çıkar?  

H. Hubbullah: Açıkça ve üzüntü ile söylemek isterim ki maalesef benim 

Türkiye’deki Hadis çalışmaları hakkında bilgim oldukça sınırlıdır. Çünkü bu konu 

çokta açık değildir. Ancak yaklaşık sekiz yıl önce İstanbul’da düzenlenen 

‘Uluslararası İslam Mezhepleri Nezdinde Hadiste Metin Tenkidi’ adlı konferansa 

katıldım, (o esnada) hayretler içinde kaldım ve Türkiye’deki hadis çalışmalarına dair 

önceden muttali olmadığıma üzüldüm. Bu konuda fırsatı değerlendirmek istiyorum; 

Türkiye’deki hadis çalışmalarını Arapça Farsça ve Urduca dillerine tercüme 

edilmesini ve yayınlanmasını temenni ediyorum. Bu çerçevede Türkiye’de ilmi, 

araştırmacı yayınlar ve dergilerin tahsis edilmesini, Kur’an ve hadis alanında yeni 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          417 

 

çalışmaların Arap dünyasına tercüme edilmesi için özel merkezler ve bölümler tesis 

edilmesini temenni ediyorum. Çünkü Türkiye’deki çalışmalara daha fazla muttali 

olalım ve Türk hadis araştırmacıları ile Arap dünyasındaki hadis araştırmacılarının 

arasında yeni bir iletişim kanalı olsun. Arap üniversiteleri ile ilmi ve araştırmacı 

ilişkisini geliştirmesi Türkiye’deki üniversitelerin görevidir. Bu konu, Arap dini 

enstitülerin ve fakültelerinin ne kadar görevi ise Türklerin de görevidir. Bu iki büyük 

millete yeni ufuklar açması için ki özel olarak hadis, genel olarak İslamî çalışmalarda 

yeni ve derin bilgiler kazandırsın. Bunların hepsi bize Türkiye’deki çalışmalar 

hakkında daha fazla bilgi sahibi olmamızı sağlayacaktır. Çünkü dil sorunu gerçekten 

önemli bir sorundur. Bu yüzden bu sorunu ya tercüme merkezleri aracılığıyla ya da 

sürekli olacak olan toplantılar ve konferanslar aracılığıyla çözülebilir. Ki 

Türkiye’deki çalışmalar inşallah Arap dünyasındaki dini enstitülere ilmi toplantılara 

ve üniversitelere intikal etsin.  

Körfez ülkeleri veya Arap ülkeleri ile Türkiye’deki hadis çalışmalarını 

mukayese etme anlamındaki sorunuzun ikinci şıkkını yukarıda söylediklerim 

ışığında şöyle söyleyebilirim ki ben bu soruyu cevaplanmaya muktedir değilim. 

Çünkü önceden Türkiye’de bu alanda yapılmış çalışmalarla alakalı şahsi olarak 

yeterli bilgim yoktur. Genel olarak Türkiye’deki İslamî çalışmalar alanında 

bilgilerimi daha da genişletmek için daha fazla çalışmam gerekir.  

 D. Tekin: Peygamberimizin sireti ile ilgili hadisleri okuyup, doğru bir şekilde 

anlayabilmemiz için ne yapmamızı önerirsiniz? Ayrıca genel anlamda sünneti ideal 

bir şekilde anlamak için hangi yöntemi takip etmemiz gerekir? 

H. Hubbullah: Hadisler ve mübarek Siyer-i Nebi konusunda yeni bir aşamaya 

girmemiz gerektiğine inanıyorum ki, bu aşamanın başlığı; hadisleri yeniden 

değerlendirmek ve anlamaktır. Bu bağlamdaki ilk adım geçmişlerin anlayışından 

özgürleşmektir. Hadisler ve Siyer-i Nebi alanında mevcut olan yorumlardan ve selef 

tarafından günümüze kadar yürütülmüş olan işlem yöntemlerinden 

özgürleşmezsek, -benim mütevazi düşünceme göre - yeni bir şeyler sunamaz ve 

çoğunlukla bir daire ve paradigma içerisinde ya da eski ürünlerin yörüngesinde 

hareket eder hale geliriz. Dolayısıyla anahtar, eski anlayışlardan kurtulmaktır. Ancak 

bu tamamen kenara bırakmak anlamında değildir. Fikir ve bilim dünyasının diğer 

bakış açılarında olduğu gibi, bilimsel standartlar doğrultusunda olumlu ya da 

olumsuz değerlendirmelerde geçerli kalmaya devam edecek, ancak beşeri çabalarla 

elde edilmiş, kutsal olmayan, fakat kıymetli olan çalışmalar olarak kalacaktır. Bizim 

bilimsel hayatımızda daima sandığın içerisinden düşünmek yeni yöntemler 

doğuramaz, yeni ufuklar açamaz, aksine bizi sadece birer şarihe (açıklayıcıya) 

dönüştürür, ötesine götürmez bununla siyer ve hadis alanında içtihadı öldürmüş 

oluruz.  

Bu adım sadece bir slogan değildir. Aksine gerek bilimsel gerekse dini 

üniversite ve enstitülerde hadis tarihi ve Siyer-i Nebi bilimlerinin öğrencilerini, 

geçmişte olanları mücerret anlama ruhu yerine, düşünce araştırma ve inceleme 



 Söyleşi                                                             418 

 

ruhuyla yetiştiren bir eğitim ve öğretim sistemi oluşturma zorunluluğunu 

kastetmektedir. Anlayış ilk adımdır, ancak yeterli değildir. Bilakis karşılaştırma ve 

yakınlaştırma, sonra da eleştiri ve değerlendirme adımlarını takip etmemiz gerekir. 

Sonunda -bu üç parkurdan- gerçek yaratıcı düşünce doğar. Ancak Hadis ve Siyer 

bilimi öğrencilerini sırf eleştiri anlayışı ve şehveti ile de yetiştirmememiz şarttır. Zira 

bu etik olmayan bir davranıştır. Yine öğrencileri geçmişi küçük görme kültürüyle 

yetiştirmemeliyiz. Bu da tarih boyunca İslam âlimlerinin yürütmüş olduğu değerli 

gayret ve çabaların inkârı demektir.  

Biz gerçekten Hadis ve Siyer’de bir devrime ihtiyaç duyuyoruz. Ancak bu bazı 

isyancıların yaptığı gibi bir isyan devrimi değildir. Öyle ki bu isyancılar 

araştırmaksızın, derin düşünmeksizin veya zaman harcamaksızın hevesle eleştiri dili 

kullanmaktadırlar. Aksine bu, rical cerh ve tadil ilminin standartlarına varıncaya 

kadar hadis değerlendirme, Siyer ve Peygamberimizin davranışlarını anlama 

konusunda bilimsel objektif ve dengeli bir devrimdir. Peki, bu standartlar sınırlı 

mıdır? Bugün bizden istenen sadece rical, cerh ve ta’dil âlimlerinin söylediklerini 

taklit edip kalmamız mı, yoksa râvi hadislerinin metinlerini tarihlerini ve diğer 

konuları araştırıp, eski rical, cerh ve ta’dil âlimi nesilleri incelememiz ve ardından 

benim “Eleştiri mantığı, rical cerh ve tadil kuralları hakkında araştırmalar” isimli 

kitabımda çağrıda bulundum gibi cerh ve tadil alanında içtihat kapısını açmamız 

mıdır?  

Bizden istenen -kelimenin tam anlamıyla- cerh ve tadil ilminde içtihat kapısını 

açmaktır. Aynı şekilde dirayet ilmi ve hadis terimleri bilimlerinde de bu kapıyı 

açmamız gerekmektedir. Belki de Hadiste daha önce önem verilmemiş yeni türlere 

açılacağız. İçtihat kapısını açmak yeni araştırma düzeylerine girebilmek için, icma ve 

meşhurluk noktalarını geçmeyi ve ittifak edilen konuları aşmayı gerektirmektedir.  

Özgürleşme kültürünün benimsenmesi sonrasında ikinci adım, hadislerin 

değerlendirilmesi yorumlanması ve Siyer-i Nebi olaylarının anlaşılması esnasında 

Kur’an metinlerinin standartlığı anlayışıdır. Bu en önemli asıldır. Kur’an metni 

Müslümanlar nezdinde birinci dereceden kesin olan bir metindir. Ardından 

çoğunluğu zannî olan diğer metinlerin muhakemesinde asıl olarak Kur’an 

metinlerine itibar etmeniz gerekmektedir. Hatta Siyer-i Nebi alanında 21. yüzyılın 

İslam düşünürlerinden birçoğunun dile getirdiği Siyer ve Siyer yazımı konusunda 

en büyük kaynağın Kur’an metni sayılması çağrımı yeniliyorum. Siyer sadece Tarih 

ve Hadis kitaplarından yazılamaz. Bu alanda öncelik Kur’an’a aittir. Çünkü 

Kur’an’da anlatılan olayların gelişmeleri, zihinlerimizde şerefli Asr-ı Saadet 

döneminden önemli parçalar teşkil etmektedir.  

Siyer-i Nebi’nin anlaşılmasındaki üçüncü adım, nebevi şahsiyetin ikiliğinin 

ışığında yeniden anlaşılmalıdır. Bu, son yıllarda bazı makalelerimde dile getirdiğim 

bir konudur. Peygamber (s.a.v) daima Kur’an’ı tefsir eden ve dini tebliğ eden biri 

değildir. Kendi zamanında İslam ümmetinin işlerini idare eden bir lider olmasına 

itibarla, Müslüman grubunun yöneticisi konumundadır. Bazı hadis metinlerinin 



İlahiyat Akademi Dergisi                                          419 

 

sabit ilahi hükümlerin tebliğ dairesinde hareket etmesi, diğer bazılarının ise kendi 

dönemi için geçerli olan zamana dayalı geçici yönetim dairesinde olması çok 

makuldür. Buradaki en büyük problem Allah Resûlü’nün (s.a.v) nübüvvetini 

yansıtır nitelikteki asıl nebevi metinler ile kendi zamanını yansıtan zamansal idari 

tedbirleri teşkil eden nebevi metinlerin birbirinden ayrılmasına yönelik içtihat 

yöntemlerini nasıl ortaya koyacağımızdır? Zira peygamberimiz tarihin o döneminde 

ümmetin lideri ve cemaatin yöneticisi değil midir? Bugün hadis içtihadının önündeki 

en büyük sorun, nebevi metinleri bu iki şık arasında ayırt etme standartlarını nasıl 

ortaya koyacağımızdır. Zira birinci şık kıyamete kadar bizi muhatap almaya devam 

edecektir. İkinci şık ise zamansal bir faktör olup, sadece zahirini terk etmeli, ancak 

ruhunu almalıyız. Bu, Allah Resûlü’nün (s.a.v.) sünnetinin türlerinin 

belirlenmesinde önemli bir noktadır. Çünkü peygamberimiz bazen zamanın özel 

koşullarının gereği ile konuşur. Bizler onun zamanında yaşanan özel olaylara karşı 

onun konumunun idare yöntemini öğrenmeliyiz. Ancak bu olayların 

değerlendirilmesi -ki hükümler mademki zamansal hükümlerdir-, o halde vahye 

dayalı şer’i hükümlerin, Müslümanların tamamını kıyamet gününe kadar muhatap 

olarak alması anlaşılamaz.  

Dördüncü adım ise modern tarih araştırmalarında elde edilen bilgilerden 

yardım almaktır. Zira tarih bilimi son yüzyıllarda çok büyük gelişme kaydetmiştir. 

O halde benim tarihi araştırmaların gelişmelerinden, tarihi inceleme yöntem ve 

metotlarından, tarihi eser ve arkeoloji biliminden, nüsha ve el yazması 

araştırmalarından faydalanarak, nebevi hadis ve tarihini anlayabilmek için bu 

gelişmeleri de kullanabilmem ve elime geçen bilgileri daha bilimsel bir 

değerlendirme ile değerlendirebilmem gerekmektedir. Bu ne modern tarih bilginleri 

veya yenilikçilerin, ne de modern tarih yöntemlerinin taklidi anlamına gelmemelidir. 

Biz her yönü, her şekli ve her suretiyle taklide karşıyız. Aksine bunlardan 

faydalanma, modern bilimlerin uygun olanlarını tarih alanında kullanma ve böylece 

Hadis-i Şerif ve Siyer-i Nebi alanında en güzel anlayışı ve değerlendirmeyi üretme 

anlamındadır. 

D. Tekin: Son olarak… Genel olarak hadis öğrencilerine, özellikle de gençlere 

değerli nasihatleriniz nelerdir? 

H. Hubbullah: Ben nasihat makamında değilim. Bundan aşağıdayım. Ama 

genç öğrencilere söyleyebileceğim kendilerinde bilgi sorumluluğunu ve objektif 

eleştiri taşıyabilmeleridir. Aynı zamanda eleştiri meyilleri karşısında kendilerini 

sadece bir eleştirmen, ne bir eksik ne bir fazlası haline getirmemeleridir. Bizim birçok 

gencin gönlünde bilgi cüretini bilgi ahlakıyla birlikte eğitmemiz gerekir. Bilgi cüreti 

ve bilimsel sorumluluğun hissettirilmesi, taklit döneminin sonu anlamına 

gelmektedir. Çünkü bizler bugün gerçekten cerh ve tadil imamlarına, tarih bilimi 

imamlarına ve hadis biliminde yeni imamlara ihtiyaç duymaktayız. Bizler bugün 

İbn-i Salah, Behaî veya diğerlerinin şarihi değiliz. Her ne kadar onları anlamak ve 

onların elinde talebe olmak bizim görevlerimizden biri olsa da hadis dersleri 

alanında yeni gelen neslin -Allah’ın izniyle- yine bizzat İbn-i Salah ve Behaî’nin 



 Söyleşi                                                             420 

 

kitapları üzerinde İbn-i Salah ve Behaî’den daha iyi yeni nüshalar üretmesini 

istiyoruz. Burada büyük sorun şu; Bugün genç nesil nasıl büyük bir özgürlükle ve 

aynı zamanda büyük bir objektiflik ve ahlakla düşünebilir ve bu türden olumlu bir 

alan oluşturabilirler? Dini eğitim kurumları ve üniversitelerde bu türden olumlu bir 

alan oluşturacak eğitim ve öğretim müfredatı nasıl oluşturulabilir? Sadece şerhlere 

ve açıklamalara değil yeni ve yenilikçi fikirlere yer verilmesi gerekir. Doktora 

tezlerinin, zafiyet noktalarını kabul eden ve derin İslamî miras içerisinde güç 

noktalarına dayanan bilimsel bir yöntemle, modern teori alanlarında yeniliklere ve 

hadis bilimi alanında mevcut sorunların çözümüne yönelik yeni projelerin 

sunulmasına odaklanılması gerekir.  

Allah’tan kendi yolunda hepimizi büyük ruhî, ahlakî ve ilahî değerlerin 

hizmetine kabul etmesini dilerim… 

 

 

 

 

 

 

 

 



421 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yayın İlkeleri 
1. Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Akademi Dergisi, ulusal ve uluslararası 

düzeyde bilimsel niteliklere sahip çalışmaları yayımlamak suretiyle ilahiyat ve 

sosyal bilimler alanına katkı sağlamayı hedefler. 

2. Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Akademi Dergisi, yılda iki kez basılı ve 

elektronik olarak yayımlanan hakemli bir dergidir. 

3. Dergimizin yayın dili Türkçedir. Ayrıca dergimizde yer alan makaleler dergi 

editörlüğü tarafından Arapçaya ve İngilizceye tercüme edilerek Arapça ve İngilizce 

edisyon olarak yayımlanmaktadır.  

4. Dergiye gönderilen yazıların yayımlanma hakkı Gaziantep Üniversitesi 

İlahiyat Akademi Dergisi Yayın Kurulu’na aittir. 

5. Dergide yer alan yazıların telif hakkı saklı olup, yazılar kaynak 

gösterilmeden kısmen veya tamamen iktibas edilemez. 

6. Dergide yayımlanacak makaleler, öncelikle kendi alanlarına uygun araştırma 

yöntemleri kullanılarak hazırlanmış özgün ve akademik çalışmalar olmalıdır. 

Ayrıca bilimsel alana katkı niteliğindeki röportajlar, çeviriler, kitap tanıtımları, 

kitap ve makale eleştirileri ile değerlendirmeleri de kabul edilir. 

7. Dergide yayımlanması istenen makalelerin DergiPark üzerinden 

(http://dergipark.gov.tr/ilak) gönderilmesi gerekmektedir.  

8. Dergiye gönderilen çalışmalar başka bir yerde yayımlanmış veya 

yayımlanmak üzere gönderilmiş olmamalıdır. Ayrıca başka bir dergiye gönderilmiş 

ve hakemler tarafından olumsuz rapor almış yazılar da olmamalıdır. Sempozyum 

bildirileri ise durumun makale içinde belirtilmesi koşuluyla yayımlanabilir. 

9. Yayınlanması talebiyle dergiye teslim edilen yazıların şekil ve içerik 

yönünden ön incelemesi Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Akademi Dergisi Yayın 

Kurulu tarafından yapılır. Bu inceleme sonucunda Kurul, yazıların hakemlenip 

hakemlenmeyeceği konusunda karar verir. Hakemlenmesine gerek görülmeyen 

yazılar, kurul tarafından reddedilir. Hakemin değerlendirmesine sunulması 

yönünde karar verilen yazılar ise ilk aşamada seçilen iki hakemin görüşüne arz 

edilir. (Çeviriler, orijinal metinleriyle birlikte hakemlere gönderilir). 

a) Her iki hakem de “yayınlanamaz” raporu verirse, yazı yayınlanmaz. 

b) İki hakemden sadece biri “yayınlanır” raporu verirse veya Yayın Kurulu 

hakem raporlarını yeterli görmezse, üçüncü bir hakemin görüşüne başvurulur. 

Gelen rapora göre son kararı Yayın Kurulu verir. (Gerekli görüldüğü takdirde, 



422 

 

Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Akademi Dergisi Yayın Kurulu, üçüncü hakeme 

başvurmaksızın nihâî kararı verme hakkına sahiptir). 

c) Hakemlerden biri veya ikisi, “düzeltmelerden sonra yayınlanabilir” raporu 

verirse, yazı gerekli düzeltmeleri yapması için yazara geri gönderilir ve 

düzeltmelerden sonra gelen haliyle makale, gerekirse, nihai değerlendirmeyi almak 

için tekrar ilgili hakemin/hakemlerin görüşüne sunulur. 

d) Onaylanan makaleler, Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Akademi Dergisi 

formatına uygun hale getirilmesi için yazara gönderilir. 

e) Yayın Kurulu, derginin görünüm ve üslûp bütünlüğünü temin amacıyla 

yazılarda imlâ vs. ile ilgili küçük değişiklikler yapma hakkına sahiptir. 

f)   Nihâî versiyonlar son okumaya tâbi tutulur ve yayına hazırlanır. 

10. Dergiye gönderilen yazıların yayımlanıp yayımlanmayacağına en geç üç ay 

içerisinde karar verilir ve çalışma sahibi konu hakkında bilgilendirilir. 

11. Sayı hakemlerinin ismi derginin ilgili sayısında yer alır. 

12. Bir sayıda aynı yazara ait (telif/çeviri) en fazla iki çalışma yayımlanabilir. 

13. Yayımlanan makaleler için yazara telif ücreti ödenmez. Yayımlanan 

çalışmanın dil, üslûp ve muhteva yönünden bilimsel ve hukûkî her türlü 

sorumluluğu yazar(lar)ına ait olup Yayın Kurulunu bağlamaz. 

14. Burada belirtilmeyen hususlarda karar yetkisi, Gaziantep Üniversitesi İlahiyat 

Akademi Dergisi Yayın Kuruluna aittir. 

Yazım İlke ve Kuralları 
Dergimizde TDV İslâm Ansiklopedisi’nin (DİA) imlâ kaideleri esas alınır. Buna 

bağlı olarak; 

1. Dergiye gönderilen yazılar, PC Microsoft Word (en az office 2003 sürüm) 

programında yazılmalı veya bu programa uyarlanarak gönderilmelidir.  

2. Çeviri, sadeleştirme ve transkripsiyon yazılarına orijinal metinlerin 

fotokopileri eklenmelidir. Ayrıca kitap tanıtım ve değerlendirmelerine kitap kaynak 

resmi JPEG formatında eklenmelidir. 

3. Sayfa düzeni: 17.5x25 boyutunda, kenar boşlukları soldan 3 cm, sağdan 3 cm, 

üstten 4 cm alttan 3 cm şeklinde ayarlanmalıdır. 

4. Yazı biçimi: Palatino Linotype (ana metin: 10, dipnot: 8 punto, Özet ve 

Abstract: 9 punto); satır aralığı: Tek; paragraf aralığı: önce: 0 nk; sonra: 6 nk; Arapça 

metinlerde Traditional Arabic yazı tipi (ana metin: 14 punto, özet ve dipnot: 12 

punto) kullanılmalıdır. 

5. Varsa yazıdaki tablo, grafik, resim vb. nesnelerin sayfa düzeni genişliği olan 

12 cm ebadını aşmamalıdır. 

6. Yazılarda sayfa numarası, üst bilgi ve alt bilgi gibi ayrıntılara yer 

verilmemelidir. Ayrıca yazıların içine isim ya da yazarın kimliğini deşifre edici 

bilgiler de konulmamalıdır. 

7. Kaynakça yazarın soyadına göre alfabetik olarak düzenlenmelidir. 

8. Dergimizde referans gösterme yöntemleri İSNAD Atıf sistemi, Chicago of 

Manual Style (CMS) ve APA sistemidir. esas alınmaktadır.  


	01-künye - içindekiler
	Boş Sayfa

	1 - Bünyamin ERUL
	2 - İsmail Hakkı ÜNAL
	3 - Enbiya YILDIRIM
	Boş Sayfa

	4 - (tashih edildi) İLK HİCRİ ASIRLARDA HADİS KARŞITLIĞININ NEDENLERİ-K. Çakın
	5 - tashihli_THE SUNNAH AND ITS STATUS IN ISLAMIC LAW-Kırbaşoğlu (4) (1)(03.11.2018) (4)
	Boş Sayfa

	6 - Mustafa ÖZTÜRK
	Boş Sayfa

	7 -  Sunnetin toplumsal dinamikleri
	8 - Mehmet Önal Makale. yeni docx
	Boş Sayfa

	9 - Recep Aslan makale
	Boş Sayfa

	10 - Mehmet APAYDIN-Yeni HalifelerKureystenTashihSon
	11 - Rahile kızılkaya
	12 - Peyman ÜNÜGÜR
	Boş Sayfa

	13 - Mahmut ÇINAR
	14 - Nurullah AGİTOĞLU
	15 - Hüseyin Hansu
	Boş Sayfa

	16 - Peyman Ünügür Tercüme
	17 -  Mehmed Said Hatiboğlu
	18 - Ali Osman KOÇKUZU
	Boş Sayfa

	19 - Haydar Hubbullah ile Söyleşi
	20-yayın ilkeleri



