
 

Ϧikmet - Akademik Edebiyat Dergisi  

Yıl 2, Sayı 5, 2016, Özel Sayı 

  

 

 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
 journal of academic literature 

ISSN: 2458 - 8636 

  

 

 

İϦ m e tk

      

PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI 

 
 



 



Ϧ 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636 

HİKMET 

Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature] 

Yıl 2, Sayı 5, Özel Sayı  

 

 

Edİtörler 

 

Prof. Dr. Süleyman ÇALDAK (İnönü Üniversitesi) 

Prof. Dr. Atabey KILIÇ (Erciyes Üniversitesi) 

Prof. Dr. İbrahim Halil TUĞLUK (Adıyaman Üniversitesi) 

Doç. Dr. Ahmet TANYILDIZ (Dicle Üniversitesi) 

Dr. Abdülkadir DAĞLAR (Erciyes Üniversitesi) 

 

 

 

Edİtör Yardımcıları 

 

Yrd. Doç. Dr. Mustafa Uğurlu ARSLAN (Dicle Üniversitesi) 

Dr. Abdulhakim TUĞLUK (Dicle Üniversitesi) 

Arş. Gör. Özkan CİĞA (Dicle Üniversitesi) 

 

 

 

Yabancı Dİl Edİtörlerİ 

 

Dr. Ulaş BİNGÖL (Dicle Üniversitesi) 

Arş. Gör. Feyza İSLAMOĞLU (Dicle Üniversitesi) 
 

 

 

 

 

İletişim 
 

http://dergipark.ulakbim.gov.tr/hikmet/index 
hikmetdergisi@yandex.com.tr 

ISSN: 2458-8636 

 
 
 
 
 
 

 

     PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI 



Ϧ 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636 

HİKMET 

Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature] 

Yıl 2, Sayı 5, Özel Sayı  

 

 

 

 

Yayın Kurulu 

 

Prof. Dr. Şahmurat ARIK (Kastamonu Üniversitesi) 

Prof. Dr. Erdoğan BOZ (Osmangazi Üniversitesi) 

Prof. Dr. Atabey KILIÇ (Erciyes Üniversitesi) 

Prof. Dr. Bahir SELÇUK (Fırat Üniversitesi) 

Prof. Dr. Kemal TİMUR (Dicle Üniversitesi) 

Prof. Dr. Kazım YOLDAŞ (Uludağ Üniversitesi) 

Yrd. Doç. Dr. Resul ÖZAVŞAR (Yarmouk University, Jordan) 

Yrd. Doç. Dr. Selim SOMUNCU (Adıyaman Üniversitesi)  

Yrd. Doç. Dr. Oğuzhan ŞAHİN (Kâtip Çelebi Üniversitesi) 

Yrd. Doç. Dr. Abdulsamet ÖZMEN (Dicle Üniversitesi) 

Dr. Mohsin ALI (Jamia Millia İslamia, India) 

Dr. Abdülkadir DAĞLAR (Erciyes Üniversitesi) 

Dr. Hülya CANPOLAT TAŞÇI (Universität Basel, Switzerland) 

Dr. Hafez Muhammed QASIM (Shaheed Benazir Bhutto 

University Sheringal, Pakistan) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature] TÜBİTAK 

ULAKBİM DergiPark Sistemi bünyesinde faaliyet gösteren uluslararası hakemli 

bir dergidir. Dergide yayımlanan yazıların sorumluluğu yazarlara aittir. 

     PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI 



Ϧ 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

HİKMET 

Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature] 

Yıl 2, Sayı 5, Özel Sayı  

 

 

 
 
 
EDİTÖR NOTU 

 
 

Kıymetli Dil ve Edebiyat Araştırmacıları, 
 

Hususi olarak Türk Dili ve Edebiyatı alanındaki ilmî 
çalışmalara yer vermeyi gaye edinen HİKMET - Akademik 
Edebiyat Dergisi (Journal of Academic Literature), klâsik Türk 
edebiyatı sahasının önemli isimlerinden Prof. Dr. Mine MENGİ 
hocamız adına hazırlanan Özel Sayı’yla karşınızda… 
 

Kıymetli hocamızın adına 25-27 Kasım 2010 tarihlerinde 
Kayseri'de tertip edilen VI. Klasik Türk Edebiyatı Sempozyumu 
bildirilerinden bir kısmı bu özel sayıda yer almaktadır. 
Münhasıran hocamızın çalışma sahasına temas eden 
konulardaki makalelere yer vermeye çalıştığımız bu sayının 
ilim âlemine ve saha araştırmalarına hayırlar getirmesini 
temenni ediyoruz.   
 

PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI’nın yayımlanmasında 
emeği geçen ve bu sayıda editörlük yükünü paylaşan kıymetli 
bilim insanları Prof. Dr. Atabey KILIÇ ve Dr. Abdülkadir 
DAĞLAR’a müteşekkir olduğumuzu belirtmek isteriz.  
  

Saygılarımızla. 
  

 

Editörler 
 

 
 

     PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI 



Ϧ 

 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

HİKMET 

Akademİk Edebİyat Dergİsİ [Journal of Academic Literature] 

Yıl 2, Sayı 5, Özel Sayı  

   

İÇİNDEKİLER 

Dergi Künyesi ................................................................................................................................................... I 

Editör Notu ..................................................................................................................................... III 

Sunuş (Prof. Dr. Mine MENGİ)  ................................................................................................ IV 

MAKALE 

 
Şeyma Nur ZARARSIZ 
Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri  
Üzerine Bir Bibliyografya Denemesi ................................................................................................1-25 
 
A. Deniz ABİK  
Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latife’ Kavramı  ....................................................................... 26-33 
 
Hasan Ali ESİR 
XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi  
ve Divan’ı Üzerinde Genel Bir Değerlendirme  ......................................................................... 34-44 
 
Pervin ÇAPAN 
Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtip Çelebi Biyografisi ............................. 45-62 
 
Adem CEYHAN  
İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür:  
H. Ahmed Schmiede - Hayatı, Faaliyetleri ve Neşriyatı  ....................................................... 63-86 
 
Mine MENGi 
Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri........................................... 87-95 
 
Nuran ÖZTÜRK 
Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve 
Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile Temsilî (Analojik) Anlatımı  ........................................................... 96-108 
 
Rıdvan CANIM 
Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni 
Latîfî ve Şairler Tezkiresi  ............................................................................................................ 109-134 
 
Aydın KIRMAN 
Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak 
Necâtî’nin ‘Garîb’ Redifli İlk Gazeli .......................................................................................... 135-153 
 
Abdulmuttalip İPEK  
Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler ................................... 154-163 
 
Abdülkadir DAĞLAR  
İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı ........................ 164-179 

     PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI 



Ϧ 

 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

HİKMET 

Akademİk Edebİyat Dergİsİ [Journal of Academic Literature] 

Yıl 2, Sayı 5, Özel Sayı  

 
 
Ahmet TANYILDIZ 
Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine ..................................................... 180-190 
 
Berrin AKALIN 
Nabi’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı 
Sultân-ı dîn şehenşeh-i dünyâ hidîv-i dehr  
Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-ı sermedî  
Matla’lı Târih Kasîdesi ve Çağına Tanıklığı .......................................................................... 191-197 
 
Kadriye YILMAZ 
Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme Örneği ............................. 198-203 
 
Mehmet Korkut ÇEÇEN 
XVII. Yüzyıl Şairlerinden Sabrî’nin Aşk Anlayışı ................................................................ 204-208 
 
Mehmet SARI 
Divân Şiirinde Vatan....................................................................................................................... 209-244 
 
Kamile ÇETİN 
Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey ............................................................................. 245-262 
 
Rasih ERKUL 
Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği ..................................... 263-271 
 
Mustafa Uğurlu ARSLAN 
Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve Şâirin ‘Kitâb’ Redifli Üç Gazeli ......................... 272-285 
 
Eyyüp AZLAL 
Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın ‘Fuzûlî’ Merkezli 
Klâsik Türk Edebiyatı Meselelerine Bakışı........................................................................... 286-293 
 
Hasan DOĞAN 
İstiklal Marşına Hikmet Nazarıyla Bakmak/Nâbi Ekolü’nün  
Safahat ve Mehmet Akif Ersoy’daki İzleri Üzerine............................................................ 294-301 
 
İbrahim BİRİCİK 
‘Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinâye’ Kavramı ve Bu Kavramın 
Bazı Belâgat Kitapları İle Mukayesesi .................................................................................... 302-313 
 
Recep Şükrü GÜNGÖR 
Dede Korkut Hikâyelerinde İslamî Unsurlar ....................................................................... 314-335 
 
Turgut KOÇOĞLU 
Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: 
Gazel-i Musanna’ Yahut “Gazel Ender Gazel” ...................................................................... 336-342 
 
İsmail Hakkı AKSOYAK 
Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı .................................................................................................. 343-444 

      

 

PROF. DR. MİNE MENGİ ÖZEL SAYISI 



Ϧ 

 

Sunuş – Prof. Dr. Mine MENGİ 
HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016 

 

ANILAR ARASINDA 
 

Yıllar yılları kovaladı. Şimdi ömrümün 

yetmiş yıldan fazlasını geride 

bıraktığım bir zaman parçasında 

yaşıyorum. Artık kendi köşesinde 

yaşayan emekli bir öğretim üyesiyim. 

Akıp giden bu yıllardan kırkı 

akademik hayatımın, hocalığımın, 

yöneticiliğimin ve onlarla birlikte 

aile sorumluluğumun yüklerini 

birlikte taşıyarak geçirdiğim yıllardır. 

Aile sorumluluğum dışında diğerleri 

geride kaldı. Geride kaldıkları için bir 

bakıma yitirilmiş yıllardır bu yıllar. 

Kırk yılı aşkın bir süre. Ama ben bu 

yıllara yitik yıllar demek istemiyorum. Çünkü bu yıllar aslında benim kendimi 

yaptığım yıllardır. Bu yıllardan,  üniversitede görevli olduğum yıllarımdan 

aşağıda kısaca söz etmeğe çalışacağım. 

Divan edebiyatı alanına girmem o zamanki yaşım için bilinçli bir 

seçim değildi. Ancak bu dersi üniversitedeki öğrencilik yıllarında sevdiğim ve 

başarılı olduğum için seçtiğimi söyleyebilirim.  Üniversite öğrenciliğimin 

sonrası doktora yapmaya niyetlenmem ve bu amaçla yurt dışına gitmem de bu 

yüzdendir. Kuşkusuz Batı’yı tanıma, onun bilgi ve kültüründen yaralanma, 

daha da önemlisi İngilizce öğrenme isteği ve biraz da gençlik, gençliğin 

özgürlük arayışı yurt dışına gitmeme neden oldu. Dolayısıyla doktora 

çalışmasıyla başlayan akademik hayatın geçmişimdeki yeri en eski olandır. 

Bugün akademik görevim fiilen bitti ama hâlâ akademisyenlikten arta kalanlar 

var bende. Alanımdaki öğrenciliğimi, öğrenme ve araştırma yapma isteğimi hiç 

kaybetmedim. 

Üniversitedeki çalışma hayatım kırk yıl sürdü.  Bu kırk yılda farklı 

üniversitelerde bulundum. Yurt dışındaki bazı üniversiteleri de tanıma 

fırsatım oldu. Onların kimilerinde öğrenci; kimilerinde ise hoca olarak 

bulundum. Ancak, Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi ile 

Çukurova Üniversitesi’nin Fen-Edebiyat Fakültesi en uzun yıllar çatıları 

altında olduğum iki yükseköğrenim kurumudur. İlkinde on iki, ikincisinde 



                                 Sunuş – Prof. Dr. Mine MENGİ                                            V 

 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

yirmi sekiz yıl görev yaptım. Ankara Üniversitesi ile Çukurova Üniversitesi 

beni ben yapan iki taş mekteptir. 

Rumelili bir ailenin ilk çocuğuyum. Annem de babam da Edirneliydi.  

Ben Ankara’da doğmuşum. Çocukluk, gençlik ve sonraki yıllarımın bir kısmı 

Ankara’da geçti. Kırkıma yaklaştığım yıllarda, Çukurova Üniversitesi’ne 

geldim. Orada bölüm kurma, dolayısıyla yöneticilik göreviyle tanıştım;  o yükü 

yüklendim. Önemli bir kısmı hasbelkader olan yirmi yıllık yöneticilik ve onun 

sorumluluğu, yukarıda söylediğim kırk yılın önemli bir bölümünü oluşturur. 

Adana… Yolumdaki önemli kilometre taşı... Anadolu’yla tanıştığım ve 

orada yaşamaya başlayıp hâlâ daha sürekli oturduğum Ankara’dan zaman 

zaman gidip kaldığım şehir. Sıcağı, acısı, kebabı ve insanıyla ünlenmiş Adana… 

Yazları sarı sıcağına dayanılması zor, kışları güneşli, ılık; baharları havanın 

portakal, limon çiçeklerinin kokularıyla dolduğu; erguvan ağaçlarının, gelin 

duvaklarının, Japon güllerinin ve daha pek çok çeşitli bitkinin cömertçe 

çiçeklerini sunduğu Adana. Karın uzaklarda, yalnızca Toros Dağlarının 

tepelerinde görüldüğü Adana. 

Ankara’dan gelip o zamanki mevzuata göre misafir öğretim üyesi 

olarak geçici görevle işe başladığım ve birçok işe koyulduğum Çukurova 

Üniversitesi’ne 1982 yılının son günlerinde gelmiştim. YÖK yeni kurulmuştu. 

Çukurova Üniversitesi o tarihte on yıllık, yeni bir üniversiteydi. Ancak on yıl 

bir üniversitenin hayatında nedir ki! Bugün birçok üniversitemizde olduğu 

gibi kuruluş sancılarını çekiyordu. Yokluk, yoksulluk… Fiziki mekân yokluğu, 

yetişmiş, akademik ve idari kadro yoksulluğu, masa, sandalye yokluğu, 

Ankara’dan İstanbul’dan gelen, konup göçen hocaların varlığı. Üniversitenin 

yönetmelikleri yapılmaya çalışılıyor. YÖK’le sürekli yapılan eğitim-öğretime 

ilişkin görüş alışverişleri, yazışmalar. Yapılan yazışmalar, Adana’ya geldiğim 

ilk yıllara ait aklımda kalanlar arasında. 

Çukurova Üniversitesi’nin önce Fen Fakültesi vardı. 1982’nin 

sonunda,  benim gelmemle Fakülte’de Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü de 

kuruldu ve böylece Fakülte’nin adı Fen-Edebiyat Fakültesi oldu. Bölümün ilk 

öğretim üyesi olarak kurucu bölüm başkanlığı görevini üstlendim. Ne var ki 

bir Fen Fakültesi içinde tek başınaydım; tek sosyal bilimciydim. 

Kuruluşunun üçüncü yılında Bölüme, öğrenci alındı. Birkaç arkadaş 

Bölüm derslerini vermeye başladık. Üniversite’de sosyal bilimci azdı. Bu 

nedenle benden; ayrıca, yeni kurulmuş olan Eğitim ve İlahiyat Fakülteleri’nde 

de ders vermem istendi. Eğitim’de Türk Dili, İlahiyat Fakültesi’nde ise Türk 

Kültür Tarihi derslerini vermeye başladım.  Sonra arkası geldi Bölüm yıllar 

içinde gelişip güçlendi. Yeni kurulmuş olan bölümün eğitim-öğretime 

başladıktan sonra ihtiyaç duydukları arasında kitap ve kütüphane ihtiyacı öne 

çıktı. Arkadaşlarımla bir bölüm kütüphanesi kurma işine giriştik. Biraz 

Rektörlük, biraz Dekanlık desteği; biraz da bağış yoluyla, hatta kendi 



                                 Sunuş – Prof. Dr. Mine MENGİ                                            VI 

 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kitaplarımızdan vererek, Bölüm kütüphanemizi kurduk. Yıllar yılları kovaladı. 

Bugün bölümün, ders verecek ve akademik düzeyde çalışma yapabilecek 

yeterli sayıda öğretim elemanı var. Bölümün bu aşamaya gelmesinde 

bölümdeki paylaşımcılığın, birlikte iş yapma ruhunun büyük rolü olduğunu 

burada söylemek isterim. Bu yapıyı el ele vererek hep korumalarını diliyorum. 

Üniversitede öğretim üyesi olarak bulunduğum yıllara gelince: 

Akademik hayatımda elbette hocalığın yeri büyük… Yüzlerce, binlerce öğrenci 

gelip; eğitim-öğretim görüp gitti. Rahle-i tedristen kim bilir kaç Anadolu genci 

geçti. Sayıları sayılamayacak kadar çok olmalı! Hoca olduğum yıllarda onlara 

Divan Edebiyatını tanıtmayı, öğretmeyi, daha da önemlisi sevdirmeyi öncelikli 

işlerimden biri olarak gördüm hep. Gençler zamanın akışı içinde Anadolu’nun 

dört bir yanına dağıldılar. Öğrencilerimin Anadolu’da öğretmen olarak 

bulunduklarını bilmek, yetişmelerine katkıda bulunmuş olmak ve onların 

bazıları tarafından hâlâ aranıp sorulmak benim için büyük bahtiyarlık. Ayrıca 

bugün akademisyen olan öğrencilerim var tabii. Yüksek lisans, doktora 

çalışmalarına ve daha sonrasına katkıda bulunduğum öğrencilerim.  Bir de 

katıldığım doçentlik sınavları, yüksek lisans ve doktora jürisi üyelikleri; 

yazdığım akademik yükseltilme raporları akıp giden yılların uğraşları arasında 

yer alıyor şüphesiz. 

Saydığım iş güç arasında önemli başka bir uğraşım da şüphesiz yazıp 

çizmek oldu. Bu konuda, bu yükümü taşırken üstlendiğim sorumluluğu yerine 

getirirken hep sorgulamışımdır kendimi… Ben alanımda ne yapıyorum; kalıcı 

işler yapabiliyor muyum diye. Bugün de sorguluyorum kendimi. Geriye dönüp 

yaptıklarıma baktığımda çok velut olamadığımı itiraf etmeliyim. Bunda 

şüphesiz üstlendiğim işlerin çokluğunun ve çeşitliliğinin payı var. Biraz da 

kişilik özelliklerimin, titiz çalışma tarzımın payı olsa gerek. Yapıp geride 

bıraktıklarımın bir kısmı, hepimizinkiler gibi akademik aşama yapma amaçlı 

işler. Eski metinleri okuma; onları yeni harflere çevirme; geçmişte kalmışları 

bugünkülere tanıtma çabası. Ancak belli bir birikim sonrası, farklı çalışma 

konularına yönelmek gerektiğini anladım ve yöneldim. Ne var ki yıllar önce Dil 

ve Tarih Coğrafya Fakültesi’nde asistan olarak görev yaptığımda, dikkatimi 

çeken rahmetli Hocam Prof. Dr. Hasibe Mazıoğlu’nun odasındaki duvar 

levhasında yazılı olan şu beyti hiç unutmadım. 

İlm bir lücce-i bî-sâhildir 

Anda ârif geçinen câhildir 

On yedinci yüzyılda yaşamış Urfalı şair Nâbî’nin dediği; bilginin, bilmenin 

sonunun olmadığı,  bildikleriyle övünenin ise cahil olduğu anlamındaki bu 

beyti hiç unutmadım. Bildiklerimin hep sınırlı olduğuna inanarak geçti yıllar. 

Alanımda, uzmanlık alanımda yapılanlarla ilgili birkaç söz de 

söylemek isterim: Ben kendimi bildim bileli üniversitelerde eski metinleri 



                                 Sunuş – Prof. Dr. Mine MENGİ                                            VII 

 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

okuyup onları Latin harfleriyle neşretme çalışmaları yapılır. Bu bağlamda 

bugün artık yeterince metin neşrinin yapılmış olduğunu sanıyorum. Metin 

neşri çalışmalarının bundan böyle öncelikli ve çok önemli uğraşımız olmaması 

gerektiğini düşünüyorum. Ama bugüne kadar yapılmış bu tür çalışmaların 

incelenmesi, içindekilerin günümüz diline çevrilerek tanıtılması, yapılması 

gereken önemli işler arasındadır tabii. Bugün -akademik çevreden uzak 

olmama rağmen- eski şairimizin dünya görüşünden, insana, sanata 

bakışından, onu şiire yansıtmasından tutun da bu edebiyatın adlandırılmasına, 

dönemlere ayrılmasına, terminolojisine, okunmuş metinleri inceleyip 

değerlendirme yöntemine vb. kadar pek çok sorunu olduğunu sanıyorum. Bu 

sorunlara çözümler getirmek genç arkadaşlarımı, meslektaşlarımı bekliyor. 

Benim çalışmalarımda; yöntemde ve konularda yenilik arayışı, 

araştırılmaya muhtaç konulara dikkat çekme, divan edebiyatını tanıtma, 

bu edebiyata ilgi uyandırma, özellikle sevdirme amacı hep öncelikli oldu. 

Ancak bu iş hiç kolay değildi, değildir. Çünkü işimiz zamanın akışı içinde 

değişen kültür değerleri ve diliyle her geçen gün kendisinden biraz daha 

uzaklaştığımız divan edebiyatıyla uğraşmaktır. 

Bugün eskiye göre sevindirici olarak alanımızda çok sayıda yayın 

yapıldığını söyleyebilirim. Son söz olarak siz meslektaşlarıma 

edebiyatımızın ve dilimizin inceliklerini, güzelliklerini tanıtıp ona sahip 

çıkma, ilgi uyandırma ve hiç şüphesiz öğretip sevdirme yolunda 

göstereceğiniz çaba için kolaylık ve başarı diliyorum.                                                             

Hikmet Dergisi’nin adıma yayımlanan bu özel sayısına 

yazılarıyla katkıda bulunan meslektaşlarıma çok teşekkür ederim. 

Ayrıca bu özel sayının çıkmasına emek verip katkıda bulunan başta çok 

değerli meslektaşım Prof. Dr. Atabey Kılıç ve Doç. Dr. Ahmet Tanyıldız 

olmak üzere Dr. Abdülkadir Dağlar, Asist. Şeyma Nur Zararsız ve katkısı 

olan herkese sonsuz teşekkürlerimi sunuyorum. 

 

 

Prof. Dr. Mine Mengi  

Çukurova Üniversitesi 

Emekli Öğretim Üyesi 

 



 



Ϧ 

 

 

Şeyma Nur Zararsız “Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri  

Üzerine Bir Bibliyografya Denemesi”  

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 1-25 

Yükleme Tarihi: 03.10.2016 - Kabul Tarihi: 17.10.2016 

 

Şeyma Nur ZARARSIZ 

 

PROF. DR. MİNE MENGİ’NİN HAYATI VE ESERLERİ  

ÜZERİNE BİR BİBLİYOGRAFYA DENEMESİ 

 

 
Özet: Biyografi, asra ışık saçanlara yapılan bir şâhitliktir. Bu çalışma çerçevesinde 

Prof. Dr. Mine Mengi’nin hayatının ve eserlerinin müşahedesi söz konusu 

olmuştur. Mine Mengi 1943 yılında, Ankara’da dünyaya gelmiştir. İlk, orta ve lise 

öğreniminin ardından Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Türk 

Dili ve Edebiyatı Bölümü’nden mezun olmuştur. Doktorasını Edinburgh 

Üniversitesi’nde tamamlamış olan Mengi (1966-1969), yurda döndükten sonra 

Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı 

Bölümü’nde öğretim üyesi olarak çalışmıştır (1970-1982). 1982’de Çukurova 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi’nde kurucu bölüm başkanı olarak görev 

almış, burada profesörlük unvanını elde etmiş, rahle-yi tedrisinde birçok öğrenci 

yetiştirmiştir. Çukurova Üniversitesi’nde, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü’nün 

kurulması ve yapılanmasında fazlaca emeği olan Mine Mengi, aynı üniversiteden 

emekli olmuştur (2010). On sekiz yaşında başlayan edebiyat yolculuğu, kırk yılı 

aşkın süredir devam etmektedir. Bu yazıda, Mine Mengi’nin biyografisi 

anlatılmakla birlikte, çalışmalarının bibliyografik dökümü verilmeye çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Prof. Dr. Mine Mengi, Biyografisi, Eserleri. 

 

A BIBLIOGRAPHIC ESSAY ABOUT  

PROF. DR. MİNE MENGİ’S LIFE AND HER WORKS 
 

Abstract: Biography is to witness to the ones who enlighten the time. In this 

essay the life and works of Prof. Dr. Mine Mengi is evaluated. Mine Mengi was 

born in 1943, in Ankara. After her high school education, she studied Turkish 

language and literature at Faculty of Language-History and Geography in Ankara 

University. In 1966-1969 she got her doctor’s degree at Edinburgh University. 

When she came back, she worked as a lecturer in Turkish Language and 

Literature department at Faculty of Language-History and Geography from 1970 

to 1982. In 1982, she was assigned as the founding head of “Science and 

Literature” department in Çukurova University. She got her professional degree 

there.She educated many students. She was retired in 2010. The literature 

journey that she started at the age of 18, lasts for more than 40 years. In this 

essay beside her life history, the bibliographical texture of her works is offered.  

Keywords: Prof. Dr. Mine Mengi, Her Life, Her Works. 

 

                                                           
 Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Eski Türk 
Edebiyatı Bilim Dalı Doktora Öğrencisi. seymanurzararsiz@gmail.com  



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            2 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“Anda îcâd olan âsâr-ı cemîlin bir bir 

Nâmını yâd kılup şevke getir yârânı” 

Nedîm 

 

 

Mine Mengi1, 1943 yılında Ankara’da dünyaya gelmiştir. Annesi 

Kıymet Özoğul, Babası Hikmet Özoğul’dur.  

 

Aslen Edirneli olan Özoğul ailesi, 1940’lı yılların yıpratıcı etkisi 

sonucunda, o zamanlar birçok ailenin yaptığı gibi, parça parça Ankara’ya göç 

etmiştir. Mine Mengi, ailesinin Ankara’ya gelişini, “Ben ve ailem, büyük 

amcam, çocukları, gelinleri, torunları ve çoğu baba tarafımdan başka Edirneli 

hısım akraba, hep birlikte Ankara’nın doğusundaki mütevazı bir mahallede, 

Üreğil’de oturuyorduk. Önce amcam Edirne’den gelip iş güç sahibi olmuş; yer 

yurt edinmişti burada. Sonra da babam. Çocukluklarında savaş görmüş, Bulgar 

Harbi’ni yaşamış olan bu insanlar, Cumhuriyet’in ilanından sonra sınır şehri 

Edirne’den ayrılıp başkent Ankara’ya gelmişlerdi. Belli ki Ankara’da 

yerleşmeyi gelecekleri açısından daha güvenli bulmuşlardı. Ankara’da 

yerleştikten sonra da yıllarca burada oturup iş güç sahibi olacak; çocuklarını 

büyüteceklerdi bu şehirde. Ben Ankara’da doğup Ankara’da büyüdüm.”2 

sözleriyle anlatmıştır.  

 

Eğitim hayatına Ankara’da başlayan Mine Mengi, ilk, orta ve lise 

öğrenimini burada tamamlamıştır. Çocukluğunun ve gençliğinin büyük 

bölümünü burada geçiren Mine Mengi, özlemle hatırladığı o günleri 

“Çocukluğumun ve gençliğimin mutlu yıllarının bir kısmını geçirdiğim 

Ankara’nın Üreğil’inde büyük küçük, yaşlı genç çoğu zaman birlikte oturup 

kalkardık. Bayramlarda büyüklerin ellerini öpüp bayram parası almak için 

bütün çocuklar sıraya girer; hemen her bayram amcamın evinde kurulan 

bayram sofrasına hep birlikte otururduk. Kalabalık gürültü, bir şamatadır 

                                                           
1 Mine Mengi’nin hayatı ve çalışmalarına ait bilgilerin elde edilmesinde 2011 yılında Çukurova 
Üniversitesi tarafından düzenlenen “Prof. Dr. Mine Mengi Adına Türkoloji Sempozyumu” için 
hazırlanan “Prof. Dr. Mine Mengi, Özgeçmişi, Çalışmaları” başlıklı yayından faydalanılmıştır. 
2011 yılından sonraki çalışmaları ise yapılan taramalar ve araştırmalar sonucu elde edilmiştir. 
Ayrıca biyografinin hazırlanması esnasında Prof. Dr. Mine Mengi’nin oğlu, Doç. Dr. Emre Mengi; 
yakın arkadaşı Prof. Dr. Ayşehan Deniz Abik ve meslektaşı Doç. Dr. Nuran Öztürk; öğrencileri 
Prof. Dr. İbrahim Çetin Derdiyok ve Yrd. Doç. Dr. Aydın Kırman ile çeşitli vesilelerle irtibat 
kurulmuş, bilgiler elde edilmiştir. Çalışmamıza büyük destek veren, Prof. Dr. Mine Mengi’nin 
hayatı ile ilgili kaynak kişi ve bilgilere ulaşmamız hususunda yardımlarını esirgemeyen Doç. Dr. 
Nuran Öztürk’e; bir telefon görüşmesiyle katkıda bulunan Prof. Dr. Ayşehan Deniz Abik’e; gerek 
telefon görüşmeleri, gerekse el yazma notlarını göndererek katkıda bulunan Prof. Dr. İ. Çetin 
Derdiyok’a;Prof. Dr. Mine Mengi ile bir anısını paylaşarak destek veren Yrd. Doç. Dr. Aydın 
Kırman’a teşekkür ederiz. Ayrıca, çalışmamıza telefon görüşmeleri ve internet üzerinden 
yapılan yazışmalarla destek veren Doç. Dr. Emre Mengi’ye teşekkür ediyoruz.  
2 Mine Mengi, “Tanıdığım Tunca Kortantamer”, Turkish Studies / Türkoloji Araştırmaları, (Tunca 
Kortantamer Özel Sayısı II), V. 2/4, Fall, 2007. 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            3 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

giderdi; ama hepimiz mutluyduk. Tek katlı, bahçeli evlerimiz vardı. O 

zamanlar henüz apartman dairesinde oturma modası çıkmamıştı. Evlerimiz, 

bahçelerimiz var olmasına vardı ama yine de amcamların meyve bahçesinde 

bir araya gelmeyi yeğlerdik. Çünkü orada, kocaman meyve bahçesinde 

olmadık yaramazlıkları yapar, ağaçlara tırmanır, dalları kırar, düşer kalkar, 

kedilerin kuyruklarını çeker, evin önünden akan kurbağalı derenin 

kurbağalarını taşlardık. Kavga edip dövüştüğümüz de olurdu elbette.”3 

ifadeleriyle anlatmıştır.  

Mine Mengi, liseyi bitirdikten sonra 1961 yılında Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü’nü kazanmıştır. 

Üniversite öğrenciliği boyunca Prof. Dr. Tunca Kortantamer ile sınıf 

arkadaşlığı yapmış olan Mengi, o günlere dair anılarından bahsederken, 

“Tunca benden birkaç yaş büyüktü, gene de ben ilkokula küçük başlamış 

olduğum için O Ankara Atatürk Lisesi’ni ben de Kız Lisesi’ni aynı yıl bitirdik. O 

yılın sonbaharında ikimiz de Ankara’da Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin 

Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü’nü kazandık. Okula birlikte gidip geldiğimiz 

olurdu. Ama özellikle sınavlara benim tuttuğum ders notlarından çalışarak 

birlikte hazırlanırdık. Tunca derste not tutmasını pek sevmez, dersi dinlemeyi 

not tutmaya tercih ederdi. Derslerden sıkılıp Kızılay’a -Ankara’nın ünlü 

Kızılay’ına- seyrana gittiği de olurdu. Giderken de “N’olur Mine Teyze şu 

benim kitapları bizim eve bırakıver” diyerek elime elindekilerini 

tutuşturuverirdi… Dördüncü yılın sonunda üniversite öğrenciliği de bitti.” 

cümleleriyle o dönemdeki arkadaş ilişkilerini de anlatmış olur. Mengi, buradan 

1965 yılında mezun olduktan sonra, ilk meslekî tecrübesini Millî 

Kütüphane’de Eski Harfli Türkçe Eserler Bölümü’nde kütüphanecilik yaparak 

kazanmıştır.  

Mine Mengi, kütüphanecilik görevine devam ederken 1966 yılında, 

Milli Eğitim Bakanlığı tarafından verilen yurt dışı doktora bursunu 

kazanmıştır. Mengi, 1966-1969 yılları arasında Bakanlık adına İskoçya’da 

Edinburgh Üniversitesi’nde Mesîhî Dîvânı üzerine hazırladığı tez4 ile 

doktorasını tamamlamıştır. Aldığı bu eğitim ile ilk yurt dışı tecrübesini 

kazanan Mengi, geleneklerimizi ve kültürümüzü bir başka bakış açısıyla 

izleme imkânı bulmuş, Türk insanının geçmişinden kopmaması gerektiği 

düşüncesi onun muhayyilesinde bu dönemde kökleşmeye başlamıştır. Bu 

tecrübe ona, hayatı boyunca devam ettireceği bir çalışma disiplinini ve 

işindeki titizliğini de kazandırmıştır. Yıllar sonra İngiltere’den bahsederken 

“İnsanları soğuk, karanlık bir ülke.” ifadelerini kullanması da o dönemde, 

gizliden gizliye ülkesine duyduğu hasreti fısıldamaktadır.  

                                                           
3 Mengi, agm, s. 1. 
4 Mine Mengi, The Divan of the Fifteenth Century Ottoman Poet Mesîhî, Doktora Tezi, Edinburgh 
Üniversitesi, 1969.  



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            4 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mine Mengi, doktorasını tamamladıktan sonra Amerika Birleşik 

Devletleri’nde Kaliforniya Üniversitesi’nde misafir öğretim üyesi olarak 

çalışmıştır.  Burada Yakın Doğu Araştırmaları Bölümü’nde Türk Dili ve 

Edebiyatı derslerini okutmuştur. 1970 yılında Türkiye’ye dönen Mine Mengi, 

Amerika’daki görevi esnasında tanıştığı Yalçın Mengi ile 1972 yılında 

evlenmiştir. Eşi Yalçın Mengi, Mühendislik Bilimleri Bölümü’nde profesörlük 

payesini taşımaktadır. Mine Mengi bu dönemde kısa bir süre Orta Doğu Teknik 

Üniversitesi’nde yabancı uyruklu öğrencilerin Türk Dili derslerini okutmuştur.  

Mine Mengi, yine 1970 yılında Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü’ne doktor asistan olarak 

atanmıştır. Bu atama sonucunda uzun yıllar -on iki yıl- memleketi olan 

Ankara’da kalmış, 1982 yılına kadar öğretim üyeliği yaptığı Ankara 

Üniversitesi’nde doçentlik payesini de almıştır.  

Bu süreç içerisinde Mengi’nin hayatında Prof. Dr. Hasibe Mazıoğlu’nun 

rüzgârı esmiş, kendisinden fazlaca etkilenmiş ve birlikte paylaştıkları birçok 

anı biriktirmiştir. Mazıoğlu’nun titiz çalışma ahlâkı ve her daim öğrenmeye 

olan tutkusu Mine Mengi’yi alanda yeni adımlar atmaya cesaretlendirmiş, 

manevî açıdan oldukça beslemiştir. Mengi, esasen Prof. Dr. Hasibe Mazıoğlu’nu 

yurt dışına gitmeden önce lisans döneminde tanımıştır. Onunla geçirdiği 

zamanları ve hayatındaki etkisini anlatırken kurduğu cümlelere, 

gözlemlerindeki ayrıntılara dikkat edilecek olunursa, Hasibe Hoca’nın, 

Mengi’nin hayatında ne denli önemli bir yere sahip olduğu anlaşılacaktır: 

 

“Üniversite üçüncü sınıf olduğumuzda tanışmıştık kendisiyle. O yıllarda 

yeni profesör olmuştu. Üçüncü ve dördüncü sınıf Eski Türk Edebiyatı 

derslerini Mazıoğlu hoca okuttu bizlere. Aradan uzun yıllar geçmiş 

olmasına rağmen, altmışlı yıllarda sınıfça kendisine duyduğumuz o 

saygıyla karışık çekinme duygusunu hala hatırlarım. Özellikle metin 

şerhi yaptığımız derslerde, sorduğunu bilememekten ya da yanlış 

cevaplandırmaktan hepimiz çekinir, mahcup olmaktan korkardık. O, 

hocanın önünde mahcup olma tedirginliği, o tedirginliğin verdiği 

çekingenlik yıllarca bende hep yaşadı, hep yaşayacak… Hocanın 

yaşamının vazgeçilmez parçası olan Eski Türk Edebiyatı uğraşıyla içinde 

bir ömür geçirdiği Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi geliyor gözlerimin 

önüne… Ankara’nın tarihi kimliği olan o sayılı binalarından biri; Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi… Sonra, Mazıoğlu hocamın bu heybetli taş 

binadaki penceresi arka bahçeye, arka bahçedeki Fakülte Kitaplığı’na 

bakan odasını hatırlıyorum. Odanın kitaplarla dolu raflarını, üstleri 

hemen her zaman kimisi açık, kimisi kapalı kitapların ve öğrenci 

tezlerinin bulunduğu iki masa ile bir orta sehpasına ve gene, kitapların, 

içi fişlerle dolu zarfların yer aldığı dolaplara takılıyor gözlerim. Mazıoğlu 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            5 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

hocamın odasının duvarında asılı bir levhaya bakıyorum. Ta’lik hattıyla 

yazılmış bir levha… Üzerinde koca şair Nâbî’nin bir beyiti yazılı. 

İlm bir lücce-i bî-sâhildir 

Anda ârif geçinen câhildir 

Bilmediklerimizin bildiklerimizden çok olduğunu, bildiklerimizin 

doğruluğundan hep şüphe etmeyi; bilmediklerimiz ve şüphe ettiğimiz 

bilgiler için bilenlere sormayı, danışmayı ama özellikle kitaplara 

başvurmayı kısacası ilimde tevazuyu ve şüpheciliği ilk hoca öğretmişti 

bizlere… Kendisine bilmediklerimi öğrenmek için soru sormadığım, 

yeterince danışmadığım zamanlar soru sormam, danışmam hususunda 

beni ikaz ettiğini hatırlıyorum…”5 

Mine ve Yalçın Mengi’nin, Ankara’da bulundukları bu dönemde, 1978 

yılında Emre ve Gönen adını verdikleri ikiz çocukları olmuştur.  

Mine Mengi, 1982 yılında düzenlenen YÖK yasası gereğince, bu yılın 

sonlarına doğru Çukurova Üniversitesi’nde Fen Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve 

Edebiyatı Bölümü’nde kurucu bölüm başkanı olarak görev almıştır. Aynı 

fakültede 1985 yılında kadro unvanı profesörlüğe yükseltilmiştir.  

Mine Mengi, 2002-2003 Eğitim-Öğretim yılı başlarına kadar yirmi yıl 

süreyle Çukurova Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı 

bölüm başkanlığı ve öğretim üyeliği görevini sürdürmüştür. Bu süre içerisinde 

aynı zamanda Fen Edebiyat Fakültesi’ni temsilen üniversite senatörlüğü, 

fakülte kurulu ve yönetim kurulu üyelikleri ile adı geçen üniversite 

rektörlüğüne bağlı Türk Dili Bölümü, Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Bölümü 

kurucu bölüm başkanlıklarını yapmıştır. Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi 

Araştırmaları Enstitüsü müdürlüğü de yine bu dönemde gerçekleştirdiği 

görevlerdendir. Mine Mengi, Fen-Edebiyat Fakültesi’nde bölüm başkanlığı ve 

öğretim üyeliği görevlerine devam ederken, Çukurova Üniversitesi’nin Eğitim 

ve İlahiyat Fakültelerinin kuruluş aşamalarında fakülte ve yönetim kurulları 

üyesi olarak görev yapmıştır. Fen-Edebiyat Fakültesi’nde verdiği bölüm 

derslerinin yanında Eğitim Fakültesi’nde Türk Dili ve İlahiyat Fakültesi’nde de 

Türk Kültür Tarihi derslerini okutmuştur. Aynı zamanda Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nün kurullarında da görev almıştır.  

                                                           
5 Mine Mengi, “Hocamız Hasibe Mazıoğlu”, Journal of Turkish Studies / Türklük Bilgisi 
Araştırmaları, Hasibe Mazıoğlu Armağanı I, V. 21, Harvard, 1997. 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            6 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

Mengi, 2002-2003 Eğitim-Öğretim yılı itibariyle Kıbrıs’ta Doğu 

Akdeniz Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi’nde misafir öğretim üyesi olarak 

görev yapmıştır. Buradan 2003 yılı yazında tekrar Çukurova Üniversitesi’ne 

dönen Mengi, Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü anabilim 

dalı başkanlığı görevini 2009 yılına kadar sürdürmüştür. Adı geçen bölümdeki 

öğretim üyeliği ise emekli olduğu 2010 yılına kadar devam etmiştir.  

Mengi, evde annelik yaparken, öğrencilerinin de ilmen annesi olmuş, 

bilhassa yetenek gördüğü öğrencileriyle yakından ilgilenmiştir. Oğlu Emre 

Mengi, annesinin bu yönlerini, “Kardeşimle beni hiç ihmal etmezdi, tüm 

görevlerinin yoğunluğu arasında bizlerle ilgilenir, sıkıntılarımızı ve 

mutluluğumuzu paylaşırdı. Bize her türlü desteği verdi. Çok fazla fedakârlık 

yaptı, aldığımız eğitimi ona borçluyuz. Öğrencilerine de gerçekten önem verir, 

yetenek gördüğü öğrencilerinin arkasında durur, onlara profesyonel annelik 

yapardı.” sözleriyle anlatmıştır. Emre Mengi ayrıca; “Annemin kalbimdeki yeri 

çok özeldir. Bir taraftan çocukları için fedakâr anne oldu, dürüstlüğü ve hayata 

bakışı ile karakterlerimizde kalıcı iz bıraktı. Öbür taraftan akademik dünya -

Osmanlı Edebiyatı- hayatında çok önemli yer işgal etti. Öğrenciler yetiştirdi, 

kitaplar yazdı. Hayatın bu iki yönünde de başarılı olan pek az kişi vardır. 

Kültürümüze ve geleneklerimize bağlı olmam, sanat müziğini sevmem, 

Osmanlı şairlerine ilgi duymam annemin eseridir.” diyerek yılların ne kadar 

dolu geçtiğini ve emeklerin nasıl karşılık bulduğunu da ifade etmiştir. Emre 

Mengi, annesi için “Sadeliğe ve hoşluğa önem verir. Hayatı seven bir insandır. 

Nüktedanlığı kararıncadır.” demiştir. 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            7 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mine Mengi’nin hayatında babasının çok büyük bir yeri vardır. Hikmet 

Bey’in yardımseverliği, hoşgörüsü, fedakârlığı, çocuklarının eğitimi 

konusundaki titizliği torunları için dahi örnek olmuştur. Hikmet Bey, 

marangozlukla uğraşan orta halli bir esnaftır. Hattatlığı ve ressamlığı da 

mevcut olan Hikmet Bey, çocukları İhsan ve Mine’nin karakterlerinde ve 

hayatlarında büyük etkiye sahiptir. Mine Mengi’nin yurt dışı eğitimini 

almasında o dönemin şartlarına göre -kızların okutulmasının hoş görülmediği 

dikkate alındığında- ciddî fedakârlıklarda bulunmuş ve onun en büyük 

destekçisi olmuştur. Oğlu İhsan Özoğul’un Maden Mühendisliği’ni seçmesinde 

ve okumasında da oldukça fedakâr davranmış, bir süre onunla birlikte 

kalmıştır. Torunlarına da bu konuda manevi destekte bulunmuş, onları 

okumaları ve meslek sahibi olmaları hususunda teşvik etmiştir. Emre Mengi 

dedesinden bahsederken; “Dedem bize hep meslek önerir, hayatımızla ilgili 

tavsiyelerde bulunurdu. Eğitime çok önem verirdi. Dinine bağlı bir insandı.” 

ifadelerini kullanmıştır. Hikmet Bey 81 yaşında vefat etmiştir. Mine Mengi’nin 

annesi Kıymet Hanım ise eşinden üç yıl sonra 1996 yılında hayata veda 

etmiştir.  

Mine Mengi, akademik hayatı boyunca birçok öğrenci yetiştirmiştir. Bu 

öğrencilerden kimileri Türkiye’nin birçok ilinde öğretmenlik yaparken, 

kimileri de lisansüstü çalışmalara yönelmiş, onun ayak izlerini takip etmiştir. 

Alanında söz sahibi olmuş öğrenciler yetiştirmek kendisi için büyük bir gurur 

kaynağıdır. Meslektaşı Doç. Dr. Nuran 

Öztürk, Mine Mengi ile ilgili 

izlenimlerini anlatırken, 

öğrencilerin Mine hocayı tanımadan 

önce onun titizliğinden ve 

disiplininden çok tedirgin 

olduklarını, onu tanıdıktan sonra ise 

bu tedirginliklerinin yerini sevgiye 

ve saygıya bıraktığını söylemiştir. 

Hatta Öztürk, Mine Mengi’yi gıyaben 

tanıdıktan sonra yüz yüze ilk 

görüşmelerini anlatırken; 

“Karşılaştığım insan, kendinden 

emin, ne aradığını bilen bir insandı.” 

sözlerini sarf etmiştir. Daha sonraki 

dönemlerde Adana’da birlikte vakit 

geçirdiklerini, Mengi’nin kendisine 

yeri geldiğinde dostluk ettiğini, yeri geldiğinde bir anne gibi tavsiyelerde 

bulunduğunu belirtmiştir. Öztürk, Mengi için; “Avrupâî bir tarzı vardır. 

Gelenek ve göreneklerimiz hususunda titizdir. Ölçülü ve sistemli davranmayı 

tercih eder. Esprili bir insandır. Anaç bir tavrı her zaman mevcuttur.” demiştir.  



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            8 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Prof. Dr. İbrahim Çetin Derdiyok, Mine Mengi hocanın rahle-yi tedrisinden 

geçmiş, onun adımlarını takip ederek Çukurova Üniversitesi’nde profesörlük 

payesini elde etmiştir. Derdiyok, yüksek lisans döneminde Mine hocanın 

tavsiyesiyle Eski Türk Edebiyatı’na yöneldiğini, onun önerisini bir görev 

addettiğini ve sonrasını şu cümlelerle anlatıyor: “Ben yüksek lisans derslerini 

tamamladıktan sonra bir arayış içerisindeyken hocam Mine Mengi benim Eski 

Türk Edebiyatı’nı seçmem gerektiğini, bu alana yatkın olduğumu söyledi. 

Hocam dedikten sonra bu benim için bir görevdi. Üstelik çok sevdiğim bir 

alanda yoğunlaşmak, beni daha mutlu edecekti. Nitekim öyle de oldu. Eski 

Türk edebiyatı sonsuz bir okyanus gibiydi. Kıyılarında dolaşırken onu 

keşfetmeye çalışıyorduk. Yüksek lisans tezim hocam Mine Mengi’nin onayıyla 

Kayhan Erimer’in önerdiği ‘Cemâlî Dîvânı’6 oldu. 1989 yılında doktora 

derslerimi tamamlamıştım. Doktora konusu bulmaya çalışıyordum. Özgün bir 

konu olmalıydı. Mine Mengi hocam bana Priştineli Mesîhî’nin ‘Gül-i Sad-berg’ 

adlı münşeat türündeki eserini önerdi. Bunun üzerine bir dedektif gibi iz 

sürüp, ‘Gül-i Sad-berg’7 nüshalarını tespit edip elde etmeye çalıştım. Daha 

sonra da incelemeye… Kısaca söylemek gerekirse hocam Mine Mengi’nin 

kılavuzluğunda râh-ı mecazdan geçip hakikati bulmaya çalışıyorum.” 

 

 

 

                                                           
6 İ. Çetin Derdiyok, Cemâlî Dîvânı (İnceleme-Metin), Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana, 1988, 247s. 
7 İ. Çetin Derdiyok, XV. Yüzyıl Şairlerinden Mesîhî'nin Gül-i Sad Berg’i, Çukurova Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana, 1994, 429s. 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            9 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Yrd. Doç. Dr. Aydın Kırman ise Mine Mengi ile yüksek lisans tez 

jürisinde kesişen yollarını şu minnet dolu ifadelerle anlatmıştır:  

“1996 güzünde Adana'nın hâlâ meşhur sıcaklarını muhafaza 

ettiği günlerde Muğla'dan son derece yorucu bir otobüs yolculuğundan 

sonra, Çukurova Üniversitesi Balcalı Kampüsüne ulaştım. Elimde yüksek 

lisans tez nüshalarımın bulunduğu poşet çantalar olduğu hâlde, eskiden 

Fen Edebiyat Fakültesi olarak kullanılan binaya doğru yöneldim. Bana 

sorsalar, uzatma sürelerini de kullanarak yazdığım tezimi ezberlediğimi 

iddia edebilirdim. Tez savunma saati geldiğinde, seminer dersliği olarak 

kullandığımız küçük mekânlardan birinde Prof. Dr. Mine Mengi, Prof. Dr. 

Şükrü Halûk Akalın ve tez danışmanım Prof. Dr. Mehmet Özmen ile 

birlikte yerlerimizi aldık. Bir tez savunmasındaki heyetin girizgâhı ve 

ritüellerinden sonra savunma için sözü bana verdiler. Ancak o anda 

beklemediğim bir şey oldu. Savunmaya geçmemi bekleyen heyet 

karşısında, cümle kurmak bir yana, âdeta tek kelime bile söylememi 

engelleyen bir zihin spazmı yaşadım. Sanki karşımdaki heyet, 

kimilerinden son derece verimli dersler aldığım, o zamana kadarki 

hayatımda kendi sesime onlardan da çeşniler kattığım kendi hocalarım 

değil de, kendilerini ilk defa gördüğüm bir mahkeme jürisiymiş, ben de 

yüz kızartıcı ağır bir suç işlemişim gibi hissettim. Dört yıllık öğretmenlik, 

bir yıllık yedek subaylık sonrası hâlâ üniversitede ders veriyor olmak, o 

dakikalar itibariyle koskoca bir yalandı. Tabii ki tezim için aylarca 

kaynak tarama, malzeme toplama, veri fişleri oluşturma, çalışmam 

boyunca çoğu gecelerde uykusuz sabahlama tecrübesini yaşamamış, tezi 

ben değil de başkası yazmış ve suçüstü yakalanmışım gibi katlanılması 

ağır bir çaresizlik ve utanç içindeydim. Nitekim her şeyi el yazımla 

oluşturmuş, ancak tez metnini üniversitemizin matbaasındaki dizgi 

operatörlerine kuruma ücret mukabili yazdırmış, ancak son kontrolleri 

de test çıktılardan elimden geldiğince kendim yapmıştım. O yıllarda 

bilgisayarlar konusunda cahil bir kuşaktık. ‘Son kullanıcı’ denilen bir 

zümre henüz oluşmamıştı. İşlerimizi nihai olarak bilenlere yaptırmak 

durumundaydık. O sıkıntılı anımda, böylesi bir tutukluk yaşama hâlimi 

içimden bu zorunluluğa bağlamayı bile düşündüğümü, küçük bir çocuk 

gibi küçüldükçe küçüldüğümü hâlâ hatırlıyorum. Birden Prof. Dr. Mine 

Mengi, ‘bu mekânın havası son derece kasvetli’ diyerek ayaklandı. 

Hepimizi, aynı zamanda Bölüm Başkanlığı için kullandığı kitaplarla dolu 

son derece sevecen olan çalışma odasına davet etti. Hocamızın odasına 

geçerken hepimize de birer Türk kahvesi söyledi. Kahvelerimizi içtikten 

sonra, sanki az önceki zor durumu yaşayıp nutku tutulan ben değilmişim 

gibi dilim çözüldü, hayal ettiğim, hazırlandığım savunmamı yaptım. Prof. 

Dr. Mine Mengi ile yılda birkaç kez Muğla'ya geldikçe hâlâ görüşürüz. 

Her defasında o günkü kahvenin olağanüstü tadını hatırlatarak 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            10 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kendisine minnet ve teşekkürlerimi ifade ederim. Ancak Hoca her 

seferinde bu küçücük ayrıntıyı unutmuş olur. Bir kahvenin kırk yıldan 

fazla hatırı olduktan başka, bilinmeyen daha çok faziletleri bulunduğuna 

ta o demlerden beri iman etmişimdir. Hoca kahvesinin tadı ve keyfi ise 

tarifsizdir.” 

Prof. Dr. Ayşehan Deniz Abik, Mine Mengi’nin yol arkadaşlarındandır. 

Çukurova Üniversitesinde uzun yıllar birlikte çalışmışlar, bölümün 

gelişmesinde büyük katkılarda bulunmuşlardır. Mine Mengi ile Abik 

meslektaşlığın yanında dostluğu da harmanlayabilmiş, birlikte vakit 

geçirmenin keyfine varmış iki kadim dosttur. A. Deniz Abik, Mengi’den 

bahsederken onu çok iyi tanımış olmanın verdiği emin ses tonuyla; “Kendine 

özgü bir tavrı vardır, Osmanlı endamına, batılı bir zihniyete sahiptir. Gezmeyi, 

görmeyi, tanımayı öğrenmeyi seven bir insandır. İnce düşünür, zarafeti sever. 

Düşünceli insanları sever. Kendisiyle turistik amaçlı Hollanda’ya ve bir 

sempozyum vesilesiyle de Kazakistan’a gittiğimizde gezilerimiz, müze 

ziyaretlerimiz olmuştur.” demiştir. 

Birçok güzel işe imza atan; ömrünü öğrenmeye, öğretmeye adayan; 

anneliği kan bağıyla, hocalığı mekteple sınırlandırmayan, güzel yürekli Prof. 

Dr. Mine Mengi’ye sağlıklı ve huzurlu, uzun bir ömür diliyoruz. 

Mine Mengi’nin uzmanlık alanı Eski Türk Edebiyatı’dır. Kendisi bu ve 

başka konularda birçok yazı yazmış, tez danışmanlığı yapmış, kitaplar kaleme 

almıştır. Yazımızın bu bölümünde Mengi’nin çalışmalarının bir dökümünü 

vermeye çalışacağız. Öncelikle yönettiği yüksek lisans ve doktora tezleri ile 

başlayacak, ardından kaleme aldığı makaleler ve kitapların künyelerini 

vermeye çalışacağız. 

Buna göre Prof. Dr. Mine Mengi’nin; 

Danışmanlığında Tamamlanmış Yüksek Lisans Tezleri  

1. Derdiyok, İ. Çetin; Cemâlî Divanı (İnceleme-Metin), Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1988, 247s. 

2. Güneş, Mustafa; Hüznî Divanı II (İnceleme-Metin-İndeks), 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1988, 

198s. 

3. Erdoğan, Kenan; Fuzûlî Divanı’nda Kozmografya ve Tabiat, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1989. 

4. Gürbüz, Muammer; Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Romanlarında 

Kültür Ögelerine Bakış, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana 1990, 223s. 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            11 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

5. Aygün, Zeynel Abidin; Bağdatlı Rûhî Divanı’nda Rind ve Zâhid 

Tipleri, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 

1993, 107s. 

6. Batislam, H. Dilek; Nedîm Divanı’nda Mahallîleşme, Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1993, 366s.  

7. Çelik, Bayram; Fuzûlî’nin Leylâ vü Mecnûn Mesnevisi ile 

Hamdullah Hamdî’nin Yûsuf u Züleyha Mesnevisinde İnsan 

Psikolojisi, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Adana 1995, 133s. 

8. Gündüz, Yunis; Nef'î’nin Kasidelerinde Tarihî Perspektif, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1995, 

236s.  

9. Yıldızhan, Rizvan; Fuzûlî, Bâkî, Nef'î ve Nedîm Divanları’nda İç 

Mekân, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 

1997, 314s. 

10. Çıraklı, Durmuş Ali; Kânî’nin Manzum Letâifnâmesi (İnceleme-

Metin), Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 

1998, 208s. 

11. Güzey, Fatma; Bazı Divanlardaki Üslupla İlgili Kelimelerin 

Değerlendirilmesi, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana 2000, 201s. 

12. Kılcı, Mehmet; Enderunlu Mehmet Âkif’in Mir'ât-ı Şi'r’i, Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2001, 135s. 

13. Gün, Mesut; Baki ve Nef'î Divanlarında Övgü, Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2002, 223s. 

14. Bağçeci, Lokman; Nâbî Divanı’ndaki Küçük Mesneviler, Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2002, 231s. 

15. Kurmuş, Cengiz Veli; Divan Edebiyatı Sonrası Yazılmış Bazı 

Kaynaklara Göre İran Edebiyatının Divan Edebiyatına Etkisi, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2003, 

222s. 

16. Engin, Sedat; Cem Sultan’ın Türkçe Divanı’nın Tahlili, Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2006, 156s. 

17. Irkılata, Mehmet; Nazire Geleneği İçerisinde Kerem Kasideleri, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2007. 

18. Kılınç, Abdulhakim; Fuzûlî’nin Türkçe Divanı’nda Zaman, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2007, 

163s. 

19. Seymen, Emine; Sehî Bey ve Latîfî Tezkirelerinde İstitrâd, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2008, 

212s.  

20. Ever, Mustafa; Pinhan ve Mahrem Romanları Odağında Elif 

Şafak’ın Romanlarında Görülen Klasik Türk Edebiyatı Dönemi 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            12 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kültür Unsurları, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana 2009, 273s. 

Danışmanlığında Tamamlanmış Doktora Tezleri 

1. Altınzincir, Hasan; Garib-nâme (1-5. bablar), Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1991, 273s. 

2. Apaydın, Mustafa; Türk Hiciv Edebiyatında Ziyâ Paşa, Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1993, 567s. 

3. Derdiyok, İ. Çetin; XV. Yüzyıl Şairlerinden Mesîhî'nin Gül-i Sad 

Berg’i, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 

1994, 429s. 

4. Aydoğan, Bedri; Servet-i Fünûn Döneminde Edebiyat Üzerinde 

Oluşan Polemikler, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana 1996, 411s. 

5. Batislam, H. Dilek; Kânî’nin Mensur Letayifi ve Hezliyatı, 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 1997, 

291s.  

6. Aygün, Zeynel Abidin; Behiştî'nin Leylâ vü Mecnûn Mesnevisi 

(İnceleme-Metin), Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana 1999, 417s. 

7. Gökalp, Haluk; Eski Türk Edebiyatında Manzum Sergüzeşt-

nâmeler, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 

2006, 675s.  

8. Kurmuş, Cengiz Veli; Lârendeli Şânî Gülşen-i Efkâr (İnceleme-

Metin), Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 

2010, 329s. 

Kaleme Aldığı Makale ve Bildiriler  

1. “Edebiyat ve Edebiyat incelemesi” (Theory of Literature), Rene 

Wellek- Austin Warren, Çev; Mine Mengi, Türkoloji, C.V, S.1, 1973, 

s.49-53. 

2. “Bir Şiir Mecmuası Hakkında”, Türkoloji, C.VII, 1977, s.73-78. 

3. “Harnâme Kime Sunulmuştur?”, Türkoloji, C.VII, 1977, s.79-81 

(Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara, 2000, s.173-175.) 

4. “Kıyafetnameler Üzerine”, TDAY, Belleten, 1977 (1978), s.299-

309. 

5. “Çağının İnsanı Olarak Nâbî”, Ömer Asım Aksoy Armağanı, TDK, 

Ankara, 1978, s. 177-184. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 

2000.) 

6. “Yaşar Kemal’in İnce Memed’indeki Geleneksel Temalar” 

(Traditional Themes in the Work of Yaşar Kemal), W. C. Hickman 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            13 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Çev; Mine Mengi, İnce Memed, Edebiyat, University of 

Pennsylvania, Middle East Center, V.1-2, 1980, s.55-68. 

7. “Eski Edebiyatımızın Mersiyelerine Toplu Bir Bakış”, Türk Dili ve 

Edebiyatı Araştırmaları II, Prof. Dr. Harun Tolasa Özel Sayısı, Ege 

Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi Yayınları, İzmir 1983, s. 91-101. 

8. “Eski Toplumumuzdaki Rintlik Geleneği Üstüne”, Tarih ve 

Toplum, S. 12, Aralık 1984, s. 160 vd. 

9. “Eski Edebiyatımızdaki Bazı İnsan Tipleri”, Tarih ve Toplum, S. 

12, Aralık, 1984, s. 414. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ yay., Ankara 

2000.) 

10. “Garib-name’de Alplık Geleneğiyle İlgili Bilgiler”, Belleten, 1985, 

S. 191-192, s. 481-496. 

11. “Dini Destanlarımızdan Biri <Dâstân-ı Battal-ı Sin>”, Halk 

Kültürü, İstanbul 1985/2, s. 79-93. 

12. “Necati’nin Şiirlerinde Atasözlerinin Kullanımı”, Erdem Atatürk 

Kültür Merkezi Dergisi, C. 2, S. 4, Ankara 1986, s. 47-56. 

13. “The Fifteenth Century Ottoman Poet Mesîhî and His Works”, 

Erdem Atatürk Kültür Merkezi Dergisi, C. 2, S. 5, Ankara 1986, s. 

357-369. 

14. “Üniversitelerimizde Anadili Öğretimine İlişkin Sorunlar”, 

Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C. 1, S. 2, Adana 

1987, s. 39-44. 

15. “Sâkî-nâme-i Mesihi Üzerine”, Journal of Turkish Studies / 

Türklük Bilgisi Araştırmaları (Fahir İz Armağanı), V. 14, Harvard 

1990, s. 347-355. 

16. “Garîb-name'de 14. Yüzyıl Anadolu'sunun Toplum Yapısına 

İlişkin Bilgiler”, XI. Uluslararası Türk Tarih Kongresi, Ankara 

1990. 

17. “Divan Şiiri ve Bikr-i Mana”, Dergâh, C. 2, S. 19, Eylül, 1991, s. 10. 

(Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 

18. “İşretname-i Mesihi”, Erdem Atatürk Kültür Merkezi Dergisi, C. 6, 

S. 17, Mayıs 1990, s. 419-435.  

19. “Mazmun Üzerine Düşünceler”, Dergâh, Aralık, 1992, C. 3, S. 34, s. 

8. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 

20. “Bir Çağdaş Epop Sempozyumunun Ardından”, Dergâh, Temmuz 

1993, S. 41, s.23 vd. 

21. “Çukurova Halk Kültürüne Hizmet Eden Adana Dergileri”, II. 

Uluslararası Karacaoğlan ve Halk Kültürü Sempozyumu 

Bildirileri, Adana 1993, s. 23. 

22. “Seh1-i Mümteni”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, S.1, 1993, s. 23. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 

2000.) 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            14 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

23. “Gerileme Devrini Belgeleyen Bir Edebi Eser: Nabi’nin 

Hayriyyesi”, X. Uluslararası Türk Tarih Kongresi Bildirisi, Ankara 

1994.  

24. “Fuzûlî’nin Şiirini Kalıcı Kılan Bazı Üslup Özellikleri”, Fuzûlî 

Kitabı, 500. Yılında Fuzûlî Sempozyumu bildirileri, İstanbul 1996. 

(Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000; Bu Alâmet ile 

Bulur Beni Soran, Fuzûlî Kitabı, Fuzûlî Hakkında Seçme Makaleler 

ve Bibliyografya Denemesi, Hazırlayanlar, Hanife Koncu, Müjgan 

Çakır, Kesit Yay., İstanbul 2009.) 

25. “Yunus Emre’nin Şiir Dilinde Benzetme Sanatları”, Uluslararası 

Yunus Emre Sempozyumu Bildirileri, 7-10 Ekim 1991; Ankara 

1995, s. 453-464. 

26. “Bir Osmanlı Efendisi’nin Çizdiği Çelebi Tipi”, Dergâh, C. 6, S. 69, 

Kasım 1995, s.11. 

27. “Saltukname’de Anadolu Birlik ve Beraberliğinin Kuruluşuna 

İlişkin Bilgiler”, Erdem Atatürk Kültür Merkezi Dergisi, Türklerde 

Hoşgörü Özel Sayısı-III, C. 8, S. 24, 1996. 

28. “Divan Şiirinde Yergi Amaçlı Söz Sanatları”, Journal of Turkish 

Studies / Türklük Bilgisi Araştırmaları, V. 20, Harvard 1996, s. 

126-132. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 

29. “Hocamız Hasibe Mazıoğlu”, Journal of Turkish Studies / Türklük 

Bilgisi Araştırmaları, Hasibe Mazıoğlu Armağanı I, V. 21, Harvard 

1997. 

30. “Fuzûlî’nin Şiirlerinde Cemiyetli Söz Kullanımı”, Türkoloji 

Araştırmaları: Fuat Özdemir Anısına, Adana 1997, s. 155. (Divan 

Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara, 2000.) 

31. “Kaside Nesiplerindeki Hasbıhaller Üzerine”, Bir (Türk Dünyası 

İncelemeleri Dergisi), Prof. Dr. Kemal Eraslan Armağanı, S. 9-10, 

1998, s. 509-522. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 

32. “Divan Şairinin Dilindeki Edebiyat Terimleri”, 1. Balıkesir Kültür 

Araştırmaları Sempozyumu Bildirisi, Haziran 1998. (Divan Şiiri 

Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 

33. “Metin Şerhi, Tahlili ve Tenkidi Üzerine Düşünceler” , Dergâh, S. 

8, Kasım, 1997, s. 8-10. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 

2000.) 

34. “Kıbrıslı Aşık Kenzi’nin Divanı II Üzerine Bir Değerlendirme”, II. 

Uluslararası Kıbrıs Araştırmaları Kongresi Bildirisi, Doğu Akdeniz 

Üniversitesi, Gazi Mağosa, Kuzey Kıbrıs, Kasım 1998. 

35. “Divan Şiir Dilindeki Mana, Mazmun ve Nükte Kelimeleri Üzerine 

Bir Değerlendirme”, Osmanlı Dünyasında Şiir (Uluslararası 

Sempozyumu Bildirisi), İstanbul, Kasım 1999. (Divan Şiiri 

Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            15 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

36. “Adanalı Divan Şairleri”, Efsaneden Tarihe Tarihten Bugüne, Yapı 

Kredi Yayınları, İstanbul 2000, s. 377 vd. 

37. “Yüzyıllık Bir Batı Kaynağı: Gibb’in Osmanlı Şiir Tarihi”, Journal of 

Turkish Studies / Türklük Bilgisi Araştırmaları, V. 24, Harvard, 

2000, s. 209-227. (Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., Ankara 2000.) 

38. “Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nin 1. Cildinde Tahkiye”, 

Uluslararası Evliya Çelebi Sempozyumu Bildirisi, Evliya Çelebi ve 

Seyahatname, Doğu Akdeniz Üniversitesi Yayını, Gazi Mağosa, 

Kuzey Kıbrıs, Kasım 2002. 

39. “Divan Şiirinde Teda’iden Tenevvüe ya da Çağrışımdan 

Çeşitlemeye”, İlmi Araştırmalar, S. 11, İstanbul 2001, s. 75-88. 

(Divan Şiirinin Arka Bahçesi, Akçağ Yay., Ankara 2010.) 

40. “Divan Şiirinde Metinlerarası İlişkiler”, Şinasi Tekin’in Anısına 

“Uygurlardan Osmanlıya”, Simurg Yay., İstanbul 2005, s. 593-606. 

41. “Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nde Bir Üslup Özelliği Olarak Türler 

Arasılık”, Uluslararası Evliya Çelebi Sempozyumu Bildirisi, 

Ankara 2007; Çağının Sıradışı Yazarı Evliya Çelebi, Haz.: Nuran 

Tezcan, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2009, s. 281-291. 

42. “Osmanlı Sahası Divanlarda Orta Asya Coğrafyası’nın İzleri”, Türk 

Dünyası Sempozyumu Bildirisi, Almatı, Kazakistan 2006. 

43. “Divan Edebiyatı Öğretiminin Sorunları ve Bazı Çözüm Önerileri”, 

Eğitim, Aylık Eğitim Dergisi, Y. 7, S. 77-78, 2006, s. 16-19. 

44. “Tanıdığım Tunca Kortantamer”, Turkish Studies / Türkoloji 

Araştırmaları, V. 2/4 (Tunca Kortantamer Özel Sayısı II), Fall 

2007, s. 1-2. 

45. “Metin İncelemesi Aşamaları, Terimleri ve Bunlardan Biri: Metin 

Tahlili”, Turkish Studies / Türkoloji Araştırmaları, v. 2/3, 2007, s. 

407-417. 

46. “Klasik Türk Edebiyatında Mensur Türlerin Seyri, Tasnifi ve 

Tasnif Sorunları”, IV. Klasik Türk Edebiyatı Sempozyumu 

Bildirisi, Erciyes Üniversitesi, Kayseri 2008; Turkish Studies / 

Türkoloji Araştırmaları, Cem Dilçin Armağanı II, 33/II, 2009, s. 

43-50. 

47. “18. Yüzyıl Kasideciliğine ve Gazelciliğine Değişim Penceresinden 

Bakış”, V. Klasik Türk Edebiyatı Sempozyumu Bildirisi, Erciyes ve 

Artuklu Üniversiteleri, Mardin 2009. 

48. “Divan Şiiri Estetiği Açısından İ’câz”, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi, Prof. Dr. Hüseyin Ayan Özel Sayısı, S. 39, 

Erzurum 2009, s. 135-146. (Divan Şiirinin Arka Bahçesi, Akçağ 

Yay., Ankara 2010.) 

49. “Nâbî’nin Şiirlerinde Urfa, İstanbul, Halep”, Millî Folklor, Y. 24, S. 

95, 2012, s. 45-53. 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            16 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

50. “Fes ya da Püsküllü Bela ve Şiir”, Prof. Dr. Mehmet Özmen 

Armağanı, Adana 2014, s. 229-238. 

Kitapları 

1. Divan Şiirinde Rintlik, Bizim Büro Yayınevi, Ankara 1985. 

2. Hikemî Şiir Tarzının Büyük Temsilcisi Nâbî, Atatürk Kültür 

Merkezi Yayınları, 1. Baskı, 1987, 2. Baskı, Ankara 1990. 

3. Eski Türk Edebiyatı Tarihi, Akçağ Yay., 1. Baskı, 1994, 17. Baskı, 

Ankara 2011. 

4. Mesihi Divanı, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 1. Baskı, 1995, 2. 

Baskı, Ankara 2014. 

5. Divan Şiiri Yazıları, Akçağ Yay., 1. Baskı, 2000, 2. Baskı, Ankara 

2010. 

6. Divan Şiirinin Arka Bahçesi, Akçağ Yay., Ankara 2010. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            17 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Prof. Dr. Mine Mengi’nin adına düzenlenen akademik çalışmalar da 

vardır. Bunlardan ilki, ilmine duyulan saygıyı ve hizmetlerine karşı bir 

teşekkürü içerisinde barındıran, Atabey Kılıç danışmanlığında, Erciyes 

Üniversitesi, Klâsik Türk Edebiyatı topluluğu tarafından, 25-27 Kasım 2010 

tarihlerinde düzenlenen “VI. Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumu”8dur. Bir 

diğeri ise Çukurova Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı 

Bölümü tarafından düzenlenen “Türkoloji Sempozyumu”9dur.  

25-27 Kasım 2010’da gerçekleştirilen “VI. Klâsik Türk Edebiyatı 

Sempozyumu”na ait birkaç fotoğrafı10 ve sempozyum programını burada 

paylaşıyoruz. 

 
                                                           
8 VI. Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumu, (Prof. Dr. Mine Mengi Adına), Erciyes Üniversitesi 

Klâsik Türk Edebiyatı Topluluğu, 25-27 Kasım 2010 Kayseri. (Bu bildiriler; Hikmet Dergisi, 

Mine Mengi Özel Sayısı, Y.2, S.5, 2016’da yayımlanacaktır.) 
9 Prof. Dr. Mine Mengi Adına Türkoloji Sempozyumu, Çukurova Üniversitesi, Fen-Edebiyat 
Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 20-22 Ekim 2011, Adana. 
10Fotoğraflar Prof. Dr. Atabey Kılıç’ın arşivinden elde edilmiştir.  



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            18 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            19 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            20 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            21 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            22 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            23 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            24 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 



                         Şeyma Nur ZARARSIZ – Prof. Dr. Mine Mengi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine…                            25 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 

 



Ϧ 

 

A. Deniz ABİK “Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latife’ Kavramı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 26-33 

Yükleme Tarihi: 19.09.2016 - Kabul Tarihi: 17.10.2016 

A. Deniz ABİK* 

 

ALİ ŞİR NEVÂYÎ’NİN ESERLERİNDE “LATİFE”  KAVRAMI 

 
Öz: Bu çalışmada, Ali Şir Nevâyî’nin eserlerinin bir kısmında latife kavramı ve bu 
kavram alanı içinde değerlendirilebilecek sözler, tanıkları ile incelenmiştir. İlgili 
sözvarlığının değerlendirilmesi, eserlerin içeriği ile ilişkilendirilmiş,  
karşılaştırmalarla sunulmuştur.    

Anahtar Kelimeler: Ali Şir Nevâyî, latife, mülatafa, mutayebe, nükte, mizah. 

 

The Concept of witticism / pleasantry (latife)  
in the Works of Ali Sher Navayi 

 

Abstract: The concept of witticism / pleasantry (latife) in some of the works of 
Ali Sher Navayi is examined in this study.  As well as this pleasantry concept, the 
words which can be considered as pleasantry, are examined with their witnesses 
in this study. The evaluation of the relevant vocabulary, which are associated 
with the content of the works, is presented by comparisons. 

Key Words: Ali Sher Navayi,  witticism, pleasantry, waggery latife.  

 

0. Çağataycanın klasik bir yazı dili olmasında Ali Şir Nevâyî’nin eserleri 
önemli bir yer tutar. Nevâyî, değişik türlerde yazdığı eserlerle Türkçenin her 
alanda eser verebilecek güçte olduğunu ispatlamıştır. Nevâyî’nin eserleri, 
Çağataycanın klasik dönemini temsil eden eserlerdir. 

Nevâyî’nin eserlerinde zaman zaman latife kavramı çevresinde 
anlatımlara rastlanır. Bu kavram alanı içindeki sözvarlığına bakıldığında, 
mutâyebe, mutâyebe-âmiz, mizâh, letâyif, letafetnâme, hezl-âmiz, lâubâli, hezl 
ve külmek, hezl ve hicv sarı mâyil, inbisat, nikât, nükte, mazmun sözleri görülür. 

Klasik Türk edebiyatı incelemelerinde, edebiyatımızda hiciv başlığı 
altında,  hiciv kelimesi yanında latife, latife-gûn, latife-gûne, mizâh, şaka, hezil, 
hezilgûn, hezil-gûne, hezil-âmiz, tehzil, tezyif, mutâyebe, mülâtafa, ta’riz, zemm, 
kadh, şetm, hevâî, hicv-gûne, hicv-âmiz gibi terimlerin kullanıldığı kaydedilir. 
Bu terimlerden latife, latife-gûn, latife-gûne, mizah, şaka daha çok iğneleyici, 
alay edici, gülünç duruma düşürücü, eğlendirici hicivler için kullanılan 
terimler olarak anılır (Güven, 2006: 577). 

Şemseddin Sâmî, Kamûs-ı Türkî’de latife karşılığında “güldürecek tuhaf 
ve güzel söz ve hikâye, şaka, mizah” anlamını vermiştir (1317: 1240). Ş. Sami 
burada, “latife ile hezl arasında fark vardır. Latife güzel ve zarif söz olmagıla 
beraber terbiye dahilindedir, hezl ise az çok açık ve bi-edebâne olur”  
açıklamasını da verir.  

                                                           
* Prof. Dr., Çukurova Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi; denabik@cu.edu.tr 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               27 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mutayebe sözünün tanımı ise  “şakalaşma, karşılıklı latife söyleme, 
mülâtafa” olarak verilmiştir (Şemseddin Sami, 1317: 1362). 

 Bu sözlerin bir kısmını Batı dillerindeki humour kelimesinin kavram 
alanı içerisinde düşünülebilecek sözler olarak değerlendirmek mümkündür. 
Güven, “Klasik Türk Edebiyatında hiciv ve mizah” adlı yazısında, La Grande 
Encyclopedie’de verilen açıklamayı aktarır. Bu açıklamada  “Modern mizah 
anlayışının tam karşılığı humour kelimesidir. Bu İngilizce kelime İngilizcede 
hususi bir mana ifade eder. Buna şaka isminin haksız olarak verildiğine 
kaniim, letafet-i hicviye yahut iğneli söz denmeliydi.” ifadesi yer almaktadır 
(France 1902: XX/402’den nakleden Güven, 2006: 577). 

Güven’in aktarımıyla Robert A. Winggs’e göre hicvin amacı insanların 
davranışlarını düzeltmektir. Hiciv nazım veya nesir yoluyla insanların 
düşüncesizliklerini, kusur ve eksikliklerini ortaya koyan bir edebi çalışmadır. 
Fakat hiciv öğretici değildir. Bir yergi faaliyeti olarak nükte, mizah, taklit, 
parodi, hakaret, istihza ve imayı kullanır (Güven, 2006: 577). 

 Latîfe, güldürme esasına dayanan, asılsız, hoş, güzel ve zarif söz 
demektir. Latifenin güldürmeye yönelik olması ve edep çerçevesi içerisinde 
zarifçe söylenmesi esas alınmıştır. Bu terim daha çok güldürü unsuru taşıyan 
metinler için kullanılmıştır. Bunun yanı sıra tezkire yazarları bu terimi, 
güldürü unsuru taşımayan metinler için de kullanmışlardır. Yergi amacıyla 
anlattıkları kimi hikâyeler için de latife terimini kullanmışlardır (Seymen, 
2008: 12).  

1. A. Sırrı Levend,  “Divan edebiyatında gülmece ve yergi” başlıklı 
yazısında, “Aşık Çelebi Tezkiresinde, şairleri anlatırken ara sıra özel 
hayatlarına da değinerek aralarında geçen latifeleri de anlatır. Bunların 
arasında çok ilginç olanları vardır” demektedir (Levend, 1970: 40). Bu 
bilgiden de hareket ederek Ali Şir Nevâyî’nin şairler tezkiresi Mecâlisü’n-
nefâyis’i okumaya başlarken A. S. Levend’in belirttiği türden latife örneklerine 
rastlayacağımı düşünmüştüm. Tezkiredeki 461 şairin biyografisini okuyup 
bitirdiğimde, tezkiredeki anlatımın sade bir anlatım olduğunu gördüm. Şairleri 
tanıtırken çeşitli hatıra ve hikâyelerden latife yollu yararlanmadığını fark 
ettim. Bu tespitimde yanılmış olup olmayacağımı düşünürken M. Mengi’nin 
danışmanı olduğu bir yüksek lisans tezini bu gözle inceledim. ÇÜ Türk Dili ve 
Edebiyatı Bölümünde hazırlanan “Sehi Bey ve Latifi Tezkirelerinde İstitrâd”  
adlı tezde, Emine Seymen’in de aynı tespiti verdiğini gördüm. Emine Seymen, 
istitradları değerlendirmek amacıyla incelediği tezkire metinleri üzerine 
tespitinde şöyle demektedir: “Sehî Bey hem Anadolu sahası tezkire türünün ilk 
örneğini vermesi hem de eserini oluştururken Ali Şir Nevâyî’nin tezkiresini 
model alması bakımından hikâye anlatımına fazla yer vermemiştir. Nevâyî de 
Sehî Bey de bu hikâyeleri yorumlarını desteklemek amacıyla 
kullanmamışlardır.”(Seymen, 2008: 199). Şairler tezkirelerinin anlatımının 
zenginleşmesi Anadolu’da farklı olmuştur denebilir mi? Hatıra, aktarma, 
hikâye olmadığı için latife de yok denebilir mi? 

Nevâyî’nin sûfiler tezkiresi olan Nesâyimü’l-Mahabbe, aynı gözle 
incelendiğinde de durumun benzer olduğu görülür (Eraslan, 1979). 
Nesâyimü’l-Mahabbe’deki 770 kişiye ait biyografiden 150’sini incelediğimde 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               28 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

durumun aynı olduğunu gördüm. Anlatımlarda latifeden yararlanma 
görülmüyor. 

1.1. Mecâlisü’n-Nefâyis’te yalnızca şairlerin üsluplarını belirtmek üzere 
hezl, hicv vb. sözlerin kullanıldığı görülmektedir. Bu kullanımlar için şu 
örnekler verilebilir:  

§ 32 Mevlana Cunûnî …amma nazmda tab’ı hezl ü hicv sarı mayil irkendür…ve 
münazi’ni hicv kıldı. Ve halayık ol hicvni yad tuttılar. Ve ol hicvni çün meşhur 
irdi bitimek münasib körünmedi (Eraslan, 2001: 23). 

§78 Mevlana Muhammed-i Muammayi …Latif ve Sünni mezheb kişi 
irdi…Şiraznıng hoş-tablarıdın biri Mirzanıng közi tüşer yirde divarda bu 
beytni bitip irdi. ..Mirza okudı bu babda hezller boldı. Fakir bu naklni özidin 
işitip min (Eraslan, 2001: 41).  

§ 80 Mevlana Haci-i Nücumi…laubali kişi irdi ve tab’ı hezlka mayil. Hezl-amiz 
kıt’aları bar amma bu matla yahşı vaki boluptur kim…(Eraslan, 2001: 49). 

§  96 Mevlana Hevayi …anga aytılsa inkar kılıp hezl ve külmek bile ötkerür irdi 
(Eraslan, 2001: 55). 

 §111 Hace Ahmed Mücellid… Horasannıng şirin tablarıdın irdi amma begayet 
habis şive kişi irdi. Müteayyin ildin az kalmış bolgay kim ol nazm ve muamma 
bile hicv ya hezl kılmagan bolgay “cüde” atıga bu muamma anıng 
hezlleridindür (Eraslan, 2001: 61). 

§ 142 Mevlana Seyfi…ve sanat ve hırfet ehli üçün hem köp letayif nazm 
kılıpdur ve ol tarhde muhteri durur ( Eraslan, 2001: 79). 

§ 147 Mevlana Hacı şeh… nedim-şive ve hezzal-tab’ kişi üçün hezl-amiz eşarı 
ve kıt’aları köptür ve meşhurdur…( Eraslan, 2001: 82). 

§ 150 Mevlana Derviş Meşhedi… sefih ve bed-zeban kişidür. Bazı azizlerni 
dirler ki yaman hicvler kılıpdur… amma hicvlerin zahir kılmadı (Eraslan, 
2001: 84). 

1.2. Ali Şir Nevâyî’nin mensur metinlerinden Târih-i Enbiyâ ve 
Hükemâ, Târih-i Mülûk-i Acem ve Münşe’ât incelendiğinde de latife, mutayebe, 
mülatafa, hicv, hezl gibi latife veya mizah kavram alanına giren söz varlığı 
görülmez (Abik, 1993). Bu metinler tahkiye içeren metinler olmalarına 
rağmen olayların anlatımında latife çevresindeki söz varlığının kullanıldığı 
görülmemektedir.  

2. Ali Şir Nevâyî’nin Molla Câmî için yazdığı hatıratı Hamsetü’l-
Mütehayyirin’de mutayebe olarak değerlendirilen anlatımları burada 
değerlendirmek uygun olacaktır. 

“ 761b 27 ol hazret Mevlana Sagari bile mutayebe kılurlar irdi bir kün alar 
hıdmetide Mevlana Sagari hazır irdi alar anıng şi’rini tarif kılur rengde anıng 
bile mutayebe kılur irdiler…. 762a 13 fakirning itirazıga cevab birgeninin 
garabeti küllirek ki mutayebe-amiz itirazda ol hazret bile fakir arasıda tevarüd 
vaki’ bolganı” (Abik, 2006: 29). 

“O (Câmî), Mevlânâ Sâgarî hazretleri ile çok şakalaşırlardı. Bir gün onların 
huzurunda Mevlânâ Sâgarî hazır idi, onlar, onun şiirini tarif ettikleri zamanda 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               29 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

onunla şakalaşırlardı. Mevlânâ Sâgarî kendi şiirini çok özenle iddia ile okurdu 
öyle ki biraz bilgisiz, anlayışsız bir kişi karşısında okusaydı o kişi bu şiirin çok 
güzel olduğuna hükmederdi. Fakir (ben), okumayı da tarif ettim ki güzel 
söylemek güzel okumaktır da diye. Onlar (Câmî), tebessümle bu konuda bize 
oyun oynuyor dediler. Onlar şu kıtayı söylemişlerdir: … o sırada fakir 
hamseyle uğraştım. Bir hikayede şeyh Nizami hazretleri ve Mir Husrev Dihlevî 
ve o hazretin methediciliklerinde ki kendimi temiz yüreklilik ve saygı 
sebebiyle onlara tabi ve peşlerinden giden sayarak söz söyleyicilik ortaya 
çıkmıştır ki   

Yokluk mağarası içinde onlar olsa kaybolan 

Ben de olayım “dördüncüleri de köpekleridir” 

O zamanda Mevlânâ Sâgarî de bu mesneviye birkaç beyit eklemişti. Bu fakiri 
muhatap sayıp bir maksadı anlatmak için söylemişti ki: Mir ki goft rabiühüm 
kelbühüm… ez kalbihim. Fakire okuduğunda, bu beyte geldiğinde ben 
şakalaşma yoluyla dedim ki ez kalbihim terkibinde ez “min” manasındadır ve 
min huruf-ı cerdendür, dahil olanı mecrur (cerli) okutur. Ve bu terkipte kendi 
gereğini yaparsa kafiye yanlış olur. Mevlânâ Sâgarî şöyle cevap verdi ki şüphe 
yoktur.  Mahtum hazretleri de bu itirazda bulundular bu sözün 
anlatılmasından fakir için nasıl bir maksat vardır. Birincisi efendinin bir 
beyitte önceki mısraında vezinsizliğinde, ikincisi kafiyeyi yanlış seçtiğinde. 
Birisi ki bir mesnevi beytinde bunun gibi fahiş yanlışlar yaparsa öyle yüksek 
yerlere nasıl el uzatabilir. Yine bir başkası fakirin itirazına cevap verişinin 
garipliği, daha da fazlası ki şakalaşma karışık itirazda, o hazret ile benim aynı 
mısraı söyleme durumumuzun ortaya çıkmasıdır (Abik, 2006: 99 vd.).  

Bu anlatımdan sonra buna bağlı olarak mutâyebe-âmiz bir itirazın 
anlatıldığı ikinci bir olay olarak da şu anlatı dikkate alınabilir:  

“762a 13 bir katla fakir alarnıng kadimi divanın Mevlânâ Abdüssamedka kim 
zamanın hoş-nüvisleridindür ve hoş-tab buyurup irdim. Ve olça makdur 
tekellüf (dür) devr kılılıp irdi. Divan tükengendin songra alar hıdmetiga iltip 
mukabele istidası kılındı. Alar ayttılar kim bir iki kün munda turdik bir mikdar 
mülahaza kılalı. Katibin hoş-tab’ kişi dirler şayed ihtiyat kılıp irkin kim 
mukabele kılurga ihtiyac bolmagay. Tanglası fakir alar hıdmetleriga yittim. 
Ayıttılar kim bu kitabnı garib nev bitiptür. Anga ohşar kim iltizam kılmış 
bolgay kim galatsız mısra bitimegey. Bazı birer ikirer belki artukrak ebyat hem 
terk kılıpdur. Özi hayli zayi’ bolgay. Güft ü şinift çok ötti. Ahir fakir didim kim 
eger sizing mübarek kalemingiz bile ıslah tapsa mucib-i mübahat ve zib ü 
ziynet bolur. Akıbet karar anga tuttı kim öz mübarek kalemleri bile ıslah 
kılgaylar. Haddü nihayetdib artuk galatlar irdi ki hak ve ıslah kıldılar ta 
itmamga yitti divannıng ahiride bu kıtanı bitip irdiler kim…”  (Abik, 2006: 30). 

Bu kısım Türkiye Türkçesine şöyle aktarılabilir: 

“ 762a 13 Bir de (14) fakir (ben) onların eski divanını yazmasını, zamanın 
güzel yazıcılarından olan ve iyi tabiatlı da olan Mevlânâ Abdüssamed'e 
söylemiştim. Ve ona göre (15) elden gelen özen gösterilmişti. Divan bittikten 
sonra onların huzuruna götürüp karşılaştırma dileğinde bulundum. Onlar 
dediler ki bir iki (16) gün burada kal, biraz dikkatle bakalım. Kâtibini iyi 
tabiatlı kişi olarak tanırlar, eğer dikkatli olduysa karşılaştırmaya ihtiyaç (17) 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               30 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

olmayacak. Ertesi gün ben onların huzuruna çıktım. Dediler ki bu kitabı garip 
bir türde yazmış, öyle görünüyor ki yanlışsız mısra yazmamak için gayret sarf 
etmiş, bazı yer(ler)de birer ikişer belki daha da fazla beyit de yazılmamış. 
Kendisi de burada ol(ur)sa mademki iyi yazıcıdır, çok ihtiyat yüzünden ömrü 
hayli zayi olacak. Söz sohbet çok oldu. Sonunda ben fakir dedim ki eğer sizin 
mübarek kaleminizle düzeltilse (20) övünç vesilesi ve süs ziynet olur. Sonunda 
kendi mübarek kalemleri ile düzeltmelerine karar verildi. Haddinden fazla, 
sayısız yanlış vardı ki doğrusunu yazdılar ve de düzelttiler, sonuna 
gelindiğinde, divanın sonunda şu kıt'ayı yazmışlardır.” (Abik, 2006: 100). 

Hamsetü’l-Mütehayyirin’de mutâyebenin ‘takılma, şakalaşma’ ifadesiyle 
kullanıldığı anlatımlardan biri de şöyledir: 

“761a 11 … Padşah ol yıl Horasan tahtın alganda kim Cihan-ara bagın tarh 
saldılar. Bir pençşenbih küni ol hazret hıdmetleride gazurgahdın deşt yüzi bile 
hıyaban sarı barıladur irdi. Seyyid Gıyas kim ol bagnıng tamiri ve bagbanlıgı 
anga müteayyin irdi yolda yoluktı kim arabalarga ulugrak serv yıgaçların 
baglardın satkun alıp kongarıp yüklep cihan-aray bagıga iltedür irdi. Ol 
hazretka selam birip alar iltifat kılıp mutayebe bile didiler kim yana hiç serv 
yıgaçı kaldı munı bile serv yıgaçı yüklep sin aya nime yıgaç bolgay. Ol didi kim 
sanap biz yüz tört adeddür. Alar didiler kim aceb adeddr. Fakir didim ki 
münasib adeddür. Niyüçün kim kad adedi bile muvafıkdur. Alar didiler kim 
rastdur, dagı fakirni tahsin kıldılar.” (Abik, 2006:  26). 

Türkiye Türkçesiyle metin şöyle verilebilir: 

“761 a 11… Padişah,  o yıl, Horasan tahtını aldığında ki (12) Cihan-ârâ bağını 
kurdular; bir perşembe günü, o hazret huzurlarında Gazûr-gâh'tan çöl / bozkır 
yolu ile Hıyaban’a doğru gidiliyordu.(13) Seyyid Gıyas ki o bağın bakımı ve 
bahçıvanlığı ona verilmişti, yolda rastladı ki daha büyük servi ağaçlarını (14) 
bağlardan satın alıp yerlerinden söktürüp arabalara yükleyip Cihan-ârây 
bağına götürmekteydi. O, hazrete selam verince, onlar, yakınlık gösterip şaka 
yollu (15) dediler ki hiç servi ağacı kalmadı,  bununla servi ağacı yüklemişsin, 
ey nasıl ağaç olacak? O dedi ki saydık yüz dört (16) adettir. Onlar dediler ki 
garip, şaşılacak sayıdır. Fakir dedim ki uygun sayıdadır. Çünkü çukur sayısı ile 
uygundur. Onlar dediler ki doğrudur. (17) Ve fakiri (beni) onayladılar.” (Abik, 
2006: 97). 

3. Nevâyî’nin kullandığı mutayebe-amiz itiraz ifadesi, kullanıldığı 
bağlamlar değerlendirildiğinde, şakalaşmanın içerisinde eleştirinin, belki 
yerginin de olduğunu göstermektedir.  

Hamsetü’l-Mütehayyirin’de latife veya mutâyebe adıyla ifade edilmemiş 
de olsa bu bağlamda değerlendirilebilecek birkaç anlatım vardır. Bunlardan 
biri inbisat sözüyle değerlendirilen bir anlatımdır. Molla Câmî ile Nevâyî’nin 
görev verdiği bir bahçıvan arasında geçen konuşmayı anlatırken Nevâyî, 
inbisat sözünü kullanır. “ 760b 14 … Fenaiyye bagçesin yasarda kim ol hazret 
havililerining içinde yir inayet kılıpdurlar kim fakir özümge muhtasar menil 
yasap min. Padşah Merv kışlagıga azm kılganda fakir, Derviş Cami Irak-bendni 
kim zamanın çabükdest bagbanlarıdındur tayin kıldım kim bahar bolgaç ol 
bagçeye reyshin ve eşcar ikkey. Bahar bolganda derviş-i mezkur kilip ol 
bağçenin buyurulgan işige kıyam körgüzürde ol hazrtet dagı gahi kilip 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               31 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

mübarek hatırları teşhis üçün birer zaman anda bolur irmişler.Ve bazı 
yıgaçlarga dagı iltifat kılıp yir körgüzür irmişler ki kayda ikkey. Derviş Cami 
tünd-mizaclık divane-sar kişidür. Bazıda münakaşa kılur irmiş ve ol hazretka 
hoş kilip münbasit bolur irmişler. Bir kün yıgaçga alar yir tayin kılıpdurlar, 
divane bagban inad yüzidin dipdür ki munda ikmes min. Alar inbisat yüzidin 
diptürler, niyüçün ikmes sin. Ol dipdür kim rece taşkarıdur tangla çirig kilse 
mir şeyhim bagbanlıkda vukufluk kişidür körüp itiraz kılgusıdur. Alar 
dipdürler kim bagçe şeyhimning imestür Ali Şirningdür ol itiraz kılmagusıdur. 
Çirig şehrga kilgendin songra Derviş Camining tündluklarıdın ashab nakl 
kılurlar irdi. Ve ol hazret dagı zevk ve neşat yüzidin ol yıgaçnı körgüzüp ötken 
hikayetni kim alar bile Derviş Cami arasında vaki bolgandur nakl kılurlar irdi. 
(24)” (Abik, 2006: 25). 

Türkiye Türkçesine şöyle aktarılabilir: 

“760b 14 Fenaiyye bahçesini kurarken ki o hazret avlularının içinde bir yer 
bağışlamışlardı (15) ki ben kendime basit bir konaklama yeri kurmuşumdur. 
Padişah, Merv'deki kışlağına gittiğinde fakir (ben), zamanın eli çabuk 
bahçıvanlarından olan Derviş Câmî Irak-bend’i tayin ettim ki bahar olunca o 
bahçeye reyhanlar ve ağaçlar eksin. Bahar olunca adı geçen derviş gelip o 
bahçenin buyurulan işine başladığında o hazret de zaman zaman gelip 
mübarek zatları, inceleme için bir müddet orada bulunurlarmış. Ve bazı 
ağaçlara da ilgi gösterip nereye ekilsinler diye yer gösterirmiş. Derviş Câmî 
(19) sert mizaçlı, divane tabiatlı (bir) kişidir; bazen münakaşa edermiş ve bu, 
hazrete hoş gelir, gönlü açılırmış. Bir gün, ağaca onlar bir yer seçmişlerdir, 
divane bahçıvan inat yüzünden “buraya ekmem” demiştir. Onlar eğlenmek için 
niçin ekmezsin demişlerdir; (21) o, sınırdan dışarıdır, sabahleyin şehr(e) 
gelse, mir şeyhim bahçıvanlıkta bilgili kişidir, görüp itiraz edecektir. (22) 
Onlar, bahçe şeyhimin değildir Ali Şir'indir; o itiraz etmeyecektir, demişlerdir. 
Şehr(e) geldikten sonra (23) Derviş Câmî'nin sertliklerinden ashap 
naklederlerdi. Ve o hazret de eğlenmek ve neşelenmek için o ağacı gösterip 
kendileri ile Derviş Câmî arasında geçen hikâyeyi anlatırlardı.”(Abik, 2006: 
95). 

3.1. Hamsetü’l-Mütehayyirin’in hatırat olması, anlatılarda latife, şaka, 
takılma gibi unsurları bulundurmasına imkân sağlamaktadır. Nevâyî’nin 
hatırat türündeki diğer iki eserinde, - Halat-ı Pehlivan Muhammed ve Seyyid 
Big- bu türden unsurlar görülmemektedir. Hamsetü’l-Mütehayyirin’de bu tür 
anlatıların Nevâyî ile Câmî arasında geçen değişik olayların ve sözlerin 
anlatılarak yakınlıklarının, birbirlerine verdikleri değerin dile getirildiği 
birinci makalede (avvalgı makalat)  yer aldığı görülür (Abik, 2006: 24, 94 ) . 

Klasik Fars Edebiyatında Hiciv ve Sosyal Eleştiri adlı çalışmasında H. 
Çiftçi, Ali Şir Nevâyî ile Bennâî’yi (ö.1512) de anmaktadır. Üstün ilmi 
yetenekleri ile zamanın ünlü âlimlerinden sayılan edip, şair Bennâî’nin latife 
ve hicivleri olduğu kaydedilir.  Bennâî’nin Ali Şir Nevâyî gibi bir yöneticiyi 
hicvetme cesaretinde bulunduğu belirtilir. Nevâyî’nin tezkiresinde Bennâî için 
ilim, hat ve musikide şöhret sahibi olduğunu, gururu ve kibiri sebebiyle 
insanlar tarafından sevilmediğini niyeti halis olmayıp riyakâr olduğu için bir 
yere varamadığını bu nedenle yöneticilerle halk arasında tutunamayarak 
Herat’ı terk ettiğini yazar (Çiftçi 2002: 342vd). Çiftçi, kitabında Ali Şir Nevâyî 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               32 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

için de “hicivci olmamakla beraber onun divanında da kimliği belirsiz bir iki 
kişiye yönelik hiciv içerikli bir iki kıta yer almaktadır. Kıtaların biri görevi 
kötüye kullanmış veya ehil olmadığı halde görev istemiş olan bir şahıs 
hakkındadır. Birinde de halka zulmeden bir yöneticiyi hicveder” demektedir 
(Çiftçi, 2002: 345). 

3.2. Ali Şir Nevâyî’nin mensur metinlerindeki nükte, nükte-âmiz, nikat 
gibi ince anlamlı söz olarak kullandığı ifadeleri, mefhumı muhalifiyle 
düşünürsek bunların içinde de latife, eleştiri, hiciv bulmak mümkündür. Böyle 
düşününce şiirde de benzer ifadelerin olacağı açıktır. İncelikle söylenen sözler 
aynı zamanda eleştiri ve yergi de içerir. Durum böyle olunca, Mine Mengi’nin 
“Divan Şiirindeki Yergi Amaçlı Söz Sanatları” başlıklı yazısı gelir hemen akla. 
Mengi, “eskilerin hezliyat dedikleri, daha çok şakalaşmak, latife söylemek, 
nükte yapmak, nükte yaparken de zekice, zarifçe dokundurmak ya da güzel bir 
mazmunla iğnelemek amacına yönelik şiirlere eski şairlerimizin çoğunun 
divanında rastlanır” diyerek başladığı sözü, yerginin ilk basamağını oluşturan, 
ancak doğrudan yergi amacı taşımayan sadece sitem ederek, serzenişte 
bulunarak bir davranışı bir durumu kınama amacını güden ifadelere getirir. 
Verdiği örneklerde sevgilinin ilgisizliğinden yakınma, sevgilinin âşığa ilgi 
göstermemesi nedeniyle sevgiliyi kınama, sevgilinin hercayi yaradılışına sitem 
görülmektedir (Mengi, 2010: 86 vd.). Yine örneklerde Nedim’in yaşı küçük 
olmasına rağmen yetişkin gibi davranmaya çalışan güzele alaycı bir dille 
takıldığını, başka bir örnekte, sevgilinin çapkınlığını nükte perdesi altında 
yerdiğini anlatmaktadır. Şiirlerde, sitemle karışık nükteli bir üslupla feleğe 
çatıldığını, insanın karşısına isteğine uygun kişiler çıkarmadığı için devran 
gönlünce dönmediği için feleğin kınandığını örneklerle vermektedir. 
Mengi’nin bakışı, eskilerin zarifçe dokundurmak, iğnelemek, hafifçe yermek, 
zekice taşlamak için kullandıkları söz sanatları istihza, istidrak, tariz, kinayeye, 
tehekküme yöneliktir.  

Nevâyî’nin şiiri de bu gözle incelendiğinde pek çok tanık görülecektir. 
Kınama, yergi, sitem yollu şiirlerin de aslında latife, nükte denebilecek 
nitelikler taşıyacağı da dikkate alınmalıdır. Mensur metinler de aynı gözle 
değerlendirilirse birçok veri elde etmek mümkündür. 

4. Gerek Anadolu sahası gerekse Doğu Türk yazı dili sahasında eski 
edebiyatımızdaki mizah genel çerçevesine giren terimlerin tanıkları ile 
ayrıntılı olarak tespit edilmesi, terminolojinin dönemine, çağına göre teşhis 
edilip incelenmesi önem taşımaktadır. Zaman zaman farklı yüzyılların 
terminolojisi ile farklı yüzyılların eserlerini değerlendirme yanılgısına 
düşüldüğü görülmektedir. Doğu Türkçesi ve Batı Türkçesi edebi ürünlerinin 
karşılaştırmalı çalışmalarına, her konuda olduğu gibi mizah, latife kavram 
alanında da ihtiyacımız olduğu açıktır. Eski Türk edebiyatı alanında çalışan 
meslektaşlarımızın Doğu Türk yazı dili edebi ürünlerine de daha çok 
eğilmeleri dileğimizdir. Bu dileğimizin dil alanında çalışanlar olarak bize,  
onlara Türkiye Türkçesine aktarmaları yapılmış metinler sunma 
yükümlülüğünü getirdiğini de biliyoruz. Bunun yanı sıra doğu Türk yazı dili 
üzerine çalışan meslektaşlarımızla Eski Türk edebiyatı çalışmaları yürüten 
meslektaşlarımızın ortak çalışmalara imza atmaları ihtiyacını dile getirmek 
belki de en güzel çözüm yolu olacaktır. 



A. Deniz ABİK – Ali Şir Nevâyî’nin Eserlerinde ‘Latîfe’ Kavramı                               33 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kaynakça  

Abik, Ayşehan Deniz. (1993), Ali Şir Nevayi’nin Risaleleri Tarih-i Hükema ve 
Enbiya, Tarih-i Mülük-i Acem, Münşeat, Metin, Gramatikal İndeks-
Sözlük, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve 
Edebiyatı Anabilim Dalı Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara,  

Abik, Ayşehan Deniz. (2006), Ali Şir Nevayi Hamsetü’l-Mütehayyirin Metin- 
Çeviri- Açıklamalar- Dizin, Seçkin Yayınevi, Ankara. 

Çiftçi, Hasan. (2002), Klasik Fars Edebiyatında Hiciv ve Sosyal Eleştiri,  TC 
Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara.    

Eraslan, Kemal (1979), Nesâyimü’l-Mahabbe Min Şemâyimi’l-Fütüvve, 
İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

Eraslan, Kemal. (2001),  Ali - Şir Nevâyî Mecâlisün’Nefâyis I (Giriş ve Metin),  
Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.  

Eraslan, Kemal. (2001),  Ali - Şir  Nevâyî  

Mecâlisün’Nefâyis II Çeviri,  Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

Güven, Hikmet Feridun. (2006), “Klasik Türk Edebiyatında Hiciv ve Mizah”, 
Türk Edebiyatı Tarihi 2, TC Kültür Bakanlığı Yayınları,  İstanbul, s.576-
585.    

Levend, A. Sırrı (1970);  “ Divan Edebiyatında Gülmece ve Yergi”, Türk Dili 
Araştırmaları Yıllığı Belleten 1970,  1971, s. 37-45.  

Mengi, Mine. (2010), “Divan Şiirindeki Yergi Amaçlı Söz Sanatları”, Divan Şiiri 
Yazıları, Akçağ Yayınevi,  Ankara, s. 85-95. 

Seymen, Emine.(2008); Sehi Bey ve Latifi Tezkirelerinde İstitrâd, Çukurova 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 
Dalı Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Adana. 

Şemseddin Sami. (1317),  Kamus-ı Türki,  İkdam Matbaası, Dersaadet. 



Ϧ 

 

Hasan Ali Esir “XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi 

ve Divan’ı Üzerinde Genel Bir DeĞerlendirme” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 34-44 

Yükleme Tarihi: 14.07.2016 - Kabul Tarihi: 10.10.2016 

Hasan Ali ESİR* 

 

XVII. YÜZYIL ŞAİRLERİNDEN HÂFIZ-ZÂDE SEYYİD MEHMED SA’DÎ 
ÇELEBİ VE DİVAN’I ÜZERİNDE GENEL BİR DEĞERLENDİRME 

 

Öz: Klasik Türk edebiyatında XV. yüzyıldan itibaren farklı üsluplar 
görülür. XVII. yüzyılda ise bu farklı üsluplar artık belirginleşmiştir. Hâfız-zâde 
Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi XVII. yüzyılın ikinci yarısında yaşamış bir müderris-
şairdir. Onun yaşadığı dönem siyasi açıdan pek parlak değildir; bununla birlikte 
edebiyat sahasında başarılı eserlerin verilmeye devam ettiği bir yüzyıldır. Hâfız-
zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi de Divan’ı ile bu yüzyılda adından söz 
ettirmiştir.  

Çalışmanın giriş bölümünde Sa’dî Çelebi’nin yaşadığı dönem siyasi ve 
edebî yönleriyle ele alındı. Sonra şairin hayatı anlatıldı ve Divan’ı değerlendirildi. 
Bu değerlendirmede önce Divan’da kullandığı dil ele alındı. Müteakiben üsluba 
etki eden faktörlerden; deyimler, kelime grupları, cümleler ve edebî sanatlar 
üzerinde duruldu. Çalışmada elde edilen tespitler örneklerle anlatıldı. Böylece 
Divan’ın sanat değeri ortaya konmaya çalışıldı. Çalışma değerlendirilme ve sonuç 
bölümüyle tamamlandı. 

Anahtar Kelimeler: XVII. yüzyıl, Klasik Türk edebiyatı, Klasik Türk şiiri, 
Divan, dil, üslup, edebî sanatlar.  

HÂFIZ-ZÂDE SEYYİD MEHMED SA’DÎ ÇELEBİ FROM 17TH 

CENTURY POETS AND A WIDE ANALYSIS ON HIS ‘DİVAN’ 

Abstract: Different styles have been seen in the classical Turkish 
literature since the 15th century. In 17th century, these different styles became 
more common. Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi, who lived in the second 
half of 17th century, was an instructor and poet. His time was highly problematic 
in political terms. Nevertheless, there were truly successful literary works 
throughout the century. Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi was one the 
renowned poets with his masterpiece ‘Divan’ in this century. 

In the introduction part of the study, the pediod of Sa’dî Çelebi lived in 
was handled with regard to the political and literary situation. Then, the life story 
of the poet was described and his Divan was analyzed. Firstly, the language he 
used in Divan was examined in the analysis. Next, the factors on style such as 
idioms, phrases, sentences and literary arts were emphasized. In this study, the 
obtained results were explained with the examples. In this way, the artistic value 
of Divan was tried to be defined. The study was completed with the evaluation 
and conclusion part.  

Key Words: 17th Century, Classical Turkish Literature, Classical Turkish 
Poem, Divan, Language, Style, Literary Arts.  

 
 

 
 

                                                           
* Prof. Dr., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi; haesir@hotmail.com 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      35 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

1. Giriş 

XIII-XV. yüzyıllar Türk edebiyatının kuruluş ve gelişimini tamamladığı 
yüzyıllar olmuştur. XVI. yüzyılda ise divan şiiri her bakımdan olgunlaşmış ve 
zirveye ulaşılmıştır. XVII. yüzyıla gelindiğinde Türk edebiyatında önceki 
yüzyılların klasik üslubunun yanında Sebk-i Hindî, Hikemi Tarz ve 
Mahallîleşme eğilimleri de görülür. XVII. yüzyıl bu eğilimlerin daha belirgin 
olarak görüldüğü bir yüzyıl olmuştur. 

Türk edebiyatında Fuzûlî (öl. 1556) ve Bâkî (öl. 1600) ile bunların 
takipçileri klasik üslubun; Nâ’ilî-i Kadîm (öl. 1666), Nedîm-i Kadîm (öl. 1670), 
Neşâtî-i Mevlevî (öl. 1675) ve Şeyh Gâlib (öl. 1799) Sebk-i Hindî’nin;  Nev’î-
zâde Atâî (öl. 1635) ve Bosnalı Sâbit (öl. 1712) vb. şairler Mahallî Tarz’ın 
temsilcileri olarak öne çıkmışlardır. Ayrıca Türkî-i Basît adı ile bir tarzdan da 
söz edilir ki XV. yüzyılda Aydınlı Visâlî ve XVI. yüzyılda Edirneli Nazmî ile 
Tatavlalı Mahremî bu tarzın kurucusu ve geliştiricileri olarak kabul edilirler 
(Mermer, 2006 : 11-26; Bilkan ve Aydın, 2007 : 7-189; Mengi, 1991 : IX-XIV, 1-
134). Ancak pek çok şairin divanında bu üslup ve tarzlara uyan şiirler bulunur. 
O nedenle bu üslup ve tarzları klasik üsluptan kesin çizgilerle ayırmak zordur. 
Bir şairi doğru bir biçimde tanımak onun yaşadığı devri bütün yönleriyle 
bilmekle mümkündür. Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi Divan’ı ile ilgili 
bilgilere geçmeden önce onun yaşadığı dönemde siyasi ve edebî panorama 
kısaca şöyledir:  

1.1. Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi’nin Yaşadığı Dönemde 
Siyasi ve Edebî Durum 

XVII. yüzyılın ikinci yarısında yaşamış olan Hâfız-zâde Seyyid Mehmet 
Sa’dî Çelebi’den (öl. 1693) bahseden kaynaklar onun doğum tarihi ile ilgili 
bilgi vermemişlerdir. Bununla birlikte, öğrenimini tamamlayıp 1685’te (H 
1096) müderrisliğe başladığı düşünülürse 1655-1660 yılları arasında 
doğduğu söylenebilir. Bu ipucundan, onun IV. Mehmet (1648-1687), II. 
Süleyman (1687-1691) ve II. Ahmet (1691-1695) devirlerini gördüğü 
anlaşılıyor. 

Osmanlı Devleti, XVII. yüzyıla girilirken içerde ve dışarıda eski gücünü 
kaybetmişti. Duraklama asrın ikinci yarısında da devam etmişti. Celali 
İsyanları çıkmış, otorite bozulmuştu. Devletin temel kurumları zedelenmiş, 
bundan şeyhülislamlık makamı da nasibini almıştı. Şeyhülislamlar azledilmek 
endişesiyle doğru fetva veremez olmuşlardı. XVII. yüzyılın ikinci yarısında 
tahtta en uzun süre kalan IV. Mehmet (1648-1687) sadarete getirdiği 
Köprülüler vasıtasıyla bir müddet çöküntüyü yavaşlatmıştı. Yüzyılın sonunda 
Karlofça Antlaşması’yla yüz elli yıl Osmanlı hakimiyetindeki Erdel, 
Avusturya’ya bırakılmıştı. 

XVII. asır, siyasi açıdan pek parlak olmasa da edebî yönden başarılı 
eserlerin verilmeye devam ettiği bir yüzyıl olmuştur. Bu yüzyıl divan şiirinde 
üslup açısından dönüm noktasıdır. Nâ’ilî-i Kadîm (öl. 1666) başta olmak üzere 
bazı şairler, söz güzelliğinin yanında, manada derinlik ve hayallerde genişlik 
arayarak Sebk-i Hindî’yi benimsemişlerdir. Ayrıca bu yüzyılda “tefekkür 
edebiyatı” çığırını açan Nâbî (öl. 1712) başlı başına bir mekteptir. Nâbî ile aynı 
dönemde yaşayan Bosnalı Sâbit’te de (öl. 1712) şuh söyleyişler ve cinaslı 
ifadeler dikkati çeker.  



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      36 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

XVII. yüzyılın ikinci yarısı edebî yönden birinci yarıya oranla daha 
durgundur. Böyle olmakla birlikte Nâ’ilî-i Kadîm (öl. 1666), Nedîm-i Kadîm (öl. 
1670), Neşâtî-i Mevlevî (öl. 1675), Nâbî (öl. 1712) ve Bosnalı Sâbit (öl. 1712) 
bu dönemde önemli eserler verdiler (Esir, 2016: 13-16).  

Çalışmaya konu olan ve çeşitli medreselerde müderrislik yapan Hâfız-
zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Sa’dî Çelebi (öl. 1693), klasik edebiyatta yukarıda 
zikredilen şairler kadar şöhret bulasa da XVII. yüzyılın ikinci yarısında Divan’ı 
ile adından söz ettirmiştir (Esir, 2016: 1-372). 

 
2. Sa’dî Çelebi (öl. 1693 / H 1105) 

Nerede ve kaç tarihinde doğduğu bilinmiyor. Ancak hayat hikâyesinden 
hareketle bir tahminde bulunulacak olursa İstanbul’da 1655-1660 yılları 
arasında doğduğu söylenebilir. Asıl adı Seyyid Mehmed’dir. Dayısı, Nakîbü’l-
eşrâftan Es‘ad-zâde es-Seyyid Mehmed Sa‘îd Efendi’dir.  Bağdatlı İsmail Paşa 
Hediyetü'l-‘Ârifîn’inde Sa’dî Çelebî’den “Rum İli’nin Sa‘dî’si” diye bahseder. 
Babası çevresinde “Zeyrek-zâde Hâfızı” olarak ün yapmış Mustafa Efendi’dir. 
Sa‘dî Çelebi bundan dolayı “Hâfız-zâde” olarak da bilinir. Mustafa Efendi, 
Vakâyi‘ü'l-Fuzalâ’nın belirttiğine göre Kastamonuludur. Sa’dî Çelebî, 
kaynakların belirttiğine göre iyi bir tahsil görmüştür. Babası Mustafa Efendi, 
devrin âlimlerindendir. Müderris Seyrek-zâde Seyyid Abdurrahman Efendi’ye 
intisap etmiş, himmetini görmüştür. Diyarbakır ve Eyüp kazalarında iki defa 
olmak üzere, Üsküdar kazası kadılıklarında bulunmuş, 1687’de (H 1098) vefat 
etmiş bir âlimdir.  Dayısı Es‘ad-zâde es-Seyyid Mehmed Sa‘îd Efendi de devrin 
şeyhülislamlarından Yahya Efendi’den mülazemetle müderrislik ve Anadolu 
kazaskerliği yapmış, 1687’de (H 1098) vefat etmiş bir âlimdir. Hâfız-zâde 
Seyyid Mehmed Sa‘dî Çelebi  müderristir. Devrin kaynakları müderrisliği 
üzerinde dururlar. Eğitimini tamamlayarak Nakîbü’l-eşrâf Seyrek-zâde Seyyid 
Abdurrahman Efendi’den icazet almış ve gündeliği 40 akçe olan ve “kırkakçeli 
medrese” diye tabir edilen medresede göreve başlamıştır. Daha sonra aşama 
aşama kendisini geliştirerek 1102 (H 1691) şevvalinde Es‘ad-zâde Şeyhî 
Seyyid Mehmed Efendi yerine Hüsrev Kedhüdâ Medresesinin saniye kısmına 
yükseltilmiştir. Muhtemelen bu onun ölümünden önceki son görev yeridir. 
Çünkü kaynaklarda bu konuda başka bilgi yoktur. Kanunî devrinde 
düzenlenen medreselerde sıralama küçükten büyüğe doğru; ibtidâ-i hâric, 
hareket-i hâric, ibtidâ-i dâhil, hareket-i dâhil, mûsıla-i sahn, sahn-ı semân, 
ibtidâ-i altmışlı, hareket-i altmışlı, mûsıla-i Süleymaniye, hâmise-i 
Süleymaniye, Süleymaniye, dârü’l-hadîs şeklinde on iki dereceden meydana 
geldiği dikkate alınırsa Sa‘dî Çelebi “dâhil” rütbesine yükseltildikten sonra 
Es‘ad-zâde Şeyhî Seyyid Mehmed Efendi yerine Hüsrev Kedhüdâ Medresesinin 
saniye kısmına atandığında müderrislikte en azından dördüncü ya da beşinci 
derecede yani “hareket-i dâhil” ya da “mûsıla-i sahn”da bulunuyor olmalıdır. 
Bu da onun müderrislikte epeyce yükseldiğini gösterir. Sa‘dî’den bahseden 
kaynaklar, ölüm tarihi konusunda birleşirler. Vakâyi‘ü'l-Fuzalâ’da Sa‘dî 
Çelebi’nin [bin] yüz beş saferinin dokuzuncu cumartesi günü vebadan öldüğü 
ve Ebâ Eyyubî Ensarî  yakınlarındaki Defterdar Camii mezarlığında, babasının 
yanına defnedildiği kayıtlıdır. Onun müderrislikte yükselmeye başladığı 1096 
(M 1685) yılı dikkate alınırsa genç yaşta öldüğü söylenebilir (Esir, 2000: 29-
38; Esir, 2016: 19-23). 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      37 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

2.1. Sa’dî Çelebi Divan’ı  

Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebî’den bahseden kaynaklar, onun 
XVII. asır şuarası içinde müstesna bir yere sahip olduğunu, ayrıca nesirde de 
usta olduğunu söylerler. Sa’dî Çelebi’nin en önemli eseri Divan’ıdır. 
Divan’ındaki şiirleri alışılmış divan tertibindedir. Ayrıca Kadı Mîr Hüseyin el-
Meybüdî’nin (öl. 1503/1504) Câm-ı Gîtî-nümâ’sını Farsçadan Arapçaya 
tercüme etmiştir. Divan’ındaki 12. kasidesinde, şiire başlamadan önce ilim 
öğrendiğini söyler. Bundaki maksadını da Allah’ a kulluk arz etmek olarak 
açıklar.  

Sa’dî Çelebi Divan’ının İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi No: 617 ve Ali 
Emîrî Efendi Manzûm Eserler (Millet Ktp.), No: 207’de kayıtlı iki nüshası 
bulunmaktadır (İKTYDK, 1959: 478, 479). İstanbul Üniversitesi 
Kütüphanesindeki nüsha; 1 münacat, 6 naat, 5 kaside, 104 gazel, 36 Türkçe, 1 
Farsça rubai, 2 tarih, 1 Arapça şiir, 12 Farsça gazel, 1 Farsça tahmis, 1 Türkçe 
manzum mektuptan oluşmaktadır. Ali Emiri Efendi (Millet Ktp.) 
Kütüphanesindeki nüshada ise 2 münacat, 5 naat, 7 kaside, 107 gazel, 2 tarih, 
40 rubai, 24 Farsça gazel bulunmaktadır. 

Sa’dî Çelebi’nin Divan’ı XVII. yüzyıla kadar işlenmiş, şiir sanatı 
bakımından olgunlaşmış bir dil ve üslup özelliği taşır. Bu dil ve üslup, Türk-
İslam kültürünün ortak malı olan kelime ve terkiplerden oluşmaktadır. Diğer 
bir ifadeyle Divan klasik üslubun güzel bir örneğidir. Bunun yanında yukarıda 
sözünü ettiğimiz Sebk-i Hindî, Mahallî Tarz ve Türkî-i Basît’ten de yer yer 
özellikler taşır. Bunlar aşağıda verilen örneklerde de görülecektir.  

2.1.1. Divan’ın Dili 

Sa’dî Çelebi, Divan’ında devrinin dil anlayışını benimsemiş ve bu 
anlayışın gerektirdiği kuralları başarıyla uygulamıştır. O, XVII. yüzyıla kadar 
çeşitli sebeplerle Türk diline girmiş yabancı söz ve söz gruplarını yeri geldikçe 
kullanmıştır: Harîm-i ravza-i pâkiŋ hemîşe oldukça / Matâf-ı ceyş-i Sürûş-ı 
tavâfkâr-ı şeref (Kaside, 1/28), Eser-i feyz-i nesîm-i kerem-i hulkundan / Ser-
te-ser bâg-ı Behiştiŋ açılır goncaları (Kaside, 2/13) gibi. Bazen beytin tamamı 
tamlamalardan oluşabilir: Mahrem-i halvet-sarây-ı kurb-ı makbûl-i Hüdâ / 
Dâhil-i sahn-ı harîm-i râz-ı memdûh-ı güzîn (Kaside, 5/10). Gazellerinde ise dil 
genelde daha sade ve nispeten az terkiplidir: Göŋül dedikleri âşüfte Sadiyâ 
bilmem / ‘Acep ruhunda mı zülfünde mi berinde midir (Gazel, 23/5), 
Kaddimiz çeng eyleyip ney gibi efgân eyleriz / Bezm-i ‘aşkıŋda göre şahım ne 
kânûn eyledik (Gazel, 59/2). Sa’dî’nin kullandığı bu dil, kendisinden 37 yıl 
sonra vefat edecek olan Nedîm’de de (öl. 1730) görülür. 

2.1.2. Divan’ın Üslubu ve Diğer Özellikleri 

Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük’ünde edebiyatta üsbubu “Sanatçının 
görüş, duyuş, anlayış ve anlatıştaki özelliği veya bir türün, bir çağın kendine 
özgü anlatış biçimi, biçem, tarz, stil.” olarak tanımlamaktadır (Eren vd. 1988 : 
1537). Sa’dî Çelebi Divan’ında üslup ve üslup yerine geçen sözler; “mir’at-i 
sühan”, “gül-deste-i nazm” (Rubai, I-I/2, 3), “hoş-edâ”, “nazm-ı şîrîn” (Kaside, 
9/17, 19),  tab’”, “nazm”, “gevher-i sühan” (Kaside, 10/12, 13), “nazm-ı bedî’” 
(Kaside, 11/28), “dürr-i şehvâr” (Kaside, 12/25), “dürr-i nâb” (Gazel, 7/5), 
“ta’bîr” (Gazel, 36/4), “sühan” (Gazel, 44/5), “libâs-ı tâze”, “ şâhid-i nazm”, “nâ-



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      38 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

güfte bir tarh-ı cedîd” (Gazel, 64/5), “sihr-i nazm” (Gazel, 69/6), “nazm-ı pâk” 
(Gazel, 91/5) vb.dir.  

Sa’dî Çelebi’nin Divan’ı üslup bakımından klasik üslup özelliği taşır. 
Ancak bir kısım gazellerinde Hint Üslubu (Okumuş, 1989: 107-117) ve diğer 
tarzlardan özellikler de görülür. “Fülk-i ümîd=ümit gemisi”, “sâhil-i bahr-i 
vuslat=kavuşma denizinin sahili” (Gazel, 38/6) ifadelerinde olduğu gibi 
mücerret kavramlar müşahhas varlıklarla birlikte kullanılmıştır. Ayrıca “kitâb-
ı hasrete cild-i müzehhebiz=hasret kitabına altın suyuna batırılmış cildiz” 
(Gazel, 40/3) gibi yeni söyleyişler de görülür. Bunlar onun Hint Üslubu 
özelliğindeki sözleri sayılabilir. Divan’da bunların örnekleri çoktur.  

Sa’dî Çelebi, kendisinden 58 yıl önce vefat etmiş olan Nef’î (öl. 1635) gibi 
övünerek yeni bir üslup geliştirdiğini iddia etmektedir: Benim ol hoş-edâ şâ’ir 
ki tîg-i tab’-ı pâkimle / Müsahhar eylemiş Bârî baŋa iklîm-i ‘irfânı // Bu 
isti’dâd-ı fıtrîdir değildir kesb-ile mümkin / Bihamdillah ki oldum mazhar-ı 
eltâf-ı Rabbânî // Halâvet buldu vasfıŋla o deŋli nazm-ı şîrînim / Zülâl-i 
şi’rime leb-teşne etdim âb-ı hayvânı (Kaside, 9/17-19). Ona göre güzel, 
etkiyeyici ve yeni tarz şiir yazmak Allah vergisi yetenekle olacak bir iştir. O, 
kendi tarzı için “nazm-ı pâk” derken de Nizamî (öl. 1214?) ile yarışabileceğini 
söylemektedir: Nizâmî Hamsesinden nazm-ı pâkiŋ kalmaz ey Sa’dî / Ki revnak-
bahş-ı üslûb-ı sühandır pençe-i cânân (Gazel, 91/5). 

Sa’dî Çelebi’nin, duygularını ifadede en uygun sesleri seçtiği görülür. 
Mesela naat türünde Divan’ının ikinci kasidesinde Hz. Peygamber’den 
bahsederken gönül telinin titreyişlerini “t, k, z, ş” sesleriyle duyurmaya çalışır: 
Tûtî-i nâtıkanıŋ zâikası bulmuşdur / Na’t-i şîrîniŋ ile lezzet-i şehd ü şekeri // 
Feyz-i endîşe-i na’tiŋle göŋül Hüsrevdir / Reh-i medhiŋde nisâr etse ‘aceb mi 
düreri (Kaside, 2/19,20). Bu gibi aliterasyonlar Divan’da yer yer 
bulunmaktadır. Şair bu yönüyle de Nef’î’ye benzer. Nef’î de Veziriazam Murad 
Paşa methiyesindeki: Evc-i hevâda sıyt-ı çekâçâk-ı tîgdan / Âvâz-ı ra’d ü sâ’ika 
reh güm-kunûn olur (Akkuş, 1993 : 139/14) beytinde “ç, k, t, z, r” sesleri ile 
muharebe alanındaki kılıç seslerini duyurmak ister.   

Onun üslubunun bir başka yönü de anlatmak istediği düşünceye uygun 
bir söz ya da söz grubu etrafında anlatmak istediklerini monotonluğa 
düşmeden sıralamasıdır. Divan’da dördüncü kasidenin nesib bölümündeki 
gece tasvirinde “bu şeb ki” ifadesi bu hususta bir örnektir: Bu şeb ki şem‘-i 
fürûzende-i dil-i bî-tâb / Olurdu nûr-dih-i bezm-i mihr-i ‘âlem-tâb // Bu şeb ki 
şu‘le-i kandîl-i tab‘-ı pür lem‘a / Olurdu zîver-i tâk-ı sipihr-i heft-kıbâb // Bu 
şeb ki şa‘şa‘a-i şevk-i neyyir-i hâtır / Ederdi şem‘a-i kâfûr-ı âftâbı müzâb / Bu 
şeb ki safvet-i Tesnîm-i feyz-i bî-zulmet / Verirdi cebhe-i âb-ı hayâta çîn-i 
hicâb // Bu şeb ki jâle-i feyz ü nesîm-i ‘âlem-i gayb / Kılardı gülşen-i sahn-ı 
derûnumu şâdâb // Bu şeb ki neşve-i câm-ı leb-â-leb tevfîk / Ederdi çâşnî-i 
Kevseri dile işrâb // Bu şeb ki cûşiş-i bahr-i safâdan olmuş-ıdı / Kenâr-ı 
kulzüm-i endîşe pür dür-i nâ-yâb // Bu şeb ki dest-i keremle güşâde etmiş-idi 
/ Dür-i hizâne-i feyzi müfettihü'l-ebvâb (Kaside, 4/1-8). 

Sa’dî Çelebi, kasidelerinde sevincini ve gördüklerini başkalarıyla 
paylaşırken genellikle: “müjde”, “zihî”, “niçe”, “habbezâ”, “bârekallah”, “gûyiyâ” 
gibi temenni ve nida edetlarını kullanır. Mesela Divan’ındaki ikinci naatına: 
Müjde mir’at-i dile ber-taraf oldu kederi / Sûret-i şâhid-i feyz etdi yine 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      39 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

cilveleri (Kaside, 2/1) sözleriyle başlar ve Habbezâ şâh-ı felek-taht u melâ’ik-
leşker / Fahr eder şân-ı bülendi ile nev’-i beşeri (Kaside, 2/11) şeklinde 
devam eder. Yine yedinci kasidesinin nesib bölümü: Bârekallah eyledi feyz-i 
mesîm-i nevbahâr / Gülşen-i âlemde sun’-ı Girdigâr-ı âşikâr (Kaside, 7/1)  
beyti ile başlar ve Habbezâ fasl-ı huceste mevsim-i ‘ayş u tarab / Vakt-ı 
gülgeşt-i çemen hengâm-ı seyr-i sebzezâr (Kaside, 7/7)  beyti ile devam eder. 
Bir başka kasidesinde bu kez “niçe” ve “müjde” kelimeleriyle tekrirler yapar 
(Kaside, 11/5-7). Sevinç ve hayranlığını da “bârekallah”, “zihî”, “habbezâ” gibi 
sözlerle ifade eder (Tarih, I/1, II/1). Sa’dî’nin gazel ve rubailerindeki üslubu 
ise daha durulmuş bir üsluptur: Lerzenâk olsa n’ola tenleri üftâdeleriŋ / Sâkin-
i sâha-i ‘aşkız bulunur zelzelemiz (Gazel, 45/4). Sa’dî Çelebi’nin, üslubunu 
anlattığı konuya göre şekillendirdiği, kelimeleri büyük bir titizlikle seçtiği 
anlaşılıyor.  

Onun kullandığı dil malzemesinde Arapça ve Farsça kelime ve 
terkiplerin yanında, söyleyişe zenginlik ve ifade kıvraklığı katan deyimler, eş 
anlamlı ve zıt anlamlı kelimeler, ikilemeler, Türkçe cümlenin her çeşidi, edebî 
sanatların her türlüsü bulunur. 

a) Deyimler  

Divan’da Türkçe, Arapça ve Farsça kelimelerden yapılmış deyimler 
sıklıkla geçer.  

1. Türkçe kelimelerden yapılmış olanlar: el çekmek (Kaside, 8/19, Gazel, 
84/1, 125/5), al al olmak (Gazel, 32/2), kan yutmak (Gazel, 32/3), elde bir 
olmak (Gazel, 83/2), el vermek (Gazel, 95/1), gönül vermek (Gazel, 102/4), 
baştan savmak (Rubai, XXXIX). 

2. Arapça-Türkçe kelimelerden yapılmış olanlar: kahır çekmek (Gazel, 
8/4), âlem etmek (Gazel, 27/1), elaman demek (Gazel, 32/1), merhamet 
eylemek (Gazel, 45/3), heba olmak (Gazel, 51/1), mübtela olmak (Gazel, 
51/3), sual etmek (Gazel, 84/4), hayran olmak (Gazel, 97/4), halel gelmek 
(Gazel, 100/4), kıyas eylemek (Gazel, 112/5), vaz’-ı kadem eylemek (Rubai, 
XXVII). 

3. Farsça-Türkçe kelimelerden yapılmış olanlar: hâk eylemek (Gazel, 
32/4), sad çâk eylemek (Gazel, 33/4), sevdalara düşmek (Gazel, 62/3), taze 
can bulmak (Gazel, 84/2), dil vermek (Gazel, 98/4), çin çin eylemek (Gazel, 
111/5), yabana gitmek (Gazel, 114/4). 

b) Kelime Grupları 

Divan’da, Türkçede kullanılan kelime gruplarının hemen her çeşidine 
rastlamak mümkündür. Burada bunların tamamına örnek vermek, eseri bir 
bakıma yeniden yazmak olur. Bu bakımdan sadece kelime gruplarından eş 
anlamlı ve zıt anlamlı kelimelerle ikilemelere örnek verilecektir. 

1. Eş anlamlı kelimeler: meh-i ikbâh ü mihr-i devlet (Kaside, 9/28), âyş u 
dem (Gazel, 5/3), âh u enîn ü zâr (Gazel, 38/3), cefâ vu cevr ü sitem (Gazel, 
44/3), nâle vü efgân (Gazel, 45/3), mercân u dürr-i nâb (Gazel, 92/5), âb u tâb 
(Gazel, 103/19, âh u enîn (Gazel, 109/4), dûr u dırâz (Gazel, 118/5).  

2. Zıt anlamlı kelimeler: rûz u şeb (Kaside, 1/29), hâs u âm (Kaside, 
7/15), emr ü nehy (Kaside, 8/18), lütf u cevr (Gazel, 6/5), firâk u vasl (Gazel, 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      40 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

20/5), norkân u tamâm (Gazel, 31/2), derd ü mahabbet (Gazel, 70/3), vuslat u 
furkat (Gazel, 96/3), şâm u seher, sürûr u keder (Gazel, 113/5). 

3. İkilemeler: yana yana (Kaside, 7/20), (Gazel, 29/3), halka halka 
(Gazel, 50/4), hâne hâne (Gazel, 52/5), saf saf (Gazel, 56/3), tâze tâze (Gazel, 
66/4), âheste âheste (Gazel, 99/1), hazer hazer (Gazel, 102/5), bakıŋ bakıŋ 
(Gazel, 106/2), çâk çâk, gâh geh (Gazel, 112/1). 

c) Cümle Çeşitleri 

Eserde, Türkçede eskiden beri kullanılan cümlelerin hemen her çeşidini 
bulmak mümkündür. Bunlardan bazıları bilinen tasnifleri içinde şöyledir: 

1. Yapılarına Göre Cümleler  

1-Basit cümle: Fikr-i câm-ı la’lidir ol âfetiŋ hemdem saŋa. (Gazel, 1/1a) 
Yokdur peyâm-ı vuslatına i’timâdımız. (Gazel, 15/3a) Hulûs-ı ‘aşk-ıla çeşmim 
hemîşe giryândır. (Gazel, 16/4a). 

2-Birleşik cümle: a) Girişik birleşik cümle: Sâ’idin görmek-ile kalmadı 
hûn-ı eşkim. (Kaside, 8/30a) Edince iktisâb-ı feyz-i pertev oldu nûrânî. 
(Kaside, 9/7b) Sâhibin buldu olup lütf-ı Hüdâya mazhar. (Kaside, 11/11a); b) 
Şartlı birleşik cümle: Dîde-i nergis-i şehlâ n’ola olsa pür nûr. (Kaside, 8/6b) 
Vechi var çâk-ı girîbânı dutulsa ma’zûr. (Kaside, 8/7b) N’ola şeh-bâz-ıla hem-
lâne olursa ‘asfûr. (Kaside, 8/20b); c) Ki’li birleşik cümle: Sensin ol zât-ı 
mükerrem ki müdâm etmedesin. (Kaside, 6/30a). 

3-Sıralı cümle: Vaktidir kıble-i maksûda teveccüh edesin. (Kaside, 
8/33a) Değildir subh-ı sâdık reşk-i devr-i câm-ı sahbâdır. (Kaside, 9/4a) 
Bulunmaz vâkıf-ı esrâr-ı hâl u hat olur merdüm. (Gazel, 6/2b) Eşkini seylâb 
eder âh u enînin gösterir. (Gazel, 22/4b). 

2. Anlamlarına Göre Cümleler 

1-Olumlu cümle: Reh-i ‘aşkında yârıŋ her ne gördümse güzeldir hep. 
(Gazel, 6/5b) Göründü hatem-i la’l-i lebi tebessüm-ile. (Gazel, 18/4a) Dutar 
mânend-i mihr âfâkı hüsn-i ‘âlem-ârâsı. (Gazel, 50/2a). 

2-Olumsuz cümle: Lezzet-i nazm-ı bedî’ini beyân eyleyemem. (Kaside, 
11/28a) Temâşâ etmemişler kimseler elhak bu âsârı. (Kaside, 12/6b) Şîşe-i 
kalbim sakın etme şikest ü pâymâl. (Gazel, 1/4a). 

3-Ünlem cümlesi: Habbezâ kilk-i hüner-pîşe ki mazhar kılmış! (Kaside, 
6/2a) Bârekallâh eyledi feyz-i nesîm-i nevbahâr! (Kaside, 7/1a). 

4-Emir cümlesi: Yeter ey hâme yeter eyleme teksîr-i sevâd! (Kaside, 
6/36b) Du’â-yı devlet ü ikbâline et ibtidâ çünkim! (Kaside, 9/26a) Besdir 
ıtnâb-ı makâl eyleme ey hâme yeter! (Kaside,  11/36b). 

5-Soru cümlesi: Vasfıŋı mümkin mi tahkîk üzre ta’bîr etmek? (Kaside, 
7/25a) Ey gül-i gülşen neden üftâdedir şebnem sana? (Gazel, 1/2b) O mehe 
figân u âhım eser eylemez mi âyâ? (Gazel, 3/1a). 

6-Dilek cümlesi: Kef-i kerîmiŋi et baŋa katre-bâr-ı şeref! (Kaside, 1/25b) 
Ola hemvâre tahıyyât u salât u teslîm! (Kaside, 2/25a) Eyle şâhâ nâil-i lütf-ı 
nigâh-ı şefkatiŋ! (Kaside, 5/20a). 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      41 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

3. Yüklemine Göre Cümleler 

1-İsim cümlesi: Gûyiyâ ruhsâre-i hôy-kerde-i cânânedir. (Kaside, 7/30a) 
Bu kerâmet keremi zât-ı serîfiŋdendir. (Kaside, 11/32a) Çerâğ-efrûz-ı şâm-ı 
‘ayş u demdir meclis-i sahbâ. (Gazel, 5/3b). 

2-Fiil cümlesi: Zemâne gevher-i lü’lüye mikdârı bildirdi. (Kaside, 
12/15a) ‘Aşk oldu çünki bu dil-i meyyâle âşinâ. (Kaside, 4/1a) Hevâdârân-ı 
‘işret ‘âlem-i âbı görür anda. (Kaside, 5/4a). 

4. Öğelerinin Dizililişine Göre Cümleler 

1-Kurallı cümle: Tûtî-i nâtıkanıŋ zâikası bulmuşdur. (Kaside, 2/19a) 
Esb-i kilkim reh-i medhinde tekâpû eyler. (Kaside, 8/25a) Şu’le-i re’y-i münîri 
o kadar rûşendir. (Kaside, 11/25a). 

2-Devrik cümle: Gam-ı sipâh-ı hatâdan penâh eder gönlüm. (Kaside, 
1/26a) Zâ’il etdi gam u endûhunu bir şevk-ı celî. (Kaside, 2/3a) Bâg-ı 
endîşeme lâzımdır o serv-i âzâd. (Kaside, 6/5b). 

ç) Edebî Sanatlar 

Sa’dî Çelebi’nin Divan’ı edebî sanatlar açıdan zengindir. Sanatsız bir 
beytine rastlamak zordur. Hatta, çok kez bir beyitte birkaç sanatı bir arada 
görmek mümkündür. Bu sanatlardan anlama ait olanları çoktur; sözle ilgili 
olanlardan cinas ve iştikak az görülür. Anlama ait olanlardan mecaz, teşhis, 
teşbih, hüsn-i ta’i lîl, tenasüp, leff ü neşr, mübalağa, istifham, nida, tevriye 
hemen her beyitte geçer.  

1. Mecâz-ı Mürsel (Mürsel Mecaz): Sa’dî Çelebi’nin Divan’ı mecazlar 
bakımından zengindir: O kadar emn ü amân üzre cihân kim hâlâ / Devr-i 
‘adlinde bulup emti‘a-i fitne fesâd  (Kaside, 6/22); Olup zıll-ı zalîl-i devletiŋde 
‘âlem âsûde / Her emrinde aŋa tevfîk-i Bârî eyleye yârî (Kaside, 12/27). 6/22. 
beyitte “cihân” sözüyle kastedilen insanlardır. Dış söylenmiş iç, yani insanlar 
kastedilmiştir. 12/27. beyitte “‘âlem” sözüyle kastedilen de insanlardır. 
Burada da yine dış, yani dünya söylenmiş, iç yani insanlar kastedilmiştir.  

2. Teşbih (Benzetme): Sa’dî Çelebi, duygularını çoğu kez benzetmeli 
anlatımlarla dile getirmiştir:  Dil fâhte-veş her ne kadar nâle ederse / 
Nâzındadır ol kâmeti şimşâd götürmez (Gazel, 46/3); Sürâhî gibi pür hûn ney 
gibi pür sûzdur göŋlüm / Beni bezmiŋde gâhî lütf edip giryân u nâlân et 
(Gazel, 8/2). 46/3. beyitte gönül nale etmesi sebebiyle üveyik kuşuna, 
sevgilinin boyu da şimşire benzetilmiştir. 8/2. beyitte gönül, şekli ve kanlı 
oluşu dolayısıyla kırmızı şarapla dolu sürahiye, yakıcılığı ile de ney’e 
benzetilmiştir. 

3. İsti’âre: Sa’dî Çelebi’nin, şiir husûsiyeti itibariyle istiareyi 
kullanmadığı beyit pek azdır: N'ola ten çâk çâk olsa göŋüller şerhanâk olsa / O 
şâhıŋ gamze-i Rüstem-neberdi çok yer açmışdır (Gazel, 29/3); Seyre mi çıkdı o 
şehbâz ‘aceb ey Sa‘dî / Her diraht üzre figân etmede mürgân saf saf (Gazel, 
56/5). 29/3. beyitte “şâh”; 56/5. beyitte “şehbâz” kelimeleri açık istiare ile 
sevgili yerine kullanılmıştır. 

4. Teşhis: Divan’da yer yer teşhis sanatı görülür: Çemende dâmen-i gül 
zîb-i dest-i hâr olmuş / Derûn-ı bülbül ise hârhâr-ı gayret imiş (Gazel, 53/6); 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      42 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bir eser görmüş gibi gülşende hüsn-i yârdan / Nergis-i bâgıŋ nigâh-ı hayretin 
seyr eyledim (Gazel, 74/5). 53/6. beyitte çimenlik alanında gülün eteğinin, 
dikenin elinin süsü olması; 74/5. beyitte bağdaki nergisin hayretle bakması 
birer teşhis sanatıdır. 

5. Hüsn-i Ta’lîl (Güzel Sebep Bulma): Divan’da pek çok yerde geçer: 
Hevâ-yı mihr-i rûy-ı yâr-ıla cevlân eder her gün / Degil bîhûde bu ser-geştelik 
hurşîd-i rahşânda (Gazel, 94/4); Dâmen-i gül-berg-i handânı görünce çâk çâk / 
Gayretinden ‘andelîb-i zâr feryâd eyledi (Gazel, 120/4). 94/4. beyitte güneşin 
sürekli gezinmesinin sevgilinin yüzünü görme arzusuna bağlanması; 120/4. 
beyitte bülbülün feryadının açan gülün eteğinin parça parça olmasına 
bağlanması birer güzel sebeptir ve hüsn-i ta’lildir. 

6. Tenâsüp (Uygunluk): Divan’da yüzlerce örneği vardır: Göŋül ya dâgıŋı 
ya zahm-i tîrini ister / O şeh esîr-i gamından nişâne ister imiş (Gazel, 52/2); 
Encümen zîb-i şeb-i gam şu‘le-i âhım yeter / Şem‘-i mehle bezm-i ‘âlem rûşen 
olmuş olmamış (Gazel, 54/4). 52/2. beyitte “dâğ”, “zahm”, “tîr”, “nişân” yara ile 
ilgili kelimeler; 54/4. beyitte “encümen”, “şeb”, “şu‘le”, “şem‘”, “bezm”, “rûşen” 
meclisle ilgili kelimeler bir araya getirilerek tenasüp yapılmış. 

7. Leff ü Neşr (Dürüp Bükme): Bu sanat, Divan’da kasidelerin nesib ve 
medhiye bölümlerinde daha çok görülür. Verilen örnekler mürettep leff ü 
neşrle ilgilidir: Kâse-i leb-rîz-i bezm-i ni‘metiŋ mihr-i münîr / Bende-i hidmet-
güzâr-ı devletiŋ çarh-ı berîn (Kaside, 5/3); Leşker-i kahrı ile kişver-i küffâr 
harâb / Eser-i ‘adli ile milket-i İslâm âbâd (Kaside, 6/19). 5/3. beyitte “kâse-i 
leb-rîz-i bezm-i ni‘met” - “bende-i hidmet-güzâr-ı devlet”, “mihr-i münîr” - 
“çarh-ı berîn”; 6/19. beyitte “leşker-i kahr” - “eser-i ‘adl”, “ile” - “ile”, “kişver-i 
küffâr” - “milket-i İslâm”, “harâb” - “âbâd” kelimeleri arasında mürettep 
(düzenli) leff ü neşr vardır.  

8. Mubalağa (Abartma): Divan’da pek çok beyitte görülen bir sanattır: 
Nerm olur şu‘le-i şemşîr-i cihân-gîriyle / Düşmen-i dîniŋ eger olsa vücûdu 
pûlâd (Kaside, 6/17); Dutar mânend-i mihr âfâkı hüsn-i ‘âlem-ârâsı / Ne dem 
gül-geşte gitse ol perî rûyum nihân gitmez (Gazel, 50/2). 6/17. beyitte kılıcın 
cihanı tutması (fethetmesi) ve bu kılıcın, çelikten olsa bile, düşman vücudunu 
eritmesi; 50/2. beyitte sevgilinin âlemi süsleyen güzelliğinin güneş gibi her 
tarafı kaplaması birer mübalağadır. 

9. Tekrir: Divan’da yer yer geçer. “Niçe şevk ehl-i dil” ile başlayan 
beyitlerde bu durum görülür: Niçe şevk ehl-i dile mâye-i lütf-ı câvîd / Ki odur 
mâide-i ni’met-i Hak mâhazarı // Niçe şevk ehl-i diliŋ ziynet-i silk-i tab’ı / Dür-
i deryâ-yı ferâh kân-ı safânıŋ güheri // Niçe şevk ehl-i dili bülbül-i hoş-nağme 
eder / Var ise gülşen-i şâdîniŋ odur verd-i teri // Niçe şevk edeli rehber baŋa 
Hâdî-i Ezel / Reh-i na’t-ı Şeh-i Kevneyne düşürdüm güzeri (Kaside, 2/4-7). 

10. Telmih: Divan’da yer yer bulunur: Zamîr-i enveri mahsûs olup 
görseydi pervâne / Ederdi terk-i ‘aşk-ı şu‘le-i şem‘-ı fürûzânı (Kaside, 9/14); 
Olur mânend-i Kays-âvâre-i deşt-i cünûn göŋlüm / Ol âhûyu şikâr etmek 
olursa cüst ü cûlarla (Gazel, 101/2). 9/14. beyitte “pervâne” ve “şem‘” başta 
olmak üzere aşağı yukarı bütün kelimelerle Şem‘ ü Pervâne hikâyesine telmih 
yapılmıştır. 101/2. beyitte “Kays- “deşt”, “cünûn”, “âhû”, “şikâr”, “cüst ü cû” 
kelimeleri Mecnûn’un çöllere düşüp kuşlarla ve ceylanlarla arkadaşlık ederek 
Leylâ’yı araması hikâyesini hatırlatır. 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      43 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

11. İstifhâm (Soru): Divan’da yer yer bulunur: O mehe figân u âhım eser 
eylemez mi âyâ / Bu esîr-i şâm-ı hicre nazar eylemez mi âyâ (Gazel, 3/1). 
Nedir bu hiffet ile giryeŋ ey dil-i ser-mest / Humâr-ı rıtl-ı mahabbet saŋa 
giryân mı gelir (Gazel, 18/2). 3/1. beyite “eylemez mi âyâ” tekrar eden sözler; 
18/2. beyitte “nedir”, “giryân mı” kelimeleri cevabı beklenmeden sorulan 
sorulardır. 

12. Nidâ (Ünlem): Divan’da bazı beyitlerde bulunur: Mekremetkârâ 
şefî’â derst-gîrâ serverâ / Ey nigehbân-ı kühenkârân-ı nâlân u hazîn (Kaside, 
5/17). Dâverâ dâdgerâ âsaf u illâ kadrâ / Ey vezîr-i ‘azamet-küster ü pâkîze-
nijâd (Kaside, 6/29). 5/17. beyitte “mekremetkârâ”, “şefî‘â”, “dest-gîrâ”, 
“serverâ”, “ey”; 6/29. beyitte “dâverâ”, “dâdgerâ”, “kadrâ”, “ey” kelimeleri 
nidadır. 

13. Tecâhül-i ‘Ârif (Bilmezlikten Gelme): Divan’da bazı beyitlerde geçer: 
Gül-endâmım yine bir bülbülüŋ hûnın mı nûş etdi / Görenler âl âl olmuş o 
rûyu dil-sitân derler (Gazel, 32/2); Bizi divane etdi bir nigehle ey perî peyker / 
Ne sûret cilvelerdir bilmeziz mir’at-i rûyunda (Gazel, 114/2). 32/2. beyitte 
şair, gül yanaklı sevgilisinin, bülbülün kanını içmeyeceğini bildiği hâlde soru 
sorarak bilmez görünüyor. 114/2. beyitte de sevgilisinin bir bakışıyla 
kendinden geçen âşik, bunun sebebinin sevgilinin bakışı olduğunu bildiği 
hâlde bilmez görünüyor.  

14. Tevriye: Divan’da bazı beyitlerde bulunur: Sevâd-ı zülfüŋü etdim 
nesîm-i subha su’âl / Diyâr-ı çîni yine reh-nümâdan öğrendim (Gazel, 81/4). 
Cefâsı hep vefâ hışmı kerem âzârı ‘âlemdir / Bana tek cevr eden ol nâzenîn-i 
dil-nüvâz olsun (Gazel, 86/3). 81/4. beyitte “çîn” kelimesi “zülf” kelimesi ile 
ilgisi dolayısıyla Çin diyarı / ülkesi anlamından başka “kıvrım” anlamında; 
86/3. beyitte “tek” kelimesi eşi olmayan, biricik, yegâne anlamının yanında, 
“yalnızca” anlamında kullanılmıştır. 

3. Değerlendirilme ve Sonuç 

Sa’dî Çelebi kaynaklara “divan şairi” olarak geçmiştir. Bir şairin öncelikli 
hedeflerinden biri “Divan” sahibi olmaktır. Sa’dî Çelebi, bunu başarmıştır. 
Meseleye bu açıdan bakıldığında onun yaptığı işin önemi görülür.  

Sa’dî Çelebi’nin eserini meydana getirirken önceki devirlerin ve kendi 
yaşadığı yüzyılın büyük şairlerinden etkilenmesi doğaldır. XVII. yüzyıla kadar, 
divan edebiyatı birçok merhaleden geçmiş ve olgunlaşmıştır. Bu yüzyılda 
bunun neticeleri alınmıştır; dinî-tasavvufi, ictimai ve tefekkür başta olmak 
üzere çeşitli sahalarda başarılı eserler verilmiştir. Sa’dî Çelebi böyle bir edebî 
devir ve miras içerisinde Divan’ını yazmıştır.  

Sa’dî Çelebi’nin Divan’ı hacim bakımından küçüktür, ancak şekil ve 
muhteva yönünden, bir divanda bulunması gereken özelliklere sahiptir.  Onun 
Divan’ıyla ilgili tespitler elbette yukarıdakilerle sınırlı değildir. Tespitte 
gözden kaçan ve burada üzerinde yeterince durulmayan yönler de olabilir. 
Ayrıca konuya daha değişik açılardan bakıp daha farklı sonuçlara ulaşmak da  
mümkündür. Bütün bunlar bir yana, Sa’dî Çelebi: Libâs-ı tâze ey Sa’dî yaraşdı 
şâhid-i nazma / Neşât-ı ‘îd ile nâ-güfte bir tarh-ı cedîd etdik (Gazel, 64/5), 
Hevâ-yı şâhid-i endîşeden Sa’dî biz el çekdik / Yine sad çâk olur dil görmesin 
bir tâze mazmûnu (Gazel, 125/5) beyitleri ile belirttiği gibi “yeni ve değişik” 



  Hasan Ali ESİR – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divan’ı…      44 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

mazmunlarla farklı bir üslup ortaya koyma çabası içindedir. Sa’dî Çelebi, klasik 
üslup içerisinde bir dereceye kadar bunu başarmıştır. Bir dereceye kadardır; 
çünkü divan şiirinin genel kalıplarını kırarak bu kalıpların dışına çıkmak 
mümkün değildir. Buna o dönemde imkân da yoktur. Buna göre Divan’da: 

a) Kelimelerin menşei genelde Farsça ve Arapçadır, Türkçe menşeli 
olanlar azdır. Buna bağlı olarak Farsça ve Arapça kaidelere göre yapılmış 
tamlamalar çoktur. Bunlardan Farsça olanlar Arapçalara göre daha fazladır. 
Arapça tamlamaları oluşturan kelimeler Arapçadır: “müfettihü’l-ebvâb” 
(Kaside, 4/8), “ulü’l-elbâb” (Kaside, 4/20), “hayrü’l-beşer”, “rahmetenli’l-
’âlemîn” (Kaside, 5/2), “rûhü’l-emîn” (Kaside, 5/4), “yühyi’l-arz” (Kaside, 7/2). 
Farsça tamlamalardaki kelimeler ise Farsça, Arapça ya da her ikisi birden 
karışıktır. Şair, yeri geldikçe Türkçe tamlamalara da yer vermiştir. 

b) Şair, üslubunda yapmacıktan uzak ve başarılıdır. Aruzu ustalıkla 
kullanmıştır. Şiirlerinde her çeşit kafiye görülür. Divan’ı muhteva yönünden 
zengindir. Birçok şairdeki özellikler onda görülür. Sonuçta Sa’dî Çelebi, Divan’ı 
ile yaşadığı yüzyılda iz bırakmış bir şairdir. Kendine özgü görüş, duyuş, anlayış 
ve anlatış iddiasında olan yeniliğe açık bir şairdir.  Divan’ının XVII. yüzyıl 
divanları arasında önemli bir yere sahip olduğu söylenebilir.  

4. Kaynakça 

1. Akkuş, Metin. (1993), Nef’î Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 
2. Bilkan Ali Fuat, Aydın, Şadi. (2007), Sebk-i Hindî ve Türk Edebiyatında Hint 

Tarzı, 3F Yayınları, İstanbul. 
3. Esir, Hasan Ali. (2000), “XVII. Yüzyılda Bir Şair: Mehmed Sa’dî Çelebi”, İlmî 

Araştırmalar, S 10, İstanbul, s. 29-38.  
4. Esir, Hasan Ali. (2016), Hâfız-zâde Seyyid Mehmed Sa’dî Çelebi ve Divanı, 

İnceleme-Tenkitli Metin-İndeks-Sözlük-Tıpkıbasım, Recep Tayyip Erdoğan 
Üniversitesi Yayınları, Rize.  

5. İSTANBUL KÜTÜPHANELERİ TÜRKÇE YAZMA DİVANLAR KATALOĞU. 
(1959), C 2, XVII. Asır, Maarif Basımevi, İstanbul. 

6. Mengi, Mine. (1991), Dîvân Şiirinde Hikemî Tarzın Büyük Temsilcisi Nâbî, 
Atatürk Kültür Merkezi Yayını, Ankara. 

7.  Mermer, Ahmet. (2006), Türkî-i Basît ve Aydınlı Visâlî'nin Şiirleri, Akçağ 
Yayınları, Ankara. 

8. Okumuş, Ömer. (1989), Hind Üslûbu (Sebk-i Hindî), Fen-Edebiyat Fakültesi 
Edebiyat Bilimleri Araştırma Dergisi, Ayrı Basım, S 17, Erzurum, s. 107-
117. 

9. Eren Hasan, Gözaydın Nevzat, Parlatır İsmail, Tekin Talat, Zülfikar Hamza. 
(1988), Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

10. Akalın Şükrü Halûk, Toparlı Recep, Korkmaz Zeynet, Gözaydın Nevzat, 
Zülfikar Hamza, Yüce Bilâl. (2005), Yazım Kılavuzu, Türk Dil Kurumu 
Yayınları, Ankara. 

 

 



Ϧ 

 

Pervin Çapan “Otobiyografi GeleneĞinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 45-62 

Yükleme Tarihi: 22.08.2016 - Kabul Tarihi: 10.10.2016 

Pervin ÇAPAN * 

 
OTOBİYOGRAFİ GELENEĞİNDE VECİZ BİR ÖRNEK:  

KÂTİP ÇELEBİ BİYOGRAFİSİ 
 

Öz: Klâsik Türk Edebiyatı tarihi içinde, biyografi yazma kültürü ve tezkireler 
aracılığıyla kökleşen biyografi geleneği önemli bir yere sahiptir. Şairlerin adları 
ve eserlerini gelecek  zamanlara taşıyarak bu vesile ile unutulmamalarını  
hedefleyen bu gelenek, Türk edebiyatında ilk örneğinin verildiği XV.yy.’dan  
başlayarak farklı boyutlardaki eserlerle günümüze kadar varlığını sürdürmüştür. 
Otobiyografi geleneği de Türk edebiyatı içinde biyografiye paralel olarak 
ilerleyen bir türdür. Şair ve edipler bazen kendi eserleri içinde, bazen de bir 
biyografi yazarının teklifi üzerine kendi hâl tercemelerini kaleme alabilirler. Yine 
akademik veya popüler bir monografi çalışması içinde de bir sanatkâra ait bu 
tarz bilgilerin değerlendirildiği görülebilir. Edebiyatımızda bunun pek çok 
örneğine rastlamak mümkündür.  

1609’da İstanbul’da doğan ve asıl adı Mustafa olan Kâtip Çelebi, 17.yy.’da 
Doğu’da Hacı Halife, Batı’da ise Hacı Kalfa diye tanınan ilim, sanat ve fikir 
adamıdır. Tarih, coğrafya ve bibliyografya alanında yazılmış yirmiyi aşan telif ve 
tercüme eserin de sahibidir. 6 Kasım 2009 tarihi, 1657’de İstanbul’da hayata 
veda eden Kâtip Çelebi’nin ölümünün 352.yıldönümü olduğu gibi, doğumunun da 
400. yılı idi. 2009 yılı UNESCO tarafından da Kâtip Çelebi yılı olarak ilân 
edilmiştir. 
         Bu bildiride, Kâtip Çelebi’nin Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk adlı eserinde 
öne sürdüğü ve onun devrine göre son derece modern bir bakış açısını yansıtan 
ve pek çok bakımdan içinde yaşadığımız zamana da ışık tutan rasyonalist ve 
liberal düşünceleri işaret edilerek söz konusu eserin sonunda yer alan ve üslûbu 
açısından veciz bir örnek olarak nitelenebilecek otobiyografisi dikkatlere 
sunulacaktır. 

Anahtar kelimeler: Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk, otobiyografi, rasyonalist ve 
liberal görüşler 

A TERSE EXAMPLE IN AUTOBIOGRAPHY TRADITION:  
BIOGRAPHY OF KÂTİP ÇELEBİ 

 
 Abstarct: Throughout history of Classical Turkish literature, culture of 
biography writing and biography tradition strengthening its roots by means of 
tezkires have an important role. This tradition that aims poets’ names and their 
works to be remembered in the future, from XVth century till now has continued 
its existence with different works. Autobiography tradition is also a form that 
goes parallel with biography in Classical Turkish literature. Poets and men of 
letters may sometimes write their own curricula vitae on the proposal of the 
biography writer. One can see that this kind of information about the writer is 
made use of in an academic or monographic study. There are many examples of 
these in our literature. 

Born in İstanbul in 1609, Kâtip Çelebi whose real name is Mustafa, known 
as Hacı Halife in the east and Hacı Kalfa in the west is a man of wisdom, art and 
intellect. He wrote more than twenty translation and compilation works. 6th of 
November 2009 was 352nd death anniversary and 400th birth anniversary of 
Kâtip Çelebi who died in 1657. 2009 was announced as the year of Kâtip Çelebi 
by UNESCO. 

                                                           
* Prof. Dr., Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi; cpervin@mu.edu.tr 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            46 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

In this article, we are going to review his rationalist and liberal views 
proposed in his work “Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk”, enlightening our era in 
many ways, which are very modern compared to his period; and his 
autobiography as an example of terse in terms of its style is going to be revealed. 

Key words: Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk, autobiography, rationalist and 
liberal views 

 

Kâtip Çelebi(Şubat 1609-6 Ekim 1659) kendine mahsus tavır ve bakış 
açısıyla XVII.yy.’a damgasını vurmuş  velûd bir ilim adamıdır. Adına kayıtlı 21 
eserin yanında, kendisine isnat edilen başka eserler de söz konusudur. 
Eserleriyle Osmanlı ilim âleminde olduğu kadar, Batı’da da şöhret bulmuş ve 
hayranlıkla takip edilmiştir. Tarih, coğrafya, bibliyografya, biyografi, 
otobiyografi, ahlâk, tasavvuf, tıp, matematik, astronomi, entomoloji ve 
sosyoloji gibi alanlarda kaleme aldığı eserleri çığır açıcı olmuş eserlerinde 
benimsediği ansiklopedist yaklaşım giderek bir İslâm ansiklopedisi tanzim 
etme düşüncesini filizlendirmiştir. Eserlerinde ortaya koyduğu sistematik ve 
tasnif tarzı itibarıyla İbn Haldun’un yolundadır ve özellikle Taşköprizâde’nin 
Miftâhü’s-Sa’âde adlı eserinden istifade ederek hazırladığı Keşfü’z-Zünûn, 
Osmanlı medrese teşkilatının ilmî esaslarına dair önemli ipuçları verir. İlmin 
toplum yapısını değiştirme ve geliştirmede oynayacağı rol ve ilim adamının 
ilmî ve ahlâkî kaygılarının topluma katkıları üzerinde düşündüğü görülür. 
Eserlerinde verdiği bilgiler ve yaptığı yönlendirmelerle yeni fikirler üreten 
yenilikçi bir düşünür portresinden ziyade, yaşadığı döneme ışık tutan devlet, 
din ve toplum meselelerine çözümler üreten sorumlu bir aydın kimliği çizer. 
Özellikle milleti ayakta tutan temel dinamiklere dikkat çekerek din ve hayat 
arasında bağlantılar kurar. Toplumda birliğin sağlanmasında ilmin ve ilim 
adamının sağlam, sarsılmaz ve toparlayıcı duruşuna ve rolüne vurgular yapar 
(Gökyay, 2002: 36-40). Eserlerinin bir kısmı Arapça, bir kısmı da Türkçedir. 
Fransızca, Latince ve İtalyanca da bilen Kâtip Çelebi, ilim dünyasına ışık tutan 
çok önemli eserler bırakmıştır. 

Hilmi Ziya Ülken, Türk Tefekkürü Tarihi adlı eserinde; “Türk 
ansiklopedistleri içerisinde en büyüğü ve haklı olarak en meşhuru Kâtip 
Çelebi’dir.” dedikten sonra, O’nun Garp muharrirleri arasında Hacı Kalfa 
ismiyle tanındığını, çeşitli konulara dair çok kıymetli ve orijinal eserler 
yazdığını, coğrafyaya dair eserlerinde, eski müelliflerin yaptığı gibi tavsifî ve 
tahlîlî tarzdan ayrılarak Garp eserlerinin tesiriyle daha umumî ve terkîbî 
eserler verdiğini, ifade eder (Ülken, 2004: 193).  

Kâtip Çelebi ve eserleri üzerine en fazla Orhan Şaik Gökyay eğilmiştir. 
Bu çerçevede kendisinin İngilizce ve Türkçe İslâm Ansiklopedisi’ne yazdığı 
maddeler yanında, ilk baskısı Türk Tarih Kurumu yayınları arasından Ankara 
1957’de çıkan Kâtip Çelebi, Hayatı-Şahsiyeti-Eserleri; ikincisi Mili Eğitim 
Bakanlığı yayınları arasından İstanbul 1969 yılında çıkan Kâtip Çelebi’den 
Seçmeler vardır. Bu eser Türk Klâsikleri serisinden Kâtip Çelebi’den Seçmeler I 
adıyla İstanbul 1991’de yayımlanmıştır. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            47 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kâtip Çelebi’nin hayatına ait orijinal bilgiler, kendisinin kaleme aldığı 
otobiyografilerine ve yeri geldikçe öteki eserlerine serpiştirdiği kısa notlara 
dayanmaktadır. Bu otobiyografilerden en geniş olanlarının ilki, Süleymaniye 
Kütüphanesi, Şehid Ali Paşa Bölümü 1877 numarada kayıtlı olan Süllemü’l-
Vüsûl ilâ Tabakâti’l-Fuhûl, ikincisi ise Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk adlı 
eserdir. 

 Bu bildiride, bunlardan yaygın olarak Mizânü’l-Hakk diye tanınan 
ikinci eser üzerinde durulacak özellikle eserin sonunda yer alan otobiyografi, 
bir tezkire maddesi olarak ele alınıp üslûp ve bilgi sıralaması itibarıyla 
değerlendirilecektir. 

 Kâtip Çelebi’nin son eseri olan Mizânü’l-Hakk telif edildiği H.1067 
Safer /M.1656 Kasım’ından başlayarak büyük yankı uyandırmış, hatta 
hakkında şeyhülislam Abdürrahim Efendi’den fetva bile istenilmiştir. 
Şeyhülislam fetvasında; “… bu risalede Müslümanlar arasında bir ayırma, 
yahut uzlaştırma ve halka itidal yolunu göstermek mi vardır?” sorusuna 
cevaben; “ Allah yazarına en güzel ecrini versin, bu risalede halkın halleri için 
uzlaştırma, doğru yolu gösterme ve itidale rehberlik vardır.”1 diyerek mü’ellifin 
hakkını teslim etmiştir. Eserin sadece İstanbul kütüphanelerinde farklı 
tarihlerde istinsah edilmiş 40’tan fazla yazmasının bulunması, onun ne kadar 
çok okunduğunun delilidir. Tanzimat’tan sonra üç kez basılması da esere 
atfedilen önemi gösterir.2 Eserin ilk yayımı 1864’te Şinâsî tarafından (Tasvîr-i 
Efkâr’da bölüm bölüm tefrika şeklinde) yapılmış bunu 1869 ve 1888 neşirleri 
izlemiştir. En dikkati çeken neşir 1297’de Mecmua-i Ulûm’da gerçekleştirilmiş 
olup eser yazar nüshası dikkate alınarak basılmıştır. Basım hataları dikkate 
alındığı takdirde, müellifin kendi hattıyla kaleme alınan nüshanın esas alınmış 
olması neşrin önemini daha da artırmaktadır, çünkü bu neşirde yer alan ve 
Kâtip Çelebi’nin kendisine ait 17 kayıt ve dipnotun bir kısmı diğer neşirlerde 
yoktur.3 

Eser ilki Orhan Şaik Gökyay, ikincisi ise Prof. Dr. Süleyman Uludağ 
tarafından olmak üzere iki kez günümüz Türkçesi’ne aktarılmıştır.  Bu bildiri 
hazırlanırken dipnotlarda O.Ş.Gökyay’a ait iki neşir olan, Tercüman 1001 
Temel Eser arasından İstanbul 1980’de4 çıkan ve Milli Eğitim Bakanlığı’nın 
Şark-İslâm Klâsikleri arasından İstanbul 1993’te5 çıkan kitaplardan istifade 
edilmiştir. Eserin son kez neşri, Kabalcı Yayınevi tarafından 
gerçekleştirilmiştir. Kitap, ilki Orhan Şaik Gökyay’a, ikincisi Prof. Dr. Süleyman 

                                                           
1 Kâtib Çelebi, hzl. Orhan Şaik Gökyay, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 
Temmuz 1986, s.58. 
2 Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk(En Doğruyu Seçmek İçin Hak 
Terazisi), hzl. Orhan Şaik Gökyay, Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul 1980, s.10. 
3 Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, En Doğruyu Seçmek İçin Hak 
Terazisi,Türkçesi: Orhan Şaik Gökyay; En Doğru Olan Tercih Konusunda Hak Ölçü, 
Türkçesi: Prof.Dr.Süleyman Uludağ, Kabalcı Yayınları, İstanbul, Nisan 2008, s.139-140.  
4 Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk(En Doğruyu Seçmek İçin Hak Terazisi), 
hzl. Orhan Şaik Gökyay, Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul 1980, 192s. 
5 Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hak fi İhtiyâri’l-Ahak, Milli Eğitim Bakanlığı, Şark-İslâm 
Klâsikleri, İstanbul 1993, 190s. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            48 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Uludağ’a ait iki ayrı aktarımı ihtiva etmektedir. 6 Yine Süleyman Uludağ ve 
Mustafa Kara’nın birlikte hazırladıkları, İslâm’da Tenkid ve Tartışma Usûlü 
7adlı kitap da, söz konusu eserin sadeleştirilmiş hâlidir. Eser G.L.Lewis 
tarafından Balance of Truth adıyla İngilizce’ye çevrilerek 1957’de Londra’da 
yayımlanmıştır.8 

 XVII.yy.’da İslâm dünyasında ve Osmanlı ülkesinde halkın ve 
bilginlerin tartıştığı sosyal ve dinî nitelikli meselelere aklî olduğu kadar, 
samimi olarak yaklaşan  Katip Çelebi, bu konulardaki görüşlerini dile getirerek 
çözüm yolları önerir. Hilmi Ziya Ülken, Mizânü’l-Hakk’ın;  din ve itikat 
meselelerine felsefî ve rasyonel bir bakışla yazıldığı için mü’ellifin diğer 
eserlerinden, fikrî ve felsefî kıymeti itibarıyla ayrıldığını; Kâtip Çelebi’nin 
mesaisinin genişliği ve ansiklopedik ihatası noktasından Osmanlı devrinin 
âlimleri arasında büyük bir şöhret kazandığına dikkat çeker. 9  

Kâtip Çelebi besmele ile başladığı eserinin giriş kısmında, aklî ilimlerin 
gerekliliği üzerinde durarak bunların naklî ilimlerle birlikte ele alınması ve 
halk arasında tefrika ve tartışmalara sebep olan konuların ilim ışığında 
çözümlenmesi gerektiği, medenîleşmenin ve insanların toplu hâlde 
yaşamasının buna bağlı olduğu ve İslâmiyetin esasından uzaklaşmış yanlış 
inanışların cemiyette kargaşaya sebep olduğu gibi hususlara dikkat çeker.  
Eserin bundan sonraki kısmı konular şeklinde düzenlenmiştir. Hızır 
Aleyhisselamın hayatı; tagannî; raks ve devir; tasliye ve tarziye; tütün içmek; 
kahve; afyon şurubu, afyon ve başka keyif verici maddelerin kullanılması; Ulu 
Peygamber Hazretleri’nin ana-babası üzerine; Firavun’un imanı; Şeyh 
Muhyiddin İbn Arabî hakkındaki uyuşmazlık üzerine; Yezid’e lânet okuma; 
bidat;  kabirleri ziyaret etmek; Regaip, Berat ve Kadir namazları; musafaha 
üzerine; inhinâ üzerine; emr bi’l-ma’rûf nehy ani’l-münker üzerine; millet 
üzerine; rüşvet üzerine;  Ebussu’ûd Efendi ve Birgili Mehmed Efendi üzerine; 
Sivasî Efendi ve Kadızâde üzerine gibi, 21 farklı konuyu tarafsız bir bilim 
adamı soğukkanlılığıyla ele alır. Eser ‘Nimete Şükür ve Birkaç Öğüt’ başlıklı bir 
hâtime ile sona erer.  

Ali Cânip, “Kâtip Çelebi’de Liberallik” başlıklı makalesinde, Kâtip 
Çelebi’nin yazdığı eserlerin ciddiyeti ve benzerleri içindeki önemine işaret 
ettikten sonra, Mizânü’l-Hakk’ı şu şekilde değerlendirir: “…Bunlar arasında 
hacmen küçük, müdafaa ettiği fikir itibarıyla mânen pek büyük bir eseri vardır 
ki, asrının zihniyetini ifade etmesi noktasından ne kadar dikkate lâyıksa o 
zihniyete karşı pek ‘modern’ bir mücadeleyi göstermesi noktasından pek ve pek 
ziyade takdir ve hayrete şayandır… Mizânü’l-Hakk XI.asırda medresenin düştüğü 

                                                           
6 Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, En Doğruyu Seçmek İçin Hak 
Terazisi,Türkçesi: Orhan Şaik Gökyay; En Doğru Olan Tercih Konusunda Hak Ölçü, 
Türkçesi: Prof.Dr.Süleyman Uludağ, Kabalcı Yayınları, İstanbul, Nisan 2008, 342s. 
7 Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, İslâm’da Tenkid ve Tartışma Usûlü, hzl. 
Prof.Dr.Süleyman Uludağ – Prof.Dr. Mustafa Kara,, Marifet Yayınları, İstanbul 2001. 
8  Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, En Doğruyu Seçmek İçin Hak Terazisi, 
Türkçesi: Orhan Şaik Gökyay; En Doğru Olan Tercih Konusunda Hak Ölçü, Türkçesi: 
Prof.Dr.Süleyman Uludağ, Kabalcı Yayınları, İstanbul, Nisan 2008, s.142. 
9 Hilmi Ziya Ülken, Türk Tefekkürü Tarihi, YKY, 2.bas., İstanbul, Nisan 2004, s.194, 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            49 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ve propaganda ettiği kara taassuba karşı kaleme alınmıştır. İfadesi sade, 
mantıkî, müdafaaları kuvvetlidir. Kâtip Çelebi’yi hiç tanımayan bir adam bile 
okusa ‘bu risale yaman bir kafadan çıkmıştır’ hükmünü derhal verir. Mü’ellif 
mukaddimede ilmin ehemmiyetini kısa ve fakat ana hatlarıyla gösterdikten 
sonra, “ilmin zararı olmaz, zemm ü inkâr eylemeyeler, zira bir şeyi inkâr ol 
nesneden ba’d ve hırmâna sebepdir” diyor ve üç dört basit misalle nokta-i 
nazarını tevsîk ediyor.”10 Makalenin ilerleyen satırlarında felsefe, mantık ve 
düşünceden uzaklaştığı için giderek taassuba düşen medresenin çıkmazlarına 
dikkat çeken Ali Cânip, Kâtip Çelebi’nin eserinde ileri sürdüğü düşüncelere 
dair takdirlerini belirterek onun fikirleriyle ulaştığı merhaleyi işaret eder. 
O’na göre Kâtip Çelebi; “…Avrupalıların bugün ‘serbest tefekküre hürmet ve 
muhabbet’ diye tarif ettikleri ‘Liberalizm’in üç yüz sene evvel yaşamış bir Türk 
mütefekkirin kafasında yer tutmuş olduğunu yukarıki satırlar vâzıhan isbat 
ediyor ki, bu Kâtip Çelebi’yi yetiştiren bir millet için iftihara şayandır. Mizânü’l-
Hakk 21 bahse ayrılmıştır. Her bahiste bir mes’ele münakaşa edilmiştir. Mü’ellifi 
tarafından ma’kûl ve modern hükümlere ircâ olunmuştur.”11 diyerek metinden 
bazı örnekler verir ve değerlendirmelerini sürdürür. 

Kâtip Çelebi, bildiriye konu olan Mizânü’l-Hakk’ın hâtime kısmında 
kendi hâl tercemesini veciz bir otobiyografi örneği şeklinde kaleme almıştır. 
Eserin bu kısmını bir tezkire maddesi gibi ele alıp incelemek mümkündür. 
Bilindiği üzere tezkireler, her meslekten kişilerin adlarının ve eserlerinin 
unutulmamasını, gelecek nesillere de taşınmasını hedefler. Kendisi bir tezkire 
yazarı olmamakla birlikte Kâtip Çelebi, tezkirelere de kaynaklık edebilecek 
değerde büyük eserlere imza atmıştır. Bunlardan en önemlisi, 20 yılda 
tamamlanan ve Batı’da da tanınan Keşfü’z-Zünûn an Esâmü’l-Kütübi ve’l-
Fünûn’dur. Arapça bir bibliyografya sözlüğü olan eserde 14.500 kitap, risale 
adı ve yazarı, bilim tasnifi ışığında ve alfabetik olarak düzenlenmiştir. Onun 
yaşadığı XVII.yy.’da, klâsik tezkire geleneği bir asır önce başladığı çizgiden bir 
hayli ileridedir.Riyâzî ve Rızâ’nın tezkireleri hariç, antoloji tipi tezkireler 
görünümünde olan asrın  tezkire anlayışından farklı olarak Kâtip Çelebi, kendi 
biyografisini bir tezkireci dikkatiyle teksîf ederken, klâsik tezkire geleneğinde 
söz konusu olan bilgi sıralaması ve üslûbu esas almıştır. Kullandığı dil ve ifade 
tarzı, devrine göre, tezkirelere has fayda faktörünü göz ardı etmeden 
düzenlenmiştir. Tezkire geleneğinde kullandıkları dil, üslûp, tenkit 
terminolojisi ve bilgi sıralaması sebebiyle takdir gören Lâtîfî ve Safâyî 
tezkirelerine oldukça yakın bir yolu benimsemiştir.  

Hâtime’yi orijinal kılan, üslûbunu şekillendiren ve otobiyografik bir 
özellik kazandıran tavır yanında, Kâtip Çelebi’nin bu kısımda kendisinden, 
üçüncü tekil şahıs olarak söz etmesidir. Günümüzde kaleme alınan 
otobiyografi veya monografilerde ise genellikle ‘yapar, eder, gider’ şeklinde 
geniş zamanın üçüncü tekil şahsının kullanıldığı görülmektedir. Kâtip Çelebi 
eserin bu kısmında, görülen geçmiş zamanın üçüncü tekil şahsını kullanmayı 
tercih ederek  ‘yaptı, etti, gitti’ gibi ifadelerle, anlatımını klâsik tezkire 
geleneğinin söyleyiş tarzına uydurmuştur. Bu zaman kipinin kullanımı 
anlatıcıyı müşâhit konumuna yükseltirken metni de edebî bir tür olan hâtırâta 
                                                           
10 Ali Cânip(Yöntem), “Kâtip Çelebi’de Liberallik”, Hayat Mecmuası, C.II, S.50, s.462. 
11 Ali Cânip(Yöntem), a.g.m., s.462. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            50 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

yaklaştırır. Klâsik tezkire metinleri bu anlatım tarzı sebebiyle sadece edebiyat 
tarihi ve edebiyat tenkidi gibi alanlara hizmet etmekle kalmaz, aynı zamanda 
edebî bir metin olarak da incelenmesi mümkün olur. Örnekleyecek olursak; “… 
hükmü ile okumak ve yazmak san’atına meyl eyledi. 1032 târîhinde Anatolu 
muhâsebesi kalemine şâkird olup 33’de Tercan seferine gitdi. 35’de Bağdâd 
seferin seferleyüp baş mukâbelede şâkird oldu…Erzurum muhâsarasında 
bulunup 38’de asker-i İslâm ile İstanbul’a geldi…Ve şeyh-i mezbûrun 
dershânesine varup Hüsrev Paşa sefere gidince va’zını ve dersini 
dinledi…(s.316)”12 

Metinde yer yer birinci tekil şahıs anlatımlarıyla da karşılaşılır. Klâsik 
nesir geleneğinde, mü’ellifin kendisinden bahsettiği mahalde, “ben fakîr; ben 
fakîr-i pür-taksîr vb.” ifadeler kullanmak suretiyle tevazu gösterdiği kısımlar 
da söz konusudur. Bu tarz bir yaklaşım, aynı zamanda hayatın her alanında 
incelik ve zarafeti hedefleyen bir ilim adamının   tevazuuna da delâlet eder. 
Kâtip Çelebi’nin anlatımında bu yaklaşımı muhafaza ettiği pek çok örnek 
görülmektedir.  

“…Fakîr bundan akdem nicesin hadd-i i’tidâl semtine irşâd eyleyüp ol 
kayddan halâs içün hâlâ bu muhtasarı dahi kaleme getirdüm.” (s.319) 

“…derslerine hâzır olduğum ulemâdan ziyâde kesret-i ma’lûmât ve ihâta 
sâhibi bulup merhûmı üstâz ittihâz itdüm. Anlar dahi Fakîr’i sâ’ir talebe gibi 
görmeyüp kemâl-i teveccüh üzre idi.” (s.319) 

“…bu Fakîr’in senedi muttasıl oldı.” (s.318) 
“…Merhûm Yahyâ Efendi ‘ders dir misinüz ve hâşiye  mütâlaa ider 

misinüz’ dir idi. Fakîr dahi ‘ders okurlar lakin hâşiye iltizâmı nâdir olur’ dir idim. 
Zîrâ âdâb-ı Fakîr her kesrete cânib vahdetden duhûl ve ihâta-i külliyât ile zabt-ı 
usûl idi.” (s.318) 

“…ru’yâda bu Fakîr’e göründüler.”(s.320) 
“…tevârîhe mürâca’at bâbında Fakîr ile iktifâ itmişdi.” (s.321) 
“…Bu Fakîr’den istifâde iden taliblere husûsân vesâ’ir talebeye umûmen 

lâyık olan vasiyyetdir.” (s.322) 

Hâtime’de istek kipine de oldukça fazla yer verilmiştir. Yine istek 
kipinin birinci tekil şahıs eki yerine, birinci çoğul şahıs ekinin kullanılmış 
olmasını da nesir geleneğine has bir yaklaşımın ürünü olarak nitelemek 
yerinde olacaktır. İlâhî kitaplarda da bu çoğulcu söyleyiş sıkça karşımıza çıkar.  

“…vasiyyet âdâbından birkaçını beyân zımnında bu vasiyyeti derc iderüz 
. Tâ ki istimâ’ idenler bilüp âdâba ri’âyet ideler ve va’z dinleyeler.” (s.323) 

“…zikrine şürû’ idelüm.” (s.323) 

Hâtime metninin sadeleştirilmesi sırasında, araştırıcıyı sıkıntıya sokan 
kısımlar Kâtip Çelebi’nin sıkça kullandığı edilgen yapılardır. Cümleler inşa 

                                                           
12 Not: Buradan itibaren verilen örneklerin sayfa numaraları, dipnot ve kaynakçada da 
yer alan, Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, En Doğruyu Seçmek İçin Hak 
Terazisi, Türkçesi: Orhan Şaik Gökyay; En Doğru Olan Tercih Konusunda Hak Ölçü, 
Türkçesi: Prof.Dr.Süleyman Uludağ, Kabalcı Yayınları, İstanbul, Nisan 2008, neşrinin 
sonuna eklenen Mecmua-i Ulûm metnine aittir. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            51 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

metinlerinde görüldüğü kadar  uzun olmadığı ve secilerle süslenmediği hâlde, 
yer yer uzatılarak zarf fiillerle birbirine bağlandığı için,  anlaşılması zor bir hâl 
almıştır.   

“…bu esnâda mizâca inhirâf gelüp ıslâh-ı mizâc u ilâc içün ilm-i tıbba 
iştigâl olundu.” (s.318) 

“…Süleymâniyye dersiâmı Keçi Mehmed Efendi merhûm dersleri istimâ’ 
olundu.” (s.319) 

“…1066’da donanma ahvâli inkisârı bâ’is olup kapudanlarun deryâ 
cenkleri ve seferleri ve ba’zı tersâne ve deryâ ahvâli ‘ Tuhfetü’l-Kibâr’ da 
yazılup 1067 Saferi’nde bu risâle tahrîr olundu.”(s.320) 

Kâtip Çelebi, tarihî olayları naklederken de, anlatımına masalsı bir eda 
katmak için, anlatılan geçmiş zaman kipini ve onun hikâye biçimlerini kullanır. 
Bu kullanım edilgen yapılarda da sürdürülmüştür. 

“…eski da’vâyı tecdîd idüp cumhûr-ı Halvetiyye ve Mevleviyye ve 
makbere bekçileri kendüye düşman olmuşidi.” (s.316) 

“Sâbıkan müsveddesin gören ulemâ beyâzını ricâ itdüklerine binâ’en 
harf-i hâ’ya varınca cild-i evveli beyâz ve ulemâ-i asra arz olunmuşidi. Pesend ü 
tahsîn itdiler. Sâbıkan coğrafyada ‘Cihân-nümâ’ nâm bir kitâb cem’ine şürû’ 
olunmuşidi.” (s.321-320) 

Hâtime’de Türkçe’nin yapısına uymayan, ancak klâsik nesir 
geleneğinin de bir parçası olan Farsça’ya mahsus ki’li cümleler de oldukça 
fazladır. 

“…Ümîddir ki bundan sonra bakıyye-i ömr bu hâlile geçe.” (s.320) 
“Yâ Resûla’llâh bu bendenize bir ism telkîn buyurun meşgûl olayum 

diyicek buyurdular ki Yâ peygamber ismine meşgûl ol diyü sözi savt-ı a’lâ ile 
söylediler bir mertebe ki sâmi’a anunla tolup uyanıcak eseri bâkî idi.” (s.320) 

Metin içinde yer bulan Arapça cümle ve ibareler de metne bir ‘orta 
nesir’ özelliği katmıştır. Tezkirelerde, gözettikleri fayda faktörü sebebiyle 
mukaddime kısımları ve bazı mühim şahsiyetleri anlatırken görülen ağır ve 
ağdalı söyleyiş tarzı istisna edildiği takdirde, genellikle orta nesir yolu seçilir. 
Hasan Çelebi ve Sâlim tezkireleri hariç hemen hepsi bu kurala uyarlar. Orta 
nesrin prototipi sayılan Lâtîfî Tezkiresi ve Gelibolulu Âlî’nin Künhü’l-Ahbâr’ı 
da üslûp itibarıyla bu yolu izlemiştir. Orta nesirde bazı kalıp ifadelerin 
kullanımı, âyet-hadîs iktibasları, Arapça darbımesel ve kelâm-ı kibârlar 
anlatımı güçlendirmek ve delillendirmek için mü’ellifin sıkça başvurduğu 
yollardandır. Hâtime metninde bu anlayıştan hareketle kullanılmış aslı Arapça 
olan şu sözler yer almaktadır: “Kişi bilmediğinin düşmanıdır”, “Hazır cevap, ne 
hoş bir yardımcıdır.”; “Muhalefet et, meşhur olursun”; “Küçük cihaddan büyük 
cihada döndük(Hadîs)” gibi 

“…61’de 62’de ‘Süllemü’l-Vusûl ilâ Tabakâti’l-Fuhûl’ nâm 
tabakâtımızun evvel cildi harf-i tâ’ya varınca beyâz olundı. Kitâb-ı mezbûrda 
evvelîn ve âhirîn kibârı tevârîhi yazılmışdur.” (s.321) 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            52 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“Bu ecildendir ki ekser halk va’z ve hutbe meclisinde uyurlar. Zîrâ hutbe 
Arabîdir fehm itmediği takdîrde ma’nâ ile çendân âşinâlığı yokdur.” (s.322) 

“…Ba’dehu hükemâ kitâblarını ve mütekellimîn sözlerini ve sûfiyyûn 
kelâmını tetebbu’ idüp ‘ huz mâ-safâ da’mâ-keder’(Duru(faydalı) olanı al, 
bulanık(sıkıntılı) olanı bırak) fehvâsınca her birinden fikr ve nazar-ı 
sahîhle müfîd olanı kabûl idüp müstefîd ola.” (s.325) 

Kâtip Çelebi’nin kaleme aldığı, hâtime şeklindeki bu otobiyografide, 
takip edilen bilgi sıralaması ana hatlarıyla değerlendirildiğinde, bu metnin bir 
tezkire maddesinden pek de farklı olmadığı görülür. Bir tezkirede bilgi olarak 
mahlası takiben ilk önce, biyografisi yazılan kişinin isim, unvan ve varsa lakabı 
verilir. İncelenen metinde de;  “ Bu risâlenin muharriri Mustafa bin Abdullah eş-
şehîr be-Hacı Halîfe ki ulemâ yanında Kâtib Çelebi dimekle meşhûrdur” (s.316) 
şeklinde aynı sıra izlenmiştir.    

Mü’ellifin doğum yeri ve mekânı olarak “ …belde-i Kostantıniyye’de 
tevellüd idüp”(s.316) şeklinde İstanbullu olduğu belirtilmiştir. Metnin içinde 
bu kelime bir de İslâmbol şeklinde geçmektedir. 

Biyografinin ilerleyen satırlarında, mü’ellifin babasının mesleği 
belirtilerek “…Vâlidi askerîden olmağla kanun üzre ol zümreye geçüp”(s.316) 
şeklinde, mü’ellifin de kanuna uyarak aynı mesleğe dahil olduğu 
kaydedilmiştir. Bunun Kâtip Çelebi’nin seçimi olmadığı ardından gelen cümle 
ile sezdirilmiştir. Buna göre O; “talih ve yıldızının icabı ve hükmüyle okuma 
yazma sanatına meyleder.” (s.316)   

Tezkirelerde daha çok bir bilgi ve tanıtma aracı olarak kullanılan 
zaman unsuru, Kâtip Çelebi biyografisinde de ihmal edilmemiştir. Genel olarak 
tezkirelerde takvime dayalı olarak verilen tek zaman unsuru şair veya 
mü’ellifin ölüm tarihidir. İncelenen metinde Kâtip Çelebi, sadece hayatını 
ilgilendiren iki zaman unsuru için takvime dayalı bilgi vermiştir. Bunlardan 
birincisi, 1061(1655) Muharreminin dördüncü Çarşamba gecesi rüyasında ilk 
kez Hz.Peygamber’i görmesini bildirme yolunda ifade edilmiştir. İkinci kez 
rüyada Hz. Peygamber’in kendisine görünmesi tarihi, O’nun Mizânü’l-Hakk’ı 
yazmaya başlama tarihi ile de örtüşmektedir. Bu tarih metinde 1067 
Muharreminin dördüncü Pazar gecesi( 13 Kasım 1656 ) olarak kaydedilmiştir. 
Otobiyografideki diğer zaman bilgileri, genellikle kronolojik olarak 
sıralanmıştır. Kâtip Çelebi biyografisini kaleme alırken hayatıyla ilgili önemli 
tarihleri sıralar, ilim tahsili sırasında tanıdığı kişileri tanıtır ve görev icabı 
nerelere gittiğini de bu vesile ile ifade eder. Bu kısımlar âdeta onun eğitim 
serüveni gibidir. 

Tezkirelerde, ‘Sosyal, kültürel, ekonomik durum ve ilişkiler’ başlığı 
altında verilen ve genellikle biyografi sahibinin öğrenim ve yetişme; ilmî 
durum ve seviye; meslek, mevki, geçim durumu ve imkânlarının 
değerlendirildiği kısımda, Kâtip Çelebi’nin müşahid anlatıcı sıfatıyla naklettiği 
bilgiler ve verdiği tarihler aracılığıyla gerçek bir hayat hikâyesine de zemin 
hazırlanmıştır. Buna göre: 1032(1622)’de Anadolu muhasebesi kaleminde 
stajiyer memur oldu. 1033’te(1623) Tercan seferine gitti. 1035’te(1625) Bağdat 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            53 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

seferini yaparak baş mukabelede stajiyer oldu. Bu sırada kitabet, siyakat ve 
hesap ilimleriyle ilgili zor meseleleri halletti. 1036 ve 37’de(1628-29) Erzurum 
kuşatmasına katıldı ve 1038’de(1629) İstanbul’a döndü. Kadızade’nin Fatih 
Camii’nde verdiği vaaz ve derslere devam etti. O’nun ilim yolundaki teşvikleri, 
içindeki ilim kazanma merakını ve tahsil yolunda ilerleme hevesini daha da 
güçlendirdi.  1039’da(1629) Hemedan ve Bağdat seferine çıktı ve 1041’de(1631) 
tekrar İstanbul’a döndü. Maiyyetinde bulunduğu Hüsrev Paşa, 1042(1632)’de 
sefere çıkana kadar,  İstanbul’da Kadızâde Efendi’nin derslerini takip etti. 
(Buradan itibaren düzenli bir medrese eğitimi alamayan ve buna karşılık özel 
hocalardan ders alarak yetişen Kâtip Çelebi, hocası Kadızâde Efendi’yi tanıtır. 
Kadızâde, çoğunlukla yüzeysel ve basit olan derslerinde Tefsîr, İhyâ-i Ulûm, 
Şerh-i Mevâkıf, Dürer ve Tarîkat-ı Muhammediye okutur, aklî ilimlere dair 
bilgisi olmadığı için, tefsîr sırasında o konulara sıra gelince, ders konusu olan 
tefsîrin mü’ellifi Kadı Beyzâvî için; ‘Kadı buralarda felsefeye kaymış’ diyerek: 

Kelâm-ı felsefe fülse değer mi 
Ana sarraf-ı keyyis baş eğer mi 

Mantıkîler olur ise gam değil 
Zira onlar ehl-i imandan değil 

şeklinde bir şiir okur ve ‘Kişi bilmediğinin düşmanıdır’ darbımeselinin 
gereğince bazı sözler söylermiş. Halk arasında çekişme konusu olan hususları, 
okuduğu kitaplardan, kendi iddiasına uygun deliller göstererek ispatlamaya 
çalışır ve karşı iddialara sahip kimseleri, ‘ Hazır cevap, ne hoş bir yardımcıdır’ 
sözünün gereğince sustururmuş. Raks ve dönme konularında eskiden beri 
tartışılan davayı yeniden ortaya çıkardığı için Halvetîler, Mevlevîler ve 
kabristan bekçilerinin çoğunu kendisine düşman ettiği hâlde, yine de 
vaazlarında onlara ‘Tahta tepenler, düdük çalanlar, yetiş Toklu Dede, yetiş 
Boklu Dede(veya Bukağılı Dede)’ diye sataşmaktan ve çamur atmaktan beri 
durmazmış. Buna mukabil Sivasî Efendi ile Mevlevî İsmail Dede de, ondan geri 
kalmaz, Kadızâde’ye; ‘Evliyayı ve tasavvufu inkâr ediyor, bu yüzden mülhid ve 
zındıktır’ diye dil uzatır ve itham ederlermiş. Kadızâde zarif ve arif olduğu 
kadar, kurnaz ve açıkgöz bir zat olduğu için, halkın uzunca bir zamandan beri 
tartıştığı, üzerinde pek çok çekişme ve çatışmanın bulunduğu; 
‘Hz.Peygamber’in anne ve babasının imanı; tasliye ve tarziye ile regaip ve 
kadir namazları’ gibi hususları, bazı avanakları ayaklarından bağlamak için 
köstek etmiş, ‘Muhalefet et, meşhur olursun’ sözünün gereğince bu tavır onun 
padişahlar tarafından bile tanınmasına vesile olmuş, bu sebeple herkesten 
üstün bir hâle gelerek sivrilmiş ve böylece işlerini yoluna koymuştur. Diğer 
aptal kişiler ise bu konuda kullanıldıklarını anlamayıp, onun bu yapmacık 
hareketlerini ciddiye alarak taassuba düşmüş ve kendilerini kuru bir kavganın 
hastası hâline getirmişlerdir. Bu yüzden Kadızâdeliler halk arasında sadece bu 
tartşmaların yaşandığı zamanlarda değil, hâlen aşırı kişiler olarak anılmakta 
ve kötü bir hizip olarak nitelenmektedirler. Bu hususun izah edilmesine bile 
gerek yoktur. Kâtip Çelebi burada meseleye bir nokta koyarak Mizânü’l-Hakk’ı 
yazma sebebini açıklar. Kendisinin daha önceleri de herkesi itidal sınırına 
doğru yönlendirdiğini, şimdi de onları içine düştükleri taassup kaydından 
kurtarmak için bu küçük eseri kaleme aldığını söyler.(Aslında bu açıklama ve 
nakiller hocalık mesleğinin de tartışmaya açıldığı satırlardır. Bilim adamının 
nasıl olması gerektiğine dikkat çekilen bu satırlarda Kâtip Çelebi, rasyonalist 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            54 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

bir bilim adamı tavrını açık ve net bir şekilde ortaya koymuş, kısır 
çekişmelerin ve benlik davalarının ilim âleminde oluşturduğu kriz ve 
sarsıntılara sebep olan kötü örnekleri yererek bu hususta nerede durduğuna 
dikkat çekmek istemiştir. Bu açıklamalar biyografi metni içinde bir anekdot 
gibi değerlendirilebilir.) 

1043’te(1633) kumandanı olan Veziriazam Mehmed Paşa Halep 
kışlasına çekildiği sırada, kendisi hac farizasını yerine getirmek için Halep’ten 
Hicaz’a doğru yola çıktı ve ziyaretini tamamladıktan sonra Diyarbakır’da 
bulunan ordu-yı hümayuna katıldı. O kışı orada geçirdi ve şehirdeki ilim 
adamlarıyla sohbet ve istişarelerde bulundu. 1044’te(163) Sultan IV.Murad Han 
ile Revan seferine çıktı ve 1045’te(1635) döndü. On yıl kadar süren bu sefer ve 
hareket hâlini değerlendiren mü’ellif, Hz.Peygamber’in; ‘Küçük cihaddan, büyük 
cihada’ döndük Hadîs’inin hükmünce kendini ilme vakfetmeye ve hayatının 
geriye kalan kısmında kazandığı rızık ve maaşı, ilim öğrenme yolunda 
sarfetmeye karar verdi. İstanbul’a gelirken Halep’teki sahaflarda gördüğü 
kitapların isimlerini, âdeta ilâhî bir ilhamla yazmaya başladı. İstanbul’a gelince 
vefat eden bir yakınından kendisine miras kaldığını öğrendi. Eline geçen malı 
paraya çevirdi ve bu parayı kitap alma yolunda sarfetti. Büyük bir hırsla ilimle 
uğraşmaya başladı.1046’da(1637) bu kitapları inceleme fırsatı buldu. Özellikle 
bunlardan kendisinde mevcut olan ilim hevesine hizmet eden tarih, tabakat ve 
vefeyat kitapları üzerinde çalışmak ve araştırmalar yapmaktan hoşlanıyordu. 
1047’de(1638) zengin bir tacir olan akrabalarından birisi vefat edince, miras 
olarak kendisine birkaç yük akçe intikal etti. (Eskiden yük yüz bin yerine 
kullanılan bir terimdir)Böylece daha fazla ilim kazanma yolu kendisine bereketli 
bir kısmet olarak gelmiş oldu. Geçim endişesi de kalmayınca çeşitli fenleri 
kazanma yolunda hiçbir engeli de kalmadı ve kısa zamanda oldukça önemli bir 
mesafe alması mümkün oldu. Mirasın üç yük kadarını kitaba verdi ve geriye 
kalan para ile evini yeniledi ve evlenmek için gerekli eşyayı temin etti. (Evlilik 
durumuna dair geniş bilgi vermemekle birlikte, Kâtip Çelebi bu satırlarda 
evlendiğini sezdirir.) Artan kısmı sürekli bir gelir sağlamak amacıyla sermaye 
yaptı ve rahat geçim vasıtası hâline getirdi. Geçim endişesi kalmayınca 
1048’de(1639) Murad Han Bağdat fethine çıkarken, o verdiği karardan 
dönmedi, sefere çıkmayı düşünmedi ve ilimle meşgul olma mazeretini belirterek 
seferden geri kaldı. O sırada ilmiyle meşhur A’rec Mustafa Efendi kadılığı bırakıp 
ders vermeye karar verdiğinden onun derslerini takip etti. Kadı Beyzâvî Tefsîri’ni 
baştan sona onun derslerinde inceleme fırsatı buldu. Hocasında ilim ve irfan 
cihetinden başka hocalara benzemeyen üstün meziyetler bulduğu için onu 
kendisine üstat ittihaz etti. Hocası da ona diğer talebelerine göstermediği kadar 
teveccühte bulunduğu için aralarında doğan yakınlık ve dostluk sebebiyle uzun 
yıllar kendisinden istifade etti. 1049’da(1640 Ayasofya dersiâmı Kürt Abdullah 
Efendi’nin ve 1050’de(1641) Süleymaniye dersiâmı Keçi Mehmed Efendi’nin 
derslerini de takip etti. Abdullah Efendi aklî ve naklî ilimlerde, Mehmed Efendi 
ise Arapça tetkik ve tahkikte ihtisas sahibidir. (Kâtip Çelebi burada daha önce 
hocası olan Kadızâde Efendi ile Mehmed Efendi’yi hocalık özellikleri sebebiyle 
mukayese eder ve tercihini Mehmed Efendi yönünde kullanır.) Özellikle 
Mehmed Efendi’nin aklî ilimlerle ilgili bir mesele ile karşılaştığı zaman; Bbizim 
bildiğimiz bir mes’ele değil, bilen varsa söylesin’ demesi ve Kadızâde gibi, 
bilmediğini karalayarak reddetmemesi onun ilgisini çeker ve kendisine hayran 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            55 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

bırakır.1050’de(1641) Suhrânî Ahmed Haydar’ın talebesi olan Veli Efendi’nin 
İstanbul’a gelmesi üzerine, onunla mantık, maânî ve beyan ilimlerini tartışır. 
1051’de(1642) tarih kitaplarında zikredilen 150 kadar hükümdarı kısaca 
anlattığı Fezleke adlı eserini yazar. 1054’te(1644) Şeyhülislam Yahya Efendi, 
kendisinden, eserin bir nüshasını padişaha gönderilmek üzere temize çekmesini 
ister, ancak üzerinde durulmaz. (Tezkirelerde eser karşısında devlet ricalinin 
ve halkın takındığı tavır önemsenir. Bu tutum eser üreteni teşvik eden önemli 
bir katkıdır, ancak bu son cümle sarih değildir. Yahya Efendi talep ve desteğini 
sürdürmedi mi, yoksa kendisi mi bu husus üzerine yeterince eğilmedi, son 
cümleden bu net bir şekilde anlaşılmıyor.) 1052’de(1642) Nuhbe ve Elfiyye’yi 
kesintisiz bir şekilde öğrenip rivayet etmek amacıyla,  Mısır’daki İbrahim 
Lekânî’den ders alan Vaiz Veli Efendi’den kendisi dersler almaya başlar. İki sene 
içinde hadis ilmini tam olarak öğrenir. Bu iki zat aracılığıyla hadis rivayeti 
senedi hususunda Hz.Peygamber’e erişmesi mümkün olur. Bu sırada Şeyhzâde 
Haşiyesi ile Kadı Tefsiri’ni karıştırarak, Sadrüşşeria’nın Kara Halil isimli 
kitabına benzeyen bir eser yazmaya başlar. (Kâtip Çelebi burada eserin her gün 
bir sayfasını yazdığını özellikle belirterek aynı zamanda eserinin yazılması 
süreci hakkında da okuyanları bilgilendirmektedir. Bu husus diğer tezkirelerde 
ancak tezkire yazarının sanatkârla özel bir yakınlığının olması veya eserin 
yazılması aşamasına vakıf olması ile mümkün olabilecek bir değerlendirmedir) 
1053 ve 1054(1644-1645) yıllarını ilimle meşgul olarak geçirdi.10 yıl kadar gece 
gündüz ilimle uğraştı ve sayısız kitap okudu. İlimlerin çoğunu etraflıca inceleme 
imkânı buldu. (Kâtip Çelebi biyografinin bu satırlarında, tezkirelerde kişilik 
özellikleri içinde değerlendirilen bir bilgi vermektedir. ‘İlim aşk, niyet ve 
zahmettir’ sözünün gereği, bir ilim adamında olmazsa olmaz hasletler olarak 
sıralayabileceğimiz sabır, dikkat ve kararlılık konusundaki meziyetini 
sezdirmektedir. Yine devam eden satırlarda, ilmin dayanağı ve amaca 
ulaşmada araç olan metodolojisini de en genel hatlarıyla vermektedir.) O 
bazen içine bir kitabı gözden geçirme şevki düşünce, güneşin batmasından 
doğmasına kadar mum ışığı altında çalışır, bundan dolayı da usanıp bıkkınlık 
göstermezdi. 10 seneye yakın derslerine devam eden talebeler, kendisinden 
istifade etmişler ve ilk önce hazırlık dersleri almışlardı. Yahya Efendi kendisine;  ‘ 
Ders verir misiniz, haşiye mütâlaa eder misiniz? diye sorduğunda, ‘Ders veririm, 
lakin haşiye gereği nadirdir.’ şeklinde cevap verdi. O’nun takip ettiği usul, 
vahdetten kesrete gitmek ve küllî hususları ihata ederek esaslara hakim olmaktı. 
O’nun nazarında ‘ küçük ve ikinci derecede olan şeylerle uğraşmak ve kurnazlık 
semtine iltifat etmenin vakit kaybından başka bir şey olmadığı’ sabit olmuştu. 
Sahip olduğu yüksek irade, tek bir ilimle yetinmesine de izin vermemişti. 
1055’te(1646) Girit seferi çıktı. O vesile ile eskiden beri kendisinde mevcut olan 
eğilim sebebiyle dünya küresini, karaları ve denizleri resmetme cihetine 
yönelerek haritanın nasıl çizileceğini öğrendi ve o alanda yazılan ve çizilen 
eserlerin neler olduğunu inceledi ve gözden geçirdi. İzlediği yolun gereği olarak 
bu sırada mukabele baş halifesi ile aralarında kavga çıktı…’Yirmi sene hizmeti 
bulunduğu için çalışmakta olduğu kalemde hilafet payesini hak ettiğini 
düşündüğünden, usul gereği kendisine sıra gelip gelmeyeceğini sorduğunda 
mukabele baş halifesi kendisine; ‘Ben hayattayken gelmeyecektir’  diye 
inatlaşınca, ‘Haydi Allah’a ısmarladık’ diyerek inziva köşesine çekildi. Bu 
davranışı, ilim tahsil etme konusuna uygun olduğu için, araştırma ile uğraşma 
cihetini doğruladı. Üç sene kadar uzlet ve inzivaya çekilerek yazma ve okutma 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            56 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

işiyle uğraştı. Bir süre sonra A’rec Efendi’den Usul’da yarısına kadar Şerh-i Adud, 
Şerh-i Eşkâl-i Te’sîsi, Şerh-i Çağmînî ve Aruz-ı Endülîsî okudu. Zîc-i Uluğ Bey’den 
takvim yapma usulünü öğrendi. Daha önce okuduğu Tefsir, Tavzîh-i Isfahânî, 
Kadîmîr, Âdâb-ı bahs, Fenârî, Şerh-i Tehzîb ve Şemsiyye derslerini takip etmişti. 
Bu arada öğrencileri kendisinden sarf ilminin ilk bilgilerini, mantıktan Fenârî’yi, 
Şerh-i Şemsiye, Câmî, Muhtasar, Ferîz, Mülteka ve Dürer derslerini aldılar ve 
hatta bazıları derslerini tamamladı. Kadîmîr ve Şerh-i Makasid’in de Umûr-ı 
Âmme bölümünü okudular. Bu sıralarda sıhhati bozuldu. Sıhhat bulmak için tıp 
ilmiyle uğraştı. Ruhânî yollardan da istifade etmeyi denedi. Bu yolda ilm-i huruf, 
esmâ ve havas kitaplarını gözden geçirdi, sonunda sıhhatine kavuştu. 
1057(1647) sıralarında zamanın kabiliyetli kişilerinden olan Aksaraylı Ahmed 
Râmî’nin oğlu Mevlânâ Muhammed kendisine komşu oldu. Kâtip Çelebi’den 
matematik dersleri almaya başladı, geometride Şerh-i Eşkâl ve hesapta Ali 
Kuşçu’nun Muhammediyye’sini okudu. Zîc’ten takvimin esaslarını çıkarma 
usulünü öğrendi. Bu alana ait bilgilerin en zor olanları bile onun için kolay ve 
açık bir hâle geldi. Bu talebesinin ricası ile Muhammediyye’ye bir şerh yazdı. 
Aşırı derecede zeki olan bu talebesi ve oğlunun vefatına şahit oldu. (Evlilik 
durumuna dair daha önce özel ve ayrıntılı bir bilgi vermediği hâlde, Kâtip 
Çelebi çocuk durumundan ve genç yaşta kaybettiği oğlundan, biyografinin bu 
satırlarında bahseder. Oğlunun ve öğrencisinin ölüm sebebi aşırı zeki 
olmalarıdır.) 

Kâtip Çelebi, biyografisinin bu kısmında, tezkirelerde genellikle eseri 
bakımından sanatkârın değerlendirildiği kısımda verilmesi âdet olan, eserinin 
şerhini yazma serüvenine dair bilgiler verir. Oğlu ve talebesini kaybeden 
mü’ellif şerhini temize çekme gücünü kendisinde bulamaz. Bu kıymetli 
talebesinden sonra kendisinden beş-on öğrenci daha hesaba dair olan 
Muhammediye dersi alırlar ve şerhi tamamlamasını kendisinden onlar da rica 
eder, ancak o öğrencileri istidat ve mertebe bakımından zayıf oldukları için şevk 
ve himmetine gevşeklik geldi ve eseri temize çekemedi. Kâtip Çelebi metnin 
devam eden satırlarında, tezkirelerde genellikle bir eserin yazılışıyla ilgili bilgi 
ve tanıtmalar başlığı altında toplanabilecek değerlendirmeler yaparak eserleri 
üzerine yaptığı tavsif ve tanıtımlarını sürdürür. Bunlar çoğunlukla yazma 
serüvenini hikâye eden satırlardır. Sıralanan bilgiler, eserin yazılış sebep veya 
vesilesi, eserin yazılış zamanı, yazıya geçirilişi, tebyîzi, okur nezdinde 
kazandığı rağbet, büyüklerden gördüğü takdir ve taltiflerle ilim âleminde 
doldurduğu boşluk ve çözdüğü meseleler üzerinde yoğunlaşmaktadır. 
Köşesine çekilip kendi hâlinde tek başına yaşama zamanı sona ermek üzereyken, 
daha önce kaleme aldığı Fezleke adlı eserinin fihristi yerinde olan Takvimü’t-
Tevârih adlı eserini Farsça-Türkçe karışık ve şematik olarak yazarak iki ayda 
tamamladı. Şeyhülislâm Abdürrahim Efendi bu eseri sadrazam Koca Mehmed 
Paşa’ya gönderir ve “ Bu zat çok sey hak etmiştir, ancak maddiyata hiç önem 
vermediği için makan ve mevki istemez. Kendi mesleğinde yapılacak ne işi varsa, 
hiç tereddüt edilmeyip yerine getirile” diye tenbih eder. Kâtip Çelebi ile 
şeyhülislâmın münasebeti eskiye dayanmaktadır. Şeyhülislâm onun derslerine 
devam edip sohbetlerinden istifade etmiş,  o da kendisine risale takdim eden 
bu bilim adamının kadrini tam olarak bilmiştir. Hatta bazen onu davet eder, 
kendisiyle tarihle ilgili istişarelerde bulunarak tarihle ilgili konularda 
kendisinin bilgilerine başvurmakla yetinirdi. Metnin devamında Kâtip Çelebi, 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            57 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

çalışma hayatında yaşadığı husumetleri ve başından geçen haksızlıkları 
anlatırken kendisine hasım olanların hakkında, ‘eşkıya, müzevir, kahrolası 
kişiler’ gibi ağır ifadeler kullanır. Ona karşı olan eşkıya, sözü edilen Paşa’ya çok 
mal vererek tayinini red hususunda durmadan çalışmış ve çabalamışlardı. Lakin 
Paşa’ya muhalefet etmeye güçleri yetmediğin onca da tercih edilen ikinci 
halifeliğe ruus vermişlerdi. İlim ve teveccühte olan bereket, müzevirlerin malına 
galip gelmişti. Çok geçmeden o kahrolası kişiler berbat ve perişan olmuşlardı. 
Kâtip Çelebi, anlattığı bu hususların ardından kendi şahsî özelliklerine geçerek 
mizaç ve ahlâkını sezdirecek bilgilere yer verir. Yetecek kadar rızk temin etme 
ve geçinme hususunsa esas teşkil etmekle o miktardaki gelirle iktifa etti, daha 
çoğunu istemek muvafık olmadığı için o yola başvurmayıp bu kadarıyla kanaat 
etmeyi uygun gördü. 1059 ve 1060’da(1649-1650)) ulûm-ı garîbe kitaplarını 
mütalaa etti. Talebelerine tıp, riyâzat ve hikmet dersleri verdi. Nücûmda Sî-Fasl, 
usturlapta Bîst-Bâb, Şerh-i Çağmînî, Kadızâde Rûmî dersini ve Fethiyye-i Ali 
Kuşçu dersini defalarca okuttu. 1061 ve 1062’de(1652-1653)Süllemü’l-Vusûl fî 
Tabakâti’l-Fuhûl isimli eserinin te harfine kadar olan birinci cildini beyaza çekti. 
Bu eserde önceki ve sonraki büyüklerin tarihlerini yazdı. 1063’de(1653) 
muhazarat ile ilgili maddeleri alfabetik olarak tertip edip Tuhfetü’l-ahyâr fi’l-
hikem ve’l-emsâl ve’l-eş’âr adlı eserinin cim harfine kadar olan kısmını temize 
çekti. Kitap isimlerini, o ana kadar görüp mütalaa ettiği tabakat ve tarih 
kitaplarının adlarını yine alfabetik olarak yerlerine kaydettikten sonra bizzat 
elden geçirdiği kütüphanelerin nice bin kitabını ve yirmi seneden beri sahaflara 
akıp giden kitapların cümlesini yazıp,”mevzuâtü’l-ulûm” kitaplarında yazılı olan 
üç yüzden fazla fenni dahi harf tertibine göre yerlerine geçirdi. Pek çok konu ve 
garip meseleyi kaydettiği bu eser sayesinde bütün ilimlere ve kitaplara dair 
bilgi vermiş oldu. Bu şekilde hazırladığı eserine Keşfü’z-Zünûn an Esâmi’l-Kütüb 
ve’l-Fünûn adını verdi. Daha önce müsveddesini gören âlimler beyaz edilmesini 
rica edince ha harfine kadar olan ilk cildi temize çekip çağın âlimlerine sundu ve 
eser onlarca da güzel bulunup beğenildi. Daha önce derlemeye başladığı 
coğrafya ile ilgili Cihannümâ adlı kitabı hazırlamaya devam etti. Kâfir ülkeleri, 
İslâm kitaplarında yazılmadığı için Frenkçe olan Atlas Macor’un resimlerini 
alarak tercümelerini yapmak istedi. Bu konuda eskiden rahipken ihtida eden 
Fransız Şeyh Muhammed İhlâsî’den Lâtince konusunda yardım aldı ve Atlas 
Minör’ü bir buçuk senede tercüme ederek Levâmiu’n-Nûr ismini verdi, sonra 
Cihannümâ’ya tekrar dönerek onu beyaza çekmeye başladı. Bu arada kâfirlerin 
hükümdarlarına dair bir Frenk Tarihi’ni de tercüme etti. Revnâku’s-Saltanat 
isimli bir de İstanbul tarihini tercüme etti. Fezleke’nin mufassalını, sene üzerine 
tercüme edip kısım kısım yazdı. Yahya Efendi şeyhülislâmken üç garip meselede 
ondan fetva istedi, cevap alamayınca kendi sorularını yine kendisi bir risale 
yazarak açıkladı. Devletin nizâmı konusunda Düstûru’l-Amel adında bir eser 
yazdı. 1064 ve 1065’te(1673-1674) kanunnamelerden ve şeyhülislâmların kendi 
el yazılarından garip meseleleri açıklayan fetvaları bir araya getirip, bunları 
ihtiva eden esere Recmü’r-Recîm bi’s-Sîn ve’l-Cîm adını verdi. Kütüphanelerdeki 
üç yüz cilt kadar mecmua ve fihriste çekilen dört bin kadar risalenin 
muhtevalarından seçmeler yapma işine girişti. İki kıtada nice mecmuanın 
mealini yazdı. Bir kıtada tarih ve tabakat ile ilgili latifeleri ve fıkraları, özellikle 
Ahmed bin Muhammed Kazvinînî’nin Nigâristân-ı Gıfârî’sini derleyip özet olarak 
yazdı. 1066’da(1656) donanmanın durumu hayal kırıklığına yol açtığından 
kaptan-ı deryâların deniz savaşlarını ve seferlerini, bazı tersanelerin ve 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            58 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

denizlerin durumlarını ihtiva eden Tuhfetü’l-Kibâr adlı eserini yazdı. 
1067(1657) seferinde bu risaleyi kaleme aldı. O zamana gelinceye kadar, 
maişetini temin etmek için haftada bir iki gün kaleme gider, geri kalan zamanını 
müzakere, mütalaa ve eser yazmaya sarf etmek nimetine nail olur. Kâtip Çelebi 
bu uzun ve kronolojik değerlendirmelerini,  bu tarz çalışmaların hayatında 
daima olmasını temenni ederek tamamlar ve şöyle der: Ümittir ki, ömrünün 
bakiyesi bu halle geçe. Mizânü’l_Hakk adlı eserine hâtime olmak üzere yazdığı 
bu otobiyografi metninin içinde bir bölüm olarak yer alan “ Mübeşşire” başlıklı 
kısımda ise Kâtip Çelebi, eseri yazmaya başladığı tarihi ve gördüğü bir rüyayı 
nakleder. Kendisinin hayatıyla ilgili önemli bir anekdot olarak kaleme alınan 
bu rüya, eserin yazılmaya başlandığı 1067 Muharreminin dördüncü Pazar 
gecesi görülmüştür. Rüyada anlatıldığına göre Hz.Peygamber, bir alanda gazi 
kıyafeti içinde, eteğini beline dolayıp kılıç kuşanmış vaziyette bulunmaktadır. 
Dostları ve yardımcıları kendisinden uzak bir yerde durmaktadırlar. Kâtip 
Çelebi ise onun huzurunda durmuş, sorduğu bazı ilmî meselelere cevaplar 
vermektedir. Kendisini şaşırtan durum, Hz.Peygamber’in ayakta olmasına 
mukabil kendisinin oturma ile ayakta durma arasında bir vaziyette olmasıdır. 
İstifade sırasında onun mübarek dizlerini öperek; “Yâ Resulallah! Bu bendenize 
bir isim telkin buyurun, onunla meşgul olayım”der. Cevap olarak Hz.Peygamber 
ona; “Yâ Peygamber” ismiyle meşgul olmasını buyurur. Peygamber bu cümleyi 
yüksek sesle söylemiştir ve uyandığında Kâtip Çelebi’nin kulağında bu ses hâlâ 
yankılanmaktadır. Kâtip Çelebi devam eden satırlarda rüyasını kendisi tabir 
ederek anlamından yaptığı çıkarımı da kaydetmiştir. Buna göre; 
Hz.Peygamber’in savaşa hazır bir kıyafet içinde bulunmasını, kâfirlerin galip 
bir duruma gelip bazı adaları istila etmeleri ihtimaline karşılık “cihat için 
hazırlıklı olunması” şeklinde yorumlar. Kendisi o sıralarda eskilerin gazalarını 
yazmayı plânladığından yorumu bu şekilde olmuştur. Yine Hz.Peygamber’in, 
“Peygamber ismiyle meşgul ol” buyruğuna getirdiği yorum da şöyledir: Daha 
önce Düstûrü’l-Amel isimli eserin sonunda, üstü kapalı bir şekilde içinde 
bulunulan durumu işaret etmiş ve çözüme dair zihninde bazı tasavvurlar 
oluşmuştur. Kâtip Çelebi’ye göre bu buyruk, o hususlar için bir müjde niteliği 
taşımaktadır ve hatta tam da düşündüklerine uygun düşmüştür. Metnin bu 
kısmında Kâtip Çelebi, okurlarına yönelik “tenbîh” başlıklı bir ikazda bulunur. 
Bu ikazda, kendisinin daha önceki hocalık ve ders verme konularındaki 
usulünün genellikle şer’i ilimlerle ilgili usûl-i fıkıh ve fıkıh ilmine dair dersler 
verme ve bazı hocalarla tefsir ve hadis alanında müzakereler etme şeklinde 
olduğunu dile getiren Kâtip Çelebi, yakın zamanlarda ders almak üzere 
kendisine başvuran talebelerin, daha çok aklî ve matematik ilimler sahasında 
ders almak istemeleri sebebiyle kendisinin şer’î ilimlerde geri kaldığını 
belirterek Hz.Peygamber’in buyruğuyla onun dikkatini çekmek istediğini   
söyler: “Şer’î ilimlere devam ve onlarla meşgul olmak aynı meşrepten olma 
hâline vesiledir, maksada vasıl olma yolunda bizimle tevessül eyle; yani eğer sen 
Allah’ın ismine talip isen, bil ki, o gayeye ulaşmak bizim vasıtamızla olur, zira 
sen millîsin(sen İslâm milletine, İslâm dinine mensup, inançları sağlam bir 
Müslümansın), Peygamberinle tevessül etmek için çalış,(aklî ve hikmetî ilimlerle 
Allah’a ulaşamazsın)  Çünkü Kâtip Çelebi’ye göre; “Uçmak için iki kanat 
lâzımdır, bir kanatla menzil alınmaz.Aklî ve şer’îilimler iki kanat 
mesabesindedir.” Bu rüyanın görülmesini takiben şer’î ilimlerle ilgili derslerle 
meşgul olmaya azmeder ve bu yolda kendisini muvaffak eylemesi için Allah’a 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            59 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

dua eder. Bu görüşün halkın çoğunlukla itibar ettiği ve katıldığı bir görüş 
olduğunu da sözlerine ekler. 1061(1655)  Muharreminin dördüncü Çarşamba 
gecesinde bu rüyaya benzer bir başka rüyada,  Hz. Peygamber’i görme şerefine 
erişmiştir. Kâtip Çelebi bu iki rüyaya özellikle vurgu yaparak “Bu hâl hayatı 
boyunca iki defa vaki olmuştu. Allah’a hamd ü şükrolsun. Nimeti dile getirme 
hususu burada tamam oldu” diyerek eserine hâtime yerine geçmek üzere 
eklediği tezkire maddesi görünümündeki otobiyografisini tamamlar. Sıra bazı 
tavsiyelerin söz konusu edilmesine gelmiştir.  

“Öğütler” başlığı altında sıralanan bu tavsiyelerden ilki cihan 
padişahına yöneliktir. Allah kendisini teyid ve devletini kıyamete kadar 
payidar kılsın, diye dua ederek padişaha şu tavsiyelerde bulunur: “ …Farzları 
ve vacipleri eda ederek İslâm akidelerini bilecek kadar malumatla din 
konusunda iktifa edip kendilerinin ili-i h3ali olan hazine, asker ve tebaa ile ilgili 
hâlleri ve bunun inceliklerini öğrenmeye gayret edeler. Ulu ataları gibi tarih 
okuyup eski hanedanlıkların ahvaline dair olan kıssalardan hisse alalar. Halkın 
örfüne vakıf olarak her çağın gereği nice ise ona göre yerinde lutuf, yerinde kahr 
ile devlet-i aliyyenin kadim kanunlarını icra edeler.” Diğer devlet adamları ve 
hanedanlığın önde gelenlerinin de bu konularda padişaha yardım etmeleri 
gerektiğini; güçleri nispetinde hayrını dilemelerini; Müslümanların kendi 
aralarında ihtilafa düşmelerine rıza göstermemelerini; onların kendi 
aralarında vaki olan kavgalarını yumuşaklık ve lutuf göstererek ortadan 
kaldırmalarını; ilâhî hükümlerin icrasında gaza ve cihat hususunda gevşek 
davranmamalarını söyler. 

İkinci tavsiye vaiz efendilere yöneliktir. Burada vaaz ve nasihat 
âdâbına dair yedi edep söz konusu edilmiştir. Bunlar: 

1.Vaiz vaazında hitap ettiği şehir halkının örf, âdet ve tabirlerine 
muhalif düşen sözler söylememelidir, aksi dedikodu ve keşmekeşe sebep olur. 

2. Müslümanlar arasında oluşmuş ihtilaflar varsa, yumuşaklıkla, tatlı 
sözler ve gönül alıcı öğütlerle kalpler kaynaştırılmalı, kin ve husumetleri 
defeden vaazlar verilmeli, bir taraf tutulup diğer tarafı kınayıcı sözlerle 
düşmanlığın artmasına yol açılmamalıdır. 

3. Genel olarak cemiyeti emirlere uymaya, yasaklardan kaçınmaya, 
farzları ve vacipleri eda etmeye teşvik etmeli, onları Allah’ın azap ve gazabıyla 
korkutmak yerine, af ve rahmetine duyulan rağbeti artıran, ifrat ve tefritten 
uzak, durumun gereğine göre hakîmâne sözler söylemelidirler. Halkın mutlak 
iyimserlik veya karamsarlık hâline düşmesine engel olmalı, endişe ve kaygı 
tarafı ağır bassa da, ümit ve endişe arası bir yol tutmalarını sağlamalıdırlar. 

4. Zamanın ve mekânın gerektirdiği gibi davranmalı, ibadetler 
konusunda düzme ve zayıf bile olsa,  ne kadar haber ve asâr var ise 
nakletmelidirler. Halkı hakkında ahbâr ve asâr, nakil ve rivayet bulunan 
nafilelere ve ibadetlere teşvik edip âdete uyarak yaptıkları ibadetlere de 
dokunmamalı, hatta bu konuda halktan gelen bazı karşı yönlendirmeleri de 
dikkate almamalıdırlar. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            60 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

5. Halkın anlama seviyesini aşan ince bahislere girilmemeli, ya da 
içinde ağır tasavvuf tabirlerinin geçtiği konuşmalar yapılmamalı; muhatabın 
hâli ve hususiyetleri ile alakalı olmayan sözler söylenmemeli, buna karşılık 
anlaşılması kolay öğütler ve örnekler üzerinde durulmalıdır. Bu konuda İmam 
Râgıb İsfehânî’nin Zerîa ve Tafsîl-i Neş’eteyn adlı eserlerinde ifade ettiği; “ 
vaaz avam içindir, havas için değil” sözü örnek alınmalıdır. Yine “ İnsanlarla 
düşünce seviyelerine göre konuşunuz” sözüne uyulmalı ve sünnete riayet sınırı 
aşılmamalıdır. Herkesin anlama kabiliyeti aynı olmadığından insanların bazı 
meçhulleri zihinlerinde ve nefislerinde malum hâle getirmelerinin zor olacağı 
düşünülmeli ve onların uyuklamalarına zemin hazırlanmamalıdır. Çünkü 
halkın çoğu vaaz ve hutbe esnasında uyurlar. Hutbe Arapça okunmamalıdır, 
anlamadığı takdirde halk mânâ ile aşina olamaz. 

6. Vaaza uygun düşen fıkra, hikâye, nükte ve şiirler ara sıra okunmalı, 
bunun oranı yemekteki tuz misali olmalıdır. 

7. Bir risalede yazılan ve bir takım teferruat kabilinden olan hususları, 
dinleyicileri çoğaltma ve şöhret kazanma amacıyla nakle tamah ve heves 
edilmemelidir. Genellikle haram, helal, namaz ve oruçla ilgili kaideler 
özetlenmeli, İslâm’ın usul ve erkânını öğretmek amacıyla faydalı sözler 
söylenmelidir. Halk ifadesi hoş ve üslûbu güzel olan vaizleri dinler. Bir vaizde 
ilim yoksa, bir de vaazdaki edeplerin dışına çıkıp halka elem vermemelidir. 

Üçüncü tavsiye avamdan olan tüm Müslümanlara yöneliktir. Onlar da 
Allah bir, peygamber hak, dedikten sonra söyledikleri bu sözün arkasında 
durup vakit namazlarını kılmalıdırlar. Ramazan orucu tutup, zengin ise zekât 
vermeli, hacca varıp yalan söylememelidirler. Kimsenin canına ve malına zarar 
vermemeli, doğruluk üzere olmalıdırlar. Bunun dışında kendisinin işi, gücü, 
maaşı ve maiyeti ne ise onunla ilgilenmelidirler. Eğer vaaz dinlemek isterlerse 
haftada bir gün, o da Cuma günleri dinlemeleri yeterlidir. Anladıkları kadarıyla 
kanaat edip “falan vaiz bugün şöyle dedi, filan mesele şöyle imiş, böyle imiş” 
diyerek üzerlerine düşmeyen sözler söyleyip cahil oldukları hâlde ilimden 
bahsetmemelidirler. 

Dördüncü tavsiye, özel olarak kendisinden istifade eden talebelere ve 
genel olarak da şair talebelere yakışan tavsiyeye tahsis edilmiştir. Burada 
Kadîmîr’in Câm-ı Gîtînümâ isimli eserinin sonunda verdiği tavsiyelere 
benzeyen öğütlerde bulunur.  Bunlar:  

1. İlim tahsil etme yolunda bulunan kabiliyetli şahıslar, ön bilgileri 
elde ettikten sonra  

meselelerin metinlerini İslâmî kaidelere göre zapt etmelidirler.  

2. Sonra usul üzere çeşitli ilimlerle uğraşıp her kesrete vahdet 
yönünden  

başlamalıdırlar. Bu genelden özele gitmek demektir. 

3. Bir fenni mükemmel olarak tamamlamadan diğer bir fenne 
geçmemelidirler. Bu  

Kâtip Çelebi’nin ihtisasa verdiği önemi göstermektedir. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            61 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

4. Kendilerinin kazanç ve geçim yollarının ne olduğuna dikkat edip 
bunları uygun  

fenler öğrenip tamamlamalıdırlar. Eğer vakitleri varsa ve durumları müsaitse 
başka fenleri de öğrenmelidirler. Bu öğüt bir bakıma disiplinler arası 
çalışmaya teşvik etmedir. 

5. Tahsillerini tamamladıktan sonra bir takım makamlara talip 
olmamalı, ilmî 

görevlere heves etmemeli, zira bu tür görevler usul üzere ilimle meşgul 
olmaya engel teşkil eder, çünkü o zaman o mevkilerin gerektirdiği işleri 
yapmak gerekir. Kadılık, müftülük, imamlık, kâtiplik vb. görevler ilim tahsili 
sırasında güçlükle kazanılan bazı bilgilerin unutulup körelmesine sebep olur. 
Çünkü o makamların kendilerine mahsus uygulama ve teferruatları vardır. O 
da çok defa kanun ve tertip üzere olmaz, sadece davacının ve fetva isteyenin 
maksadına göre şekillenir. Bu sebeple erdemli bir âlim olan Bursalı 
Hocazâde’nin Şakâyık Zeyli’nde söylediği; “Seyyid Şerif dolaylı olarak 
üstadımdır. Bilgilerimin hepsini onun eserlerinden öğrendim. Nazar yolunda 
Seyyid’in ve Sa’deddin’in te’liflerinden başka bir kitaba istifade maksadıyla 
bakmadım. Eğer birkaç mani olmasaydı, ben de Seyyid’in derecesinde bir âlim 
olabilirdim: o sıhhatliydi, ben hastayım, o ömrünün başından sonuna dek usul 
üzere ders tahriri ve talimiyle meşgul u. Benim ilime meşgul olma hâlime, bu 
hususa yabancı mansıblar (idarî işler) karıştı, kadılık ve müftülük vazifelerine 
müptela olduğum için ilimle meşguliyetten geri kaldım.” şeklindeki sözleri 
örnektir. Sonuç olarak bir talebe doğru dürüst bir tahsil yapmayı amaçlıyorsa, 
ona yaraşan o kazalara uğramamaktır. Geçimini başka yollardan elde etmeli, 
ehl-i sünnet kaidelerini sağlam bir şekilde elde edip Kur’ân, sünnet ve icmâ-i 
ümmet kalesine girmelidir. Âyet, hadîs, fakihlerin ve velilerin sözlerini 
kendine ölçü edinmelidir. Sonra filozofların kitaplarını, kelâmcıların ve 
sûfîlerin sözlerini inceleyip “ duru olanı al, bulanık olanı bırak” sözü gereğince 
bunların her birinden doğru bir bakış ve fikir kazandıranı kabul edip ondan 
istifade etmelidir. Hiç birini inkâr ve ret etmemeli, tutuculuk ve taassup 
göstermemelidir.  Öğütlerini bu şekilde tamamlayan Kâtip Çelebi, bu hususlara 
eserin önsözünde de değindiğini söyleyerek hâtimeyi bir dua ile sonlandırır. 

 Sonuç olarak Kâtip Çelebi’nin çağımızın eğitim problemlerine de ışık 
tutan bu önemli eserinden ve özellikle otobiyografisinden herkesin istifadesini 
sağlamanın, biz hocaların görevi olduğunu söylemek yerinde olacaktır. 

KAYNAKÇA 

Ali Cânip(Yöntem), “Kâtip Çelebi’de Liberallik”, Hayat Mecmuası, C.II, 
S.50, s. 462. 

GÖKYAY, Orhan Şaik, “Kâtib Çelebi” maddesi, Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, C.25, Ankara 2002, s.36-40. 

Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk(En Doğruyu Seçmek İçin 
Hak Terazisi), hzl. Orhan Şaik Gökyay, Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul 
1980, 192s. 

Kâtip Çelebi, hzl. Orhan Şaik Gökyay, Kültür ve Turizm Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, Temmuz 1986, s.58. 



                                 Pervin ÇAPAN – Otobiyografi Geleneğinde Veciz Bir Örnek: Kâtib Çelebi Biyografisi            62 
 

tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, İslâm’da Tenkid ve 
Tartışma Usûlü, hzl. Prof. Dr. Süleyman Uludağ – Prof. Dr. Mustafa Kara,, 
Marifet Yayınları, İstanbul 2001. 

Kâtip Çelebi, Mizânü’l-Hakk fi İhtiyâri’l-Ehakk, En Doğruyu Seçmek İçin 
Hak Terazisi, Türkçesi: Orhan Şaik Gökyay; En Doğru Olan Tercih Konusunda 
Hak Ölçü, Türkçesi: Prof.Dr.Süleyman Uludağ, Kabalcı Yayınları, İstanbul, Nisan 
2008, s.139-140.  

ÜLKEN, Hilmi Ziya, Türk Tefekkürü Tarihi, YKY, 2.bas., İstanbul, Nisan 
2004, s.193. 

  

  

 

  

 

 



Ϧ 

 

 

Adem Ceyhan “İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür:  

H. Ahmed Schmiede-Hayatı, Faaliyetleri ve Neşriyatı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 63-86 

Yükleme Tarihi: 19.10.2016 - Kabul Tarihi: 25.10.2016 

 
Adem CEYHAN* 

 

İSLÂM VE TÜRK EDEBİYATI ÇALIŞMALARINDA BİR ÖMÜR: 
H. AHMED SCHMİEDE- HAYATI, FAALİYETLERİ VE NEŞRİYATI1 

 
Öz: 1935’te Berlin’de doğan ve 19 yaşında Müslüman olan H. Ahmed Schmiede 
(1935-2010), 1954’ten vefatına kadar İslâm dinine, Türk kültür ve edebiyatına 
dair yayınlar yapmış gayretli bir Türk dostu, verimli bir araştırmacı- yazar ve 
mütercimdir. Çeşitli gazete ve dergilerde İslâm, Türk edebiyatı, Türk, Azerbaycan 
ve Alman edebiyat tarihinin belli başlı şahsiyetleri, Türk-Alman münasebetleri 
gibi muhtelif konularda yazıları yayımlanmış olan Schmiede, Kuzey Azerbaycan 
edebiyatını Türkiye’de, Türk edebiyatını Azerbaycan’da, her iki ülke edebiyatını 
Almanya’da kitap, makale ve konferans yoluyla tanıtmaya çalışmıştır. Onun 
Almanca hadis çevirileri, Dede Korkut Kitabı’nın Almancaya tercümesi, Türkçe 
aslının neşri, Giritli Aziz Ali Efendi’nin (ö. 1798) hayatı, Azerbaycan halk 
masallarından seçmeler… gibi Eski Türk, Yeni Türk ve Türk Halk Edebiyatına ait 
çok sayıda yayını bulunmaktadır. Bu çalışmada, Schmiede’nin hayatı kısaca 
hikâye edildikten sonra, yayımlanmış eserleri hakkında bilgi verilmektedir.  
Anahtar Kelimeler: Ahmed Schmiede, İslâm, Türk edebiyatı, Azerbaycan, 
tercüme. 
  
 

Ein Leben für den Islam und der türkischen Literatur: 
H. Ahmed Schmiede- Leben, Arbeiten und Veröffentlichungen 

 
Zusammenfassung: Der im Jahre 1935 in Berlin geborene H. Achmed 
Schmiede  konvertierte mit 19 Jahren zum Islam. Der Freund der Türken hatte 
seit 1954 bis zu seinem Tod mit Eifer über die türkische Kultur und Literatur 
Artikel und Bücher verfasst. Er war ein produktiver Forscher, Schriftsteller und 
Übersetzer. In verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften schrieb er über Islam, 
türkische Literatur, sowie türkische; Aserbaidschanische; deutsche 
Literaturpioniere. Schmiede schrieb unter anderem über türkisch-deutsche 
Verhältnisse. Die Nord Aserbaidschanische Literatur versuchte er in der Türkei  
und die türkische in Aserbaidschan in Form von Büchern, Artikel und 
Konferenzen, bekannt zu machen. 
Er veröffentlichte unter vielen anderen alt türkischen; neutürkischen und der 
türkischen Volksliteratur folgende in deutscher Sprache: Hadith Übersetzungen, 
Dede Korkut Geschichten, die Veröffentlichung des türkischen mit Kritik, Das 
Leben des Aziz Efendi von Girit, Ausgewählte Volksmärchen aus Aserbaidschan. 
In dieser Arbeit wird das Leben von Schmiede kurz dargestellt und näheres über 
seine Werke geschildert. 
Schlüsselwörter: Ahmed Schmiede, Islam, türkische Literatur, Aserbaidschan, 
Übersetzung. 

 

 

 

                                                           
* Prof. Dr., Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı 
Bölümü; ceyhanadem@hotmail.com 
1 Bu metin, 25-27 Kasım 2010 tarihinde Kayseri’de Prof. Dr. Mine Mengi adına düzenlenen VI. 
Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumunda sunulan bildirinin gözden geçirilmiş ve genişletilmiş 
şeklidir. 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        64 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Giriş  

13 Ekim 2010 Çarşamba günü akşama doğru fakültedeki odamda 
internet sitelerinden günlük haberleri okurken, bir tabut fotoğrafı yanındaki 
başlığı görür görmez, yüreğim “cızzz!” etti: “Ahmed Schmiede Hakk’a 
yürüdü…” Aaa!.. Hani ben Ahmed Ağabeyle uzun bir röportaj yapacak ve 
ondan hayatını, faaliyetlerini, neşriyatını anlatmasını rica edecektim?!. 
Doğrusu, birkaç sene önce, akrabası sayılabilecek aile dostu merhume Ayla 
Demiroğlu’ndan Schmiede’nin bazı sağlık problemlerinin bulunduğunu 
öğrenmiş; fakat galiba Almanların bize nazaran daha uzun ömürlü olduğunu 
düşündüğümden, bu hastalığın vefatla neticeleneceğine ihtimâl vermemiştim... 
Ben o gayretli, Türk dostu Alman Müslüman için de -Ayla Demiroğlu için 
hazırlayıp yayınladığım çalışma gibi- sağlığında bir armağan kitabı 
hazırlanması gerektiğini düşünüyor; hatta bu işe şahsen girişmek, en azından 
hayatını ve eserlerini derli-topluca anlatan bir makale yazmak istiyordum. 
Heyhat!..  

Ahmed Schmiede’yi, 1980’li yıllardan beri takip etmeye çalıştığım Türk 
Edebiyatı dergisindeki yazılarından gıyaben tanıyor; hem İslâm’ı araştırarak 
kabul etmiş bir Müslüman Alman olduğu, hem de Türk edebiyatıyla alâkalı 
yayınlar yaptığı için takdir ediyordum. Bu gıyabî tanımanın yine gıyabî 
tanışmaya döndüğü sene, 1997 yılıdır: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi’nin bir cildinden kendilerinin Berlin’de yaşadığını öğrenmiş; 
böylece ilkokulu bitirdiğim ve ailemin uzun zamandır ikamet ettiği bu şehirde 
onunla görüşüp tanışabileceğimizi düşünmüştüm. Ahmed Schmiede’nin bu 
ansiklopedi için yazdığı bir maddeden öğrendiğime göre, Alman şarkıyatçı 
Fleischer (1801-1888), Reşîddüddîn Vatvat’ın Hz. Ali’ye ait yüz sözün Farsça 
tercüme ve şerhi konusundaki meşhur eserini Almanca’ya tercüme ederek 
yayımlamıştı. Ben o sıralarda Türk edebiyatında Hz. Ali vecizeleri hakkında 
ilmî bir araştırma yaptığımdan, Fleischer’in bu eserini Berlin Devlet 
Kütüphanesi kataloglarında aramış; fakat bulamamıştım. İşte 1997’de basılan 
doktora tezimle gönderdiğim mektupta, söz konusu metnin bir suretini temin 
konusunda bana yardımcı olmasını rica etmiştim Ahmed Ağabeyden...  

Mektubuma karşılık Schmiede’nin gönderdiği paketten, cevabî 
mektubuyla neşredilmiş bazı Almanca ve Türkçe kitapları çıktı. Bu eserlerden 
biri, Nasreddin Hoca fıkralarından bir kısmının Almanca’ya tercümesiydi. 
Ahmed Ağabey, Unser Hodscha Nasreddin (Bizim Nasreddin Hoca) adını 
taşıyan ve Mustafa Delioğlu’nun sevimli resimleriyle bezenmiş olan kitabını, 
şu cümleyle ithaf etmişti bana: “Dede Korkut, Yunus Emre, Nasreddin Hoca 
gibi Türk millî seciyesine ‘tamga’ vuran uluları rahmetle andığına emin 
olduğum Adem Ceyhan’a sevgilerimle… Berlin, 13.12. 97”  

Dede Korkut hikâyelerinin Almanca’ya çevirisi olan Dede Korkud’s 
Buch (Dede Korkut Kitabı) ise ilkin kaliteli baskısıyla dikkat çeken, yer yer, 
eserin muhtevasına uygun, renkli resimlerle de süslenmiş bir eserdi.  

Onun gönderdiği kitapları, “Bakın, bir Alman, yani dili, ulusu, tarihi, 
kültürü bizimkinden farklı olan bir insan, millî kültür ve edebiyatımıza ne 
kadar alâka duyuyor ve sevgi besliyor! Türk adını taşıyan nice kimseden daha 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        65 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

çok bu millete hizmet ediyor!.. Görün, ibret alın!..” diye öğrencilerime 
göstermiş; bu sırada ona yazdığım ve onun cevaben bana gönderdiği 
mektupları da okumuştum. 12 Ocak 1998 tarihli mektubunda, yazdıklarının 
neredeyse tamamının yankısız kaldığı konusunda şu hüzün verici satırlar da 
yer alıyordu:  

“Aziz kardeşim, inanın ki, Türk Edebiyatı ve diğer dergilerdeki değersiz 
uğraşılarım hakkında sarf ettiğiniz yürek sözleri beni pek duygulandırmıştır. 
Çünkü otuz yıldaki yazı-bozularım hemen hemen tümü ile yankısız kalmıştır. 
Bazen kendimi çölde vaaz eden faydasız bir molla gibi hissediyorum. Tenkitsiz 
bir muharrir uzun vâdeli olarak nasıl çalışsın? Yazara gerek olan övgü değil, 
eleştiridir. Sehivlerini başka türlü idrak edemez, tashih edemez. Elbette 
biliyorum ki, bunda Türk halkının yazara- çizere, bilgine olan saygısı büyük rol 
oynamakta.” 

Kitaplarından haberdar olan yahut bazı kültür ve edebiyat dergilerini 
takip eden okuyuculara H. Ahmed Schmiede ismi, sanıyoruz ki, yabancı 
gelmeyecektir. Biz burada ilkin değerli yazar ve mütercimin hayatını kısaca 
anlatmaya, sonra basılmış eserleri, ansiklopedi maddeleri ve dergilerdeki 
yazıları hakkında topluca bilgi vermeye çalışacağız.  

Hayatı 

Hanspeter Ahmed Schmiede, 7 Aralık 1935 tarihinde Berlin’de Peter 
ve Erna Schmiede’nin oğlu olarak dünyaya geldi. Onun Türk milletine karşı 
duyduğu alâka, babası ve annesinin I. Dünya Harbi yıllarında Türklerle birlikte 
savaştığı senelere dayanır: Babası Peter, 1915-16 yıllarında Galiçya 
cephesinde Osmanlı askeri ile omuz omuza savaşmış; bundan dolayı Türkleri 
sevmenin bir borç olduğu kanaatini taşıyan bir insan; annesi Erna Hanım (ö. 
1968) ise aynı cephede Salîb-i Ahmer (Kızılhaç) hemşiresi olarak çalışmış, 
vatanperver bir Prusyalı ve Osmanlı hayranıydı.  

I. Dünya Harbini idrak etmiş ve bu harbin bir cephesinde fiilen 
bulunmuş bir anne-babanın çocuğu olan Hanspeter, II. Dünya Savaşının patlak 
verdiği ve bütün şiddetiyle devam ettiği 1940’lı yılların başında, henüz çocuk 
olduğundan askere alınmamıştı. Bununla birlikte harbin sebep olduğu 
korkunç tahribatı, alınan güvenlik tedbirlerini, yıkılış-bozuluştan sonraki 
süratli onarımları iyi hatırlıyordu: Geceleri, hava hücumunu haber veren 
alarm sirenleri çalar; herkes sığınaklara koşardı. Bütün şehir korkunç şekilde 
sallanır; yanar, yıkılırdı... Hücum bitince, dışarıya çıkılabileceğini haber veren 
sirenler çalardı. Sivil savunma ekipleri en kısa zamanda yollardan, 
caddelerden, molozu temizlerlerdi. Köşebaşlarına kazanlar konur; herkese bir 
bardak sıcak süt ile bir sandöviç verilir ve sular kısa zamanda akmaya başlar; 
elektrik şebekesi tamir edilir, cereyan gelirdi... (Eygi, 2005: 3).  

Çocukluk yıllarında böyle büyük bir musibete şahit olan Schmiede, 
dokuz sınıflı temel okuldan mezun olduktan sonra, inşaat branşında idarî ve 
malî memurluk konusunda ihtisas yaptı. İş hayatına atıldığı 17 yaşından 21 
yaşına kadar esas mesleğinde çalıştı. Aklının erdiği çocukluk yıllarından beri 
anne ve babasının anlattıklarından dolayı Türklere karşı ilgi duyan, sevgi 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        66 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

besleyen Hanspeter, daha sonra bu sevginin kaynağını araştırmak ihtiyacını 
hissetmiş; hem Osmanlı Türkçesini, hem de Türkçenin Azerbaycan, Türkmen, 
Çağatay gibi lehçe, edebî dil ve edebiyatını öğrenmeğe çalışmıştı. Sonunda 
1954 yılında, “kalbini saran bu muhabbetin kaçınılmaz icabı olarak, Türkleri 
büyük bir millet haline getirip yücelten dini”, İslâmı kabul etti (Schmiede, 
1989: 21) ve “Ahmed” adını aldı. Berlin’de yaşayan Türklerden Abdulmuhsin 
el-Konevî’nin (Muhsin Alev) tavsiyesiyle kabul ettiği “Hulûsî” (H.) ismini de 
Ahmed’in yanında bir sıfat ve temenni olarak zaman zaman kullandı. 
Schmiede’nin annesi de kendisinin ihtidasından sonra İslâm’ı kabul etti; 
Fatıma ismini aldı. Türkçeyi, belirttiğimiz merak saikıyla kendi kendisine 
öğrenen Schmiede’nin daha sonra bir Türk kızıyla evlenmesi ve bu yeni 
akraba çevresi de şüphesiz dilimizi iyi derecede bilmesinde tesirli olmuştur.   

Genç Alman Müslüman, Türkçesi sayesinde, 1957-61 yıllarında T.C. 
Berlin, Köln ve Münih Başkonsolosluklarında tercüman olarak vazife aldı. 
1966 yılına kadar serbest tercümanlık yaptı. 1966’dan 69 yılına kadar T.C. 
Bonn Büyükelçiliği Ticaret müşavirliğinde çalıştı. Daha sonra geçimini yine 
serbest meslek sahibi olarak temin etti.  

Schmiede, bir taraftan tercümanlık gibi işlerle hayatını kazanırken, 
diğer taraftan İslâm’ı, Türk kültür ve edebiyatını tanıtma, anlatma yolunda 
dergi, makale ve kitap yayınlamak, radyo programları yapmak, konferans 
vermek gibi türlü vasıtalarla çalışmaya başladı. Onun yazıları, 1950’li yılların 
ikinci yarısından itibaren Türk basınında yer aldı. Meselâ, Nisan 1956’da 
Ankara’da aylık olarak yayımlanmaya başlayan İslâm mecmuasının “yazı 
ailesi”nde bulunan Hulûsi Ahmed Schmiede, anılan dergide Almanya’da İslâm, 
bu ülkede İslâmî faaliyetlerin tarihi, o sıralardaki vaziyeti ve istikbali, 
Avrupa’nın dinî bakımdan geleceği, İslâm’ı kabul etmiş veya İslâm’a sempati 
duyan Avrupalılar… gibi konularda yazılar yayınladı.  

Schmiede, 1958 yılından itibaren, kendisi gibi Alman Müslüman olan 
Malik K. Assmann’la birlikte “Al-Islâm” (el-İslâm) adlı Almanca dört sayfalık 
bir mecmua çıkarmaya başladı. 1960 yılında üç yüzü aşkın Müslümanın 
ikamet ettiği Köln şehrinde, çeşitli millet mensuplarından bir heyet, İslâm 
Cemiyeti kurmaya karar vermiş; başkanlığa Achmed Schmiede’yi seçmişti. 
(İslâm, 1960: 64). Al-İslâm dergisini neşredenler, 1964 yılında mecmuanın bir 
kısmını Almanca, bir kısmını da Türklerin faydalanabilmesi için Türkçe sekiz 
sayfa olarak yayımlamaya karar verdiler. (İslâm, 1964: 190).  Schmiede, genç 
müslümanlar için Münih İslâm Merkezi’nin yayını olarak “Du Und Der Islam” 
(Sen ve İslâm) isimli bir dergi daha neşretmişti. (Schmiede, 1976: 144). 

Yakın tarihimize dair araştırma ve yayınlarıyla tanınan yazar Kadir 
Mısıroğlu, Geçmiş Günü Elerken adını verdiği hatıralarında, Ahmed 
Schmiede’yle tanışmasını da anlatır. Schmiede’nin Alman olduğu 
anlaşılmaycak kadar düzgün Türkçe konuşması karşısındaki hayretini belirten 
Mısıroğlu, “Türk gibi Müslüman” oluş hakkındaki tesbitini ve 1960’lı yıllarda 
Almanya’ya giden Türklere dair düşündürücü tenkidini de nakleder: 

“Fransa dönüşü yine Aachen’da Evren Karadayı’ya uğradım. Artık 
Ramazan bitmişti. Bayram namazını Bilâl Câmii’nde kıldım. Namazdan sonra 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        67 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

bu câmiin alt katındaki yemek salonunda çay içiyorduk. Masamdaki 
arkadaşlarla tanışırken, birisinin Sivaslı, diğerinin Konyalı ilh.. olduğunu 
söylemelerine mukabil gayet fasih Türkçe konuşan biri de: 

‘- Ben almanım!..’ demez mi?! Doğrusu inanılır gibi değildi. O’na ismini 
sordum: 

‘- Ahmed Schimide!..’ dedi. 
‘- Aşk olsun!.. Ne kadar güzel Türkçe konuşuyorsunuz!.. Söylememiş 

olsaydınız, ben sizin Türkçe’yi sonradan öğrenmiş bir insan olduğunuza asla 
ihtimal veremezdim!’ deyince muhatabım kulağıma eğilip: 

‘- Kadir Bey, ben türk gibi müslümanım!..’ dedi. Hayretim daha ziyade 
arttı. 

‘- Bu da ne demek?! Türk gibi müslüman olmanın alâmet-i fârıkası ne?!’ 
diye sordum. Salonda her kavimden müslümanların duymasını istemiyordu. 
Yine kulağıma eğilerek: 

‘- Türk gibi müslüman olmanın alâmet-i fârikası ‘edebli’ ve ‘cesur’ 
olmaktır!..’ dedi. 

‘- Hariçten gelip Müslüman olabilmiş, bu yüce dinin hakikatine nüfuz 
peydah edebilmişsin!. Buna ilâveten bir de böyle incelikleri kavramışsın!.. 
Bravo!..’ dedim. 

İzah etti. Babası, ‘Çanakkale Muharebeleri’nde bulunmuş bir alman 
subayı imiş. O’ndan Türkler’in faziletlerini öğrenmiş. Bu te’sir ile 1950’li 
yıllarda Türkiye’ye gelmiş ve Türkiye’de müslüman olmuş. Beni de o yıllarda 
Nazif Çelebi’nin evindeki toplantılardan hatırlıyormuş. Yanında sekiz-on 
yaşlarında bir oğlu vardı. O’nun her gittiği mektepte hristiyan Alman çocukları 
ile kavga ettiğini anlattı ve Alman Cemiyeti’ndeki mânevi çöküşü izah etti ve: 

‘- Ah buraya gelen Türkler eski Osmanlılar, babamın cephe arkadaşları 
gibi olsaydılar, burada İslâm hesabına ne büyük bir fütühat olurdu?!’ diye 
hayıflandı.” (Mısıroğlu, 1995: 133-134).       

1965-66 yıllarında Yeni İstiklâl gazetesinde aralıklı olarak yazıları 
çıkan Schmiede’nin, 1968 tarihli Yeşilay dergisinin bazı sayılarında da 
makalelerine rastlanmaktaydı. Gayretli yazar ve mütercimin Türkiye’de 
Sancak, Bugün, Türk Kadını, Azerbaycan’da ise Azerbaycan, Edebiyat ve 
İncesenet ve sair gazete ve mecmualarda, Almanya’da muhtelif yayın 
organlarında İslâm dini ve Türk edebiyatı hakkında sayısı tesbit edilemeyen 
makaleleri çıktı. 

Schmiede’nin Alman olan ilk eşinden iki oğlu dünyaya gelmiş ve bu 
çocukları kendi istekleriyle İslâm’ı kabul etmiştir. Müslüman olduktan sonra 
namaz, oruç gibi İslâmî vecibeleri muntazaman yerine getiren Schmiede, 1962 
senesinde hac farizasını eda etmiş ve Mekke’de tertip edilen İslâm Âlemi 
Kongresi’ne katılmıştı. Türk asıllı eşinden öğrendiğimize göre, iki kere umre 
de yapmıştı. Türk milletine, diline ve edebiyatına büyük sevgi besleyen Alman 
mühtedi, Türkiye’ye sık sık gider; kitap ve yazılar yayımlamaktan dolayı dost 
olduğu ilim adamları, şair, yazar ve yayıncılarla sohbet etmekten memnuniyet 
duyardı. Makale veya kitaplarından anlaşıldığına göre, onun tanışıp görüştüğü 
ilim adamları, şair ve yazarlar arasında şu isimler sayılabilir: Kemâleddin 
Şenocak, Mehmed Şevket Eygi, Bahtiyar Vahabzade, Abbas Zamanov, Ahmet 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        68 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kabaklı, Turan Yazgan, Mustafa Necati Sepetçioğlu, Muharrem Ergin, Kadir 
Mısıroğlu, Bahtiyar Vahabzâde, Vehbi Vakkasoğlu… 

Schmiede’nin hedeflerinden biri de 1960’lı yılların başlarında muhtelif 
uluslara mensup, beş binden fazla Müslümanın yaşadığı Münih’te, ilkin din 
kardeşlerinin ibadet yeri ihtiyacını karşılamak için bir cami inşa etmek, sonra 
bunu İslâm Merkezi hâline getirmek, böylece hem Müslüman çocuklarına dinî 
terbiye vermek, hem de Hıristiyan Almanların İslâm hakkında doğru bilgi 
edinmelerini sağlamaktı. (Sebilürreşad, 1962: 157). Kendisi, 25 Mart 1962 
tarihinde yapılan umumî toplantıda, Münih Camii Yapım Heyetinin başkanı 
Said Ramazan tarafından sekreterlik vazifesine uygun görüldü. Münih İslâm 
Merkezinde faaliyetlerini sürdüren Schmiede, 13 Nisan 1966 tarihinde 
Müslümanlar Cemaati adlı cemiyetin kurucuları arasında yer aldı. Bu cemiyet, 
Münih’te kurulan ilk Türk derneği olup BMW fabrikasının yakınlarında ilk 
camii ibadete açtı. (1978 yılı Şubat ayında yapılan bir umumî toplantı 
sonrasında Schmiede, İslâm Cemaati adlı dernekten üyeligini geri çekti). İnşası 
için on yedi cemiyet hâlinde yıllarca uğraştıkları (İslâm, 1959: 22) ve temelini 
6 Ekim 1967 tarihinde attıkları (İslâm Medeniyeti, 1967: 48) cami, 1973’te 
tamamlanmıştı. Münih Camii Yapım Komisyonu sekreteri Schmiede, Türk 
cemaate hitap edebilecek, İslâmî bilgileri edinmiş bir imam ihtiyacı duymuş; 
bu sebeple Türkiye’den bir hoca istemişti. Onun bu talebi üzerine, hafız, İmam- 
Hatip Okulunu dışarıdan bitirmiş, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
mezunu Çankırılı Mehmet Şeker (doğ. 1936), Almanca öğrenerek 1974’te 
Münih’e geldi. Arapça ve Türkçe hutbeleri Şeker, onların Almancasını ise 
Schmiede okumaktaydı. 

Dilimizi çok iyi derecede öğrenmiş olan Schmiede, gençliğinden 
vefatına kadar, demek oluyor ki aşağı-yukarı elli yıl boyunca Türkçe birçok 
İslâmî ve edebî eseri Almancaya çevirdi. Ocak 1982 tarihli Türk Edebiyatı 
dergisinde “Türkçe üzerine…” yazısının bazı kısımlarını, hem meslek hayatını 
anlatması, hem de lisanımıza duyduğu sevgiyi ve onun son zamanlardaki 
resmî, gayr-ı resmî müdahaleler sonucunda “bozulmuş olması” karşısında 
hissettiği üzüntüyü dile getirdiği için (Bu konuda 2/ 7/ 1966 tarihinde 
Münih’ten İ. Semahaddin Cem’e gönderdiği bir mektup: Acer, 2008: 365-367) 
nakletmek istiyoruz: 

  “Mütercim olarak günlük meslek hayatımda hasta bir dille 
boğuşuyorum. Berlin Devlet Savcılığının Türk dili mütercimiyim. Harcıalem 
tercümelerin yanısıra kitap halinde neşredilmiş büyük hacimli edebî 
tercümelerim, makalelerim vardır. Neden bahsettiğimi iyi bilirim. Her gün 
elime geçen metinler, hapse düşmüş Türklerin dertnamelerinden tutun, 
Türkiye adlî mercilerinin istinabe evraklarına, envai çeşit mevzudaki gazete 
makalelerine, Türk sosyal güvenlik vs. müesseselerinin mektubatına varıncaya 
kadar her cinsten şeydir. Bu meslekte 1957 yılından beri çalışıyorum, 
Türkiye’nin Berlin, Köln, Münih Başkonsolosluklarında, Bonn Sefaretinde 
yıllarca vazife görmüşüm. Bütün milletlere hürmet beslediğim halde dünyada 
kendi milletimden sonra kalbimde ikinci yeri hemen Türk işgal eder. 

Türkçe, derin ve muammalı bir dildir. Onda diğer dillerden farklı 
mühim bir özellik vardır: Birçok düşünceleri teksif ederek ifade imkânı. İki üç 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        69 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kelimeye bir fikir ummanı sığar. Yunus Emre, Fuzuli, Akif gibi klasiklerin 
eserleri bunun bariz isbatıdır. Böylesine fikir yoğunlaşmasına elverişli bir dil, 
ancak son derece derin duygulu bir millette meydana gelebilir. 

Sözü uzatmayalım. Asıl demek istediğim, bugün Türk milletinin 
müşterek bir ifade vasıtası kalmamış olduğu gerçeğidir. Hele ‘resmî’ dil bir 
anlaşılmaz nesne olup gitmiştir. 

Yukarıda, bir milletin dili, fertlerinin birbiri ile ahdı peymanı olduğunu 
kaydetmiştik. Bu öyle bir ahddır ki, bir yabancı ne yapsa, ne kadar çalışsa, 
kat’iyyen tam vukuf kazanamaz, imkânsızdır. Refikam Türk, okumuş, görgü ve 
bilgi sahibi bir münevver Türk hanımıdır. Evde Türkçe konuşuyoruz. 
(Almancası ilerlemez diye bu yüzden bazen bana kızar). Dilinizi bu kadar 
öğrenmişm, Türkçe kelime hazinem, refikamınkinden çok daha zengin. Hele 
telaffuzum da iyi, konuşurken Türk olmadığım pek anlaşılmaz. Yirmibeş 
senedir hergün bu dille uğraşıyorum, edebiyatına daldım, Türkiye dışındaki 
diğer Türkçelerle de derinden meşgul oldum. Onların da zengin edebiyatına 
girdim, edebî tercümeler kitap halinde, sayısız makaleler neşrettirdim. Bir 
şeyler yazarken evvela Almanca yazıp sonra Türkçeye tercüme etmiyorum, 
doğrudan doğruya Türkçe yazıyorum. Rüyalarım bile çok def’a Türkçe oluyor. 
Bazen rüyalarımda, Türkçenin T- sini bilmeyen anam, babam, benimle Türkçe 
konuşurlar. Türkçeyi çabuk öğrenmek için kendimi başlangıçtan beri Türkçe 
düşünmeğe alıştırmışım. Âdet oldu, çoğu kez Türkçe düşünüyorum. Hele 
kızdığım vakit ağzıma gelen tatlı ibareler ekseriyetle Türkçe olur, Almanca bu 
bakımdan pek kısır, bu işin edebiyatı onda hiç yok. Bütün bunlara rağmen 
itiraf etmek zorundayım ki, Türk dil sarayının harem kapıları bana dahi kapalı 
kalmış, daima kapalı kalacaktır. Açılamaz, çünkü beşiğimin başında Türkçe 
ninniler söylenmemiş. Türkçe masallar anlatılmamış, ceddim Sultan Murad’ın 
kumandasında Kosova’da değil, Prusya kralı Frederik’in kumandasında 
Hohenfriedberg’de döğüşmüştür. 

İki Türk birbirlerini iki tane lakırdı söyler. Hemen anlaşırlar. Türkçe 
öğrenmiş yabancı sadece zahirî mânâsını anlar.” (Schmiede, 1982: 40-41). 

İslâm dini ve Türklerinki dahil Müslüman ulusların edebiyatıyla 
alâkadar bazı Alman asıllı âlim, şair ve yazarlar hakkında da yayınlar yapan 
Schmiede, aynı zamanda Karl May Cemiyetine üyeydi; May’ın (1842-1912)  
eserlerinde Türklere ve İslâma dair unsurlar konusunda makaleler yazıp 
neşretmişti. (Bunlardan biri: Schmiede, 1968: 20-21). 1987 yılının sonuna 
doğru Berlin Tarihi Derneğine üye olan Schmiede, bu derneğin dergisi için, 
Osmanlı elçiliği vazifesinde bulunan ve 1798 yılında Berlin’de vefat edip 
defnedilen Aziz Ali Efendi hakkında makale yazdı. Türkiye Diyanet Vakfı’nın 
1988 yılından itibaren yayınlamaya başladığı İslâm Ansiklopedisi’nin 
Üsküdar’daki genel müdürlüğünde kısa bir müddet çalışan Ahmed 
Schmiede’nin bu ansiklopedide bazı Alman asıllı âlim veya şarkıyatçılara dair 
beş maddesi çıktı. Mütercim yazarımıza, Dede Korkut Kitabı’nı Almancaya 
tercüme etmesinden ötürü, 1997 yılında Bakü Devlet Üniversitesi tarafından 
fahrî doktorluk unvanı verildi. Kendisi, aynı zamanda Azerbaycan İlimler 
Akademisi bünyesinde idareci ilmî eleman olarak çalıştı. Schmiede, ömrünün 
son yıllarında “Barbaros Hayreddin Paşa’nın Hatıraları”nı ve meşhur Osmanlı 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        70 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

denzicisi Pîrî Reis’in (ö. 1553) Kitâb-ı Bahriyyesini Almancaya çevirdi ve kendi 
imkânlarıyla bastırıp yayınladı. 

Hayatı bu tarzda telif, tercüme ve neşir çalışmalarıyla son derece 
verimli geçen Schmiede, 10 Ekim 2010 tarihinde Pazar günü vefat etti ve 
Çarşamba günü Köln Camiinde öğle namazını müteakip kılınan cenaze 
namazından sonra West Friedhof’taki Müslüman mezarlığında defnedildi. 
Cenaze namazında oğul ve torunlarıyla DİTİB (Diyanet İşleri Türk İslâm 
Birliği) mensupları vardı. Oğlu Hasan İngo Schmiede, cenaze namazı 
öncesinde orada hazır bulunan herkesi hislendiren şu sözleri söylemişti: 

“Türkler Almanya’nın gerçek dostudur diye inanıyordu ve Türkleri 
yerinde görmek için o zamanlar Türkiye’ye gitti. Biz aslen Prusya kökenliyiz. 
Babam ‘Türklerle tek farkımız din, madem öyle Müslüman olacağım’ dedi. 
Sonra anne ve babasının da Müslüman olmasına vesile oldu. Hep İslâm için 
yaşadı; camiler için uğraştı, kitaplar tercüme etti. Ölürken ailesi yanındaydı; 
kelime-i şehadet getire getire vefat etti.”  

  

 DİTİB Yönetim Kurulu, şu mesajı yayınlayarak Schmiede’nin ailesi ve 
sevenlerine başsağlığı diledi: “Almanya’da İslâm düşüncesi alanında verdiği 
eser ve çalışmalarla ciddi katkılar sağlayan muhterem kardeşimiz H. Ahmed 
Schmiede’nin, 10 Ekim 2010 Pazar günü Hakk’a yürüdüğünü büyük bir 
üzüntüyle öğrenmiş bulunmaktayız. Diyanet İşleri Türk İslâm Birliği (DİTİB) 
olarak gerek kaleme aldığı kitaplarıyla gerekse güzel ahlâkı ve beyefendi 
kişiliği ile hepimizin bilgi ve medenî ilişkiler dünyasında derin izler bırakan bu 
değerli ilim adamına Cenab-ı Hak’tan rahmet, başta kederli ailesi ve yakınları 
olmak üzere bütün İslâm âlemine başsağlığı dileriz.” 

Schmiede’nin şahsî arşiv malzemesi, 2011 yılında, Berlin’de yaşayan 
Azerî edebiyatşinas Mehemmedali Hüseyni’nin teşebbüsü ve Azerbaycan 
Cumhuriyeti Almanya elçiliğinin yardımı ile Azerbaycan Millî İlimler 
Akademisi Muhammed Füzuli adına Elyazmalar Enstitüsüne götürülmüştür.  

Eserleri 

Schmiede’nin Türk basınındaki ilk yazıları, Müslüman olduğu 1954 
yılından hemen sonra görülmeye başlamış; makale ve kitap hacmindeki telif, 
tercüme ve neşir faaliyetleri, vefat ettiği 2010 yılına yakın zamana (2009 
senesine) kadar sürmüştür. Onun sırf Almanya, Azerbaycan ve Türkiye’deki 
gazete ve dergilerde çıkmış çok sayıdaki yazılarının değil, araştırmalarımız 
sonucunda kırkı aşkın olduğunu gördüğümüz kitaplarının isimlerini bile tam 
olarak tesbit etmenin önünde bazı zorluklar ve engeller vardır. Bu güçlük ve 
manileri aşmak için hayli gayret sarf etmemize rağmen, maksadımıza 
bütünüyle eriştiğimizi söyleyemeyiz. İlkin merhumun yakınlarından, 
başlangıçta umduğumuz ölçüde yardım göremediğimizi üzülerek belirtmek 
mecburiyetindeyiz. Schmiede’nin eşi, merhumun hayatı ve eserlerine dair bazı 
sorularımıza e.posta yoluyla kısa cevaplar vermeyi yeterli gördü. Oğullarından 
Hassan Ingo Schmiede ise birkaç kere rica edip hatırlatmamıza rağmen, 
işlerinin çokluğunu, zamanının yokluğunu ve Türkçesinin kıtlığını mazeret 
göstererek babası hakkında Almanca olarak ilettiğimiz yazılı suallerimize 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        71 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

henüz cevap göndermedi. Söz konusu çalışkan Alman yazar ve mütercim 
hakkındaki araştırmamızı memnuniyetle karşılayıp elinden gelen yardımı 
esirgemeyen bir edebiyatsever dostu ise teşekkürle kaydetmek gerekir: 
Schmiede’nin kendisine veya kendisinin ona gönderdiği bazı mektupları, 
merhumun birtakım makalelerini, Azerbaycan matbuatında çıkmış bir kısım 
yazılarını getirip görmemizi ve onların suretini almamızı sağlayan Berlin’de 
mukim Tebrizli dostu Mehemmedali Hüseynî’ye müteşekkiriz.  

Biz, Berlin Devlet Kütüphanesi ve Türkiye kütüphaneleri katalogları, 
dostu Mehemmedali Hüseynî vasıtasıyla kendisinden intikal eden liste gibi 
vesikalara dayanarak Schmiede’nin yayınlanmış eserlerini zaman sırasına 
göre ele alıp tanıtmaya çalışacağız. Ancak bu listede bazı noksanların 
bulunmasının mümkün olduğunu, işin başında belirtmek gerekir. Zira Türk 
Şiirinin İslâm’a Hizmeti ve Ahmed Schmiede adıyla 1976’da M. Pertev Zapsu 
tarafından hazırlanıp yayınlanan kitapta Schmiede, Almancaya tercümeleri ve 
eserleri hakkında bilgi vermekte (s. 13); bunlardan Selâm Olsun Bizden Ârif 
Olana ve Yağmurdan Sonra isimli bazılarının henüz basılmamış olduğunu 
belirtmektedir. Anılan listede Âzerî şair Molla Penah Vâkıf’ın bütün manzum 
eserleri hakkında bir çalışmasının olduğunu kaydetmişse de bunun basılıp 
basılmadığı belli değildir. Schmiede, 8 Aralık 1973 tarihinde Münih İslâm 
Merkezi’nde verdiği “Türk Şiirinin İslâm’a Hizmeti” (Türkische Dichtung im 
Dienst am Islâm) konulu konferansta Molla Penah Vâkıf’ın Âzerbaycan 
edebiyatı tarihindeki yerinden bahsetmiş; şiirlerini Azerbaycanlı ve Türkiyeli 
edebiyat âlimlerinin yardımı ile Anadolu Türkçesine aktararak neşre 
hazırlamış olduğunu da ifade etmiştir. Buradan öğrendiğimize göre kitap, 
Tercüman 1001 Temel Eser serisi içinde neşrini beklemektedir. (Schmiede, 
1976: 35-38).  

Yine Dergâh yayınlarının Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi’ndeki 
Schmiede maddesinde, mütercim-yazarın “Azerî yazar Sabir’in romanı” diye 
tarif edilen ve 1985’te Berlin’de yayınlandığı bildirilen Duman çekiliyor isimli 
bir eseri daha anılmaktadır. (TDEA, 1990: 473). Fakat biz, yurtiçi ve yurt dışı 
kütaphaneleri kataloglarından yaptığımız arama, tarama çalışmaları sırasında 
bu eserin nüshasına rastlayamadık. Ayrıca Berlin’de yaşayan ve Ahmed 
Schmiede’yle tanışıp görüşen İlyas İnal, merhum yazarın “Almancada bir 
Kur’ân tefsirinin olması gerekir” fikriyle Elmalılı Hamdi Yazır’ın Hak Dini, 
Kur’ân Dili isimli tanınmış tefsirini Almancaya tercüme etmekle meşgul olduğu 
bilgisini verdi. Bu çalışmanın tamamlanıp tamamlanmadığını, 
tamamlanmamışsa hangi safhada kaldığını bilimiyoruz. Onun kırk dokuz yılda 
yayınladığı kırk üç eseri şöyle sıralayabiliriz:   

1- Kleiner islamischer Katechismus (Küçük İslâm İlmihali), Ankara 1960. 

1956 yılında Alman Müslümanları için İslâm inanç ve ibadetini 
açıklayan bir ilmihâlin neşrine ihtiyaç duyulmuş; Diyanet İşleri Reisliği ile 
müzakere edildikten sonra, Isparta müftüsü Mehmed Soymen (1901-1990) 
tarafından hazırlanan Cep İlmihalinin Almancaya tercümesine karar verilmişti. 
Soymen’in hazırladığı bu ilmihal, 1955’te Ankara’da Diyanet İşleri Reisliği 
tarafından bastırılmıştır. Gözden geçirdiğimiz ikinci baskıda, “Müslümanlıkta 
İnanç Temelleri” adı altında iman esasları, bunun ardından namaz, oruç, zekât, 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        72 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

hac, kurban gibi ibadetler, nihayet İslâmda ahlâk hakkında bilgi verilmektedir. 
(Soymen, 1955: 3-111). Schmiede’nin Almancaya çevirdiği bu kitapçık, 
Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından ilk baskısı 1960’ta olmak üzere, 
müteaddid defalar yayınlanmıştır.  

2- Altın Anahtar (Goldene Schlüssel), Hz. Muahmmed’in “aleyhisselâm” 
muhtelif kırk hadisi. (40 Hadithe des Heiligen Propheten Muhammed) 
Zusammengestellt von Al-Hadj Achmed Schmiede. Türkische übersetzung von: 
Dr. Ahmed Subhi Furat. Bedir Yayınevi, İstanbul 1970, 43+4 s.  

Hz. Peygamber’in çeşitli konulara dair kırk hadisinin Almanca ve 
Türkçe tercümesinden ibaret bir kitapçıktır. Eserin iç kapağından 
anlaşıldığına göre, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Arap ve Fars Dilleri 
ve Edebiyatları Bölümü hocalarından olduğunu bildiğimiz Dr. Ahmed Subhi 
Furat, kırk hadisi seçip Arapçadan Türkçeye tercüme etmiş; Ahmed Schmiede 
ise o hadisleri Almanca’ya çevirmiştir. Hadislerin inanç, ibadet ve ahlâk 
konularına ait olduğu ve Buhâri, Müslim, Tirmizî gibi güvenilir hadis 
kitaplarından seçildiği görülmektedir.  

3- Al-Islam/ Muslimischer Almanach (İslâm Yıllığı), Herausgegeben von: 
H. Achmed Schmiede, Ahmet Sait Matbaası, İstanbul 1969, 88+2 s. 

Hicrî 1389/ M. 1969-70 senesi için hazırlanan bu Almanca yıllık, H. 
Achmed Schmiede tarafindan 1969’da bastırılmıştır. Eserde 1969 yılı namaz 
vakitleri cetveli, Hicret ve Hicrî takvim başlangıcı hakkındaki bilgi, 1958-1964 
yılları arasında Ahmed Schmiede’nin yayınladığı Almanca al-Islam (el-İslâm) 
dergisi adına kayıtlıdır. Bunların ardından İslâm yıllığında şu yazı ve şiirler yer 
almaktadır: Yusuf Kurtubî’nin “Muhammed’in Medine’ye Girişi”, Boşnak şair 
Musa Cazim Catic’in (1878-1914) Ramazan’a dair bir şiiri, Dr. Detlev Halid’in 
“İslâm’a Göre Kendini Koruma (Müdafaa) Meselesi” başlıklı makalesi, Azerî 
şair Bahtiyar Vahabzâde’nin “Ananın Hediyesi” şiiri, Abbas Zamanov’un Molla 
Penah Vâkıf’ın hayatı ve eserleri hakkındaki incelemesi, Rekin Ertem’in 
“İnanmak İstiyorum” isimli şiiri (Ertem, 1967: 35) Hamburg’taki camii tanıtıcı 
bir yazı, Hasan Habibullah’ın “Goethe ve İslâmî Dünya Görüşü”, Mehmed 
Âkif’in Bülbül şiirinin Almancaya tercümesi, Ahmed Schmiede’nin “Biz ve Karl 
May” başlıklı yazısı, Dr. Smail Balic’in “Kendi Vesikalarında İslâm” adlı seçme 
bibliyografyası (İslâm hakkında altmış dört Almanca yayın hakkında 
bibliyografik kayıt), Celil Memmedkuluzade’nin (1869-1932) “Posta Kutusu” 
adlı hikâyesi.  

Yıllığın “İçindekiler” sayfasının altında kayıtlı nottan öğrendiğimize 
göre, “Ananın Hediyesi”, “İnanmak İstiyorum” ve “Bülbül” şiirleri ile “Molla 
Penah Vakıf” adlı makale ve “Posta Kutusu” hikâyesi, H. Ahmed Schmiede 
tarafından Almanca’ya çevrilmiştir. Yıllık, Federal Almanya Cumhuriyeti ve 
Batı Berlin’deki ibadet yerlerini içine alan bir listeyle sona ermektedir.        

4- Was will Niyazi in der Naunynstraße- (Niyazi’nin Naunyn Sokağında 
İşi Ne?) 

Ein Poem Aras Ören; Aus d. Türk. von H. Achmed Schmiede u. Johannes 
Schenk, Berlin, Rotbuch Verl., (1974), 68 s.  



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        73 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

1939’da İstanbul’da doğan ve 1969’dan beri Berlin’de yaşayan işçi, 
oyuncu, radyocu, yazar Aras Ören’in (Hayatı ve eserleri hk. bilgi için bk. Işık, 
2006: 2788-89) “Niyazi’nin Naunyn Sokağında İşi Ne?” adlı uzun şiirinin 
Johannes Schenk’le birlikte Almanca’ya yapılan tercümesidir. 

5- Ich bin ein Sohn Aserbaidschans... (Men Azeri Oğluyam), Ankara, 
1975, 28 s. 

Bahtiyar Vahabzade’nin (1925-2009) seçilmiş şiirlerinin Almanca 
manzum tercümesidir. Mütercim, seçmelerine isim koyarken, Vahabzade’nin 
“Men Azeri Oğluyam” şiirinin adını tercih etmiştir. Schmiede, Zülmette Veten 
Duyğuları ismini taşıyan ve “Kızıl Rus ve Şahlık İran İstibdadı Yıllarında 
Azerbaycan Şiirinden Örnekler” ihtiva eden derlemesinin baş tarafında, 
Bahtiyar Vahabzade’nin şiirlerini ne zaman ve hangi gazetede tanıdığını, 
onların kendisinde nasıl heyecanlar uyandırdığını şöyle anlatır:  

“Korku içerisinde kavrulan şair ve yazarlar bütün bu cehennemî 
ortama rağmen, buna rağmen, vatanı öylesine içten okurlardı ki, uzak 
Almanya’da bile bu içtenlik hissolundu! 1968 yılında Bakü’de çıkan haftalık 
‘Edebiyyat ve İncesenet’ gazetesinde ilk kez büyük Azerbaycan Türk şairi 
Bahtiyar Vahabzade’nin bazı şiirleri ile karşılaştım. Şiirler şöyle adlanıyordu: 
‘Baş’, ‘Menim Anam’, ‘Fikir Kanadlarım’ ve ‘Olurmuş’. Bu şiirler beni derin bir 
heyecana sevketti. Adeta satırların arasından şairin ıstıraplarını haykırarak 
dünyaya duyurmak istediklerini hissettim ve titredim. Bu heyecanı, Türk 
dostlarımla paylaşmak istedim. Tuttum, şiirleri, vaktinde İstanbul’da ‘Sancak’ 
mecmuasını çıkaran Kemaleddin Şenocak’a gönderdim. Sağ olsun, 
mecmuasında onlara geniş yer verdi. 

O tarihlerden beri Almanya’da ve daha çok Türkiye’de Azerbaycan- 
Türk şiirini tanıtmağa çalıştım. Kemaleddin Şenocak, Mehmet Şevket Eygi ve 
nihayet değerli Ahmet Kabaklı hocamız davayı benimseyip nâçiz 
çırpınışlarıma ses ve yer verdiler. Özellikle ‘Türk Edebiyatı’ mecmuası, uzun 
yıllardır Azerbaycan-Türk edebiyatının Türkiye’deki platformuna çevrildi. 
Dağın arkasında da Türkler yaşadığını, en az Türkiye Türkleri kadar onların da 
vatanlarını sevdiklerini, millî gayretlerini yitirmediklerini, korkunç zulmete 
rağmen varlık göstermek azminde olduklarını, Anadolu Türkü de anladı.” 
(Schmiede, 1991: VII). 

Gerçekten umumî olarak Azerbaycan şiirinin, hususî olarak Bahtiyar 
Vahabzade eserlerinin Türkiye ve Almanya’da tanınmasında Ahmed 
Schmiede’nin bu gibi aktarma ve tercümelerinin büyük yardımı olmuştur. (Bu 
konuda daha fazla bilgi için Akpınar, 2011: 15-18) Bahis mevzuu ettiğimiz 
yayınlar, o yıllarda Azeriler misali Sovyetler Birliği idaresi altında bulunan 
Türklerin kendi dillerini unutmadıklarını ve millî kültürlerini 
kaybetmediklerini göstermeye de yaramıştır. (Bu hususta uzun zamandır 
Almanya’da yaşayan Iğdırlı yazar Orhan Aras’ın bir hatırası için bk. Aras, 
2013: 19-20).  

Schmiede’nin ünlü Azeri şairiyle kadim ve samimî dostluğu konusunda 
bir fikir vermek için, Vahabzade’nin vefatı üzerine yazarak İstanbul’da 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        74 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

yayımlanan Türk Edebiyatı dergisine gönderdiği 7 Mart 2009 tarihli mektubu 
nakletmek yerinde olur. Schmiede, “Türk Edebiyatı” camiasına hitaben şunları 
yazıyor bu mektubunda: 

“Muhterem kardeşlerim, 

Bugünler bizi üzüntülere gark etti. Ağabeyimiz, can dostumuz Bahtiyar 
Vahabzade aramızdan ayrıldı. Aslında bu acı hadise münasebetiyle karınca 
kararınca bir şeyler yazmak gerekirdi. Ancak itiraf edeyim ki, son zamanlarda, 
rahatsızlığımın neticesi olacak, hafızamın oldukça zayıfladığını hissediyorum. 
Ağabeyimle ilgili hatıralar zihnimde, gönlümde iç içe girerek şu anda 
ayrıntıları ile değil, ancak tarif edemeyeceğim, ruhumu dolduran bir kocaman 
nurlu hazine seklinde varlık sürüyor.  

Henüz bu ansızın gelen haberin teessürlü etkisiyle ortada geziyor, ne 
düşüneceğimi, ne yazacağımı bilemiyorum. Şimdilik, Bahtiyar’ın en çok 
sevdiği, sonsuz derecede hürmet beslediği Müslüman Türk şairi Mehmed 
Âkif’in dediği gibi, ‘Dili yok kalbimin, ondan ne kadar bîzârım’ demek 
durumundayım. 

Başta Ahmet Kabaklı merhum ve Turan Yazgan hocalarımızın 
uzakgörü ile yıllar üzerinden dergi, kitap ve konuşmalar vasıtasıyla yol 
açtıkları, sürdürdükleri faaliyetlerle Bahtiyar Vahabzade Anadolu Türklerinin 
de sevgilisi olmuştur. Üstün kabiliyeti ve fokur fokur kaynayan hayat anlayışı 
sayesinde Vahabzade çoktandır Türkçe konuşulan bütün şark ülkelerinde 
Fuzulîler, Nevaîler, Âkifler, Vurgun’lar seviyesinde duran bir mütefekkir, bir 
şiir üstadı ve bunların yanı sıra Azerbaycan halkının istiklâli uğrunda çarpışan, 
ızdırap çeken, her türlü tehlikeyi göze alan bir millî cengâver, umumiyetle 
Türk dünyasının müşterek kahramanı olmuştur. 

Bugünlerde böyle bir abidevî şahsiyetin kaybı ile karşılaşmış 
bulunuyoruz. Vahabzade’nin ebediyete intikali acı, son derece acıdır. Fakat 
onun edebî, millî ve siyasî mirası elbette gönüllerde ve en başta -ümidim 
şudur- genç nesillerde, bedeninin yok oluşu ile açılan boşluğu dolduracak, 
kalplerde çiçeklenecek, ebediyyen yaşayacaktır. 

Türk dünyasına derin hüzünle baş sağlığı verir, Cenab-ı Allah’tan 
mağfiret, gani gani rahmet ve ailesi efradına sabırlar dilerim. 7 Mart 2009, H. 
Ahmed Schmiede.” 

6- Die Versteinerte Stadt, Aserbaidschanische Märchen (Taşa Dönmüş 
Şehir) Azerbaycan-Türk Masalları. Volk und Welt yayınevi tarafından 1975’te 
Doğu Berlin’de yayımlanmıştır. 200 s. (Aynı eser, 1978, 1984 yıllarında da 
basılmıştır).  

Mütercim, masalları 1959’da üç cilt hâlinde yayımlanan “Azerbaycan 
nagılları” adlı eserle 1960-64 yıllarında beş cilt olarak basılan “Azerbaycan 
nagılları” isimli kitaptan seçmiştir. İki eser de Bakû’de bulunan Nizâmî 
Enstitüsü tarafından yayımlanmıştır. Kitapta şu on beş masal yer alıyor: 1- Der 
Tote Mehemmed (Ölü Mehemmed, s. 5-14), 2- Schah Abbas und der Gärtner 
(Şah Abbas ve Bahçıvan, s. 15-18), 3- Schwarzbraue (Kara kaş, s. 19-39), 4- 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        75 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Schükufe Khanum (Şükûfe Hanım, s. 40-52), 5- Der Jäger Pirim (Avcı Pirim, s. 
53-66), 6- Das Märchen von den drei Schwestern und den drei Brüdern (Üç 
Kız ve Üç Erkek Kardeşin Masalı, s. 67-100), 7- Der Schah und der Schmied 
(Şah ve Demirci, s. 101-108), 8- Dschelaji-Wetenn, (Vatan Tutkunu, s. 109-
124), 9- Das Geheimnis der Stadt Benidasch (Benidaş Şeherinin Sırrı, s. 125-
137), 10- Bahtiyar (s. 138-160), 11- Alijar und der Hase (Aliyar ve Tavşan, s. 
161-165), 12- Wie der Kadi Recht sprach (Kadı Nasıl Doğru Konuşur? s. 166-
171), 13- Ibrahim aus Edschem (s. 172-183), 14- König Salomo und Die 
Ameise (Kral Süleyman ve Karınca, s. 184- 187), 15- Gieß Wasser über meine 
Hände (Ellerimin Üstüne Su Dök, s. 188-196).  

S. 197’de “aga, aksakal, manat” gibi masallarda geçen on kelime kısaca 
izah edilmiştir. 

7- Bahtiyar Vahabzade, Açılan sabahlara selâm! 

Baskı yılı bulunmayan, fakat 1976 veya 77 yılında basıldığı anlaşılan 
bu eserde, tanınmış Azerî şair ve yazar Bahtiyar Vahabzade’nin Anadolu 
Türkçesine çevrilmiş otuz yedi şiiri yer almaktadır. Schmiede, söz konusu 
şiirleri Türkiye Türkçesine aktarmış ve yayınlamıştır. Kitapta Vahabzade’nin 
hayatı ve eserleri hakkında okuyucuya bilgi de veren naşir, ünlü sanatkârın 
kendisi üzerindeki tesirini şu cümlelerle ifade eder: “Bir insanın kendi halkını 
ve dilini ne şekilde sevmesi gerektiğini ben şahsen Bahtiyar’dan öğrendim. 
Bugün Alman dili ve edebiyatına vurgun bir bakışla bakıyorsam, onu da Azeri 
şair Bahtiyar Vahabzade’ye borçluyum.” (Bu kitap hk. tanıtıcı bir yazı: Dağlı, 
1977: 26-27). 

8- Türk Şiirinin İslâm’a Hizmeti ve H. Achmed Schmiede, İstanbul, İrfan 
Matbaası, 1976, Derleyen M. Pertev Zapsu, 144 s. 

Schmiede’nin 1950’li yıllardan itibaren İslâm, Yeni İstiklâl, Yeşilay gibi 
çeşitli yayın organlarında edebî, dinî, ahlâkî konulara dair yazılar 
yayımladığını ifade etmiştik. Neşredilen veya bazıları henüz neşredilmemiş 
olan bu yazılarından bir kısmını, aile dostu M. Pertev Zapsu derleyerek 1976 
yılında kitap hâlinde bastırdı. 

Schmiede’nin 1976 yılında Berlin SFB Radyosunda Müslümanlara ve 
diğer dinleyenlere hitaben dinî sohbetleri de yayımlanmıştı. (Onun dinî ve 
edebî konulardaki konuşmaları Berlin Rias ve Deutsche Welle radyolarında da 
Almanca, Türkçe, Urduca neşredilmişti). Hatip, bu konuşmalarında taklitten 
kaçınmanın lüzumu, vatan sevgisinin manevî sebepleri, zaman nimetinin 
kıymetini bilmek, çalışmayı sevmek ve boş vakitleri faydalı meşgalelerle 
değerlendirmek, namaz, oruç gibi ibadetlerin hikmetlerini sıhhî faydalarıyla 
izah etmek yerine, onları Allah emrettiği için yerine getirmek gerektiği 
üzerinde duruyordu. Onun adını andığımız radyoda yayımlanan 
konuşmalarından bir kısmının konuları ise, Mevlid kandili, İstanbul’un fethi, 
Regaib kandili, Miraç kandili, Ramazan ayı, Kadir gecesi ve kurban bayramı 
gibi dinî ve millî bakımdan mübarek gün ve gecelerdi. Meselâ, Noel gününe 
denk gelen kurban bayramı dolayısıyla yaptığı konuşmada fedakârlıktan bahis 
açarak sözü Hz. İbrâhim’in oğluyla imtihan edilmesi hadisesine getiriyor; 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        76 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

sonunda Müslümanlara her iki dinî bayramın aynı güne rastlamasının 
dinlerimizin müşterek olan yönlerini çevremize hatırlatmağa güzel bir vesile 
olduğunu anlatıyordu. (Bu kitap hakkında tanıtıcı bir yazı: Güzel, 1977: 253-
255; Güzel, 1977: 42-45).  

9- Islam In Unsere Zeit (Zamanımızda İslâm), Münih İslâm Merkezi 
yayını, 1976. (Aynı eser 1994’te de basılmıştır, 38 s.) 

Ahmed Schmiede, Hz. Peygamber’in hayatını, vahye mazhar oluşunu, 
dört halife devrini de kısaca anlattığı bu eserinde, İslâm inanç esasları 
hakkında, yer yer Hıristiyanlıkla da mukayeseli olarak bilgi vermekte; bunun 
ardından İslâm âleminin çağımızdaki durumu, Müslümanların başka millet ve 
din mensuplarıyla münasebetleri, birleşmelerinin gerekliliği gibi konular 
üzerinde durmaktadır. Ele aldığı mevzuları işlerken sık sık Kur’ân 
ayetlerinden iktibaslarda bulunan Schmiede, Almanların ünlü şair ve yazarı 
Goethe (s. 22), 19. asrın ikinci yarısının meşhur Osmanlı şairlerinden Ziya 
Paşa (s. 31) ve tanınmış sosyolog Seyyid Kutub’un (s. 34) konuya uygun 
sözlerini de yeri gelince nakletmiştir. Yazar, kitapçığının sonuç kısmında ilkin 
Âl-i İmrân suresinin 64. ayetinin Almanca mealini vererek kitab sahiplerinden 
olan Hıristiyanlara çağrıda bulunmakta; onun ardından aynı surenin 188-200. 
ayetlerini nakletmektedir.     

10- Der Hahn und der Padischah: (Horoz ile Padişah) Volksmärchen aus 
Aserbaidshan / ausgew. u. aus d. Aserbaidshan. ins Dt. übertr. von H. Achmed 
Schmiede. Ill. von Lothar Sell 

1. bs. Berlin, Edition Holz im Kinderbuchverlag, 1977, 131 s. 

Horoz ile Padişah, Azerbaycan masallarından seçilmiş örnekleri içine 
alan bir eserdir. 1977 yılında Doğu Berlin’de yayımlanmıştır. (Taşa Dönmüş 
Şehir ve Horoz ile Padişah adlı masal kitaplarının bu Almanca tercümeleri hk. 
tanıtıcı bir yazı: Erdan, 1977: 26-27). 

11- Der kurze Traum aus Kagithane  (Kâğıthane Rüyası) Aras Ören; Ein 
Poem. Aus d. Türk. von H. Achmed Schmiede, bearb. von Jürgen Theobaldy, 
Rotbuch-Verl., Berlin, 1981, 93+3 s. 

Schmiede’nin daha önce bir eserini çevirdiği Aras Ören’in Kâğıthane 
Rüyası adlı uzunca şiirinin Almancaya tercümesidir. 

12- Aysel Özakın, Soll ich hier alt werden? (Ben burada mı 
yaşlanacağım?) Buntbuch Verlag, Hamburg 1982. 

Aysel Özakın’ın (doğ. 1942. Hayatı ve eserleri hk. bilgi: Işık, 2006: 
2803-2804) Kanal Boyu adlı hikâye kitabında yer alan on dört hikâyenin 
tercümesidir. Bu eserde yer alan ilk hikâyeyi (Die dunkelhaarigen Kinder von 
Berlin) Dina Ceyisakar, diğer hikâyeleri ise Ahmed Schmiede Almancaya 
çevirmiştir.  

Ahmed Schmiede, daha ziyade hadis ilmine dair çalışma ve yayınlarıyla 
tanınmış âlimlerimizden M. Yaşar Kandemir’in (Hayatı ve eserleri hk. bilgi: 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        77 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Işık, 2006: 1928) yazdığı ve 1981-1984 yılları arasında İstanbul’daki Damla 
Yayınevi tarafından renkli resimli olarak yayınlanmış bazı çocuk kitaplarını da 
Almancaya çevirmiştir. Bu kitaplar, çocuklara İslâm inanç, ibadet ve ahlâk 
esaslarını öğretmeyi ve sevdirmeyi hedefleyen, onların bilgi ve anlayış 
seviyesi göz önünde tutularak yazılmış, sevimli metinlerdir. Schmiede’nin 
Kandemir’den tercüme ettiği dinî çocuk kitapları, tesbit edebildiğimiz 
kadarıyla şöyle sıralanabilir: (Önce bu eserlerin Almanca tercümelerinin 
adları, sonra Türkçe asıllarının isimleri ve yayın yılları belirtilmiştir). 

13- Ein Kind Sucht Gott (Allah’ı Arayan Çocuk, İstanbul 1981),   

14- Ich Lerne Meinen Propheten Kennen (Peygamberimi Öğreniyorum, 
İstanbul 1981), 

15- Dem Glauben Entgegen, (Dine Doğru, İstanbul 1981), 

16- Die Verwundete Schwan (Yaralı Kuğu, İstanbul 1981), 

17- Uzeyles Gluabe (Kitabın dış kapağında sehven “Gluabe” şeklinde 
yazılmış kelime, “Glaube” olmalı), (Uzeyle’nin İmanı, İstanbul 1982), 

18- Unser Prophet und die Kinder (Peygamberimiz Çocuklarla, İstanbul 
1982),  

19- Ich Gedenke Meiner Mutter (Annemi Anıyorum, İstanbul 1984), 

20- Ich Spreche Gebete, (Dua Ediyorum, İst. 1984), 

21- Ich Vollziehe die Waschung, (Abdest Alıyorum, İstanbul 1984).   

22- Das Islamische Gebet, (İslâm İbadeti) Ankara 1986, 47 s. 

Ahmet Hamdi Akseki’nin Yavrularımıza Din Dersleri adlı eserinden 
tercüme edilmiştir. Namaz hakkında bilgi veren bir kitapçıktır. 

23- Kleines Lehrbuch des Islam, (Küçük İslâm Ders Kitabı), Diyanet İşleri 
Türk- İslâm Birliği (DİTİB), Ankara 1987, 95+1 s. 

Ahmet Hamdi Akseki’nin Ankara’da basılmış “Yavrularımıza Din 
Dersleri” adlı eseri esas alınarak meydana getirilmiş bir kitaptır. Çocuklara 
hitab eden bu eserde Allah’a, meleklere, semavî kitaplara, peygamberlere 
iman; bunun ardından Peygamberimiz Hz. Muhammed’in hayatı ve yaşayış 
tarzı, Kıyamet gününe iman, kabir hayatı, sorgusu, ahiret hayatı, Cennet, 
Cehennem ve bu inançların insanlara kazandıracağı iyiliklere dair bilgiler 
verilmektedir. İslâm inançları maddeler hâlinde topluca sıralandıktan sonra 
çocukluk, yetişkinlik, farz, haram, helâl, vâcib, sünnet, müstehab, mekruh, 
müfsid gibi fıkhî konu ve terimler üzerinde durulur. Bu mevzuları müteakip 
İslâm’ın şartları hakkında bilgi verilmeye geçilmekte ve şu konulara dair 
açıklamalar yapılmaktadır: Abdest, mesh, gusül, kız ve kadınlara mahsus 
hâller, özür, teyemmüm, ibadetin öteki şartları, günlük namaz vakitleri, niyet, 
namazın farzları, vacipleri, sehiv secdesi, okuma secdesi, farz, vacip ve nafile 
namaz, namazın kılınışının tarifi, ezan ve kamet, öğle, ikindi, akşam ve yatsı 

http://www.kitapshop.de/de/religionskenntnisse/881-ich-gedenke-meiner-mutter.html


Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        78 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

namazları, vitr, cemaatle namaz, Cuma namazı, bayram namazları, teravih 
namazı, cenaze namazı, oruç, niyet, zekât, hac.  

Kitapta bu bahislere ek olarak Fâtiha, Fîl, Kureyş, Mâûn, Kevser, 
Kâfirûn, Nasr, Tebbet, İhlâs, Felâk, Nâs sureleriyle sübhâneke, et-tahiyyât, salli, 
barik, “Rabbenâ âtinâ…”  ve kunut dualarına yer verilmiştir. Kaynaklar başlığı 
altında, Ahmet Hamdi Akseki’nin yayın tarihi bulunmayan Yavrularımıza Din 
Dersleri başta olmak üzere, tercümenin meydana getirilişi sırasında 
faydalanılan Türkçe ve Almanca dergi, gazete, kitap, yıllık türünden yayınlar 
sıralanmıştır.    

24- 120 [Hundertzwanzig] Jahre türkischer Friedhof zu Berlin (Berlin’de 
Yüz Yirmi Yıllık Türk Mezarlığı), Berlin, Freunde d. Islam Berlin e.V., 1987, 
numara verilmemiş 20 sayfalık bir kitapçıktır. Berlin İslâm Dostları Derneği 
tarafından yayımlanmıştır.  

25- Der türkische Friedhof zu Berlin, (Berlinde Türk Mezarlığı) 

Diyanet İşleri Türk İslâm Birliği (DİTİB), Berlin 1988. 

Berlin’deki Türk şehitliği hakkında bilgi veren bir kitaptır. 

26- Das Leben des Propheten Muhammed, (Hazret-i Muhammed’in 
Hayatı) Ankara, Doğuş Matbaacılık 1988, 126+ 1 s. 

Osman Keskioğlu’nun (1907-1989) Hz. Peygamber’in hayatı hakkında 
yazdığı ve Diyanet İşleri Türk İslâm Birliği (DİTİB) yayınları arasında 
defalarca basılan eserinin tercümesidir.  

27- Islam Lernen Islam Leben, (İslâm’ı Öğrenmek- İslâm’ı Yaşamak) Ein 
lern-und Lesebuch für alle Schuljahrgänge, Gestaltet nach Ahmed Hamdi 
Akseki “Yavrularımıza Din Dersleri”, Zeichnungen und Piktogramme. Hassan-
Ingo Schmiede, Ankara Doğuş Matbaacılık 1989, 172+4 s. (Son dört sayfa, 
içindekiler listesidir).  

Eser, mütercimin girişiyle başlıyor (s. 5-6). Bunun ardından, eski 
Diyanet İşleri reisi muavini Ahmed Hamdi Akseki’nin (ö. 1951) Yavrularımıza 
Din Dersleri adlı eserinin Almanca tercümesi geliyor. (s. 7-169). Gözden 
geçirdiğimiz metnin, aslına harfiyyen bağlı kalınarak yapılmış bir çeviri 
olmadığını, yer yer mütercimin ilâvelerini de ihtiva ettiğini görüyoruz. 
Schmiede’nin eklemeleri konusunda birkaç örnek vermek gerekirse…  s. 20’de 
İslâm dinine ilgi gösterdiği, bazı Müslüman şair ve yazarların eserlerini 
okuduğu bilinen ünlü Alman şairi Goethe’nin (1749-1832) bir kıt’ası yer alıyor 
ki, eserin mütercim tarafından konan adındaki “Islam Leben” (İslâm’ı 
yaşamak) ibaresinin, buradan mülhem olduğu söylenebilir: 

“Närrisch, daß jeder in seinem Falle 
Seine besondere Meinung preist! 
Wenn Islam Gott ergeben heißt 
Im Islam leben und sterben wir alle” 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        79 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

(Çılgınlıktır herkesin her hususta/ Kendi hususî görüşünü övmesi!/ 
Eğer İslâm Allah’a itaatli olmak demekse, / Hepimiz İslâm’da yaşayıp 
ölmekteyiz). 

s. 44’te “Deutscher Spruch” (Almanca vecize, hikmet) başlığı altında iki 
veciz söz var. 

s. 48-49’da Osman Yüksel Serdengeçti’nin “Bozkır” şiirinden seçilmiş 
dört beytin tercümesine yer verilmiş. S. 78’de Rekin Ertem’in -daha önce 
Schmiede tarafından H. 1389/ M. 1969-70 yılında yayınlandığını ifade 
ettiğimiz İslâm Yıllığı’nda yer verilen- “Ich möchte Glauben” (İnanmak 
İstiyorum) adlı şiirinin Almanca çevirisi görülmektedir.  

28- Ord. Prof. Dr. Ali Fuat Başgil, Auf ein Wort Junge Leute, (Gençlerle 
Baş başa)  Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara 1989, Gençlerle Başbaşa 

Tanınmış hukuk âlimi Ali Fuat Başgil’in (1893-1967), ülkemizde 
defalarca basılan Gençlerle Baş başa adlı eserinin tercümesidir.  

29- Hayrettin Karaman, Erlaubtes und Verwehrtes, Aus dem Türkischen 
übersetzt von H. Achmed Schmiede, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı, Kasım 
1990, 200 s. 

Tanınmış fıkıh âlimi Hayrettin Karaman’ın Günlük Hayatımızda 
Haramlar ve Helâller adlı eserinin 1979’da yapılmış baskısının Almanca’ya 
tercümesidir. 

30- Die Botschaft des Koran (Kur’ân Davet Ediyor), S. Hayri Bolay. Aus 
dem Türk. übers. von H. Achmed Schmiede, Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara, 
1990, 109 s. 

Felsefî eserleriyle tanınan ilim adamı Süleyman Hayri Bolay’ın (doğ. 
1937. Hk. bilgi için bk. Işık, 2006: 725-26), Türkiye Diyanet Vakfı yayınları 
arasında 1984 yılında çıkan Kur’an Davet Ediyor adlı eserinin Almancaya 
tercümesidir. Bu eser, vakıf adına yazılmış “Sunuş” yazısında da belirtildiği 
üzere, “El Kitapları Serisi”nde yer alan diğer yayınlar gibi, okumağa vakti 
olmayan, dinlemek ve seyretmekle avunan günümüz insanına millî ve manevî 
değerlerimizi az-öz ve doğru bir muhteva ile sunma amacını taşımaktadır. 
Kitabın baş tarafında “Kur’an-ı Kerimin İnsan Anlayışı” hakkında ayet 
mealleriyle bilgi verilmiş; bunun ardından gelen üç bölümde sırasıyla iman, 
ibadet ve ahlâk esasları, yine ayet mealleriyle ortaya konmaya çalışılmıştır. 
Yazar, ele aldığı bu mevzulara dair ayet meallerini, uygun ara başlıklar, kısa 
açıklayıcı takdim ve yorumlarla sıralamaktadır.   

31- “Aus Karabag die Melodie...”  (Musikim Karabağ’dır) Streiflichter 
aus dem Schaffen des aserbaidschanischen Volksdichters Bahtiyar Vahabzade 
als Poet, Dramatiker, Erzähler, Publizist und Politiker/ Bahtiyar Vahabzade. 
Textauswahl und Übertragung aus dem aserbaidschanischen Türkisch: H. 
Achmed Schmiede. Mit einer Betrachtung von Tschingis Aitmatow 

İstanbul, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, 1990, 180 s. 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        80 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Musikim Karabağ’dır. Bahtiyar Vahabzade’nin şair, tiyatro yazarı, 
hikâyeci, makale yazarı ve siyasetçi olarak edebî ve içtimaî faaliyetinden 
seçilmiş örnekler. 

Eserde önce Vahabzâde’nin kendi kaleminden hâl tercümesine yer 
verilmiş. “Der Dichter…” (Şair, s. 21) başlığından sonra şiirlerinden seçilmiş 
örnekler sıralanmış.(s. 29-35) Bunun ardından Cengiz Aytmatov’un “Ümit ve 
geleceğe güven (duygusu) beni meydana getirdi; ben ümidin çocuğuyum” 
başlıklı yazısı okunuyor. Anılan yazıyı müteakip Vahabzâde’nin şiirlerinden 
sekiz nümune sunulmuş. “Der Erzähler” (Anlatıcı, hikâyeci) başlığı altında 
onun “Ein prominenter Herr” (Tanınmış Bir Bey, s. 39-43) ve “Der bunte 
Koffer” (Renkli Bavul) adlı eserinin tercümesi bulunuyor. “Der publizist…” 
(Gazete yazarı) başlığından sonra, Vahabzade’nin tarihçi Prof. Süleyman 
Aliyarov’un yardımıyla yazdığı “Dağlık Karabağ- İstek ve Gerçek” adlı yazısı (s. 
65-76) konmuştur. Aynı bölümde Bahtiyar Bey’in “Benim Anadilim, benim 
köküm” (s. 77-85) isimli yazısıyla “Vardges Babayan” (s. 87-88) başlıklı yazısı 
yer alıyor. “Der Politiker…” (Siyasetçi, s. 89) başlığından sonra Vahabzade’nin 
şu yazıları sıralanmıştır: “Bizim Talebimiz” (s. 91-92), “Birlikten Vazgeçmeyin, 
Tedbirli Olun!” (s. 93-96), “Yumruk gibi birleşmek” (s. 97-103). “Der 
Dramatiker” (Piyes yazarı) başlığından sonra Vahabzade’nin “Başka Ses” adlı 
tiyatro eserinin tercümesi (s. 107-177) sunulmuştur.  

32- Unser Hodscha Nasreddin (Bizim Hoca Nasreddin), Pelin Ofset, 
Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara 1990, 143 s.  

Mustafa Delioğlu’nun resimleriyle bezenmiş olan kitapta mütercim, 
“Unser Hodscha Nasreddin” (Bizim Hoca Nasreddin) başlığı altında Hoca’nın 
hayatı ve şöhreti hakkında umumî bilgi vermiş; bu kısa takdimi müteakip ona 
ait fıkralardan 74’ünün Almanca tercümesini sunmuştur. 

33- Osmanlı ve Prusya Kaynaklarına göre Giritli Ali Aziz Efendi’nin 
Berlin Sefareti, Derleyen, H. Ahmed Schmiede, Türk Dünyası Araştırmaları 
Vakfı, İstanbul (1990?), 64+ 3 s. 

Bilindiği gibi Giritli Ali Aziz Efendi (1749?-1798), 18. asrın ikinci 
yarısında yaşamış ve ülkemizde Muhayyelât adlı eseriyle tanınmış bir 
mutasavvıf, şair ve yazardır.  

Ahmed Schmiede, merhum edebiyat tarihçisi, yazar Ahmed Kabaklı’nın 
tavsiyesi üzerine, kabri Berlin’de bulunan Osmanlı elçisi Giritli Ali Aziz 
Efendi’nin hayatı ve eserleriyle de alâkadar olmaya başlamıştır. İşte anılan 
eserin esas konusu, bu zatın ömrünün son bir buçuk yılında yaptığı Berlin 
sefirliğidir. Yazar, adı geçen mutasavvıfın oradaki yaşayışını Prusya devlet 
arşivindeki vesikalara dayanarak anlatmakta; bu arada Aziz Efendi’nin 
hayatından, eserlerinden, şahsiyetinden ve vefatından da bahsetmektedir. 

34- Ali Aziz Efendi aus Kreta, Intuitionen des Herzens- Tasavvuf- der 
innere Weg des Islam, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, İstanbul 1990, 78 s. 
(Vâridât-ı Azîz) 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        81 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Eşinin tarifine göre “hakiki bir derviş gibi” yaşamış olan Schmiede, 
Giritli Ali Aziz Efendi’nin “Vâridât” adını taşıyan tasavvufî eserini Almancaya 
tercüme etti ve yine Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı neşriyatı arasında 
bastırdı. Bu metnin tasavvuf, yani İslâm’ın iç (hayat) yolu, başka bir tabirle 
ruhî yolculuğu hakkında bilgi verdiği kanaatini taşıyan mütercim, Vâridât-ı 
Azîz’in tercümesini, birbirini tamamlayan iki yazma nüshaya dayanarak 
yapmış; metinde geçen Kur’ân ayetlerinin Almanca meallerini Max Henning’in 
(1861-1927) Der Koran adlı tercümesinden almayı tercih etmiştir.  

Eserin başında Alman asıllı meşhur şarkıyatçı Prof. Dr. Annemarie 
Schimmel’in (1922-2003), böyle bir metnin neşredilmesinden duyduğu 
memnuniyeti anlatan takrizi vardır. Bunun ardından mütercim Ahmed 
Schmiede, Ali Aziz Efendi’nin hayatı, Berlin’deki resmî vazifesi, vefatı, telif 
ettiği eserler ve Vâridât’ı hakkında derli toplu bilgiler vermektedir. Anılan 
bahisleri müteakip Vâridât’ın Almanca tercümesi sunulmuştur. Böylece Giritli 
Ali Aziz Efendi’nin tasavvufî bir eseri, bu gibi konulara alâka duyan Almanların 
ve Almanca bilen diğer okuyucuların istifadesine açılmış olmaktadır.  

35- Der gnadenreiche Koran: Originaltext mit deutscher Übersetzung: 
Kur’ân-ı Kerîm / [Übers. von Max Henning. Red. u. Gesamtkonzeption: H. 
Achmed Schmiede.] Ankara, Pelin Ofset, 1991, 606 s. 

Veröffentlichungen der Türkisch-Islamischen Union der Anstalt für 
Religion e.V 

Ahmed Schmiede, Max Henning’in Almanca Kur’ân-ı Kerim mealini aslî 
Arapça metinle birlikte yayıma hazırlamış ve Diyanet İşleri Türk-İslâm Birliği 
(DİTİB) yayınları arasında neşrettirmiştir. 

36- Zülmette Veten Duyğuları, Kızıl Rus ve Şahlık İran İstibdadı 
Yıllarında Azerbaycan Şiirinden Örnekler, derleyen Achmed Schmiede, 
Türkiye Diyanet Vakfı yayını, Ankara 1991, 115 s. 

Bu eser, adından ve iç kapaktaki kısa açıklamadan da anlaşılabileceği  
gibi, “zülmette”, yani Kızıl Rus ve İran şahlığının baskıcı idaresi zamanında 
yaşamış çeşitli Azerbaycan şairlerinin şiirlerinden seçilmiş örnekleri ihtiva 
eder. Derlemeyi yayına hazırlayan Schmiede, seçtiği şiirlerin dilinde Türkiye 
Türkçesine aktarma gibi bir değişiklik yapma yönüne gitmemiş; şu şairlerin 
Latin asıllı yeni Türk harflerine çevirdiği şiirlerini aslî hâlleriyle bir araya 
getirmeyi tercih etmiştir: Mehmed Araz, Azeroğlu, Tevfik Bayram, Mirvarid 
Dilbazı, Memmed Faik, Ali Fitrat, Medine Gülgün, Nebi Hezri, Hüseyin 
Hüseyinzade, Gasım Gasımzade, Ali Kerim, Famil Mehdi, Cabir Novruz, 
Mehmed Rahim, Hüseyin Razi, Nigâr Refibeyli, Resul Rıza, Süleyman Rüstem, 
B. K. Sehend, Osman Sarıvelli, Şehriyar, Ali Tebrizi, Behtiyar Vahabzade, 
Semed Vurgun. Antolojinin sonunda, şiirlerde geçen bazı Azerî, Arapça ve 
Farsça kelimelerle has (öz) isimleri açıklayan küçük bir sözlük de vardır.    

37- Aysel Özakın, Deine Stimme gehört dir (Senin Sesin Sana Ait) 
Hamburg, Luchterhand, 1992 (Hanne Egghardt’la birlikte).  



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        82 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Özakın’ın on üç hikâyesini Almancaya çevirerek 1982’de yayınladığını 
bildiğimiz Schmiede, bu defa başka bazı hikâyelerini Hanne Egghardt’la 
birlikte tercüme ve neşretmiştir.  

38- Bahtiyar Vahabzade, Ürekdedir Sözün Kökü, Seçilmiş Şiirler, 
Azerbaycan Tercüme Merkezinin Tavsiyesiyle Derleyen ve Aktaran: Dr. H. 
Ahmed Schmiede, Türkiye Diyanet Vakfı yayını, Ankara 1993, 156 s. 

Daha önce Bahtiyar Vahabzade’nin eserlerini nasıl tanıdığını 
naklettiğimiz ve ona dair yaptığı bazı Almanca ve Türkçe yayınlardan 
bahsettiğimiz Schmiede, bu çalışmasında ünlü Azeri şairin 56 şiirine yer 
vermiştir. Bahtiyar Vahabzade’nin Türkiye’deki edebiyatseverler arasında 
tanınmasında hayli gayreti geçmiş bulunan derleyici, bazı şiirlerini Latin asıllı 
yeni Türk harflerine aktarmış; fakat onların dilinde her hangi bir değişiklik 
yapmamıştır. Şiirlerde geçen bazı Azerî, Farsça ve Arapça kelimelerle öz 
isimlerin anlaşılmasını sağlamak için, bu antoljinin sonuna da açıklayıcı bir 
sözlük eklenmiştir.   

39- Dede Korkut’s Buch: (Kitab-i Dede Korkut) Das Nationalepos der 
Oghusen/ Ministerium für Kultur. Aus dem oghusischen Türk. von H. Achmed 
Schmiede. Çizim ve resimler, Lilija Dinere tarafından yapılmıştır. 271 s. 

Almanya’nın Hückelhoven şehrinde bulunan ve Türkiye/ Kültür 
Bakanlığı adına okul kitapları yayını yapan Anadolu yayınevince 1995 yılında 
basılmıştır. Dede Korkut hikâyelerinin Almancaya çevirisi olan Dede Korkud’s 
Buch (Dede Korkut Kitabı), kaliteli baskısıyla dikkat çeken, yer yer, eserin 
muhtevasına uygun, renkli resimlerle bezenmiş bir eserdir.  

Çalışmasının önsözünde Kitâb-ı Dede Korkut’un 1815’de Friedrich von 
Diez tarafından bulunuşundan bahis açan Schmiede, bu mühim eseri 
Türkolojide tuttuğu yer bakımından Almanların Niebelungenlied adlı meşhur 
destanıyla kısaca mukayese etmekte; sonra kimlerin kısmî ve tam olarak 
Almancaya çevirdiklerine temas etmekte, nihayet kendisinin Adnan 
Binyazar’ın (Hk. bilgi için bk. Işık, 2006: 711-713) teşvikleri sayesinde 
tamamen yeniden tercüme ettiğini ifade etmektedir. Mütercimin şu paragrafı, 
Alman veya Almanca bilen okuyuculara Kitâb-ı Dede Korkut’un Türk temel 
fikir ve davranış örnekerini açan bir anahtar oluşunu belirtmesi, hikâyelerin 
arkasındaki hikmet ve marifeti topluca dile getirmesi itibarıyla kayda değer:  

“Gerek Türkiye’de ve gerekse son zamanlarda artar derecede 
Oğuzların temel yaşayış ve faaliyet sahası olan Azerbaycan’dan, hatta Orta 
Asya’dan gelen Türklerin kalabalık sayıda aramızda yaşadıkları bir zamanda, 
bugün dahi Türk temel fikir ve davranış örneklerini açması dolayısıyla Türk 
düşünce âleminin anahtarını oluşturmasındandır ki, Dede Korkut Kitabı çok 
büyük bir ehemmiyeti haizdir. Binyazar’ın haklı olarak kaydettiği gibi, Dede 
Korkut real bir varlıktır: İslâmlaşma devresinde Oğuzların hayat tarzı 
Türklerin bir millet olarak karakterini öylesine esaslı olarak biçimlendirmiştir 
ki, Dede Korkut ve ‘Kalın’ Oğuz Beyleri aramızda yaşayan Türklerle çağdaş gibi 
karşımıza çıkmaktadırlar. Bu milli karakterin gümbürtülü, tumturaklı biçimde 
karşımıza çıkmasına aldanmayalım: bütün bu ‘kan dökme’ ve ‘baş kesme’ 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        83 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

hikâyelerinin arkasında hikmetli, marifetli kam/ozan Korkut oturmuş, ‘şenlik 
çalar’ ve ‘Beğ Erenleri’, az fakat öz söyleyişi ile, pembe bulutlar arasında 
süzülüşte iken paçalarından yakalayarak tekrar ‘fani dünya’nın yüzüne indirir. 
Geriye kalan; dağlı ormanlı vatanını, şerefini, töresini, inancını kararlı bir 
biçimde savunmasını bildiği kadar ‘hem yaşa, hem yaşat’ prensibine üstünlük 
veren, zayıfı koruyan, dostluğun kadrini bilen ve kadına toplumda layık olduğu 
mevkiyi tanıyan bir milletin arzettıği tablodur.” 

Schmiede, bu büyük eseri Almancaya çevirirken nasıl çalıştığını, onun 
hangi neşrini esas aldığını, meydana getirdiği tercümenin kendi mütercimlik 
hayatındaki yerini şöyle anlatır: 

“Eseri tercüme ederken ilmi kriterlerden ziyade edebi kıstaslara göre 
hareket etmiş bulunuyorum. Buna rağmen çeviride mümkün olduğu kadar 
cümlelere, hatta kelimelere sadık kalmışımdır. Çalışmama esas aldığım metin, 
Azerbaycanlı alimler Ferhad Zeynalov ve Samet Alizade tarafından 
yayımlanan, Oğuzca aslının transkripsiyonudur. Durakladığım yerler oldukça 
Dresden’den getirttiğim, orijinal metnin foto suretlerine başvurdum. (…) 

Bana öyle geliyor ki, Dede Korkut Kitabı’nın bu tercümesi, şimdiye 
kadar çevirmiş olduğum edebi eserler arasındaki ehemmiyeti açısından, 
mütercim olarak meslek hayatımın zirvesini oluşturur. Buna cesaret 
etmekteki gayem, Türk dostlarıma karşı beslemekte olduğum minnet 
borcunun minik bir kısmını ödemekti.” (Schmiede, 1995: 14. Ayrıca, Schmiede, 
1995: 7-8). 

Türk milletine ve edebiyatına böyle sevgi besleyen bir Alman’ın yaptığı 
bu güzel tercümenin mükâfatı, daha doğrusu akıbeti ne olmuştur? Mütercimin 
bize telefonda üzülerek anlattığına göre, dağıtıma verilmemek suretiyle 
depolarda çürümeye terk edilmek… Evet, o zamanın yetkilileri, bu eserin 
dağıtılmasını –nedense- uygun bulmamış; bu yüzden söz konusu çeviri, ancak 
sınırlı bir okuyucu grubunun eline geçebilmiştir... 

40- “D” Kitab-ı Dedem Korkut” Destanlarının Dresden Nüshası, 

1. baskı, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000, 196 s+ 
Dresden Nüshasının tıpkıbasımı. 

 Kitâb-ı Dedem Korkud’un Azerbaycan ve Türkiye’de çeşitli ilim 
adamları tarafından ele alınıp incelendiği, birden çok neşrin konusu, ayrıca 
bazı yerlerinde problemler bulunan çetin bir metin olduğu malûmdur. İşte bu 
zorlu işe girişen naşirlerden biri de Ahmed Schmiede’dir. Âlimlik iddiasında 
olmadığını ifade eden Schmiede, kendi çeviriyazısı hakkında bilgi verirken 
şunu belirtme gereği duymuştur: “Merhum Muharrem Ergin fakiri ‘Türk 
dilinin bilgin âşığı’ adlandırmakla isabet etmiştir. Bu yaşa gelinceye kadar 
İslâm’a ve Türklüğe hizmet iddiasıyla Allah’ın lutfu ile ne karaladı isek, elbette 
belli bir bilgi birikimine dayanmakla beraber, aşkın kılavuzluğu ile yaptık. 

Okurlarımızın bu noktayı gözönünde tutacaklarını, bizim 
varyantlarımızın iddia olmayıp sadece birer tekliften ibaret olduğunu 
düşüneceklerini ümit ederiz.”  



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        84 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Söz konusu yayında “Önsöz” olarak Bakü Devlet Üniversitesi öğretim 
üyelerinden Prof. Dr. Süleyman Aliyarlı’nın “Dede Korkut Kitabı ve Tarih” 
başlıklı yazısına yer verilmiştir. Schmiede, Dede Korkut Kitabı’nı yeni harflere 
aktararak neşre hazırlarken Dresden nüshasını esas almış; destanî hikayelerin 
dilini günümüz Türkiye Türkçesine çevirmemiştir. Naşir, çalışmasında göz 
önünde bulundurduğu neşirlerden farklı kanaate sahip olduğunda kendi 
okuyuşunu koyu olarak belirtme yönüne gitmiştir.  

41- Seydi Ali Reis, Der Spiegel der Länder (Mir’âtü’l-memâlik) Nach den 
im Besitz der Staatsbibliothek zu Berlin Preußischer Kulturbesitz- 
Orientabteilung - befindlichen Handschriften Diez A. 8º.181 und Diez A. 8º.28 
in die deutsche Sprache übersetzt von H. Achmed Schmiede, 2007, 131 S. 

Schmiede, Osmanlı denizcisi Seydi Ali Reis’in (ö. 1562), H. Friedrich 
von Diez tarafından 1815’te Almancaya tercüme edildiği bilinen “Mir’âtü’l-
memâlik” (Memleketlerin Aynası) adlı eserini tekrar bu dile çevirmiştir. Eser 
mütercimin önsözüyle başlıyor (s. 3-8). s. 9-128 arasında Mir’âtü’l-memâlik’in 
Almanca tercümesi yer alıyor. Sonunda (s. 129-131) “aga, akce, aşure, bey, el-
Fatiha, gazel” gibi 45 dînî, tarihî isim ve terim kısaca tarif edilmiş. Mütercim, 
tercümesini meyana getirirken, Mir’âtü’l-memâlik’in Tercüman 1001 Temel 
Eser dizisi içinde Necdet Akyıldız tarafından hazırlanan baskısını da göz 
önünde bulundurmuştur. 

42- Chaireddin Barbarossa: Freibeuter und Admiral (Barbaros 
Hayreddin: Korsan ve Amiral) Deutsch 2007, 445 s.  

Ertuğrul Düzdağ tarafından 1971 yılında Tercüman 1001 Temel Eser 
dizisi içinde ve “Barbaros Hayreddin Paşa’nın Hatıraları” adıyla basılan iki cilt 
kitabın Almanca tercümesidir. Önsözden öğrendiğimize göre, Ahmed 
Schmiede bu eseri çevirmeye 2004 yılı haziranında başlamış ve çalışmasını 
aynı senenin sonunda (31 Aralık’ta) tamamlamıştır. Metnin ardından (s. 436-
445) eserde geçen ve Alman okuyucular için izaha muhtaç bazı isimler, 
terimler, Arapça, Farsça ve Türkçe kelimeler açıklanmıştır. “Allahü ekber, 
aghalar (ağalar), bachschisch (bahşiş), odschak (ocak) Yasin, zerde” bunlardan 
birkaçıdır. 

43- Piri Reis, Das Buch der Seefahrt: [Bd. I+ II; deutsche Übersetzung ... 
der vierbändigen Ausgabe d. Fotowiedergabe der in der Hagia-Sophia-
Bibliothek İstanbul ... unter der Kennung 2612 liegenden Handschrift ... (Kitab-
ı Bahriye) / Piri Reis. Deutsch von H. Achmed Schmiede [Bad Neuenahr-
Ahrweiler], [2009] 250, 105 S. + 1 CD-R (12 cm) 

Ünlü Osmanlı haritacı ve denizcisi Pîrî Reis’in (ö. 1553) Kitâb-ı 
Bahriyye adlı eserinin Almancaya tercümesidir. Mütercim, tercümesini şu iki 
yazma nüshayı esas alarak yapmıştır: 1- Süleymaniye Ktp. Ayasofya Bölümü 
nr. 2612, 2- Besitz der Sächsichen Landes bibliothek Staats und Universität 
bibliothek Dresden (Dresd. Eb. 389). Kitapta önce Piri Reis ve eseri hakkında 
bilgi verilmiş (s. 3-10); bu başlangıçtan sonra Kitâb-ı Bahriyye’nin 1. (s. 11-
250) ve 2. cildinin (s. 1-105) tercümesi sunulmuştur. Pîrî Reis’in bu eserini 
Bonn Üniversitesi Doğu Dilleri hocası Prof. Dr. Paul Kahle’nin de Almancaya 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        85 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

tercüme ettiği ve 1926’da Türkçe metniyle birlikte yayınladığı bilinmektedir. 
(Kahle’nin bu neşri hk. bir tanıtma yazısı için bk. Köprülüzâde Mehmed Fuad, 
1928: 506-508). 

 SONUÇ 

Ahmed Schmiede’nin tercüme ederek yayınladığı veya neşre 
hazırladığı eserler topluca gözden geçirildiğinde, bunların mühim bir kısmının 
Almanlara yahut Almanca bilenlere İslâm’ı, Kur’ân’ı, Hz. Peygamberin hayatını, 
İslâm dünyasını tanıtmak gayesini taşıdığı görülür. Onun kitap hacmindeki 
yayınlarının bir kısmı ise Türk kültür ve edebiyatına dair tercümelerdir. 
Schmiede’nin gençlik çağından ömrünün son yıllarına kadar alâkadar olduğu 
ve yayın yaptığı bir saha da Türk dünyası, bilhassa Azerbaycan edebiyatıdır. O, 
Azerî edebiyatını Türkiye’de, Türk edebiyatını Azerbaycan’da, her iki ülke 
edebiyatını Almanya’da tanıtmaya çalışmış; bu konularda yıllar boyunca çok 
sayıda yayın yapmıştır.  

Ahmed Schmiede, bir taraftan işaret ettiğimiz mevzulara dair onlarca 
kitap telif veya tercüme edip bastırırken, diğer taraftan Türkiye, Azerbaycan 
ve Almanya’daki çeşitli yayın organlarında pek çok makale de yayınlamış; 
ayrıca radyo programları yapmış; konferanslar vermiş; böylece 75 yıllık 
ömrünün elli küsur senesini İslâm dinini aslî kaynaklarına dayalı olarak 
tanıtma, ilmî, edebî eser yazma, çevirme ve neşretme bakımından son derece 
verimli geçirmiş gayretli bir insan, mütercim ve yazardır. O, “Türk gibi 
Müslüman” olması dolayısıyla millî ve manevî değerlere bağlı Türkler, 
Almancaya İslâmî, edebî eser tercümeleri sayesinde Müslüman olmuş yahut 
İslâma ve Türk edebiyatına ilgi duyan Almanlar, Azerbaycan edebiyatına dair 
çalışmalarından ötürü ise Azerî edebiyatseverler arasında tanınan ve sevilen 
bir şahsiyettir. Eserleri okundukça anılacak, faydalanılacak ve tesirleriyle 
yaşayacaktır. 

KAYNAKÇA 

Acer, Abdurrahman. (2008), Türkçe’nin Müdâfaası, Sebil yayını, İstanbul.  
Akpınar, Yavuz. (2011), “Bahtiyar Vahabzade: Hayatı, Eserleri, Türkiye’de  

Tanınması”, Türk Dünyası Dil ve Edebiyat Dergisi, Sayı 31, s. 11-22. 
“Almanya”. (1959), İslâm, Ocak-Şubat, Sayı 23, s. 22. 
“Almanyada İslâm Merkezi”. (1962), Sebilürreşad, Mayıs, c. 15, Sayı  

335, s. 157. 
“Almanya’da Yeni Bir Cami”. (1967), İslâm Medeniyeti, 15 Kasım, yıl 1,  

Sayı 4, s. 48. 
Aras, Orhan. (2013), Kâşgar’dan Berlin’e Portreler ve Kitaplar, Berikan  

Yayınevi, Ankara. 
Dağlı, Hızır. (1977), “Açılan sabahlara selâm”, Türk Edebiyatı, Ekim, Sayı 

48, s. 26-27. 
Erdan, Ahmet. (1977), “Azerbaycan Masalları Alman Dilinde”, Türk 

Edebiyatı, Kasım Sayı 49, s. 26-27. 
Ertem, “Rekin. (1967), “İnanmak İstiyorum”, İslâm Medeniyeti dergisi,  

Eylül, Sayı 2, s. 35. 



Adem CEYHAN – İslâm ve Türk Edebiyatı Çalışmalarında Bir Ömür: H. Ahmed Schmiede…        86 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Eygi, Mehmet Şevket. (2005), “50 Bin Yassı Kadayıf”, Millî Gazete, 26 
Aralık, Pazartesi, s. 3. 

Güzel, Abdurrahman. (1977), “Bibliyografya: Türkische Dichtung im 
Dienst am Islam: Türk Şiirinin İslâm’a Hizmeti ve H. Achmed Schmiede”, Türk 
Kültürü, Şubat, yıl XV, Sayı 172, s. 253-255.  

Güzel, Abdurrahman. (1977), “Türk Şiiri ve Türk Masalları Sahasında 
Yazılan İki Eser”, Ankara Ticaret Odası Dergisi, Eylül- Ekim 1977, s. 41-49.  

“Haberler- Almanya” (1960). İslâm, yıl 5, Sayı 38, Kasım, s. 64. 
Işık, İhsan. (2006), Resimli ve Metin Örnekli Türkiye Edebiyatçılar ve Kültür 

Adamları Ansiklopedisi, Elvan Yayınları, Ankara. 
İslâm (1964), yıl 8, Sayı 78, Mart, s. 190. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1928), “Kitâbiyât Tenkîd ve Tahlilleri”, 
Türkiyat Mecmuası, 1926, C. 2, s. 506-508.  

Mısıroğlu, Kadir. (1995), Geçmiş Günü Elerken -II-, Sebil yayını, İstanbul. 
Özbalcı, Mustafa. (2011), “Yarım Kalmış Bir Proje: ‘1000 Temel Eser’ 

Dizisi”, Türk Yurdu dergisi, Haziran, Sayı 286, s. 126-138. 
Schmiede, H. Ahmed. (1989), “Başbakan Sayın Turgut Özal’a Açık 

Mektup”, Türk Edebiyatı, Temmuz, Sayı 189, s. 21. 
Schmiede, H. Ahmed. (1995), “Dede Korkut Alman Dilinde”, Türk 

Edebiyatı, Haziran, Sayı 260, s. 14.  
Schmiede, H. Ahmed. (1995), “Dede Korkut artık Almanca ‘Soyluyor”, 

Türk Dünyası Tarih Dergisi, Haziran, Sayı 102, s. 7-8. 
Schmiede, H. Ahmed. (1968), “İçki düşmanı bir Alman Halkşâiri”, Yeşilay, 

Mayıs, Sayı 414, s. 20-21. 
Schmiede, H. Ahmet. (1982), “Türkçe üzerine…”, Türk Edebiyatı, Ocak, 

Sayı 99, s. 40-41. 
Schmiede, H. Ahmed. (1976), Türk Şiirinin İslâm’a Hizmeti ve H. Achmed 

Schmiede, derleyen M. Pertev Zapsu), İrfan Matbaası, İstanbul. 
Schmiede, Achmed. (1991), Zülmette Veten Duyğuları, Kızıl Rus ve Şahlık  
İran İstibdadı Yıllarında Azerbaycan Şiirinden Örnekler, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara. 
Soymen, Mehmet. (1955), Cep İlmihali, Diyanet İşleri Reisliği Yayınları, 

Ankara. 
TDEA, (1990). “Schmiede, Hanspeter Ahmed”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, Dergâh yayını, İstanbul, C. 7, s. 472-473. 



Ϧ 

 

Mine MENGİ “Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 87-95 

Yükleme Tarihi: 08.08.2016 - Kabul Tarihi: 17.10.2016 

Mine MENGİ* 

 
SEYAHATNAME’NİN OTOBİYOGRAFİ/ 

SERGÜZEŞT-İ EVLİYA BÖLÜMLERİ 
 
Öz: Evliya Çelebi’nin Seyahatname’si on yedinci yüzyıl Osmanlı nesrinin değişik 
türlerinden izler taşır. Bunlardan tarih, coğrafya ve biyografi eserde öncelikli yer 
alır. Bugün adına otobiyografi ya da anı dediğimiz Çelebi’nin kendisini tanıttığı, 
yaşadıklarını anlattığı bölümlerin sayısı ise az değildir. Bunların çoğu eski 
gelenekteki mensur sergüzeştnameleri andırır. Nitekim Evliya Çelebi de 
kendisini anlattığı bölümlerde çoğunlukla Sergüzeşt-i Evliya, Sergüzeşt-i Hakir 
başlıklarını kullanır. Söz konusu bölümler latifeler, fıkralar, veli biyografileri ya 
da farklı konu sapmalarıyla zenginleştirilir. Bu bölümler Evliya’nın dil ustalığını 
gösterdiği bölümlerdendir. Bu çalışmada Seyahatname’nin söz konusu 
bölümlerinin bazılarına değinildikten sonra anlatım özellikleri tanıtılarak Evliya 
Çelebi’nin üslûbu açısından değerlendirilecektir. 
 
Anahtar Kelimeler: Evliya Çelebi, Seyahatname, Otobiyografi, Üslup, 
Sergüzeştname 
 

The Parts of Seyahatname’s Autobiography/ 
Adventures of Evliya 

Abstract: Seyahatname carries various traces of the seventeenth century 
Otoman prose forms. History, geography, biography have priority in the work. 
The numbers of passages in which Evliya Chelebi intruduces himself and 
discribes his observations in what we call autobiography and memoir today, are 
not much less and cannot be ignored. Most of them look like the old traditional 
sergüzeştnames. In fact the passages where Evliya describes himself, he uses 
mostly Sergüzeşt-i Evliya and Sergüzeşt-i Hakir. These mentioned passages are 
riched by means of jokes, anecdotes, sufi’s biographies etc. These are the special 
passeges in which Evliya shows his talent in using the language. In this work, 
after mentioning some of these passages in Seyahatname, Evliya Chelebi’s style 
and his artistary using the language will be discussed.   
 
Keywords: Evliya Çelebi, Seyahatname, Autobiography, Style, Adventures 
 

 
Giriş 
Otobiyografi,  bir yazarın kendisini, yaşadıklarını ya da başından 

geçenleri anlattığı edebi türdür.  Baştan geçenler ifadesi, mensur edebi tür 
olarak da sergüzeşt-nameyi hatırlatmakta ve onu hatıra türü eserler 
arasında değerlendirmemizi gerektirmektedir. Sergüzeşt-namelerde yazan 
kişinin doğumundan yaşlılık dönemine kadar ya da eseri yazdığı zaman 
dilimine kadar yaşadıkları arasında önemli gördüklerini anlatması söz 
konusudur. Sergüzeştnameler, padişahların çeşitli ülkelere yaptıkları 
seferleri konu alan gazavatnameler, zafernameler ayrıca, hasb-ı haller vb. 
türlerle de benzerlikler gösterir. Çünkü yaşamöykülerini konu edinen kimi 
şair ve nasirler, gerek arka planda siyasi olayları gerekse bizzat katıldıkları 
seferleri konu edinerek benzer konuları işlerler. Daha doğrusu bu türler iç 
içedir. Ancak geçmiş dönemin bu tür eserleri, genellikle konu bakımından 
dağınık bir yapıya sahip olup belirli bir kompozisyondan mahrumdur. Bu tür 

                                                           
* Prof. Dr., Çukurova Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Emekli Öğretim Üyesi 



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       88 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

eserlerin önemli özelliği; yazarının kendi yaşadıklarıyla birlikte yakın 
çevresindeki kişiler, tarihi, toplumsal, siyasi olaylarla ilgili bilgilere de yer 
vermeleridir. 1 
 Kapsamlı bir eser olan Evliya Çelebi Seyahatnamesi sosyal bilimlerin 
hemen her dalı için önemli bir kaynaktır. Eserin ana metni içinde, on yedinci 
yüzyıl nesrinin değişik türlerini hatırlatan değişik bölüm ve pasajlar 
bulunmaktadır. Konu ve başka özelliklerine göre varlıklarından söz 
edebileceğimiz farklı mensur türler; Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nde,  suya 
atılan bir taşın yarattığı dalgalar gibi iç içe gelişir. Bu türleri kesin çizgilerle 
birbirlerinden ayırmak zordur hatta mümkün de değildir.  
 

Seyahatname’deki Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri 
Evliya Çelebi’nin kendisini tanıttığı bölümlere ya da pasajlara yer 

vermeden önce Seyahatname’nin belirli bir tarihi sürece ve o sürecin 
yaşandığı coğrafyada yaşananlar üzerine oturtulduğunu söylemek gerekir. 
Evliya Çelebi; eserinin sonuna doğru, Seyahatname’nin dokuzuncu cildinde, 
otuz üç yıldır seyahat ettiğini ve bu süre içinde yedi ayrı ülkenin toprağında on 
sekiz padişahlığı dolaştığını söyler. “Hâsıl-ı meram hakîr, seyyâh-ı âlem 
Evliyâ, otuz üç senedir ekâlîm-i seb’ada on sekiz padişahlık yeri geşt ü 
güzâr ederim. (EÇS.IX,422)”2 Eserin onuncu cildinin varlığını da dikkate 
aldığımızda  bu sürenin daha da fazla olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla, 
Seyahatname’de aslında tarihe ilişkin anlatılanların bir kısmı; Evliya Çelebi’nin 
zamanın akışı içinde farklı coğrafyalarda yaşadıkları, görüp duydukları, 
kısacası oralardaki sergüzeştidir. Dolayısıyla eserin adına Sergüzeşt-i Evliya 
ya da Sergüzeştname-i Evliya demek yanlış olmaz. Ayrıca Evliya, 
yaşadıklarına ceddinin yaşadıklarını da dahil eder ve bu konuda şunları 
söyler: “…Uzun sözlerden maksat odur ki dedemizden, babamızdan bu 
kemtere miras olarak intikal etmiş 300 seneden beri yaşanmış ve baştan 
geçmiş olaylar vardır. (GTEÇS.III, 577)”   

Seyahatname’de Evliya Çelebi’nin kendisine ilişkin anlattıkları 
arasında doğumu, ailesi, eğitimi, sosyal çevresi, mesleği vb. birlikte gezip 
gördükleri, gezerken yaşadıkları ve öğrendikleri yani seyahatleri sırasında 
başından geçenler bulunmaktadır. Bu bağlamda bize verilen otobiyografik 
bilgi oldukça kapsamlıdır.  

Anlattıklarının izini sürdüğümüzde,  eserin  hemen başında; Evliya’nın  
seyyâh-ı âlem olma isteğiyle karşılaşırız.“…Sultan IV.Murad Han …bu 
karalamamıza başladığımız mahalde hizmetiyle şereflendiğimiz Cem 
mertebeli padişah …onların saltanatı zamanlarında   Hicretin 1041 ( 1631 
-32 ) tarihinde yaya olarak Belde-i Tayyibe yani İstanbul’un çevresinde 
olan köy ve kasabaları, nice bin bahçe, güllük gülistanlık irem bağlarını 
gezip görünce hatırıma büyük seyahat arzuları geldi. (GTEÇS.I, 1)” Bu 
söylediklerinden onun, seyyâh-ı âlem olma, gezip görme tutkusunun  

                                                           
1 Haluk Gökalp,  Eski Türk Edebiyatında Manzum Sergüzeşt-nâmeler, İst. 2009, s. 4 vd. 
2 Örnek metinler Seyahatname’nin ilk üç cildinden alınmış olup Günümüz Türkçesiyle Evliya 
Çelebi Seyahatnamesi, haz. Seyit Ali Kahraman-Yücel Dağlı, YKY. İst. 2003-2006 kullanılmış; 
eserin kısaltması GTEÇS olarak gösterilmiştir. Dokuzuncu ciltten alınan örnek metin ise Evliya 
Çelebi Seyahatnamesi, haz. S.A. Kahraman, Y. Dağlı ve R. Dankoff, YKY. İst. 2001-2007’den 
alınmış; eserin kısaltması da EÇS olarak gösterilmiştir. 
 



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       89 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kişiliğinde öncelikli yere sahip olduğunu anlarız. Ancak, Evliya sadece seyahat 
tutkusunu söylemekle kalmaz;  bu söylediklerinin hemen arkasından seyahat 
etmesine neden de gösterir. Bu hepimizin bildiği rüyasıdır. Evliya’nın meşhur 
rüyasını anlattığı bu bölüm; Seyahatname’nin ayni zamanda sebeb-i te’lif 
bölümüdür. Evliya, seyahat tutkusundan, “Seyahatin ve vilayetleri gezip 
tozmamın sebebi” başlığının altına koyduğu rüyasından ve o rüyanın tabir 
edilmesinden sonra yola çıkarak; yaşadıklarını, görüp dinlediklerini,  
okuduklarını harmanlayıp ünlü Seyahatname’sini yazacaktır. Rüya 
bölümünün içinde ayrıca, kendisinin yaşamöyküsüne ilişkin; babasının Derviş 
Mehmed Zıllî, doğum yerinin İstanbul olduğunu,  rüyasını İstanbul’daki 
evinde 1040 yani 1630’da gördüğünü de söyler.     

Baştaki bu sebeb-i telif bölümünden sonra Seyahatname’de araya 
İstanbul’un tanıtımı girer. Bu nedenle bir süre, Çelebi kendisiyle doğrudan 
ilgili yeni bilgi vermez. Ancak İstanbul’un fetih öncesi tarihini anlatırken, 
Evliya araya çocukluğu ve yabancı dil- Yunanca ve Latince – bilgisiyle ilgili 
olarak bize şunları söyler: “…Bu hakîrin dükkânlarında kuyumculuk eder 
kefere Simyon, Yanevan Tarihi’ni okudukça duymuştum ve hatırımda 
kalmış idi. Zira, onlar ile çocukluğumuzdan beri görüşmemiz sebebiyle ve 
yetişkin olmamız cihetiyle, fasih ve beliğ Yunan ve Latin dilini anlardım. 
Hakîr, Simyon’a Şahidi Lügatını okuturdum. O bize Aleksandıra yani 
İskender-i Zülkarneyn Tarihi’ni okuturdu. (GTEÇS. I, 50)” Seyahatname’de 
daha sonra araya, Evliya’nın bize, soyunun  Hoca Ahmed Yesevi’den  geldiğini 
söylediği bilgi girer. “…büyük dedemiz Hoca Ahmed Yesevi Hazretleri, 
Horasan’dan halifesi olan Hacı Bektaş-ı Veli’yi 300 dervişiyle post sahibi 
edip…(GTEÇSI. 52)” Takiben,“ …bizim atamız Ahmed Yesevi’ye ulaştığı 
şecerelerimizde böyle yazıldığından …biliriz. (GTEÇS.I 62)” ifadesiyle 
karşılaşırız. Bu sonuncu bilgiler, söz arası verilmiş; Evliya’yı bize kendi 
ağzından tanıtan bölük pörçük kısa bilgilerdir.  Evliya Çelebi’nin, yine 
kendisinden duyduğumuz doğum tarihini ise daha sonra öğreniriz. Bu bilgi,“ 
Sultan Ahmed Han saltanatı bölümüne toplu bakış” başlığının altında 
verilmiştir:  “Bu hakîr kusurlu ve iki yüzlü olmayan Derviş Mehmed Zıllî 
oğlu Evliya, ana rahminden doğup yeryüzüne ayak bastığımız bu Sultan 
Ahmed Han’ın saltanatı dönemidir. 1020 Muharreminin onuncu günü 
(25.03.1611) Aşure günü dünyaya gelmişiz. (GTEÇS.I, 170)”    

Evliya Çelebi’nin otobiyografisi dendiğinde aklımıza hemen gelen 
doğum yeri ve tarihi, ailesi, eğitimi, mesleği, çevresi, görüştüğü kişiler vb. gibi 
hakkındaki önemli bazı bilgileri, Seyahatname’nin I. cildinde yani İstanbul 
Kitabı’nda buluruz. Onun gezip gördüğü yerler, oralarda yaşadıkları ile ilgili 
bilgiler ise eserin öteki ciltlerinde, değişik bölümler içinde farklı konular 
arasına serpiştirilmiş olarak bulunur. 

Eserin hacmi, konuların zenginliği, otobiyografinin veriliş biçimi 
dikkate alındığında söz konusu bu bilgilere kolayca ulaşılamayacağı ortadadır. 
Ancak Seyahatname’nin İstanbul Kitabı’nda bulunan birkaç bölüm 
doğrudan Evliya’nın ayrı bölüm içinde kendisini daha uzun uzadıya anlattığı; 
kimliği ve kişilik özellikleri hakkında bilgi edindiğimiz müstakil bölümlerdir. 
Bunlardan en önemlisi, IV. Murad’ın anlatıldığı bölüm içinde olup;  “ Evliya’nın 
başından geçenler. Bu hakirin Harem-i Hassa (saraya) girip Gazi Murad 
Han’a kapılanmamızı ve huzurlarında ettiğimizi şaka yollu sözler ile 
bildirir. (GTEÇS.I. 202)” başlığını taşır. Bu bölümde söylediklerinden onun IV. 



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       90 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Murad’a yakınlığını, padişahın sarayında bulunuşunu, orada birlikte olduğu 
devlet ricalini,  hafızlığını, hattatlığını, musikişinaslığını, söz söylemedeki 
ustalığını, hokkabazlığını, kısacası değişik konulardaki bilgisini ve hünerlerini 
vb. öğreniriz. 

Bu bölüm, Evliya’nın kendi zekâ, bilgi ve hünerlerini abartarak 
anlattığı, dehasını akıl almaz derecede övdüğü, dolayısıyla kişilik özelliklerinin 
verildiği yaşamöyküsünün en ilginç bölümüdür. Çelebi’nin 
kendisinin,“…yetmiş iki ulûmda yed-i tûlâsı olduğunu; bunları Fârisî, Arabî, 
Rûmî, İbrânî, Süryânî, Yunânî; Türkî ve Şarkî dillerinde 
anlattığını(agb.204).” ayrıca hakkındaki birçok bilgiyi burada öğreniriz Oysa, 
bu olağanüstü bilgi ve becerilerin sahibi olduğunu söylediğinde -1635 yılında 
– yine kendisinden öğrendiğimize göre ancak yirmili yaşlarının başındadır.“ 
Ben bu sırada gerçi ince yapılı, zayıf ve çocuk görünüşlü idim. Ancak yaşım 
yirmiye ulaşmış ergin idim. Meclis töresini bilip nice vezirler, devlet 
adamları ve şeyhülislamlar huzurunda Kur’an ve na’t okuyup sohbet 
ederdim.(agb.202)” Diğer taraftan, henüz yirmi yaşında bu kadar çok hüneri 
olduğunu öğrendiğimiz Evliya’nın; her fırsatta kendisini bize hakir, fakir, 
hakir-i pür taksir olarak tanıttığını da unutmayalım. O, adının geçtiği her 
yerde hakiri, fakiri kullanır. Bu durum, bir çelişki olmayıp; aslında Osmanlı 
kültürünün ve Evliya’nın derviş kişiliğinin anlatımına yansıması olarak 
düşünülmelidir.3 

Evliya’yı bu derece övünmeye götüren, bu amaçla kullandığı farklı 
üslûp, daha çok yine bu bölümde verdiği kendisini tanıtıcı bir bilgiyle 
bağlantılı düşünülmelidir. Evliya Çelebi, Gazi Murad Han’ın nedîm-i 
şahânesidir; yani o bir musahiptir. Padişahın huzurundayken kendisiyle 
birlikte bulunan Revan Hanı’nın ağzından anlattığına göre hünerleri dünyanın 
dört tarafına yayılmıştır.“ Hey şahım bu tıflı göresin. Anadolu, İran, Turan 
ve Suran ülkeleri halkını şaşkına çevirse gerektir. Zira göresin gözleri saat 
rakkası kimi durmadan oynar. (GTEÇS.I, 204)” Evliya’nın anlattıklarının 
içinde çoğunu kendi ağzından duyduğumuz, saymakla bitiremediği  
hünerlerinin  musahipliğiyle bağlantısı olduğu ortadadır.  Bu bölümün 
sonunda Evliya’nın, IV. Murad’ın Bağdat seferinden önce saraydan ayrılıp 
asker olduğunu ve daha sonra da seferlerde ulaklık yaptığını öğreniriz. 
“…babamız, Sultan Süleyman’dan Sultan İbrahim Han’a dek on padişahın 
şerefli hizmetinde bulunmuş kuyumcubaşı idi. Bu hakir de Gazi Murad Han 
gibi Allah yolunda savaşan bir padişahın sohbeti ile şereflendik ve hayır 
duaları ile Bağdat Seferi’nden önce Harem-i Has’dan kırk akçe ile sipah 
zümresine çıkıp hisse sahibi olduk. (GTEÇS.I, 216)”Bu bilgiler de “Murad 
Han’ın Alışkanlıkları” başlıklı bölümünün sonunda yer alır.   

Evliya’nın kendisini tanıtırken uzun tutuğu başka bir bölüm de 
doğumuyla ilgili olan bölümdür. Bu bölüm onun hatıraları arasındaki 
bilgilerden meydana gelmektedir. Bilgileri büyüklerinden dinleyerek 

                                                           
3 Osmanlı geleneğinde insan abd-i aciz yani kuldur. Geleneğin temsilcisi olan Evliya’nın 
da hakiri kullanması bu durumda olağandır. Ayrıca hakir olma isteği  onun derviş 
kişiliğiyle birlikte değerlendirilmelidir.  Bu bağlamda “ hakir-i pür-taksir söylemi ironik 
biçimde kendinden övünme söylemidir.”yorumu üzerinde düşünülmelidir..Bkz. Mine 
Mengi, “Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nde Türler Arasılık, 281 vd. ve Günil Özlem 
Ayaydın-Cebe “Bir Anlatı Ustası Seyyahla Asırlar Arası Seyahat, 55 vd.” Çağının Sıra dışı 
Yazarı Evliya Çelebi, haz. Nuran Tezcan, YKY. İst.2009.   



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       91 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

öğrenmiştir. Bölüm “Hakirin çocukluk halleri” başlığını taşır. Burada da 
doğumu sonrası isim verme merasimi, doğumunda hazır bulunan din adamları 
ve dervişlik macerasının nasıl başladığı anlatılır. “ Bu hakîr, gösterişsiz 
Evliya, anadan doğduğumuz sırada merhum Sunullah Efendi evimizde 
bulunuyormuş. Kulağımıza küpe olması için yüksek sesle ezan okumuşlar 
ve akika kurbanımızı da Mevlevi şeyhi İsmail Efendi keserek “İsmail 
kurbanıdır” buyururlar. O gece evimizde yetmiş ârif derviş canlar 
bulunuyordu. …Giysudar Mehmed Efendi, biz dahi abdalâne  fenafillah 
ezanın okuyalım deyip …ellerinde olan teberini yanımıza koyup “ Bu 
oğlana ihsan eyledim, bununla çok gazada bulunup dervişlikde post sahibi 
olsun …(GTEÇS.I, 323 )”   

Buraya kadar verdiğimiz örneklerden de anlaşıldığı gibi Tarih, 
coğrafya ve otobiyografi; Evliya Çelebi’nin içinde değişik türleri 
harmanladığı; iç içe geçirdiği esas hareket alanıdır. Evliya Çelebi’nin 
yaşadıklarını da işte bu hareket alanının içinde bazen bir yerde bazen de 
başka bir yerde buluruz. Onun yaşamöyküsü bugün alışık olduğumuz tarzda 
bir otobiyografide olması gereken kronolojik sıra izlenerek verilmemiştir. 
Eserde Çelebi’nin doğumundan başlayıp gelişen bir tarihi olay sıralaması söz 
konusu değildir. Evliya; yerine göre ihtiyaç duyduğu ya da belki daha doğrusu 
aklına estiği yerde kendisini,  kendi yaşadıklarını anlatır. Örneğin Evliya, önce 
gördüğü rüya ile kendisinden söz eder. Doğumu, IV. Murad’ın sarayında 
yaşadıklarından, padişahın nedimi olmasından daha önce olması gerekirken 
daha sonra anlatılır. Doğumu sırasında yaşananlar, doğum tarihi ve zamanıyla 
bağlantılı verilmesi uygunken birlikte verilmez. Daha sonra ayrıca verilir. 
Babasına ilişkin bilgilerin başta, hatta kendi tanıtımından önce verilmesi 
beklenirken, bu sıraya uyulmaksızın değişik birçok yerde babası hakkında 
bilgi verilir. Örneğin Fatih Sultan Mehmed’in döneminden bahsederken Evliya 
sözü babasına getirir; Kanuni dönemiyle bağlantı kurarak babasını anlatır. “Bu 
hakîrin babası Sultan Süleyman Han ile Belgrad, Rodos, Budin ve Üstolni-
Belgrad fetihlerinde bulundu. Hatta Sigetvar gazasında Süleyman Han 
öldüğünde yine babam o gazada bulunup Osmanoğlu devletine hizmeti 
geçmiş bir yaşlı zat idi. Daima yaşlı adamlarla sohbet edip geçmiş 
maceralardan söyleşirlerdi(GTEÇS.I, 66). Ancak daha da ilginci babasının ve 
dedesinin tanıtımına çok daha sonra Edirne’nin anlatımı içinde, özellikle de 
Selimiye Camii’nin anlatımından sonra yer vermiş olmasıdır. Burada babasına 
bir bölüm ayıran Evliya, soyu sopu hakkında da bizi bilgilendirir. “ Muhterem 
babamız derviş Mehmed Zıllî –ser-zergerân-ı dergâh-ı âli- merhum, bu 
camii sahibi (Selimiye) zamanında Kıbrıs fethinde feta yiğit bulunup…” 
ifadesinden sonra Kıbrıs’ın fethinde bulunduğunu, ilk fetih ezanını okuduğu 
için mükafatlandırıldığını, daha sonra Edirne Selimiye Camii’nin ilk temel 
müezzini olduğunu (1567-68) babasına ayırdığı “Aziz babamızın hikâyesi” 
başlıklı bölümde anlatır. Sonra Zıllî Mehmed Efendi’nin Kanuni ve III. 
Mehmed’le birlikte bulunduğunu öğreniriz. Ayni bölümde ailesiyle ilgili 
verdiği aşağıdaki şu bilgi de ilginçtir: “…Çok yaşlı beli bükülmüş olduğundan 
bütün vezirler, devlet adamları, âlimler …şeyhlerin sevdikleri ve saygı 
duydukları biri idi. …Kendilerinin babası Demircioğlu Kara Ahmed Bey, 
Fatih ile İstanbul fethinde bulunmuş idi.  O zat 147 sene ömür sürüp 
Kütahya’da Zeregen Mahallesi’ndeki evimizin önünde gömülüdür. 
Babamız da 117 yaşında vefat edip İbrahim Han’ın tahta çıktığında defn 



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       92 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

olunmuştur. (GTEÇS.III, 2.k. 575,576)” Evliya Çelebi böylece ailesinin 
sarayla bağlantısını dedesi aracılığıyla Fatih dönemine kadar götürür. 
  Bu özellik; yani kendisinin ve ailesinin- örneğin babasına ilişkin 
bilgilerin-  karışık bir biçimde, farklı yer ve konuların içinde verilmesi 
Evliya’nın yalnızca tarih ve biyografi anlatıcısı olan yanıyla izah edilemez.  Bu 
durum Çelebi’nin aynı zamanda edebiyatçı yanıyla da bağlantılı olmalıdır. 
Kimdir? Nerede doğmuş büyümüştür? Eğitimi, çevresi vb. konularda 
yaşamöyküsünü anlatırken kendisini övmeye, mübalağaya, renkli kişiliğe, 
meddahlığa, olağanüstüye düşkünlüğünde, bunları belirli kronolojik 
sıralamadan uzak dilediği yerde, istediği üslûpla kullanışında herhalde 
edebiyatçı yanının payı olmalıdır! Çünkü Evliya Çelebi, kullandığı dille, 
tasvirden tahkiyeye, bilgilendirmeye vb. değişik anlatım teknikleriyle değişik 
yerlerde kendisine ait bilgileri de vererek bir edebi metin ortaya koyma 
isteğindedir. Bu özellikleri itibariyle metin bir bütündür. Otobiyografi de onun 
genel anlatımının bir parçasıdır. Böylece o, uzun söze renk, kıvraklık, canlılık 
katarak eserin içine bir de sergüzeştname yerleştirmiştir. Bu sergüzeştname 
metni Evliya’ya ait başka yerde, kaynaklarda bulunmayan bilgilerin verildiği 
otobiyografi metnidir ve eser, bu özelliği ile de çok önemlidir.  
  Diğer taraftan, Seyahatnâme’de değişik kişilere ait biyografik künye 
bilgilerinin verilişinde künye bilgisinin uzaması; yalnızca o kişinin 
dönemindeki yeri ve önemiyle değil; ama Evliya’nın o kişiye yakınlığı daha 
doğrusu kendi yaşamöyküsündeki yeri ile de bağlantılı olmalıdır. Örneğin 
yaşadığı yüzyılın padişahlarının çoğuna eserinde yer vermiş olmakla birlikte 
bunlardan yalnızca IV. Murat hakkında uzun söz söylemiştir.  Evliya’nın 
yaşamında önemli yeri olan IV. Murat, dayısı olarak bilinen Melek Ahmet Paşa 
ve babası hakkında, uzun uzadıya bilgi verilmiştir. Başka bir deyişle Evliya’nın 
otobiyorafisi içinde yer alması gereken önemli kişilerin anlatımı uzun 
tutulmuş; çünkü Evliya Çelebi, onlarla paylaştıklarının yaşamöyküsünün 
anlatımına zenginlik katmasına özen göstermiştir.  

Seyahatname’de; Evliya Çelebi’nin kendisinden söz ettiği, yaşadıklarını 
hatıra ile birleştirerek iç içe anlattığı, otobiyografi türüyle bağlantılı 
düşünebileceğimiz bölümler, Seyahatname’nin en ilginç bölümlerindendir. Bu 
bölümler bir bakıma gelenekteki mensur sergüzeştnameleri andırırlar. Zaten 
Evliya Çelebi de kendisini anlatırken, başta da değindiğimiz gibi çoğu zaman 
başlık olarak “Sergüzeşt”i, bazen de sergüzeştle ilişkili olan   “Hikâye”yi 
kullanmaktadır. Sergüzeşt-i Evliyâ, Sergüzeşt-i Hakîr, Sergüzeşt-i hakîr 
Evliyâ-yı pür taksîr, Hikâye-i Hakîr gibi. Bu başlıklar altındaki bölümlerde 
Evliyâ’yı tanırken, araya konulan latifeler, veli biyografileri ya da başka konu 
sapmalarıyla ayni zamanda farklı türleri iç içe geçmiş olarak buluruz. Bu 
durum, yukarıda söylediğimizle de bağlantılı olarak; Evliya’nın ustalığını daha 
çok kendini anlatırken gösterme isteğini de düşündürmektedir.    

Farklı türlerin iç içe geçtiğini söylediğimiz Seyahatname’de, sözünü 
ettiğimiz Evliya’yı kendi ağzından dinleyerek tanıdığımız bölümlerin, 
Seyahatname içine belirli bir plan ya da düzen dahilinde yerleştirilmediğini,  
ilk ciltte yer alan birkaç bölüm dışında, otobiyografik bilgilerin yer, mekan ve 
kişi anlatımlarının içine; çağrışım yoluyla ya da Evliya’nın aklına geldikçe ve 
daha çok ara sözler olarak konulduklarına işaret etmiştik. Bu bağlamda, 
Seyahatname’deki bölüm başlıklarına baktığımız zaman uzun ya da kısa, çok 
sayıda değişik bölüm başlığı bulunduğunu görür; bunların içinde de bilgi, konu 



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       93 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

değişimi, anlatımdaki çeşitlilik akışı arasına sıkıştırılmış Sergüzeşt-i Evliya’yı 
buluruz. Ne var ki başta da değindiğimiz gibi, değişik konuların sınırlarını 
çizip, türlerin birini ötekinden ayırmak ve de bunlar içinde doğrudan 
Evliya’nın kendisini tanıttığı pasaj ya da bölümleri bulmak çoğu zaman zordur; 
hatta mümkün değildir. Evliya’yı Seyahatname içinde bulup tanımanın zorluğu 
da buradadır. 

Evliya’nın yaşamöyküsünün parçası olarak, daha doğrusu başından 
geçenlerin yer yer oraya buraya sıkıştırılmış birkaç satırla verildiğini de 
söyledik. Bunlar bazen Osmanlı nesrinde karşılaştığımız ve adına istitrad 
diyebileceğimiz ara söz bölümleridir. İstitradlar çoğunlukla anlatılan kişi, yer, 
tarihi olay vb.içine rivayet, kıssa, latife, mülatafa, fıkra, mutayebe vb olarak( 
Menâkıb), ( Rivâyet-i Diger), (Latîfe-i Tasavvufâne), ( Hikâye-i Garîbe) 
(Hikmet-i Garîbe), (İbret-nümâ ) vb. başlıklar altında yer alırlar. Bazen de 
Evliya’nın kendisinden bahsettiği bir bölüm olarak bulunurlar (Hikâye-i 
Hakîr), (Sergüzeşt-i Hakîr Evliyâ) gibi. Ara sözdeki esas amaç, anlatıma 
canlılık katmak, dikkat çekmek böylece anlatımı zenginleştirmektir. 
Seyahatname’de bu amacın, yani istitradların bazen sanatçının 
otobiyografisine ya da bir anısına geçiş sırasında kullanıldığını da görüyoruz. 
Bu yolla konunun tek düze anlatımı kırılarak, konudan konuya geçiş; özellikle 
de Çelebi’nin kendisini, anılarını anlattığı bölümlerin daha ilginç olmaları 
sağlanmıştır. 

Evliya’nın tanıtıldığı, yaşadıklarının anlatıldığı bölümlerin ana metin 
içerisinde yer alışlarının çoğu zaman sözün gelişine yani çağrışım esasına göre 
olduğuna daha önce değindik. Akla geldikçe söyleyeceğini söyleme mantığı,  
bir üslûp özelliği olmaktan çok; eserin hacmi nedeniyle ortaya çıkan bir 
durum ya da karışıklıkla bağlantılı olduğu gibi; on yedinci yüzyıl nesrinin 
özelliği ile ilişkili olarak da değerlendirilmelidir.  

Edebi eserlerde üslûbu doğrudan etkileyen anlatım teknikleri; tasvir, 
tahkiye, karşılaştırma, bilgilendirmedir. Seyahatname’de birçok bölümde 
tasvir ön planda görülür. Bazen de tahkiye öne çıkar. Ancak çoğu zaman başta 
tahkiye olmak üzere tasvir ve bilgilendirme iç içedir. Tasvirler çoğu zaman 
anlatım açısından biri birine benzer. Eserin uzunluğu nedeniyle bir konunun 
işlenişi, bir konudan başkasına ya da bir türden başkasına geçiş doğal olarak 
konudan sapmaları; basitten çapraşığa, sadeden süslüye ve kapalıya dil 
kullanmayı, birinci şahıs anlatımdan üçüncü şahıs anlatıma ya da karşılıklı 
konuşma üslûbuna geçişi vb. özellikleri de beraberinde getirir.  Anlatımı 
zenginleştirmek, renklendirmek, değişiklik katmak amacıyla Evliya Çelebi 
hayal zenginliğine, mübalağaya, olağan üstüye, şaka ve latifeye sıkça yer verir. 
Çarpıcı olmak Evliya Çelebi’nin oldukça sık başvurduğu anlatım özelliğidir. Bu 
özellik bir yanıyla Eski Türk nesrinin hikâye türünde görülen olağanüstüye 
dayalı sürpriz mantığıyla bağlantılı olup; Çelebi’nin kendi sergüzeştini, 
yaşadıklarını anlattığı bölümlerde de karşımıza çıkar. Örneğin Evliya’nın 
olağan üstüye yer veren yaşadıklarıyla ilgili bir hikâyesi şöyledir:  “Hakirin 
hikâyesi: …Kırım hanlarından İslâm Giray Han ile Kırım’dan Moskof 
diyarına gidip hesapsız ganimet malları alıp dönme sırası geldiğinde 
erbain ve zemheri oldu. …Tanrı’nın hikmeti bir gece bir cehennem soğuğu 
oldu ki 700 esir dondu ve 1000 kadar Tatar’ın eli ayağı düştü …Tanrı’nın 
hikmeti …altı yerden ateş saçan güneş çıktı. Bütün Tatar kartları hayretler 
içinde kaldılar. Ama Allah’ın âdeti odur ki güneş doğudan doğar. Tam dört 



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       94 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

saat olunca o taraftan doğmayıp altı adet güneşin biri Heyhat’ın kıble 
tarafı …Bir güneş Heyhat’ın güney tarafıdır ki Kırım Adası’nda Kefe 
Kalesi’dir, o taraftan doğdu. Biri batı tarafında Alman vilayetidir ki 
oradan çıktı. Biri Leh tarafından doğdu. Beşincisi kuzey tarafında Krakov 
vilayeti tarafından doğdu. …Altıncısı …Bu altı güneşin her biri asıl güneşin 
parlaklığından fazla belli idi. Altısı da gökten yere doğru balık ağzı gibi 
yahut Tuba ağacı gibi baş aşağı yere inmişti. (GTEÇS.III, k.1, 191)            

Evliya Çelebi Seyahatname’de kendini ya da başından geçenleri 
anlatırken basit cümlelerden secili cümlelerin yer aldığı süslü anlatıma kadar 
değişik nesir üslûplarını kullanmıştır. Sade dil kullandığı yerlerde tahkiyenin 
yanı sıra, dedim-dedi ya da soru-cevap tarzında konuşmalar da vardır. Ancak 
daha önce sözünü ettiğimiz “Bu hakîrin Harem-i Hassa girip Gâzi Murad 
Han’a kapılanmamızı ve huzurlarında ettiğimiz şaka yollu sözleri 
bildirir”  başlıklı bölüm, otobiyografinin anlatımı açısından çok renkli olup 
cümleler uzun, dil ağdalı, meddah kişiliğine yakışır biçimdedir. Evliya 
Çelebi’nin anlatımında olağanüstünün, fantastik olanın, mübalağanın ağırlıklı 
olduğu bu bölümde yer yer karşılıklı konuşma üslubunun kullanıldığı da 
görülür. 

Evliya’nın anılarının anlatımında, sohbete, latifeye, fıkraya yer veren 
ya da şaka yollu mizah,  birçok yerde karşımıza çıkar.  Evliya Çelebi’nin 
konuları ele alırken özellikle olayların anlatımında ve kişilerin tasvirlerinde 
ciddi ya da mizahi, külfetli, sade, tekdüze, alaycı anlatım olmak üzere hemen 
bütün anlatım yollarını denediği görülür. Zekâsı, aldığı eğitim ve saraydaki 
görevi zengin bir bilgi birikiminin yanı sıra ona eğlendirme yeteneğini de 
kazandırmış ve sayıları şişirmekten, mizahi fıkralara, uydurma masallara vb. 
kadar anlattıklarıyla üslûbunu renklendirmekte onu başarılı kılmış; bu üslubu 
kendisini, ailesini, çevresini anlatarak bize tanıtırken de başarıyla 
kullanmıştır. Ancak Seyahatname’de Evliya Çelebi’nin kendisini tanıtımıyla 
bağlantılı gördüğümüz önemli başka bir özellik de; Seyahatname içindeki 
otobiyografik bilginin verilişinde içe dönüşün ya da benle ilişkili iç dünyanın 
anlatımına yer verilmemiş olmasıdır. Anlatıcı olan Evliya ile anlatılan Evliya 
arasında yazarın kendisine başka bir boyuttan bakmasını gerektiren 
perspektif bulunmamaktadır. Aslında bu durum yüzyılın mensur eserleri 
arasında benin anlatımına dönük; anı, mektup, günlük gibi türlerin henüz 
bulunmaması ya da varsa bile boy atmamış olması, örneklerin çok az 
olmasıyla bağlantılı düşünülmelidir.4 

 
Sonuç 
Bu makalede Evliya Çelebi’nin otobiyografisinin/sergüzeştinin 

Seyahatname’nin ilk üç cildindeki varlığı ve ayrı bölümler içinde değişik 
konularla ya da türlerle iç içe bulunuşu örnekler verilerek gösterilmeye 
çalışıldı. Seyahatname’nin anılan ciltlerinde – özellikle birinci cildinde- Evliya 
Çelebi’nin kendi ağzından doğumu, ailesi, yaptığı işler, gösterdiği hünerler;  
birkaç bölüm içinde müstakil olarak verilmiş olmakla birlikte; 
yaşamöyküsünde önemli yeri olan seyahatlarıyla ilgili yaşadıkları daha çok 
değişik bölümlerin içine serpiştirilerek verilmiştir. Evliya Çelebi’nin 

                                                           
4  Bu özellik dönemin başka yazarları için de söz konusudur. Bkz. Cemal Kafadar, Kim var imiş 
biz burada yoğ iken, İst. 2010, 58.  



Mine MENGİ – Seyahatname’nin Otobiyografi/Sergüzeşt-i Evliya Bölümleri                       95 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Seyahatname içinde kendisini anlatışında belirli bir sıra ve düzen 
bulunmamaktadır.  Bu durum kısmen 17. yy. Osmanlı nesir üslûbuyla ilişkili 
olmakla birlikte;  daha çok eserin hacmiyle ve Evliya Çelebi’nin edebi 
kişiliğiyle bağlantılı olmalıdır. Dolayısıyla eserin bütününde, Evliya’yı kendi 
ağzından tanımak; yaşadıklarını izlemek; yaşamöyküsünü öğrenmek çok 
kapsamlı zor bir iştir.  

Ancak Seyahatname; Evliya Çelebi’nin kendi ağzından yaşamöyküsünü 
vererek kendisini bize tanıttığı, hakkında en kapsamlı bilgileri edindiğimiz ana 
kaynaktır. Başka özelliklerinin yanı sıra Seyahatname; bu özelliği ile de kültür 
tarihimiz ve edebiyatımız açısından çok önemli ve üzerinde durulup 
incelenmeye değer bir eserdir.  

 
Kaynakça 
Ayaydın-Cebe, Günil Özlem, ( 2009 ) “Bir Anlatı Ustası Seyyahla Asırlar 

Arası Seyahat 55vd.”, Çağının Sıradışı Yazarı Evliyâ Çelebi, haz. Nuran 
Tezcan,YKY. İstanbul.  

Dankoff, Robert. ( 2006 ) “Bir Edebiyat Anıtı: Evliya Çelebi Seyahat-
nâmesi” Türk Edebiyatı Tarihi 2, 345 vö. YKY, Ankara.  

Evliya Çelebi Seyahatnamesi I-IX (1996-2005 ) Yay. haz. Seyit Ali 
Kahraman-Yücel Dağlı, YKY. İstanbul. 

Gökalp, Haluk, (2009), Eski Türk Edebiyatında Manzum Sergüzeşt-
nâmeler, Kitabevi, İstanbul. 

Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnamesi (2003-2006), haz. 
Seyit Ali Kahraman-Yücel Dağlı, III cilt. YKY, İstanbul. 

İlgürel, Mücteba, (1995) “Evliya Çelebi” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, c.11, 529 vd. İstanbul. 

Kafadar, Cemal, ( 2009 ) Kim var imiş biz burada yoğ iken. Dört Osmanlı: 
Yeniçeri, Tüccar, Derviş ve Hatun, Metis Yayınları, İstanbul. 

Mengi, Mine, “Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nde Bir Üslûp Özelliği Olarak 
Türler Arasılık.( 2009) 281 vd.” Çağının Sıradışı Yazarı Evliya Çelebi, haz. 
Nuran Tezcan, YKY. İstanbul. 



Ϧ 

 

 

Nuran Öztürk “Harf/Lafz-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve  

Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile Temsilî (Analojik) Anlatımı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 96-108 

Yükleme Tarihi: 29.08.2016 - Kabul Tarihi: 11.10.2016 

Nuran ÖZTÜRK* 

 

Lafz u sûret cism ile anlamak isterler bizi 
Biz ne elfâzuz ne sûret cümle ma’nî olmuşuz  

Niyâzî Mısrî 

 

HARF/LAFIZ-SÖZ/ANLAM İLİŞKİSİNİN EDEBÎ YÖNÜ VE  
GENC-İ ESRÂR-I MA’NÎ İLE TEMSİLÎ (ANALOJİK) ANLATIMI 

 

Öz: Şairler, yazarlar eserlerinde çoğu zaman harf/lafız-söz/anlam ilişkisini 

işaret etmişlerdir. Bazı eserlerde bu ilişki daha vurgulu biçimde ele alınmıştır. 

Meselâ, Doğu Türkçesi’nden Mahzenü’l-Esrâr’ın şâiri Haydar Tilbe ya da Batı 

Türkçesi’nden Meşâirü’ş-Şuarâ yazarı Âşık Çelebi gibi sanatçılar adı geçen 

kitaplarda söz/anlam konusuna müstakil bölümler ayırmışlardır.  

Bu tür örneklerin 16. yüzyıldan itibaren arttığı görülür. Fuzûlî’nin kimi 

beyitlerinde bu ilişkiyi anlatan örnekler vardır. 17. yüzyıl şairi Nef’î’’nin de sözün 

(ma’nânın) gücü hakkında yazdıkları dikkat çekicidir. Bununla birlikte 

mutasavvıf şairlerin “söz/anlam”a verdikleri önem çok daha çarpıcıdır. 19. yüzyıl 

şairi Ahmet Kuddûsî bu örneklerdendir. Tıpkı onun gibi 16. yüzyılda yaşamış şair 

Şaban Nidâî’nin söze (ma’nânın) son derece kıymet vermesi onu bu konuda 

mutasavvıf olmayan şairlerden ayırmıştır.  

Nidâî’nin Genc-i Esrâr-ı Ma’nî adlı eserinde konuyla ilgili ayrı bir bölüm 

bulunmaktadır. O, “söz” için “gönlün ve canın tercümanıdır” der. Hatta ona göre, 

“varlık” cisimken “söz”, candır. Böylece Genc-i Esrâr-ı Ma’nî’de “söz”, filolojinin 

terimlerinden biri olmaktan çok, mistik dünyanın bir anahtarı gibidir.  

Bu makalede, “lafız-anlam” ilişkisinin kavram karşılığından genel olarak 

bahsedilip sözü edilen kitaptaki lafız-anlam ilişkisine dair bazı örnekler 

üzerinden bir değerlendirme yapılarak “ma’nânın”/anlamın gelenekteki 

karşılığının tespitine katkı sağlanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Lafız ve anlam, Genc-i Esrâr-ı Ma’nî, Nidâî, temsilî anlatım. 

 

The Literary Aspect of Letter/Wording-Word/Meaning Relation And An 

Analogical Expression with Genc-i Esrâr-ı Ma’nî  

Abstract 

Poets and authors most of the time have mentioned the relation between 

letter/wording and word/meaning in their books. Whereas, in some books this 

relation was told in a more accented way. For example, the poet of Manzenü’l 

Esrâr which is from Chagatai Turkish Haydar Tilbe or the author of Meşâirü’ş-

Şuâra which is from Western Turkish Âşık Çelebi had their books referred the 

letter/wording and word/meaning in some parts. 

                                                           
* Doç. Dr., Çukurova Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi; nryilmaz@cu.edu.tr 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          97 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

It can be seen that this kinds of examples had been increased since 16th century. 

Some couplets of Fuzuli are examples to this relation. Writings about the power 

of word written by 17th century poet Nef’î are remarkable. In addition, the 

attention which mystical poets draw to the “meaning” is more conspicuous. 19th 

century poet Ahmet Kuddûsî is one example of them. Just like him the poet lived 

in 16th century Şaban Nidai has a high opinion of “word” so that he differs from 

non-mystical poets in this subject. 

There is a specific section about this subject in the book Genc-i Esrâr-ı Ma’nî of 

Nidâî. About word he says that it is the interpreter of the heart and the spirit. 

Also he claims that entity is matter and word is spirit. Therefore, in Genc-i Esrâr-ı 

Ma’nî the word is not used as a term of philology but is used a key of the mystical 

world.  

In this article, after mentioning what wording and meaning generally means 

examples about the subject in this book will be evaluated and some examples 

about the relationship between the word and the meaning will be considered and 

a contribution to detect the meaning of sense in tradition was provided. 

Key words: Word and meaning, Genc-i Esrâr-ı Ma’nî, Nidâî, analogical 

expression. 

Giriş 

Dil, en sade ifadeyle iletişim aracı olarak tanımlanabilecekken dilin 

taşıdığı/aktardığı “anlam” bu kadar kolay tarif edilememektedir. Bu yüzden 

“anlam” kavramını dil ve din bilimleri olmak üzere bunlardan beslenen felsefe 

ve sanat anlaşılır kılmaya, açıklamaya veya örneklerle tanıtmaya uğraşmıştır. 

Dildeki anlam lafızla taşınmaktadır. Bu yüzden anlam ve lafız biri anılınca 

diğeri akla gelen iki kavram olmuştur. 

İslam geleneğinin dil ve edebiyat araştırmalarında başta tecvid olmak 

üzere nahiv, belâgat, fıkıh usulü ve mantık gibi disiplinler kendi konu ve 

amaçlarına uygun biçimde “lafız-anlam” ilişkisi üzerinde durmuşlardır. 

“Kelâm-ı kadim” de denilen Kur’an-ı Kerim’den ve Allah’ın kelâm sıfatından 

hareketle belâgatta kelâmın lafız mı yoksa anlam mı olduğu konusu 

tartışılmıştır.” Kur’an’ı mahlûk gören Mu’tezile’ye göre kelâm işitilen sesler 

demek olan “lafız” iken Allah’ın kelâmı olan Kur’an’ı O’nun sıfatlarından sayan 

ve mahlûk olmadığı görüşünü benimseyen “Ehl-i sünnete göre kelâm nefiste 

bulunan ma’nâdır” (Şensoy, 2003: 43-44). Bu tartışmaların dil, mantık ve 

felsefeye katkıları olmuş sonraları aralarında Türklerin olduğu pek çok Arap 

dili ve belagatı âlimi Vatvat (1088-1177), Kazvinî(1268-1338) ve Sekkakî(?-?XV 

yy.)’nin eserlerinden de yararlanarak dilin ontolojisini, mantığın ve belâgatin 

usulleriyle ortaya koymaya çalışmışlardır. Mesela, bunlardan Ali Kuşçu (1403-

1474) Risâle fi’l-İstiâre’sinde lafzı kısımlara ayırıp mecaz ve hakikat yönüyle 

ele almıştır (Ali Kuşçu, Yıldız 2002: 18-24).  

Lafzın içeriği denilebilecek ve bugün daha çok “anlam” karşılığı ile kullanılan 

eski dildeki “ma’nâ”, Arapçadaki  (عنى) kökünden oluşmuş bir kelimedir. 

Sözlükte, anlam, medlul, mefhum karşılıklarının yanında; madde ve cismin 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          98 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

dışında olan şey, iç bâtın ve ruh; asıl, öz, gerçek, hakikat karşılıkları da 

verilmiştir (Ayverdi, 2011: 1954). Lafız tarif edilirken, “manalı olursa “kelime”; 

manası edatlarda olduğu gibi, başkalarıyla meydana gelirse “harf” kısmına 

ayrılır (Devellioğlu, 2001: 539)”, denmektedir. Bir başka tarifte ise “İnsan 

ağzından çıkan anlamlı-anlamsız ses ve ses grupları ile onları ifade eden harf ve 

harf gruplarının oluşturduğu remizlere lafız” denirken, bu sesler bir “anlam”ı 

simgeliyorsa “kelime” (sözcük) ve “kelâm” (söz) adını alır”, denmiştir (Şensoy, 

2003: 42).  

Din, dilbilim ve belâgat gibi dille ilgili farklı disiplinlerin ele aldığı lafız 

kavramı, bu yazıda onu önemli kılan anlam içeriğiyle değerlendirilecektir. Bu 

vasfı taşıyan lafza, “kemâle ermiş söz” denmiş ve kaynağı iki kısma ayrılmıştır: 

Bunlardan ilki vahiy, ikincisi ilhamdır. İlhamla vahyin farkı; vahiy korunurken, 

ilham Şeytânî vesveseye müsaittir. “Vahyin meleği Cebrâil (a.s.) iken, ilhamın 

ise Harut ve Marut’a bağlandığı bilinir. Çünkü insanoğlu, duyu organlarıyla 

yakalayamadıkları bu vecde yakın hâli, Tanrı’nın bir lütfu, O’na yakınlığın bir 

alâmeti ve müjdesi kabul etmeye eğilimlidir” (Şenödeyici, 2006: 67). 

Kültürel arka planda “öznelin de nesnelin de arkasında” olduğu kabul 

edilen anlam, bir bakıma varlığın müteharrik gücü gibi görülmektedir. Belki de 

bu yüzden “ma’nâ/anlam” kelimesinden farklı olarak kısa seslilerle telaffuz 

edilen ve doğaüstü güç manasına gelen “mana” terimini, görünmeyişi, mekânla 

sınırlı olmayışı, harekete geçirici kuvvet kabul edilişiyle idealist felsefelerin ve 

dinlerin ileri sürdükleri çeşitli kavramlardan farksız bir kavram olduğu da 

söylenmiştir (Hançerlioğlu, 1975: 371-372). 

Anlam kavramını ilkel zamanlardaki düşünme biçimiyle ilişkilendiren 

bu görüşe karşın “sözün çağırma gücü”nden bahseden ve ruhun dünyaya “dil 

ile egemen” olduğunu iddia eden dilbilimci, bu gücün sadece tarihin 

derinliklerinde hapsolan bir Spiritüalizm (Geistigkeit, tinselcilik)le 

açıklanamayacağını gerekçeleriyle anlatmıştır. Sözün çağırma gücü sadece bir 

inanç değildir, iyi ya da kötü durmadan gördüğümüz bir gerçek olduğunu 

söylemiştir. “Dil içinde nasıl bütün ruh gerçekleşiyorsa, ruhun içinde de bütün 

dünya çağrılmış olmaktadır”, demiştir (Porzig, 1990: 237-38). 

Divan Şairlerinde “Anlam”a ilişkin Bazı Örnekler 

Bu yüzden Türk şairleri, anlamın taşıyıcısı lafza önem vermişler. Onun 

görevini en iyi biçimde yapması gerektiğini bildirmişlerdir. Fuzûlî (1483?-

1556)’nin şiiri hakkında değerlendirme yapılırken ondaki anlam arayışının 

titizliğine işaret edilerek, önceden söylenmeyen (orijinal) ve söylendiğinde 

yadırganmayacak olan (ucube olmayan, hilkate ve hakikate uygun olan)“söz”ü 

bulmak için ne denli çaba sarf ettiğinden bahsedilmiştir (Tarlan 1998: 10). 

Edebiyat tarihçisi ve şair Âşık Çelebi (1519-1571) de Meşâirü’ş-

Şu’arâ’nın ortalama 35 varaklık mukaddimesinde, sözü lafız anlamıyla 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          99 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kullanmış ve “kalem, ma’nâ ve söz” ilişkisini Hz. İsa kıssası üzerinden 

anlatmıştır (Âşık Çelebi, Kılıç 2010: 49). 

Çelebi’ye göre, Rûhu’l-Kuds, ma’nâ; Meryem, bu ma’nâyı yazan aracı 

kalem; o ma’nânın taşıyıcısı söz ise, Hz. İsa’dır: 

Kalem Meryem çü Rûhü’l-Kuds Ma’nî 

Suhan ‘İsâ gibi togmaga ya’nî (Âşık Çelebi, Kılıç 2010: 113) 

Âşık Çelebi, “aşkın anlamını gösterecek olan, aşk davasının savcılığını 

yapan, sevgililerden geride kalan ve düşkünlerin/âşıkların “mağara dostu” 

sözdür”, derken de söze aracılık vasfı yüklemiş olmaktadır: 

Suhandur rû-nümâ-yı ma’ni-i ışk 

Suhandur müdde’a-yı da’vi-yi ışk 

Suhandur dil-rübâlar yâdgârı 

Suhandur mübtelâlar yâr-ı gârı 

Neticede sözün ne olduğunu ve gücünü Âşık Çelebi şu satırlarla 

anlatmıştır: 

“Terennümât-ı mutrib-i eflâk suhanla nevâ-sâzdur. Tegannümât-ı tesbîh-i 

emlâk suhanla demsâzdur. Sipihr-i dâ’ir suhan terânesine rakkâsdur. Ahter-i sâ’ir 

suhan dürdânesine gavvâsdur. Çün hil’at-i vahyün tırâzı ve enbiyânun cilve-i 

şâhid-i câzı suhandur. Mâ’l-insânu levla’l-lisânu mûcibince insânun sâ’ir 

hayvândan mâ-bihi’l-imtiyâzı suhandur.”(Âşık Çelebi, Kılıç 2010: 115). . 

“Gök çalgıcılarının nağmeleri sözle icra edilir. Yeryüzü tespihinin 

musikileri sözle sırdaş olur. Dönen gök, söz ahengine rakkastır. Seyir halindeki 

yıldız, söz incisi için dalgıçtır. Vahiy kaftanının ipek süsü ve nebilerin güzel 

habercisi, sözdür. “Dili olmayınca insan nedir ki?” sözü gereğince insanı diğer 

canlılardan ayıran sözdür.” 

Söz ustalarının en meşhurlarından biri olan Şair Nef’î (1572-1635)’ye 

göre velilerin sözleri Tanrı sırlarından alâmetler taşır. Ancak ehil olmayan 

kimseler için bu sözlerin anlamı açık değildir. Onların gönül tespihlerinin ipi 

üzerine her şeyi bilen Allah’ın sırlı mücevherleri dizilir. Bunların dışavurumu 

söz ile gerçekleşir “sözüm” redifli na’tı baştan sona bu düşünceleri ortaya 

koymaktadır( Nef’i, Akkuş 1993: 45-48, Şenödeyici 2006: 67). 

Mutasavvıf Şairlerde “Anlam”a ilişkin Bazı Örnekler 

Mutasavvıf şairler için mana/anlam, “söz”e ihtiyacı olmayan “ilâhî 

hakikat”tir. Onun dışındakiler değişebilen, dönüşebilen, fenâ bulacak olan 

suretlerdir. Mevlânâ (1207-1273)’ya göre doğru ve güzel sözün asıl kaynağı 

                                                           
 “Şâhid-i câzı” ifadesinin ne manaya geldiği tam olarak anlaşılamamıştır. 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          100 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Allah’tır. Allah, harfsiz, dudaksız, sayısız güzel hazinedir (b. 1023-1024, b. 

1071, 1991: 84). Mutasavvıf şairlerden Eşrefoğlu Rûmî (?-1469) ise, mana, 

insan ve Sübhân (Allah) arasındaki bağı/bağlantıyı özetlediği beyitle geleneğin 

bu kavrama yüklediği anlamı ifade etmiş ve ehl-i sünnetin kelâmı/sözü 

Allah’ın sıfatı kabul eden görüşüne de işaret etmiştir: 

Ma’nâ-yı insânı bil kim bilesin Hakk’ı a’yân 

Ma’nâ-yı insânda şol sıfat-ı Sübhân gizlidür (Güneş, 2000:156)  

“İnsanın manasına bakınca, Hakk’ı açıkça bilirsin ve Sübhan’ın sıfatının 

onda gizlendiğini görürsün”, derken insandaki mananın Allah’ın zâtı ile 

ilişkilendirilmeyeceğini ancak sıfat ile ilişkili olduğunu bildirmiştir. Bu ayrımı 

Şeyh Muhyiddin İbn-i Arabî (1165-1245) şöyle açıklamıştır: “O, zuhurdaki her 

şeyin aynıdır. Zatlarında eşyanın aynı olan şey, Sübhân olan Allah değildir. 

Bilakis O, O’dur, eşya da eşyadır. Çünkü ittihad ve hulûl var olanlardan ortaya 

çıkar. Varlıkta ise tek varlıktan başkası olmayıp eşya Hakk’ın vücudu ile mevcûd 

ve kendi nefsi ile ma’dûm ve Hakk’ın vücudu ile var olan da hulûl ve ittihâd 

tasavvur olunamaz” (Kam, 1994: 82). 

Bu konuda yazılanlarla genellikle tasavvufî mesnevilerde 

karşılaşılmaktadır. Bu mesnevilere büyük ölçüde kaynaklık etmiş olan Nizâmî-

i Gencevî (1141-1209)’nin Mahzenü’l-Esrârı’nın Haydar Tilbe (?-? XV. yy.) 

tarafından Çağatay Türkçesine çevrilmiş metninde, “söz” e övgü niteliğinde 

beyitler yazılmıştır. Ayrıca eserde müstakil “Söz tarifide” başlıklı altı beyitlik 

bir kısım bulunmaktadır: 

Emr çü kat’ itdi ‘adem menzili 

Sözge rakam urdı kalemning tili 

Yaratılışı anlatan bu ilk beyitte “emr” (Allah’ın kün emri) yokluk 

menzilini katettiğinde “kalem”in dili “söz”e rakam vurdu, diyen şair, devam 

eden beyitlerinde “söz”ün yaratılışla olan ilişkisini Kur’an-ı Kerim ayetlerine 

işaret ederek anlatmıştır (Nizâmî, Gözütok 2008: 50, 66, 67). 

Lafzın, anlamı, anlamı ise en iyi şiirin anlattığını kabul eden edebî 

geleneğimiz bahse konu ilişkiyi çoğunlukla şiir üzerinden ve şiir diliyle 

anlatmıştır. Bunlardan biri 19. yüzyıl mutasavvıf şairi Ahmed Kuddûsî’nin bir 

gazelidir (Doğan 2002:612-613; Kılıç 2009: 7). Anlamı taşıyabilecek 

şiirin/sözün ne olduğunu anlatan bu uzun şiir, şöylece özetlenebilir:  

Şol şi’r kim sâmi’i giryân u sekrân eylemez 

Yok halâvet anda hîç atşânı reyyân eylemez 

Ehl-i hâle, ehl-i hâl şi’ri verir zevk u safâ 

Ehl-i zâhir sözünü hâl ehli burhân eylemez 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          101 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“Dinleyeni ağlatmayan, kendinden geçirmeyen şiirin tadı yok, susuzu 

suya kandırmaz. Hâl ehlinin şiiri, hâl ehline zevk ve safa verir, onlar, zâhir 

ehlinin sözünü kendileri için yol gösterici olarak görmezler.”  

Şâirânın kalbleri Hakk’ın hazâini imiş 

Hem mukallid sözleri uşşâkı hayran eylemez 

Ehl-i hâlin kalbine ilham eder şi’ri Hudâ 

Ehl-i zâhir sözleri irşâd-ı ihvân eylemez 

“Şairlerin kalpleri Hakk’ın hazineleriymiş, taklitçinin (şair geçinenin) 

sözleri âşıkları hayran bırakmaz”. 

Var nice şi’r-i fasih, mevzûn, belâgatli, rakîk 

Okuyanlar, dinleyenler kesb-i irfân eylemez 

Gerçi var hüsn-i fasâhat yok velâkin lezzeti 

Âkili medhûş edip aklın perişân eylemez 

“Nice fasih, vezinli, belagatlı ve duygulu şiir var fakat okuyanlar 

onlardan irfan elde edemezler. Onların fesahat güzelliği varsa da lezzeti yoktur. 

Akıllıyı dehşete düşürüp aklı perişan eyleyemez”. 

Nidâî’de Harf/ Lafız- Söz/Anlam İlişkisi  

Harf/lafız-söz/anlam ilişkisi üzerinde duran şairlerden biri olan Şaban 

Nidâî (1509-1568?) tasavvufî düşüncenin şekillendirdiği “lafız-mana” ilişkisini 

anlattığı Genc-i Esrâr-ı Ma’nî adlı mesnevisinde bu ilişkiyi “temsil/temsil-i 

diğer…” başlıkları altında altı değişik örnekle anlatmıştır (Öztürk, 2011:135-

137).  

Bilindiği üzere “Vahdet-i vücûd” düşüncesinde varlık tektir. O da 

Allah’tır. Kesret yanıltıcıdır. Varlık olarak görünenler tecelliden ibarettir. 

Yaratılış sürekli olduğundan mutlak varlık olan Allah’ın emriyle büyük ve 

küçük âlem aynasında her an tecelliler meydana gelmektedir. Bunlar, 

“ma’nâ”nın hakikatindendir. Bu yüzden “zübde-i âlem” oluşunun farkına 

varmış insan olan “sûfî” için kendisi de dâhil bütün âlem “küdûret/mâsivâ”dan 

arınan ayna mesâbesinde hakkı ve hakikati yansıttığı ölçüde anlam taşır. Aksi 

takdirde ma’nâsızlığa mahkûm olunacaktır.  

Vahdet-i vücut düşüncesine bağlı olduğu görülen ve bu sebeple 

kendinde bir varlık görmeyen Nidâî, kendini (nefsini/benliğini) aradan çıkarıp 

ayna vazifesi gören sözleriyle tamamen ilâhî hakikati “özü” yansıttığını 

söylemektedir. Böylelikle de sözlerine ilâhîlik vasfı atfetmiş olmaktadır: 

Beni sanmañuz bu sözi söyleyen 

Beni sûret itdi özi söyleyen (72b/1651). 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          102 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Söylediği sözün hüviyetine dair böyle bir yaklaşım sergileyen şair, bu 

sözün mahiyetini, değerini ve anlamını ayrı bir bahisle ve çeşitli temsillerle 

anlatmıştır. Bu temsillere geçmeden önce şairin “söz” hakkındaki 

düşüncelerini ortaya koyan birkaç beyte daha yer vermek gerekecektir. Ona 

göre söz uğrunda can verilecek olan ve canın gıdası olandır: 

Söz oldur ki cânuñ ġıdâsı ola 

Söz ehli anuñ cân fidâsı ola (139a/3172) 

Hangi söz bu kıymettedir? Nihayetinde söz cisimdir. Cansız cismin 

değeri yoktur. Bu cismin canı ise Huda’nın adıdır. Huda’nın adı ile canlanan 

söz ise bir anlamda ruh kazanmış olduğu için derde dermandır: 

Cisimdür söz, ism-i Ĥudâ cânıdur 

Sözüñ ism-i Ħaķ derde dermânıdur (2a/3) 

Bu durumda değerli (eyü) olan ve olmayan söz vardır. Söz mana ile 

kıymetlenir. Nitekim yergi içeren söz ile ilâhî söz bir değildir: 

Degil hicvile bir İlâhî kelâm 

Pes olmaz kemile eyü ve’s-selâm (139a/3171-3173). 

Bu kıymet herkesin harcı değildir. Söz, anlamlı sözü olanların 

söyleyebileceğidir. Söyleyecek sözü olmayan ise dinlemelidir. Değilse insan, 

anlamdan nasipsiz suretten ibaret olur ki bu arzu edilmeyecek bir durumdur: 

Sözüñ varise söyle yâ diñle söz 

Degil âdem ancaķ ola ķaş u göz (5a/ 69)  

“Der beyân-ı hurûf-ı ma’nî” başlığı altında harflerin manasını anlatmak 

üzere yazdığı beyitlerde harf ve mananın ne olduğunu bildireceğini söyleyerek 

konuya giriş yapmıştır: 

Eger bî-ĥaberseñ diyem ol ĥabîr 

İşit ħarf ü maĬnî nedür ey emîr 

Ona göre harf>cisim; anlam>candır. Canı olmayan cisim manasız harf 

gibidir: 

Cisim ħarfe beñzer aña maĬni cân 

Oñat bil bu maĬnî olur câna cân 

Şu cismüñ ki olmaya cânı bilüñ 

Hemân maĬnisiz ħarfdür anı bilüñ (6a/ 88-89) 

Şair bu benzetmeyi çeşitli temsillerle tekrar tekrar anlatmıştır. Bu 

temsillerin ilki bina temsilidir. Bina>harf (yapı, ev/cesed); bünyâd>anlam 

(esas, temel) ve bunların ustası akıldır. Binanın bünyadı sağlam olmazsa o 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          103 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

bina harabeye döner. Bunlar birlik etmezse esası yok, bu ustası olmayan bir 

işe benzemektedir: 

Temšîl-i binâ 

Binânuñ daĥi cânı bünyâdıdur 

Binâ hem bünyâduñ ecsâdıdur 

Binânuñ ger olursa bünyâdı kem 

Ĥarabe döner varduġunca o hem 

Binâ ħarf hem maĬnî bünyâd olur 

ĬAķıl bunlara añla üstâd olur 

Bunlar birlik itmezse bünyâdı yoķ 

O bir kâra beñzer kim üstâdı yoķ (6a/ 91-94) 

İkinci temsilde ise harften söze geçilmiş ve bu kez “sözün cânı vardır” 

diye bir meselden söz etmiş olan şair, söz cisim, onun ateşi/yakıcılığı (sûzu: 

yakması, ateşi) veya tadı ise anlamdır, demektedir. Tıpkı gündüzü gündüz 

yapanın güneşin nuru/ışığı olması gibi sözün yakıcılığı/tesiri olmazsa tadı 

olmaz. Tıpkı temeli olmayan bina gibidir. Söz, anlamı yakıcı olan harfe benzer. 

Diyeceğim o ki sözünde tesir, ateş olması gerekir: 

Temšîl-i diger 

Mešeldür sözüñ daĥi hem cânı var 

Ne dimek olur diñle ol ħiśśedâr 

Cisimdür söz amma anuñ cânı sûz 

Güneş nûrıdur eyleyen rûzı rûz 

Sözüñ sûzı olmaz ise dâdı yoķ 

Hemân ol binâdur ki bünyâdı yoķ 

Söz ol ħarfe beñzer daĥi maĬni sûz 

Gerekdür sözüñde ola yaĬni sûz (6a-6b/95-98) 

Üçüncü temsilde süsen (susam) ve yağ benzetmesi yapan Nidâî, çiçeğe 

cisim/harf; yağa can/ anlam demiştir. Dinle, yeri gelmişken anlam konusunda 

etkili bir örnek verelim. Susam denilen bir bitki vardır, işitmişsindir. Yağına da 

rugan derler. İşte onun çiçeği cismi, yağı ise canıdır. O dağda sahrada olan 

çiçeği harf, yağını anlam olarak görebilirsin: 

Temšîl-i diger 

İşit maĬni bâbında hem bir mešel 

Çü geldi dile eydelüm var maħal 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          104 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

İşidürsin anı ki sûsen dinür 

Hem andan çıķan yağa rûgan dinür 

Çiçek cisimdür hem anuñ cânı yağ 

Aña ţaġ u śaħrâdur aśıl ţuzaġ 

Çiçek ħarfi hem maĬnisi yağıdur 

Oñat bil bu sözi sözüñ saġıdur (6b/ 99-102) 

Dördüncü temsilde çiçek ve onun özü olan yağ benzetmesini biraz 

daha soyutlayıp “nergis” (çiçek)-koku ilişkisiyle anlamı gözle görünmeyen, 

hissedilen bir varlığa, kokuya benzetmiştir. Burada nergis, harf; bûy (koku), 

anlam olmaktadır. İşit, sana yeniden bir temsil vereyim olur da bana dua 

edesin. Bahçeye girip nergislere dikkatle bakacak olursan onların taşıdığı 

sembolik dil sana (hakikatten) haber verir. Onun özünün olduğu düşünülürse 

o özün hayran (hakikat karşısındaki bir derviş gibi) olduğunu görürsün. 

Süzülüp kalmış gözü ise tefekküre dalmış gibidir. Onun harfi (dış görünüşü) 

içinde hoş bir anlam var. O anlamı okuyabilen açıkça fark eder. Onun harfi 

anlamından, anlamı harfinden ayrı düşünülemez. Bunların her ikisi birlik 

hâlindedir. “Fenâ” olduklarında iyi bir düzen içine girmişlerdir. Onun harfi 

gözden gizli değildir. Ancak anlamını açıktan görmek mümkün değildir. Harf 

ve anlamın ne olduğunu diyeyim, sen duy, onun cismi harf, anlamı kokudur. 

Buna göre başkalarını kıyasla ve daima Hakk’a çokça şükret: 

Temšîl-i diger 

İşit girü bir temšîl idem saña 

Ola kim duĬâ idesin hem baña 

Girüp baġa nergislere ķıl naźar 

Nedir remziyle alsan andan ĥaber 

Meger var ise oldı ħayrân özi 

Tefekkürde ķalmış süzülmiş gözi 

Añuñ ħarfi içinde ĥoş maĬni var 

Anı kim oķursa bilür âşikâr 

Ne maĬnîsi ħarfinden ayru olur 

Ne ħarfi anuñ maĬnisinden ayrulur 

Bular ikisi şöyle birlikdedür 

Olunca fenâ eyü dirlikdedür 

Anuñ ħarfi gözden degüldür nihân 

Velî maĬnisin kimse görmez Ĭayân 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          105 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Diyem ħarf ü maĬnî nedür anı ţuy 

Anuñ cismidür ħarfi maĬnîsi bûy 

Buña göre ġayrıların it ķıyâs 

Hemîşe Ħaķa eyle şükr ü sipâs (6b-7a/ 103-111) 

Beşinci temsilde mum, alev ve ışık bağlantısına dikkat çeken Nidâî, 

mumun alevi (nâr) ve ışığını (nûr) ayırıp aleve harf, ışığa ise mana demekte ve 

temsilini şöyle anlatmaktadır: Söz ustasına ondan latif/hoş bir anlam çıkacak 

çok açık bir anlam daha var. Dinle anlatayım: Sohbet meclisinde yanan mumu 

bilirsin, harf ve anlam onda da bir araya gelmiştir. O mumun yanan alevi ve 

ışığı vardır. Bunlar birbirine dost olmuştur. Biri anlamdır, biri harf olur. 

Bunlar birbirine sarf olur. Bunlar birinden ayrı değildir. Biri cisme, biri ise 

cana can katana benzer. Onun anlamı ışığıdır, ateşi harftir. “Ateş içindeki gül 

bahçesi” odur. Bunu birbirinden ayıran kişi, yolu/tarikatı doğru olandır. Cihan 

harf ve anlamla dopdoludur. Bunları ibret alabilenlerin hepsi görür: 

(Temšîl-i diger) 

Girü diñle bir maĬni var âşikâr 

Söz ehline andan laţîf maĬni var 

Görürsin yanar śoħbet içinde şemĬ 

Girü ħarf ü maĬnî olur anda cemĬ 

O şemĬüñ yanar nârı hem nûrı var 

Olupdur bular biribirisine yâr 

Biri maĬnidür hem biri ħarf olur 

Bular biribirine girü śarf olur 

Bular biribirinden degildür cüdâ 

Biri cisme beñzer biri cân-fezâ 

Anuñ maĬnisi nûrıdır ħarfi nâr 

Odur ateş içindeki gülĬizâr 

Bunı birbirinden şu kim farķ ider 

Ţarîķatda ol ţoġrı yoldan gider 

Cihân ţopţolu ħarf ü maĬnî durur 

Buları ķamu ehl-i Ĭibret görür (7a/112-119) 

Altıncı ve son temsilinde şair, lafız ve anlamı, Kur’an ve harf bağlantısı 

üzerinden açıklamıştır. Böylelikle konuyu getirmek istediği asıl noktaya 

taşımıştır. Bu noktada tasavvufun “bâtın” ve “zâhir” meselesini açıklamaktadır. 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          106 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kur’an’ın harfine cisim (zâhir), harfin delâlet ettiğine can (bâtın) demiştir. Her 

ikisinin şifa kaynağı olduğunu bildirmiştir. Ancak bâtını anlayan sıradan 

insanlar değil, “ayba nazar kılmayan” kusur, ayıp, eksik görmeyen olgunlukta 

(kâmil insan) kişiler olduğunu söyleyerek âlim ve ârif farkını işaret etmiştir. 

Son olarak bu bildirdiklerine “beşaret” sıfatını ekleyip kendisini müjdeci vasfı 

ile tanıtmıştır: 

Temšîl-i diger 

Biri daĥi oldur ki ĶurĮana baķ 

Ţolu ħarf maĬni durur her sabaķ 

Kimi ħarfin oķur kimi maĬnisin 

Bilürseñ anı sen de pür maĬnisin 

İki dürlü anda yine maĬni var 

Biri bâţın illâ biri âşikâr 

Anuñ biri cism biri cân olur 

İkisi daĥi derde dermân olur 

Eger maĬni maĬnîsini bilesin 

Ĥudâyile her yerde sen bilesin 

Çü bildüñ nedür ħarf ü maĬnî şehâ 

Oķı ħarfini maĬnisin bil şifâ 

Eger âdemiseñ işâret yiter 

Saña bu ķadar söz beşâret yiter 

Gerekdür ki bir ħarfe ķılsañ naźar 

Al anuñ nedür maĬnisinden ĥaber 

Şular kim ķılur Ĭayba her dem naźar 

Olur maĬniden ol kişi bî-ĥaber  

(7b/120-128; Ankaralı Hekim Nidâî, Öztürk 2011:135-137). 

Sonuç 

Gelenekteki bakış açısına göre “anlam” (ma’nâ), hayatın her yerine ve 

herkese dokunan her şeyin arkasında bulunan olarak görülmektedir. Yakın 

dönemlerde de anlamın bu kuşatıcı vasfından söz edilmektedir:  

“insan topluluklarının, dilin temelinde ortak bir anlam bulunur; 

insanların birbiriyle olan tüm etkileşimleri ve toplumsal ilişkileri anlam içeren 

pratiklerdir. Anlam tüm bu özellikleriyle ne tek bir kişiye aittir, ne de insandan 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          107 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

bağımsız, somut olarak belirlenebilir bir niteliktedir; öznelin de nesnelin de 

arkasında anlam bulunur” (Göka-Topçuoğlu, 1995: 25) 

Makalede verilen örneklerden anlaşılacağı üzere lafız, anlam ilişkisine 

bakış, önemli ölçüde Müslüman dünyanın ortak kabulleri üzerinden 

yürümektedir. Böylelikle anlam kutsal olandan ulaşmaktadır. Farklı bir yazı 

konusu olduğundan makalede yer verilmese de bu inanışla ilgili folklorda 

(atasözü, deyim vb.) da çok sayıda örnek bulmak mümkündür.  

Nihayetinde, sosyal bilimcilerden, “kelimenin delâlet ettiği eşya ve 

hadiselerle olan geçmiş, şahsî tecrübelerin bir fonksiyonudur” (Güngör, 1998: 

58) diyerek anlamın şahsî/öznel yönüne dikkat çekenler varsa da içlerinde 

mutasavvıfların olduğu çoğunluk, tasavvufî anlayışın etkisiyle onu 

mutlaklaştırma eğilimindedir: 

“Hem İbn Arabî’nin hem de Mevlânâ’nın şiirde kullandığı remizlerin, 

sembollerin hakikatte neye işaret ettiğini birbirine benzer şekilde 

yorumlamışlardır. Zaten birliğe eren kimselerde lafızlar muhtelif ama ma’nânın 

bir olduğu söylenir. Tasavvufî ma’nâ tarihsel süreç içerisinde oluşan “gerçeklik” 

değil zaman üstü evrensel bir “hakikat”tir, bir ezelî hikmettir (perennial 

philosophy) ve o hakikatı elde eden her kişide benzer şeyleri doğurmaktadır 

(Kılıç 2007: 74-75). 

Bütün bunlar göz önünde tutulduğunda bilhassa klasik dönem 

şairlerinin dünyasında, sözün neden kutsal görüldüğü de anlaşılmaktadır. 

Onlara göre herşeyden evvel vahiy sözle ulaştırılmıştır. Hatta varlık, yokluktan 

“ol” emri ile vücûda getirilmiştir. Böyle olunca da klasik dönem şairi, şiiri, 

dolayısıyla ilhamı (manayı) ilâhî kaynaklı gördüğünden şiirin kalıbı olan sözü 

de kutsal kabul etmekte ya da kutsalla bağı olduğunu düşünmektedir.  

Buradan hareketle Nidâî’nin söz hakkındaki görüşlerini doğrudan 

kendi fikri olarak görmeyip, bağlı olduğu geleneğin bir halkası olarak görmek 

gerekmektedir. O, harf/lafız-söz/mana ilişkisini biraz da Kur’an’daki tebliğ 

üslubundan yaralanmak suretiyle temsiller aracılığıyla anlatmaya çalışmıştır. 

Bu temsillerde gündelik hayatın nesnelerini kullanarak konuyu olabildiğince 

sadeleştirmek istemiştir. Böylece mutasavvıf kimliğinin kendisine yüklediği 

irşad sorumluluğunu yerine getirmiş olmaktadır. 

Kaynakça  

Akkuş, Metin. (1993), Nef’î Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Ankaralı Hekim Nidâî. (2011), Genc-i Esrâr-ı Ma’nî (İnceleme-Metin), 

(Haz.) Nuran Öztürk, Karahan Kitabevi, Adana. 

Âşık Çelebi. (2010), Meşâ’irü’ş-Şu’arâ (İnceleme-Metin), (Haz.) Filiz 

Kılıç, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Yayınları C. 1, İstanbul. 



                Nuran ÖZTÜRK – Harf/Lafız-Söz/Anlam İlişkisinin Edebî Yönü ve Genc-i Esrâr-ı Ma’nî ile…          108 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ayverdi, İlhan. (2011), Misalli Büyük Türkçe Sözlük, Kubbealtı 

Yayınları, C.2., İstanbul. 

Devellioğlu, Ferit. (2001), Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lügat, Aydın 

Kitabevi, Ankara.  

Göka, Erol-Topçuoğlu, Abdullah vd. (1995), Önce Söz Vardı 

(Yorumsamacılık Üzerine Bir Deneme), Vadi Yayınları, Ankara. 

Gözütok, Avni. (2008), Haydar Tilbe Mahzenü’l-Esrâr (Gramer-Metin-

Dizin-Tıpkıbasım), Fenomen Yayınları, Erzurum. 

Güneş, Mustafa. (2000), Eşrefoğlu Rûmî Dîvânı (İnceleme-

Karşılaştırmalı Metin), Ankara. 

Güngör, Erol. (1998), Şahıslararası İhtilafların Çözümünde Lisanın 

Rolü, Ötüken Yayınları, İstanbul. 

Hançerlioğlu, Orhan. (1975), İnanç Sözlüğü Dinler-Mezhepler-

Tarikatler-Efsâneler, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

Kam, Ferit. (1994), Vahdet-i Vücûd, Sadeleştiren: Ethem Cebecioğlu, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul. 

Kılıç, Mahmut Erol. (2009), Sûfî ve Şiir Osmanlı Tasavvuf Şiirinin 

Poetikası, İnsan Yayınları, İstanbul. 

Kuddûsî Dîvânı. (2002), (Haz.) Ahmet Doğan, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Mevlânâ Celâleddin Rûmî. (1991), Mesnevî, Çeviren: Veled Çelebi 

İzbudak, C. VI, MEB Yayınları, İstanbul.  

Porzig, Walter. (1990), Dil Denen Mucize, Çeviren: Vural Ülkü, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1.C., Ankara. 

Şenödeyici, Özer. (2006), “Nef’i’nin Bir Şiirinden Hareketle Divan 

Şiirinde Söz Kavramı”, Milli Eğitim Aylık Dergi Temmuz-Ağustos, 

Ankara.  

Şensoy, Sedat. (2003), “Lafz”, DİA, C. 27, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara. 

Tarlan, Ali Nihad. (1998), Fuzûlî Divânı Şerhi, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Yıldız, Musa. (2002), Bir Dilci Olarak Ali Kuşçu ve Risâle fi’l-İstiâresi, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

 



Ϧ 

 

 

Rıdvan Canım “Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni  

Latîfî ve Şairler Tezkiresi” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 109-134 

Yükleme Tarihi: 04.10.2016 - Kabul Tarihi: 13.10.2016 

Rıdvan CANIM* 
 
 

BİR BİYOGRAFİ USTASI, BİR KLÂSİK DÖNEM EDEBİYAT 
ELEŞTİRMENİ LATÎFÎ VE ŞAİRLER TEZKİRESİ 

 

Öz: Edebiyat tarihimizde “Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ” adıyla 
tanınmış olan Latîfî Tezkiresi, Edirneli Sehî Bey Tezkiresi’nden sonra Anadolu 
sahasında yazılmış ikinci tezkire olarak bilinir. Latîfî, eserini 953/m.l546 
tarihinde tamamlamıştır.  

Latîfî Tezkiresi, tamamlandıktan sonra devrin padişahı Kanuni Sultan 
Süleyman’a takdim edilmiştir. Eser, bir “Mukaddime”, üç “Fasıl” ve “Hâtime” 
bölümlerinden meydana gelmiştir. Tezkireye Sultan II. Murad zamanından hicrî 
953 senesine gelinceye kadar yaşamış Osmanlı şairleri alınmıştır.  Tezkire’deki 
toplam şair sayısı 334’tür. 

Yazımızda, konu şu başlıklar altında ele alınacaktır:  1. İsim-unvan-lâkap. 2. 
Şairin doğduğu yer, yaşadığı çevre (Mekân) . 3. Şairlerin Hayatlarına Dair Zaman 
Tespitleri. 4. Aile, Soy ve Akrabalık İlişkileri. 5. Öğrenimi ve Yetişmesi / Şairlerin 
İlmî Durumları. 6. Resmi Görevleri / Şairlerin Meslekî Konumları. 7. Şairlerin 
Medenî Hallerine Dair Tanıtımlar. 8. Şairin ölümü, Ölüm Yeri ve Tarihi. 9. Bedenî 
Özellikleri. 10. Din ve Tasavvuf İlişkileri / İnanç Durumları.11. Mizaç ve Ahlâk 
Durumları. 12. Şairlerin Şiir Dışı Yetenekleri / Sahip oldukları Hüner ve 
Kabiliyetleri. 

Şu’arâ tezkireleri, sadece şairlere dair biyografik bilgiyi kaydetmek görevlerini 
yerine getirmekle kalmamış, kendilerinden sonraki nesillere belki de hiçbir 
zaman ulaşamayacakları çok özel bilgi ve belgeleri de başarıyla ulaştırmışlardır.   

Anahtar Kelimeler: Latîfî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, Biyografi, Osmanlı Edebiyatı. 

 

Abstarct: The Tezkire of Latîfî, also known as “Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-
Nuzamâ” in our literary history, is the second Tezkire written in Anatolia after 
that of Edirneli Sehi Bey. The Tezkire was completed around Hijri 953/1546 BC.  

Upon its completion, the tezkire was presented to Kanuni Sultan Suleyman. It 
consists of an introduction “Muqaddime”, three Fasils, and a conclusion, 
“Hatime”. The tezkire includes biographies of 334 Ottoman poets who have lived 
in the period from the time of Murad II (ca. Hijri 810) until Hijri 953.  

In this article, the subject will be examined under the following headings: 1. 
Poet’s name, title, alias 2. Poet’s birthplace and the environment in which he 
grew up 3. Historical landmarks in the poet’s life 4. Poet’s family and genealogy 5. 
Poet’s education 6. Poet’s formal duties/professional career 7. Poet’s marital 
status 8. Poet’s death, time and place 9. Bodily features of the poet 10. Religious 
and Sufi aspects of the poet 11. Poet’s character and moral principals 12. Poet’s 
non-professional skills and accomplishments. By registering an immense amount 
of biographic information on poets, a Tezkire provides future generations with 
an invaluable treasure of that they would otherwise never be able to obtain.   

Keywords: Latîfî, Tezkiretü’ş-Şu’ara, Biography, Ottoman Literature. 

 

                                                           
* Doç. Dr.; Trakya Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi; ridvancanim@mynet.com 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             110 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Giriş 

Edebiyat tarihimizde “Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ” 
adıyla tanınmış olan Latîfî Tezkiresi, Edirneli Sehî Bey Tezkiresi (yazılış tarihi 
945/m.l538)’nden sonra Anadolu sahasında yazılmış ikinci tezkire olarak 
bilinir. Latîfî, eserini 953/m.l546 tarihinde tamamlamıştır. XVI. yüzyılda Latîfî 
tezkiresinden sonra yazılmış beş tezkire daha vardır. Bunlar sırasıyla Âşık 
Çelebi’nin Meşâirü’ş-Şu’arâ(976/m.l568)’sı, Hasan Çelebi’nin Tezkiretü’ş-
Şu’arâ(994/m.l586)’sı, Ahdî’nin Gülşen-i Şu’arâ(l002/m.l593)’sı, Beyânî’nin 
Tezkiretü’ş-Şu’arâ(l006/m.l597) ve Gelibolulu Mustafa Âlî’nin esas itibariyle 
tarihî olayları ele alan, ancak ihtiva ettiği şairlerle de tezkire hüviyeti arz eden 
Künhü’l-ahbâr(l007/m.l598) adlı eseridir.  

Yazılış tarihini yukarıda zikrettiğimiz Latîfî Tezkiresi, 
tamamlandıktan sonra devrin padişahı Kanuni Sultan Süleyman’a takdim 
edilmiştir. Eser, bir “Mukaddime”, üç “Fasıl” ve “Hâtime” bölümlerinden 
meydana gelmiştir. Mukaddime içerisinde “İbtidâ-i Kitâb-ı Tezkiretü’ş-
Şu’arâ…” başlığı altında ise Latîfî, eserini nasıl ve hangi ölçülere göre tasnif 
ettiğini belirtir. Tezkireye Sultan II. Murad zamanından hicrî 953 senesine 
gelinceye kadar yaşamış Osmanlı şairleri alınmıştır.  Tezkire’deki toplam şair 
sayısı 334’tür. 

Latîfî tezkiresini benzerleri arasında oldukça saygın ve önemli bir 
konuma getiren diğer sebepler daha ziyade muhtevaya aittir. Latîfî’nin 
tezkiresine aldığı şairlere ve onların şiirlerine dair değerlendirmelerin en 
önemli tarafı; duygusallıktan uzak ve son derece objektif oluşudur. Latîfî’nin 
biyografilere kazandırdığı boyut ise kendisini takip eden tezkirecilere örnek 
olacak mahiyettedir. Eseri, diğer tezkireler arasında farklı bir konuma getiren 
bir başka husus da Latîfî’nin şairler için getirdiği ölçü fikridir. Gerek şairin 
hayatı ve eserlerine dair biyografik bilgi ve değerlendirmelerde ve gerekse 
örnek seçtiği şiirlerde araştırma ve inceleme sonucu hükümler verdiği, klişe 
laflar etmediği açıkça görülür. 

Geleneğin hareket noktasına bir göz atacak olursak şunu görürüz: 
Tezkirelerden edinilen bilgilere göre, tezkire yazarları böyle bir biyografi 
çalışması için şairlerin hayatlarını araştırırken başlıca üç kaynaktan 
yararlanmışlardır. Bu kaynakların birincisi; daha önce bu sahada yazılmış olan 
tezkireler, ikincisi; tezkireler dışında kalan mecmua, divan, risale ve çeşitli 
meslek erbabını bu açıdan inceleyen biyografi çalışmaları ve üçüncüsü de; 
şairlerle ilgili olarak nakledilen rivayetlerdir. 

“Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî ve 
Şairler Tezkiresi” adını verdiğimiz bu yazımıza, biyografik bilginin tezkirede 
hangi başlıklar altında takdim edildiğini vererek başlamak istiyoruz. Bu 
başlıklar şunlardır:  1. İsim-unvan-lâkap. 2. Şairin doğduğu yer, yaşadığı çevre 
(Mekân). 3. Şairlerin Hayatlarına Dair Zaman Tespitleri. 4. Aile, Soy ve 
Akrabalık İlişkileri. 5. Öğrenimi ve Yetişmesi / Şairlerin İlmi Durumları. 6. 
Resmi Görevleri / Şairlerin Meslekî Konumları. 7. Şairlerin Medeni Hallerine 
Dair Tanıtımlar. 8. Şairin ölümü, Ölüm Yeri ve Tarihi. 9. Bedenî Özellikleri. 10. 
Din ve Tasavvuf İlişkileri / İnanç Durumları. 11. Mizaç ve Ahlâk Durumları. 12. 
Şairlerin Şiir Dışı Yetenekleri / Sahip oldukları Hüner ve Kabiliyetleri. Şimdi 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             111 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

şairlerin biyografileri çerçevesinde bu başlıklar altında verilen bilgileri ayrı 
ayrı ele alalım: 

1. İsim-unvan-lâkap: 

Latîfî Tezkiresi’nde şairlerle ilgili olarak verilen bilgi ve yapılan 
değerlendirmelerde genelde ilk sırayı şairin adı, sanı veya lâkabı alır. Zaten 
şairler ayrı ayrı başlıklar altında ele alınırken bu başlıklarda çoğu zaman 
“mahlas” kullanıldığını görürüz. Bunun dışında yine özellikle giriş 
cümlelerinde ayrıca şairin isminden, unvan veya lâkabından söz edildiği 
görülür. Bu belirlemeler bazen gerekçesiyle birlikte verilirken çoğu zaman da 
başlık dışında isim ve unvan konusu tekrar ele alınmaz. Bu belirlemeler bazen 
doğrudan doğruya şairin isminin verilmesi şeklinde olabilir. Örneğin; 
Nizamî’de "İsm-i şerifleri Mustafadur. s.547"1, Nesîmî’de "İsm-i şerifleri 
beyne'1-eşrâf ve esnâ-yı ensâb Abdülmenaf Seyyid Imâdüddindür. s.537", 
Necâtî’de iki rivayeti naklederek "Ve merhûm-ı merkûmun ism-i şerifleri 
İsadur... ve ba'zılar dahi ismi Nuhdur dirler. s.533" örneklerinde olduğu gibi. 

Bunun dışında, yapılan bazı tanıtmalar unvan veya lâkap ile birlikte 
ve şairin isminin ikinci plânda kaldığı veya hiç söylenmediği tanıtma ve 
belirlemelerdir. Bu gibi durumlarda eğer şair unvanı ile takdim ediliyorsa, bu 
genellikle mensup olduğu soy, sülâle, aile veya akrabalık bağlarından 
kaynaklanan bir gerekçeyle takdim edilir. Lâkaplar ise çoğu zaman şairin 
bedensel ve ruhsal özellikleriyle sahip olduğu iyi ve kötü alışkanlıklarına 
dayandırılarak verilir. Diğer taraftan şairin mensubu bulunduğu mesleğe ve 
ilgi alanına istinaden bazı lâkapların verildiği de görülür. Meselâ: Abdî 
Çelebi'de; "Beyne’1-kuzat İsli Abdi dimekle şayi' ü şehrdür. s.368", Za'îfî 
Mehmed Çelebi'de; "Hacı-zade dimekle ma'ruf ...s.349" ve Latîfî’nin 
kendisinden söz ederken kullandığı; "Hatip-zade ve kuyud-ı alayıkdan azade 
bela-zede ismüm Abdullatif ...s.489" örneklerinde olduğu gibi. Kuşkusuz isim 
belirtmeden unvan veya lâkapların belirtilmesi diğer tezkire yazarlarında da 
görülür. Latifi’nin de bu tarz tanıtma ve belirlemeleri tercih etmesi, şaire dair 
bilgi eksikliğinden kaynaklanmış olabileceği gibi, söz konusu şairlerin 
belirtilen unvan veya lâkaplarla daha çok tanınmış olmalarından da ileri 
gelebilir. 

Latîfî, tezkiresinde yer verdiği şairlerin isim, unvan veya lâkaplarına 
dair belirleme veya tanıtmalarda bulunurken her şair için aynı takdim 
üslûbunu kullanmaz. Hatta saygı duyduğu, değer verdiği şairlerin 
biyografilerine girmeden, daha başlıklarda bunu sezmek mümkündür. 
Özellikle şeyh şairler, padişahlar ve birkaç büyük şairde bunu açıkça görmek 
mümkündür. Bazı şairlerin sadece isimlerini zikretmekle yetinen Latîfî, bazı 
şairlerin biyografi başlıklarında iki-üç satıra varan seçili, ta’zim ifadeleriyle 
dolu takdimlerde bulunur. Mesela Mestî Çelebi, Meşrebî-i Kalender, Mu'îdî, 
Nazmî Mehmed Çelebi, Niyazî-i Sirozî, Sinan Paşa gibi bazı şairlerin sadece 
isimlerini ihtiva eden kısa başlıklar kullanırken, bazı şairler için de uzunca 
takdimlerle söze başlar. Örneğin Mesîhî için; "Gülistan-Şi'rün Bülbül-i Guya-yı 

                                                           
1Alıntılara ait sahife numaraları, tarafımızdan yapılan;  Latîfî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve 
Tabsıratü’n-Nuzama, (İnceleme-Tenkitli Metin), Erzurum, 1991.” adlı doktora 
çalışmasındaki metne göre verilmiştir. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             112 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Fasihi Nazım-ı Nazm-ı Melih a'ni Mesihi Beg. s.506” gibi bir başlık ortaya 
koyarken; Mihrî için; "Ma'na Yetimlerimin Mader-i Pür-Mihri Dürc-i Dürer-i 
Fesahat A'ni Mihri s.521", Necâtî için; "Ma'şer-i Şu'aranun Kamilü'z-zatı ve 
Güruh-ı Nuzemanun Sütude-sıfatı Melikti'ş-Şu'ara A'ni Merhum ve Mağfur 
Mevlana Necati s.527" ifadelerini kullanır.  Bu üslup şeyh şairlerde ve 
padişahların takdiminde çok daha bariz bir şekilde görülür. Örneğin Latîfî, 
Sultan Cem için; "Der-Zikr-i Melik-i Mülk-i Beka Merhum ve Mağfur Sultan Cem 
s.77" başlığını kullanırken Şeyh Bayezid için; "Murtaz-ı Riyazat-hane-i Tecrid 
ve Mukim-i Makam-ı Tefrid Kutb-ı Dayire-i îrşad A'ni Hazret-i Şeyh Bayezid. 
s.67" tanıtımını yapar.   

Başlıklarda bu şekilde bir yaklaşım içinde olan Latîfî, isimlerden 
sonra gelen dua ibarelerinde de şaire göre değişen dua cümleleri kullanır. Bazı 
şairler için uzun dualarda bulunurken, bazılarının sadece ismini zikretmekle 
yetinir. Örneğin Mu'ammayî-i Selânikî'de dua cümlesi yoktur. Bu tavır 
kuşkusuz birtakım yakın dostluklara yorumlanabileceği gibi, şairin gerçek 
değerine, kabiliyetlerine ve devrinde gördüğü saygıya da bağlı olabilir. Ayrıca 
şairin hala yaşıyor olması veya ölmüş bulunması, tezkire yazarını bu tür 
ifadeleri kullanma noktasında sınırlamış olabilir. Daha önce de sözünü 
ettiğimiz gibi şairlerin isim, unvan veya lâkaplarının genellikle secili bir 
üslupla ve saygı ifadeleriyle takdimi, başlıktan sonra giriş kısmında da görülür. 
Bunun, Latîfî'nin söz konusu şaire olan özel ilgi ve yakınlığından, tanıtılan 
şairin sosyal, siyasi ve ekonomik statüsünden veya edebiyat, ilim ve kültür 
açısından bulunduğu mevkîden kaynaklanan bir tavır olduğu söylenebilir. 

Bu bahse dair tezkirede dikkati çeken bir başka husus, isim, unvan 
veya lâkaplardan biri veya birkaçı birlikte verilirken, aynı ifadelerin içinde, 
birbirine bağlı olarak şairin mensubu bulunduğu ailesi veya soyu ile doğum 
yerinin zikredilmesidir. Bazen de isimlerle mahlaslar arasında doğrudan veya 
dolaylı bir ilginin kurulması dikkati çeker. Yine bunlar verilirken şaire dair 
çeşitli özellikleri (meslek, mevki, yetenek vs.) dile getirilir. Bu arada şairin söz 
konusu lâkap veya unvanı veyahut varsa mahlası hangi sebeple aldığı izah 
edilir. Mesela Şem'î için "Cism-i zerd ü nizarı ve levn-i ruy u ruhsarı balmumı 
gibi zerd oldugı münasebetle Şem'i tahallus itmişdi. s.306" der.   

İsim, unvan veya lakabın her şair için geçerli olmadığını daha önce 
belirtmiştik. Latîfî, bazı şairlerde sadece mahlas zikretmekle yetinmiş, bunun 
dışında başka hiçbir bilgi vermemiştir.  

2. Doğduğu yer, yaşadığı çevre (Mekân): 

Latîfî Tezkiresi'nde üzerinde önemle durulan hususlardan birisi de 
şairin doğduğu coğrafi mekân ve yaşadığı çevredir. Şaire ait bu mekân 
belirlemelerinin Osmanlı kültür coğrafyasını ortaya çıkarması bakımından ne 
derece önemli olduğu açıktır. Hemen her şaire ait biyografik bilgi verilirken 
kısa veya ayrıntılı biçimde bu noktaya değinilmiştir. Bu bilgilerin doğruluğu ve 
yanlışlığı ise Latîfî tezkiresinin belki de tartışmaya en açık yönlerinden 
birisidir. Yeri gelmişken sizlere, bu konu üzerinde yaptığım araştırma ve 
incelemelerde elde ettiğim sonuçları belirtmek isterim. 

Bilindiği üzere Latîfî tezkiresinin hemen hemen tenkide uğradığı, 
eleştirildiği tek konu; Latîfî’nin, Kastamonulu olmayan bazı şairleri 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             113 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

hemşehrilik gayreti ile Kastamonulu olarak gösterdiği şeklindeki iddia ve 
ithamlardır.  Bu hususla ilgili olarak bazı tespitlerde bulunmak istiyorum. 
Latîfî’yi bu açıdan eleştirenlerin başında öncelikle Âşık Çelebi ve Hasan Çelebi 
gelmektedir. Kanaatimizce sonradan Latîfî ve eseri hakkında böyle 
düşünenler ve bu şekilde yazanlar sadece Âşık Çelebi ile Hasan Çelebi’nin 
iddialarına katılmışlar veya hiçbir araştırmaya gerek duymadan bu yargıları 
benimsemişler ve tekrar etmişlerdir. Yine bilineceği üzere Âşık Çelebi de 
Hasan Çelebi de tezkirelerini Latîfî’den sonra yazmışlardır. Önce Âşık 
Çelebi’nin, tezkiresinde Latîfî hakkında söylediklerine bir bakalım:  Ba’zı 
manzûm ve mensûr resâili vardur cümlesi çâşnidâr u hem-vârdur ve 
tezkiratü’ş-şu’arâsı makbûldür. Matbû-ı erbâb-ı tab’ sühan-güzârdur eyü 
tetebbu’ itmişdür. Sehî Bey ile aslâ ne inşâda ve ne tertîbde aslâ münâsebeti 
yokdur ammâ bu dahî şâhrâh-ı hakkı koyup tarîk-ı taassuba gitmiştir. Ekser-i 
şu’arâyı yirinden yurdundan idüp çeke çeviri döge döge dir dimez Kastamonılı 
itmişdür hiç bilmem ne fikir itmişdür. Biz bildigümüz budur ki “şerefü’l-mekân 
bi’l-mekîn”, işitmedük ki “şerefü’l-mekîn bi’l-mekân”. Necâtî merhum Edirneli 
idügi meşhûr-ı âlem iken Kastamonulıdur dimişdür. Acebden acîb budur ki 
Kastamonıda şâyi’ olan iki lügat Necâtî şi’rinde bulunmagla istidlâl itmişdür ol 
Temennâ kayası Amasiyyada dahî vardur neden ki Amasiyyalı olmaya. Ve ba’zı 
şu’arâ hakkında ki aslâ Kastamonılıdur dimege mecâl yokdur Kastamonılı 
filândan tahsîl-i ma’rifet itmişdür diyü yazmışdur.”  

Bu noktada Âşık Çelebi’nin bazı ifadelerine parantezler açmak ve 
bazı iddialarına değinmek istiyorum: 

l) Âşık Çelebi diyor ki; “Latîfî ile fakîr bir tezkiretü’ş-şu’arâ  dimek fikr 
idüp ol zemân tertîbin ve fakîr hurûf-ı esâmî tertîbin ihtiyâr itdüm. Sonra 
monla-yı mezbûr benüm tertîbüme sarkup yârân lokmasına tama’ itdügi 
ecilden ben dil-gîr olup ferâgat idüp onbeş yıldan ziyâde cem’ itdügüm evrak 
tâkçe-i ihmâlde metrûk ü nihân kaldı.” 

Bu ifadelerden Âşık Çelebi’nin Latîfî ile görüştüğünü, onunla birer 
şuarâ tezkiresi hazırlama konusunda mutabakata vardıklarını, ancak 
anlaştıklarının aksine Latîfî’nin tezkiresini kronolojik olarak hazırlama yerine 
Çelebi’nin alfabetik sistemini aldığını, buna kırılan Çelebi’nin de eserini rafa 
kaldırdığını böylece tezkirenin bir süre unutulup gittiğini anlıyoruz.  Âşık 
Çelebi’nin, arkadaş lokmasına göz diken biri olarak Latîfî’ye büyük kırgınlığı 
söz konusudur. Aslında tezkiredeki şairlerin sıralanışında esas alınan 
alfabetik düzen fikrinin Âşık Çelebi’ye ait olduğu yine Çelebi tarafından 
söylenirse de bu iddia ihtiyatla karşılanmalıdır. Çünkü Latîfî, tezkiresini 
kaleme almadan önce yazdığı Nazmü’l-Cevâhir adlı eserinde Hz.Ali’nin 
hikmetli sözlerini de alfabetik sıraya göre düzenlemiştir. 

2) İkinci olarak Âşık Çelebi’nin bu hadiseden sonra bilhassa Latîfî’ye 
karşı tavır ve davranışlarında alıngan, duygusal bir kişiliğe büründüğünü 
görüyoruz. Çelebi’nin şu ifadelerine bakalım: “ Ekser-i şu’arâyı yirinden 
yurdundan idüp çeke çeviri döge döge dir dimez Kastamonılı itmişdür hiç 
bilmem ne fikir itmişdür. Biz bildigümüz budur ki “şerefü’l-mekân bi’l-mekîn”, 
işitmedük ki “şerefü’l-mekîn bi’l-mekân”. Necâtî merhum Edirneli idügi meşhûr-
ı âlem iken Kastamonılıdur dimişdür. Acebden acîb budur ki Kastamonıda şâyi’ 
olan iki lügat Necâtî şi’rinde bulunmagla istidlâl itmişdür ol Temennâ kayası 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             114 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Amasiyyada dahî vardur neden ki Amasiyyalı olmaya. Ve ba’zı şu’arâ hakkında 
ki aslâ Kastamonılıdur dimege mecâl yokdur Kastamonılı filândan tahsîl-i 
ma’rifet itmişdür diyü yazmışdur. Hatta Celâl-zâde Nişancı Mustafa Çelebi 
tercemesinde Kastamonı civarında Tosyadandur dimişdür. Tosyadandur 
dimekle mekânı ma’lûm olurdı Kastamonı civârında olmagla şeref mi gelür?” 
Dikkat edilirse bu ifadelerinde Çelebi, büyük bir alınganlık ve duygusallık 
içerisindedir. Örneğin Necâtî için; “Edirneli olduğunu bütün âlem bilirken 
Latîfî onu döve döve Kastamonulu etmiştir” demesi haksızlık değilse gaflettir. 
Necâtî’nin Edirne’de dünyaya geldiği doğrudur. Ancak genç yaşta 
Kastamonu’ya geldiği, hatta Sâilî adında biri tarafından bu şehre getirildiği ve 
ömrünün önemli bir kısmını bu şehirde geçirdiği de bilinen bir gerçektir. 
Çelebi’nin iddia ettiği gibi Latîfî’nin Necâtî’yi Kastamonulu göstermesi 
şiirindeki bir iki kelimeden (Temennâ kayası gibi) hareketle verilmiş bir 
karardan ibaret değildir. Öyle olsaydı, yani bu kayadan Amasya’da da var 
idiyse Çelebi’nin de dediği gibi Amasyalı olduğunu söylerdi. Aynı şekilde 
Veliyüddin oğlu Ahmed Paşa da Edirne’de doğduğu ve Edirneli olduğu halde 
bazı kaynaklar onu Bursalı sayarlar. Kanaatimizce Necâtî ne kadar Edirneli 
ise Ahmed Paşa da o kadar Edirnelidir.  

Yine aynı ifadeler içerisinde gördüğümüz; Latîfî’nin, bazı şairlerin 
“usta”larını zikrederken onlar için; “Kastamonuludur” demesi bile Çelebi’ye 
ağır gelir. Bu bilgilerin gereksiz olduğunu, Kastamonulu olup olmamasının o 
kadar da önemli olmadığını vurgular. Ne var ki tezkire yazarının sözünü ettiği 
bu “şairler”e Necâtî Bey gibi somut bir örnek verilmemekte ve “bazı şuarâ” 
gibi muğlak bir ifade ile geçiştirilmektedir. Yine Celalzâde Mustafa Çelebi’den 
söz ederken Latîfî’nin bu şair için; “Kastamonu civarında Tosya’dandır” 
ifadesinin de gereksiz olduğunu, sadece “Tosya’dan” demesinin yeterli 
olacağını söyler. Aslında coğrafî ve idârî taksimatların çok net olarak yapıldığı 
günümüzde bile zaman zaman bu şekilde nereye bağlı bulunduğu tereddüt 
oluşturacak kazaların veya beldelerin isimleri zikredilirken bağlı 
bulundukları il merkezinin ismi ile söylenmesi adettir. Daha önemlisi Latîfî 
tezkiresinin yazma nüshalarına bir göz atılacak olursa böyle bir ifadenin 
sadece bir nüshada bulunduğu ve yazmaların çoğunluğunda “Kangırı 
(Çankırı) livasına bağlı Tosya’dan..” ifadesinin kullanıldığı görülecektir.  Belki 
“Tosya” ismi o gün için Osmanlı coğrafyasında bir tane idi ama Latîfî bu tür 
tanımlamaları başka yerleşim alanları için de yapmıştır. Örneğin Abdullah 
İlâhî için; “Vilâyet-i Anatolıda livâ-i Germiyâna tâbi Simav dimekle maruf 
nahiyedendür.“ , Cenânî için; “Amasya kurbinden...”, Sa’dî-i Karamânî için; 
“Sivrihisar livâsı tevâbiinden Karamana karîb bir karyeden...”, Medhî için; 
“Şehr-i Amasya kurbinde Lâdik nâm kasabadan...”, Mesîhî için; “Üsküp kurbinde 
Priştine nâm kasabadandur.” ifadelerini kullanır.  Bütün bu örnekler ortada 
iken Çelebi’nin bu hissiyatını anlamak ve yorumlamakta zorluk çekmekteyiz.  

Âşık Çelebi’nin bu açıklamalarından sonra şimdi de asrın bir başka 
şu’arâ tezkiresi yazarı Hasan Çelebi’ye bakalım. Tezkiresinde Latîfî’nin 
hayatına dair kısa birkaç satırdan sonra şunları söylüyor Çelebi: “ Zamânında 
şi’r ü inşâ ile şöhret bulup tezkiretü’ş-şu’arâ tahrîr ve imlâ itmek zahmetine 
mübtelâ olmuştur. Tetebbu-i ahbâr-ı şu’arâda levâzım u mehâmm kârı mer’î 
itmedüginden gayrı halâvet-i ibârât ve letâfet-i istiârâtdan berî hâtır-ı efsürde-
dilân gibi lûtf u letâfetden ârî olup icâle-i akdâh-ı inşâ iden erbâb-ı belâgat ve 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             115 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

berâetün meclis-i i’tibarlarında kâse-i hazef gibi ele almaga liyâkatı ve 
müşâhedân-ı kabîh-manzar u kerîh-peyker gibi bezm-i ehl-i kemâle gelmege 
sûreti yokdur. Cümle şu’arâyı kendünün maskat-ı re’si olan Kastamonı nâm 
şehre intisâb ve intimâ itmekle yârân-ı safâ kitâb-ı mezbûra Kastamonu-nâme 
nâm virmişlerdür. Bu cümle ile şi’ri inşasından bihter idügi muhakkak u 
mukarrerdür. Eş’ârı dahî vasatü’l-hâl oldugı ma’lûm-ı erbâb-ı makâldür.” 
Görüldüğü gibi Hasan Çelebi de Latîfî’nin eserini “Kastamonu-nâme” diye 
adlandırmakta ve yazarın asırları aşan güçlü nesir dilini hafife alarak hiç de 
objektif sayılamayacak bir değerlendirmeyle neredeyse şairliği hiç 
duyulmamış olan Latîfî’nin önce şiirinin inşâsından daha iyi olduğunu, sonra 
da şiirinin vasat olduğunu ileri sürerek âdeta onunla alay etmektedir. 

Âşık Çelebi, bu konuda Hasan Çelebi’ye nazaran biraz daha insaf 
sahibi olmalı ki yukarıda zikrettiğimiz değerlendirmelerin son kısımlarında 
da görüleceği gibi; “Ve bi’l-cümle Kastamonu-nâme oldıgından gayrı aybı 
olmasa olur.” diyerek tezkirenin makbul olduğunu, iyi hazırlandığını, tertip ve 
inşa bakımından Sehî tezkiresi ile kıyaslanamayacağını belirtir.  

Her iki tezkire yazarının bu konudaki itham ve iddialarını bir kenara 
bırakarak, meseleyi objektif olarak araştırmaya çalıştık. Bunun için Latîfî ve 
Sehî Bey tezkireleri de dâhil olmak üzere XVI. asrın diğer tezkireleri 
(Meşâirü’ş-şu’arâ - Âşık Çelebi, Tezkiretü’ş-şu’arâ - Hasan Çelebi, Gülşen-i 
Şu’arâ - Ahdî, Künhü’l-ahbâr/Tezkire Kısmı - Gelibolulu Mustafa Âlî, 
Tezkiretü’ş-şu’arâ - Beyânî)’ni Kastamonulu şairler açısından taradık. Sonuçta 
ortaya çıkan şudur: Latîfî tezkiresinde 29 Kastamonulu şair bulunmaktadır. 
Bu şairler şunlardır: Andelîbî, Beyânî, Câmî-i Rûmî, Dâî, Dilîrî, Ferâhî, Ferruhî, 
Hâkî, Halîmî Çelebi, Hamdî-i Kadîm, Harîrî Abdülcelil Çelebi, Kânii, Kıyâsî, 
Latîfî, Lâyıhî, Necâtî, Neşâtî Bey, Nihânî(Kadı), Nûrî (Kadı), Sun’î-i Kadîm, 
Şânî, Şâvur, Şemsî-i Defterdar, Şemsî-i Edvârî, Şemsî-i Hisârî, Tâlii, Türâbî, 
Zaîfî ve Zeyneb. Asrın diğer tezkirelerinde bu isimlerden sadece 4 tanesi 
Kastamonulu olarak gösterilmez. Bunlar Dilîrî (Bu şairin Kastamonulu 
olduğuna dair bilgi XVII. yüzyıl tezkire yazarlarından Fâizî’nin tezkiresinde 
vardır.), Ferâhî, Lâyıhî ve Neşâtî Bey’dir. Bu isimler dışındaki şairlerin adı 
geçen tezkirelerde de Kastamonulu olarak kaydedilmiş olması hayli ilginç ve 
düşündürücüdür. Dikkati çeken bir başka husus, Latîfî’nin eserini Kastamonu-
nâme diye isimlendiren Hasan Çelebi’nin, 5 şair dışında söz konusu şairlerin 
doğum yerleri konusunda Latîfî ile aynı fikirde oluşudur. Yani Hasan Çelebi 
de bu 29 şairden 24’ünün Kastamonulu olduğunu kabul ederek kendi 
tezkiresinde bunları Kastamonulu olarak kaydetmiştir. Özellikle Kadı Nuri 
için; “Latîfî kavli üzre kendi vatanı olan şehr-i Kastamonıdandur” ifadesini 
kullanması, Hasan Çelebi’nin bu itham ve eleştirilerinde büyük bir çelişki 
içinde olduğunu göstermektedir. Tezkire yazarı Ahdî’nin ise sadece Fünûnî, 
Mahvî ve Latîfî’yi Kastamonulu göstermesi tabii karşılanmalıdır. Çünkü bu 
tezkirenin yazıldığı coğrafî çevre bellidir.  

Bu araştırmada ortaya çıkan daha ilginç bir sonuç da, Sehî, Âşık 
Çelebi, Hasan Çelebi ve Beyânî tezkirelerinde Kastamonulu olduğu söylenen 
Sa’dî Çelebi’nin, Latîfî tezkiresinde nereli olduğunun belirtilmemiş olmasıdır. 
Yine Mahvî de Hasan Çelebi ve Ahdî tezkirelerinde Kastamonulu olarak 
gösterilirken, Latîfî bu şairin İstanbullu olduğunu söylüyor. Ahdî ve Âlî’nin 
Kastamonulu olarak gösterdiği Fünûnî ise Latîfî tezkiresinde yoktur. Diğer 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             116 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

taraftan bazı şairlerin “nereli” olduklarına dair verilen bilgiler arasında, Latîfî 
tezkiresinin yazma nüshaları arasında farklılıklar göze çarpar. Bu farklılıklar 
zamanla bizzat Latîfî tarafından yapılan müdahalelerden kaynaklanmış 
olabileceği gibi, müstensihlerin tasarrufu olarak da düşünülebilir. Örneğin 
yukarıda da temas ettiğimiz Celâlzâde Nişancı Mustafa Çelebi için tezkirenin 
bir yazma nüshası; “Kangırı (Çankırı) livasına tâbi’ Tosya’dan..” derken, aynı 
tezkirenin bir başka yazma nüshası “Kastamonı kurbinde Tosya’dan...” 
tanımını yapar. Şimdi burada ortak olan Tosya’dır. Demek ki bu kasaba tarih 
içinde iki şehrin yakınında olmak hasebiyle idari bakımdan bazen birine 
bazen de diğerine bağlanmıştır. Bunun örneklerini arttırmak mümkündür. 

Son olarak bu konuda, Latîfî’nin çağdaşı, hem tarihçi ve hem de bir 
tezkire yazarı olan Gelibolulu Mustafa Âlî’nin söylediklerini dikkatlere 
sunmak isterim. Şöyle diyor Âlî : “Nâmı Abdullatif ve mevlidi Kastamonı cây-ı 
latîfdür. Vilâyet-i Rûmda tezkiretü’ş-Şu’ara cem’i evvelâ Sehî Begden saniyen 
bundan sâdır olmışdur. Elhak hûb edâ eylemiş ve şûh u mergûb inşâ  itmişdür. 
Egerçi kim sâlisen tezkire telif eden Monla Âşık râbian menâkıb-ı şu’arâ tasnîf 
eyleyen Kınalızâde Monla Hasan-ı fâyık mezbûrı mezemmet eylemişlerdür. 
Kendüsi Kastamonî olmagla vatanını bilmedügi ehli nazmı kendü hemşehrisi 
olmak üzre yazdı dimişlerdür. Hatta tezkiresinün nâmını Kastamonınâme ta’bir 
kılmışlardur. Hâlâ ki itdükleri garaz-ı fâhişdür. Sözleri “men sannefe kad 
istehdef”, yani “tasnîf eden hedef olur” mazmûnına mâ-sadak olması mûcib-i 
iftirâ-yı mûhişdür.” Âlî’nin, Latîfî hakkındaki bu takdirkâr ifadelerinden sonra, 
meseleyi önemli ölçüde aydınlığa kavuşturacağına inandığımız şöyle bir 
beytini görüyoruz: 

Elüni gögsine ko insâf it 
Kalbini çirk-i hasedden sâf it                                  

İşte Âlî’nin söylediği bu beyt, belki bütün söylediklerimizin veya 
söylemeye çalışıp söyleyemediklerimizin özeti olarak kabul edilebilir. Latîfî’yi 
cansiperâne bir şekilde savunmakta olduğu bu beyti eserinin önsözünde 
Âlî’nin aynı şekilde kendisi için söylediğini de hatırlatalım.  Âlî, “insaf sahibi 
insana düşen ancak budur” diyerek Latîfî için ileri sürülen bütün iddialara 
son verir. 

Âli’nin bütün bunlara ilaveten Latîfî tezkiresi için “Her varakı 
gülberk-i tarrâ ve her mazmûnı bir nahl-i mevzûn-ı nev-bevvâ mesâbesinde 
cümle tezkirelerin Latîfidür. Elhak her asrın şuarâsını izâh u beyân eylemişdür 
hiçbir ferde nisbet ü taassub eylemeyüp her kesün evsâfını güftârına göre ayân 
itmişdür.”  şeklindeki ifadeleri de bu konudaki iddia ve ithamların ne kadar 
haksız ve o nispette yersiz olduğunu göstermektedir. 

 Kısacası, Latîfî’nin bazı şairleri Kastamonulu olmadığı halde 
hemşehrilik gayretleri ile Kastamonulu gibi göstermesi iddiaları alabildiğine 
abartılmış, çağdaşlarından Âşık Çelebi ve Hasan Çelebi dışında böyle bir 
iddiada bulunan olmadığı gibi, bu iki tezkirecinin iddiaları araştırılmadan, 
incelenmeden günümüze kadar ulaştırılmış ve böylece tezkire yazarı Latîfî ve 
eseri haksız ithamlarla karşı karşıya kalmıştır. Konunun önemine binaen sözü 
biraz uzattım. Ancak meselenin aydınlanması açısından umarım yararlı 
olmuştur. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             117 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Tezkire'de mekâna ait belirlemelerin ağırlıklı yönünü şairin doğum 
yeri ve ikamet ettiği şehir veya bölge teşkil eder. Bu belirlemeler çoğu zaman 
hemen "başlık"ta belirtilir. Nizâmî-i Karamânî, Hâkî-i Rûmî örneklerinde 
olduğu gibi. Bazen de başlıktan hemen sonra ilk cümle içerisinde yer aldığı 
görülür. “Edirnevidür”, “Burusevidür” gibi.  

Tezkirede mekâna dair belirlemelerin bir başka dikkati çeken tarafı, 
az da olsa bu konuda bazı şüphe ve tereddütlerin görülmesidir. Bu durum 
şaire dair bilginin doğrudan elde edilemeyişi ve dolaylı yollardan elde edilen 
malumatların muhtelif oluşundandır. Örneğin Basırî'de; "Vilayet-i Acem 
serhaddine karib yerden galiba Bağdaddandur s.131", Huzûrî'de; "Gelibolı 
taraflarından. ..s.180", Hatîfî'de; "Amasya caniblerinden...s.586" örneklerinde 
olduğu gibi. Bazen de bu tereddüt ve belirsizlikler yüzünden şaire ait coğrafi 
mekân daha geniş bir bölge ismiyle ortaya konulur. Örneğin Cihânî s.167, 
Kebîrî s.460, Fakîrî s.435, Nalişî s.526 ve Nazîfî s,552 için sadece "Rumilinden" 
ifadesi kullanılmıştır. Sehabî-i Acem 3.262 ve Hâşimî s.590 için "Vilayet-i 
Acemden" tanıtımı yapılırken, Habîbî'de "Acem serhaddine karib yerdendür 
s.170" tarzındaki ifadeler de bu tür belirlemeler olarak görülür.  

Latîfî tezkiresinde şairin “doğum yeri ve yaşadığı çevre” belirtilirken 
bu bilgilerin çoğu zaman kısaca verilişi dikkati çeker. Devrin diğer 
tezkirelerinde ve özellikle Hasan Çelebi tezkiresinde, şairlerin ait olduğu şehir 
ve kasabaların tanıtımı yapılırken kullanılan ve bilhassa bu yerleşim 
birimlerinin sosyal, kültürel ve ekonomik zenginliklerini dile getiren tasvir 
üslubu Latîfî tezkiresinde pek görülmez. Bu konuda en geniş tanıtım kendi 
biyografisinde Kastamonu ile ilgili olarak verilmiştir. Latîfî'de; "O1 belde-i 
misal-i mînûdan a'ni şehr-i Kastamonıdan hâssa ki vilayet-i mezbure bir hak-i 
pak ü nazifdür ki ab u hevası latifdür. Bu letafet-i ab u hakün iktiza-i 
tabi'atından hoş-elhan hafızlar ve nefisü'n-nefes hanende ler ve hoş-avaz 
guyendeler u hub-tab' şairler ve garra mahbublar zuhur u sudur ider. s.489-
490" tarzındaki tanıtımlar yaygın olmasa da diğer Kastamonulu şairlerde de 
göze çarpar. Meselâ Sinoplu iki şair Şükrî ve Safâyî'de de benzer tanıtımlar 
görülür. 

Şairlerle ilgili olarak verilen mekâna ait bu bilgiler çoğu zaman 
Osmanlı kültür coğrafyasında mevcut etnik yapı ve sosyal çevreye de ışık 
tutabilmektedir. Özellikle şairlerin kendi memleketlerinden ayrılmak suretiyle 
yaptıkları seyahatler söz konusu olduğunda bu hususa değinildiği 
görülmektedir. Şairin mizacı ve dini inançlarındaki değişiklikler çoğu zaman 
bu etnik yapının sonucu olarak izah edilir. Örneğin; Şemseddin Buhârî'de; 
"Diyar-ı Buharadan muhaceret idüp sabiku'z-zikr olan Şeyh İlahi hazretleriyle 
Ruma gelmişlerdür s.58", Kemalpaşa-zade'de; "Liva-i Tokadda ze'amete 
müteferrik iken dünyaya gelmişler a'ni mevlid-i mübarekleri Tokadda vaki olup 
neşv ü nemaları Edirnede olmışdur. s.95" tanıtımlarında görüldüğü gibi. 

Şu'arâ tezkirelerinin birçoğunda olduğu gibi Latîfî tezkiresinde de 
şairlerin doğum yeri konusunda zikredilen bilgilerin bir kısmında çelişkili 
ifadeler olduğu söylenebilir. Ancak bu konuda Latîfî Tezkiresi'nin değişik 
yazma nüshalarında tespit ettiğimiz doğum yeri ile ilgili tashihlerden 
hareketle Latîfî'nin bu hususta mümkün olduğunca temkinli ve titiz 
davrandığını söyleyebiliriz. Örneğin; Kastamonulu şairlerden Da'î’de, 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             118 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

incelediğimiz 5 nüshadan 4'ü Kastamonulu derken İstanbul Üniversitesi TY. 
3725 numaralı nüsha; "Anatolı diyarından Karadeniz kenarından" şeklinde bir 
ifade kullanır. Yine Zeyneb için; "Kastamonı yöresinden Bakır Küresi’nden... 
s.251" tanıtımı yapılır. Andelîbî, Hamdî-i Kadîm gibi şairlerden söz edilirken 
özellikle doğum yeri konusunda sonradan birtakım düzeltmelerin yapıldığı 
görülür. Diğer taraftan bu noktada, tutarsızlık veya çelişki yahut yanlış bilgi 
gibi nitelendirilen ifadelerin şehir veya kasaba isimlerindeki benzerliklerden 
kaynaklandığı da görülür. Yenişehir, Yenice, Yenihisar, Yarhisar, Sivrihisar, 
Seferihisar vb. Diğer taraftan özellikle kasabalara ait mekân belirlemeleri 
konusundaki farklılıklar ise, zamanla bağlı bulundukları merkezi idareden 
ayrılıp bir diğerine bağlanmasından ortaya çıkmış olabilir.   

Latîfî Tezkiresi'nde yapılan mekân tespitleri bölge, şehir, kasaba ve 
bunlara ait şairler alfabetik olarak şu şekilde tasnif edilebilir: Önce geniş bir 
coğrafyayı içine alan genel ifadeler verilmiştir. Meselâ Acem, Anadolu, Rumeli, 
Vilayet-i Şark, Türkistan vs. gibi. Tezkire’de şairlerin doğum yeri olarak 
gösterilen "Acem" kavramı son derece kapalı bir ifadedir. Bu konuda hiç 
olmazsa söz konusu şairlerde olması gereken izahat da yoktur. Acem'den 
maksat; İran memleketi olabilir. Bundan Arap olmayanlar anlamını çıkarmak 
da mümkündür. Tezkire’de bu bölgeye nispetle 7 şairin ismi geçer.  Akşehir, 
Amasya, Antakya, Aydın, Ayıntab, Bağdat, Balıkesir, Belgrad, Belh, Bitlis, Bolu, 
Bursa, Canik, Çorlu, Dimetoka, Diyarbakır, Dobruca, Edirne, Ferecik, Filibe, 
Galata, Gelibolu, Geyve, Germiyan, Göynük, Halep, Hamid İli, Ilıca, İstanbul (36 
şair), İznik, Kalkandelen, Karaferye, Kankırı, Karaman, Kastamonu, Kayseri, 
Kazabad, Karışdıran, Kefe, Kırşehir, Konya, Kütahya, Manastır, Merzifon, 
Muğla, Mihaliç, Niğbolu, Priştine, Prizren, Saruhan, Seferihisar, Selanik, 
Semendire, Siroz, Sivas, Şiraz, Tire, Tokat, Trabzon, Üsküp, Tuna Yalısı, Vardar 
Yenicesi, tezkirede yer bulan şairlerin yetiştiği merkezler olarak karşımıza 
çıkar. 

Daha önce de belirtildiği gibi bütün bunlardan hareketle şunu 
söyleyebiliriz: Bu bilgiler Latîfî'ye ait olup yanlışları düzeltmek, eksikleri 
tamamlamak gibi bir müdahalemiz olmamıştır. Zaten amaç da bu değildir. 
Latîfî'nin bu mekân belirlemelerinin yanında şunu da belirtelim ki, nereli 
olduğu söylenmeyen, bu konuda hiçbir bilgi verilmeyen şairler de 
bulunmaktadır. Ayrıca doğum ve yerleşme yerlerinin dışına taşan mekân 
belirlemeleri de vardır. Öğrenim yeri, görev yeri, hac görevi, özellikle 
padişahla birlikte çıkılan muhtelif seferler, çeşitli ziyaretler ve seyahatler 
nedeni ile tezkire metnine giren "mekân" belirlemeleri de mevcuttur. 

3. Şairlerin Hayatlarına Dair Zaman Tespitleri: 

Tezkirede "zaman"la ilgili olarak yapılan belirlemeler hemen hemen 
her şair için geçerlidir. Zaman, şaire dair biyografik bilgi içerisinde, tanıtma ve 
bilgi verme amacıyla söz konusu edilir. Bazı durumlarda ise zamanın belli bir 
kültür birikimini vurgulamak, şairin mensubu bulunduğu kültür dairesini 
tespit etmek amacına yönelik olarak verildiği de olur. 

Şaire dair zaman tespitleri genellikle önemli kişi (çoğu zaman 
padişah ve sadrazam veya tanınmış büyük şairler) ve olayların adıyla 
adlandırılan zaman dilimine göre yapılır. Bu konuda en sağlıklı bilgi kuşkusuz 
takvime dayalı doğum ve ölümle ilgili tespitlerdir. Böyle olmakla birlikte Latîfî 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             119 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

tezkiresinde, özellikle doğumla ilgili takvime dayalı (ay ve yıl belirtilmek 
suretiyle) bilgi hiç yoktur. Şairin ölümüne dair zaman tespitleri oldukça fazla 
olmakla birlikte, çoğunda diğer şairler tarafından söylenmiş tarih mısraları 
veya kıtaları bu belirlemelerde kullanılmıştır. Zaman zaman bunlara çeşitli 
vesilelerle anlatılan fıkraları, nükte ve latifeleri ve ilginç olayları da eklemek 
mümkündür. Bunlar çoğu zaman ipucu niteliğinde bilgiler olmaktan ileri 
gitmez. 

Latîfî tezkiresinde en geniş biçimde görülen zaman tespiti, belirli 
dönem ve çağlara dayandırılarak önemli kişilerin adları zikredilerek 
yapılandır. Aslında bunlar çok açık olmayan, nispeten üstü kapalı ifadelerdir. 
Fakat yine de ayrıntılı olmamakla birlikte şairin hayatına dair bir zaman 
dilimini belirlemesi açısından önem taşırlar. "Bu asır şu’arasındandur", "bu 
devir şu'arasından olup" biçimindeki ifadeler en sık kullanılan belirleme 
usulüdür. Zaman tespitlerinde Latîfî, bazen şairlerin yaşadığı zaman dilimini 
padişahların isimlerini zikretmek suretiyle verir. Şairlerin zaman 
belirlemelerinde eğer şairin yaşadığı zaman birden fazla padişahın devrini 
kapsıyorsa onların da isimleri birlikte zikredilir. Buna göre tezkirede şairlerin 
yaşadığı zamanı belirleme maksadıyla zikredilen padişah ve sultanlar 
şunlardır: Sultan Bayezid, Fatih Sultan Mehmed, Yavuz Sultan Selim, Sultan 
Murad, Kanuni Sultan Süleyman, Sultan Cem, Sultan Abdullah, Yıldırım Han, 
Sultan Korkud, Sultan Mustafa ve Sultan Alemşah. 

 Bunların dışında, Andelîbî'nin Sultan Mahmud, Âşık Paşa'nın Sultan 
Orhan, Mevlânâ Celâleddîn Rûmî'nin Sultan Alâ'üddîn, Talibî'nin Tatar Han, 
Ahmedî ve Ahmed-i Dâ'î’nin Mir Süleyman devirlerinde yaşadıkları ve Niyazî-i 
Sirozî'nin de İbrahim Paşa devri mülazımlarından olduğu ifade edilir. 

Tezkirede daha ziyade padişahların veya tanınmış büyük şairlerin 
isimleri zikredilerek yapılan zaman tespitlerinde sıkça kullanılan "gelmek" 
sözcüğü, kapalı bir ifade olmakla beraber, muhtemelen "isim olarak ortaya 
çıkma ve şair olarak tanınmaya başlamış olmak" anlamında kullanılmıştır. 

Latîfî tezkiresinde yaygın olarak yapılan zaman belirlemelerinin bir 
diğeri de, söz konusu şairle birlikte bir başka şairin isminin zikredilmesidir. 
Bu yolla Latîfî,  bir yandan adı geçen şairin yaşadığı zamanı belirlemeye 
yardımcı olurken, diğer taraftan da adı geçen şairin içinde bulunduğu kültür 
dairesiyle bir ilgi kurma peşinde olmalıdır. 

4. Aile, Soy ve Akrabalık: 

Şairin ailesine, soyuna ve akrabalık durumuna göre yapılan 
tanıtmalar Latîfî tezkiresinin biyografik bilgiyi aktarmada önemli bir başka 
yönünü teşkil eder. Tezkirede yer alan bu tanıtımlar ailenin bütün fertlerini 
kapsayan ayrıntılı tanıtımlar olmadığı gibi, her şair için de böyle bir açıklama 
getirilmemiştir. Bu bilgiler, çoğu zaman baba veya geçmişte aileden çıkan 
şöhret sahibi kişilerle irtibat kurulmak suretiyle verilir. Buna bazen 
kardeşlerin ilave edildiği de görülür. Fakat bu gibi durumlarda da yine kardeş 
eğer tanınmış birisi ise söz konusu edilir. Birkaç şairde de akrabalık ilişkisinin 
varlığı belirtilmiştir. Anne bu tanıtımlar içinde hiç yer almaz. Ailenin bu 
unsurları teker teker verildiği gibi, bazen birkaçı ile de tanıtılmış olabilir. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             120 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Tezkirede bazı şairler için başvurulan bu yol, şecere tespitine yönelik 
bir amaç taşımaz. Kanaatimizce böyle tanıtımdan maksat; şairin aile açısından 
kim olduğunun belirlenmesi ve buna bağlı olarak tanıtılmasıdır. Çağının 
imkânları çerçevesinde söz konusu şairin sosyal statüsüne açıklık 
kazandırmak, bu tür tanıtımların bir başka amacı olabilir. 

Bu konuda Latîfî tezkiresindeki örneklere bir göz atacak olursak, 
Mevlânâ Hamdî Çelebi, Sinan Paşa, Tâcî, Şîrî, Sâfî, Atâyî, Mevlânâ Celâleddîn 
Rûmî, Sultan Veled, Ahmed Paşa, Sultan Korkud, Süleyman Çelebi gibi 
şairlerde baba-oğul ilişkisi çerçevesinde konunun ele alındığı görülecektir. 
Örneğin Hamdî Çelebi’de; "Hazret-i Şeyh Akşemseddin sahib-şerefi ve ferzend-i 
veled-i hayrü'l-halefidür. s.186" derken, Sinan Paşa'da "Hızır Beg oglıdur 
zaman-ı sabıkda Burûsa müftisi olan Ahmed Paşanun biraderidür. s.277" der.   

Latîfî, üç şairde akrabalık ilişkilerine yönelik bilgi verir. Bunlar Kami-
i Karamani, Haveri Çelebi ve Vahdî'dir.  

Latîfî'nin şairleri tanıtırken zaman zaman kardeşlik durumuna dair 
bildirimlerde bulunduğunu söylemiştik. Bunlar arasında Yazıcı-zâde, Cem 
Sultan, Vâlihî-i Belgradî, Sâ'dî Çelebi, Yeşil-zâde Riyâzî ve Salih Çelebi de 
görülür. Bunların dışında Sinan Paşa, Atâyî, Sultan Korkud ve Süleyman Çelebi 
de vardır. Bu son dört isimden yukarıda bahsedilmişti. Aynı şekilde, Yazıcı-
zâde'de; "Murad Han Gazi devrinde olan meşayihun murtaz-ı riyazat-perveri ve 
Enva-ru'l-Âşıkin adlu mensur ve meşayihane kitabun camii olan Ahmed-i 
Bicanun ah-i ekberidür. s.63" ifadesini kullanır. Bu örneklerden de anlaşılacağı 
gibi, gerek babayı ve gerekse kardeşleri esas alan bu tanıtımların genellikle 
meslek ve mevkileri ile birlikte verildiği görülür. 

Şairin aile, soy ve akrabalık yönünden tanıtımının yapıldığı bazı 
durumlarda, bir kısım şairlerin devşirme yoluyla Osmanlı toplumuna 
katıldıkları belirtilir. Bu şairlerden genellikle, bütün tezkirecilerin 
benimsedikleri bir tabirle "Abdullahoğlu" veya "kul" tabiri kullanılmıştır. Latîfî 
tezkiresinde Edirneli Şevkî, Fevrî Efendi, Hayâlî Çelebi, Necâtî, Nûrî-i Kâtib ve 
Nihânî-i Müderris gibi şairler bu anlamda soy-sop itibariyle "devşirme" 
oldukları bilhassa vurgulanan şairlerdir. Bu şairlerin aşağı-yukarı birbirine 
benzer cümlelerle veya ifadelerle tanıtıldıklarını görürüz. Burada dikkati 
çeken en önemli husus, Latîfî'nin bunlardan bahsederken kesinlikle 
küçümseyici bir tavır takınmayışı ve diğer şairlerden bir ayırım 
yapmamasıdır. Örneğin Şevkî'de; "Abdullahoglı ve şehr-i Edirnede bir bive-i 
pire-zenün kulıdur. s.308" gibi bir ifade kullanır. 

Bunların dışında Latîfî'nin aile, soy ve akrabalık ilişkileri 
çerçevesinde değerlendirilebilecek bazı tanıtımları da vardır ki bunlar oldukça 
genel tespitlerdir. Örneğin Nişânî Mehmed Paşa’da; "Karamandan ve Monla 
Hudavendigar neslindendür. s.543", yine Fikrî Çelebi'de; "Molla-zadelerden 
kuzat zümresinden... s.437" gibi.. Âşık Paşa için yüceltici bir üslupla; "sadat 
zümresinden seyyid-i sahihu'n-neseb alim ü âli-neseb ve vâlâ-hasebdür. s.366" 
tanımlamasını yapar.  

Bütün bunlar, Latîfî'nin şairleri tanıtırken, özellikle aileye yönelik 
tanıtımlarda nasıl bir düşünceyle meseleye yaklaştığını göstermesi açısından 
önemlidir. Kuşkusuz bu tanıtmalar birçok bakımdan eksik ve yetersizdir. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             121 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Fakat genelde ailenin sosyal statüsüne yönelik bilgiler yine de şairin hayatına 
ışık tutacak malumatlar olarak değerlendirilebilir. 

5. Öğrenimi ve Yetişmesi / Şairlerin İlmî Durumları: 

Latîfî tezkiresinde şairlerin tanıtımı yapılırken üzerinde durulan 
hususlardan birisi de; onların öğrenim durumları, ilmî yönden yetişmeleri ve 
son olarak ilmî durumlarının ne olduğudur. Tezkirede bununla ilgili olarak 
hakkında bilgi verilen şair sayısı 100 civarındadır. Burada, gerek bilgi ve 
gerekse değerlendirme olarak söylenenler daha ziyade genel çizgilerde kalır 
ve yine çoğunlukla şairin toplumdaki sosyal statüsü, mesleği görevi gibi 
edebiyat dışı kişiliğini ilgilendirir. Şairin ilmî durumu ise ayrı bir önem 
taşımakta, bu konuda kendini kabul ettirmiş şairlere karşı takınılan tavır, 
gösterilen ilgi ve saygı bu konuya ne kadar önem verildiğini gösterir. Bazı 
şairler için "haber"den ileri gitmeyen kısa ve genel tavsifler yapılırken, bazıları 
için de uzun, mecazlı, mübalağalı tanıtımlar göze çarpar. 

Tezkirede şairlerin öğrenim durumlarına ilişkin olarak nakledilenler 
oldukça sınırlı ve o nispette genel ifadelerdir. Örneğin Kıyâsî için; "Talebe 
tayifesinden ve ehl-i ilm zümresinden ve fukaha fırkasındandur. s.449"derken, 
Nazîfî için; "Talebe tayifesinden İshak Çelebi danişmendlerinden sahib-i fazl u 
irfan...s.552", Rıyâzî-i Üskübî için; "Talebe tayifesinden ve ehl-i ilm zümresinden 
,..s.245", ifadelerini kullanır. 

Şairlerin öğrenim durumlarına dair verilen bilgiler arasında bazı 
şairlerin öğrenimlerini yarıda bıraktıkları da dile getirilir. Bu türden 
bilgilendirmelerin sayısı 14 civarındadır. Bu şairlerden Celîlî-i İznikî için; 
"tahsilden tekaüd itmiş... s.159", Keşfî-i Saruhânî için; "Tarık-ı ilmden tekaüd 
itmiş idi. s.464", Halîmî Çelebi için; "Semaniye iadesinden mülazemet 
mertebesinde iken terk-i örf ü izafet idüp... s.181" biçiminde ifadeler kullanan 
Latîfî, bu şairlerin öğrenimlerini neden yarıda bıraktıklarını açıkça belirtmez. 
Buna karşılık bazı şairlerin öğrenimlerini niçin yarıda bıraktıklarını ise şu 
şekilde açıklar: Zârî-i Tokadî'de; "Şugli sohbet-i sahbaya hasritmekle tahsili 
ta'til olup ifade ve istifadeden kalmış... kendüyi ilm ü irfandan berî idüp bir 
âleme dahi salmışdur. s.248" diyerek bu şairin, içki meclislerini ilim tahsiline 
tercih ettiğini belirtir. Halîlî ve Ferâhî’de ise bunun sebebi aşktır. Latîfî, ilim 
tahsilini yarıda bırakan Hasan Rûmî, Sûzî, Atâ-i Üskübî ve Kazımî gibi şairler 
için "tasavvufa yönelme" şeklinde bir gerekçe getirir. Latîfî'nin şairlerden 
Enverî'nin ilmi durumu ile ilgili değerlendirmesi oldukça ağırdır. Enverî'de; 
"Enveri cehl-i mürekkebin biri idi. s.121" der. Ayrıca Abdullah İlahî'nin de 
öğreniminin yarıda kalmasına sebep olarak "seyahatları" gösterilir. Görüldüğü 
gibi bu örneklerin birçoğunda öğrenimin hangi ilim dalında yapıldığı da pek 
açık değildir. 

Bunların dışında özellikle üzerinde durulan ve bilgi verilen konu, bazı 
şairlerin hiç öğrenim görmemiş olmasıdır. Diğerlerine nazaran sayıları 
oldukça az olan bu şairlerin öğrenim görmedikleri, hatta cehaletleri açıkça 
söylenir.  

İlmî durumları genel bir çerçeve içinde ortaya konulan şairlerin 
sayısı tezkirede oldukça fazladır. Şairlerin ilim, bilgi ve ihtisas durumlarını ele 
alırken diğer tezkire yazarlarında olduğu gibi Latîfî'nin de kullandığı bazı 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             122 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

tabirler vardır. Örneğin "fen" veya "fünun" kelimesi. Muhtemelen bu ifadelerle 
ilim, bilgi ve hüner dalları kastedilmektedir. Nitekim bunu Şemsî-i Edvârî'nin 
ilmî durumuna değinirken Latîfî kendisi de söyler. Edvârî'de; "Beyne’n-nas fazl 
u hüner addolunan fünun-ı mütedavilede yedi var idi. s.302" diyerek bunu 
kısmen açıklar. Bu terimlerin kullanıldığı başka şairler de vardır.    

Latîfî’nin, bazı şairlerin meşgul oldukları ilim dallarını açık açık 
belirttiği de olur. Bu tür tanıtmaların dışında zaman zaman şairlerin ilmî 
durumlarına "sahib-i ilm ü irfan" "ulema tayifesinden", "erbab-ı ma'arifden", 
"ilm ü irfan ile mümtaz", "mevaliden", "ulum u kemalatla fayık u mümtaz", "ehl-i 
ilm tayifesinden" gibi genel ifadelerle temas edildiği de görülür. 

Bütün bunlardan sonra Latîfî'nin şairlerin ilmî yönden sahip 
oldukları kapasite ve meziyetlerine büyük önem verdiği, şairliğinin yanı sıra 
ilmî açıdan kendisini kabul ettirmiş kişilere oldukça itibarlı bir üslup 
kullandığı, onları takdir ettiği görülmektedir. Diğer taraftan iyi bir şairlik için 
ilmin gerekliliğini ileri sürecek veya iddia edecek bir tutum ve davranış içine 
de hiç girmemiştir. 

6. Resmî Görevleri / Şairlerin Meslekî Konumları: 

Latîfî, tezkiresinde, hemen her şairin resmî veya gayr-ı resmî meslekî 
konumu hakkında bilgiler vermiştir. Tezkire’de şairlerle ilgili olarak belirtilen 
belli başlı meslekler şunlardır: Kadılık, müderrislik, katiplik, defterdarlık, 
öğretmenlik (hoca), Nişancılık, ordu mensubu (silahdar, yeniçeri, ze'amet, 
tımar, sipahi), din görevlisi (imam, hafız, va'iz),ümena, vezirlik, musahib, 
sancak beyi, danişmend, mukabeleci, müteferrika, tezkereci, serbest meslek 
(demirci, tüccar, terzi, ayakkabıcı, şekerci), valilik, tabablik, mütevellilik, 
kazaskerlik, emirlik, beylik ve şeyhlik. 

Bu sayılan mesleklerin bazılarını doğrudan saraya bağlı veya saray 
çevresindeki meslekler olarak nitelendirmek mümkündür. Padişahın 
çevresinde bulunmak, sohbet meclislerine katılmak, özel dostluklar kurmak, 
bazı şairlerin şehzadelerle olan yakınlıkları bu münasebetle dile getirilir. 
Örneğin Hâşimî'de; "Ol sahib-i tab'-ı selim a'ni Sultan Selim tabe-serah liva-i 
Trabzona mutasarrıf iken yanında şairi ve musahibi ve ebyat-ı kudsi-simatınun 
kâtibi idi. s,590" ifadeleri görülür.   

Sarayla ilgisi belirtilen şairlerden bazıları için zaman zaman "kul", 
"bende", "hizmetinde olmak veya hizmetinde bulunmak" gibi tabirlerin 
kullanıldığı da görülür. Revânî'de olduğu gibi. Aynı şekilde "vâsıfı olmak" veya 
"mâdihlerindendür" tarzındaki ifadeler de bu türdendir. Bunlar meslekî konum 
itibariyle pek açık olmayan tabirlerdir. Bu konuda şu noktayı da gözden uzak 
tutmamak lazımdır ki, birçok şair, hiçbir resmî görevi olmadığı halde 
padişahların veya şehzadelerin ihsanları ve özel yardımları ile geçimlerini 
sürdürmekte idiler. Şairlerin belli bir hüner sahibi olması, sanattaki yüksek 
başarısı, özel birtakım meziyetler veya ihtiyarlık hali, bu ihsan ve yardımların 
başlıca sebeplerinden idi. 

Saray çevresindeki hizmetler dışında, yine saraydan çok ayrı 
düşünülemeyecek bazı mesleklerden de söz edildiği olur. Vezirlik, beylik, 
emirlik, defterdarlık, nişancılık, kazaskerlik, padişah ve şehzade hocalığı, 
valilik, sancak beyliği, ordu mensubu olmak gibi. Bu mesleklerde bulunan 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             123 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

şairlerin birçoğu, görevleri gereği doğrudan görüşme imkânına sahip 
kişilerdir. Tabii olarak da sosyal ve ekonomik bakımdan en yüksek 
mevkilerde, müreffeh bir yaşama tarzına sahip idiler. Bunlar arasında şairlik 
gücü ile bu makam ve mevkilere gelen hemen hemen yoktur. Bu şairlerin, 
şairliklerinden önce devlet hizmetlerindeki başarıları söz konusudur. Bunların 
şairlikleri ikinci planda kalır. Vezirlik ve nişancılık gibi önemli mevkilere 
kadar yükselen Ahmed Paşa ve Necâtî'de bu durum biraz daha farklı olup, 
yükselmelerinde hiç şüphesiz şair olmalarının getirdiği bir avantaj vardır. 

Latîfî tezkiresinde, yukarıda belirttiğimiz bu mesleklere mensup 
olduğu bildirilen şairler ve meslekleri şunlardır: 

Vezirlik: Ahmed Paşa, Sinan Paşa, Adnî, Remzî ve Zeynî gibi. 

Valilik: Cihânî'nin "vülat kısmından" olduğu bildirilir. s.l67. 

Kazaskerlik; Tezkirede 6 şairin kazasker olduğu belirtilmiştir. İlmiye 
mesleğinin en yüksek mertebelerinden biri olan kazaskerlik, kelime anlamı 
itibariyle asker kadısı, ordu kadısı demek olup, makam olarak vezirlerden 
sonra gelirdi. Latîfî tezkiresinde kazasker olduğu söylenen şairler şunlardır: 
Vâhidî, Kadrî Efendi, Mevlânâ Abdülcelil Çelebi, Ca’fer Çelebi, Muhyiddîn 
Çelebi, Vasii Çelebi. 

Nişancılık: Hükümdarların işaretlerini taşıyan ferman ve beratlara 
"nişan" adı verilmiş ve bu işareti çekmekle görevli kişilere de "nişancı" 
denilmiştir. Tezkire’de nişancı olduğu belirtilen şairler: Nişânî Mehmed Paşa, 
Necâtî, Sa'dî, Ca'fer Çelebi, Celal-zâde Nişancı Mustafa Çelebi. 

Sancak Beyliği: Beylere veya şehzadelere has olarak verilen 
topraklara "sancak", bu sancaklara tasarruf edenlere de "sancak beyi" adı 
verilirdi. Tezkirede iki şair için şu ifade kullanılır: Şiri'de "Merhum İbrahim 
Paşa'nun ahd-i vezaretinde der-i devletde Kapucıbaşılugmdan sancağa çıkdı. 
s.321".  

Defterdarlık: Osmanlı devletinde mali işlerden sorumlu kişi idi. 
Tezkire’de Zihnî, Şemsî-i Defterdar, Tâcî, Haydar Çelebi ve Hayâlî Çelebi'nin 
defterdar oldukları söylenir. Bunların dışında Edirne'li Şâhidî için "Sultan 
Cemün katib-i sırrı idi. s.289" ifadesi vardır. 

Mu'allimlik: Öğreticilik görevi ve daha ziyade saray hocalığı görevi 
dolayısıyla adı geçen şairler; Sâ'yî-i İstanbulî, Ahmed Paşa, Rızâyî, Mevlânâ 
Kemal, Visâlî ve Nikâbî'dir. 

Bunların dışında Gazâlî için; "mukabeleci", Arifî Hüseyin Çelebi için; 
"müteferrika" ve Celal-zâde Nişancı Mustafa Çelebi için de nişancılıktan önceki 
görevi için; "tezkereci" tabirleri kullanıldığını görüyoruz. 

Mütevellilik: Vakıf işlerini vakfın şartlarına ve şeri'ata uygun biçimde 
idare için görevlendirilenlere verilen isimdir. Revânî, Ferîdî ve Refîkî'nin bu 
görevlerde bulunduğu anlaşılmaktadır. 

Kadılık: Şairlerin bulundukları meslekî konumlar itibariyle en yaygın 
görevlerden biri de kadılıktır. Latîfî’de şairlerin kadı olduklarına dair bilgi 
verme şekli genellikle; "...yerde kadı", "kuzat kısmından (tâyifesinden veya 
zümresinden), beyne'l-kuzat, zümre-i kuzatdan” şeklindedir. Bazı şairlerin de 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             124 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ölümü ile ilgili bilgiler verilirken "...yerde kadı iken vefat itdi" tarzında 
belirleme ve tanıtmalar görülür. Kadılarla ilgili olarak yeri geldikçe birtakım 
anekdotlarla bu mesleğin önemi ve sorumluluklarına dikkat çekilir. Bilhassa 
"rüşvet" konusu üzerinde ısrarla durulur. Yavuz Sultan Selim'in rüşvet alan 
kadılara karşı acımasız tavrı belirtilir. Dürüstlük, kanaatkârlık, adalet, bilgi ve 
tecrübe, Latîfî'nin, kadılarda bulunması gerekli hususiyetler olarak vurguladığı 
meziyetlerdir. Haksızlığa asla tahammülü olmayan Latîfî, çoğu zaman nesir ve 
nazım parçalarıyla bu hususu vurgulamaya çalışır. 

Müderrislik: Yaygın meslek ve görevlerden birisi de müderrisliktir. 
Tezkire yazarı bu konuda bilgiler naklederken bazen sadece "müderrislik" 
vazifesini belirtip geçer, bazen de görev yerini ve şairin bu sahadaki ilmî 
yetenek ve kabiliyetlerini de ortaya koyar. Sâ'dî Çelebi için kullandığı 
"mertebe-i fetvada unvanlı müderris... s.269" ifadesi ve Kadîrî için "Edirnede 
Darü'1-hadise müderris-i fazıl u fakih ve müfessir ü muhaddis iken... s.441" 
biçimindeki yüceltici tanıtımlar bunun en güzel örnekleridir. Lutfî'ye dair 
söylenenler de bu türdendir. 

Danişmendlik: Medrese tahsili görmüş kişiler olarak 
tanımlanabilecek bu görev; Sâ'yî-i Saruhânî'de;  "Danişmend tayifesinden... 
s.275" ve Zârî-i Tokadî için; "danişmend-i daniş-güzin... s.248", ifadeleriyle söz 
konusu edilir. 

Eminlik: Latîfî'nin "ümena tayifesinden" veya "ümena zümresinden" 
şeklinde genel bir tabirle bilgi verdiği şairler Sehâyî, Kudsî-i Galatavî, Harîmî, 
Cenânî, Hayâlî ve Vâhidî'dir. Bunlarla ilgili yukarıda verilen ifadeler dışında 
ayrıntılı bir açıklama yoktur. 

Din Görevlisi: Bu mesleklerin başlıcaları imamlık, müftülük, hafızlık, 
mu'arriflik, va'izlik, hatiplik olarak sayılabilir. Bunların dışında erbab-ı fetva 
ve ehl-i cihet gibi tabirlere de rastlanır. Özellikle ehl-i cihetten ne anlaşılması 
gerektiği pek açık olmamakla birlikte genelde din hizmetleri olarak 
düşünülebilir. Latîfî'nin “huffaz zümresinden, huffaz kısmından, kurra 
kısmından ve hafız zümresinden” şeklinde tanımladığı şairler; Andelibî-i Hâfız, 
Sebzî ve Ezherî-i Diger'dir. Sâ'dî Efendi, Kemalpaşazâde, ve Kadrî Efendi'den 
"müftü" olarak sözeden Latîfî, Firâkî-i Vâ'iz'in de adından da anlaşılacağı gibi 
va'iz olduğunu belirtir. Fakîrî’nin imamlık ve hatiplik dışında remmallık ve 
tabiblik gibi meslek ve görevlerinin de bulunduğunu söyler. Dâ'î için "mu'arrif 
ve mü'ezzin zümresinden ve ehl-i cihet fırkasındandur. s.211" diyen Latîfî, 
Mu'îdî'nin de "erbab-ı fetvadan ...s.511" olduğunu belirtir.   

Kâtiplik: Şairlerin meslekleri ve görevleri arasında oldukça yaygın 
olanlardan birisi de kâtipliktir. Kâtiplik mesleğine mensup şairlerden bazısı 
için sadece "küttab kısmından veya küttab zümresindendür" bildirimini yapan 
yazar, bazılarının görev yeri ile birlikte nasıl ve ne şekilde olduğunu açıkça 
belirtir. Örneğin Kâtibî Şeydî Ali Çelebi, Beyânî, Talii, Figânî-i Karamanî, Kara 
Fazlı, Bezmî, Dürrî, Amasyalı Hızrî, Nigâhî ve Servî için yapılan tanıtmalar 
oldukça kısa ve basit iken, Sun'î-i Kadîm'de; "Merhum Sultan Mehmed bin 
Sultan Bayezid asitanesinde ahkam katiblerinden ...s.339" ve Ahdî'de "...der-i 
devletde ahkam kitabetin ve erkan hizmetin iderdi. s.396" şeklinde ifadeler 
kullanması dikkati çeker. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             125 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ordu mensubu: Ordu mensubu genel başlığı altında belirteceğimiz bu 
şairler de kendi içinde birtakım meslek ve görevlerin sahibidirler. Sipahilik, 
tımar ve ze'amet sahibi olanlar, yeniçerilik, silahdarlık bunların en 
önemlileridir. Tezkirede timar ve ze'amet sahibi olarak belirtilen şairler; 
“erbab-ı tımardan" ve "ze'amete mutasarrıf" tabirleriyle tanıtılır. Hayretî, Dilîrî, 
Bâlî, Sun'î-i Selanikî ve Neşâtî Bey'den tımar sahibi şairler olarak söz edilirken, 
Feyzî'nin ze'amete mutasarrıf olduğu söylenir. Sipahi şairler arasında ise 
Yahya Bey, Güvâhî, Niyâzî-i Sirozî, Zâhirî, Necmî, Ahmed Zâ'im ve Hüseynî'nin 
isimlerini görüyoruz. Nazmî ise "silahdarlar zümresinden" olarak gösterilir. 
Genelde "yeniçeri zümresinden" ifadesiyle yeniçeri oldukları belirlenen şairler 
ise Belîğî, Hüdâyî ve Ferdî Çelebi'dir. Aşkî-i Üsküdârî'nin de "yeniçerilikden 
teka'üd ettiği" belirtilir. Latîfî'ye göre Fehmî de asker şairlerden olup "alay 
beyi"dir. 

Şeyhlik ve dervişlik: Meslekten ziyade görev ve meşguliyet olarak 
nitelendirilebilecek olan bu sahada şeyh şairlerin hemen hepsi zikredilebilir. 
Bu şairlerdeki tanıtımlar aynı zamanda şairin sosyal, kültürel ve ekonomik 
durum ve konumunu da gösterir. 

Serbest meslek; Tabiblik, tüccarlık, bezzazlık (manifaturacılık), 
attarlık, sahaflık (kitapçılık), haddadlık (demircilik), haffaflık (ayakkabıcılık, 
terlikçilik), arakıyye-duzluk (ipek mendil satıcılığı), cerrahlık, helvacılık ve 
şekercilik, hayatlık (terzilik), remmallık (falcılık), mahkeme hizmetleri, 
zaviyedarlık gibi özellikle belirtilen mesleklerin dışında, bazı genel ifadelere 
de rastlamak mümkündür. Bâkî Çelebi, Zâtî, Hilâlî-i İstanbulî gibi şairlerden; 
"erbab-ı hırefden veya hırfet ehlinden" şeklinde söz edilirken, Celîlî-i 
Edirnevî'de; "Erbab-ı hırfetden bir merd-i penbe-duz-dur.s.161" ve Şehdî'de; 
"Hırfet ehlinden bir halvai şirinkâr...s.309" tarzında bilgi verilmesi bunu 
gösterir. Siyâbî için "hayyat" tanımını yapan müellif, Layıhî ve Hatîfî için 
"tüccar kısmından" ifadelerini kullanır. Resmî'nin "bezzaz", Hadîdî'nin 
"haddad", Haffî'nin "haffaf", Rahıkî'nin "attar", Safâyî-i Cerrâh'ın "cerrah", 
Mirek Tabib'in “Saray-ı Amire etıbbasından" , Likâyî'nin "sahhaf", Kemal 
Halvetî, Akhisarlı Ferrûhî, Fuzûlî ve Askerî'nin "zaviye-dar", Fakîrî ve Şeyîh'nin 
"tabib", Sâbirî'nin ‘arakıyye-duz" Kandî-i Kadîm'in "nahl-bend ve kannad", 
Zamîrî ve Fakîrî'nin "remmal", Mahremî'nin "mahkeme hizmetleri gören" 
şairler oldukları özellikle belirtilir. 

7. Şairlerin Medeni Hallerine Dair Tanıtımlar: 

Latîfî Tezkiresi’nde, şairlerin medeni hallerine yani evlilik, eş ve 
çocuk durumlarına dair yapılan tanıtım ve belirlemelerin oldukça sınırlı 
olduğu görülür. Şairlerin bu yönüne ancak birkaç isimde değinilmiştir. 
Kuşkusuz bu konu, bir tezkire yazarının biyografiye dayalı bir eserde en fazla 
güçlük çekeceği noktalardan biridir. Tezkire yazarı, böyle bir konuda 
bilgilerini nakletmeden önce, aile mahremiyetine ters düşebilecek 
değerlendirmelere girmemeğe gayret eder. Aile yapısında kadın, evlilik ve 
çocuk unsurlarının mahremiyeti, toplumun bu gibi konulara karşı takındığı 
hassas tavır, biyografi yazarının bu konuda bildiklerini tam olarak 
nakletmesini engelleyebilir. Bununla birlikte çağının, özellikle insana yönelik 
bilgi elde etme, araştırmada bulunma imkânlarının evlilik gibi hassas bir 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             126 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

konuda daha da daralıp azalacağı, bazen de imkânsız hale gelebileceği gözden 
uzak tutulmamalıdır. 

Tezkire'de, Sâgarî, Yarî, Hatîfî, Güvâhî, Zeyneb ve Mihrî Hatun gibi 
şair ve şairelerin medeni hallerine dair belirlemeler görülür. Sâgarî'de; "Ömrin 
alem-i tecerrüdde ve vahdetde ve teferrüdde geçürdi. s.255", Yarî-de; "Bu 
güzergah-ı fanide ömri oldukça te'ehhül ü tavattun... itmemişdi. s.599" 
ifadelerine karşılık Latîfî, Hatîfî-i Rûmî'ye dair verdiği bilgilerde şunları 
nakleder: "Mezbur şekl-i cemalde ve yâl ü bâlde gayetde vecih ü reşik ve geydügi 
dahi yaraşuk müşekkel ü mülebbes ü maldar ve zen-parelügi belasından 
musahabet-i zene mayil ve hevadar u haridar idi. Ve her kande ki çeke-düzen iki 
dişlü bir pire-zen ve heştadında bir acuze-i Ferhad öldüren görse gözine bir 
nigar-ı şirin ve nazük-beden ve naz-per-ver ü nazenin görinürdi... Nakl olunur ki 
azizlerden birine mukteda-yı ehl-takvasın niçün te'ehhül idüp emrullaha imtisal 
itmezsün ve sünnet-i seniyye-i Rasulullaha gitmezsün didükde evde bir şeytan 
var iken bir şeytan dahi mi getüreyin ve bu za'f ile iki div-i pür-rive cevab 
virmege nice takat getüreyin diyü cevab virdi. s.589" 

Görüldüğü gibi Latîfî, tezkirenin genelinde şairlerin medeni hal ve 
durumlarına dair oldukça sınırlı bilgiler verirken, bazı şairler için meselâ 
bilhassa hanım şairler Zeynep ve Mihri Hatun için de ayrıntıya inen 
değerlendirmelerde bulunur. Bu konu ile ilgili bazı bilgiler ise, çoğu zaman 
dolaylı olarak şairlerin aile, soy ve akrabalık durumlarından söz edilirken, 
sosyal yaşantılarından, cinsel eğilimlerinden, mizaç durumlarından, şairler 
arasında geçen latifelerden söz edilirken nakledilir. 

8. Ölümü, Ölüm Yeri ve Tarihi: 

Latîfî Tezkiresi'nde, şairlerin doğumuna dair bilgi hemen hemen hiç 
yokken, son durumları ve ölümleri ile ilgili olarak geniş bilgiler 
bulunmaktadır. Şairin ölüm olayı, çoğu zaman bunun yeri, zamanı, şekli, 
sebebi, şairin son olarak içinde bulunduğu meslek veya meşgul olduğu iş, 
ölümünden hemen önce yaşamış olduğu olay ve durumlar, mezarının 
bulunduğu yer gibi bilgilerle birlikte verilmeye çalışılır. Buna bazen, şairin 
kendi şahsı veya çevresindeki kişilerle ilgili bazı olaylar, rivayetler de eklenir. 
Kuşkusuz tezkirede bu bilgiler her şair için aynı oranda dile getirilmiş değildir. 
Ölüm olayı bazıları için birkaç kelime ile geçiştirildiği halde, bazılarının ölüm 
hadisesine ayrıntılı olarak yer verilmiştir. Sânî'nin ölüm hadisesinde olduğu 
gibi. (s.148) 

Tezkirede bazı şairlerin ölümlerine dair bilgilerin, seneye, aya, güne 
dayanmayan, devir itibariyle tam bir tarih vermeden, bir cümle ile kısaca 
verildiği görülür. Meselâ Likâyî için; "Ol devrde fevt oldı. s.496" derken, Ziyâyî 
ve Ahmed Rıdvan için; "Bu devrde fevt oldı. s.353" ifadelerini kullanır.   

Latîfî, ölümle ilgili bilgileri bazen belli tarihî hadiselere bağlayarak 
verir. Örneğin Nişânî Mehmed Paşa'da; "Akıbet yeniçeri zümresi tuğyan itdükde 
kul elinde öldiler. s.543" derken, Dilîrî'de; "Budin gazasında şehid oldı.s.217" 
bilgisini verir.   

Latîfî, şairlerin ölüm hadiselerine dair bilgiler verirken bazen onların 
ölümlerinden hemen önceki meslekî konumlarına ve içinde bulundukları 
durumlara da temas eder ve ölüm olayını bununla birlikte zikreder. Meselâ 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             127 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şirî Ali Bag'de; "Sancakda iken dar-ı fenadan nüzhet-gah-ı bekaya gitmişdür. 
s.321", Hasan Çelebi'de; "Burusa kadısı iken fevt oldı. s.178" der.   

Ali Çelebi, Zâhirî ve Necâtî'de görülen tarih belirlemeleri bu şairlerin 
ölümlerine dair en sağlıklı bilgileri ihtiva eder. Ali Çelebi'de; "Tarih-i hicret 
tokuz yüz kırk ikide Burusa kadısı iken fevt oldı. s.389" diyen Latîfî, Necâtî Bey 
için de; "Hicretün tokuz yüz on dördünde idi ki murg-ı ruhi kafes-i tenden 
uçurdılar ve raht-ı hayatı dünya evinden göçürdiler ve hâh nâ-hâh mevt şarabın 
içirdiler. s.534" ifadesini kullanır ve şairin ölümü ile ilgili olarak bu tarihi 
gösteren bir de "tarih mısra’ı" verir. 

Latîfî, çok sayıda şairin ölümü ile ilgili bilgileri verirken, bunları 
muhtelif padişah ve devlet adamlarının isimleri ile birlikte zikreder. Bu tarz 
bir belirleme, muhtemelen "zaman" konusuna padişahın ismini zikretmek ve 
onun devrine mensubiyetini vurgulamak amacına yöneliktir. Aslında bu tarz 
bir yaklaşım, sadece Latîfî için geçerli olmayıp birçok tezkire yazarı için de söz 
konusudur. Latîfî’nin Tezkire’de özellikle Tarîkî, Şehdî, Şemsî-i Hisârî, Zamîrî, 
Bezmî, Nihânî-i Müderris ve Hamdî Çelebi gibi şairlerde bu tarz belirlemeler 
yaptığı görülür. 

Şairin ölüm anındaki durumu, içinde bulunduğu olay, ölüm sebebi ve 
şekli üzerine verilen bilgiler zaman tespiti kadar sık olmasa da bazı ilginç olay 
ve sebeplerle birlikte ortaya konulur. Bunlar genellikle dini ve siyasi 
sebeplerdir. Öldürme (katl) hadiseleri üzerinde ise özellikle durulur. Mesela 
Nesîmî'de; "... akıbet e'imme-i ulema-i Arap fi-şehr-i Haleb ba'zı esrar-ı 
kelimatın şer'-i şerife muhalif bulup katline fetva virdiler ve te’vil-i kelamın 
istima' u ısga itmeyüp ol aşk kurbanının postın çıkardılar. s.541", Adnî'de; 
"Akıbet kesret-i seylan-ı dem mucib-i mevt olup ol bela ile fevt oldı. Bir nefesde 
bu cihandan ol cihanı buldı. Mezarı şehr-i İstanbulda kendü bina itdürdügi cami-
i şerifün önündedür. s.371" der. Latîfî, şairlerin ölüm hadiselerini bu şekilde 
naklederken bir hususa özellikle dikkat eder. Bu, ilim ve kültür yönünden, 
dini-tasavvufi kimlikleri açısından önem arz eden şahsiyetlerle ilgilidir. Bu 
kişilerin vefatıyla ilgili olarak verilen bilgilerde daha ağırbaşlı ve oturaklı, 
saygı duyulan bir üslup göze çarpar. Ölümü konusunda bilgi verdiği Mevlânâ 
Celâleddîn Rûmî, Şeyh Rûşenî, Şeyh Abdullah İlâhî, Şeyh Âşık Paşa gibi manevi 
kişilik sahibi şairlerin ölümleri ve ölüm yerleri konusunda verdiği bilgiler 
böyledir. Meselâ Mevlânâ Celâleddîn Rûmî'nin vefat yeri; "Ol cenab-ı büzürk-
var ve kaşif-i gavamızu’1-esrar a'ni Hazret-i Molla Hudavendigardur ki merkad-
i pür-envarı ve meşhed-i feyz-asarı vilayet-i Yunanda diyar-ı Karamanda Konya 
dimekle meşhur şehrde vaki' olmışdur. s.40" şeklinde kaydedilirken, Şeyh 
Abdullah İlâhî'de; "Vardar Yenicesi dimekle meşhur şehrde temekkün itdiler. 
Hicretün sekiz yüz toksan altısında dünyadan ahırete intikal itdiler. Mezar-ı 
şerifleri ve merkad-i münifleri el'an ol kasabada âli ziyaretgâh ve ol diyarun 
ehline hacetgah olmışdur. s.57” şeklinde verilir. 

Bunların dışında şairlerin ölümlerine dair bilgiler nakledilirken ölüm 
hadisesine çeşitli şairler tarafından söylenen tarihlerin ilave edildiği de olur. 
Necâtî'de olduğu gibi. Bazen de şairlerin genç yaşta vefat ettikleri belirtilir. 
Trabzonlu Figânî ve Nizâmî, Latîfî'nin bu şekilde ölümü konusunda bilgi 
verdiği şairlerdendir. Hayretî'nin ölümü hadisesi anlatılırken de; "Cenab-ı 
Hazret-i Vehhabdan ölümin istid'a ider ve heman ol haftada dar-ı fenadan 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             128 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

canib-i bekaya gider. s.194" şeklindeki bir ifadeyle şairin farklı bir yönüne 
işaretle ölümü hadisesi yorumlanır. 

9. Bedenî Özellikler: 

Şairlerin dış görünümlerinin, hal ve tavırlarının, güzellik, çirkinlik, 
sakatlık, hastalık, gençlik, ihtiyarlık gibi bedenle ilgili özelliklerin yani fiziksel 
durum ve görünümün Latîfî tezkiresinde belirgin bir şekilde ele alındığı 
görülür. Tezkiredeki bu tanıtımlar, genel olarak şairi dış görünüm olarak 
tasvir etmeye yöneliktir. Nadiren de bu dış görünüm ile şairin kişiliği arasında 
ilişki kurulduğu görülür. 

Tezkire'de genelde "güzellik" unsuruna daha fazla yer verildiği 
görülür. Bu değerlendirmelerde Latîfî'nin güzellik ölçüsü, genellikle Hazret-i 
Yûsuf’tur. Örneğin Sânî için yapılan tanıtım ve değerlendirmeler şu şekildedir: 
“Mü'ellif-i metn-i şive ve musannif-i fenn-i işve idi. İsmi ve hüsni cihetinden varis-
i hüsn-i Hazret-i Yusuf olmağın Yusuf-ı sani, hüsn-i Yusuf ol cemalün ânıdur 
dirler idi...Hakka budur ki Yusuf-misal kemal-i cemalde gayetde güzel ve 
güzellikde Yusuf gibi bî-bedel idi. s.147" değerlendirmesini yapar.  

Latîfî, şairlerin fiziksel görünümlerini tasvir ederken "yüz güzelliğine 
ve yahut söz konusu şairin "yüz" tanıtımına ayrıca yer verir. Bu tanıtımın 
mutlaka güzellik açısından olması da gerekmez. Şayet bir olumsuzluk söz 
konusu ise onu da belirtir. Örneğin Şem'î'de; "Cism-i zerd ü nizarı ve levn-i ruy 
u ruhsarı balmumı gibi zerd oldugı münasebetle Şem'i tahallus itmişdi. s.306", 
Beyânî'de; "safha-i haddinde henüz hat eseri yogiken ... s.140", Nâlişî’de; 
"Müdde'iler dest-i berdinden dem-be-dem yüzi gözi onar ve kesret-i zahmet-i 
bereden mumya içürmeli hasta ve efkar olurdı. s. 526" diyerek bu şairin 
yüzünün şekli hakkında bilgiler nakleder. Yazarın Me'âlî için yaptığı; "heykel ü 
hey'etde u'cube-şekl ü turfa-ruy ve ruy-ı turfası bi-muy idi. s.499" tarzındaki 
tanıtımda da şairin yüz özelliğine dikkat çekilir. Çâkerî'ye dair söylediği; 
"civanlığı zamanında nazile zahmetinden sakalı bi-vakt ağarmış idi. s.151" ve 
Melîhî için söylediği; "...ve mezburun ağzında dendandan asla eser ve dürc-i 
deheninde kat’a güher kalmamışdı. s.519" gibi ifadeler yüze dair bir tanıtım 
olduğu kadar söz konusu şairlerin belli rahatsızlıklarının da bu vesile ile 
vurgulanmasıdır. 

Latîfî, şairlerin fiziksel görünümlerine dair tespitlerinde bedensel 
arızalara, rahatsızlık ve sakatlıklara geniş bir şekilde yer verir. Zayıflık birçok 
şair için ortak özelliktir. Dikkat edilirse bunların bedenî arızalarının veya 
özelliklerinin isim veya mahlasları ile yakın ilgisi olduğu görülür. Hilâlî-i 
İstanbulî, Melîhî, Sâgarî, Vasfî, Za'fî Çelebi ve Zarîfî genelde zayıflıkları ve 
ihtiyarlıkları vurgulanan isimlerdir. Mesela; Hilâlî-i İstanbulî'de; "Hilal-asa 
vücudı hal ü nahif ve endamı mah-ı nev-sı-fat hayal ü zaif oldugı... s.595", 
Vasfî'de; "Merhum hal-i hayatında gayetde za'if-endam ve arz-ı marazdan her 
zaman mübtela-yı emraz u eskam ve behre-i sıhhatden bi-nasib ü na-kam idi. 
Hal-i hayatında ve kemal-i sıhhatinde za'f u nehafetden kameti elif hey'eti lam-
elif gibi bükülmiş ve pirlükden ecel asayı ana dikmiş idi. s.585" ifadelerini 
kullanır.  

Latîfî'nin boy-pos ile ilgili tanıtımlarında ise mübalağaya kaçmadan 
görüşlerini belirttiği görülür. Servî'de; "... vakt-i kıyamda endam-ı bi-endamı 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             129 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

serv-bülend ve sanevber-i bi-berki gölgesi gökçek a'ni münteha kamet lenduha 
kıyafet kimesne idi, s.269" biçimindeki bir bilgilendirme, Hatîfî-i Rûmî'de; 
"mezbur şekl ü cemalde ve yal ü balde gayetde vecih ü reşik ve geydügi dahi 
yaraşuk müşekkel ü mülebbes ü maldar... s.586" tarzında görülür.  

Şairlerin fiziksel görünümlerine dair yapılan bu tanıtımlar arasında 
Özrî, Şavur, Revânî, Refîkî ve Hayretî'ye dair olanlar genel olarak bedenle ilgili 
özürlerini ortaya koyar. Latîfî tezkiresinde, şairlerin bu fiziksel görünümlerine 
dair yapılan belirlemelerden bazıları da genel tespitlerdir. Yahya Bey, Halîlî, 
Vâlihî, Şem'î ve Nigâhî'de yapılan tespitler bu türdendir.  

10. Din ve Tasavvuf İlişkileri / İnanç Durumları: 

Latîfî Tezkiresi’nde üzerinde önemle durulan hususlardan birisi de 
şairlerin tasavvufla ilişkileri ve mezhep açısından sergiledikleri durumlardır. 
Bu değerlendirmeler İslâm’ın temel şartları dışında daha çok, yapılması ve 
yaşanılması kişinin kendi arzu ve iradesine bırakılmış faaliyetleri kapsar. 
Nadiren de şairin inanç durumundaki sakatlıklar dile getirilir. Bunun bütün 
şairler için geçerli olmadığını, yani her şair için böyle bir başlık altında 
toplanabilecek bir tanıtıma girilmediğini, ancak bu yönleri ile asrında ve 
çevresinde tanınmış kişilerde bu bilgilerin verildiğini belirtelim. Latîfî, başlıca 
büyük mutasavvıf şairleri başlangıçta diğerlerinden ayırmış ve onlara 
tezkiresinin girişini tahsis etmiştir. Burada 13 mutasavvıf şairi padişahların da 
önüne alarak onlara ne kadar büyük bir değer verdiğini ve saygı gösterdiğini 
ortaya koymuştur. Bu mutasavvıf şairler şunlardır: Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, 
Sultan Veled, Şeyh Sadreddin Konevî, Âşık Paşa, Şeyh Elvân-ı Şirazî, Şeyh Vefâ, 
Şeyh Rûşenî, Şeyh Abdullah İlâhî, Şeyh Şemseddin Buhârî, Şeyh İbrahim 
Gülşenî, Yazıcı-zâde Mehmed Çelebi, Süleyman Çelebi ve Şeyh Bayezid. 

Latîfî'nin tasavvufa bakışı tezkiresinde pek net olarak görülmez. 
Buna rağmen bozuk inanç sahibi şairleri küçük düşürücü ifadeler 
kullanmaktan da kendini alamaz. Tasavvufi ekollerin yani tarikatların 
hiçbirinde yönlendirici bir üslup kullanmadığı, birini diğerine üstün 
görmediği, bu konuda son derece objektif bilgiler verdiği ve 
değerlendirmelerde bulunduğu görülür. Şairlerin din ve tasavvuf ilişkileri 
açısından tanıtımları yapılırken genelde üzerinde durulan hususlar şunlardır: 
Şairlerin tasavvufi düşünce ve esaslara karşı duydukları arzu ve istekler, bu 
yaşayışa gösterdikleri ruhi temayüller, böyle bir yaşayışa giriş (intisab) ve bu 
hayatın içinde zamanla ortaya çıkan yaşayış biçimi. Latîfî'nin açıkça tarikat 
ismi zikrederek mensubiyetinden söz ettiği şairler şunlardır: Nesîmî'de; "Asıl 
Hazret-i Şeyh Şiblinün cümle-i fukarasından idi. Sonra Fazlullah Hurufinün 
hulefasından oldı. s.537", Hüseynî' de; "Abdallar meşrebin ve dedeler mezhebin 
ve Fazlullah Hurufi ayinin kullanurdı. s.179", Temennâyî'de; "İlm-i hurufa ve 
mezheb-i tenasuha ve hulule müte'allık kitablar cem' idüp...s.144", Muğlalı 
Şâhidî'de; "Bir merd-i müfessir ü muhaddis derviş-i mevlevi ve şarih-i metn-i 
kitab-ı Mesnevi idi. s.290", Şeyh Vefâ'da; "Kendüleri Konevi ve tarikları zeyni idi. 
Şeyh Abdüllatif Kudsinün hulefasından ve meşayih-i kibarun evliyasındandur. s. 
53 tarzındaki örnekler şairlerin tasavvufi yaşantıları içinde izledikleri yolu 
gösterir. 

Bu şairler dışında Şeyh Sadreddin Konevî için; "Tabaka-i evliyada 
meşayih-i kibarun fazıllarından ve erbab-ı tarikatını kamillerindendür... Elsine-i 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             130 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

sufiyyede Şeyh Muhyiddin Arabiye şeyh-i ekber ve Sadreddin Kone-viye şeyh-i 
kebir elkab iderler. s.46,47", Sultan Veled için; "ol dahi malik-i memalik-i 
kudsiyye ve salik-i mesalik-i ünsiyyede cezebat-ı îla-hiyye birle ekser-i evkatda 
valih ü meczub ve matlab-ı Hakda hem talib ü hem matlub idi. s.45", Mevlânâ 
Celâleddîn Rûmî, tasavvuf yolunda mevlevî olarak bilindiği halde Latîfî bunu 
açıkça belirtmez. Ancak  "zat u sıfata şamil ve hakikat u mecaza müştemil ve 
adab-ı seyr-i süluka muta'allık nice risalesi ve ilm-i tasavvufda nice makalesi 
vardur. s.43" der.   

Tezkirede yer alan bazı şairlerin din ve tasavvuf ilişkileri çok genel 
ifadelerle ve ayrıntıya girmeden belirtilir. Örneğin Meşrebî-i Kalender için; 
"Tarikat ehlihden fakr u fena ehli suretin tutmış... s.509", Hayretî için; "Tekke-i 
tecridde abdal-meşreb olmağın... s.193", Huzûrî için; "Sufiyyun tayifesinden ve 
ehl-i hırka fırkasındandur. s.180" tanımlamalarını yapar. 

Latîfî'nin özellikle inanç yönünden haklarında olumsuz kanaatlere 
sahip olduğu şairler de vardır. Esirî bunların başında gelir. Bu şairden bozuk 
inançları sebebiyle uzun uzadıya söz eder. Ayrıca Necmî, Dilîrî, Kazımî ve 
Sun'î-i Selanikî de Latîfî'nin bu anlamda değerlendirmeye tabi tuttuğu şairler 
arasındadır. Meselâ Necmî için; "Sakim-mezheb şi'a-meşreb müneccim i'tikadlu 
mülhid ü menahi akidelü bir şahs-ı vasi'-mezheb idi. s.535" derken, Dilîrî için; 
"Suretde sünni siretde şahi idi. s.216", kaydını düşer.  

Bütün bunların dışında Latîfî'nin bu konuda kayda değer bazı 
bildirimleri vardır ki, onlardan birisi de İslâm’ın temel ibadetlerinden hac 
konusudur. Bunları çoğu zaman bir seyahat vesilesi ile bildirir. Meselâ Arifî 
Hüseyin Çelebi'nin, padişahın yardımları ile Ka'be'ye vardığını belirtir. Aynı 
şekilde Harîmî'nin mahlasını, O'nun Ka'beyi ziyaret edip hacı olmasına bağlar. 
Revânî'nin de surre eminliği görevinde iken burada bulunuşu sebebi ile adı 
geçer. Bunlar, çoğu zaman söz konusu şairlerin hayat hikâyelerinin bir parçası 
olarak biyografilere ve dolayısıyla tezkireye girmiştir. 

11. Mizaç ve ahlâk: 

Tezkirede, şairlerin ahlâki durumları ile mizaç ve yaradılışlarına dair 
kayda değer bilgilerin verildiği görülür. Bu bilgiler zaman zaman şairin 
durumuna göre oldukça geniş tutulmuştur. Bazı şairlerin bu yönleri hiç ele 
alınmamıştır. 

Genel olarak ahlak ve mizaca dair yapılan belirlemeleri bazı alt 
başlıklara ayırmak mümkündür: Şairlerin mizaç ve karakterleri, ahlâk 
anlayışları ve yaşayış tarzları, çeşitli zevk ve alışkanlıklarından ortaya çıkan bu 
özellikleri; cömertlik veya cimrilik, güzel huy, kibir veya gururlanma, güzel 
sevme (âşıklık), içki, afyon ve benzeri alışkanlıklar, ruhi coşkunluk, dervişane 
mizaç ve yaşayış tarzı, güleç ve neşeli olma, dostluk ve arkadaşlık, hoş-sohbet 
olma, inatçılık ve iddiacılık, nezaket ve zarafet, dünyaya ilgisizlik, kararsızlık, 
karamsarlık ve bedbinlik, kanaatkârlık, sabırlı olma, kahramanlık, saflık, 
doğruluk ve edebli olma, şahsiyet zenginliği ve olgunluğu şeklinde küçük 
başlıklar altında toplamak mümkündür. Latîfî, bunların hemen hepsinde ilgili 
gördüğü şairleri ele alarak bilgiler vermiş ve şairin mizaç ve ahlâk yapısı 
itibariyle kişiliğini ortaya koymaya çalışmıştır. Kuşkusuz bu bilgi ve 
değerlendirmeler Latîfî'nin kendi kişisel yorumlarıdır. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             131 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Latîfî'nin, Sâgarî ve Helâkî-i Rûmî için verdiği örneklere bakacak 
olursak; meselâ Sâgarî’deki; "Alemde mey ü mahbubun gayetde âşık u alüftesi 
ve satranç u nerdün esir ü aşüftesi idi. s.255" ve Helâkî-i Rûmî'deki; "derviş-
meşreb ve mevali-mezheb bir şahs-ı âşık-pişe ve mahbub-perest ü ma-habbet-
endişe kimesne idi. s,592" tarzındaki açıklamaları ilgi duyulan aşkın biçimini 
ortaya koyar. Bu, maddi aşktır. Latîfî'nin Ahmed Paşa için söyledikleri de bu 
türden belirlemelerdir: "Muma ileyh ibtida-i ömrden intihaya değin gayetde 
şahid-baz u mahbub-perest ve şur u şevkinden aşk u heva ile mest ü hem-dest 
imiş. s.92" bilgilendirmeleri bu türdendir. Latîfî, bir rivayete dayanarak verdiği 
bilgilerde Şeyh Rûşenî'nin gençliği ile ilgili olarak   da şunları söyler : "Rivayet 
iderler ki zaman-ı cevanide gayetde şur u şevki galib ve can u dilden şarab u 
şahide talib imiş ... hüsn ü cemale müncezib ü mayil oldugı ecilden her kande 
suret-i ziba görse bi-ihtiyar âşıklardan idi. s.54", yine Safâyî'de; " Zurefa 
kısmından ayyaş u zevvak ve mey ü mahbuba gayetde muhibb ü müştak kişi idi. 
s.334" ifadeleri de aynı türden belirlemelerdir. 

Tezkirede bu tür tanıtımların yapıldığı kısımlarda sık sık karşılaşılan 
"âşık-pîşe, âşık-meşreb, şâhid-bâzlık" gibi bazı tabir ve tasvirlerin, o devirde 
bir tür davranış biçimi olduğu ve kendine mahsus hal ve tavırları gerektirdiği 
anlaşılmaktadır. Âşıklık durumuna dair verilen bilgiler arasında "hoş-tab, 
nedim-şive, şuh-tab', sufi-meşreb, derviş-nihad, nazük-tab', küşade-tab’" 
şeklindeki tanımlamalar da söz konusu âşıklık halinin türünü (maddi/ilahi) 
tespit bakımından çoğu zaman yol gösterici ve aydınlatıcı rol oynar. 

Şairlerin, ruhi coşkunlukları olarak adlandırılabilecek bir başka yönü 
daha vardır ki Latîfî, bunlar için genellikle; "divane-nakş, meczub-sıfat, divane-
reng, şuride-hal, şur u şevki galib, şur-engiz, şuride-mezheb, bi-ser ü pa, ser-
gerdan, hayran” gibi tabirler kullanır. Aslında bu tabirler hemen bütün 
tezkirecilerin bu tür halleri tasvir için kullandığı ortak terimlerdir. Örneğin 
İshak Çelebi için verilen örnekte; "şur u şevki galib olmak" ifadesi 
kullanılmakta ve Latîfî bunu, şairin yaradılışından gelen bir özellik olarak 
nitelendirmektedir. "Ve haslet ü hilkatde merhum gayetde şur u şevki galib ve 
derun-ı dilden musahabet-i mahbuba talib hüsn ü cemali âşıkı ve âşıkların sadıkı 
idi. Meyan-ı mevalide nazük-harif ve baş açuk şahid-baz zarif idi. s.111". Ahmed 
Paşa'daki ifade de buna benzer : "gayetde şahid-baz u mahbub-perest ve şur u 
şevkınden...s.92", yine Şeyh Rûşenî'de "Zaman-ı cevanide şur u şevki galib...s.54" 
örneklerinde olduğu gibi.   

Şairlerin içki, afyon vb. zevk ve alışkanlıklara olan düşkünlükleri 
farklı şekillerde verilir. Bazı şairler için bu, gelip geçici bir heves ya da tutku 
olarak belirlenirken, bazılarında şairi felakete kadar götüren bir bağımlılık 
olur. Latîfî'nin bu yönlerine temas ederek bilgi verdiği şairlerden Zârî-i Suzenî 
için; "Hemdem-i bezm-i rindan ve mahrem-i meclis-i yaran olup bir tolı camı 
taht-ı Cemden ve halet-i keyfiyyet-i meyde bir demi kar u bar-ı alemden hezar 
bar yeg görürdi. s.249" bilgisini verir.   

Tezkirede ele alınan şairlerin bir kısmı da huyunun güzelliği ve 
ahlâklı oluşu sebebiyle dile getirilip övülürler. Kuşkusuz ahlâki yönden 
düşkünlük ve huysuzluk da yerine ve şairine göre Latîfî'nin belirtmekten 
çekinmediği vasıflardır, Sehî Bey için kullandığı; "Emasil-i a’yan meyanında 
tab'-ı selim ve halk arasında hulk-ı kerim ile mevsuf derviş-nihad pak-zeban ve 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             132 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

pak-i'tikad kişi idi, s.282" şeklindeki takdirkâr ifadeler buna örnek olarak 
gösterilebilir. 

Cömertlik veya bunun zıddı cimrilik, Latîfî'nin şairlerin ahlak ve 
mizaçlarına dair verdiği bilgilerin bir başka yönünü teşkil eder. Genelde "lutf u 
ihsan, cud u seha, lutf-ı bi-dirıg" tarzında ortaya konulan tavsif ve 
değerlendirmeler şairlerin bu yönüne işaret eder. Örneğin Bedrî için söylediği; 
"Ömri oldukça cimrilik şeşderinde zar olup can u cihandan bizar olmışdı. s.127" 
ifadesi şair için olumsuz bir bakış açısını gösterir. Cömertlik, başta padişahlar 
olmak üzere devlet büyüklerinden şiir söyleyen paşalar ve beyler için de iyi 
bir haslet olarak gösterilmiştir. Sehâyî'den bahsederken; "Sehayi mahlası zat-ı 
kerimü's-sıfatına muvafık ve bu ism müsemmasına her vechle mutabık idi. 
s.264" şeklindeki tanıtımı dikkat çekicidir. 

Latîfî bazen de Nigâhî'de olduğu gibi şairlerin gurur ve kibir sahibi 
oluşlarını olumsuz bir hal olarak belirtir. Nigâhî'de; "Kendüye hüsn-i i'tikadı 
gayetde gurur virmiş idi ve zu'm-ı pindarı hasebince nihayetde hod-bin ü hod-
füruş olmışdı. s.555" ifadeleri bunu gösterir. 

Şairlerin dervişane bir mizaca bağlı olarak yaşama tarzları, tezkirede 
dikkat çekilen hususlardan bir başkasıdır. Genellikle derviş-sıfat, derviş-siret, 
abdal-nakş, abdal-siret, abdal-meşreb, rind-tabi’at, tecrid-kiş, veli-siret, 
meczub-suret, derviş-meşreb, miskin, derviş-nihad, fani-suret, ehl-i meskenet, 
abdal-kiş vb. tabirler şairlerin bu yönünü tarif ve tavsif etmekte kullanılmıştır. 
Latîfî'nin Sûzî için; "Derviş-sıfat ve sahib-i ma'rifet kimesne idi. s.279", Huzuri 
için; "fakr u fena ihtiyar itmiş müteveccih ü mütevekkil ve kahr-ı dehre sabir ü 
mütehammil olup kuşe-i vahdetde mahab-betullahla yar ve halayıkı kendüye 
ağyar bilmiş azizlerden ve erenlerden ve asitanesinde Hakkı görenlerden idi. 
s.180" tanımlamaları buna örnektir. 

Latîfî, şahsiyetlerine derin saygı duyduğu bazı şairlerde de oldukça 
farklı bir üslup kullanır. Örneğin Sabirî'de; "Gayetde salih ü sabir ve nefs-i 
aduyile adavete ve hevesine muhalefete kadir idi. Ol kadar perhiz-kar u takva-
şi'ar idi ki hallinde şüphe ve hürmetinden havf idüp kimsemin ta'amından 
tenavül eylemezdi ve zamane sufileri gibi da'vete gitmezdi... kimse hakkında 
hayr u serden söz söylemezdi, s.323,324" biçimindeki takdir dolu ifadeler, aynı 
zamanda devir için birtakım değer yargılarını da ortaya koymaktadır. 
Latîfî’nin, Sânii Çelebi, Kâtibî Şeydî Ali Çelebi, Adnî, Tarikî, Subhî Çelebi, 
İbrahim Gülşenî, Kerimî, Merdümî Çelebi, Zâ'ifî Mehmed Çelebi ve 
Kemalpaşazâde için söyledikleri bu çeşit değerlendirmeler arasında yer alır. 

Bütün bu tasvir ve tanıtımların dışında, bazı şairlerin hicve 
düşkünlüğü, güler yüzlü oluşu, espriyi seven yaradılışa sahip bulunuşu da 
verilen bilgilerdendir.  

12. Şiir Dışı Yetenekler / Hüner ve Kabiliyet: 

Latîfî'nin, biyografik bilginin verilmesi esnasında tezkiresinde 
önemle üzerinde durduğu hususlardan birisi de şairlerin çeşitli sanat ve kültür 
dallarında sahip oldukları hüner, kabiliyet ve becerilerin bilhassa ifade edilmiş 
olmasıdır. Latîfî, bu konuda birçok şairin hangi dalda ve ne kadar mahareti 
bulunduğunu -zaman zaman ayrıntılara inmek suretiyle- belirtmiştir. Bazen 
de, “hayli kabil-i şan, bu fende mahir, hayli kabiliyye ti vardur, pür-hüner, ehl-i 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             133 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

hüner” gibi çok genel ifadelerle geçiştirmiştir. Bu arada "fen, fünun" 
tabirleri,"fazl, fazilet, ma'rifet, kemal, kemalat" gibi hal ve vasıflar aslında birer 
meziyet olması bakımından yetenek, hüner ve kabiliyet gibi görülmüş ve iç içe 
girmiştir. Bu nedenle örneklerde de görüleceği gibi, çoğu zaman bunlar 
birlikte zikredilmiştir. 

Şairlerin hüner ve kabiliyetleri çeşitli açılardan ele alınmış ve 
değerlendirilmiştir. Bunları, yaradılıştan gelen yetenek ve kabiliyetler ve 
öğrenim yoluyla kazanılan yetenekler şeklinde tasnif etmek de mümkündür. 
Latîfî'nin böyle bir yaklaşımla şairleri tanıtmaya çalışması, kuşkusuz çağının 
bazı sanat dallarındaki genel durumu ile bu sanat dallarına karşı halkın veya 
sanatçının değer yargılarını da ortaya çıkartacaktır. Bu nedenle aydın bir 
tenkitçi olarak Latîfî'nin bu konudaki hükümleri veya yargıları da önem arz 
etmektedir. 

Tezkirede en fazla sözü edilen sanat ve kabiliyet alanlarının başında 
"musıkî" gelir. Ses güzelliği, herhangi bir musıkî aletini çalabilme, bir musıkî 
parçasını icra etme, bu alandaki genel bilgisi ve yaratıcılığı gibi faaliyetler, 
kabiliyet ve hünerler şairin kendini gösterme fırsatı bulduğu alanlardır. 
Tezkirede bu yönüne dikkat çekilen başlıca şairler şunlardır: Şemsî-i Edvarî, 
Behlül-i Hâfız, Şemsî-i Hisarî, Sun’i-i Burusevî, Andelibî, Dâ'î, Vâlihî, Zârî-i 
Sûzenî, Şavur, Şânî, Sâgarî, Sebzî ve Senayî.  

Bunların dışında kalan bazı şairlerde de genellikle; “hub tanbur-
nevaz, gayetde hub avaze kimesne idi. Sema'a kabil eş'arı ve edvarı vardur ve 
ilm-i musikarda hub te'lifleri ve garra tasnifleri vardur, hub-avaz kimesnedür, 
nakş-bend, hoş-nefes, latif-elhan, hub-nefes" şeklindeki tabir ve ifadeler 
kullanılmak suretiyle durumları ortaya konulmuş olur. 

Latîfî Tezkiresi'nde, şiir dışı yetenekler konusunda genişçe yer tutan 
bir başka hüner dalı hattatlık ve kâtipliktir. Güzel yazı yazma sanatı olan 
hattatlık, kâtiplikle çoğu zaman bir arada mütalaa edilir. Kâtiplik aslında bir 
meslektir, fakat özellikle Osmanlı devletinin idari yapısında yazışmaların 
önemli yer tutması, bilhassa fermanların kaleme alınması, bu işin özel bir 
meziyet ve hüner gerektirmesi, bu sahada görev alacak kişilerin belli bir 
eğitimden geçme mecburiyetini getirmiştir. Bu nedenle önemli kâtiplik 
(nişancılık) görevlerine güzel yazı yazan hattatların getirilmesi tesadüf 
değildir. Şüphesiz bunlar arasında şairler de bulunuyordu. 

Tezkirede, Cenânî, Zârî-i Tokâdî, Kâtibî, Refîkî, Zekâyî, Aşkî-i 
Saruhânî, Şevkî, Beyânî, Layıhî ve Nigâhî, Sa’yî-i Saruhanî, Câmiî, Fânî ve 
Neşâtî güzel hattından dolayı zikredilen şairler arasındadır.    

Beyani, Yazıcı-zâde Mehmed Çelebi ve Behiştî Vâ'iz gibi bazı şairlerde 
de özellikle belirtilen, güzel konuşmaya dayanmakla birlikte, tamamen dini-
ahlaki konuları içine alması itibariyle ayrı bir özellik arz eden va'z, nasihat ve 
hitabet tarzındaki hüner ve kabiliyetler de dikkati çeker. Beyânî'de; "Safha-i 
haddinde henüz hat eseri yogiken hutut-ı muhtelifeye kadir ve sihr-i suhande 
Samiri gibi sahir idi. s.140", Yazıcı-zâde Mehmed Çelebi'de; "Hassa ki tarık-ı 
va'zda kaşif-i esrar-ı te'vil ve mahrem-i ha-rem-i tenzil iken husus-ı va'z u 
nasihatda nasih-i müluk-i selatin ve muk-teda-yı müttakin idi. s.63", şeklindeki 
tanıtımlar bu türdendir. 



Rıdvan CANIM –Bir Biyografi Ustası, Bir Klâsik Dönem Edebiyat Eleştirmeni Latîfî…             134 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kahramanlık, yiğitlik gibi meziyetlerle savaş ve döğüşle ilgili hüner, 
maharet ve fiziki güce dayanan faaliyetler de bazı şairlerde tanıtmaya konu 
olmuştur. Örneğin Dilîrî'de; "Erbab-ı seyf arasında atı ve kendü yarar ve arsa-i 
şeca'atda kılıcından kan tamar merd-i merd-efken ve tig-zen ü saf-şiken şir-şikar 
u şir-merd ve merdan-ı neberd idi. s.217" ve Sun'î Beg'de; "Ümera'il-kiram içre 
kaviyyul-kalb ceriyyü'1-cinan ve püşt-i aduya müşt-i der-şita gürz-giran idi. 
s.340" tarzındaki belirlemeler bu iki şairin kahramanlıklarını ve yiğitliklerini 
ortaya koyar. 

Şairlerin bir kısmının hüner, kabiliyet, maharet ve meziyet sahibi 
oluşlarının herhangi bir dal belirtilmeden tamamen genel tabir ve ifadeler 
içinde tanıtıldığı da görülür. Bunun sebebi, herhalde şairin hüner ve kabiliyet 
bakımından çok yönlülük ve zengin vasıflılığının anlatılabilmesi çabası 
olmalıdır. Le'alî için söylediği; "Ve kendü dahi enva'-ı kemalat ile araste emirü'l-
kelam ve şirin-beyan kimesne olup acayib-i alemden efsane-guy ve küşade-tab' u 
hande-ruy idi. s.476” ve Muğlalı Şâhidî'ye dair kaydettiği; "Merd-i müfessir ü 
muhaddis derviş-i mevlevî şârih-i metn-i kitâb-ı Mesnevi idi.s.290" 
değerlendirmelerinde olduğu gibi.   

Tezkire'de şairlerin şiir dışında hüner gösterdikleri belirtilen 
alanlardan bazıları da şunlardır: Tabii'de "üslub-ı kitabetde ve inşa-i mekatibde 
hayli mahareti ve hüsn-i kitabeti var idi. s.141", Emrî Çelebide; "Hub müverrih ü 
mu'amma-güşadur. s.118", İshak Çelebi'de; "Ve kemalatun ekserinde kamil ü 
rasih ve hub münşi ve müverrih idi. s.112". Zekâyî'de; "Ve nazük imla ve inşası 
var idi. s.226", Taci’de; "Nesr-i müsecca'dan nesr-i adiyi eyü dirdi. s.142", 
Lâmii'de; "Fenn-i nakşda manend-i Mani idi.s.153", Saffî'de; "San'at-ı nakşda 
manend-i Mani ve tahrir ü tasvirde Erjeng-i sani idi. s.335-336", Resmî'de; 
"...San'at-ı nakş u resmin mahiri idi. s.231", Aynı şekilde Mu'îdî ve Behlül-i 
Hâfız'ın şiir dışında hafızlık konusunda kabiliyetleri bulunduğu belirtilir. 
Şemsî-i Defterdar ve Vâlihî-i Belgra-dî'den bahsedilirken "fenn-i hisabda 
seri'ul-hisab" ifadesi kullanılırken, Zamîrî'de; "Nokta sırrınun ilminde hub-fehm 
ü daniş ve remelün aksamından niyyet istihraç itmede hayli basiret ü binişi var 
idi. s.352", Sâgar' de "satranç u nerdün esir ü aşüftesi idi. s.255" biçimindeki 
ifadelerle bu şairlerin şairlik dışındaki yetenekleri dile getirilmiştir. 

Sonuç 

Temelde biyografik bilgiyi nakletmeyi, şairlerin hayatlarına dair 
bilinen ne varsa onları gelecek zamanlara aktarmayı kendilerine birer görev 
addeden şu’arâ tezkireleri, sadece bu görevlerini yerine getirmekle kalmamış, 
kendilerinden sonraki nesillere belki de hiçbir zaman ulaşamayacakları çok 
özel bilgi ve belgeleri de başarıyla ulaştırmışlardır. Latîfî’nin, meydana 
getirdiği şairler tezkiresi içinde verdiği bilgiler ve bu bilgiler doğrultusunda 
yaptığı değerlendirmelerle emsalleri için çok özel bir yere sahip olduğu, 
verdiği bilgilerin doğruluğu ve yaptığı değerlendirmelerin objektifliği ile de 
saygın bir konuma ulaştığı görülmüştür.  



Ϧ 

 

Aydın Kırman “Gazelin Garip OlduĞu Devirlerde garibi gazelden okumak 

Necâtî’nin ‘Garîb’ redifli İlk Gazeli” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 135-153 

Yükleme Tarihi: 25.09.2016 - Kabul Tarihi: 09.10.2016 

Aydın KIRMAN* 

 

GAZELİN GARİP OLDUĞU DEVİRLERDE GARİBİ GAZELDEN OKUMAK 
NECÂTÎ’NİN ‘GARÎB’ REDİFLİ İLK GAZELİ 

 

  Öz: Garip kelimesi Türkçeye Arapçadan geçtikten sonra yüzyıllardır 
Türk edebiyatı metinlerinde yaygın bir şekilde kullanılıp yerlileşmiştir. Klasik 
Türk şiirinde gazeller, diğer nazım şekilleri gibi, artık tarih ve kültüre mal olmuş, 
sadece şekil bakımından değil, mahiyet ve muhteva bakımından da popülerliğini 
yitirip bir bakıma garipleşmiştir. XV. yüzyıl Türk şairlerinden Necatî’nin “garîb” 
redifli iki gazelinden biri, bugünkü garip kelimesinin bütün anlamlarını 
karşılayacak bir ifade zenginlik ve çeşitliliğine sahiptir. Dil ve edebiyat 
eğitiminde bu özellikteki metinlerin, bilinçli bir şekilde söz varlığının 
zenginleştirilmesinde özenle seçilmesi gereken niteliklerde olduğu hususu göz 
ardı edilmemelidir.  

Anahtar Kelimeler: Necatî, garip, redif, gazel, otorite 

  

READING 'THE ODD' THROUGH LYRIC IN THE TIME OF WHEN LYRIC IS ODD 

NECATI'S FIRST LYRIC WITH THE REPEATED VOICE 'GARÎB' 

 

  Abstract: The word Garip 'odd, strange' has been used commonly, 
and become native in texts of Turkish literature during centuries after it has 
transferred from Arabic to Turkish. In Classical Turkish Literature, lyrics have 
become a part of history and culture like the other poetry forms, and have also 
become kind of odd by losing its popularity in point of not only poetry form, but 
also composition and content. One of the lyrics with 'Garip' of Necati, who is a 
Turkish poet of XV. century, has a variety and richness of saying that can reflect 
all the meanings if today's word 'garip'. In language and literature education, it 
should be considered that these type of texts have requirements and properties 
that should be carefully choose in order to consciously enrich vocabulary of 
students. 

Key Words:   Necati, odd / strange, repeated voice, lyric, authority 

 

Klasik Türk Edebiyatı olarak da adlandırılmakla birlikte, Türk 
üniversitelerinde yaygın bir şekilde Eski Türk Edebiyatı resmî adıyla tanınan 
alanın metinleri, dünyadaki herhangi bir yazı dilinin tarihî metinlerinin 
muhtelif zorluklarını barındırır. Yazı dilleri zaman içinde az çok değiştiği için, 
son devirlerin insanları, birkaç yüzyıl öncesini güncel dil gibi anlayamazlar. 
Pek tabii bir yabancılaşmanın sonucu, bu metinler popüler okuyucular için 
“garip”leşir. Yabancılaşmanın ortaya çıkardığı zorlukların sevkiyle de tarihî 
metinler, bazı uzmanlıkların çalışma alanı olduğu kadar, bu metinlerin eğitim 
ve öğretimde ne şekilde ele alınacağı yönünde teklifler de güncelliğini hâlâ 
korumaktadır (Mengi, 2006: 16-19). Yüzyıllar söz konusu olduğunda zaman 
içinde az çok değişen, dilin sadece maddî varlığı değildir. Kavramların temsil 

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi; aydinkirman@gmail.com 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         136 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ettiği anlamlar, duygu ve hayaller, bütün bunlarla birlikte zihniyet, hayata ve 
insana bakışta da değişimler yaşanabilir. 

Türk edebiyatının İslam medeniyeti etkisindeki klasik nazım 
şekillerinden gazelde, aşk konusu en fazla işlenen konulardandır. Şair, âşık 
rolünü bir sahne sanatçısının bazı roller üstlenmesi gibi edebiyatın ifade 
malzemesi şiir diliyle gerçekleştirir. Tarihî metinlerin oluştukları dönemlerde 
aşk, âşığın sevgiliye karşı mutlak teslimiyet ve diğerkâmlık ruh hâlini ifade 
eder. Aşk, doğrudan dinî-tasavvufî bir muhtevaya sahipse, bunun İlahî aşk, bir 
başka deyişle hakiki aşk olduğunu artık bugün bilmeyen pek azdır. Aşkta 
doğrudan dinî-tasavvufî bir muhteva söz konusu değilse, bu beşerî aşk 
demektir. Diğer taraftan âşığın derviş tipi olduğu durumlarda, sevgilinin 
mürşit veya pir addedilen bir sufî otorite olması gibi, âşık rolünü sergileyen 
şairin meşru devlet örgütlenmesinin şurasında veya burasında yer alması da, 
sevgilinin daha üst bir konumda bir hami olduğunu düşündürtür. Klasik 
dönemde devlet hiyerarşisinde astlar üstlere karşı bir emir-komuta disiplini 
dışında duygusal bağlarla da hünerlerini belli etmek ve entelektüel 
yeteneklerine yakışır bir makam ve mansıp sahibi olmada sürekli yarışmak ve 
yükselmek durumundaydılar. Halil İnalcık’ın “patrimonyal devlet ve sanat” 
tespitiyle işaret ettiği bu iklim, eski zamanların Doğu ve Batı’sında hâkim 
durumda idi (2013: 7-15). 

Şair, eğer doğrudan doğruya beşerî aşkı ele alıyorsa, bu durumda 
hakikî aşka göre mecazi sayıldığından bir değer ve haysiyete sahip bu aşkın 
sevgili tipi bile, hem hükümdarın iradesi itibariyle keyfî hem de aynı zamanda 
az çok İlahî Allahlaştırılmış özü itibariyle de isabetli, yani hayrın kendisi 
(Tanpınar, 1998: 5-6)  olmak bakımından, âşık üzerinde mutlak bir otorite 
tesis edecektir. Aşkta âşık, mâşuk ve rakip üçlemesinde yer alan roller, bu 
yüzeysellikten kendilerine paralel başka bazı yan yüzeylerde başka 
kavramlarla ne ölçüde ve çeşitlilikte bir çağrışım ilişkisi içine girerlerse, şiirin 
hayal ve duygu dünyasında çok boyutluluk ve derinlik o ölçüde 
gerçekleştirilmiş olur. Bu durumda, Andrews’ün “örüntü (İng. “pattern)” 
(1985: 123-140; 2000: 153-171) şeklinde adlandırdığı farklı odaklardan 
bakıldığında farklı boyutların da görülebileceği yorum alanının hakkını ihmal 
etmemek gerekmektedir. Buraya kadar ana hatlarıyla işaret edilen duygu 
hâllerindeki mutlak otoriteye karşı âşığın durumu, eski devirlerin toplum 
maşerî vicdanında aşkın bencilliğe hayat hakkı tanımayan yönleriyle son 
derece değerlidir. Aşkın, âşığın kendi zihnî ve duygusal dünyasında kendiyle 
yüzleşmeyi, kendini tanıyıp bilmeyi sağlayan, bu özellikleriyle de takdis ve 
takdir edilen bir tecrübe olması, bağlanma duygusunu da tatmin eden bir 
ihtiyaç olduğunu göstermektedir. 

Tarihî metinlerin dünyasına nüfuzda, o metinlerin ortaya çıktığı 
dönemin zihniyet ve hissedişleriyle birlikte şairin niyetini de eksiksiz fark 
etme iddiası, ancak abartılı bir özgüvenin eseri olabilir. Araştırma dünyasının 
hazzetmediği böylesi bir özgüven tehlikesi de, az çok yanılma riskini 
beraberinde taşır. Metin okuyucusu veya dinleyicisi bambaşka zaman ve 
mekânların, daha farklı kültürel etkilenmelerine açıktır. Tarihî metinleri ne 
kendi doğuş zamanlarına hapsedebiliriz, ne de salt kendi zamanımızın 
okuyuşlarına maruz bırakma hakkımız olabilir. Doğrusu, nispi yanılma 
paylarını da göz önünde bulundurarak müellifin biyografisini ihmal etmeden 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         137 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

metinlerin ortaya çıkış devirleri ile sonraki zamanlar arasındaki kültür ve 
sanatta tabii sürekliliğin izlerini aramak gerekir. Bu arayışta da değişen ve 
değişmeyen hususları tespitte tedbirli, ihtiyatlı ve mütevazı bir gayret 
göstermek esastır.  

Buradaki incelemeye temel alınan metin, XV. yüzyıl Osmanlı 
şairlerinden yüzyılın en önemli temsilcilerinden biri olan Necati Bey’in (ölm. 
1509) “garîb” redifli iki gazelinden birincisidir (Tarlan, 1963: 159-160; 
Çavuşoğlu, -tarihsiz- : 116-117). Şekil bakımından her beyitte en az bir defa 
zikredilen “garip” redifi, şiirin muhtevasının da habercisidir. Redife, bir 
“laytmotif” konumuyla merkeze yerleştirilmiş “garip” kelimesinin sadece 
beşerî aşka dair duygu hâllerini ifade etmede bir araç olup olmadığı, üzerinde 
düşünmeye değerdir.   Esasen XV. yüzyıl ve geleneğin farklı kulvarlarda 
kurucularından olduğu kabul edilen Ahmet Paşa ve Necâtî Bey’in garîb redifli 
gazelleri örnekleminde, daha önceden eldeki işlenmiş malzeme, garip 
kelimesinin kullanımı hakkında kanaat edinmek için yeterli görülebilir. Ayrıca 
iki şairin söylediği şiirler(i), ifade ettikleri duygu boyutu noktasından 
yorumla(y)arak benzerlik ve farklar(ını) mukayeseli olarak ele almak, daha 
önceden temas edilmemiş bir husus da değildir (Çapan, 2010: 183). Necatî’nin 
bu çalışmada incelenen ilk gazeli, Klasik Türk edebiyatının “garîb” redifini 48 
gazelde karakteristikleri itibariyle ele alan etraflı bir çalışmada da, bu 
incelemede tartışmaya konu olan metne vezni, kafiyesi, anlam zenginliği ve 
kompozisyonu bakımından kendisinden önce yazılmış gazellerden ayrılan 
yönüyle dikkat çekilmiştir (Güven, 2014: 577). Bir metni, söz gelimi burada ele 
alınacak olan metni merkez alırken yorumda o metinde mevcut edebî söylemi 
başkaca örneklerle desteklemedeki isabet ve vukufiyet, bunlarla birlikte 
teoriyle uyumlu sistematik yaklaşım, metin inceleme sahasındaki ciddi 
zenginlik ve tecrübelerdendir (Güven, 2013: 1581-1601). Bir meselede 
metinler arası ilişkilerin mukayese yollu tespitlerle vuzuha kavuşturulmasının 
önemi elbette göz ardı edilemez.  Burada sözü edilen ise tek metinli bir 
incelemede, “mesele” şeklinde görülen hususun imkân elverdiğince berrak bir 
şekilde ele alınmasında, bir metnin kendine yeter oluş hâlinden de istifade 
edilebileceğiyle birlikte, âşıkane gazellerin bazısında gölgede kalan başka 
veçhelere dikkat çekmektir. Garip kelimesi, Necatî’nin sözü edilen gazelinin en 
önemli anlam birimi olarak metnin merkezini oluşturur. Öyleyse, kelimenin 
Türk yazı dilinde ilk kullanıldığı zamanlardan başlayarak modern zamanlara 
kadar uzanan serüveninde anlamı bakımından ana hatlarıyla sözlük kayıtları 
ve Necatî gazelindeki kullanımlarının bu süreçteki yerini tespit, ilginç olabilir.   

Türkçede günlük dilde hâlâ sık ve yaygın olarak kullanıldığından artık 
çoktan Türkçeleşmiş olan “garip” kelimesi, bilindiği gibi Arapça asıllı bir 
sıfattır. Aslı, “ġarâbet” (ġurbet) kökünden türemiş “ġarîb”dir. Arapçadaki 
“ġurebâ” şeklindeki ilk ve yaygın çoğul hâli, Türkçede de bilinir, ancak ikincisi 
olan “aġreb” fazla yaygın değildir.  

Garip, Türkçede yabancı, tanıdık olmayan, el; garip, acaip, tuhaf, 
alışılmamış; şaşırtıcı, ilgi çekici; anlaşılması zor, kapalı, muğlak [dil]; nadir, az 
kullanılan [kelime] (Mutçalı, 1995: 621) anlamlarına karşılık gelir. Arapçadan 
İslam kültürünün tesiri altındaki Türk edebiyatı metinlerine geçen bu kelime, 
daha XI. asırda Kutadgu Bilig’de –lık ekiyle genişlemiş şekliyle sonraki 
zamanlara emanet edilmiştir (Arat, 1979: 169; 1991: 62, 64). Buna göre, 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         138 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kutadgu Bilig’in 477. beytindeki gariblık yiri, 478’deki gariblık işi ve gariblıkta 
kullanımlarında kelimenin anlamı “gurbet”i verirken, 498. beyitteki gariblık 
ise doğrudan bildiğimiz “kimsesizlik” anlamındaki garipliği karşılamaktadır. 
Kelime, XIV. asırda (Kanar, 2011: 285) yine devrin fonetik özellikleriyle dikkat 
çeken Türkçe eklerle işletilerek gerek müstakil, gerekse muhtelif anlatım 
kalıpları içinde çoktan kullanılmaya başlanmıştı. Söz gelimi Süheyl ü Nev-
bahâr’a bu bakımdan göz atıldığında, garîblıga düş-, garîblıh, garîblık ve 
garîblık çek- örneklerinde temelde yine “gurbet” anlamıyla bolca örneklere 
rastlamak mümkündür (Dilçin, 1991: 239, 240, 242, 244, 277, 288, 294, 304, 
316, 351, 432, 467, 474, 501). Sonraki yüzyıllarda ise alabildiğince anlam 
zenginliği ve çeşitliliğiyle söz varlığının içinde yerlileştiği bilinmektedir 
(Tulum, 2011: 795). 

 Batı Türkçesinde Eski Anadolu Türkçesinden itibaren izi sürülen bu 
kelime,  daha XV. yüzyılda kazandığını Necatî gazelinde de takip edebildiğimiz 
anlam zenginlik ve çeşitliliğinden beklenen her özelliğini, geç dönem 
sözlüklerde de göstermeye devam etmiştir (Sami, 1996: 965, 966; Redhouse, 
1992: 1343). Türkçe Sözlük’te garip kelimesinin anlamı şu şekilde 
listelenmiştir: 

1. Kimsesiz, zavallı. 
2. Yabancı, gurbette yaşayan, elgin. 
3. Acayip. 
4. Ünlem. Şaşılacak bir şey karşısında söylenen söz. 
5. (Mecazi) Dokunaklı, hüzün veren (Akalın vd., 2011: 904). 

Misalli Büyük Türkçe Sözlük, yukarıda listelenen anlam sıralama ve 
önceliğini az çok kendince düzenleyerek garip kelimesinin hadis ilmindeki ve 
tasavvuftaki terim anlamını da mevcuda ekler (Ayverdi, 2011: 400). İslâm 
Ansiklopedisi, garip kelimesinin sözlük anlamlarını sıralarken edebî tenkit 
eserlerinde “ilginç, eşsiz, tek, orijinal” anlamında övgü ifadesi olarak da yer 
aldığını haber verir. İslâm Ansiklopedisi, kendisinden beklendiği gibi, 
kelimenin daha çok terim anlamlarını karşılayan derli toplu bilgiler de 
barındırır. Garip kelimesi edebî bir terim olarak, Arap belagati açısından ele 
alındığı gibi bu konuda örnek bir literatür listesi de sıralanmıştır (Elmalı ve 
Arslan, 1996: 374). Nitekim belagatte Arap dilinin tecrübesine yaslanan ve bu 
tecrübenin birikimine göre şekillenen Türk belagatine dair geç dönemlerdeki 
teori kitapları da kelimenin bu terim yönüne dikkat çekmişlerdir (Bilgegil, 
1989: 31-35; Saraç, 2013: 40). Bu kelimenin, hem hadis (Polat, 1996: 375; 
Kandemir, 1996: 376-378; 378-379) ve hem Kur’an ilmindeki terim anlamlı 
kullanımı (Cerrahoğlu, 1996: 379-380; 380-381), bir taraftan genel Türkçenin 
konuşma ve yazı dili söz varlığınca benimseninceye kadar, ilim âlemindeki 
değer ve ağırlığı hakkında da bir fikir vermektedir. Tabii tarihi boyunca her 
sahasıyla Türk edebiyatında her seviyedeki “garip temi” ile bilhassa XX. 
yüzyılın ortalarına doğru Türk şiirinde on yıla yakın bir dönemde görülen ve 
öncüleri itibariyle Orhan Veli, Melih Cevdet, Oktay Rifat üçlüsüyle bilinen 
“Garipçilik” akımı da takdir edilir ki bambaşka bir mesai konusudur. Bilindiği 
gibi bu üç şair, şiirde sürüp gitmekte olan aşırı duygusallığa, şairaneliğe, hazır 
malzemeye yaslanan söyleyişin tam aksine yepyeni bir gelenek oluşturmak 
için görüşlerini kitaplaştırmalarıyla da bilinirler. Sonradan “Birinci Yeni Şiiri” 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         139 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

olarak da adlandırılan bu akımın karşı çıktığı gelenekle farkları bu 
incelemenin dışındadır. 

 Türkçedeki garip, kelimenin terim anlamları bir yana bırakılırsa, 
sözlük anlamlarının pek çoğunu verecek şekilde Necatî’nin gazelinde başarılı 
bir şekilde kullanılmıştır. Gazelin her beytinde bu kelimenin kullanımı, sadece 
beşeri aşk çerçevesinde mi düşünülmelidir, yoksa bu kullanımların bir başka 
veçhesi de olabilir mi? Bu soruları cevaplamada,  şüphesiz gazelin muhtevasını 
belirleyen ifade araçları yanında, şairin biyografisinden metinle 
ilişkilendirilebilecek bazı bilgiler göz ardı edilmemelidir. 

Kaynaklara göre Necatî’nin önce Fâtih Sultan Mehmed’e divan kâtipliği 
yaptıktan sonra Şehzade Cem’in yerine Karaman valiliğine getirilen Bâyezid’in 
büyük oğlu Abdullah’ın yanında divan kâtibi olarak Konya’ya gönderildiği 
bilinmektedir. Son olarak da 1504’te Manisa sancağına çıkarılan Şehzâde 
Mahmud’un yanına nişancı olarak gönderilmiştir (Şentürk ve Kartal, 2012: 
220). Yani Necatî’nin şiirindeki his ve hayal dünyasında, biri hanedandan Fâtih 
bir hükümdar ve diğerleri şehzade olan şahsiyetlerin zımnen de olsa birer 
otorite ve hami olarak yer almaması düşünülemez. Şairin burada incelenen 
gazelinde dinî- tasavvufî veçheyi güçlü bir şekilde ele almayı gerektirecek 
somut malzeme olmasa bile, aşk temasını sadece âşık ve maşuk arasındaki 
bilinen duygu hâlleri olarak yorumlamak, şiirin hayatla bağını zayıflatabilir. 
Gazelin bir cephesi akla ilk gelen duygu hâlleri olmakla birlikte,  bir cephesi de 
sanatı takdire muhtaç bir yeteneğin devrindeki daha güçlü tutunma ve söz 
hüneriyle var olma çabasıdır. Bütün bunlar ise, bu edebî geleneğin beslendiği 
İslâm kültür ve mistisizminin verilerinden tamamen bağımsız değildir. Burada 
gazele bu bakış açılarıyla yaklaşırken beyitlerin nesirle aktarımında da daha 
önceden işlenmiş bir tecrübeden faydalanmanın daha isabetli olabileceği 
düşünülmektedir. Yalnız manzum metinle nesre çeviride son devirlerde bile, 
geçen zaman içinde değişmenin takibi açısından italik alıntılarda (Çavuşoğlu, 
tarihsiz: 117) imla ve üsluba müdahale edilmemiş, her bir beyit birer başlık 
altında numaralandırılmıştır. 

Necatî Bey’in garîb gazeli, beyitlerin sıralanışı bakımından ânın 
manzum hikâyesi gibidir. Hikâyedeki anlatıcı, âşık ve/veya müntesip 
rolündeki şairin kendisi gibi görünür. Gramer bakımından dikkat edildiğinde 
nazmedilmiş bu sözler, aslında duygu ve zihniyet dünyasının otoritesine 
yönelmiş olmalı iken anlaşılan sözün asıl muhatabının duyduğu bir şey yoktur. 
Şair, duyurmak ve duymak istediklerini, sözün asıl muhatabı olması gereken 
otorite yerine, otoriteyi de anlattıklarının esas kahramanı yaparak okuyucu 
veya dinleyiciyi muhatap edinen bir kompozisyonu uygun görmüştür. Böylece 
bir iç konuşma dizisi hâlinde sıralananların muhtevası ile sözün muhtelif 
zaman ve mekânlardaki muhatapları, anlatıcı ile duygudaş oluverirler.  

  

 

 

 

 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         140 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

1 Kimsesizlik ve zavallılık ile kendi yurdunda gurbetlik his ve endişesi  

  Dimez nice sürinürsin kapumda sen de garîb 

  Kimesne bencileyin olmasun vatanda garîb 

“Kapımda ne sürünüp duruyorsun ey zavallı?” bile demezsin; kimse 
bencileyin vatanında garîb olmasın. 

 Beyitteki “demez” yüklemi, öznesi kim olursa olsun, öznenin her 
zaman geçerli karakteristik özelliğini haber verir. Yüklem görünüşte her ne 
kadar üçüncü teklik şahsı ifade etse de, metnin bütününe bakıldığında son 
beyit hariç, diğer beyitlerdeki gibi ikinci teklik şahsın muhatap alındığı 
ihtimalini de göz ardı etmemek gerekir. Sadece vezin zaruretiyle düşürülmüş 
olan ikinci şahıs (-sin) eki ise, daha baştan âşıkane bir gazelde sevgiliyi akla 
getirir. Tarihî metinlerin edebî estetik dünyasındaki sevgili tipinin 
“aldırmaz”lık ve hassasiyetten uzak oluşu, âşık tipinin kendi ruh hâline uygun 
öznel hükmüdür. Belki de aldırmazlık gibi görünen, âşığın beklentilerinin 
sabırsızlığına denk bir süratle karşılanmamasının yarattığı genel kabul 
görmüş bir hükümden ibarettir. Sevgili, âşık değildir ki aldırmazlıktan ve 
duyarsızlıktan vazgeçsin… Bu durum, esasen kendiliğinden bir dram ve 
gerilim doğurmaktadır. 

Seven için sevgilinin bulunduğu kapalı, açık, dar, geniş mekânlar, hâsılı 
ilişkili bütün civar, kutsal yerler değerindedir. Böylesi bir hissediş, elbette 
insani ve evrenseldir. Fakat sık sık böylesi bir hayale yaslanma ve böylesi bir 
imkândan faydalanıp gizli açık bunu dile getirme açısından Türk edebiyatı ile 
tarihi bakımdan ilişkide olduğu diğer edebiyatlardaki baskın ısrar, mukayeseli 
edebiyat çalışmaları çerçevesinde ayrıca bir merak konusu olmalıdır. 
Sevgilinin kapısının gönül Kâbe’sine dönüştürülmesi, estetiğin dini ile dinin 
estetiği kavramları arasında alışverişte bereketli bir sanat üretimine imkân 
tanır. Sevgili tipi istiğnası gereği, özellikle âşığı hakkında, tıpkı onun gibi uçsuz 
bucaksız gönül coşkuları ve bağlılığına sahip bulunma mecburiyetinde 
olmadığına göre âşığın beklediği zamanda “ey zavallı, kapımda ne diye 
sürünüp duruyorsun” bile demeyebilir. İki tip arasında hissediş farkı yanında, 
statü farkı da vardır. 

Sevgili, âşığın duygu dünyasında tek ve mutlak otoritedir. Âşığın 
sürünmesi, aşk psikolojisinin gereği ve aynı zamanda geleneğin belirlediği 
“teşrifat”tandır (Akün, 2013: 126-135). Modern insanın bu kurgudaki 
sürünme hâlini bir şikâyet konusu gibi algılayabilmesine karşılık, metnin 
kendi devrinde bu, aşk psikolojisinin adap ve erkânından olan bir gerekliliktir. 
Geleneğin takdis ettiği aşkta âşık, kulun Allah’a teslimi, müridin mürşidini 
takibi, asker memurun komutan amirine itaati gibi bir hissediş içinde olmalı 
ve bunun her türlü hâline rıza göstermelidir. Anlatıcıyı garip, yani kimsesiz, 
zavallı ve elgin (gurbette) hissettiren, hakkı sürünerek layıkıyla verilmiş 
duygu hâlinin fark edilmemiş olması ve belki de fark edilmeme ihtimal ve 
tehlikesidir. Bu endişe, duruma anlatıcının zaviyesinden bakan her kader 
ortağı için geçerlidir. Şu hâlde, şair ortak bir kaderin sözcülüğünü yapar 
görünür. 

Necatî’nin bu beyitten başlayarak sırf duygu dünyasındaki bir otoriteyi 
söz konusu ettiği, buradaki edebî söylemi tek cepheli ve pek tabii eksik ele 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         141 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

almayı beraberinde getirir. Klasik Türk şiirinin gerçek duygu ve düşünce 
zemininde, bir başka deyişle şairin evreninde aşk, olmazsa olmaz temel bir 
temadır. Aşk ‘teması’nın ele alınmasında stilize bir sevgili, hem olabilir hem de 
olmayabilir. Bu metinde pek tabii ilk akla gelen bir sevgili etrafında gelişen bir 
edebî söylem ihtimali kadar, âmir ve hami görülen devlet erkânından herhangi 
birine tutku denilebilecek derecedeki bağlılık duygusu da göz ardı 
edilmemelidir. Dışarıdan bakılınca, “sürünme” gibi görünen işini layıkıyla 
yapan devlet hizmetindeki biri, o devirdeki anlayış ve mevkii gereği bağlılığı 
bakımından fark edilmek, hünerleri bakımından takdir görmek ve 
istikbalinden de emin olmak ister. Şu hâlde sevgili nasıl duygu dünyasındaki 
otorite ise reel hayattaki hiyerarşide de sevgili mesabesinde görülmesi gerekli 
hamiler de öyledir, onlara tutku derecesindeki bağlılık zorunludur. 

         

2 Kimsesizliğin kader oluşunda yalnız kalmamakla teselli hissi  

  Helâk ider hat u hâlün niçe benüm gibiyi 

  Selâmet ol ki komazsın beni inende garîb 

Ayva tüylerin ve benin, benim gibi nicelerini öldürür; Allah râzı olsun 
senden ki beni yine de bir köşede yalınız bırakmıyorsun. 

Hat (ayva tüyleri) ve hâl (ben) sevgiliye ait yüz güzelliği unsurları 
olarak düşünüldüğünde edebî estetikte aşkın doğuşu ve nihai olarak âşığı 
helake sürüklemeye yetecek sebeplerdendir. Yüz güzelliğinden ön plana çıkan 
iki unsurun bu etkileyicilikleri, onlardan ilkinin yazıyı, ikincisinin ise mumu 
kucaklamaya çalışırken yanıveren pervâne cinsi kelebeği hatırlatmalarıyla 
ilgilidir (Pala, 1995: 224). Her iki kavram yüz güzelliğinin ışıltısında beliren 
siyahlıkları itibariyle Mushaf’taki ayetler olduğu gibi, ordu ve askere teşbih 
edilmeleri ve öldürücü olmaları yönünden aşkta nihai ve değişmez kaderi, 
İlahî hükmü de düşündürtürler. Klasik Türk şiirinin dünyasındaki muteber 
aşk, gelenekte kara sevda da denilen ve kurtuluşu ancak ölüm olan bir duygu 
hâlidir. Bütün âşık tipleri adına söz söyleyen anlatıcı, aşkın hâllerine rıza 
gösterirken bir bakıma reel hayattan tecrit olmanın sonucunda meydana gelen 
yalnızlaşmada tek kalmamasını bir lütuf olarak görür. Zira halk arasındaki 
“yalnızlık Allah’a mahsustur” deyişi, kul söz konusu olduğunda ürpertici 
olduğu kadar, herkesin sosyal örgütlenmede bir yerlere bağlı olmasının 
mecbur ve muteber olduğu eski toplum yapısında pek de hayra alamet olmasa 
gerektir. Beyitte ise anlatıcı tarafından gönül rahatlığıyla tasvir edilen bu 
durum “selâmet ol” ifadesiyle sevgili veya otoriteye minnet ve teşekkürü 
gerektirmektedir. 

Bu beyitte sevgiliye karşı benzer ruh hâllerini yaşayanların birer rakip 
olarak görülmemesi dikkat çekicidir. Anlaşılan şair burada kendi duruşunu 
keskinleştirmede keskin ve kestirmeden bir gerilime minnet etmemiş, kendi 
irtifasını gerçek hayatta karşılığı bulunabilmesine rağmen, ağyar da denilen 
rakipler üzerinden sağlamaya tenezzül etmemiştir. Bu, duyguda olduğu kadar 
sanatta da haklı bir özgüvenin eseri olsa gerektir. Beyitteki “hat” ve “hâl” 
kavramları, duygu dünyasının otoritesi sevgiliye ait helak edici güzellik 
unsurları olmaları yanında, gerçek hayatın toplum hiyerarşisinde pek çok 
insanın cazibesine kapıldığı güç ve meşruiyeti elinde tutan otoritenin askerî ve 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         142 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

siyasi kudretini de işaret eden birer potansiyele sahiptir. Osmanlı toplumunda 
nasb denilen bir göreve getirilme, devletin şu veya bu kademesindekilere 
“kayd-ı hayat” şartıyla verilmiş bir ihsan değildir. Herhangi bir sebeple gözden 
düşme, nasb kadar süratli bir şekilde azli, yani görevden el çektirilmeyi hatta 
gerektirdiği hâllerde öldürülmeyi mukadder kılar. Bu bakımdan otorite 
karşısında anlatıcı hangi durumdaysa, benzer pozisyondaki diğerleri de ortak 
kaderleri paylaşırlar.  

      

3 Eşsizlik ile değersizlik ihtimallerinin bereketinde beklenti hissi 

  Eğerçi ağır olur taş kopduğı yerde 

  Sitâre var ki akîki ider Yemende garîb 

Eğerçi “taş bulunduğu yerde ağır olur” derler, fakat öyle yıldız vardır ki 
Yemen’de akîki eşsiz kılar. 

 Necatî’nin en belirgin şairlik tarafının ön plana çıktığı bu beyitte halk 
söyleyişlerinden faydalanılarak söyleyişe güç ve dayanak katma tercihi göze 
çarpar. Yaygın söyleme göre “her ne kadar ‘taş yerinde ağır’dır”, yani “insan, 
ait olması gerektiği yerde değerlidir” dense de, bundaki hakikat payı duruma 
bağlıdır. “Ağır”lık, maddi anlamı yanında burada manevi ‘değer’i, pahayı da 
karşılar. Beyitteki akik, kırmızı, kahverengi ve turuncu gibi muhtelif renklerde 
olabilen, Klasik Türk şiirinin sanat evreninde en kalitelisinin Yemen’de olduğu 
varsayılan kalsedon taşının (SiO2) alt türüdür. Akik, Hz. Muhammed’in 
kullandığı takılardan olduğuna dair kabullerle dindar Müslümanların rağbet 
ettiği, bazı şifa verici ve yararlı özelliklerine inanılan değerli bir taştır. Yine o 
devrin sanat kabullerine göre Yemen’de mebzul miktarda bulunan bu taşın, 
orada çıplak gözle belirgin hâlde görülebilen Süheyl yıldızının ışığı etkisiyle 
daha değerli hâle geldiğine inanılır. Tâcî-zâde Cafer Çelebi’nin, Divan’ında 11. 
Kasidenin 49 ve 50. beyitlerinde  (Erünsal, 1983: 70): 

  Pâdişâhâ çün ‘akîk olup bulur kadr ü bahâ 

  Üstine düşse Süheylün pertevi seng-i Yemen 

 

  Pertev-i lütfun katında zerreden kemdür Süheyl 

  Ger hacerden kem degülsem kadre irgür beni sen 

“Ey padişah, eğer senin Süheyl’inin ışığı Yemen taşı üzerine düşse, akik olup 
değer kazanırdı (Şentürk, 2016: 223-224). Lütfunun yalımları yanında, Süheyl 
tozdan değersizdir. Eğer taştan değersiz değilsem, beni değer (veya şeref)ine 
ulaştır şeklindeki manzum deyişleri, bu konuda sağlıklı fikir vermektedir. 

 Taşlara değer biçenler elbette insanlardır. Sıradan insanların değer 
biçtiği taşlar, doğrusu onlardan bir cinsi, çok daha değerli hâle getirecek iyi bir 
sebebe, ulaşılamaz bir konumda olan mükemmel bir insana muhtaçtır. Ne var 
ki buradaki dram ise yerinde değerli olması gereken taşların çokluğunun, yine 
onların değerini düşürmesidir. Değerlilikte sayıca çoğalma, bir bakıma 
sıradanlaşma da demektir. Bu durumda sevgili veya sevgili mesabesindeki 
otorite, hem Süheyl yıldızı gibi ulaşılamaz bir değer belirleyici hem de lütuf ve 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         143 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kahrıyla değer takdir eden veya düşüren yıldız, daha doğrusu talih rolüyle bir 
otoritedir. Sevgili veya otoritenin değer takdir edici tekliğine karşılık 
sevenlerin çokluğu, onlardan herhangi birinin kalabalıkta kaybolmasına yol 
açabilir. Öyleyse edebî söylemde anlatıcı, sevgili tarafından eşsiz derecede 
güzellik değeri kazanma bereketinde sıradanlaşma tehlikesiyle karşı karşıya 
bulunduğundan bu tür bir gariplikten, daha doğrusu değer kaybetmiş olma 
hâlinden endişeyle bir önceki beyitte rakip olarak bile görmeye tenezzül 
etmediği kalabalıktan sıyrılma beklentisi içindedir. Bütün bu söylem içinde 
sevgilisi nazarında ötekilere göre biricik olma beklentisinde olan âşık ile âmir 
hamisi tarafından hususi bir değerde görülmek isteyen bürokrat arasında, 
insani hissedişler ve kaygılar bakımından pek de fark yoktur. Beyitte 
kullanılan garip kelimesi, ifade ediliş kurgu ve tekniği açısından anlamca hem 
eşsizliği, hem de değersizliği iç içe geçmiş hâlde barındırması bakımından 
okuyucu ve dinleyici muhayyilesini de hayli zorlayıcı bir şair zekâsının 
mahsulüdür. 

        

4 Olagelen ile olması gereken uyuşmazlığı karşısında şaşırma hissi  

  Kapunda âhuma yer yok aceb hikâyetdür 

  Bahâr ü mevsim-i gülşen sabâ çemende garîb 

Senin kapında benim âhıma yer yok, garip şey; bahar ve çiçek mevsimi 
iken bahar yeli çimende tek başınadır! 

 Beyitteki “âh” kelimesi sadece anlamca çağrışımları bakımından değil, 
şekilce yazılışı bakımından da şairane hayallerin kabullerini ifade eder. Latin 
harflerinden ziyade Arap harfleriyle imlâsı üzerinden düşünüldüğünde 
vaktiyle şiirin dünyasında harf simgeciliğinden de faydalanıldığını gösterir. 
Yazma kültüründe ve bilhassa Hurufî metinlerde “âh” (  آه ), “Allah” (  الله ) 
lafzının baş ve son harfleri itibariyle “remz”idir (Gölpınarlı, 1989: 148). Hatta 
yalnızca “he” ( ه ) harfinin bile böylesi sembolleştirmelerde yer aldığı 
görülebilmektedir. Hurûfî inanışların ortaya çıkardığı kültürün, bir inanç 
değerinde değilse bile dekoratif bir miras değerinde sanatın içinde daha geniş 
çevrelerce geç devirlere kadar estetik araç olarak kullanıldığı bilinmektedir. 
Âh, ses tonuna göre beğenme, çaresizlik, öfke, özlem, pişmanlık, sevgi vb. 
duygu hâllerini ifade eder. Aşkın zorluklarını halletmede hiçbir dünyevi çözüm 
bulamayıp çaresiz kalan âşık veya mağdurun, en sonunda başvuracağı mercii 
Allah’a sığınmak olduğundan, Türkçede “ah” denilince anlatım kalıplarına 
girmiş bu kelimede durup düşünmek gerekir. Çünkü biri ah çektiği veya ah 
ettiğinde, ah alan yani buna sebep olan, onmaz. Ah hiçbir zaman yerde kalmaz. 
Birisi ah ettiğinde ahı tutabilir veya mutlaka çıkar. 

 Beytin söylemine göre ah edecek kadar duygu yoğunluğunun 
sınırlarını zorlayıcı samimiyete sahip durumdaki anlatıcının ahı, dramatik bir 
şekilde olması gereken yere ulaşamamaktadır. Ah, edebi estetikte pek çok 
hayalle ilişkili düşünülebilir, ancak beytin ikinci mısraındaki “saba” kelimesi, 
ahın hangi çerçevede ele alınacağına dair bir sınırlama getirmektedir. Saba, 
doğu yönünden esen hafif rüzgârdır. Âşığa sevgiliden haberler, sevgilinin 
saçlarından kokular getirir. Bahar mevsiminde tabiatın canlanıp yeşermesinde 
rolü vardır. Âşığın ah edişi, aşk sırrını açık eden, herkesçe öğrenilmesini 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         144 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

sağlayan bir durum olması sebebiyle bir peyk, yani ulak gibi tasarlandığı 
düşünülebilir (Şentürk, 2016: 169). 

Ahın kendi cirmince bir rüzgâr olduğu da düşünülebilir. Ah sesini 
meydana getiren de nihayetinde nefestir. Ancak “ah”, Hurufilikte nasıl “her 
şeyin esası ses ve sesin kemali de söz” ise modern zamanların insanlarının, 
muhtelif duyguların ünlemi olarak anlayabilecekleri sözden daha fazlasıdır. 
Dünyevi çareler tükendiğinde Allah’ın nihai mahkemesine sunulan “arz-ı 
hâl”in remzidir. Bu beyitteki ah, belli ki tamamen söze dökülmemiş, sırrı 
muhafaza eden bir iç sestir. Ne peyk olarak henüz kapıda yer edinebilmiş, ne 
de saba marifetiyle ortalığa daha fazla saçılmıştır. Saba yelinin bahar 
mevsiminde sevgiliye dair haberler ve ondan kokular getirmesi, bağ ve 
bostanla meşgul olup işiyle uğraşması ve bu arada tabii ki aşk sırrını yayması 
beklenir. Hâlbuki onun çimende tek başına bütün bunlardan uzak olması nasıl 
tuhaf bir durumsa, ahın bir peyk olarak kapıya ulaşamaması, orada bir yer 
edinememesi ve kendi içinde patlayan bir nefes, ses ve söz remzi olma ve sır 
saklama mecburiyeti son derece şaşırtıcı bir durumdur. 

Seven ve sevilen arasındaki bazı kurgular olarak düşünülebilecek 
bütün bu hayaller, devlet çarkındaki hiyerarşide yer alan ast ve üstler arasında 
bazen gelişen iletişim tutuklukları çerçevesinde de bir mantığa oturtulabilir. 
Müntesip memur, işinde ve bağlılığındaki samimiyet ve tasarılarını, âmir 
hamisine itibar görmeyeceği endişesiyle teklif edecek imkân ve cesareti 
bulamayabilir. Buna bağlı olarak kendi kabiliyet ve hünerlerinin, kendisi ifade 
etmeden görülmesini de bekleyebilir. Hâlbuki reel hayat, insani iletişimde 
söze daha fazla geçerlilik değeri vermiştir. Söze dökülmeyen fikirler, duygular, 
tasarılar, hayallerin çok fazla ağırlığı yoktur. Hem hissedilerek bilinen hem de 
söylenemeyenler gibi, olması gerekenle olagelenler arasındaki uçurumun, bu 
gazeldeki anlatıcıya garip (şey!) dedirterek şaşırmaktan çok daha fazla bir 
infial duygusu yaşattığını düşünmek yanlış olmasa gerektir. 

  

5 Ayrıcalık ile itilmişlik ve/veya yüce ile değersizlik geriliminin infial 
hissi 

  Mukîm idüm ser-i kûyunda der-be-der itdün 

  Garîb işler idersin bu derdmende garîb 

Senin mahallende yerleşmiştim, beni kapı kapı dolaşır ettin; acayip işler 
ediyorsun bu zavallıya, acâyib! 

 Modern zamanların algısına göre klasik Türk şiirinde seven ile sevgili 
arasındaki duygusal bağın mahiyeti, tek yönlü olarak çocuk ile annesi 
arasındaki büyüklerinkinden çok farklı olan “çocukça aşk” ilişkisine benzer. 
Ne var ki tarihî metinlerdeki sevgili, genel olarak çocuğunun her türlü bağlılık 
ve bağımlılık kaprislerine, psişik ihtiyaçlarına karşı soğukkanlı bir şekilde 
cevap vermeyen anne gibidir. Bu durum çerçevesinde düşünüldüğünde bu 
beyitte gazeldeki anlatıcı, bir önceki beyitte şaşırma duygusuyla bir parça 
hissettirdiği infial duygusunun kendisi açısından sınırlarını zorlar. Belki de 
başka hiçbir drama gerek duyulmayacak bir tezat kurgular. Âşık, anne 
kucağındaki çocuk kadar kendini emin ve konforlu hissettiği sevgilinin 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         145 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

bulunduğu yerden uzaklara savrulmuş, bir bakıma vatandan gurbete 
düşmüştür. Böylesi bir duygusal sürgün, acı, ıstırap ve korkuları bakımından 
Türk edebiyatının modern dönem anlatılarında, söz gelimi Ahmet Hamdi 
Tanpınar’ın “Âdem’le Havva” hikâyesinde sanatkârane bir şekilde ele 
alınmıştır. Tanpınar, Âdem’in “Değişmez Şevkler Bahçesi”nden “büyük 
karanlıklarda mahpus imkânlar silsilesi”ne yönelişinde, Âdem’e nurun ilk 
aksini, tasavvuru zorlayan ilk damlasını son defa seyrettirir. Bunu bir daha 
göremeyeceğini anlayan Âdem’in içini büyük bir hüzün kaplar. Âdem 
gözyaşlarını meleklere göstermek istemediğinden, başını eğerken büyük bir 
korkuya da kapılır. “Belki de Rabb’ı artık eski yüzüyle göremem.” der (Kaplan, 
2005: 150-151). 

İnsanın daha gurbete düşerken hissettiği daüssıla hissi, Türk 
edebiyatının tarihî metinlerinin his ve hayal dünyasında “Elest Meclisi” 
kaynaklıdır. Metinlerdeki sevgili Allah olduğunda, doğrudan O’na duyulan 
hasret, hakiki aşkın bir göstergesi kabul edilir. Beşerî aşk da, aynı İlahî 
mekânsızlık mekânına dayandırılır. Böylece bu mecliste birbirine ilk defa 
aşina olan ruhların, sonradan bedenlenip bir daha karşılaşıncaya kadar hasret 
çekmelerinin manevi bir tarafı olduğuna da inanılır. Sürekli sevgilinin yanında 
bulunma hayaliyle yaşayan âşık için sevgilinin makamı ve mahallesi Arş kadar 
yüce ve değerlidir (Şentürk, 2016: 376). Âşığın sevgilinin bulunduğu yerden 
fiziki veya psikolojik mesafe olarak uzaklaşması, ya Elest Meclisi’ne telmihtir, 
ya da gerçekten dünyevi bir yakınlık süresinin bir yerinde kendi içinde 
kendini gurbete sürmesidir. Çünkü âşık tipinin sevgili için iddia ettiği yakınlık, 
asla tatmin bulmayan bir yakınlık olduğundan, âşıklar gelenek gereği bir türlü 
dinmeyen hasrete dayanamayarak kendilerini gurbete verirler. 

Metindeki “mukîm” olma, bir yerde ikamet etme, anlam itibariyle 
durağan bir hâli ifade eder. Bu bakımdan Tanpınar’ın “Değişmez Şevkler 
Bahçesi” adlandırmasına uygun bir şekilde metafizik çağrışımlara da imkân 
veren bir huzur ve mutluluğu, gönül rahatlık ve dinginliğini hatırlatır. Hâlbuki  
“der-be-der”lik, huzursuz bir şekilde kapı kapı dolanmanın perişanlık, 
dağınıklık ve hareketliliğini ifade eden en güçlü tezattır. Yine Tanpınar’ın 
ifadesiyle “büyük karanlıklarda mahpus imkânlar silsilesi”nde, dışta olduğu 
kadar içte de aşılması gereken yollar ve zorlu yolculuklar vardır. Şairin, 
kelimenin tam anlamıyla acayip işler dediği bütün bu keşmekeş, zorlu bir 
sınavdır. Bu beyitte sözcülüğü edilen âşığın duygu dünyasındaki konumu, 
kelimenin tam anlamıyla şahane olmakla birlikte, gerçek dünyadaki hâli, son 
derece dokunaklı ve hüzün vericiliği bakımından tarihî metinlerin diliyle gedâ 
veya sâil denilen dilencilik seviyesindedir. Dilencilik, modern algıda toplum 
hiyerarşisinde en alt düzeydeki statü basamağı olarak değerlendirilir. Modern 
zamanların edebiyatında bir tür sosyal deney gibi kurgulanmış hikâyedeki sırf 
dilendiği zannedilerek başkalarınca yargı merceği altına alınan “Beyaz 
Mantolu (bir) Adam”ın bir günlük macerası, bütün bunlara tahammül 
edememesi üzerine bir öz yıkımda kaybolmasıyla sonuçlanabilir (Atay, 1988: 
13-26). 

Eski zihniyetin sanat ikliminde ise dilencilik, modern zamanların 
aksine yüce bir amaç için verilmesi gereken psişik bir sınavdır. Söz gelimi 
Kalenderî gelenekteki kendisine “seyahat verilen” derviş, kendi nefsini Mutlak 
Varlık karşısında sıfırlayıp terbiye edinceye kadar bu ritüele uymak 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         146 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

durumundadır. Tıpkı bunun gibi, âşık da “aşağılanan” hâli münasebetiyle 
kendi var oluşunun kendi dışındakilere göre konum ve kıymeti üzerine 
düşünüp çile çekecek, ibretlik tecrübeler yaşayıp dersler alarak 
olgunlaşacaktır. Mürşidinin verdiği seyahat gibi sevgilinin azarı ve/veya kendi 
hasretinin sürgünüyle gurbete savrulan âşıklara benzer bir şekilde âmir 
hamisinin gözünden düşen bürokrat da, yüce ile değersizliği en somut hâliyle 
yaşayabilir. Bir önceki beyitte ifadesini bulduğu şekliyle âşık veya bürokratın, 
kapısında ahına yer bulamadığı yetmiyormuş gibi varlığının da madden ve 
manen uzaklaştırıldığı otorite karşısındaki hâli, dramatiktir. Bu durumdaki bir 
bilincin, hissettikleri ile maruz kaldıklarının uyuşmazlığı, dünyevi aklı infial 
hissiyle tehlikeye sokar. Ayrıcalık ve itilmişliğin peş peşe tecrübesi, garip 
kelimesinin bütün anlamlarından öte bir varlık-yokluk meselesi olarak 
sınırlarda dolaşmayı da akla getirmektedir.    

    

6 Ululuğun kendisinde ve zorladığı yücelmedeki eşsizliğe hayranlık 
hissi 

  Zihî kemâl-i terakkî zihî cemâl-i celâl 

  Ki ışk bende garîb oldı hüsn sende garîb 

Ne hoş bir gelişmedir ve ne güzel bir ululuktur ki aşk bende eşsiz ve 
benzersiz oldu, güzellik de sende. 

 Bu gazelin buraya kadarki beyitlerinde anlatıcının iç dünyasında 
kaynayıp duran gerilimin duygu grafiği, giderek varlık-yokluk sınırına kadar 
yükselmişken bu beyitte bazı keşiflerin sevkiyle ani bir sükûnete ulaşır. 
Hayranlık duygusunun hâkim olduğu durağan unsurlar da kemal 
noktasındadır. Bir benzeri olmayan iddiasıyla sözü edilen gariplik aynı 
anlamda adeta ikizleşen bir varlık göstermekle birlikte bulunduğu farklı 
konumlar bakımından yine de sadece ortak payda değerindedir. Burada bazı 
beylik bilgileri, sırf edebi söylemin oturduğu mantıkla ilişkilendirmek 
bakımından kısaca hatırlamakta yarar vardır: Modern öncesi Türk kültüründe 
aşk, okuryazarından ümmîlere kadar söz dağarlarının müsaade ettiği 
kadarıyla ifade edilebilen söylemle İlahî kaynaklıdır. İslam mistisizmindeki 
“Vücûd-ı Mutlak” (Mutlak Varlık, yani Tanrı), aynı zamanda “Kemal-i Mutlak” 
(en mükemmel olan) ve “Cemâl-i Mutlak” (en güzel olan)dır. Allah’ın şanı, 
kendini açığa çıkarmaktır. Allah’ın “aşk-ı zâtî” (kendi zatına aşkı) sebebiyle 
kendini görmek ve göstermek istemesi yaratılışla sonuçlanmıştır. Allah, kendi 
güzelliğini seyretmek için ayna hükmündeki kâinatı ve onun içinde de insanı 
yarattığına göre, aşk, insan için var oluşu hissetmede ve anlamada manevi bir 
değere sahiptir. Bu durumda aşkın ilk seveni de sevileni de Allah’ın kendisi 
olduğuna bakılırsa, aşkta bu ikili konumlardan birinde yer alan insan da, bir 
bakıma “âdetullah”a, yani Tanrı töresine uygun durumdayken eşit 
durumdadır. 

 Âşık ve sevgilinin böylesi mistik dayanağından her fırsatta bereketli 
zihnî ve duygusal hayaller üreten şairler, beşerî aşkta sevgiliye, dinî-tasavvufî 
veya siyasi otoriteye bağlılıkta aşkın kendisi kadar aşkta rol alan tarafları da 
takdis ederler. Nitekim bu beyitte kullanılan cemal ve celal kavramlarının her 
ikisi de, Allah’ın güzel isimleri demek olan “esmâü’l-hüsnâ”dandır. “Yüz 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         147 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

güzelliği” demek olan cemal ile “ululuk” ve “büyüklük” ile “hışım” ve “kızgınlık” 
demek olan celal kavramları aslında bir tezat teşkil ederler. Buna rağmen 
birbiriyle tamlama yoluyla ikisi birlikte sevgilinin özelliği olmak bakımından 
bağdaştırılmıştır. Bir bakıma İlahlaşmış sevgilinin veya her türlü otoritenin 
hışmı ve öfkesi bile, “büyüklenme” olarak görülmemesi gereken ululuğunun 
gereğidir. Otoritedeki bu özellikler, duygusal bağlı ve bağımlısında, metnin 
kendi diliyle “kemâl-i terakkî”ye, yani mükemmel bir ilerleme, gelişme 
ve/veya yükselmeye sebep olur. İster Allah’a duyulan aşk olsun, isterse insanı 
manevî olarak yücelten beşerî aşk olsun, her ikisi de insanı ham sofuluk ve 
riyakârlıktan koruması bakımından, aşkın bizatihi olgunlaştırıp pişiren işlevi, 
son derece önemlidir (Şentürk, 2016: 383). 

 Bu beyitte şair, duygusal yönelişlerin odaklandığı her türlü otoritede 
güzelliği, bütün hışım, öfke ve ululuğun harmanlanmasıyla ortaya çıkan 
güzelliğin terbiye ederek mükemmelleştirdiği âşıkta da aşkı garip, yani “eşsiz” 
(İng. unique) kılmıştır. Statü ve özellikleri farklı iki rolde, bir eşsizlik ortak 
paydası bulmak, Allah’ın teklik ve eşsizliğine kadar uzanan manevi bir derinlik 
ve altyapısı bulunan çağrışımlardan istifade eden çok zeki bir sanatkâr 
hünerinin göstergesidir. Geleneğin kabullerine göre aşkın mucidi Allah bir 
tarafa bırakılacak olursa, dünyevi her otorite, kendi güzellik ve değerinin 
layıkıyla farkına varmamış olabilir. Bu durumda şair, sadece bunu keşfeden, 
bu iddia ile memduhunu güzelliğe uyandıran değil, ondaki mükemmelliğin 
kaynağını da ifşa eden bir bilinçtir. Her iki taraftaki “eşsizlik” sadece 
anlatıcının zihni dünyasında hayranlık verici olarak kalmamalı, bütün 
bunlardaki zorlayıcı etkisiyle otorite de buna paydaş olmalıdır. Aslında Allah 
dışındaki “var olanlar” da, özde eşsiz bir güzelliğe sahip, özde bir ve Bir’e 
bağlıdır.  Bütün bunlar düşünüldüğünde, âşık veya her türlü bağlılığın rolünü 
üstlenen şair, hayal derinlik ve zenginliğini en başarılı bir şekilde ifade eden 
söz hüneri sayesinde de mükemmel otoritenin dikkate alması gereken bir 
değer olabilecektir. Bu aşk metafiziği ve felsefesine yaslanan anlatıcı, olagelen 
ve olması gereken arasındaki uçurumu, bir sonraki beyitte bu iddialarını 
basamak yaparak sorgulayıp kapatmaya çalışacaktır. 

            

7 Olagelene rağmen olması gerekende hak edilmiş beklenti hissi 

  Yazuk değül mi bana gülmemek işiğünde 

  Efendisi kapusında olur mı bende garîb 

Bana yazık değil mi ki eşiğinde gülmeyeyim; kul efendisinin kapısında 
garib olur mu? 

 Bundan önceki beyitte, anlatıcının hayranlık hissiyle ön plana çıkardığı 
en büyük dayanak olan eşsizlik anlamındaki gariplik, ne yazık ki sadece zihnî 
dünyada geçerli olabilecek bir eşitlik hâlidir. Reel dünyanın aklı, aşkın aksine 
sadece insan dışı bütün “var olanlar” arasında değil, insan türü içinde de 
hiyerarşi prensibine sıkı sıkıya bağlıdır. Metnin zamanının diliyle, birbirine zıt 
kutupları, yani üst ve ast konum adları “şah” ve “geda” kavramlarıyla 
sembolleştirilen bu hiyerarşide, “bende”, yani kul seviyesindeki âşık, ancak 
merhamet dilenme makamında olduğuna göre bir bakıma “geda”, yani 
dilencidir. Daha önceden belirtildiği gibi, dilencilik toplumsal statü 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         148 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

basamağının en altındadır. Ne yazık ki bir dilenci veya kulun dokunaklı ve 
hüzün veren konum ve hâlinin, en yüce makama herhangi bir hakikati ifade 
edebilecek kudret, ağırlık ve değeri olamaz. 

 Aklın, duygusal bir problematik olarak görebileceği böylesi tezatlar, 
her devirde, her kültürde büyük çelişkilerin doğurduğu entelektüel ve 
sanatkârane üretimlere imkân verebilir. Sanatın rahatsızlıktan doğduğu, 
bütün keşiflerin ve icatların hayatın problemlerine cevap verme gayretinin 
eseri olduğu düşünülecek olursa gazelin başından beri bir varlık-yokluk 
mücadelesi veren şair zekâsının, buradan da sağlıklı bir aklın itiraz 
edemeyeceği bir mantıkla bir söylem geliştirmesi gerekir. Âşık adına söz 
söyleyen şairin duygularındaki berraklık ve samimiyetine bakılırsa zihnî 
dünyaya göre seven ve sevilen eşsizlikte eşittirler. Hâlbuki reel dünya, tek bir 
ortak paydayı değil, pek çok özellikleri listeleyerek aşkın çift kahramanlı 
taraflarının her birini bir uca savurur. Anlatıcı, bütün iddialarından anlaşıldığı 
kadarıyla gönlü itibariyle de otoritenin kapısında, kapı eşiğindedir. Ancak 
bütün dünyevi değerler onu bu kadar yakın mesafedeyken en uzak iç 
sürgünlere atmakta, bir türlü huzur ve mutlulukla gülmesine imkân 
vermemektedir. Şu hâlde zihnî dünyasının şiir evrenindeki güzelliğin 
metafizik ve mistik kaynağıyla irtibatlı “eşsizlikte eşitlik”le birlikte, otoriteyle 
yakınlaşma, hatta “Bir”leşme için onun dışında da bir dünyevi gerekçe bulmak 
durumundadır. 

 Şiirin dünyasında duygusal olarak odaklanılan her türlü otorite, 
ontolojik ilintileri bakımından müteselsil olarak mükemmellikten pay alırlar. 
Âşığın ödevi, nasıl bu mükemmel güzelliğe sevgiliyi uyandırmak ise şairin 
ödevi de temsilcisi olduğu zümrenin vicdanı gibi bunun en hararetli 
sözcülüğünü yapmaktır. Her türlü kusurdan adeta İlahlaştırılarak ideal varlık 
hâline getirilen efendi, sevgili ve otoriteye yakışan, idealleştirilmenin hakkını 
vermek ve en saf duygularla kendisine odaklanmış olan kuluna teveccüh 
göstermektir. Efendiliğin şanından olması gereken bu ilgi, otoriteye kulunu 
maddi ve manevi bakımdan kendisine yakışır hâlde tutma ve böylece şanına 
şan katma fırsatına ilk adım olacaktır. Âşıklarla birlikte her türlü otorite 
karşısında kul seviyesindeki herkes adına söz söyleyen şair, işte bu dünyevi 
gerekçe ile aynı zamanda reel hayatta da geçerli olan efendilik töresinin en can 
alıcı kuralını hatırlatarak hâlihazırda süregelen durumu, olması gerekene 
tahvil etme yolundaki beklentisini dile getirmiştir. Tabii bu söylemin, her türlü 
otoriteyi aciz bırakıp söz sahiplerini ciddiye almaya mecbur edecek bir mantık 
ve zekânın ürünü olduğu göz ardı edilemez. 

   

8 Gariplikte görünür ve var olmanın nihai zafer hissi 

  Sabâ gibi yüzi üzre görüp Necâtîyi dost 

  Didi nice sürinürsin kapumda sen de garîb 

Necâti’yi bahar yeli gibi yüzü üzre görüp sevgili dedi ki “Sen de kapımda 
ne diye sürünüp duruyorsun ey zavallı!” 

 Gazelin buraya kadarki beyitleri boyunca aslında sevgili veya otoriteye 
söylenmesi gerekirken birer iç konuşma kıvamında okuyucu veya dinleyici ile 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         149 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

paylaşılanlar, son beyitte başka bir mahiyete bürünür. İlk yedi beyit boyunca 
anlatıcı, bir sevgiliye âşık veya her hâlükârda bir otoriteye müntesip “garip” 
adına söz söyleyen şairdir. Makta’ beytinde şair kendini anlattığı hikâyeden 
tecrit eder. Bu beyit, bütün beyitlerdeki zihnî ve duygusal faaliyetin varmak 
istediği sonuç, bir başka sekmedir. Anlatılmak istenenleri birinci ağızdan 
sonlandırmaktansa, hikâyeye dışarıdan dâhil olan ve kendisini bilmediğimiz 
herhangi biri adına rol değiştiren şair, hem şiirin şairinin imzasını, hem de 
âşık veya müntesip durumundaki bir garibin akıbetini haber verir. Gazelin ilk 
beytindeki geniş zaman çekimli, genel olarak bir itiyat ve alışkanlığı ifade eden 
“demez(sin)” fiili, görülen geçmiş zaman kipine tahvil edilmiştir. Bu, elbette 
teknik olarak matla’ın yenilenmesi anlamında redd-i matla’ olarak adlandırılan 
bir durumdur. Bütün bunlar, gazelin ilk yedi beyitlik kısmının bir fasıl, makta’ 
beytinin ise tek başına nihai bir fasıl olduğunu gösterir. 

İlk fasılda görünürde bir sessizlik, bu sessizliğin içinde ise kaynayıp 
fokurdayan muhtelif duygu hâllerinin ifadesi hâkim durumdadır. İlk fasılda 
dile getirilenler, bütün anlatılanları ilk ağızdan aynı zamanda yaşayıp hisseden 
biri tarafından son derece öznel bir şekilde ifade edilmiş gibidir. Hâlbuki son 
fasılda bütün hikâyeyi, hikâyede yer alanların arasındaki meseleleri bilen 
başka biri, işi tatlıya bağlarcasına nesnel bir duruşla haber vererek bitirir. 
Buna göre, gazel boyunca dünya kelâmıyla ilaç olsun diye hiç bir söz 
söylememiş olan otoriteye, kendi ululuk ve naz anlamındaki istiğnasına 
yakışır bir soru cümlesi uygun ve yeterli görülmüştür. Otoritenin, sen de 
kapımda ne diye sürünüp duruyorsun ey zavallı! demesi, gazelin daha ilk 
beytinde ifade ve fark edilen ağır bir kimsesizlik ve zavallılık ile kendi 
yurdunda gurbetlik his ve endişesini hiç değilse bir nebze ortadan kaldırması 
yanında, peşinden sıralananların yeniden değerlendirilmesine dair bir umut 
ışığı gibi de görünmektedir. 

Gazelin ilk beytinde kimsesizlik, zavallılık anlamında kullanılan garip 
kelimesi, makta’ beytinde yine aynı anlamda kullanılmıştır. Ancak matla’ 
beytinde “(genellikle) demez(sin)” fiili, “(nihayet) dedi” şeklindeki 
kullanımıyla elbette sadece bir mısra üzerinden redd-i matla’ hâline gelmiş, 
böylece bu gazel ölçeğinde söz dairesi tamamlanmıştır. Gazelin başından 
itibaren kendi duygularının anlatıcısı konumundaki müntesip âşığın garipliği, 
otoritenin soru cümlesiyle hem görünür hâle gelmiş, hem de tescillenmiştir. 
Öyleyse diğer beyitlerde ifadesini bulan her türlü garipliğin, otorite tarafından 
yeniden dikkate alınıp değerlendirilmesi için mead (dönüş yeri) gibi görünen 
yeni bir mebde’, yani bir başlangıç noktası ihtimal ve umudu söz konusu 
olabilir. 

Bu gazelde, duygu dünyasının otoritesi sevgili yerine, onunla birlikte 
onun kadar, otoritenin başka türlerini aramak, edebî söylemi öyle 
yorumlamak, aşırı bir zorlama olarak da görülebilir. Söz gelimi, gazeller 
kasidede olduğu gibi bir amaç veya câize uğruna yazılmazdı (Pala, 1995: 202) 
bilgisi de buna delil gösterilebilir. Ancak gazelin, kasidenin çocuğu olduğunu 
unutmamak gerekir. Kasidenin münhasıran bir amaç veya caizeye bağlı 
olduğu göz ardı edilemez. Öte yandan da kaside şairlerinin benzer bir muhteva 
kırıntısıyla gazelde şöhret altyapısı oluşturmasının, kasiden beklenenleri daha 
muhkem kılacağı da bir gerçektir. Hiçbir şair hiçbir nazım şeklinde insani 
hasletlerinden ve reel hayatın zaruretlerinden tamamen sıyrılmaz. 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         150 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Gazelin tamamı göz önünde bulundurulduğunda iki fasıl arasındaki 
temel farklar daha açık görülür. İlk fasılda âşık veya müntesip adına söz 
söyleyen şair, muhatabı için kullandığı kendi kendine söylenme ifadelerini 
fısıltı veya en fazla mırıltı tonunda okuyucu veya dinleyicisine aktarır. Buna 
göre, ilk beytin ilk mısraında garip kelimesinin kimsesizlik ve zavallılık, ikinci 
mısraında ise yabancı, gurbette yaşayan, elgin anlamlarında kullanılıp bu his 
ve endişelerin ifadesinde araç olduğu görülür. İkinci beyte garip kelimesi 
vasıtasıyla yine kimsesizliğin kader oluşunda yalnız kalmamış olmanın teselli 
hissi hâkimdir. Üçüncü beyitteki garip kelimesi, Türkçe Sözlükte yer almayan 
ancak İslâm Ansiklopedisinde de belirtildiği gibi edebî tenkitte övgü ifadesi 
olan eşsizlik anlamında kullanılmıştır. Ancak bu beyitteki eşsizlik bir yönüyle 
de değersizlik riski de barındıran bıçak sırtı bir konumda olduğundan, şairin 
beklenti, teveccüh ve tercihi, eşsizliğini kazanarak sıradanlıktan sıyrılıp 
yücelmeye yönelir. Dördüncü beyitteki garip kelimesi şaşırma tonunda bir 
ünlemdir. Anlatıcı, olagelen ile olması gereken uyuşmazlığı karşısında 
şaşkınlığını bu kelimeyle ifade eder. Beşinci beyitte garip kelimesi, ilkinde 
acayip anlamında, ikincisinde hüzün veren, dokunaklı bir duruma eseflenme 
tonundaki ünlem göreviyle kullanılmıştır. Bu beyte ayrıcalık ile itilmişlik 
ve/veya yüce ile değersizlik geriliminin infial hissi hâkimdir. Altıncı beyitte 
eşsizlik anlamında kullanılan garip kelimesi, bu anlamıyla hem ululuğun 
kendisinde, hem de zorladığı yücelmede hayranlık hissinin açığa çıkmasında 
vasıtadır. Yedinci beyitte dokunaklı ve hüzün veren anlamında kullanılan 
garip kelimesi, olagelene rağmen, olması gerekende hak edilmiş bir değer 
beklentisi hissini, son defa güçlü ve çarpıcı bir şekilde vurgular. 

İlk fasıldaki kimsesizlik, zavallılık, kendini gurbette görme, yalnız 
kalmamaktaki görece teselli, değer kazanma beklentisi, zihnî dünya ile reel 
dünya arasındaki tezatlara şaşırma, hissedilen değerle takdir edilen ilgisizlik 
ihtimalindeki ağır hüzün gibi inişli çıkışlı ve sınırlarda dolaşan duyguların 
ifadesinin, muhatabı tarafından duyulmadığına göre, birer iç ses olduğunu 
tekrar hatırlamak gerekir. Bütün bunlar, sanat duyarlılığına sahip bir bilincin, 
herhangi bir insanın zihnî dünyasında hissettikleri ile gerçek dünyada maruz 
kaldıkları arasındaki tezadı dillendiren, dünyevi aklın infial hâlinin en çarpıcı 
ifade biçimleridir. Buradan anlaşıldığı gibi hissedilen zihnî ayrıcalık ile maruz 
kalınan dünyevi itilmişliğin peş peşe tecrübesi, modern Doğu Avrupa 
edebiyatında söz gelimi Çek romancı Milan Kundera’nın Varolmanın 
Dayanılmaz Hafifliği’nde, bir Sunday Times haberi üzerinden yaptığı (Kundera, 
1989: 247-249) tahlillerden de anlaşılacağı üzere insan varoluşunun 
boyutlarının kaybolmasına yol açabilir. 

Necatî gazelindeki anlatıcı da, bütün sanat gücüyle maruz kaldıkları 
karşısında hak ettiklerini ifade ederek garip kelimesinin bütün anlamlarından 
öte, bir varlık-yokluk mücadelesi vermektedir. Anlatıcının bütün endişesi, 
görmezden gelinme ihtimali ve kendisi bağıra çağıra kendini ifade etmese de 
kendiliğinden görünür, takdir edilir olmaktır. Tehlikeli bir varlık-yokluk 
sınırından altıncı beyitteki hayranlık duygusuna sığınmak, oradan yine zihnî 
dünya ile reel dünya tezadı arasında bir adalet beklentisine girmek de görünür 
olma çabasına hizmet eder. Ancak bütün bunların doğrudan muhataba sesli 
bir şekilde dillendirilmediğine bakılırsa, bütün bu kaygı, beklenti, hüzün, 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         151 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

korku, hayranlık vb. duygu hâllerinin kokteyli, muhatap hiç duymadığına göre 
ona da sadece hâl diliyle ifade ediliyor olmalıdır. 

İkinci fasılda daha önceden yedi beyitte hâl diliyle uzun uzun anlatılan 
hikâye ve onun duygu hâlleri, saba gibi kapıda yüz üstü sürünen garip 
imgesiyle özetlenir. Artık bu faslı görünüşte birinci ağızdan hikâye anlatıcısı 
değil, onun yerine bütün geleneğin karakteristik hikâyesine vâkıf, bundan pay 
alan herhangi biri yerine geçerek rol değiştiren şair, ka(v)l diliyle kimsesizlik 
ve zavallılığı görünür kılar. Bu fasıl, artık öznel dertleşmelerin sessiz çığlıkları 
değil, perspektif değiştiren anlatıcının hiç değilse görünmüş ve fark edilmiş 
olmanın verdiği zımni ve kontrollü zafer duygusunun nesnel ifadesidir. İlk 
fasıldaki bütün kaygı, beklenti, hüzün, korku gibi olumsuz hissedişlerin yok 
farz edilme ihtimalini, bir soru cümlesiyle bir çırpıda ortadan kaldıran ete 
kemiğe bürünmüş bir var oluş biçimini kazanmak, az şey değildir. 

Âşık veya müntesibin her türlü otorite karşısında, mutlaka duygularına 
birebir karşılık bulma garantisi yoktur. Sevme ve bağlılığın cevabının, 
sevilmeyle takdir ve taltif bulması, olumlu bir değer kazanmadır. Sevilmeme 
ve takdir görmeme ise menfi de olsa bir değerdir. Olumlu veya olumsuz bir var 
oluş, hiç dikkate alınmamak ve fark edilmemekten, yani aslında yok 
hükmünde olmaktan daha iyidir. Hayatta maddi ve manevi bir cesamete sahip 
olma arzusu, en sıradan görüneninden başlayarak bir hüner ispatı, beğenilme, 
takdir görme, kısacası var olma, sanatsal ve entelektüel endişesi olan her 
insanda ancak derece farkıyla ifade edilebilen en temel evrensel ihtiyaçtır. 

 

 Sonuç 

Garip redifli gazel, şairinin önce Edirne’de bir kadının kölesi, sonra 
evlatlığı olarak hayat sahnesinde görünmeye başladığı ömür macerasında 
yaşadıkları ve aslında her insanın bir başına da hissedebileceği gariplik ve 
gurbet duygularıyla uygunluk arz eder. Necatî’nin dili, uçsuz bucaksız Asya 
coğrafyasını yüzyıllarca süren vatan edinme hareketliliğini kuşaktan kuşağa 
yaşayanlarla aynıdır. Bu dil, her devirde diri ve kıvamında duran, her 
anlamıyla gariplik ve gurbet duygularıyla da Akdeniz ve Adriyatik kıyılarına 
kadar varlık-yokluk mücadelesinden kalanların bakiyesidir. Modern 
zamanların taşradan şehirlere doğru boşalan nüfusunun iç dünyalarındaki 
gariplik ve gurbeti çok güçlü bir şekilde hissettiren iklim ise hâlâ devam 
etmektedir. 

Bu incelemede ele alınan gazel de uygun seviyelerde dil ve edebiyat 
eğitiminde farklı duygu hâllerini ifade eden edebî söylemi vasıtasıyla bugünkü 
garip kelimesinin bütün anlamlarını karşılayacak bir ifade zenginlik ve 
çeşitliliğini veren bir potansiyele sahip olduğunu göstermektedir. Dil ve 
edebiyat eğitiminde bu özellikteki metinler, söz varlığının 
zenginleştirilmesinde özenle seçilmelidir. Gazelin her beytinde bu kelimenin 
en az bir defa kullanım zenginlik ve çeşitliliği,  sadece beşeri aşk çerçevesinde 
düşünülen açıklama biçimiyle sınırlandırılırsa, reel hayatla bağı zayıf bir 
inceleme mahbesi içinde, metinlerden beklenen estetik yargı ve haz, hak ettiği 
ölçüye yaklaşmayabilir. Bu durumda estetik yargı ve yarar da sınırlı kalabilir. 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         152 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Hiçbir okuma ve inceleme tecrübesi, metne ilişkin bütün gölgeleri 
tamamen aydınlatamaz. Bu bakımdan her inceleme ve okuma, bir sonraki için 
tartışmadan muaf olmayan mütevazı bir katkı sunar. Edebî eserleri 
diğerlerinden en çok farklı kılan özelliklerinden biri de, her devirde, her 
zaman, herkes tarafından ana prensiplerine bağlı kalmak şartıyla, farklı 
perspektiflerden okumaya izin veren hüviyetidir. 

 

 Kaynakça 

AKÜN, Ömer Faruk (2013), Divan Edebiyatı, İSAM Yayınları, İstanbul. 
ANDREWS, Walter G. (1985), Poetry’s Voice, Society’s Song Ottoman Lyric Poetry,  

University of Washington Press. 
--------------- (2000), Şiirin Sesi, Toplumun Şarkısı Osmanlı Gazelinde Anlam ve Gelenek  

(Çev. Tansel GÜNEY), İletişim Yayınları, İstanbul.  
ARAT, Reşit Rahmeti (1979), Kutadgu Bilig III İndeks (Kemal ERASLAN, Osman Fikri  

SERTKAYA, Nuri YÜCE), TKAE, İstanbul. 
--------------- (1991), Kutadgu Bilig I Metin, AKDTYK, 3. baskı, Ankara. 
ATAY, Oğuz (1988), Korkuyu Beklerken, İletişim Yayınları, 3. baskı, İstanbul. 
AYVERDİ, İlhan (2011), Misalli Büyük Türkçe Sözlük, Kubbealtı, İstanbul. 
BİLGEGİL, M. Kaya (1989), Edebiyat Bilgi ve Teorileri Belâgat, Enderun Yayınları, 2.  

baskı, İstanbul. 
CERRAHOĞLU, İsmail (1996), “Garîbü’l-Kur’ân”, DİA, C. 13, Türkiye Diyanet Vakfı  

Yayınları, İstanbul. 
ÇAPAN, Pervin (2010), “Ahmet Paşa ve Necâtî Bey’de ‘Garîb’ İmgesi ve ‘Öteki Oluş’a  

Dair”, JOURNAL OF TURKISH STUDIES TÜRKLÜK BİLGİSİ ARAŞTIRMALARI,  
Vol. 34/1 (Festchrift in Honor of Walter G. ANDREWS I), Harvard University. 

ÇAVUŞOĞLU, Mehmed (Tarihsiz), Necati Bey Divanı Seçmeler, Tercüman 1001 Temel  
Eser, İstanbul. 

DİLÇİN, Cem (1991), Mes’ûd b. Ahmed – Süheyl ü Nev-Bahâr, İnceleme-Metin - Sözlük,  
AKDTYK, Ankara. 

ELMALI, H. ve ARSLAN, Ş. (1996), “Garîb”, DİA, C. 13, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,  
İstanbul. 

ERÜNSAL, İsmail E. (1983), The Life and Works of Tâcî-zâde Ca‘fer Çelebi, with a Critical  
Edition of His Dîvân, İ.Ü. Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul. 

GÖLPINARLI, Abdülbâki (1989), Hurûfîlik Metinleri Kataloğu, AKDTYK TTK Yayınları,  
2. baskı, Ankara. 

GÜVEN, Hikmet Feridun (2013), “Şiiri Anlamak: Necatî Bey’in Bir Gazelinin Hikâyesi ve  
Yorumu”, The Journal of Academic Social Science Studies, Volume 6 Issue 2,  
Elazığ.   

  --------------- (2014), “Garîb Redifli Gazellerin Şekil ve Anlam İlişkileri Üzerine Bir  
İnceleme”, TURKISH STUDIES – International Periodical For The Languages,  
Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 9/9, Ankara. 

İNALCIK, Halil (2013), Şâir ve Patron, Doğubatı, 5. baskı, Ankara. 
KANAR, Mehmet (2011), Eski Anadolu Türkçesi Sözlüğü, Say Yayınları, İstanbul. 
KANDEMİR, M. Yaşar (1996), “Garîbü’l-Hadîs”, DİA, C. 13, Türkiye Diyanet Vakfı  

Yayınları, İstanbul. 
KAPLAN, Mehmet (2005), Hikâye Tahlilleri, Dergâh Yayınları, 11. baskı, İstanbul. 
KUNDERA, Milan (1989), Varolmanın Dayanılmaz Hafifliği (Çev. Fatih ÖZGÜVEN,  

İletişim Yayınları, 15. baskı, İstanbul. 
MENGİ, Mine (2006), “Divan Edebiyatı Öğretiminin Sorunları ve Bazı Çözüm Önerileri”,  

Bilim ve Aklın Aydınlığında Eğitim (Divan Edebiyatı Özel Sayısı), Sayı: 77-78  
(Temmuz-Ağustos), Ankara. 

MUTÇALI, Serdar (1995), Arapça – Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, İstanbul. 
PALA, İskender (1995), Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yayınları, 3. Baskı,  

Ankara. 
POLAT, Selahaddin (1996), “Garîb”, DİA, C. 13, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

İstanbul. 



                          Aydın KIRMAN – Gazelin Garip Olduğu Devirlerde Garibi Gazelden Okumak…                         153 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

REDHOUSE, James W. (1992), A Turkish and English Lexicon, Çağrı Yayınları, 2. edition,  
İstanbul. 

SARAÇ, M. A. Yekta (2013), Klâsik Edebiyat Bilgisi Belâgat, Gökkubbe, 11. baskı, 
İstanbul. 

Şemseddin Sâmi (1996), Kâmûs-ı Türkî, Çağrı Yayınları, 6. baskı, İstanbul. 
ŞENTÜRK, A. Atillâ ve KARTAL, A. (2012), Eski Türk Edebiyatı Tarihi, Dergâh Yayınları,  

6. Baskı, İstanbul. 
ŞENTÜRK, A. Atillâ (2016), Osmanlı Şiiri Kılavuzu 1, OSEDAM, İstanbul. 
TANPINAR, A. H. (1988), 19 uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 7. baskı, İstanbul. 
TARLAN, Ali Nihad (1963) Necatî Beg Divanı, MEB, İstanbul. 
TULUM, Mertol (2011), 17. Yüzyıl Türkçesi ve Söz Varlığı, TDK Yayınları, Ankara. 
Türkçe Sözlük (2011), (Haz. Şükrü Halûk AKALIN… [ve başk.]), TDK, 11. Baskı, Ankara. 

 

 



Ϧ 

 

 

Abdulmuttalip İpek “Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı DeĞerlendirmeler” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 154-163 

Yükleme Tarihi: 25.09.2016 - Kabul Tarihi: 09.10.2016 

Abdulmuttalip İPEK* 

 

NEDİM ŞAHSINDA ŞÛHÂNE TARZ ÜZERİNE  
BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 

               Hayâlin gelmez oldu dîde-i fersûde-müjgâne  
                                Meger kim pây-i nâzı yârelenmiş ol dikenlikde 

                     (Nedim) 

Öz: Kaynakların, klasik Türk şiirinde etkili olduğunu zikrettikleri edebî üslup 
veya tarzlardan biri de Muallim Naci’nin Esami adlı eserinde “eş’âr-ı şûhâne” 
olarak bahsettiği “şûhâne” tarz veya üsluptur. Klasik Türk şiirinde kadını ve 
aşkın zevklerini konu alan, zarif ve çapkın bir anlatımla söylenmiş gazellere 
“şûhâne gazel” adı verildiği bilinmekte ve bu tarzın edebiyatımızdaki en önemli 
temsilcisi Nedim kabul edilmektedir. Ondan sonra gelen ve bu tarzı 
benimseyerek “şûhâne” şiirler yazmaya çalışan bazı sanatçılar ise söz konusu 
şûhluğu Nedim’de olduğu gibi söyleyişte yahut ifade tarzında 
yakalayamadıklarından, eskilerin tabiriyle “perde-bîrûnluk”a düşmekten 
kurtulamamışlardır.     

Bu makalede söz konusu tarzın lügat manasından hareketle, Klasik Türk şiirinde 
nasıl işlendiği, hangi sanatçılar tarafından temsil edildiği ve özellikle bu tarzın en 
büyük temsilcisi kabul edilen Nedim’in şiirlerinde nasıl makes bulduğuna dair 
hususlar ana hatlarıyla incelenmeye çalışılmıştır.  

Üzerinde durulan esas konu ise bu tarzın bir konu mu yoksa üslup meselesi mi 
olduğu ve Nedim’in edebî kişiliğinde nasıl bir hususiyet kazandığı meselesidir.  

Anahtar Kelimeler: Nedim, Şûhâne Şiir, Klasik Türk Edebiyatı. 

 

EVALUATIONS ON SUHANA POETRY BY NEDIM 

Abstract: One of the styles or genres which sources state as an influence on 
classical Turkish poetry is “suhana” style or genre that Muallim Naci, Naci the 
Teacher, speaks as “es’ar-i suhana” in his work titled as Esami. It is known that 
lyric poems which focus on women and delights of love in an elegant and 
flirtatious manner are classified as “suhana lyrics” and that Nedim is the most 
prominent forerunner of the genre in our literature. Some literary figures after 
Nedim who adopted the same genre tried to compose “suhana-ish” poetry but 
failed to reach Nedim’s level of composition or statement, therefore they were 
mocked as being “perde-birun”, which meant indecent and impudent. 

Originating from the dictionary meaning of the term, this study generally deals 
with the manners in which the aforementioned genre was treated, the literary 
figures who represented the genre, and the practices in the poems by Nedim, 
who is accepted as the greatest representative of the genre. 

The main focus in on the question whether this genre is actually a subject matter 
or a stylistic concern and on the specific case based on Nedim’s literary 
characteristics.  

Key Words: Nedim, Suhana Poetry, Classical Turkish Literature. 

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Aksaray Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi; abdulmuttalipipek@hotmail.com 
 Bu yazı 25-27 Kasım 2010 tarihlerinde Kayseri’de “Prof. Dr. Mine Mengi Adına” düzenlenen VI. 
Klasik Türk Edebiyatı Sempozyumu’nda sunulan tebliğin yeniden düzenlenmiş hâlidir. 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               155 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Giriş 

 Bilindiği üzere Türkçenin, Türk edebiyatının ve tarihinin metinlerle 
izleyebildiğimiz ilk yazılı ürünleri Göktürk Yazıtları’dır. Bu yazıtlar 
bengü/mengü/bengi taş adı verilen anıtlara nesir olarak kazınmıştır. Bununla 
birlikte yazılı kültürün tesis edilmesinden sonra nazım, daima nesirden üstün 
tutulmuş ve nesre göre daha çok tercih edilmiştir. Bunun temelinde hiç 
kuşkusuz nazmın; ahenk, özlü anlatım, akılda kalıcılık gibi yönleriyle nesre 
göre daha güçlü olması ve ifade olanakları açısından sanatçıya daha geniş 
imkânlar sunması yatmaktadır.  

Klâsik Türk edebiyatına baktığımızda da nazmın, nesirle 
kıyaslanamayacak ölçüde baskın olduğu gerçeğiyle karşı karşıya kalmaktayız. 
Daha özele indiğimizde ise klasik Türk şiiri geleneğinde diğer nazım 
şekillerine nispetle estetik yönü, lirik muhtevası ve divanların merkezinde yer 
alması itibarıyla gazel ilk sırada gelmektedir ve bu yönüyle eski şiirin kalbidir. 
Hem İran edebiyatı hem de Türk edebiyatının en sevilen nazım şekli olan 
gazel, kemiyetçe de keyfiyetçe de her devirde diğer nazım şekillerinden daha 
fazla ehemmiyet görmüştür. (Akün, 1994: 405). “Gazelde en çok işlenen konu 
kadın ve aşktır. Bunun yanı sıra sevgilinin güzelliği, çekiciliği, ona duyulan 
özlemin ve sevgilinin âşıka olan kötü davranışlarının verdiği ıstırap, rakibin âşık 
üzerinde uyandırdığı kızgınlık ve kıskançlık, feleğin ve talihin âşıka eziyeti de 
anlatılır. Bunun dışında, meyhane, içki âlemleri, şarabın zevki, baharın verdiği 
neşe, talihin iyi ve kötü cilveleri çok işlenen konulardır. Dinle ilgili düşünceler, 
tasavvuf, ham sofularla alay, hayat, dünya ve âhiret hakkında türlü görüş ve 
hikmetler de gazellerde sık sık söz konusu edilmiştir. Bu konuların yoğun olarak 
işlendiği gazeller üslup yönünden çeşitli adlar alır.” (Dilçin, 1986: 140). 

  Tâhirü’l-Mevlevî, Dârüşşafaka’da okuttuğu ders notlarından oluşan 
“Tedrîsât-ı Edebiyyeden Nazm ve Eşkâl-i Nazm” adlı eserinin “Aksâm-ı Nazm” 
başlığı altında, gazelleri işledikleri konulara göre “ilâhiyât, istigâse, hikemiyât, 
hamâsiyât, garâmiyât, şarâbiyât, tesâvîr, rivâyât, medâyih, merâsî, hicviyât, 
fenniyât” olmak üzere sınıflandırmıştır. (Tâhirü’l-Mevlevî, 1329a: 55-88). 
Tâhirü’l-Mevlevî, bu bahiste her ne kadar yer vermemiş olsa da kaynaklarda 
zikredilen gazel türlerinden biri de “şûhâne gazel”dir1. Klasik Türk şiirinde 
kadını ve aşkın güzelliklerini konu alan ve zarif, çapkınca bir anlatımı olan 
gazellere “şûhâne gazel” denilmektedir. (Mermer ve Keskin, 2005: 95). Bu 
tarzın edebiyatımızdaki en önemli temsilcisinin ise Nedim olduğu hususunda 
bütün kaynaklar hemfikirdir. Öyle ki bu tarz Nedim’le âdeta özdeşleşmiş ve bu 
özdeşlikten ötürü söz konusu tarza “Nedîmâne” tarz da denilmiştir. (Dilçin, 
2000: 111). 

                                                           
1 Burada bir hususa dikkat çekmekte yarar vardır: Tâhirü’l-Mevlevî, yukarıda zikredilen 
eserinin “Aksâm-ı Nazm” kısmında şûhâne gazelden bahsetmemekle birlikte aynı eserin “Eşkâl-i 
Nazm” başlığı altında yer alan “gazel” bahsinde hem “şûhâne” gazelin ismini zikreder hem de 
“şûhâne, rindâne, hekîmâne” gazeller hakkında önemli bir tespitte bulunur. Ona göre: “Gazel 
tanzîminden maksad âlâm-ı garâmın ifhâmı olduğundan me’âl-i âşıkânesi, rikkat-perver bir kalbi 
titreten, mütehassis bir göze yaşlar döktüren sözler hakîkî gazellerdir.” Bu sebepten ötürü 
“şûhâne, rindâne, hekîmâne gazeller, şeklen olsalar bile hakîkaten gazel değillerdir.” der. 
(Tâhirü’l-Mevlevî, 1329b: 61). O, ayrıca “Edebiyat Lügati” adlı eserinin “gazel” maddesinde 
şûhâne gazelden bahsederek bu tarz gazellerle şöhret kazanmış olan Nedim’in ismini zikreder. 
bk. Tâhirü’l-Mevlevî, 1994: 48. 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               156 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Çalışmanın temelini teşkil eden “Nedim” ve “şûhâne tarz” mevzularına 
geçmeden evvel, yazı boyunca sıkça müracaat edilecek olan ve dolayısıyla bir 
anahtar kavram hususiyeti arz eden “şûh” sözcüğünden başlamak daha yararlı 
olacaktır. 

 “Şûh” sözcüğü ile ilgili olarak lügatlerde: “hareketlerinde serbest 
davranan (kadın); neşeli, şen ve oynak; açık saçık, hayâsız (kadın); utanmak 
bilmez olan, açık meşrep olan; nazlı, şiveli ve oynak; atak, hâzır-cevâb, latîfe-gû, 
cür’etli; yol kesici, harami; ilâhî cezbe veya tecellî” gibi anlamlar yer 
almaktadır.2 Şiirde: “şûh-çeşm, şûh-meşreb, şûh-rû, şûh-zebân…” gibi birleşik 
sıfatlarla ve çoğunlukla da “şûh-ı şîvekâr, şûh-ı sîm-endâm, şûh-ı cefâ-hû, şûh-ı 
şeh-levend, şûh-ı dil-sitân, şûh-ı dilâşub,  şûh-ı mehlikâ” gibi sıfat tamlamaları ile 
kullanılan bu sözcük için Ebuzziyâ Tevfik ise iki türlü anlam vermiştir. Lügat-i 
Ebuzziyâ’da “şûh” maddesinde şu ifadeler yer almaktadır: “şûh (Fars.) cesur, 
bî-şerm, bî-hayâ//Istılahımızda şen, şâtır, mâ’il-i şevk ve neşât olan kimseye 
ıtlâk olunur.” (Ebuzziyâ Tevfik, 1306: 599). Ebuzziyâ Tevfik devamında, bu her 
iki mana için Nef’î ve Râgıb Paşa’dan seçmiş olduğu beyitlerden örnekler de 
vermektedir3: “Evvelki ma’nâya: 

Nef’î:  Bir âfet-i pür-şîve ki her gamze-i şûhu 

  Sermest iken âmihte-i şerm ü hayâdır      

 

Râgıb Paşa: Gül gibi âlüfte vü sünbül gibi âşüfte mû4 

  Şûh arar dil duhter-i rez gibi mestûr istemez   

Ma’nâ-yı sâniye: 

Nef’î:  Niçe gûyâ olur gör tab’-ı şûhu 

             Niçe inşâ eder medh dem-â-dem 

Kezâ:   

  Meclisde şûh-ı dil-firîb ceng edicek şîr-i ücem” (Ebuzziyâ Tevfik, 
1306: 600). 

 Esasen Nedim’e gelinceye kadar Bâkî, Şeyhülislâm Yahyâ ve Nef’î gibi 
şairlerin divanlarını taradığımızda onların da −az da olsa− şûhâne 
diyebileceğimiz beyitler söylediğini görmek mümkündür; ancak bunlar 
içerisinde en dikkate şayan ve Nedim’de en tesirli akislerini bulabildiğimiz 
sanatçı Nef’î’dir.  Bununla birlikte Sultan Osmân’a sunduğu kasidenin bir 
beytinde: 

                                                           
2 bk. Şemseddin Sâmî, 1999: 787; Hüseyin Remzi, 1305: 737; Muallim Nâcî, 1322: 448; 
Mütercim Âsım Efendi, 2009: 741; Mehmed Salâhî, 1313: 88; Mehmed Bahaeddin, 1997: 418; 
Ahmed Vefik Paşa, 1306: 1203; Kanar, 2003: 431; Devellioğlu, 2002: 1003; Parlatır, 2009: 1587. 
3 Ebuzziyâ Tevfik’in, “şûh” maddesinde Nedim’in ismini zikretmeyip Nef’î ve Râgıb Paşa’dan 
örnek beyitler sunması dikkat çekicidir. 
4 Râgıb Paşa Divanı’nın bazı yazma nüshalarında bu mısra şöyledir: 
 Gül gibi âlüfte rû sünbül gibi âşüfte mû  
(Koca Râgıb Paşa, Dîvân, Toronto Üniversitesi Kütüphanesi, No: PL248, K585A17).  
 Gül gibi âşüfte rû sünbül gibi âşüfte mû  
(Dîvân-ı Râgıb Paşa, Michigan Üniversitesi Kütüphanesi, No:422). 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               157 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  Salâdır nükte-sencân-ı zamâne hîç lâf etmem 

Ben öğretdim cihâna tarz-ı şûh u şi‘r-i hemvârı 

(Nef’î, K.14/s.89) 

diyerek cihana “şûh tarzı” öğretmiş olmakla müftehir olan Nef’î’deki şûhluk, 
Nedim’e hatta Bâkî ve Şeyhülislâm Yahyâ’ya göre farklılık arz etmektedir. 
Nedim’deki şûhluk, sevgilinin tasvir ve tavsifi ve daha ziyade tasavvurdan 
tahayyüle yönelen, oradan kelimelere, edâya, üsluba sirayet eden bir nezâket 
şeklinde karşımıza çıkarken; Nef’î’de daha çok kendi şairlik kabiliyetini ve 
yaratılışını beyan şeklinde tezahür eder. Ondaki şûh tarz nükteli söz söylemeyi 
de içermektedir. Nef’î’nin şûh tabiatını terennüm ettiği bu beyitler oldukça 
dikkat çekicidir: 

 Bikr-i fikrim şehr-bânû-yı şebistân-ı hayâl 

 Tab’-ı şûhum gamze-i hâzır-cevâb-ı rûzgâr  

   (Nef’î, K.17/s.99) 

 Tab’ım ol bülbül-i şûh-ı çemen-i ma’nâdır 

 Ki esîr-i kafes ü dâm iken olmaz yine lâl  

   (Nef’î, K.36/s.167) 

 Tab’ım ol gamze-i şûh-ı büt-i ma’nâdır kim 

 Hûn-ı şemşîr-zebân ile verir fitneye reng  

   (Nef’î, K.38/s.173) 

 Fitne mahlûk olalı görmedi çeşm-i eyyâm 

 Tab’-ı şûhum gibi bir sâhir-i bî-pervâyı  

   (Nef’î, K.45/s.196) 

Nef’î’de ilk belirlenimlerini veya kıvılcımlarını gördüğümüz bu tarzın 
Nedim’de –tabir yerindeyse bir külhâna dönüşmesinde, sanatçıların şahsi 
dehalarının ve sanat anlayışlarının yanında her iki sanatçının içerisinde 
yaşadığı yüzyılın da belirleyici olduğunu belirtmek gerekir. 

Bu bakımdan klâsik Türk şiirinde şûhâne gazellerin en büyük temsilcisi 
sayılan ve edebiyat tarihimizde şahsi üslubuyla şöhret kazanmış olan 
Nedim’in, bu tarz şiirler söylemesinde, büyük bir kabiliyeti haiz şen, şûh ve 
rind bir mizaca malik olmasının dışında; XVIII. yüzyılda bir zevk ve sefahat 
dönemi olarak bilinen Lâle Devri’nin o şaşaalı, görkemli yaşam tarzının da 
etkili olduğu muhakkaktır. Bir başka ifadeyle Lâle Devri ve bu devrin 
beraberinde getirdiği yaşam tarzı, Nedim’in mizacında zaten var olan o şûh 
edanın ortaya çıkmasına uygun bir zemin hazırlamıştır. Bunun dışında on üç 
yıl süren ve Patrona Halil isyanıyla son bulan bu ayş ve işret döneminin 
başında bulunan Sultan III. Ahmed’in şair ve hattat bir sultan, Sadrazam 
Damat İbrahim Paşa’nın ise şiirden anlayan ve bitip tükenmeyen ihsanlarıyla 
maruf eşsiz bir sadrazam oluşu gibi etkenleri de göz ardı etmemek gerekir. 
Zira Devlet-i Âliyye’nin başındaki bu her iki isim de özellikle Damat İbrahim 
Paşa Nedim’in şairliğini takdir etmiş sanatçının ve sanatının daimî bir hâmisi 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               158 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

olmuştur. Dolayısıyla Nedim’in sanatının tesirli oluş amillerini ve sanatındaki 
başarısını değerlendirirken içerisinde yaşadığı devri ve muhiti göz ardı 
etmemek gerekir. Bu hususta Süleyman Nazif’in; Fuzûlî, Nef’î ve Nedim 
şahsında, şairlerin yaşadıkları dönemlerin panoramasını sunduğu şu tespitleri 
dikkate şâyândır: “Nedim, Fuzûlî gibi kederli bir ömrün acılı inlemelerini tespit 
edip ebedileştirecek elem ve feryat şiirleri söylemedi. Çünkü, san’at perisi her 
sabah Dicle ve Fırat Nehirlerinin çağıltılı yorgunluğu ve vadilerinde yaşayan 
türlü kaygılardan sersemlemiş bedevîlerin sıkıntılı türküleriyle değil, Sadâbâd 
bülbüllerinin sevinç ve neş’eleriyle uyanırdı.  

          Nef’î gibi divân’ının her sayfasını bir gürültü ile ilelebed titretecek cenk 
ve savaş kasideleri yazmadı. Çünkü, III. Ahmed devrinin nisbî sakinliği ve zevkleri 
içinde kendinden geçen şûh ve neş’eli yaradılışı, bir asır evvelki I.Ahmed, II. 
Osman, IV. Murad zamanlarının kanlı hâdiselerini tasvir değil, hatta 
hatırlamaktan incinirdi.” (Süleyman Nazif, 1971: 21). 

 Bununla birlikte Nedim’in “kendi yarattığı huyuna” şûhluğu ve şetâreti 
uygun bulmuş olması da ihtimal dâhilindedir ki bu husus yani edip ve 
sanatçıların gerçek huylarına aykırı kendi yarattıkları bir huyun olabileceği 
meselesi başlı başına bir çalışma konusudur.5  

 Şûhâne tarzın, Nedim’in içinde yaşadığı devir ile alakalı olan kısmını 
bu şekilde kısaca değerlendirdikten sonra; “şûhâne tarz” ve bu tarzın 
Nedim’de nasıl şahsi bir üslup hüviyeti kazandığı hususunda şunları söylemek 
mümkündür: Şûhâne şiirler, yukarıda da zikredildiği üzere kadını ve aşkın 
güzelliklerini konu alan şiirlerdir ki esasen bu şiirlerdeki “şûhluk” veya 
“şûhânelik”, üsluptan ziyade “konu”yu mündemiç bir meseledir. Bir başka 
ifadeyle şûhluk bir üslup meselesi değil, konu meselesidir. Zira gerek yukarıda 
ismini zikrettiğimiz Tâhirü’l-Mevlevî’nin “Tedrîsât-ı Edebiyyeden Nazm ve 
Eşkâl-i Nazm” adlı eserinde gerek bu konuyu ele alan diğer eserlerde gazeller 
bir tasnife tabi tutulurken “konu”dan hareket edilmektedir. Nitekim Tâhirü’l-
Mevlevî’nin mezkûr eserinin “Aksâm-ı Nazm” başlığı altında yer alan ilk cümle 
şöyledir: “Mevzû i’tibâriyle âsâr-ı manzûme başlıca ber-vech-i âtî aksâma 
ayrılır.” (Tâhirü’l-Mevlevî, 1329: 55). Dolayısıyla gazeller sınıflandırılırken 
hareket noktası gazelin “mevzû”udur.6 Ancak çeşitli kaynaklarda bu tarz bazen 
bir üslup gibi değerlendirilerek bazen de ihsas ettirilerek, şûhluğun konu ile 
olan kayıt ve ilgileri göz ardı edilmektedir. Bunda, bu tarzın Nedim’in şiirlerini 
belirgin kılan önemli bir unsur olması ve Nedim’in sanatında şahsi bir üslup 
hüviyeti kazanmış olmasının da etkili olduğunu söyleyebiliriz. Zira birkaç 
şiirini hariç tutmak kaydıyla şûhluk, Nedim’in aşkı ele alış tarzında ve bu 
konuyu işleyişteki keyfiyettedir. Nedim, Lâle Devri’nin o ihtişamlı eğlence 
hayatını ve yaşam tarzını şiir aynasıyla bize aksettirirken, âdeta bir fırça gibi 
büyük maharetle kullandığı kalemiyle birbirinden renkli ve canlı tablolar 
çizer. İşte bu nedenle ondaki şûhluğu, bu tabloları vücuda getiren fırça 
izlerinde; özenle seçtiği kelimelerde, kullandığı mazmunlarda ve kurduğu 
hayallerde aramak icap eder. Dolayısıyla ondaki şûhluğu “müstehcen” ve 

                                                           
5 Bu husus için ayrıca bk. Süleyman Nazif, 1971:18. 
6 Esasen bu durum yalnız gazel için geçerli olmayıp kaside için de geçerlidir. Kasideler de kafiye 
ve redif dışında nesib bölümünde işlemiş oldukları konulara göre “bahâriyye, ramazâniyye, 
rahşiyye...” gibi isimler almaktadır. 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               159 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“müfsid-i ahlâk” olarak telakki edilen ve ne derece istihcana vardığını tespit 
için divanında “arayarak” bulunan münferit bazı beyitlerinde değil; 

  Haddeden geçmiş nezâket yâl ü bâl olmuş sana 

  Mey süzülmüş şîşeden ruhsâr-ı âl olmuş sana 

      (Nedim, G.2/s.273)  

beytindeki, nezâketi haddeden geçiren zevkiselimde, 

  Bir nihânîce tebessüm de mi sığmaz cânâ 

  Söyle billâh dehenin tâ o kadar teng midir 

      (Nedim, G.28/s.287) 

beytindeki sevgilinin ağzının, bir nihanîce tebessümün dahi sığamayacağı 
kadar dar ve küçük hayal edilişindeki muhayyilede, 

  Sandım olmuş ceste bir fevvâre-i âb-ı hayât 

  Böyle gösterdi bana ol kadd-i müstesnâ seni 

      (Nedim, G.154/s.355) 

beytindeki, sevgilinin kametinin abıhayat fıskiyesine teşbih edildiği o parlak 
teşbih ve tasvirde ve de: 

  Nâz olur dem-beste çeşm-i nîm-hâbından senin 

  Şerm eder reng-i tebessüm la’l-i nâbından senin 

      (Nedim, G.67/s.309) 

beytindeki, nazın dilinin tutulup, tebessümün renginin utanmasındaki 
muhayyilede ve ifade nezaketinde aramak daha doğru olur. 

Fakat daha önce de zikrettiğimiz gibi şair, söz konusu şiirlerinden 
ötürü bazı münekkitlerce zaman zaman “müfsid-i ahlâk”7 olmakla ve zaman 
zaman da “sefâhetin, ahlaksızlığın en büyük propagandacısı olmak ve şûhluğu, 
çapkınlığı yüzünden memlekete büyük fenalıklar etmekle” itham edilmiştir. 
(Muhyiddin, 1335:106). Oysaki Şahabeddin Süleyman’ın da ifade ettiği gibi: 
“Her türlü ezvâk ve temâyülât-ı nefsâniyeye müsâ’it pür-âsâyiş ve pür-servet bir 
zamanda yaşayan bir şahıstan tezhîb-i ahlâka hâdim vatanperverâne sözler 
söylemesini istemek doğru değildir. Nedim büyük bir şair midir, değil midir! 
Zamanını yaşayabilmiş midir, yaşatabiliyor mu? Bunları tedkik etmek, buna 
göre bir hüküm ve re’y vermek daha münsifâne, daha doğrudur.” (Şahabeddin 
Süleyman, 1328: 195). Bu bakımdan Nedim’in: 

  Ehâlî izz ü devletde re’âyâ emn ü râhatda 

  Hüner erbâbı rif’atde cihân yek-pâre nûrânî 

      (Nedim, K.23/s.89) 

sözleriyle tarif ve tavsif ettiği bir zamanda “tezhîb-i ahlâk” olacak, 
vatanperverâne sözler beklemek belki de sanatçıya yapılabilecek en büyük 

                                                           
7 Bu konu için bk. Şahabeddin Süleyman, 1328: 196-197. 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               160 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

haksızlıktır. Nedim, biraz rint meşrep, şûh olmakla birlikte kendisinden sonra 
bu tarz şiirler yazmaya çabalayan Enderunlu Fâzıl ve Vâsıf gibi hiçbir zaman 
eskilerin tabiriyle perdebîrûnluk derekesine düşmemiştir. Ayrıca sanat 
ahlak ile kayıtlı olmamakla birlikte unutmamak gerekir ki: “Büyük zekâlar ara 
sıra bilmeyerek yanıltılsalar bile, hiçbir zaman ahlâk bozmazlar. Eserleri, 
gördüklerinin, duyduklarının, düşündüklerinin, zeval bulmaz birer aksettirici 
aynalarıdır. Ve o aynalarda şahıslarıyla beraber zamanları da en ince ve 
görünmeyen hatları ve şekilleriyle resimlenir.” (Süleyman Nazif, 1971: 23). 

 Nedim’in sanatına ve dolayısıyla bu tarza yöneltilen eleştirilerde, 
şairin kısmen de olsa geleneğin dışına çıkmasının ve şiirde alışılmış 
söylemden uzaklaşarak; bunun yerini aykırı veya alışılmadık bir söylemin 
almış olmasının da etkili olduğu şüphesizdir. Nedim’deki bu geleneğin dışına 
çıkışı, onun şahsi sanat telakkisiyle izah etmek gerekir. Yoksa Nedim’i 
gelenekten koparmak mümkün değildir. Onu öncelikle klasik Türk şiirindeki 
mahsus yerine oturttuktan sonra “kendi içinde ele alacak olursak, onda 
kendisinden önce gelenlerden hattâ çağdaşlarından ayrılan, realite ile hepsinden 
başka ve çok daha sıcak bir şekilde kaynaşmış bir tarafın da bulunduğu 
görülür.” (Tanpınar, 2000: 174). Bu tarzın Nedim’e şahsi bir üslup 
kazandırmasını, gelenekten almış olduğu konuları kendi sanat anlayışı ve 
muhayyilesiyle başarılı bir surette mezcetmesinde aramak gerekir. Çünkü 
Ahmet Hamdi Tanpınar:“Eski şiir, İran ve Arap şiirinin dünyasına bağlıdır ve 
ancak şairin husûsî hayatına girdiği zaman bu umûmî kültür dünyasından 
ayrılır.” der. (Tanpınar, 2003: 5). İşte Nedim’in büyük bir şair olmasında eski 
şiirin, sanatçının hususi hayatına girmiş olmasıyla beraber şairin, bu hayatın 
mülevven akislerini hakkıyla duyurabilmesi ve yaşatabilmesindeki başarısı da 
etkili olmuştur. Bu husus eski şiirimizin kendi kimliğini bulması ve kendi sanat 
anlayışını, zevkini temin ve tesis etmesi açısından büyük önem arz etmekle 
birlikte, Nedim’le tanınan söz konusu bu tarz; dilde, üslupta, nazım 
biçimlerinde ve konularda yahut mevcut konuların işlenişinde birtakım 
değişiklikleri ve yenilikleri de beraberinde getirmiştir. Bu yeniliğin en başında 
ise klasik Türk şiirinin yegâne konusu diyebileceğimiz aşk ve bu aşkın işlenişi 
gelmektedir. Zira gelenekte âdeta efsanevî mitolojik bir tip olarak karşımıza 
çıkan ve eski edebiyat muarızlarınca “muhayyel” olmakla eleştirilen sevgili 
tipinin yerini artık günlük hayatta, İstanbul’da ve İstanbul’un eğlence 
yerlerinde görülen “müşahhas” bir sevgili tipi almıştır. Bu hususta, söz konusu 
değişimin yalnızca bir yönünü zikretmek yeterli olacaktır: Malum olduğu 
üzere âşık-maşuk-rakip ile temsil edilen bu aşk anlayışında en belirgin 
hususlardan biri âşıkın daima ah, enin ve niyaz halinde olması; buna karşılık 
maşukun ise nazı, cevr ve cefayı âdet edinerek âşıkına karşı müstağni olup 
ağyar ile ünsiyet etmesidir. Yani “âşıkâne gazel” olarak nitelendirilen ve 
özellikle Fuzûlî’de içten içe yanma suretinde müşahede ettiğimiz bu tarz 
şiirde, aşkı mütemadiyen alevlendiren, âşıkı olgunlaştıran ve daimî bir 
uyanıklığa sevk eden şey “firkat”tir. Fuzûlî: 

  Benim tek hîç kim zâr ü perîşân olmasın yâ Rab  

  Esîr-i derd-i aşk u dâğ-i hicrân olmasın yâ Rab  

                   (Fuzûlî, G.30/s.145) 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               161 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

derken âdeta yakıcı aşk ateşinin küllerini göklere savurur. Bu tarz şiirlerde 
visalden neredeyse hiç bahsedilmez, olsa olsa âşıkın virane gönlüne sevgilinin 
hayali uğrar: 

   Hezârân dil gezersin ey hayâl-i yâr insâf it 

   Bu seyrân itdigün yirlerde bir ma’mûr gördün mi 

      (Nâbî, G.872/s.1114) 

 Ve gamlı âşıkın gözünde her dem yaşlar olmasına rağmen o, inci gibi 
olan gözyaşlarını sevgilinin yoluna nisâr ettiği için bahtiyardır: 

  Girye-i zâr ile hoş-hâlim ki bahr-i aşkta 

  Eşksiz göz bir sadeftir lü’lü-i şeh-vârsız 

      (Fuzûlî, G.118/s.188) 

 Ancak “Nedimâne veya şûhâne tarz”da aşkın elemlerini, sevgilinin 
nasıl canlar yakan bir âfet olduğunu, ayrılığın sinede açtığı yaraları, felekleri 
yakan ateşli ahları anlatmak yerine; sevgiliyi meclise davet etmede hiçbir beis 
görmeyip, kavuşmanın, sevgili ile işret etmenin hazzı terennüm edilmeye 
başlanacaktır. Zira Nedim’in: 

  Sıkılma bezme gel bîgâne yok da’vetlimiz ancak 

  Nedîmâ bendeniz var bir dahi sultânımız vardır 

               (Nedim, G.26/s.286) 

  O bütün hânemi teşrîfini gûş etdi meger 

  Şevk-i şûrîdeyi gördüm gelir ammâ ne gelir 

      (Nedim, K.16/s.63) 

  Niyâz u nâz u nûş u bahş u ibrâm-ı kenâr u bûs 

  Bu gün meclisde zevkın böyle tûfân olduğun gördük 

      (Nedim, G.58/s.305) 

gibi beyitleri bu tarzı ve bu tarzın aşk anlayışını yansıtan şiirlerinden 
bazılarıdır.  

 

 Sonuç 

Şûh sözcüğünün, bu çalışmanın giriş kısmında zikrettiğimiz lügat 
manalarının dışında, beyitlerden −özellikle de Nef’î’nin şiirlerinden hareketle− 
ulaştığımız diğer bir manası da şiirde “etkili ve güzel söz/şiir söyleme 
kabiliyeti”dir. 

 Şûhâne tarz bir üslup değil, konu meselesidir; ancak Nedim şiirine 
konu alarak aldığı dilberleri/güzelleri anlatırken şûhça işleyerek nispeten 
geleneğin şekilperestliğinin dışına çıkmış ve edebiyat tarihimizde kendisine 
şahsi bir üslup kazandırmıştır. Fakat bunu tamamen gelenekten kopma veya 
geleneğin dışına çıkma olarak değerlendirmemek gerekir. Zira Nedim’i şahsi 
sanat anlayışından ayırarak klasik Türk şiiri içerisinde değerlendirdiğimizde 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               162 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

gelenekten koparmamız mümkün değildir. Yani ondaki şûhluk gelenekten 
aldığı konuyu işleyiş şekli ile alakalıdır.  

Nedim yaşadığı yüzyıldan sonraki dönemlerde çeşitli münekkitlerce 
ahlâk bozucu olmakla, ahlaksızlığın propagandacısı olmakla ve memlekete 
büyük fenalıklar yapmış olmakla itham edilmiştir. Sanat ahlakla pek de kayıtlı 
olmamakla birlikte Nedim’in şiirinde ahlaka muzır unsurlar olduğu iddiasında 
bulunmak doğru değildir. 

Bâkî ve Şeyhülislâm Yahyâ gibi şairlerde de şûhâne tarza bazı 
beyitlerde tesadüf edilmekle birlikte, Nedim’de kemal zirvesine ulaşan şûhâne 
tarzın ilk müjdecisi ve bu bakımdan önemli bir temsilcisi de Nef’î’dir 
diyebiliriz. Fakat daha evvel kısmen zikredildiği üzere, onun şiirlerindeki 
şûhluk Nedim’de başka bir keyfiyet kazanmıştır, dolayısıyla farklılık arz 
etmektedir ki bu da müstakil bir çalışma konusu olabilir. 

Kaynakça 

 Ahmed Vefik Paşa (1306), Lehce-i Osmânî, Mahmud Beg Matbaası, 
İstanbul. 

Akkuş, Metin (1993), Nef’î Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

 Akün, Ömer Faruk (1994), “Divan Edebiyatı”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi, C.9, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul. 

Akyüz Kenan, Beken Süheyl, Yüksel Sedit, Cunbur Müjgan (2000), 
Fuzûlî Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Bilkan, Ali Fuat (1997),  Nâbî Divanı I-II, MEB. Yayınları, İstanbul. 

Devellioğlu, Ferit (2002), Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın 
Kitabevi, Ankara. 

Dilçin, Cem (1986), “Divan Şiirinde Gazel”, Türk Dili, Türk Şiiri Özel 
Sayısı II (Divan Şiiri), S. 415-416-417, s.78-247. 

Dilçin, Cem (2000), Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu 
Yayınları, Ankara. 

Ebuzziyâ Tevfik (1306), Lügat-i Ebuzziyâ, Ebuzziyâ Matbaası, İstanbul. 

Hüseyin Remzi (1305), Lügat-i Remzi, Hüseyin Remzi Matbaası, C.I-II, 
İstanbul. 

Kanar, Mehmet (2003), Örnekli Etimolojik Osmanlı Türkçesi Sözlüğü, 
Derin Yayınları, İstanbul. 

Kavruk, Hasan (2001), Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, Milli Eğitim Bakanlığı 
Yayınları, Ankara. 

Koca Râgıb Paşa, Dîvân, Toronto Üniversitesi Kütüphanesi, No: PL248, 
K585A17. 

Macit, Muhsin (1997), Nedîm Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Mazıoğlu, Hasibe (1957), Nedim’in Divan Şiirine Getirdiği Yenilik, Türk 
Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 



Abdulmuttalip İPEK – Nedim Şahsında Şûhâne Tarz Üzerine Bazı Değerlendirmeler               163 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mehmed Bahaeddin (1997), Yeni Türkçe Lügat, Akçağ Yayınları, 
Ankara. 

Mehmed Celal (1302), Osmanlı Edebiyatı Numuneleri, İstanbul. 

Mehmed Salâhî (1313), Kâmûs-ı Osmânî, Dördüncü Kısım, Mahmud 
Beg Matbaası, İstanbul. 

Mermer, Ahmet, Koç Keskin, Neslihan (2005), Eski Türk Edebiyatı 
Terimleri Sözlüğü, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Muallim Nâcî (1308),  Esâmî, Mahmud Beg Matbaası, İstanbul.  

Muallim Nâcî (1322),  Lügat-ı Nâcî, Asr Matbaası, İstanbul.  

Muhyiddin (1335), Yeni Edebiyat, İstanbul. 

Mütercim Âsım Efendi (2009), Burhân-ı Katı, haz. Mürsel Öztürk-Derya 
Örs, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

Namık Kemal (1909), Makâlât-ı Siyâsiyye ve Edebiyye, Selânik 
Matbaası, İstanbul. 

Parlatır, İsmail (2009), Osmanlı Türkçesi Sözlüğü, Yargı Yayınevi, 
Ankara. 

Râgıb Paşa, Dîvân-ı Râgıb Paşa, Michigan Üniversitesi Kütüphanesi, 
No:422 

Süleyman Nazif (1971), Mehmed Âkif, Milli Hareket Yayınları, İstanbul. 

Şahabeddin Süleymân (1328), Târih-i Edebiyât-ı Osmâniye, Sancakyan 
Matbaası, İstanbul. 

Şemseddin Sâmî (1999), Kâmûs-ı Türkî, Çağrı Yayınları, İstanbul. 

Tâhirü’l-Mevlevî (1329a), Tedrîsât-ı Edebiyyeden Nazm ve Eşkâl-i 
Nazm, Kısm-ı Evvel, Mahmud Beg Matbaası, İstanbul. 

Tâhirü’l-Mevlevî (1329b), Tedrîsât-ı Edebiyyeden Nazm ve Eşkâl-i 
Nazm, Kısm-ı Sânî, Yeni Osmanlı Matbaa ve Kütüphanesi, İstanbul. 

Tâhirü’l-Mevlevî (1994), Edebiyat Lügati, haz. Kemâl Edib Kürkçüoğlu, 
Enderun Kitabevi, İstanbul. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi (2000), Edebiyat Üzerine Makaleler, Dergâh 
Yayınları, İstanbul. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi (2003), 19.Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Çağlayan 
Kitabevi, İstanbul. 

Zavotçu, Gencay (2013), Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü, Kesit Yayınları, 
İstanbul.    

 

 



Ϧ 

 

 

Abdülkadir DAĞLAR “İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 164 -179 

Yükleme Tarihi: 26.09.2016 - Kabul Tarihi: 10.10.2016 

Abdülkadir DAĞLAR* 

 

İSİMLENDİRME HENGÂMESİNDE BİR İSİM SAVUNMASI: 
DÎVÂN EDEBİYÂTI 

 

Gel ey Latîfi defterüni dürmedin felek 
Dîvâne olma şi‘rüni dîvân u defter it... 

 

Özet: Bu makâle, tartışmaların kenârında yapılan bir isim savunmasıdır. 
Yaygın kullanılan ismiyle “dîvân edebiyâtı” geleneği, başka birçok isimle 
isimlendirilmiş; bu arada, diğer isimleri değerli bulup kullananlar bu ismi 
kullanmanın sakıncalarını dile getirmişlerdir. Bu makâle çerçevesinde, dîvân 
edebiyâtı isminin terimleşme sürecini tamâmlamış olması temel gerekçesiyle, 
bu isim hakkında ileri sürülen sakıncalar ve yapılan itirâzların gereksiz 
olduğu ortaya konacaktır. Bu doğrultuda, bu edebî geleneğin de içerisinde yer 
aldığı medeniyet dâiresinde “dîvân” kelimesinin nasıl bir dünyâyı temsîl 
ettiği ve nasıl bir kavrama karşılık geldiği, “dîvân istiâresi” şeklinde ifâde 
edilebilecek olan kavramın etrâfında ele alınacaktır. Konu etrâfında ortaya 
çıkan genel manzaranın da dîvân edebiyâtı ismini desteklediği fikrinden 
hareketle, işâret ettiği sâhayı diğerlerine oranla daha belirgin bir şekilde 
gösteren bu ismi kullanmanın daha doğru olacağı sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: İsimlendirme, Dîvân Edebiyâtı, İsim Savunması, 
Terimleşme Süreci, Dîvân İstiâresi, Edebî Gelenek Dâiresi 

 

A Name Defense within the Naming Turmoil:  
Divan Literature 

 

Abstract: This article is a name defense made on the edge of debates. The 
tradition of “divan literature” as with its commonly used name had been 
named with many other names; and meanwhile, people who had found other 
names valuable and used them mentioned the disadvantages of using this 
name. In the frame of this article, with the leading motive of having the name 
of divan literature being completed its process of becoming a term, the 
objections and oppositions brought forward regarding this name will be 
revealed to be unnecessary. Accordingly, within the civilization circle where 
this literary tradition is also included, what kind of a world the word “divan” 
represents and what kind of a notion it corresponds to will be considered 
around the notion that might be stated as “divan metaphor”. With reference 
to the idea that the general view generated around the subject supports the 
name of divan literature, it has been concluded that using this name denoting 
the field it refers to more explicitly compared to others will be more accurate. 

Keywords: Naming, Divan Literature, Name Defense, Term Process, Divan 
Metaphor, Literary Tradition Circle 

  

                                                           
* Öğr. Gör. Dr., Erciyes Üniversitesi Edebiyat Fakültesi; abdaglar@gmail.com 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            165 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Giriş 

 Abdülhak Şinasi Hisar, hazırladığı şiir antolojisinin önsözünde giriş 
cümlesi olarak “Divan şiiri, edebiyatımızın bir has bahçesi gibidir.” demektedir 
(2012: 7). Benzetme mükemmeldir; Türk edebiyâtı bir sarây ise dîvân şiiri de 
o sarâyın ıyş u işret eşliğinde mûsıkî ve şiir meclisleri tertîb edilen sultânî bir 
hâs bahçesidir. Demek oluyor ki Türk edebiyâtı muhîtinin san‘atsal etkinlikler 
dâiresinde en mahrem alanı dîvân şiiridir. 

 Böyle bir mahrem edebî gelenek dâiresini ifâde eden isimlerden biri 
olan “dîvân edebiyâtı”nın (özelde de dîvân şiiri), neden uygun bir isim 
olduğunu savunmak1 bu makâlenin tek amacıdır. Bir başka şekilde ifâde 
edilecek olursa, bu makâle çeşitli dönemlerde farklı amaçlarla değişik 
şahıslarca bu edebî geleneğe verilen, birkaçı hâlâ kullanılagelen yaklaşık yirmi 
ismi zikretme, o isimlerle ilgili olarak daha önce öne sürülmüş fikirler, 
tartışmalar ve eleştirilerle hesaplaşma gâyesini taşımamaktadır.2 

 Dîvân edebiyâtı ismi üzerinde yapılacak savunmanın en kuvvetli 
mesned ve sebebi ile temel hareket noktası, onun, diğer bütün isimlere 
nazaran işâret ettiği sâhayı daha doğrudan ifâde etmesi ve yaklaşık yüz sene 
içerisinde terimleşme sürecini en başarılı bir şekilde tamâmlamış olmasıdır ki 
konuyla uzaktan ya da yakından, az ya da çok, ilgilenen amatör ya da 
profesyonel herkes bu isimden aynı şeyi anlamaktadır. 

 İsmin, diğer isimlere nisbetle daha geniş bir çevrede kabûl görüp 
terimleşmiş olmasındaki en büyük âmil ise onun, işâret ettiği edebî 
malzemenin nitelikleri ile devir ve coğrafya sınırlarını belirsiz kılan bir tavsîf 
ve algılamadan kendini korumuş olmasıdır. Yani, ortalıkta dolaşan, “dîvân 
edebiyâtı dönemi” gibi, kimi popüler ifâde ve söylemlerde de görüldüğü gibi, 
bu edebî gelenek -her ne kadar yaşam süresi ve yayılma alanı belli olsa da- bir 
dönem ve bölge edebiyâtı değildir. 

 Dîvân edebiyâtı ismi artık yaşamayan, câmid ve sâbit bir edebî gelenek 
dâiresinin ismidir ki böyle bir geleneğe isim verme gayret ve teşebbüsleri 
daha çok, gelenek dâiresinin 1839 yılındaki Tanzîmât ile birlikte 
kapanmasından 1928 yılındaki Harf İnkılâbı’na kadarki uzatma -deyim 
yerindeyse zeyl ve taklîd- döneminde görülmektedir. Bu, günümüzde 
kendisini “Eski Türk Edebiyâtı”, “Klâsik Türk Edebiyâtı”, “Osmânlı Edebiyâtı” ve 
hattâ “Türk İslâm Edebiyâtı” akademik alanlarının araştırmacısı sayan tüm 
bilim adamlarının ilgilendiği bir edebî gelenektir. 

  

                                                           
1 Erciyes Üniversitesi Klâsik Türk Edebiyatı Topluluğu tarafından düzenlenmiş olan, bizim de 

başından beri düzenleme kurullarında bulunmuş olduğumuz “Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumu” 

üst başlıklı sempozyumların altıncısında (Prof. Dr. Mine Mengi Adına, 25-27 Kasım 2010, Kayseri) 

“İsim Tartışmalarına Zeyl: Yeniden Dîvân Edebiyâtı” başlıklı bir teblîğ sunmak ironik bir mizâhî 

durum ortaya çıkarmıştı. Teblîğe, o dönemde yayında olan dizi filmlerden birine atfen “Dîvân 

edebiyâtı isminin suçu ne?” soru cümlesiyle başlamakla gülüşmelere neden olmuş idik. 
2 Genel olarak isimlendirme meselesi ve tartışmaları için bkz. Akün, 1994: 389-390 (Akün, 2013: 15-

20); Ünver, 1993: 119-121; Köksal, 1996: 209-223; Ünver, 2002: 225; Okuyucu, 2004: 121-124. 

Ayrıca, Tanzîmât sonrasında bu edebî geleneği ifâde eden çeşitli isimlerin de kullanılması ve 

değerlendirilmesiyle ortaya çıkan geniş tartışmalar için bkz. Mehmet Kahraman, 1996. 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            166 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bu edebî gelenek dâiresini belirgin kılan temel vasıflar şunlardır: 
Türkçe olması, İslâm medeniyeti dâiresine âit olması, kitâbî/yazılı olması, 
yazıya Arabî harfler ile aktarılması, manzûm metinlerde ya da şiirde kâfiye (ve 
redîf) ile arûz vezninin belirleyici olup kullanılması, mensûr metinlerde sec‘ 
kurallarının belirleyici olduğu inşâ üslûbunun dikkat çekmesi, nazımda kasîde, 
gazel, mesnevî, rubâ‘î, tuyuğ, terkîb-i bend, tercî‘-i bend ile musammat 
şekillerin kullanılması, Türkçe temel olmak üzere Arabî ve Fârsî kelime, terkîb 
ve deyimlerden oluşan bir husûsî lugâta sâhib olması yani Türkî-Arabî-Fârsî 
üç dilden kuvvetle haberdâr bir gelenek olması. 

 Farklı isimler kullansalar da, yukarıda isimleri verilmiş akademik 
alanların araştırmacıları bu özelliklerdeki edebî dâirenin dışıyla değil, daha 
çok içiyle uğraşmaktadırlar. 

 20. asrın ilk çeyreğinde dîvân edebiyâtı ismini kullanan iki isim dikkati 
çekmektedir, Ömer Seyfeddîn ve Alî Cânib Yöntem. Onların, bu gelenek 
dâiresindeki edebiyâtı dîvân kelimesi ile ifâde etmiş olmalarının 
sebeb/sebebleri çok açık olmamakla birlikte, isme karşı tavır alanlar onu 
sâdece idârî ve edebî terminolojideki anlamları ile ilgili olarak eleştirmişlerdir. 
Türk edebiyâtı târîhinde bu geleneğe dâir cereyân etmiş olan isimlendirme 
tartışmalarında dîvân edebiyâtı ismine yapılan taarruz temel olarak şu üç 
dayanaktan hareket etmiştir: 

 1. Bu edebiyâtın şifâhî bağlamı, sâdece dîvân-ı humâyûn adı verilen 
yüksek devlet meclisleri değildir. 

 2. Bu edebiyâtın kitâbî ürünleri, sâdece şâirlerin şiirlerinin toplandığı, 
dîvân adı verilen müstakil şiir kitâblarından ibâret değildir. 

 3. Bu edebiyât, dîvân şiiri isminin sınırlandırdığı gibi, sâdece nazım 
edebiyâtı değil, aynı zamânda kuvvetli bir nesir edebiyâtıdır. 

 Bu eleştiriler görüntüde haklı olmakla birlikte, maalesef, temelde dîvân 
kelimesinin, bu edebî geleneğin şuûraltında ne derinlikte ve ne genişlikte bir 
alanı temsîl ettiğinin hesâba katılmayışından kaynaklanan bir sığlık da arz 
etmektedir. 

 Öyleyse, dîvân kelimesi ne anlama gelir, kullanıldığı gelenekte nasıl bir 
algı ve çağrışım dünyâsını gösterir? 

 1. Dîvân Lugatı 

 Dîvân sadece şâirlerin bu edebî gelenek dâiresi içinde ortaya 
koydukları şiirlerini bir araya getiren defter ya da kitâb mıdır; veyahut sadece 
halkın ma‘rûzâtının dinlenip çözüme kavuşturulmaya çalışıldığı ve devlet 
işlerinin görüşüldüğü mekân mıdır? Bu sorulara cevâb aramadan önce dîvân 
kelimesinin kökeni ve lugavî ma‘nâsı üzerine düşünmek gerekmektedir. 

 Fîrûzâbâdî’nin Kâmûsu’l-Muhît adlı Arabî-Arabî lugâtını çeşitli 
kaynaklardan istifâde ve yer yer tenkîdlerle zenginleştirerek Türkçeye 
tercüme eden Mütercim Âsım Efendi’nin eserinde dîvân kelimesinin anlamına, 
târîhine ve ondan türetilmiş olan kelimelere dâir ma‘nâ, iştikâk ve sarf bilgileri 
aynen şöyledir: 

 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            167 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“ed-Dîvân 

Dâlin kesriyle ve fethiyle ehl-i ceyş ü ehl-i ‘atıyyenin ism ü resm ve 
‘ulûfe vü vezâyiflerine müte‘allık defâtir ü sahâyifin müctema‘ına 
ıtlâk olunur İslâmda ibtidâ onu hazret-i ‘Ömer radıyallâhu ‘anhu 
vaz‘ eyledi cem‘i devâvîn ve deyâvîn gelir. 

Şârih der ki mü’ellif muctema‘u’s-suhufi ve’l-kuttâbu yuktebu fîhi 
ehlu’l-ceyşi ve ehlu’l-‘atıyyeti ‘ibâretiyle tefsîr eylemekle murâd 
‘askeri ve ‘ulûfe-hârların esâmîleri tahrîr olunan evrâk-ı 
defâtirin ve tahrîr eden kâtiblerin cem‘iyyetgâhı olan mekân 
olur. Zîrâ müctema‘ lafzı ism-i mekândır ve kuttâb ketebenin 
cem‘idir fi‘âl vezninde kitâb degildir lâkin ummehât-ı sâ’irede 
ibtidâ cem‘ olunan evrâka mevzû‘ olmak üzre mersûmdur. Zîrâ 
ibtidâ tesmiye eden Nûşirevândır. Bir gün zümre-yi küttâb 
karârgâhı olan kaleme gelip bunların sür‘atle hisâb u kitâblarını 
temâşâ eyledikde isti‘câb u isti‘zâmla în kâr-ı dîvânest ya‘nî bu 
emr-i ‘azîm tavk-ı insândan hâric olup hemân cinn tâ’ifesinin 
kârıdır demekle minba‘d lafz-ı mezbûr yazdıkları cerîdede karâr-
dâde oldu. Ve İslâmda Hazret-i ‘Ömer sıyâneten libeyti’l-mâl vaz‘ 
eyledi ba‘dehu defter-i merkûm tertîb olunan mevzı‘a da ıtlâk 
olundu ki hâlâ defter-hâne ta‘bîr olunur. Ve tevsî‘le de‘âvî 
dinlenip ahkâm icrâ olunan mahzar-ı pâdişâhân u umerâya da 
ıtlâk olundu. Ve dîvân-ı eş‘âr dahı ictimâ‘ mülâbesesine mebnîdir. 
Ve kaldı ki işbu dîvân kelimesinin ba‘zılar vech-i mezkûr üzre 
mu‘arrebligine zâhib olup ve ondan tedvîn ve tedevvün fi‘lleri 
mutasarrıf oldu dediler ve ba‘zılar ‘Arabiyyetine zâhib ve aslı 
divvândır dediler vâv-ı müşeddede ile niteki dînâr ve dîbâc 
kelimelerinde dahı bu gûne makâlât cârîdir binâ’en-‘aleyh 
cem‘inde devâvîn ve deyâvîn dediler zîrâ aslı vâvî ve yâ’î oldugu 
muhtelefün-fîhdir. Yâhûd kesre içün vâv yâya münkalib olmakla 
cem‘in biri asla ve biri fer‘e göre olur. Mütercim der ki zann 
ederim ki işbu dîvân lafzı elfâz-ı mütevâridedendir ya‘nî hem 
Fârsî hem ‘Arabîdir zîrâ Nûşirevân zemânından akdem şu‘arâ-yı 
Câhiliyyenin ve sâ’irlerinin kelâmında vâkı‘ oldugu görülmüşdür. 
Ve me’hazin dahı kâbiliyyet-i tâmmesi vardır nite ki 
mukaddemce beyân olundu. Pes ibtidâ defâtir-i müctema‘ada 
ba‘dehu mahallinde müsta‘mel olur ki dîvân yeri demek olur. Huz 
mâ safâ. 

et-Tedvîn 

Tef‘îl vezninde defterleri bir araya birikdirmek ma‘nâsınadır 
yukâlu devvene’d-dîvâne izâ ceme‘ahu. 

et-Tedevvün 

Tefe‘‘ül vezninde vech-i kemâl üzre zengin olmak ma‘nâsınadır. 
Cem‘iyyet ma‘nâsından mutasavverdir yukâlu tedevvene’r-raculu 
ize’stagnâ gınen tâmmâ.” (1305: 631) 

  



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            168 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bu açıklamalara göre, dîvân kelimesi askerlerin ve hüner sâhiblerinin 
isim ve sıfatları ile bahşiş ve ihsânlarını kaydeden kâtiblerin bir arada 
bulundukları mekân ya da meclisle berâber bu kayıtların yer aldığı varak ve 
defterlere verilen isimdir. Sonradan dîvân adı verilen odalarda dîvân 
kâtiblerinin dîvân adı verilen -muhtemelen büyük- defterlere -muhtemelen 
küçük yazılarla- kaydetme karmaşıklık ve zorluğunu îmâ ederek, “dîv-ân” yani 
“cinler” anlamında da olsa, kelimeyi bağlamında kullanmış olan ilk kişinin 
Nûşirevân olduğu; idârî ıstılâhtaki anlamıyla İslâm devlet teşkîlâtında ise ilk 
dîvânın Hazret-i Ömer tarafından kurulduğu anlaşılmaktadır. 

 Kelime zamân içinde Türk kültür ve idâre hayâtında daha çok idârî bir 
terim olarak bilinen anlamlarına özgü şekilde “dîvân kalemi”, “dîvân kâtibi”, 
“dîvânhâne”, “ayak dîvânı” ve benzeri birçok ıstılâhî terkîb oluşturmuş; halk 
arasında da “Hakk dîvânı”, “el pençe dîvân durmak” gibi deyimleşmiş ifâdeler 
içinde kullanılagelmiştir. 

 2. Dîvân İstiâresi 

 Yukarıda verilen alıntıda da görüldüğü üzere, dîvân kelimesinin ortaya 
çıkış noktasındaki temel lugavî ma‘nâları ile birlikte zamân içinde kazanmış 
olduğu deyim ve terim anlamları da hesâba katıldığında genel olarak üç şeye 
taalluk ettiği ortaya çıkmaktadır: 

 1. Defter/kitâb/varak ve sahîfeler/notlar, 

 2. Oturumun yapıldığı meclisler ve meclisin kurulduğu mekânlar, 

 3. Hiyerarşik tertîb ve teşrîfât. 

 Kelimenin lugavî ve ıstılâhî ma‘nâları etrâfında zamânla bir istiâre 
oluştuğunu, bir diğer bakış açısıyla, kelimenin bir isim olarak, gelenekte 
öteden beri var olagelen ve geleneğin şuûraltı ile aktarılagelen bir “ezelî 
hiyerarşi” tasavvuruna tekâbül ve tetâbuk ettiğini söylemek mümkündür. Ezelî 
olan, Allâh’tır, ebedî olan da odur; o, Evvel’dir, Âhir’dir de. Her şeyin başıdır, 
Allâh; ondan gelen her şey tekrâr ona dönücüdür. Büyük küçük tüm kâinât 
koca bir meclis/dîvân halkasını andırır; meşhûr ta‘bîriyle “habbeden kubbeye” 
tüm kâinât dâirevî bir dönüş hâlindedir. Bu dâimâ dönen kâinât dîvânının başı 
ve esâs mihveri, Allâh’tır. İslâm geleneklerine göre ezelî hiyerarşi çerçevesinde 
bu koca dîvânın Allâh’tan hemen sonra gelen ikinci temel üyesi, onun kulu ve 
resûlü Muhammed’dir, o, Allâh’ın habîbi, sevgilisidir. 

 Bu ideal zemîn üzerine kurulu geleneksel hiyerarşi ya da tertîb ve 
teşrîfât tasavvuru, dikey ma‘nevî düzlemde Allâh ve Resûlullâh Muhammed, 
sonrasında sırasıyla, dînî kültürde önem atfedilen ehl-i beyt, hulefâ-yı râşidîn, 
ashâb-ı kirâm, tasavvuf-tarîkat şeyhleri ile dîn âlimlerinden; yatay maddî 
düzlemde ise devrin sultânı/sultânları, hânedân üyeleri, sadra‘zam, vezîrler ve 
diğer devlet adamlarından oluşur. Bu hiyerarşiye göre teklik birinci şahsın -ki 
bu, edebî gelenekte şâirdir- yeri ve konumu halkanın sonu ya da ucudur. 

 Bu edebî geleneğin, dîn ve tasavvuf dışında kalan kısmına dâir, sultân-
kul ilişkisi üzerine kurulu aşk anlayışı çerçevesinde oluşmuş hayâl ve 
teşbîh/istiâre sistemini “sarây istiâresi” ifâdesi ile açıklayan Ahmet Hamdi 
Tanpınar, bu istiârenin temelde “muhârebe, av, şarâb ve mûsıkî meclisi” (bezm 
ü rezm) olmak üzere üç meclisin unsurları üzerine binâ edildiğine işâret 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            169 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

etmektedir (1988: 5-10). Tanpınar, sarây istiâresini açıkladığı bölümde, alt 
isimlendirmelerle ayrıca “aşk istiâresi” ve “şahsiyet istiâresi” ifâdelerini de 
kullanmaktadır. 

 Bu çerçevede Tanpınar, bu edebî geleneğe temel teşkîl eden hayât 
algılaması ve hayâl sisteminin, ezelî bir hiyerarşinin herkesle birlikte şâirlerce 
de içsel olarak kabûl edilerek oluşup geliştiğini anlatmaya çalışmaktadır. 

“(...) eski edebiyat her noktası birbirine cevap veren kapalı, 
yukarıdan aşağıya doğru düzenlenmiş bir âlemin ifâdesidir. 
Tabiatiyle din, kozmik âlem, siyasî rejim, ferdî hayat bu silsileye 
göre derece derece birbirinin aksi olacaktı. O ilâhî âlemden 
aşağıya doğru inen kademelerle düzenlenmiş bir mutlakın 
malikânesidir. Bu kademelerin hepsi aynı tarz istiarelerle ifâde 
edilir.” (1988: 10) 

cümlelerinden de hareketle, Tanpınar’ın, dîn ve tasavvuf dışındaki kısmını 
tabîat ve sosyal hayât ilişkisi üzerine mükemmel bir şekilde kurguladığı sarây 
istiâresi yerine (ya da yanında), aslında, geleneğin devletle hîç ayrı 
düşünmediği dîn ve -berâberinde- zengin sembolizmiyle bu edebî geleneğin 
hayâl dünyâsının gelişmesinde çok önemli yeri olan tasavvufun da dâhil 
edilerek, hepsini içine alan daha genel bir meclis algısını da vermesi yönüyle, 
artık “dîvân istiâresi” kavramsal ifâdesini kullanmanın mümkün olduğu 
söylenebilir. 

 Mekân olarak dîvân, önceleri, devletin çeşitli kayıtlarını tutan 
kâtiblerin bir arada oturup çalıştıkları odalar, merkezler anlamında 
kullanılmıştır. Dîvân oturmaları daha sonra İslâm devlet geleneğinde, zamân 
içinde sistemi değişse de, haftanın belirli günü veya günlerinde, sultânın -veya 
kimi zamân sadra‘zamın- riyâsetinde, devlet işlerinin görüşüldüğü, dertlerin 
dinlendiği, mes’elelerin çözüme kavuşturulduğu dîvân-ı humâyûn meclisleri 
olarak özelleşmiştir; ancak her dîvânın aynı zamanda bir meclis, her meclisin 
de aynı zamanda bir dîvân olarak görüldüğü gerçeği değişmemiştir. Sultânın 
riyâsetinde zamân zamân sultânu’ş-şu‘arâların dâhil edilmesiyle şiir 
sohbetlerinin de yapıldığı dîvân-ı humâyûnlardan şâirlerin ve şiir meraklısı 
şahısların çeşitli zamân ve mekânlarda çeşitli genişlik ve nitelikte 
oluşturdukları dâirevî meclislere, âlim ve şeyhlerin sohbetlerini yaptıkları ilim 
ve tasavvuf meclisleri ile zikir halkalarından rind-meşreb samîmî dostların 
kurdukları ıyş u işret meclislerine kadar geniş bir yelpâzede yer alan bir 
meclis kültürü vardır geleneksel İslâm medeniyetinde. 

 Meclis olarak her dîvân kendi içinde zamân, mekân ve katılımcı 
şahıslara dâir kurallara, ritüellere, hiyerarşiye ya da tertîb ve teşrîfâta 
sâhibdir. Osmânlı devlet geleneklerinde, tertîb ve teşrîfâtın en yüksek 
derecede uygulandığı meclisler dîvân-ı humâyûnlardır; bu toplantıların 
haftanın hangi günü veya günlerinde, nerede, hangi vakitte, kimin 
başkanlığında, kimlerin katılımıyla gerçekleşeceği muayyendir. Bununla 
birlikte, bizzât pâdişâhın iştirâk ettiği, bayramlaşma merâsimleri, Cum‘a ve 
arefe selâmlıkları, başta Mevlid Kandîli olmak üzere önemli gecelerin selâtîn 
câmi‘lerdeki kutlama törenleri ile çeşitli sarây düğünleri tertîb ve teşrîfâtın en 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            170 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

üst düzeyde ve yoğun olarak görülebildiği yerlerdir3 ki bu merâsimleri 
resmeden minyatürler ve gravürler dâirevî dîvân tasavvurunu görsel olarak 
da ortaya koymaktadır. -İdeal meclis anlamıyla- elest meclisinden çakırkeyif 
içki meclislerine kadar hangi meclis olursa olsun, meclisin kıblesinin yani en 
mu‘teber seçkin üyesinin yeri belirlidir; meclisteki herkesin teveccüh ve iltifât 
ederek yöneldiği bu üye, bu edebî gelenekte “sevgili” olarak kabûl 
görmektedir.4 

 Çerçevesi çizilen ezelî ve geleneksel hiyerarşi zemîni üzerinde ma‘nevî 
ve maddî olmak üzere iki ayrı tertîb ve teşrîfât kabûl eden İslâm medeniyeti 
dâiresinde te’lîf edilen eserlerde de bu her iki tertîb ve teşrîfâta uyma şartı 
aranmıştır. Bu geçiş noktasında durumu özetle şöylece ifâde etmek 
mümkündür: 

 İslâm medeniyetinin neredeyse tamâmı kâinât kitâbı ya da defterinde 
bir meclis, cem‘(/cemâ‘at), te’lîf, tahrîr, tasnîf, tertîb ve teşrîfât geleneği yani 
aslında bir dîvân ve tedvîn geleneği üzerine binâ edilmiştir. 

 3. Te’lîfte Tedvîn Geleneği 

Şi‘r-i dil-sûz-ı Necâtî var iken hayf ola kim 
Halk yazup yanılup defter ü dîvan yazalar... 

 Dîvân istiâresi, İslâm medeniyetinin geleneksel her alanında olduğu 
gibi, dînî, ilmî, edebî her türlü kitâb te’lîfinde de kendini göstermektedir. Her 
işte olduğu gibi, bir kitâb yazımına da mutlakâ besmele ile başlanır ki bu ön 
şarttır; hemen ardından, hamdele (Allâh’a hamd) ve salvele (Resûlullâh ile 
onun âilesi ve ashâbına duâ) bölümleri gelir. Ma‘nevî hiyerarşi, bu değişmez 
sıralamanın ardından -yerine ve tercîhe göre- sırasıyla dört halîfenin anılması, 
oniki imâmın anılması, tasavvuf büyüklerinin anılması, devrin önde gelen dîn 
âlimlerinin anılması gibi bölümlerle devâm eder. Bu tertîbin ardından maddî 
hiyerarşinin unsûrları gelir ki en başında -kimi zamân kitâbın ithâf edildiği- 
devrin sultânı -ki o Allâh’ın yeryüzündeki gölgesi ve Resûlullâh’ın halîfesi 
sayılır- övgüler ve duâlarla anılır. Geleneksel kitâb te’lîfinde giriş 
(mukaddime/dîbâce) kısmının başında yer alan bu hiyerarşik tertîbi -ki ideal 
olarak uyulması gerekendir- sebeb-i te’lîf bölümü ve müellifin şahsî niyâzları 
izler. Eserin asıl bölümünde işlenen konular da fasıllar ve bâblar hâlinde kendi 
aralarında tertîb edilir. Sonuç (hâtime) bölümünde de eserin başladığı 
minvâlde bitişinden duyulan memnûniyeti bildiren Allâh’a minnet ve şükrân 
ifâdeleri ile Resûlullâh’a duâ ve selâm sözlerine yer verilir. Kitâbın başından 
sonuna kadar uyulan bu tertîbe, dîvân istiâresini yansıttığı için, “tedvîn” de 
demek mümkündür; bu hâliyle geleneksel tertîb usûlüne uygun olarak te’lîf 
edilen her kitâb bir tür dîvân sayılabilir. 

 Arabî lisânla da yazılmış olsa 1072 yılında yazımı tamâmlanan bir millî 
dil eserine dîvân/tedvîn geleneğini gösterircesine Dîvânu Lugâti’t-Türk diyen 
bir edebî gelenek, bu eserden üç sene önce Türkçe te’lîf edilen Kutadgu Bilig 

                                                           
3 Osmânlı yüksek idâre ve kültür hayâtına hâkim olan usûl, tertîb ve teşrîfât hakkında ayrıntılı bilgiler 

için bkz. Esad Efendi, 1979; Ali Seydi Bey. 
4 Bilhassa sultânın nezdinde kurulan ıyş u işretli sohbet, mûsıkî ve şiir meclislerinin bu edebî 

geleneğin oluşum ve gelişimine katkısı hakkında ayrıntılı bilgiler ile zengin görsel belgeler için bkz. 

İnalcık, 2011. 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            171 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ile hemen sonraki asırda yine Türkçe kaleme alınan ‘Atebetü’l-Hakâyık 
kitâblarını bu geleneğe uygun olarak tertîb etmiştir. 

 Defterleri, varak ve sahîfeleri, notları bir araya getirme anlamına gelen 
tedvîn kelimesi, ki dîvân kelimesinden türetilmiştir, zamânla bir şâirin 
şiirlerinin toplanması anlamında özelleştirilmiş olsa da edebî geleneğin hayât 
bulduğu tabîî ortamında cem‘, te’lîf, tahrîr, tasnîf ve tertîb kelimeleri ile de 
çoğu zamân paralel doğrultuda kullanılmıştır. Tedvîn kelimesi, toplanmak ve 
bir araya gelmek anlamlarıyla cem‘ (/cemâ‘at>mecmû‘a), çeşitli şeyleri 
uzlaştırmak için bir araya getirmek anlamıyla te’lîf, bazı şeyleri bir araya 
getirerek aralarındaki yakınlık ve sıcaklığı artırmak anlamıyla tahrîr 
(<harâret), birden çok şeyi sınıflarına göre düzenlemek gruplandırmak 
anlamıyla tasnîf, birden çok şeyi rütbe ya da mertebelerine göre düzenlemek 
anlamıyla da tertîb kelimeleriyle, kimi zamân atıf vâvıyla birbirlerine 
atfedilerek, kimi zamân da münferiden birbirlerinin yerine kullanılmıştır. 

 Dîvân edebiyâtı geleneğinin ilk ciddî münekkidlerinden sayılan 
Latîfî’nin, yazmış olduğu şâirler tezkiresinin dîbâce kısmının sonunda ve 
şâirlerin hâl tercemelerini aktardığı asıl kısma geçmeden önce, kitâbını nasıl 
bir çalışma ile hazırladığını anlatırken kullanmış olduğu şu cümleler, yukarıda 
sayılan tahrîr, tasnîf, te’lîf ve tedvîn kelimelerinin aynı minvâlde bir arada nasıl 
kullanıldığına şâhidlik etmektedir: 

“(...) ve fenn-i nazm u inşâda ve dîvân u risâle ve dâstân u 
makâleden ne tahrîr ü tasnîf itdi ve tahrîr ü te’lîfüm diyü da‘vâ 
itdügi kendü karîhasından sâdır olmış hassa îcâdı mıdur yohsa 
zemân-ı âharda vâkı‘ olan şu‘arâ-yı selefün tedvînâtından 
terceme vü tırâş ve ifrâz u iktibâs mıdur (...) ve bu mukaddime 
minvâlince her birinün tedvîn itdügi te’lîfâtı ve tahrîr itdügi eş‘âr 
u ebyâtı sa‘y u taleb ile bir bir buldum (...)” (Canım, 2000: 105-
106) 

 Kınalı-zâde Hasan Çelebi kaleme aldığı şâirler tezkiresinin dîbâcesinde, 
kitâbını ithâf ettiği Sultân 3. Murâd’ın vasıflarını överek andığı kısmın sonunda 
onun şâirlik yönünü değerlendirmekte ve bu arada sultânın şiirlerini bir 
dîvânda toplama gâyesini 

“(...) ve ol efâzıl-ı nâmdârları ki bu fende dahı iktidârları vardur 
cümlesini pervîn gibi bir yire cem‘ idüp le’âlî-yi âbdâr gibi rişte-yi 
tertîb ü tedvîne çekem ve ol hazerât-ı sütûde-sıfâtı kalemüm ile 
rakam kılam.” (1989: 35) 

şeklinde ifâde etmektedir. Burada şiirlerin bir araya getirilerek bir dîvân 
hazırlanma aşamalarının cem‘, tertîb ve tedvîn kelimeleri ile ifâde edildiği 
görülmektedir. 

 Bu edebî te’lîf geleneğinin ezelî hiyerarşi doğrultusunda dîvân 
istiâresini gösteren en müşahhas örnekleri “dîvân” adı verilen şiir 
defter/kitâblarıdır. Bu gelenek dâiresinde kasîde, gazel, -küçük hacimli- 
mesnevî, bendli ve musammat şekiller, kıt‘a, rubâ‘î, tuyuğ adı verilen şiirler ile 
müstakil ve münferid beyt ve mısrâ‘ların bir dîvân hâlinde tertîb ve tedvîni 
husûsunda bazı usûller belirlenmiştir. Bir şâirin dîvânı düzenlenirken, ilk 
aşamada şâirin o zamâna kadar yazmış olduğu şiirler çeşitli kaynaklardan 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            172 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

derlenir, ikinci aşamada ise tesbît edilmiş olan bu şiirler kendi aralarında 
tertîb ve tedvîn edilir. Elde mevcûd olan şiirler önce şekillerine göre -zamân 
zamân bazı farklılıklar da gösteren sırasıyla- kasîdeler (kasâ’id), bendli şekiller, 
musammatlar, mesnevîler, kıt‘a-yı kebîreler (tevârîh -târîh düşürmeler-), 
gazeller (gazeliyyât), kıt‘a-yı sağîreler (mukatta‘ât/kıta‘ât), rubâ‘îler 
(rubâ‘iyyât), tuyuğlar, beytler (ebyât), mısrâ‘lar (mesâri‘) hâlinde düzenlenir. 
Dîvânlarda kasîdelerden önce şiir yer almaz; kasîdelerle gazeller arasındaki 
şiirlerin yerlerinde değişiklikler görülebilir; gazellerden sonra da genellikle 
gazelden daha küçük hacimli şiirlere ve şiir parçalarına yer verilir. Tertîb ve 
tedvîn kelimeleri en çok kasîdelerin bir araya getirilmesinde anlamını 
kavramaktadır; şöyle ki, elde olan kasîdeler konularına göre tevhîd, münâcât, 
na‘t, hulefâ-yı râşidîn için na‘t, oniki imâm için na‘t, evliyâ ve meşâyıh için na‘t, 
devrin sultânı için medhiyye, sadra‘zam, vezîrler ve diğer devlet erkânı için 
medhiyyeler şeklinde ezelî ve geleneksel hiyerarşi sıralamasıyla bir araya 
getirilir. Titiz tedvînlerde târîh düşürme manzûmelerinin de konularına göre 
hiyerarşik bir tertîbe riâyet ettiği görülmektedir. Gazellerin tertîbinde ise 
kâfiye/revî harfi esâs alınarak hurûf-ı hecâ/elif-bâ sırası gözetilmesinin, 
onlara temel bir düzen verme yanında -belki elif harfinin Ehad ve Vâhid olanı 
temsîlinden kaynaklanarak- hiyerarşik bir düzen verme gâyesine yönelik 
olduğunu söylemek mümkündür. 

 Gelinen noktada şunu ifâde etmek gerekir ki, sâdece dîvânların tedvîn 
edildiğini söylemek dar bir bakış açısı olur. Mesnevî nazım şekli ile kaleme 
alınmış eserlere bakılacak olursa, Mevlânâ’nın Mesnevî-yi Ma‘neviyye’sinin, 
çoğu iç içe geçmiş irili ufaklı pek çok kıssa, hikâye ve meselin altı defter 
hâlinde tedvîni ile meydâna getirildiğini söylemek mümkündür. Kezâ, 
Şeyhî’nin hâl tercemesinde Latîfî’nin Husrev ü Şîrîn’den bahsederken sarf ettiği 

“Ol zemân mezbûr kitâb-ı merkûmı tekmîl ü tedvîn idüp ‘atebe-yi 
Murâd Hâna iletdi.” (Canım, 2000: 343) 

cümlesinden hareketle, mesnevî kitâblarının da tedvîn ile oluşturulduğu 
sonucuna rahatlıkla ulaşılabilir. 

 Yine Latîfî’nin, ‘Âşık Paşa’nın hâl tercemesinde onun eserlerinden 
bahsederken zikrettiği 

“‘İlm-i bâtında ve tarîk-ı tasavvufda mürşid ü mürîd âdâbın ve 
tarîk-ı sülûk esbâbın beyân ider manzûm te’lîfi ve mutasavvıfa 
içün makbûl-i tâ’ife-yi sûfiyye tedvîn ü tasnîfi vardur.” (Canım, 
2000: 119) 

cümlelerde manzûm te’lîf ve tedvîn ü tasnîf kelimeleri ile işâret ettiği eserin, 
onun Garîb-nâme adlı mesnevîsi olması kuvvetle muhtemeldir. 

 Özellikleri aktarılmaya çalışılan edebî geleneğin, tesbît edilebildiği 
kadarıyla, ilk ve nitelikli bir eseri olması hasebiyle, Kutadgu Bilig adlı 
mesnevîye bakıldığında geleneğin kuruluşunun daha başında onun da tedvîn 
usûllerine uygun olarak tertîb edildiği görülmektedir. Eserde besmele ile 
başlayan bir mensûr ve bir manzûm dîbâcenin ardından bâb adı verilen 
bölümler için bir fihrist hazırlanmış; daha sonra, yine bir besmelenin 
ardından, ayrı bâblar hâlinde sırasıyla, tevhîd, na‘t, dört halîfe medhiyyesi ile 
Buğra Han için bahâriyye türünde bir medhiyyeye yer verilmiş; eserin asıl 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            173 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

konusuna ön hazırlık mâhiyetli bâblar çerçevesinde müellifin sebeb-i te’lîf ve 
özür beyânlarını veren beytlerle asıl bâbların kapısına gelinmiştir. Buraya 
kadarki bâbın ardından gelen asıl konunun işlendiği kısım ise yetmişüç 
bâbdan müteşekkildir. Eserin ayrı ayrı üç bölümden oluşan hâtime kısmı ise, 
müellifin yaşlılıktan ve devirden şikâyetleri ile kendisine nasîhatlarını ihtivâ 
eder; son kısımda ise müellifin kendisi için, tüm mü’minler için, Hazret-i 
Muhammed ve onun dört arkadaşı için duâ beytleri yer almaktadır (Yusuf Has 
Hâcib, 1991/1994).  

 Beyt sayısı bakımından büyük hacimli mesnevîler müstakil kitâblar 
hâlinde tedvîn edilirken, beyt sayısı az olan mesnevîlerin de, çoğu zamân, 
dîvânların tedvîninde diğer nazım şekillerinde yazılmış şiirlerle birlikte iki 
kapak arasına girdikleri görülmektedir. Son tahlîlde, dîvân edebiyâtı isminin 
mesnevîleri kapsamadığını iddiâ etmenin de dar bakışlı bir tutarsızlığa işâret 
ettiği ortaya çıkmaktadır. 

 Uzun süre elde biriktirilen hâl tercemelerinin, ele aldığı şâirlerin 
mesleklerine, rütbelerine, sınıflarına göre bir düzenleme ile şu‘arâ tezkiresi 
şeklinde cem‘, tertîb ve tedvîn edildiği çıkarımına yine gelenek dâiresinde yer 
alan bazı metinlerden ulaşabilmek mümkündür. 

 Âşık Çelebi, Latîfî’nin hâl tercemesinde, Sehî Bey’in şu‘arâ 
tezkiresinden bahsederken cem‘, Latîfî’nin ve kendisinin şu‘arâ 
tezkirelerinden bahsederken tertîb kelimesini kullanmaktadır: 

“Hudûd-ı sene hamsînde İstanbula hicret ve anda ikâmete 
‘azîmet itdi. Ol târîhde Sehî Beg cem‘ itdügi Tezkiretü’ş-
şu‘arânun nev-peydâlıgı zemânı olup halk içinde makbûl 
düşmişidi. Latîfî ile fakîr bir tezkiretü’ş-şu‘arâ dimek fikr idüp ol 
zemân tertîbin ve fakîr hurûf-ı esâmî tertîbin ihtiyâr itdüm idi. 
Sonra monlâ-yı mezbûr benüm tertîbüme sarkup (...)” (Kılıç, 
2010: 737) 

 Ayrıca bu ifâdelerden, önceleri Latîfî’nin zamân (kronoloji) sırasına 
göre, Âşık Çelebi’nin de elif-bâ sırasına göre şâirleri tertîb etmeyi 
tasarladıkları da anlaşılmaktadır. 

 Gelibolulu Mustafâ Âlî de Latîfî’den bahsederken, Sehî Bey ve Latîfî’nin 
şu‘arâ tezkireleri için cem‘, Âşık Çelebi’nin şu‘arâ tezkiresi için te’lîf, Kınalı-
zâde Hasan Çelebi’nin şu‘arâ tezkiresi için de tasnîf kelimesini kullanmaktadır: 

“Vilâyet-i Rûmda tezkiretü’ş-şu‘arâ cem‘i evvelâ Sehî Begden 
sâniyen bundan sâdır olmışdur. El-hak hûb edâ eylemiş ve şûh u 
mergûb inşâ itmişdür. Egerçi kim sâlisen tezkire te’lîf iden Monlâ 
‘Âşık râbi‘an menâkıb-ı şu‘arâ tasnîf eyleyen Kınalı-zâde Monlâ 
Hasan (...)” (İsen, 1994: 268) 

 Fatîn Dâvûd, şâirler tezkiresinin takrîz kısmında, usûlüne uygun, 
okunmaya değer bir şâirler tezkiresi tedvîn edilmesinin lüzûmundan 
bahsederken 

“Lâkin haylî zamândan beri i‘tibâr ve tetebbu‘a şâyeste bir 
tezkiretü’ş-şu‘arâ tedvîni müyesser olamayıp (...)” (e-kitap: 41) 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            174 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ifâdelerini kullanmaktadır. 

 Râmiz, Safâyî’nin hâl tercemesinde onun şu‘arâ tezkiresinin, hâl 
tercemeleri verilen şâirlerin rütbe ya da mertebelerine göre tertîbi dâiresinde, 
tahrîr edildiğine işâret etmektedir: 

“(...) tertîb eyledigi Tezkire-yi Şu‘arâsı (...) tahrîr eyledigi 
tezkireleri ta‘bîrât-ı münşiyâneden egerçi berî ve sâdece kelâm 
ve tertîb eyledikleri zevât-ı zevi’l-ihtirâmın (...)” (Erdem, 1994: 
190-191) 

 Latîfî, hazırlamış olduğu şâirler tezkiresine başında besmele, hamdele, 
salvele bölümlerinin yer aldığı, geleneksel usûle uygun bir mukaddime/dîbâce 
ile başlamıştır. Dîbâce kısmında İslâm medeniyetinin edebî geleneklerinde 
hâkim olan ibdâ‘, san‘at, beyân ve şiire yaklaşım şeklini, âyetler ve hadîsler 
ışığında yorumlamaya çalışmış, bu arada kendisinin şiir ve şâire bakış açısını 
ortaya koymuştur. Eserin asıl kısmında ise -ma‘nevî hiyerarşinin önceliği 
ilkesine göre- ilk fasılda Anadolu’daki önemli sûfî-şâirlerin (Mevlânâ, Sultân 
Veled, Âşık Paşa...), daha sonra maddî hiyerarşiye göre ikinci fasılda sultân 
şâirlerin (2. Murâd ─ Kânûnî), üçüncü fasılda da elif-bâ tertîbine göre 
Anadolu’da kendi zamânına kadar olan gelenek şâirlerinin hâl tercemelerini 
vermiştir. Eserin bu hâliyle başından sonuna kadar tertîb ve tedvîn yoluyla 
oluştuğunu söylemek mümkündür (Canım, 2000). 

 Usûllerine uygun olarak hazırlanmış şiir ve derleme münşe’ât 
mecmû‘alarının cem‘inde de tedvîn geleneğine riâyet edilmiş olduğu 
görülmektedir. 16. asra âit bir kasîdeler mecmû‘ası olan Mecmû‘a-yı Kasâyid-i 
Türkiyye, 15-16. asırlardan çeşitli şâirlerin kaleme aldıkları -sırasıyla- 
tevhîdler, münâcâtlar, na‘tlar ile sultânlar, paşalar, şâirler ve diğer şahıslara 
yazılmış medhiyye şiirlerinin bir araya getirilmesiyle tertîb edilmiştir 
(Karavelioğlu, 2015). 

 19. asırda Sultân Abdülazîz adına hazırlanmış olan Münşe’ât-ı ‘Azîziyye 
fîÂsâr-ı ‘Osmâniyye, mensûr-manzûm karışık derleme bir münşe’ât 
mecmû‘asıdır. Mensûr-manzûm karışık bir dîbâcenin ardından -sırasıyla- 
manzûm münâcât, na‘t, dört halîfe ve oniki imâm için yazılmış şiirlere yer 
verilmiştir. Asıl bölüm ise pek çok mektûb örneği ile ardından çeşitli yazışma 
ve dilekçe örneklerinden müteşekkildir. Eserin bazı neşirlerinde Levh-i 
Mahfûz’da yazılı olduğu belirtilen bir ilâhî mektûb ile başlayan asıl bölümde, 
sırasıyla Hazret-i Muhammed’in teblîğ ve da‘vet mektûbları, dört halîfenin 
mektûbları ile meşhûr sûfîlerin mektûblarına yer verilmiştir. Bundan sonraki 
kısımda, sırasıyla bazı Osmânlı sultânlarının, bazı paşaların ve bazı meşhûr 
şâir ve nâsirlerin mektûb ve yazışmalarının ardından, çeşitli arz-ı hâl ve 
yazışma usûlleri ile ilgili örnek metinlere yer verilmiştir. Burada dikkati çeken 
husûs, ezelî hiyerarşi içerisinde tertîb ve teşrîfât usûlüne dikkatli bir şekilde 
uyulmasıdır. Mensûr metinlerin aralarında da yine bu usûl çerçevesinde çeşitli 
şâirlerin şiir örneklerine yer verilmiştir (Sahhâf el-Hâcc Nûrî, 1303). 

  

 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            175 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bu minvâlde, Kâtib Çelebi’nin, münşî Abdülkerîm Çelebi hakkında 
yazmış olduğu kısa hâl tercemesinde kullanmış olduğu 

“...âsârından ‘Arabî Vefeyâtı vardur ba‘dehu Türkî inşâ ile 
terceme eylemişdür münşe’âtı tedvîn olınup bir eser-i güzîn 
kalmışdur münşîyân-ı Rûmun ser-firâzıdur...” (1287: 113) 

ifâdelerinde de bir münşe’ât mecmû‘asının tedvîn edilerek hazırlandığının dile 
getirildiği dikkat çekmektedir. 

 Bu edebî türlerin yanında edebî olmayan dînî, tasavvufî, ilmî, târihî ve 
benzeri müellefât da geleneğe uygun olarak dîvân düzeni ile tedvîn ve te’lîf 
edilmiştir. Her kitâba, konusuna ve hacmine göre çeşitli şekil ve hacimlerde 
besmele, hamdele ve salvele bölümlerini, ardından, -varsa- eserin ithâf edildiği 
devrin sultânına teşekkür ve duâ ile devâm eden, bunların yanında eserin te’lîf 
sebebinin beyânı ile Allâh’tan tevfîk niyâzını ihtivâ eden bir 
mukaddime/dîbâce ile başlandığı; asıl konunun tafsîlâtlı bir şekilde 
işlenmesinden sonra da, yine temelde hamd, salât u selâm ve niyâzları içeren 
bir hâtime bölümü ile son verildiği görülmektedir. 

 4. Şiirin Şifâhî Bağlamı: Dîvân (/Meclis) 

 Dîvân edebiyâtı ve özelde dîvân şiiri, meclislerde hayât bulan, gelişen, 
canlılığını sürekli koruyan, müktesebâtını başkalarına ve sonrakilere halka 
halka aktaran bir edebî gelenek dâiresidir. 

 Bahâr mevsiminde, seher vaktinde, su şakırtısı, gül kokusu ve bülbül 
sesiyle dopdolu, yemyeşil bahçede (bu anlamda ideal mekân hâs bahçedir) 
kurulan şiir meclisleri, irticâlen gazel okumanın, müşâ‘are ve münâzara 
yapmanın, hem lisân-ı hâl hem de lisân-ı kâl ile şiir âdâbı öğretme ve 
öğrenmenin tabîî mekânlarıdır. Bu yönleriyle bu meclisler “şifâhî dîvân”lar 
olarak kabûl edilebilir. 

 Öte yandan, ıyş u işretli şiir meclisleri ele alınacak olursa, bu sohbet 
halkalarının, gazelin ideal mekânları olduğu görülecektir. Gazelin muhâtabı 
olan sevgilinin görülebildiği, duyulabildiği, kokusunun alınabildiği, kendisine 
serzenişte ve niyâzda bulunulabildiği; karşılığında sevgilinin, nigâhı, gamzesi 
ve nâzıyla lütuf ve ihsânda bulunduğu yerlerdir, bu şifâhî şiir dîvânları. Kimi 
kasîdelerde yapılan mevsim tasvîrlerinin, hem dış mekânlar olarak hem de o 
dış mekânları görebilen konumlarıyla iç mekânlar olarak meclis zâviyesinden 
bakışlarla gerçekleştirildiğini düşünüp söylemek mümkündür. 

 Tedvîn geleneği çerçevesinde cem‘, tertîb ve te’lîf edilen eserlerin 
tesmiyesinde de meclis ya da meclise mekân olan yer isimlerinden istifâde 
edilmiştir. Bu mekânlar, bahçe ve hâs bahçeler ya da gelinmiş ve gidilmesi 
umulan ideal mekân olarak cennetlerdir. Mecâlisü’n-Nefâyis, Heşt Bihişt, 
Gülşen-i Şu‘arâ, Bâğçe-yi Safâ-endûz, Hadîkatu’s-Su‘adâ, Ravzatu’l-Udebâ, 
Riyâzu’s-Sâlikîn, Cinânu’l-Cenân, Nihâlistân örneklerinde bu durum râhatlıkla 
müşâhede edilebilir. 

  

 

 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            176 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

5. Dîvân Hattı 

 Devlet işlerinin görüşülüp karâra bağlandığı, gerekli 
görevlendirmelerin ve yazışmaların yapılıp nişâncılar ve dîvân kâtiblerince 
fermân, berât, menşûr, biti, buyruldu, yarlık, nişân gibi resmî belge türlerinin ve 
pâdişâh mektûblarının yazılıp imzâlanıp tuğrâ ya da pençe ile mühürlendiği 
meclislerdir, dîvân-ı humâyûnlar. 16. asırdan sonra yukarıda adları verilen 
türlü resmî belgelerde dîvânî hattının kullanıldığı; bu hatt çeşidinin, 15. asır ve 
öncesinde Osmânlı resmî yazılarında kullanılan ta‘lîk hattının temel çizgisi 
üzerinde, 16. asırda Türk hattât kâtiblerinin yaptığı yeni düzenleme ve 
şekillendirmeler ile ortaya çıktığı bilinmektedir. Ayrıca, 15. asır ve öncesinde 
resmî belgelerde kullanılan kadîm ta‘lîkın, biraz daha sivil bir karaktere 
büründürülerek ilmî ve edebî diğer kitâbî alanlarda da kullanılmaya 
başlandığı, ortaya çıkan bu cedîd hatta, ilk resmî karakterini kullanımdan 
düşürdüğü için, -nesh-i ta‘lîk terkîbinden bozma- nesta‘lîk isminin verildiği 
bildirilmektedir. Günümüzde de yaygın olarak ta‘lîk adıyla bilinen hattın, 
aslında, bu sonradan türemiş olan nesta‘lîk hatt olduğu belirtilmektedir.5 

 16. asırdan sonra Türklerin ta‘lîk adıyla ifâde ettikleri nesta‘lîk hattın, 
muhayyeleyi etkileyen estetik görünüşünün de etkisiyle, edebî metinlerin, 
husûsiyetle manzûm metinlerin yazımında, şiirlerin bir dîvân hâlinde 
tedvîninde yani dîvân yazımında diğerlerine oranla çok daha fazla tercîh edilip 
kullanıldığı, görülüp bilinen bir gerçektir. Temâşâ amaçlı olarak, hatt levhaları 
üzerindeki berceste beytler ve mısrâ‘ların yanında, mermer üzerine 
hakkedilmiş târîh manzûmelerinin yazımında da, yine çoğunlukla -ta‘lîk ta‘bîr 
edilen- nesta‘lîk hattın kullanıldığı, ilgililerce ma‘lûm bir vâkıadır. Bunun 
yanında, inşâ üslûbu taşıyan özel mektûbların ve münşe’ât mecmû‘alarının da 
çoğunlukla bu hatt ile yazıldığı ayrıca dikkat çekmektedir. 

 Öyleyse ortaya şöyle bir durum çıkmaktadır: Kadîm ta‘lîk hattından 
türemiş olan dîvânî ve nesta‘lîk hatlarından ilki sâdece dîvân-ı humâyûnlarda 
nişâncılar ve dîvân kâtiblerince resmî yazıların, ikincisi ise çoğunlukla edebî 
geleneğe âit bilhassa manzûm metinlerin ve dîvânların yazımında 
kullanılmıştır. 

 Demek mümkündür ki, bu edebî geleneğin bir hattı vardır, o da, kadîm 
dîvân hattı ta‘lîktan türemiş olan, nesta‘lîk ya da -galat-ı meşhûr ile söylenecek 
olursa- ta‘lîk hattıdır. 

 6. Dîvân Nesri 

 Söz konusu edebî gelenek dâiresinin nazmı nasıl halk nazmından farklı 
özellikler arz ediyorsa, nesri de halk nesrinden daha da kendine özgü bir 
karakter göstermektedir. Kitâbet fenni ve mesleğinde ustalaşan dîvân 
kâtibleri, belgelerini inşâ üslûbuyla yazabildikleri ölçüde münşî sayılmakta, 
münşî dîvân kâtibleri arasından seçilen nişâncılar dîvân-ı humâyûnların 
üyeleri arasında yer almakta idiler. İnşâ üslûbuyla ya da diğer bir ifâde ile 
münşiyâne olarak kaleme alınan mensûr metinlerin dâhil oldukları dâireye 

                                                           
5 15. asır sonrasında, kadîm ta‘lîk hattından çeşitli düzenlemeler ve şekillendirmelerle dîvânî ve 

nesta‘lîk adı verilen iki hatt çeşidinin türetilmesi meselesi için bkz. Alparslan, 1994: 445-446; 

Derman, 2010: 507-508. 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            177 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“dîvân nesri” demek mümkündür ki nazım vâdîsinde bunun karşılığı “dîvân 
şiiri”dir. 

 Dîvân nesri ifâdesinden maksadın, elsine-yi selâse denilen Türkî-
Arabî-Fârsî lugatlarından oluşan kelime kadrosunun dîvân şiirine göre kat kat 
geniş olduğu, bununla birlikte Türkçe gramer zemîni üzerine kimi zamân 
Arabî, kimi zamân Fârsî, kimi zamân ise Fârsî-Arabî karışık terkîbli cümlelerin 
sec‘ kuralları çerçevesinde inşâ üslûbu üzerine binâ edildiği bir nesir dâiresi 
olduğu açıktır. Dîvân nesrinin temel karakteristiği olan inşâ üslûbu, edebî 
mensûr metinlerin yanında zamân zamân ilmî, târihî ve dînî mensûr 
metinlerde de dikkati çekmektedir ki bu bakımdan sınırları, dîvân şiirine 
nazaran, diğer te’lîf alanlarını da kapsayacak şekilde daha geniştir. 

 Kuralları kitâbet ve inşâ kitâblarında, uygulamaları da münşe’ât 
mecmû‘alarında belirgin bir şekilde görülebilecek olan dîvân nesri, çoğu 
zamân didaktik amaçlı halk nesrinden ve zamân zamân da çeşitli amaçlarla 
yazılmış mensûr metinlerden ilk bakışta fark edilebilecek kendine özgü bir 
karakter göstermektedir. 

 Sonuç 

 Geleneği oluşturan şâir ve edîbler hayâtlarında iken -eğer istemiş 
olsalardı- oluşturdukları bu geleneğe acabâ nasıl bir isim verirlerdi? Ya da 
şimdi onlara sorma imkânı olsaydı “Eski Türk Edebiyâtı”, “Klâsik Türk 
Edebiyâtı”, “Osmânlı Edebiyâtı”, “İslâmî Türk Edebiyâtı” ya da “Dîvân Edebiyâtı” 
isimlerinden hangisini tercîh ederlerdi? Bu isimlerden birini düşünürler 
miydi, bilinmez, ama şunu hemen ifâde etmek gerekir ki onların isimlendirme 
gâye ve gayretleri olsaydı yine mutlakâ gelenek dâiresinden seçecekleri 
kelime ya da terkîblerle bir isim koyarlardı. Şu durumda elzem olan şey, en 
azından bu yönde bir kaygı taşıyarak isimlendirme çabalarında muktezâ-yı hâl 
ve makâma mutâbık davranmaktır. 

 Hengâmenin toz dumanına karışmadan, bir tür haklı ve karârında bir 
ilmî taassub ile dışarıdan serzenişte bulunulacak olursa, ilim ve kültür âlemine 
yakışan, dağarcığı Türkî, Arabî ve Fârsî kelime, terkîb ve deyimlerden; atıf, 
iktibâs ve alıntı dünyâsı da geniş bir dâire içerisindeki Arabî, Fârsî ve Türkî 
metinlerden oluşan, -özel bir maksadla çok nâdir olarak yer verilmesi dışında- 
bunlardan başka bir dilin unsûrlarının görülmediği üç dilli, hâs ve mahrem bir 
edebî geleneğin ismini de bu üç dilin kelimeleri arasından seçip vermekti. Bu 
anlamda, çok kabûl görüp kullanılan yukarıdaki isimlerden birinin başındaki 
niteleyici “klâsik” kelimesinin Hisar’ın “hâs bahçe” benzetmesi çerçevesindeki 
husûsiyet ve mahremiyete halel getireceğini söylemekte bir sakınca yoktur.6 

  

 

 

                                                           
6 “Bilim taassub kabûl etmez”, “taassub akademik zihniyetle bağdaşmaz” şeklinde kısmen haklı 

düşünenlere, beşerî çerçevede sosyal, kültürel, san‘atsal olan şeylerin, akademik çalışma anlamında, 

her zamân ve zemînde isbât edilebilir bilimler üzerine temellendirilmiş pozitivist mantık ve 

mantaliteye tâm olarak ne kadar uyabileceğini hatırlatmak yerinde olacaktır. 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            178 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

İlk kullananlar hangi amaçla kullanmış olurlarsa olsunlar, bir terim 
olarak dîvân edebiyâtı isminin her zamân ve mekânda kullanılabilir, sonraki 
zamanlarda da bu edebî gelenek dâiresini doğru bir şekilde anlatabilir bir isim 
olduğu ortadadır. 

 Aynı medenî gelenek dâiresindeki Arab ve Îrân edebiyâtları için böyle 
bir isimlendirmenin kullanılmamış olması, dîvân edebiyâtı ismini sâdece Türk 
edebiyâtındaki gelenek dâiresine özgü kılmakta, ayrıca “Türk dîvân edebiyâtı” 
gibi, dil ve özel alt kültür belirten isimlendirmeyi zorunluluktan 
düşürmektedir. Yani dîvân edebiyâtı bir Türkçe edebî gelenek dâiresinin 
ismidir. 

 Hulâsa, dîvân edebiyâtı varlık tasavvuru ve hayât görüşünden şiir 
meclisleri ve te’lîf geleneğine kadar fikir ve rûh hayâtının tüm tezâhürlerinde 
yansıyan dîvân istiâresinin şekillendirdiği bir edebî gelenektir. Bu temel 
yaklaşım üzerine, mâdem ki dîvân edebiyâtı ismi terimsel çerçevesi en belirgin 
olan isimdir, dîvân şiiri ve dîvân nesri gibi alt isimlendirmelerle birlikte, -
akademik ya da popüler- her kesim tarafından akıl ferahlığıyla ve gönül 
râhatlığıyla kullanılabilir. 

 Kaynakça 

 Akün, Ömer Faruk. (1994), “Divan Edebiyatı”, DİA, C. 9, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul. 

 Akün, Ömer Faruk. (2013), Divan Edebiyatı, İSAM Yayınları, İstanbul. 

 Ali Seydi Bey. Teşrifat ve Teşkilatımız (Teşrîfât ve Teşkîlât-ı 
Kadîmemiz), (Haz.: Niyazi Ahmet Banoğlu), Tercüman 1001 Temel Eser, 
İstanbul. 

 Alparslan, Ali. (1994), “Divanî”, DİA, C. 9, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul. 

 Canım, Rıdvan. (2000), Latîfî Tezkiretü’ş-Şu‘arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ 
(İnceleme-Metin), AKM Yayınları, Ankara. 

 Derman, M. Uğur. (2010), “Ta‘lik”, DİA, C. 39, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul. 

 Erdem, Sadık. (1994), Râmiz ve Âdâb-ı Zurafâsı (İnceleme-Tenkidli 
Metin-İndeks-Sözlük ), AKM Yayınları, Ankara. 

 Esad Efendi. (1979), Osmanlılarda Töre ve Törenler (Teşrîfât-ı Kadîme), 
(Haz.: Yavuz Ercan), Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul. 

 Fatîn Davud (e-kitap). Hâtimetü’l-Eş‘âr (Fatîn Tezkiresi), (Haz.: Ömer 
Çifçi), http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/Eklenti/10736,metinpdf.pdf?0 
(Erişim Tarihi: 11.09.2016) 

 Hisar, Abdülhak Şinasi. (2012), Aşk İmiş Her Ne Vâr Âlemde (Aşka Dair 
Seçilmiş Mısralar ve Beyitler 1417-1950), Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

 İnalcık, Halil. (2011), Has-bağçede ‘Ayş u Tarab (Nedîmler Şâirler 
Mutribler), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 



Abdülkadir DAĞLAR – İsimlendirme Hengâmesinde Bir İsim Savunması: Dîvân Edebiyâtı            179 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 İsen, Mustafa. (1994), Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, AKM Yayınları, 
Ankara. 

 Kahraman, Mehmet. (1996), Divan Edebiyatı Üzerine Tartışmalar, 
Beyan Yayınları, İstanbul. 

 Karavelioğlu, Murat Ali. (2015), Mecmû‘a-i Kasâ’id-i Türkiyye, TDK 
Yayınları, Ankara. 

 Kâtib Çelebi. (1287), Fezleke, C. 2, Cerîde-yi Havâdis Matba‘ası, 
İstanbul. 

 Kılıç, Filiz. (2010), Âşık Çelebi Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ (İnceleme-Metin), 
İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, İstanbul. 

 Kınalı-zade Hasan Çelebi. (1989), Tezkiretü’ş-şuarâ, (Haz.: İbrahim 
Kutluk), TTK Yayınları, Ankara. 

 Köksal, Fatih. (1996), “Klasik Edebiyatımızı İsimlendirme Meselesi”, 
Türklük Bilimi Araştırmaları, S. 2. 

 Mütercim ‘Âsım Efendi. (1305), el-Okyânûsu’l-Basît fîTercemeti’l-
Kâmûsi’l-Muhît, C. 3, Matba‘atu’l-‘Osmâniyye, İstanbul. 

 Okuyucu, Cihan. (2004), Divan Edebiyatı Estetiği, LM Yayınları, 
İstanbul. 

 Sahhâf el-Hâcc Nûrî. (1303), Münşe’ât-ı ‘Azîziyye fîÂsâr-ı ‘Osmâniyye, 
İstanbul. 

 Tanpınar, Ahmet Hamdi. (1988), 19 uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 
Çağlayan Kitabevi, İstanbul. 

 Ünver, İsmail. (1993), “Eski Türk Edebiyatıyla İlgili Sorunlarımız”, Türk 
Dili, S. 500. 

 Ünver, İsmail. (2002), “Divan Edebiyatında Şiir Dili”, Türkbilig, S. 3. 

 Yusuf Has Hâcib. (1991), Kutadgu Bilig (I Metin), (Haz.: Reşid Rahmeti 
Arat), TDK Yayınları, Ankara. 

 Yusuf Has Hâcib. (1994), Kutadgu Bilig (II Çeviri), (Haz.: Reşid Rahmeti 
Arat), TTK Yayınları, Ankara. 

 



Ϧ 

 

Ahmet Tanyıldız “Kara Abdâl Süleyman Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 180-190 

Yükleme Tarihi: 01.10.2016 - Kabul Tarihi: 13.10.2016 

        Ahmet TANYILDIZ* 

 

     KARA ABDÂL SÜLEYMÂN ŞEMSÎ DEDE VE ŞİİRLERİ ÜZERİNE 

Öz: Tasavvufî yapılar içerisinde sanat ve edebiyatı en ziyade özümsemiş 
geleneğin Mevlevîlik olduğuna şüphe yoktur. Muhtelif coğrafyalarda Mevlevîliği 
temsil eden mutasavvıfların kısm-ı azamı sanat ve edebiyatla iç içedir. Hanya 
Mevlevîhânesi kurucu şeyhi (Kara Abdâl) Süleymân Şemsî de (1829-1886) bu 
geleneği devam ettiren şahsiyetlerdendir. Şeyhliği ve şairliği ile öne çıkan Şemsî 
Dede’nin 1305/1887 yılında eski yazıyla yayımlanmış Dîvânçe’si, Farsça bir 
mesnevî ile farklı nazım şekillerindeki Türkçe manzumelerinden oluşmaktadır. 
Bu makalede öncelikle Şemsî Dede’nin hayatına ve şairliğine temas edilecektir. 
Ardından tarafımızca yayına hazırlanmış olan Dîvânçe’nin muhtevasına 
değinilecek ve şiirlerinden örnekler verilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Mevlevîlik, Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede, Dîvânçe. 

ON THE KARA ABDAL SÜLEYMAN SEMSI DEDE AND HIS POEMS 
Abstract: There is no doubt that Mevleviyeh is the tradition which 

assimilated art and literature mostly among the sufistic structures. Most of sufis 
who represent the tradition of Mevleviyeh in various geographies are interested 
in art and literature. Süleyman Semsi (Kara Abdal) –born in 1829 and died in 
1886- who was founder sheikh of Hanya Mevlevihane is among the people who 
maintained this tradition. Divançe published in 1305/1887 by ancient writing 
belonging to Semsi Dede who became prominent by his features of sheikhdom 
and poesy comprises of a Persian mesnevi and Turkish poems in various odes. In 
this study, it will be mentioned about life and poesy of Semsi Dede first of all. And 
after it will be mentioned about content of Divançe prepared for publishing by us 
and exemplified from his poems. 

Key Words: Mevleviyeh, Kara Abdal Süleyman Semsi Dede, Divançe. 

a. Hayatı ve Şahsiyeti  

Tam adı Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede olan bu zât, 1829 yılında 
Konya'da dünyaya gelmiştir. Babasının adı Âşık Osmân’dır. Süleymân Şemsî 
Dede'nin matbu Dîvânçe'sinin girişindeki hâl tercemesi, onun hayatı hakkında 
detaylı bilgiler içermektedir. Şemsî Dede'den bahseden hemen tüm eserlerin 
ilk ve esaslı kaynağı bu eserdir.1 

                                                           
* Doç. Dr., Dicle Üniversitesi Edebiyat Fakültesi; ahmettanyildiz@gmail.com 
1 Ahmet Sevgi, “XIX. Yüzyıl Mevlevî Şâirlerinden Konyalı Şemsi Dede ve Dîvançesi” 7. Milli 
Mevlânâ Sempozyumu, Selçuk Üniversitesi Basımevi, Konya 1995, s. 62-73; Mustafa Kara, 
“Hanya Mevlevîhânesi”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Cilt 16, s. 49-51; Selami 
Şimşek, “Doğu Akdeniz’de Tahrip Olan Bir Kültür Mirası: Girit’te Tarîkatlar ve Tekkeler”, AÜ 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S 32, s. 215-244; Sezai Küçük, Mevleviliğin Son Yüzyılı, 
Vefa Yayınları, İstanbul, 2007, s. 309-311; Ayşe Nur Mermer, On Dokuzuncu Yüzyıl Mevlevî 
Şâirleri, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, s. 
228-229; Şemsî Dede’nin hayatına ilişkin bu hâl tercemesindeki ilk elden bilgilerin dışında 
İsmail Kara’nın yetkin çalışması şeyh ve ailesinin serüveni ile Hanya Mevlevîhânesi’nin tarihini 
açıklığa kavuşturmuştur. Ayrıntılı bilgi için bk. İsmail Kara, "Hanya Mevlevîhânesi: Şeyh Ailesi, 
Müştemilatı, Vakfiyesi.", İslam Araştırmaları Dergisi, Sayı: 1, s.115-173, İstanbul 1997. 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   181 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şemsî Dede maddî imkânsızlıklar sebebiyle düzenli bir eğitim 
alamamıştır. 1843 yılında on altı yaşında iken babasının izniyle Konya'da 
Şems-i Tebrizî Dergâhı'na intisap etmiş, ilk tasavvufî terbiyesini Seyyid Emir 
Şâh Kaygusuz Abdâl'dan almıştır. Bu dergâhta dört yıl kalan Şemsî Dede, bu 
süre zarfında Kur'ân-ı Kerîm, ilmihâl, Arapça ve Akâid dersleri görmüştür.2 
Hocası Kaygusuz Abdâl, onu kendi mürşîdi Abdâl Muhammed Sûdî Dede 
Efendi ile tanıştırmış ve Süleymân Şemsî Dede bir süre de onun hizmetinde 
bulunmuştur.  

1844 yılında Mevlânâ Dergâhı'nda çilesini tamamlayan Şemsî Dede 
1849’da mürşidi Kaygusuz Abdâl’dan hilafet-nâme almıştır. Aynı yıl Afyon'a 
gönderilerek Sultân Dîvânî Dergâhı'nda tavzif edilmiş, yaklaşık dört yıl 
boyunca burada ilim ve tasavvufla meşgul olmuştur. Afyon'dan Bursa ve 
İstanbul'a geçen Süleymân Şemsî Dede, bir yıl boyunca bu şehirlerdeki dinî 
mekânları ve yaşayan şeyhleri ziyaret ettikten sonra 1855 yılında Konya'ya 
dönmüştür. Sevdiği hocası Seyyid Emir Şâh Kaygusuz Abdâl’ın mezarını 
ziyâret etmiş ve burada bir süre Mesnevî dersleri vermiştir. 1857 yılında 
evlenen Süleymân Şemsî Dede'nin 1859 yılında ilk çocuğu Muhammed 
Şemseddîn dünyaya gelmiştir. Daha sonra 1860 yılında Hasan Hüsnî ve 1864 
yılında Hüseyin Ârif dünyaya gelmiştir. Hüseyin Ârif’in doğumundan bir süre 
sonra Süleymân Şemsî Dede’nin babası Âşık Osmân vefat etmiştir. 

1870 yılında Aydın Güzelhisârı Mevlevîhânesi şeyhi Horasanî Alî Dede 
vefât edince onun dergâhına şeyh olarak tayin edilmiştir. Bir süre burada 
kalan Şemsî Dede, Hanya'daki Mevlevî muhiplerinin ısrarlı davetleri üzerine 
1872'de Hanya'ya gitmiştir.3 1880'de geniş bir arazi üzerinde ve zengin 
vakıflarla kurduğu Hanya Mevlevîhânesi'ni inşa ettirmiş, Mevlevîhâne'nin 
vakfiyesini hazırlatmış ve tasdik ettirmiştir. Bu Mevlevîhânede şeyhlik yapan 
Şemsî Dede 1886 yılında vefât etmiştir. Mezarı önceden hazırlanan dergâha 
bitişik olarak inşâ edilen türbeye defnedilmiştir.4 

Süleymân Şemsî Dede, şiirlerinde Sem'î, Nûrî, Şemsî, Kara Şemsî, 
Türâbî, Niyâzî, Abdâl ve Kara Abdâl gibi mahasları kullanmıştır. Bunlar 
arasında daha ziyade tercih ettiği mahlaslar Abdâl, Kara Şemsî’dir.  

Şiirlerinde sıklıkla muhtevayı şekil ve ölçüye tercih eden şair, dîvân 
şiiri geleneğini tasavvufî neşveyle harmanlayarak devam ettirme gayretinde 
olmuştur. Şiirlerin hemen tamamında tasavvufî gelenek ve Mevlevîlik vurgusu 
öne çıkar. Eldeki şiirlerinden Farsça olanları Mesnevî’nin etkisiyle kaleme 
alınmıştır. 340 beyitlik Tuhfetü’l-Mesnevî Alâ-Hubbi’l-Haydarî adlı Farsça 
manzûmenin yarıya yakını Mesnevî beyitlerinden oluşmaktadır. Muhtelif 
nazım şekilleriyle Türkçe kaleme alınan Dîvânçe’sinde de durum farklı 
değildir. Şiirlerin muhtevası umumiyetle tasavvufî meselelerdir. Bu şiirler 
daha ziyade mürîdlere öğütler, tarîkatin erkân ve âdâbına dâir usuller ile 

                                                           
2 İsmail Kara, agm, s.117. 
3 Sezai Küçük, age, s. 310. 
4 İsmail Kara, agm, s.118. 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   182 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mevlânâ ve Şems başta olmak üzere diğer Mevlevî büyükleri ile ilgili 
ifadelerden müteşekkildir. 

 
b. Şiirleri 

Şemsî Dede’nin tüm şiirleri iki başlık hâlinde tek eser olarak 
basılmıştır.5 Mevcut metne göre Farsça bir mesnevînin bulunduğu kısım 
Tuhfetü’l-Mesnevî Alâ-Hubbi’l-Haydarî adını taşımaktadır. Bu kısım 340 
beyitten müteşekkildir. Farsça olan bu manzumeden sonra umumiyetle 
Türkçe olan dîvânçe kısmı yer almaktadır.6 Eserin metin bölümünden önce 
çeşitli notlar ve takrizler bulunmaktadır. Eserin iç kapağından sonra bu eseri 
tab’ ettiren Kara Şemsî-zâde (Hüseyin Ârif) Efendi’ye (1864-1940) ait bir not 
vardır. Ardından zamanın Girit müftüsü İbrâhîm Şerîf Efendi’nin Arapça 
takrîzi ve Girit Kalemi’nden Halîm Neyyir Efendi’nin Türkçe takrîzi 
gelmektedir. Bu kısımdan sonra Şemsî Dede’nin terceme-i hâli özet olarak 
verilmiştir. Şemsî Dede biyografisini konu alan kaynakların çoğu bu kısımdaki 
öz ve değerli bilgilerden istifade etmiştir. 

b. 1. Tuhfetü’l-Mesnevî Alâ-Hubbi’l-Haydarî 

Tuhfetü’l-Mesnevî, Der-Munācāt-ı Ḳāḍiyu’l-Ḥācāt başlıklı bir münâcâtla 
başlar. 31 beyit olan bu bölümde ağırlıklı olarak Cenâb-ı Hakk’ın esmâ-i 
hüsnâsı tasvir edilerek O’ndan af ve merhamet talep edilmektedir. Yer yer 
Mevlânâ’nın Mesnevî’sinden mısra ve beyitlerin de tazmîn edildiği şiirde zikir 
ifadeleri olan Allâh Allâh ibaresi de tekrar edilmiştir. 

Der-Ḥamd u S̱enā-yı Ḫudāy-ı Teᶜālā ᶜAzze ve Celle başlığını taşıyan 
ikinci kısımda Cenâb-ı Hakk’a şükredilir. İlk bölüme benzer şekilde Allâh’ın 
isim ve sıfatlarına vurgu yapılarak evren ve varlıklar üzerindeki tasarruflarına 
değinilir. Bu kısım 23 beyittir. 

28 beyitten oluşan üçüncü kısım Der-sitāyiş-i Enbiyā-yı ᶜİẓām 
ᶜAleyhimu’s-selām başlığını taşır. Burada Hz. Âdem, Hz. Şît, Hz. Nûh, Hz. 
İbrâhîm, Hz. İsmâ'îl, Hz. Dâvûd, Hz. Süleymân, Hz. Yakûb, Hz. Yûsuf, Hz. Mûsâ, 
Hz. Cercîs, Hz. Zekeriyyâ, Hz. Yûnus, Hz. Yahyâ, Hz. Şu'ayb, Hz. Eyyûb, Hz. Hızır, 
Hz. İlyâs, Hz. Îsâ ve Hz. İdrîs anılır. Ardından Kur’ân-ı Kerîm’deki "Onun 
peygamberlerinden hiçbirini (diğerinden) ayırt etmeyiz."(Bakara, 285) ayetine 
vurgu yapılarak bu bölüm tamamlanır. 

Der-Naᶜt-ı Pāk-ı Ḥabīb-i Ḫudā Ḥażret-i Muḥammedini’l-Muṣṭafā 
Ṣalavātullāhi ᶜAleyhi’t-taḥiyyāt başlığını taşıyan dördüncü bölümde 
peygamberimiz Hz. Muhammed’in isimleri, vasıfları, mucizeleri, hakkında 
nâzil olan ayetler ve şahsiyet-i maneviyesinden şefâat isteme gibi hususlara 

                                                           
5 Tuhfetü’l-Mesnevî Alâ-Hubbi’l-Haydarî ve Dîvânçe-yi Kara Şemsî, Şirket-i Mürettibiye 
Matbaası, İstanbul 1305/1887. 
6 Eserin muhtevası ve hususen Türkçe manzûmeleri üzerine tanıtıcı bir yazı yazılmıştır. Bk. 
Ahmet Sevgi, agm. 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   183 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

değinilir. 45 beyit olan bu bölümde beyitler arasında eṣ-ṣalātu ve’s-selām 
ibaresiyle peygamberimize salavât getirilir. 

Beşinci kısımda Der-S̱enā-yı Çehār Yār-ı Vefā-Şiᶜār-ı Ḥazret-i Aḥmed-i 
Muḫtār başlığıyla peygamberimizin dört yakın arkadaşı ve halifesi olan Hz. 
Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osmân ve Hz. Alî’nin vasıfları zikredilir. 40 beyitlik bu 
kısımda ağırlıklı olarak Hz. Alî övgüsü bulunur. 

Sonraki bölümde Der-Medḥ-i Aṣḥāb-ı Guzīn Rıḍvānullāhi Teᶜālā 
ᶜAleyhim Ecmaᶜīn başlığıyla 6 beyitte peygamberimizin sahabeleri övülür. 

Der-Sitāyiş-i Evliyā-yı Kirām Ḳaddesellāhu Ervāḥahum başlığını taşıyan 
yedinci kısımda Hasan-ı Basrî, Bâyezîd-i Bistâmî, Cüneyd-i Bağdâdî, Ma’rûf-ı 
Kerhî, İbrâhîm bin Edhem, Şakîk-i Belhî, Bişr-i Hafî, Zünnûn-ı Mısrî, nebî veya 
velî olarak rivayet edilen Hz. Şem’ûn, Ahmed Er-Rıfâî, Şems-i Tebrîzî, Seyyid 
Burhâneddîn Muhakkık-ı Tirmîzî, Selâhaddîn Zerkûb, Hüsâmeddîn Çelebî ve 
Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî gibi zâtlar övülür. Ayrıca nebî ve velîler arasındaki 
münasebetlerin ele alındığı bu kısım 43 beyittir. 

13 beyitten oluşan sekizinci kısım Der-Sitāyiş-i Ṣıbteyn-i Resūl-i 
S̱aḳaleyn başlığını taşır. Burada peygamberimizin torunları olan Hz. Hasan ve 
Hz. Hüseyin’in övgüsü yapılır. 

Dokuzuncu bölümde Der-Vaḳᶜa-yı Dil-sūz-ı Kerbelā ve Meẕemmet-i 
Yezīd-i Pelīd başlığıyla söylenen 37 beyitte Kerbelâ hâdisesi, Hz. Hüseyin ve 
akrabalarına reva görülen zulümler, Muharrem ve âşûrânın hususiyetleri 
anlatılır. Ayrıca bu can yakıcı hâdisenin müsebbibi olan Yezîd ve Şimr’e olan 
nefret ve kızgınlık tasvir edilir.   

Der-Tenbīh-i Ġāfilān ve Mers̱iye-yi Şehīdān başlığını taşıyan onuncu 
kısımda Kerbelâ hâdisesinde şehit düşen mazlumlar için mersiye ve gâfiller 
için uyarıcı beyitler vardır. Bu kısım 21 beyittir. 

Sonraki iki bölümde Fażīlet-i Girye Berāy-ı Vaḳᶜa-yı Dil-sūz-ı Şehīdān-ı 
Kerbelâ ve Der-s̱enā-yı Şuhedā-yı Kerbelā başlığıyla Kerbelâ şehitlerinin 
fazîletleri övülür. Öncelikle âyet ve hadîslerle gözyaşının gerekliliği ve 
fazîletlerine vurgu yapılır, ardından Kerbelâ şehitlerinin vasıfları zikredilir. Bu 
iki bölüm 30 beyittir. 

Tuhfetü’l-Mesnevî’nin son kısmı 23 beyit olup Der-Tażarruᶜ u Duᶜā 
başlığını taşır. Bu kısımda Cenâb-ı Hakk’ın af, merhamet ve mağfireti ile ilgili 
isimleri anılarak dua ve yakarışa yer verilir.  

b. 2. Dîvânçe-yi Kara Şemsî 

Türkçe şiirlerinin bulunduğu kısım ise Dîvânçe-yi Kara Şemsî şeklinde 
adlandırılmıştır. Bu kısımda ise muhtelif nazım şekilleriyle söylenmiş 74 adet 
şiir yer almaktadır. 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   184 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kasîde ve Tarih Kıt’aları: Eserde 5 kasîde bulunmaktadır. Bunlardan 
ikisi tarih manzumesidir. Eserde ayrıca 11 kıt’a vardır. Üçü dışında bu şiirlerin 
tamamı tarih manzumesidir. İlk kasîde eserin 27-31. sayfaları arasında yer 
alır. Bu şiir 1283/1866 yılında Mevlânâ türbesindeki kubbenin yenilenmesini 
konu alan 54 beyitlik bir tarih manzumesidir. İkinci kasîde Şemsî Dede’nin 
Âyişe adında bir hanımın dilinden Ramazan bayramı tebriki mahiyetinde 
dönemin Girit valisi Abdurrahmân Sâmî Paşa’ya yazdığı bir manzûmedir. 
Üçüncü kasîde Cemâl Paşa’nın Sultan Abdülazîz tarafından Midilli adasına 
tayin edilmesine düşülen bir tarih manzûmesidir. Bu şiir eserin 33-34. 
sayfaları arasında yer alır. Dördüncü kasîde II. Abdülhamid’in cülûsuna 
düşülen 23 beyitlik bir tarih manzûmesidir. Beşinci kasîde eserin 55-57. 
sayfaları arasında yer almaktadır. Esasen bahâriyye olduğu belirtilen bu 
manzûme Hz. Hüseyin, Kerbelâ hâdisesi ve Muharrem ayını konu almaktadır.  

Dîvânçe’deki tarih manzûmeleri ağırlıklı olarak kasîde ve kıt’a nazım 
şekliyle yazılmıştır. Bu manzumelerin tavsîfi şu şekildedir: Giritli Mustafâ 
Şevkî Dede isimli bir zâtın Bingâzi’de vefat etmesine düşülen tarih [14. Şiir]; 
Hemdem Dervîş Bekir ismindeki zâtın babası Ömer Ağa’nın vefatına düşülen 
tarih [44. Şiir]; Âmine Hatun ismindeki bir hanımefendinin vefatına düşülen 
tarih kıt’ası [45. Şiir]; Şeyh-zâdelerden Muhammed Bâkî ve Mustafâ Bostân 
isimli iki çocuğun dünyaya gelişlerine düşülen tarih [46. Şiir]; Mevlevî 
müntesiplerinden Garbî Hasan Efendi’nin vefatına düşülen tarih kıt’ası [59. 
Şiir]; Dervîş Süleymân Hâmûşî’nin vefatına düşülen tarih kıt’ası [60. Şiir]; 
Havvâ Hatun’un vefatına düşülen tarih kıt’ası [64. Şiir]; Hacı Hakkî Dede’nin 
vefatına düşülen tarih [65. Şiir]. 

Gazeller: Dîvânda 46 gazel bulunmaktadır. Birinci gazel Mesnevî’nin 
ilk on sekiz beytinin manzûm çevirisidir. Gazellerin muhtevası umumiyetle 
tasavvuf, ilâhî aşk, Mevlevîlik ve Mevlevî büyükleri (Mevlânâ, Şems, Şeyh 
Gâlib, Şeyh Mahmûd Sadreddîn vs.) ile hikemî tarzdaki nasihatler şeklindedir. 

Bunun dışında Dîvânçe’de 1 mesnevî, 1 muhammes, 3 şarkı, 1 semâî, 6 
müfred yer almaktadır.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   185 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
EK 1: Tuhfetü’l-Mesnevî Alâ-Hubbi’l-Haydarî’nin İlk Kısmı 

 
Der-Munācāt-ı Ḳāḍiyu’l-Ḥācāt7 

Bismillāhirraḥmanirraḥım̄ 
Allāh Allāh yek naẓar ber-mā fiken 
Lā taḳnaṭunā faḳaṭ ṭāle’l-ḥazen 

1 

Fāᶜilātu n / Fāᶜilātu n / Fāᶜilu n 

1 Ey Ḫudāy-ı pāk u bı̄-enbāz u yār 

Dest gı̄r u curm-i mā-rā der-guẕār 

Ey eşi ve benzeri olmayan tertemiz 

Allâh’ım! Elimizden tut ve cürmümüzü 

bağışla. 

2 Ey Kerı̄m u ey Raḥı̄m u Sermedı̄ 

Der-guẕār ez-bed-segālān ı̄n bedı̄ 

Ey Kerîm, Rahîm ve Sermedî olan! Menfi 

fikir sahiplerini bu kötülükten kurtar.  

 

3 Dest gı̄r u reh numā tevfı̄ḳ dih 

Curm baḫş u ᶜafv kun bu’gşā girih 

Ey elimizden tutup yol gösteren, bize tevfik 

ver. Cürmü bağışlayıp affet ve düğümleri 

çöz. 

4 Geşte perrān nāme-i mā ez-şimāl 

Pes zebān ez-ᶜuzr hemçū lāl lāl 

Melekler kitabımızı soldan getirdiler. Ve dil 

de özürden dolayı dilsiz gibi lal kaldı. 

 

5 Nist mā-rā ġayr-i fażlet hı̄ç kes 

Ey Ḳadı̄m u ẕu’l-kerem feryād-res 

Ey kerem sahibi olan ve imdada koşan 

Kadîm! Artık bize senin fazlından gayrı hiç 

kimse yoktur. 

Allāh Allāh 

6 Ey Ḫudāy fażl-ı tū ḥācet-revā 

Bā-tu yād-ı hı̄ç kes ne’bved revā 

Allâh’ım, senin fazlın hacetleri karşılar. 

Senin yanında başkasını anmak revâ 

değildir. 

7 Ḫod vekı̄l-i māst luṭfet ey Delı̄l 

Muddeᶜā ı̄nest ey Niᶜme’l-vekı̄l 

Ey yol gösterici, senin lütfun bize vekîldir. 

Ey Ni’me’l-vekîl, yegâne iddiamız budur. 

 

8 Mā ne-būdı̄m u teḳāżāmān ne-būd 

Luṭf-i tū nā-gufte-i mā mı̄-şunūd 

Biz yoktuk, taleplerimiz de yoktu. Senin 

lütfun henüz söylemediklerimizi de 

duyuyordu. 

                                                           
7 Tuhfetü’l-Mesnevî Alâ-Hubbi’l-Haydarî mesnevîsi Farsçadır. Metnin çeviri yazısı ve tercümesi 
bize aittir. 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   186 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

9 Bād-ı mā vu būd-i mā ez-dād-ı tust 

Hesti-i mā cumle ez-ı̄cād-ı tust 

Vücudumuz ve nefesimiz senin 

cömertliğindendir. Varlığımız tümüyle 

senin icadınladır. 

10 Ey Ḥakı̄m-i kārsāz-ı bı̄-nedı̄d 

Ṣāniᶜ-i āfāḳ u ı̄n ᶜarş-ı mecı̄d 

Ey görülmeyen işleri dahi yapan Hakîm! 

Sen âfâkın ve bu yüce arşın sanatkârısın. 

Allāh Allāh 

11 Ey Ḫudāy-ı bā-ᶜaṭā-yı bā-vefā 

Raḥm kun ber-ᶜumr-i refte ber-cefā 

Ey nimet ve vefâ sahibi olan Allâh’ım. Bu 

cefa ile geçen ömrüme merhamet et. 

 

12 Ey Ḥakı̄m-i bı̄-naẓı̄r u mis̱l u yār 

Ebr-rā der-dih ḳaṭār ender ḳaṭār 

Ey naziri, eşi ve benzeri olmayan Hakîm! 

Bulutu katar katar ihsan eden sensin.  

 

13 Ender ān rūzı̄ ki der-dergāh-ı tū 

Mā der-āyı̄m ez-guneh puşt-i du-tū 

Günahların yüküyle beli iki büklüm olarak 

senin dergâhına geldiğimiz günde… 

 

14 Ey ᶜAẓı̄m ez-mā gunāhān-ı ᶜaẓı̄m 

Tū tevānı̄ ᶜafv kerden der-ḥarı̄m 

Ey Azîm, bizden çıkan büyük günahları 

hareminde affetmeye gücün yeter. 

 

15 Yā I lāhā Rabbenā Maᶜbūdenā 

Faᶜfu ᶜannā Rabbenā ve’rḥam lenā8 

Ey İlâhımız, Rabbimiz ve Ma’bûdumuz! Bizi 

affet ve bize merhamet et. 

Allāh Allāh 

16 Ey Ḥakı̄m-i kār-sāz-ı ġayb-dān 

Mā zi-tū dārı̄m hem ı̄mān u cān 

Ey hikmetle iş yapan ve gaybı bilen 

Allâh’ım! Biz imanımızı ve cânımızı senden 

alırız. 

17 Cānımān dādı̄ vu ı̄mān nı̄z hem 

Ez-u fażżalnā hem ı̄n cān muḥterem 

Cânımızı ve dahi imanımızı sen ihsan ettin. 

Biz de ondan fazilet aldık ve cânımız 

muhterem oldu. 

18 Cān u nān dādı̄ vu ᶜumr-ı cāvidān 

Sāᵓir-i niᶜmet ki n’āyed der-beyān 

Can ve nimet ile sonsuz bir ömür verdin. 

Sair nimetler ise beyâna bile gelmez. 

 

19 Vaḳt-i istirdād-ı cān-ı pur-ḫıṣāl 

Çun ez-ı̄n ḳāleb be-māned infiṣāl 

Bu çeşitli hasletlerle donanmış canı iade 

etme zamanı geldiğinde artık bu kalıptan 

ayrılacaktır. 

20 Dār ı̄mān-ı heme ey pādşāh Ey padişah, şeytânî bakışın yağmasına karşı 

                                                           
8 Ayrıca bk. “Bizi affet, bizi bağışla, bize acı! Sen bizim Mevlâmızsın. Kâfirler topluluğuna karşı 
bize yardım et.” Kur’ân-ı Kerîm, Bakara, 2/286.  



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   187 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ez-şer-i tārāc-ı şeyṭānı̄-nigāh bize kâmil bir iman ver. 

Allāh Allāh 

21 Ey Ḫudāy-ı cennet u ḥūr u ḳusūr 

Sāḳi-yi ān bāde-yi nāb-ı ṭahūr 

Ey cennetin, hûrîlerin ve köşklerin sahibi! 

Ey o tertemiz şarabın sâkîsi! 

 

22 Çunki mā-rā mest kerdı̄ z’in benı̄d 

Mestiı̄ ḫvāhı̄m kerden çun sezı̄d 

Bu yapıyla bizi mest kıldığından dolayı 

buna yaraşır bir mestlik istiyoruz.  

 

23 Bāde-yi mā ᶜışḳ-ı tust u nuḳl-ı mā 

Ẕikr u ḥamdet çun melāyik ber-semā 

Bizim bademiz senin aşkındır. Azığımız da 

semadaki melekler gibi zikir ve 

hamdimizdir. 

24 Mesti-yi mā ez-şarāb-ı Mes̱nevist 

Hāy u hū-yı mā surūd-ı Maᶜnevist 

Mestliğimiz Mesnevî’nin şarabındandır. 

Hây u hûyumuz da onun nağmesidir.  

 

25 Mes̱nevı̄ dāru’l-ᶜayār-ı ᶜāşıḳist 

Bādeeş ṣāfı̄ vu sekreş muṭlaḳist 

Mesnevî âşıkların encümenidir. Badesi safi 

ve sarhoşluğu da mutlaktır. 

Allāh Allāh 

26 Ey Kerı̄m-i ẕu’l-celāl-i mihribān 

Dāyim el-maᶜrūf dārā-yı cihān 

Ey celâl ve şefkat sahibi Kerîm! Her daim 

cihânın padişahı olarak bilinirsin. 

 

27 Bı̄-ṭaleb hem mı̄-dehı̄ genc-i nihān 

Rāygān baḫşı̄de-yi cān u cihān 

Gizli hazineleri senden talep edilmeden 

bağışlarsın. Canı ve cihânı da bedelsiz 

bahşedersin. 

28 Bā-ṭaleb çun ne-dehı̄ ey Ḥayy-ı Vedūd 

K’ez tu āmed cumlegı̄ būd u vucūd 

Ey Hayy-ı Vedûd, verdiklerin taleple 

olmadığından senden gelenler bütünüyle 

zaten var olanlardır. 

29 Der-ᶜadem key būd mā-rā ḫod ṭaleb 

Bı̄-sebeb kerdı̄ ᶜaṭāhā-yı ᶜaceb 

Yoklukta taleplerimiz nasıl karşılanacaktı! 

Sen onlarca muhteşem ihsanı sebep 

gözetmeden yaptın. 

30 I ̄n ṭaleb der-mā hem ez-ı̄cād-ı tust 

Resten ez-bı̄dād yā Rab dād-ı tust 

Bizdeki talep senin icadındandır. Ya Rabbi, 

zulümden kurtulmak da senin 

adaletinledir. 

31 Hākeẕā enᶜam ilā-dāri’s-selām 

Bi’n-nebiyyi’l-Muṣṭafā ḫayru’l-enām 

Ya Rabbi, insanların en hayırlısı olan Hz. 

Mustafa hürmetine dârüsselâm yurduna 

kadar bizi nimetlendir. 

Allāh Allāh 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   188 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Eṣṣalātu ve’s-selāmu ᶜaleyke yā Resūlallāh 

 

 
EK 2: Dîvânçe-yi Kara Şemsî’nin İlk Şiiri 
 

Terceme-yi Meᶜānī-yi Hijde Ebyāt-ı Şerīf-i Mes̱nevī-yi Maᶜnevī Be-Ṭarz-ı Ġazel 

[Ḥarfü’l-Elif] 

  1 

  Feᶜilātu n / Feᶜilātu n / Feᶜilātu n / Feᶜilātu n 

 1 
Bi’şnev īn neyden alup so yledim esrār saña 

Ṭuy ne ārzū-keş imiş zār ile ol yār saña 

 2 
K’ez-neyistān ile tā du şdigu ñ ālāmı go ru p 

ᶜAḳl u nefsu ñ daḫı arż ile semā zār saña 

 3 
Şerḥa şerḥa idego r sı̄neñi bu firḳatden 

I ştiyāḳuñ ideyu m şerḥini izbār saña 

 4 
Kendi aṣluñdan uzak ḳaldıġuñı bildikde 

Vaṣl içu n emr-i ru cūᶜ oldı yā tekrār saña 

 5 
Nı̄k u  bed herkes ile cu ft olaraḳ nuṣḥ itdu m 

So yledu m nāle ile pend-i du rer-bār saña 

 6 
Kendi ẓannınca baña herkes olup yār u refı̄ḳ 

Cu st u  cū itmedi sırrum k’ide iẓhār saña 

 7 
Kendi nālem idiyor sırrumı iẓhār velı̄k 

Ḥiss-i ẓāhirle go rinu r mi o envār saña 

 8 
Cān ki ten içre leṭāfetle go ru nmez aṣlā 

Go sterirse meger ol zu mre-i ebrār saña 

 9 
Sūzı̄ş u  nāle ider ᶜışḳ-ı Ḫudā'dan bil nāy 

Maḥviyyetle bulunur ᶜışḳ u o kirdār saña 

 10 
Āteş-i ᶜışḳıla cūş eyledi yā hū mey u ney 

Germiyet-baḫş-ı derūn oldı mı ol nār saña 

 11 
Perde-i ġafleti çāk eyle de go r ᶜayn-ı yaḳı̄n 

Rehber-i ᶜışḳ-ı Ḫudā işte o aḥrār saña 



Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   189 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 12 
Ney gibi pāk-derūn muttaṣıf-ı ḳahr u celāl 

Mu rşidu ñ soḥbetidu r mu şfiḳ-i hu şyār saña 

 13 
Emr-i mūtūyı işit mevt-i ı̄rādiyle iş it 

Mevtdedu r nefse ḥayāt işde bu aḫbār saña 

 14 
Bu so zu ñ sırrını bildu ñse ḥayātı bulduñ 

Naᶜl-i bāzgūne sefer olmaya du şvār saña 

 15 
I tdi evḳāṭ-ı ᶜazı̄zu ñ ġam-ı du nyā żāyiᶜ 

Sūz-ı firḳatle gelu p gitdi o devvār saña 

 16 
G afilāne geçen ol gu nleru ñe çekme esef 

Ḳalsun ol ẕāt ki ṭabı̄b-i dil ol dildār saña 

 17 
Ḳanmaz ol ḳulzu m-i tevḥı̄de ṭalan ᶜāşıḳlar 

Yoḳ ise behreñ uzun gu n ġam-ı ekdār saña 

 18 
Kāmilu ñ ḥālini idrāk idemez nāḳıṣlar 

ᶜĀrif ol işte selāmet ile gu ftār saña 

 19 
Virdi Dīvānçe-yi Abdāl’ına sertāc iderek 

Hijde ebyātınuñ esrārını Ḫu nkār saña 

 
 
Kaynakça 
Erdoğan Hilal, "Kara Şemsî Abdal, Süleyman, Kara Abdal", Türk Edebiyatı 

İsimler Sözlüğü,  
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay
&detay=7485 

Hanyevî Şefik Efendi. Dîvânçe-i Hanyevî Şefîk Efendi, Ahter Matbaası, 1293 
(1876). 

Hasan Amîd, Ferheng-i Amîd, Müessese-i İntişarât-ı Kebîr, Tahran, 1961. 
İbnülemin Mahmut Kemal İnal. Son Asır Türk Şairleri, Dergah Yayınları, 

İstanbul, 1998, Cilt 4, s. 1803-1804. 
Kanar, Mehmet. Farsça Türkçe Sözlük, Say Yayınları, İstanbul, 2013. 
Kanar, Mehmet. Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, Mesnevî Cilt 1-2-3, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 2013. 
Kara, İsmail. "Hanya Mevlevîhânesi: Şeyh Ailesi, Müştemilatı, Vakfiyesi.", İslam 

Araştırmaları Dergisi, S 1, s.115-173 
Kara, Mustafa. “Hanya Mevlevîhânesi”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, Cilt 16, s. 49-51. 
Küçük, Sezai. Mevleviliğin Son Yüzyılı, Vefa Yayınları, İstanbul, 2007, s. 309-

311. 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=7485
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=7485


Ahmet TANYILDIZ – Kara Abdâl Süleymân Şemsî Dede ve Şiirleri Üzerine                   190 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mermer, Ayşe Nur. On Dokuzuncu Yüzyıl Mevlevî Şâirleri, Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2008, s. 
228-229. 

Özkan, Ahmet. Tuhfe-i Nâilî’de Konyalı Şairler, Atatürk Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı 54, Haziran 2015, 49-86, s. 83. 

Sevgi, Ahmet. “XIX. Yüzyıl Mevlevî Şâirlerinden Konyalı Şemsi Dede ve Dîvançesi” 
7. Milli Mevlânâ Sempozyumu, Selçuk Üniversitesi Basımevi, Konya 
1995, s. 62-73. 

Şimşek, Selami. “Doğu Akdeniz’de Tahrip Olan Bir Kültür Mirası: Girit’te 
Tarîkatlar ve Tekkeler”, AÜ Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 
Sayı 32, s. 215-244. 

Topal, Ahmet. Mesnevî’nin Türkçe Manzum Tercüme ve Şerhleri, A. Ü. Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 32, Erzurum 2007, s.45. 

Uçman, Abdullah. "Kara Şemsi", Diyanet İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 
Cilt 24, s. 366. 

 



Ϧ 

 

 

Berrin Akalın “Nabi’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin YazdıĞı  
Sultân-ı dîn şehenşeh-i dünyâ hidîv-i dehr 

Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-ı sermedî 

Matla’lı  Târih Kasîdesi ve ÇaĞına TanıklıĞı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 191-197 

Yükleme Tarihi: 25.09.2016 - Kabul Tarihi: 17.10.2016 

Berrin AKALIN* 

 
 

NABİ’NİN KAMANİÇE KALESİ’NİN FETHİ İÇİN YAZDIĞI 
Sultân-ı dîn şehenşeh-i dünyâ hidîv-i dehr  

Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-ı sermedî 
MATLA’LI TÂRİH KASÎDESİ VE ÇAĞINA TANIKLIĞI 

Öz: 17. Yüzyılın ikinci yarısında yaşamış ve asıl adı Yusuf olan Nabi, Divan 
edebiyatının sayılı ustaları arasında yer alır. İçerisinde düşüncenin ağırlık 
kazandığı hikmetli söz söyleme geleneği, eski edebiyatımızda Yusuf Nabi ile en 
güzel ve en başarılı örneklerini bulmuş ve Osmanlı toplumunun içinde 
bulunduğu durum ve problemlerin çözümü, yine onun şiirlerinde kendini 
göstermiştir.  

17. Yüzyılın ikinci yarısı, Osmanlı tarihinin imparatorluğun kuruluşundan 
beri karşılaştığı en güç, en bunalımlı ve en şansız bir devridir. İdarenin güçsüz ve 
dirayetsiz sultanların eline geçmesiyle birlikte, devlet işlerine verilen önemin 
azalarak merkezi otoritenin gücünü yitirdiği, eyaletlerde huzursuzluk ve düzen 
bozukluğunun baş gösterdiği, idarecilerin, ilmiye ve yargı sınıfının bozulduğu, 
makam ve mevkilerin parayla alınır ve satılır olduğu bir dönemde IV. Mehmet’in 
Lehistan üzerine yürümesi ve Kamaniçe kalesinin fethi, bir parça Osmanlının 
moralini düzeltmiş ve bu, büyük bir zafer olarak algılanmıştır. Hatta IV. 
Mehmet'in Uyvar seferi imparatorlukta büyük sevinç, Avrupa'da ise dehşet 
uyandırmıştır. Uyvar'ın fethinden sonra 50 Alman kalesinin daha alınması, 
dehşeti daha da artırmıştır. Bütün Avrupa hükümdarları Sultan Mehmet'e 
sempatilerini bildirmişler ve Fransa Kralı XIV.Lui imparatorun emrine (Sultan 
IV.Mehmet'e) 5000 kişilik seçkin bir birlikyollamıştır.  

Bu bildiride Nabi’nin Kamaniçe Kalesi’nin fethi üzerine yazdığı “Sultân-ı 
dînşehenşeh-i dünyâhidîv-i dehr / Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-ı sermedî” 
matla’ı ile başlayan tarih kasidesi incelenmiş ve çağına ne derece tanıklık ettiği 
tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kamaniçe, Uyvar, Nabi, Lehistan Seferi, Tarih Kasidesi 

 

Date Qasida (Ode) Starting with The First Couplet 
Sultân-ı dîn şehenşeh-i dünyâ hidîv-i dehr 

Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-ı sermedî 
Written by Nabi UponThe Conquest of Kamianets-Podilskyi 

Castleand Its Witnessing The Era 
 

Abstarct: Nabi’s principal name was Yusuf and he lived in the second half of 
17th century. He is listed among the important masters of Divan literature.  

The tradition of saying aphorisms has attained the most beautiful and 
successful samples in our past literature with Yusuf Nabi and the situation of 
Ottoman society and the solution of problems  has again has manifested itself 
again in his poems.  

Second half of 17th century is the most difficult, depressed and unlucky 
period of the Ottoman history from the foundation. In a period starting from the 
possession of the administration by weak and incapable sultans when the 

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, 
bakalin2002@yahoo.com 



 Berrin AKALIN – Nâbî’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı…                       192 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

importance given to the state affairs decreased and the central authority lost its 
power, distress and disorder arose in the commonwealths, the managers, ilmiye 
and judicial class corrupted, the offices and posts were purchased and sold, the 
expedition of Mehmet IV to Poland and the conquest of Kamianets-Podilskyi 
castle had cheered the Ottomans up to some extent and this was perceived as a 
great victory. Moreover, the Nove Zamky expedition by Mehmet IV raised great 
joy in the empire and horror in Europe. Conquest of 50 more German castles 
following Nove Zamky increased this horror. All European rulers announced 
their sympathy to Sultan Mehmet  and French King Louis XIV sent an elite troop 
of 5000 persons to the order of the emperor (Sultan Mehmet IV).  

In this paper, the date qasida starting with the first couplet “Sultân-ı 
dînşehenşeh-i dünyâhidîv-i dehr / Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-ı sermedî” 
written by Nabi upon the conquest of Kamianets-Podilskyi castle is examined 
and its witnessing the era is determined. 

Key Words: Kamaniçe, Uyvar, Nabi, Date Qasida, Battle of Lehistan 

  

Giriş 

 Türk klasik edebiyatı, atalarımızın gündelik hayatından efsanesine, 
biliminden kültürüne, dilinden folkloruna kadar pek çok detay malzemeyi zapt 
etmiş; methiyesinden hicvine veya mersiyesine, şehrengizinden surname veya 
gazavatnamesine, tezkiresinden sefaretname veya siyasetnamesine, 
seyahatnamesinden münşeat veya letâifnamesine kadar hemen hemen bütün 
edebî türler, kendi zamanlarıyla, zamanlarının düşünce veya yaşayışıyla, 
kısaca tarihiyle birebir alakadar olmuşlardır (Pala, 2004: 5). Bu bakımdan 
Osmanlı edebiyat metinlerine, o toplumu yansıtan belgeler gözüyle bakmak 
mümkündür. Bu metinlerin, Osmanlı medeniyetinin yüksek kültür birikimini 
açığa çıkarması bakımından yan disiplin okumalarına ihtiyacı vardır. Çünkü 
Osmanlı edebiyatının divanları arasında günümüz bilim dallarından pek 
çoğunun arka planına dair ipuçları bulunmaktadır; mesela bunlardan biri de 
tarih bilimidir: Genel olarak edebî eserler, tarihî bir vak’ayı doğrudan ele 
almamakla birlikte, tarihi aydınlatma açısından değer taşırlar. Bunun yanında, 
tarih kıt’aları ise meydana gelen tarihî olayları edebî bir üslupla anlatır ve 
olayların birebir tarihini verirler. Vak’anüvis veya tarihçi, çağın olaylarını 
gözlem biçiminde kaydeder; şair ise çağa ruh ve duygu katar. Tarihçi bir 
savaşın zafere dönüşmesini kuru cümlelerle anlatır, şair ise, savaşı zafere 
dönüştüren insanın coşkusunu, sevincini veya hüznünü terennüm eder. 
Bundan dolayı şiirleri layıkıyla anlamak, anladıktan sonra da bilimsellik adına 
yorumlar yapabilmek için çağın tarihini bilmeye büyük ihtiyaç vardır. 33 
padişahtan 21’inin şair olması, Osmanlı hanedanının kalemlerini de kılıçları 
kadar maharetle kullandıklarını yahut ordularının önünde sancakları kadar 
beyitlerini de dalgalandırdıklarını göstermektedir(Pala, 2005: 3-19). Bu 
bakımdan, Nabi’nin yazdığı bu şiiri anlayabilmek için, IV. Mehmet yahut Avcı 
Mehmet’in Lehistan Seferi’yle ilgili tarihî bilgilere ihtiyaç vardır. 

 Şiirin Açıklanması 

Osmanlının gerileme döneminde IV. Mehmet gibi bir padişahın 
Lehistan üzerine yürümesi, Kamaniçe Kalesi’nin alınarak zafer elde edilmesi, 
Osmanlının en güç, en bunalımlı ve en şansız bir döneminde morallerin 



 Berrin AKALIN – Nâbî’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı…                       193 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

düzelmesine sebep olmuş ve bu, büyük bir zafer gibi algılanarak Nabi’nin1 
yazdığı iki şiirle ölümsüzleşmiştir.Böylece Nabi, bu vesile ile ve paşanın 
buyruğu üzerine ilk eserlerinden biri olan “Fetihname” yahut “Gazâ-name” 
diye de anılan “Fetih-nâme-i Kamaniçe” adlı mensur eserini kaleme almıştır. 
IV. Mehmet bu eseri çok beğenmiş, Nabi’yi risalesinden dolayı hem takdir 
eylemiş, hem de sevindirmiştir (Karahan, 1987: 8). 1672 tarihinde yapılan 
Lehistan seferinde IV. Mehmet’le savaşa giden Musahip Mustafa Paşa’nın 
maiyetinde bulunan Yusuf Nabi, Kamaniçe’nin fethi için iki şiir yazmış olup  

  Bü’l-feth-i sânîdâver-i gâzîşehinşâh-ı cihân 
  Kim nâm-ı tîgin yazdılar tâk-ı sipihrenûr ile 

matla’ı ile başlayan ilk şiir, ikincisinden biraz daha uzundur ve bir bakıma 
sefere başlamanın kısa hikâyesini nazmen anlatmaktadır. Şair, Sultan Mehmet 
IV’ ün zafer kılıcı ile cihanı fetih arzusu taşıdığına değinerek din düşmanları 
üzerine sefer niyetinde bulunurken bir şehzadesinin elinde Kur’an-ı Kerîm’i 
görerek dersini sorduğuna değinir. O da “İnnâfetahnâ leke (Biz hakikat sana 
apaçık bir fetih ve zafer yolu açtık)” cevabını verince bunu, sefere ve fethe bir 
işaret sayarak “Leh mülkü (Polonya)ne” hareket eder: 

  Kişver-güşây-ı ma’delet Sultân Muhammed Hân kim 
  Feth-i cihândur niyeti tîg-i zafer-mevfûr ile 
 
  Ol pâdişeh kim feth ü ‘azminde olmaz pâydâr 
  Gelse Sikender bir yire Dârâ ile Fağfûr ile 
 
  A’dâ-yı dîn üzre sefer tasmîm idüp ol dâd-ger 
  İtdi cihânı pür-haşemcem’iyyet-i Mansûr ile 
 
  Ol gonce-i gülzâr-ı taht ol gevher-i bâzû-yı baht 
  “İnnâ fetahnâ lek” didi la’l-i güher-mevfûr ile 
 
  Bu nutk-ı bî-kasd u garaz sâdır olup şeh-zâdeden  
  Gûş eyleyince pâdişâh toldı derûnı nûr ile  
 
  Bu başka hâletdür bize Hakdan ‘inâyetdür didi 
  Fethe beşâretdür didi şükr eyledi makdûr ile  
 
  Def’-i ‘adû-yı dîn içün ‘azmeyleyüp Leh mülküne 
  Geldükde hâk-i düşmene cem’iyyet-i mezkûr ile 

 

                                                           
117. asır son çeyreği ile 18. Asrın başlarında Türk edebiyatının yegâne üstadı olan 
Nabi, devrinde “sultânü’ş-şu’arâ”  olarak anılmış ve uzunca bir süre “Nâbî-i pîr” vasfını 
almıştır. Haklı olarak devrindeki bütün tezkire yazarları onu “ekmel-i şu’arâ-yı Rûm” 
yani Anadolu şairlerinin en mükemmeli, Anadolu şairlerinin tamamlayıcısı, şiiri 
kemale erdireni olarak kabul etmişlerdir. İçerisinde düşüncenin ağırlık kazandığı 
hikmetli söz söyleme geleneği de eski edebiyatımızda Nabi ile en güzel ve en başarılı 
örneklerini bulmuş ve Osmanlı toplumunun içinde bulunduğu durum ve problemlerin 
çözümü, yine onun şiirlerinde kendini göstermiştir.   



 Berrin AKALIN – Nâbî’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı…                       194 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Padişah IV. Mehmet, “cemi’yyet-i mezkûr” ile Leh mülküne hareket eder;  bu  
“cemi’yyet-i mezkûr”un ne olduğunu ise tarih kitaplarından öğreniyoruz:  

 IV. Mehmet’in Lehistan seferleri, önceki seferlerden farklı anlamlarla 
yüklüydü. Fazıl Ahmet Paşa’nın sadrazamlığı sırasında iki defa Lehistan 
seferine çıkıldı; birincisi 1672 tarihli “Kamaniçe seferi” ve ikincisi 1673 tarihli 
“Hotin Seferi”dir. Her iki seferin de en önemli özelliği, IV. Mehmet’in 
beraberinde haremdeki en önemli kişilerden Valide Turhan Sultan, eşi Gülnuş 
Sultan2, oğlu Şehzade Mustafa ve kız kardeşleri Gevherhan ve Beyhan 
Sultanlar ile,şehzadenin hocaları Vani ve Feyzullah Efendilerin yanı sıra şair ve 
tarihçilerin de bu seferlere iştirak etmeleridir. Padişah, her iki seferde de 
saray hanımlarını İsakçı’ya kadar getirmiş, hatta Kamaniçe seferinde 
fethedilen irili ufaklı kalelere saray hanımlarının isimlerini vererek onların 
hatırasını yaşatmak istemişti (Doğru, 2005: 7-12).  

 Lehlilerle bir türlü anlaşma sağlanamayınca ordu, 17 Ağustos’ta 
Kamaniçe sahrasında yerini aldı ve kuşatma için hazırlıklar başladı. Ordu 
Kamaniçe sahrasına yerleştikten sonra padişah büyük bir alayla geldi. Zafer 
dualarının yapıldığı görkemli geçit töreninden sonra, 9 gün gibi kısa bir sürede 
kalenin fethi nasip oldu ve anahtarları sadrazam Fazıl Ahmet Paşa’ya teslim 
edildi: 

  Aslâ kırâl-ı bed-fi’al ol mest-i sahbâ-yı zalâl 
  Olmadı ber-pây-ı cidâl Sultân-ı Rüstem-zûr ile  
 
  Havf-ı serin şemşîr ile aslâ serin göstermeyüp 
  Genc-i hafâdan çıkmadı ceng itmedi tâbûr ile  
 
  ‘Aczin görüp sultân-ı dîn ol kâfir-i bed-tıynetin 
  Kondı Kamançe üstine çetr-i felek-manzûr ile 
 
  Ol kal’a-i yek-pârenün fethini eylerken muhâl 
  Hem kâfir-i süst-i’tikâd ol bârû-yı ma’mûr ile  
 
  ‘Avn-i Hudâ reh-ber olup feth itdi sultân-ı güzîn 
  Dahı tokuz gün döğmedin tûb-ı nazirü’s-sûr ile  

 Daha sonra padişah büyük bir törenle önceden büyük bir kiliseyken 
camiye çevrilen Sultan Mehmet Camii’nde Cuma namazına gitti. Vani Efendi 
fethi kutlayıp dualar etti. Sonrasında kalenin fethi için şiir yazan Nabi de 
padişah için hayır duasında bulunmayı ihmal etmeyerek fetih için bir tarih 
beyiti söyledi: 

  Açıldı kal’a kâfiri çıkdı içinden münkesîr 

                                                           
2 Edirne’den Hotin seferi için hareket edildiği sırada haseki Gülnuş Sultan hamileydi. 
İlk defa hamile bir haseki savaşa katılıyordu. Menzillerde gösterilen ihtimama rağmen, 
kış bastırınca doğumun çadırda yapılması sakıncalı bulunmuş, Gülnuş Sultan’ın bir an 
önce İsakçı’dan kışlık saray olarak düzenlenen Hacıoğlupazarı menziline dönmesine 
karar verilmişti. Nitekim III. Ahmet burada doğmuş ve bu olay ülke çapında şenliklerle 
kutlanmıştı (Doğru, 2005: 7).  Şair Nabi’nin de bu doğum için üç tane viladet şiiri 
vardır.  



 Berrin AKALIN – Nâbî’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı…                       195 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  Toldı binânun bâbı hep meftûh ile meksûr ile 
 
  Hasmâne virdi çün âmân ruhsat-ı hicret ol hidîv 
  Çıkdı derûn-ı kal’adan bir fırka-i makhûr ile 
 
  İtsin şehinşâhı Hudâ nice fütûhâta karîn 
  Pâyende olsun taht-ı şevketde dil-i mesrûr ile 
 
  Bu feth-i zîbâyı görüp Nâbî didi târîhini 
  Aldı Kamançe bikrini Sultân Mahmûd zûr ile 

 Şairin kalenin fethi için yazdığı ilk şiirde daha çok padişahın sefere 
çıkış sebebi ve kuşatmanın ayrıntıları, düşmanın korkaklığı ve aczi üzerinde 
durulduğu görülmektedir.  

  Sultân-ı dîn şehenşeh-i dünyâ hidîv-i dehr 
  Sultân Muhammed âb-ı ruh-ı baht-sermedî 

beytiyle padişahı överek başlayan ve ilkine nazaran daha kısa olan ikinci şiirde 
ise şair, daha çok 9 günde kale fethedildikten sonraki yapılanları anlatmıştır: O 
kalenin üzerine sağlam kanatlar açılmış, “ceyş-i ser-âmed” ile kale dört bir 
yandan kuşatılarak 9 günde alınmış, daimî olarak Osmanlı topraklarına 
katılmış, ağzına kadar küfürle dolu olan eski kiliseler tıpkı İbrahim 
Peygamber’in putları kırması gibi, padişah tarafından içindeki putlar kırılmak 
suretiyle temizlenerek içleri Muhammet ümmetiyle doldurulmuş ve böylece 
kale küffardan kurtarılmıştır: 

  Ol şâhbâz-ı bârû-yı tevfîk ‘azm idüp 
  Açdı Kamançe üzre cenâh-ı mü’eyyedi 
 
  Pîrâmenin muhâsara idüp o kal’anun  
  İtdi havâle üstine ceyş-i ser-âmedi 
 
  Fethi olup nasîb tokuz günde eyledi 
  Ol hısnı da zamîme-i mülk-i muhalledi 
   
  Ol küfrle leb-â-leb olan köhne deyrler 
  Oldı Muhammed ümmetinin cümle ma’bedi 
 
  Sındurdı bütlerin ol Halîl-i sanem-şiken  
  Küfr içre koymadı ol hisâr-ı mümehhedi 

 Burada Osmanlı ordusunu ve padişahı anlatan “ceyş-i ser-âmed”in 
nasıl olduğunu da yine tarih kitaplarından öğrenmekteyiz:  2 Nisan 1672 günü 
tuğ-ı hümayun, Edirne’de Tunca Nehri yanındaki Çukurçayır’a dikildi ve otağ-ı 
hümayun kuruldu. 17 Mayıs günü Edirne’de sarayından çıkan padişah, sefere 
katılacak paşalar ve kalabalık kapı halkları tarafından törenle karşılandı. 
Sefere katılacak paşaların bazısı terfi ettirildi, bazısı ödüllendirildi. Ertesi gün 
Çukurçayır’da görkemli bir tören düzenlendi. Piyade ve süvari kapıkulları, 
sadrazam tarafından hazırlanan askerler, yeniçeri ağaları, yeniçeri cebeci, 
topçu, top arabacı, sipahi silahtar ocakları, veziriazam kethüdası, üç binden 
fazla Enderun halkı ve ağaları, bin beşyüznefer piyade, nefer ve süvari, Üçüncü 



 Berrin AKALIN – Nâbî’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı…                       196 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Vezir Kara Mustafa Paşa kethüdasıyla binden fazla yaya ve kara süvarisiyle, 
diğer paşalar da erkânlarıyla Saraçhane Köprüsü’ne geldiler. Padişah, halkın 
da katıldığı bu törende herkesi ayrı ayrı selamladı. Takip eden günlerde 
Anadolu Beylerbeyi eyalet askeriyle, sancak beyleri de kendi askerleriyle IV. 
Mehmet’in huzurundan geçti ve kendilerine padişah tarafından hilat ihsan 
edildi. Dördüncü vezir Şeytan İbrahim Paşa hazırlıkları tamamladıktan sonra 
harem-i hümayun Çukurçayır’a gelip sefer hazırlığına dahil oldu. Şeytan 
İbrahim Paşa, yollarda özellikle, sefere padişahla beraber giden Haseki Gülnuş 
Sultan ve Şehzade Mustafa’nın hizmetinde olacaktı. Yolculuk düzeninde 
Gülnuş Sultan’ın altın parmaklıklı ve gümüş işlemeli arabası, padişahın 
sancaklarını ve gümüş arabasını takip edecekti. Son olarak sadrazam huzura 
çıktı, seferi kutladı ve zafer kazanılması için dua etti; padişaha Kamaniçe 
Seferi’nin anısına altın işlemeli bir ok ve tirkeş hediye etti. Padişah has oda 
köşesinde diğer paşaların da ziyaretini kabul etti.  

 Uzun yıllardan beri padişahın huzurunda böyle bir tören yapılmıyordu. 
Gerek divan üyelerinin kıyafetleri gerekse saray ahırından kendilerine tahsis 
edilen atların süslü binek takımları göz kamaştırıyordu. Fındıklılı Silahtar 
Mehmet Ağa, töreni överken Osman Gazi’den beri böyle muhteşem bir törenin 
hiçbir padişaha nasip olmadığını vurgulamıştır (Doğru, 2005: 19). 

Şiirin çok beğenilerek kalenin kapısına işlenen son beyti ile de şair, 
ebcet hesabıyla kalenin fetih tarihini şöyle söylemiştir:  

  Târîhini felekde melek yazdı Nâbîyâ 
  Düşdi Kamançe hısnına nûr-ı Muhammedî 

Böylece kalenin düşmesi üzerine Lehistan kralı, Kırım Hanı aracılığı ile 
barış istemiş ve 18 Ekim 1672 tarihinde dört maddelik Bucaş Antlaşması 
imzalanmıştır. Antlaşma metinleri mühürlenip elçiler yoluyla teslim edildi. 
Padişah tarafından kabul edilen Leh elçilerine hilatler giydirildi. Sadrazam, 
onlar antlaşmaya sadık kaldıkları takdirde Osmanlı Devleti’nden yana bir 
endişelerinin olmaması gerektiğini belirtti. Leh mallarının yağmalanması 
yasaklandı. 23 Ekimde IV. Mehmet Leh Kralı’na bir ahitname göndererek 
antlaşmadaki şartların uygulanması hakkında bilgi verdi (Doğru, 2005: 33). Bu 
antlaşmaya göre Podolya eyaleti Osmanlılara, Ukrayna da Kazaklara terk 
olunacaktı; Podolya ve Ukrayna Lehistan’ın zahire deposu idi. Lehler, Lipka 
Tatarlarının âl ve iyali ile mallarına zarar vermeyecek ve her sene Osmanlıya 
22 bin altın verecekti (Uzunçarşılı, 1982: 185). 

 Sonuç 

 Sonuç olarak IV. Mehmet'in ordusuyla kopuk bir insan olmadığını, 
padişahın bu seferlerinin imparatorlukta büyük bir sevinç ve Avrupa’da ise 
büyük bir dehşet uyandırdığını ve bundan sonra Avrupa hükümdarlarının 
padişaha sempatilerini bildirdiklerini Nabi’nin kasidesinden öğrenmiş olduk 
(Tökel, 2005: 8). Bu da bize, Nabi’nin çağına tanıklığını ve Divan şiirinin; 
yaşanan devri, muhiti ve cemiyetini nasıl kuvvetle günümüze aksettirdiğini, 
Osmanlı edebiyatı ile tarihinin bir elmanın iki yarısı gibi olduğunu, tarihin 
satır aralarının yer yer divanlarda gizlendiğini, şairlerin ayak izlerinin de 
tarihin sayfalarından takip edilebileceğini göstermesi bakımından oldukça 
önemlidir. 



 Berrin AKALIN – Nâbî’nin Kamaniçe Kalesi’nin Fethi İçin Yazdığı…                       197 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

Kaynakça 

BİLKAN, A. Fuat. (1997), Nâbî Dîvânı, c. 1, MEB Yayınları, İstanbul. 
BİLKAN, A. Fuat, (2007), Nâbî, Hayatı, Sanatı, Eserleri, Akçağ Yayınları, 

2. Baskı, Ankara. 
DOĞRU, Halime. (2005), Lehistan’da Bir Osmanlı Sultanı, Kitap 

Yayınevi, İstanbul.  
KARAHAN, Abdülkadir. (1987), Nâbî, KB Yayınları, Ankara. 
MENGİ, Mine. (1987), Divan Şiirinde Hikemî Tarzın Büyük Temsilcisi 

Nâbî, AKM Yayını, Ankara. 
ÖZTUNA, Yılmaz. (1986), Osmanlı Devlet Tarihi, c. I, Faysal Finans 

Kurumu Yayını, İstanbul. 
PALA, İskender. (1995), Müstesna Güzeller, İnsan Yayınları, İstanbul. 
PALA, İskender. (2004), Efsane Güzeller, Kapı Yayınları, 3. Baskı, 

İstanbul. 
 PALA, İskender. (2005), Perişan Gazeller, Kapı Yayınları, 2. Baskı, 

İstanbul. 
PALA, İskender. (2005), Akademik Divan Şiiri Araştırmaları, Kapı 

Yayınları, 2. Baskı, İstanbul. 
TÖKEL, D. Ali. (2005), “Türk Cihan Hâkimiyeti İdealinin ve Sosyal 

Hayatın Önemli Bir Vesikası Olarak Kasideler”, T.C. Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayımlar Dairesi Başkanlığı, <URL:http://yayim.meb.gov.tr>. 

UZUNÇARŞILI, İ. Hakkı. (1982), Osmanlı Tarihi, c. III, 2. Kısım, 3. Baskı, 
TTK Yayınları, Ankara. 

YORULMAZ, Hüseyin. (1996), Nâbî Ekolü, Kitabevi, İstanbul.  
 

 
 

 

http://yayim.meb.gov.tr/


Ϧ 

 

 

Kadriye YILMAZ “Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme ÖrneĞi” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 198-203 

Yükleme Tarihi: 25.08.2016 - Kabul Tarihi: 17.10.2016 

Kadriye YILMAZ* 

 

KLÂSİK TÜRK EDEBİYATINDA MİZAH:  
HARNÂME-ŞİKÂYETNÂME ÖRNEĞİ** 

 

Öz: Bu makalede Türk edebiyatının iki büyük mizah şahaseri olan Şeyhî’nin 
Harnâme’si ile Fuzûlî’nin Şikâyetnâme’sini karşılaştırarak Klâsik Türk 
Edebiyatında mizahın hangi temel unsurlar üzerine bina edildiği meselesi 
üzerinde duracağız. 

Bilindiği gibi bu iki eserden birincisi mesnevi, ikincisi mektup formundadır. 
Birbirinden iki farklı formda mizah bakımından iki ayrı şaheser yaratabildiğine 
göre mizahta dış formun çok fazla bir önemi olmasa gerek. Öyleyse mizahı 
sağlayan ne? İki eserin karşılaştırılmasında bu sorunun cevabı aranacaktır. 

Anahtar Kelimeler: mizah, Şeyhî, Fuzulî, Harnâme, Şikayetnâme, 
aykırılık/uyumsuzluk teorisi 

 

Abstract: In this article, we will focus on the issue of humor built on which 
primary elements in Classical Turkish Literature by comparing Seyhi’s Harname 
with Fuzuli’s Şikayetname, which two major humor masterwork. As you know, 
one of these Works has a mesnevi form, other one has a letter form. According to 
us, it should not matter too much external form because different forms from 
each other can product two separate in terms of humor. In that case, what brings 
out the humor? We will try to find out answers these two questions comparing 
these Works. 

Key Words: humor, Şeyhî, Fuzulî, Harnâme, Şikâyetnâme, incongruity theory.  

 

GİRİŞ 

Bu makalede Türk Edebiyatının meşhur iki mizahî eseri olan Harnâme 
(Şeyhî) ile Şikâyetnâme (Fuzûlî) mizahı nasıl sağladıkları bakımından 
incelenecektir. 

Söze bu iki eserin mizahî olmalarının yanında yazılış sebepleri ve dile 
getirmek istedikleri gerçeklik bakımından da benzerlik gösterdiklerini 
söyleyerek başlayalım. 

Harnâme1’nin yazılış sebebi, Şeyhî (ö. 1419)’nin sultan tarafından 
kendisine ödül olarak verilen bir timarı almaya giderken, timarın eski 
sahipleri tarafından yolda engellenip soyulması ve hak ettiği şeyi elde 
edememesidir. Şeyhî bu eserinde uğradığı haksızlığı devlete bildirmektedir. 

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Süleyman Demirel Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi; 
kadriyeyilmaz@sdu.edu.tr  
** 25-27 Kasım 2010 tarihlerinde Kayseri'de VI. Klasik Türk Edebiyatı Sempozyumu’nda 
sunulan bildirinin genişletilerek yeniden düzenlenmiş şeklidir. 
1 İncelememizde Harnâme’nin metni için TİMURTAŞ, Faruk Kadri (1981), Şeyhî’nin 
Harnâme’si, Edebiyat Fakültesi Basımevi, İstanbul, 106 s. yararlanılmıştır. 

mailto:kadriyeyilmaz@sdu.edu.tr


   Kadriye YILMAZ – Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme Örneği              199 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Fuzûlî (ö. 1556)’nin Şikâyetnâme2 adı ile bilinen meşhur mektubunun 
yazımı da benzer bir sebebe dayanmaktadır. Fuzûlî de kendisine devlet 
tarafından bağlanan maaşı, ödemeyi yapmakla yükümlü vakıfta görevli 
memurların engelleyici tavır ve davranışları sebebiyle alamamış ve mağdur 
olmuştur. Şikâyetnâme bu durumu devlete bildirmek ve hakkının korunmasını 
istemek amacıyla yazılmıştır (İnalcık, (2010): 401-408). 

Biz burada, hemen hemen aynı gerçekliği farklı formlarla, ama mizahî 
bir üslupla dile getiren bu iki eserde mizahın nasıl sağlandığı üzerinde 
duracağız. 

HARNÂME’DE MİZAHÎ UNSURLAR: KARİKATÜRLEŞTİRME VE 
YANLIŞ KIYAS 

Bilindiği gibi Harnâme mesnevî formunda yazılmış ve bir mesnevîde 
bulunabilecek hemen bütün bölümlere sahip kısa3, alegorik bir eserdir. 

Biz, müellifin başına gelenleri bir temsilî istiâre ile anlattığı ve eserin 
asıl gövdesini oluşturan bölümü üzerinde durarak diğer bölümlere 
değinmeyeceğiz. 

Şeyhî bu bölümde merâmını “eşek” ve “öküz” figürlerini kullandığı bir 
hikâye ile anlatır. 

Hikâyede, çok az ve pek değeri olmayan bir bedel karşılığında çok ağır 
işlerde canı çıkarcasına çalışan ve karşılığını alamadığı bu çalışma sonucu 
iyice zayıflayıp perişan ve hayattan bezmiş olan bir eşeğin bir gün çayırda 
otlayan besili öküzleri görüp onlara özenmesi, onlar gibi olmak istemesi ve bu 
arzusunu gerçekleştirmeye çalışırken elindekilerden de olması 
anlatılmaktadır. 

Bu eserde mizahın, merâmı anlatmak için “eşek” ve “öküz” figürlerinin 
seçilmesiyle başladığını belirtelim. Bilindiği gibi eşek ve öküz figürleri günlük 
hayatta ahmaklığı, budalalığı ifade etmek için kullanılır. Öküz figürünün 
budalalık yanında görgüsüzlüğü ve kabalığı ifade etmek için de kullanıldığını 
belirtelim4. Bu kullanım edebiyat eserlerinde ve hatta maksadı (meramı) 
görsel olarak anlatan sinema gibi sanatlarda da görülmektedir. Sözgelimi, 
meşhur Tom ve Jerry çizgi filminde Jerry tarafından aldatılan Tom, kendini 
aynada eşek suretinde görür. Bir başka örnek ise meşhur Pinokya’da görülür. 
Çeşitli hilelere kanıp evlerinden kaçan çocuklar zamanla eşeğe dönüşürler. 

Harnâme’deki “za’îf ü nizâr” ve “yük elinde katı şikeste vü zâr” olan 
eşek, Şeyhî’yi (ve elbette kendi konumundan memnun olmayıp sınıf atlamak 
isteyen ama bunu başaramayıp aptal konumuna düşen insanları) sembolize 
etmektedir. Şeyhî görünen o ki içine düştüğü durumu, hikâyedeki eşeğin 
durumuyla eşleştirerek bizim günlük hayatımızda arada sırada dediğimiz gibi 
“Ah benim eşşek kafam!” demektedir. 

                                                           
2 İncelememizde Şikayetnâme’nin metni için KARAHAN, Abdülkadir. (1948), Fuzûlî’nin 
Mektupları, İbrahim Horoz Basımevi, İstanbul, 64 s. yararlanılmıştır. 
3 Harnâme, 126 beyittir ve dört bölümden oluşur. I. bölüm (toplam 12 beyit) tevhid ve naat, II. 
bölüm (toplam 26 beyit) devrin padişahına övgü, III. bölüm ise (toplam 74 beyit) asıl hikâyeyi 
içerir. Son olarak hatime (toplam 9 beyit) ve dua (toplam 5 beyit)bölümleri de yer almaktadır. 
4 “eşek”, “öküz”, Türkçe Sözlük, 10. Baskı, Türk Dili Kurumu Yayınları, Ankara 2005. 



   Kadriye YILMAZ – Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme Örneği              200 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Hikâyedeki öküzler her ne kadar sadece besili, semiz olmaları ve eşeğe 
göre lüks bir hayat yaşıyor olmaları yönüyle ele alınıp görgüsüzlük ve 
kabalıkları söz konusu edilmiyor ise de Şeyhî’yi mağdur eden câhil, görgüsüz 
ve kaba, güç ve mevki sahiplerini sembolize etmektedir. 

Eseri mizahî hâle getiren bir başka şey ise bu “za‘îf ü nizâr” eşeğin 
tasvir edilişidir. Şeyhî, okuyucuya eşeğin zayıflığını ve güçsüzlüğünü 
anlatırken âdeta kelimelerle bir karikatür çizmektedir. Bu tasvire göre zavallı 
eşek, sadece iskeletten ibarettir, sırtına bir sinek konsa yorulmaktadır 
(ağırlığıyla konduğu nesneyi göçerten sinek motifinin bazı karikatürlerde de 
kullanıldığını belirtelim). 

 (beyit 43-44) 

Eşeğin sırtından semeri alındıktan sonraki görüntüsünün de karnı 
beline yapışmış, sıska, uyuz sokak köpeklerine benzetilmesi de yine bir 
karikatürleştirme olup mizahı sağlayan hoş bir tasvirdir. 

 (beyit 47) 

Harnâme’de eşeğin sorularına cevap bulmak için başvurduğu firâsetli 
eşeğin anlatıldığı bölümlerde Şeyhî, mizahı son derece etkili olarak 
kullanmıştır. Bu tasvirde mizahı sağlayan ahmaklıkla bilgeliğin bir araya 
getirilemesidir (Eşeğin ahmaklığın sembolü olduğunu hatırlayalım).  

 (beyit 61-62) 

Yine aynı kesimde firasetli eşeğin, bu akıllı eşeğin (“har-ı a’kal”) tasviri 
abartılarla yapılmaktadır. Mesela eşeğin yaşı, Nûh Peygamberin zamanına 
kadar vardırılmaktadır. Bu akıllı eşek kendisini överken Üzeyir Peygamberin 
eşeği ile kendisi arasında bağlantı kurar hatta Hz. İsa’nın eşeği bile hoş nefesli 
olmasından dolayı firasetli eşeğe saygı duymaktadır (Burada Hz. İsa’nın nefesi 
ile ölüleri dirilttiğini hatırlamakta fayda vardır; Hz. İsa’nın nefesi ile ölüleri 
diriltmesine şahit olan eşeği, ferasetli eşeğe nefesinden dolayı saygı 
duymaktadır). Bu yüceltmeler çok abartılı olduğu için mizah ortaya 
çıkmaktadır. 



   Kadriye YILMAZ – Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme Örneği              201 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 (beyit 64-65-66) 

Zayıf eşeğin, yetenekleri dikkate almaksızın salt dış görünüşe bakıp 
kendisini ya da kendi türünü öküzlerle kıyaslaması da bir başka mizah 
unsurudur.  

(beyit 78-79-80)  

Burada kıyasın eşek tarafından yanlış verilere dayanılarak yapılması 
mizahın temelini oluşturur. 

 (beyit 90-91) 

Zayıf eşeğin tarlada ekini yedikten sonra yerlerde yuvarlanıp anırması 
ise normalde bile pek çok insana komik gelir ve Şeyhî de bu manzarayı çok 
güzel şekilde tasvir etmiştir. Çünkü eşek sesi en çirkin seslerden kabul 
edilmektedir. Bizim eşeğin, sesine bakmayarak teganniye başlaması son 
bölümün en mizahî olayıdır. 

  (beyit 98-99) 

 

ŞİKÂYETNÂME’DE MİZAHÎ UNSURLAR: KARŞITLIK 

Yukarıda Şikâyetnâme ve Harnâme’nin hemen hemen aynı sebeple 
benzer bir gerçekliği ifade etmek için ortaya konulduğunu ifade etmiştik. 
Şikâyetnâme de Harnâme gibi Fuzûlî’nin sultan tarafından kendisine uygun 
görülen maaşını (burada arz’dan sonra verilen berât)5 iş güzar ve rüşvetçi 

                                                           
5 



   Kadriye YILMAZ – Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme Örneği              202 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

memurların engelleyici tavırları yüzünden alamaması ve mağdur olması 
sebebiyle yazılmıştır. 

“Fuzûlî’nin Bağdat seferinden bir müddet sonra yazdığı bu 
mektup, kendi janrının, bir şaheseri olarak edebiyatımızda, daha 
çok Şikâyetname adı ile tanınmıştır. Anlaşılan şairin, Padişaha ve 
devlet ricaline takdim ettiği kasidelere karşı, câize mahiyetinde 
olarak, İstanbuldan gönderilen daimî bir tahsisat beratının ihtiva 
ettiği bir kaydın (z e v a i t  sözünün) manası, tefsiri ve doğrudan 
müşkülâttan kopan ümitsizlikler ve isyanlar: ruh fırtınalarına sebep 
olmuş ve sanatkâr da, bu iç sızılarını, gönül kırgınlığını, vaitlere vefa 
gösterilmeyişi, devrinin ahvalını… zarif ve müstehzi bir uslûp içinde 
ifadelendirmiştir” (Karahan 1948: 5) 

Benzer gerçeklik Harnâme’de mesnevi formunda ifade edilirken 
Şikâyetnâme’de mektup formunda ifade edilmiştir. Ancak görünüşte mektup 
formunda olsa da Harnâme gibi Şikâyetnâme de içinde bir tahkiyeyi 
barındırmaktadır. 

Bu iki eserin ayrıldıkları bir başka nokta ise Harnâme’de gerçeklik 
temsilî istiâre ile ifade edilirken Şikâyetnâme’de temsilî istiâre ve sembollere 
başvurulmadan, benzer gerçeklik ya da meram olduğu gibi doğrudan 
nakledilmektedir. 

Şikâyetnâme’de örgü halk şiirindeki “dedim-dedi” yapısını andıran bir 
şekilde karşıtlıklarla sağlanır (-dım X -dılar yapısı). Şikâyetnâme etki-tepki 
karşıtlığı üzerinde yükselir. Fuzûlî kendisine tahsis edilen maaşını almak için 
vakfa gider ve vakıftaki memurlarla görüşmeye başlar. Mizahı buradaki ben-
onlar karşıtlığı ve onların verdiği cevabın abartılarak ifade edilmesi oluşturur: 

يا ايهالاصحاب 

” (Karahan 1948: 35). 

Mesela “Selâm verdüm rüşvet degüldür deyu almadılar” cümlesini ele 
alalım. Burda Fuzûlî selam verir, karşı taraf selamını almaz. Karşıtlık, selam 
vermek-verilen selamı almamaktır. Ancak bu karşıtlık doğrudan doğruya 

                                                                                                                                                    



   Kadriye YILMAZ – Klâsik Türk Edebiyatında Mizah: Harnâme-Şikâyetnâme Örneği              203 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

mizahı sağlamaz. Mizahı, memurların selamı almama sebebi (“rüşvet degüldür 
deyu”) sağlar. Eğer burada sebep söylenmeden sadece selam verme ve 
almama karşıtlığı olsaydı memurlara sadece kızacaktık ancak memurların 
selam almamaya sebep olarak selamın bir rüşvet olmamasını göstermeleri 
mizahı oluşturur ve buna sadece kızmaz aynı zamanda güleriz. 

Selamlaşmanın akabinde şair “Bu kaş çatma, surat asma niye?” (“çîn-i 
ebrûdur”) diye sorduğunda aldığı cevap “Bu bizim her zamanki hâlimiz”dir 
(“muttašıl ‘adetümüz budur”) olur. Şüphesiz memurlar böyle bir cevap 
vermemişlerdir. Fuzûlî onların durumunu onlara kendi dili ile söyletmektedir 
ki burada da komiği bu söyleyiş sağlar. Eserin sonuna kadar yapı bu şekilde 
devam eder; yani Şikâyetnâme’de mizahı sağlayan temel şey, olumsuz 
hasletlerin olumlu bir marifetmiş gibi memurlara kendi ağızlarından 
söyletilmesidir. 

SONUÇ 

Görüldüğü gibi her iki eserde dış yapılar farklı da olsa mizahı oluşturan 
iç yapılar benzerdir. 

Aslında mizahî eserlerin temel ifade biçimleri olan mürsel mecâz, 
teşbih, istiâre, kinâyeyi kullanma bakımından ciddî eserlerden de bir farkı 
yoktur. Sadece mizahî eserlerde mübâlağa dozunun ciddî eserlere göre daha 
yüksek olması mizahı sağlayan sebeplerden biridir. 

Son olarak şunu söyleyebiliriz. Harnâme ve Şikâyetnâme’den yukarıya 
aldığımız örneklere bakıldığında bu örneklerin mizah teorilerinden en yaygını 
olan uyumsuzluk, aykırılık teorisinin (İng. incongruity theory) mantık 
uyuşmazlığı, deneyimlerimize dayanan bilgilerle uyuşmazlık gibi ilkeleriyle de 
örtüştüğü görülmektedir (Usta 2005: 88-90; Özünlü 1999: 21-22, Krikmann 
2005: 48-50). 

KAYNAKÇA  

AKALIN, Şükrü Halûk vd. (2005),  Türkçe Sözlük, 10. Baskı, Türk Dili 
Kurumu Yayınları, Ankara. 

İNALCIK, Halil. (2010), Has-bağçede ‘Ayş u Tarab Nedîmler Şâîrler 
Mutrîbler, Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul.   

KARAHAN, Abdülkadir. (1948), Fuzûlî’nin Mektupları, İbrahim Horoz 
Basımevi, İstanbul. 

KRIKMANN, Arvo (2005). “Contemporary Linguistic Theories of 
Humour” - ISFNR-i 14. kongress "Folk Narrative Theories and Contemporary  
Practices" Tartus 30.07.2005 

https://www.folklore.ee/folklore/vol33/kriku.pdf  
ÖZÜNLÜ, Ünsal. (1999), Gülmecenin Dilleri, Doruk Yayınları, Ankara. 
TİMURTAŞ, Faruk Kadri. (1981), Şeyhî’nin Harnâme’si, Edebiyat 

Fakültesi Basımevi, İstanbul. 
USTA, Çiğdem. (2005), Mizah Dilinin Gizemi, Akçağ Yayınları, Ankara. 

 

http://www.folklore.ee/isfnr/
http://www.folklore.ee/isfnr/
https://www.folklore.ee/folklore/vol33/kriku.pdf


Ϧ 

 

 

Mehmet Korkut Çeçen “XVII. Yüzyıl Şairlerinden Sabrî’nin Aşk Anlayışı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 204-208 

Yükleme Tarihi: 11.10.2016 - Kabul Tarihi: 17.10.2016 

Mehmet Korkut ÇEÇEN* 

 

XVII. YÜZYIL ŞAİRLERİNDEN SABRÎ’NİN AŞK ANLAYIŞI** 
          
 
Öz: Klasik Türk şiirinin olgunluk dönemlerinden XVII. yüzyılda önemli şairler 
yetişmiştir. Sabrî bu yüzyılın sanatçılarındandır. Kaynaklar onun edebî kişiliğini 
genellikle Nef‘î ile birlikte değerlendirir. O, kaside alanında Nef‘î’ye yakındır, 
gazelde ise Şeyhülislâm Yahyâ tarzını devam ettirir.  
 
Klasik Türk Edebiyatı şairleri aşk ve aşkın hâllerini ayrıntılı bir şekilde işlerler. 
Bu çalışmada, Sabrî’nin gazellerinde aşk konusunu işleyiş şekli araştırılmış, aşkın 
farklı boyutlarla ele alındığı beyitler tespit edilerek şairin söylemi 
değerlendirilmiştir. Beşerî ve ilahî boyutlarıyla aşk, âşıkın psikolojisi ve akıl-aşk 
çatışması gibi konuların nasıl ifade edildiği incelenerek şairin şiir geleneği 
içindeki yeri tespit edilmeye çalışılmıştır.   
 
Anahtar Kelimeler: Klasik Türk Edebiyatı, XVII. yüzyıl, Sabrî, Aşk, Akıl.  
 
 

SABRİ’S, AN XVII. CENTURY POET, UNDERSTANDING OF LOVE 
 
Abstract: XVII. century, an era belonging to Classical Turkish poetry’s maturity, 
was marked by raising important poets. Sabrî is amongst the artists of this 
century.  His artistic character is often evaluated referring to Nef‘î’s art. Sabrî has 
similar style to Nef‘î in the field of kaside while he followed Şeyhülislam Yahyâ 
style in his Gazel works. 
 
Poets of Classical Turkish Literature often took the subjects of love and states of 
love as core subjects in their works. In this study, Sabrî’s style of handling love 
theme in his gazels is aimed to be explored and beyits in which different 
dimensions of love are identified to shed more light onto the poet’s style. By 
investigating the poet’s language and poetic expressions while handling themes 
like humanly and spiritual love, psychology of the lover, and reason-love 
dilemma, the poet’s position in the poetic tradition is aimed to be identified. 
 
Key Words: Classical Turkish Literature, XVII. century, Sabrî, Love, Reason 
 
 
 

Klâsik Türk şiiri geleneğinin belirli bir aşk anlayışı vardır. Bu aşkta 
sevgili merkezî konumdadır. O, ideal güzeli temsil eder, mükemmel ve 
kusursuz olup tıpkı Ahmet Hamdi Tanpınar’ın saray metaforunda olduğu gibi 
her şey onun etrafında dönüp, ona doğru koşar (Tanpınar, 1988: 5). O, âşıkına 
yüz vermez, onu âdeta yok sayar. Sevgiliye kavuşamayan, hatta ulaşamayan 
âşık dertlere düçar olur, onun hasretiyle yanar tutuşur. Âşık için sevgilinin 
varlığı yeterlidir, onun bir bakışı bile lütuf ve memnuniyet vesilesidir.  

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., İnönü Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Türk İslam Edebiyatı Anabilim Dalı; 
mkorkutc@gmail.com 
** Bu yazı 25-27 Kasım 2010 tarihlerinde Kayseri’de “Prof. Dr. Mine Mengi Adına” düzenlenen 
VI. Klasik Türk Edebiyatı Sempozyumu’nda sunulan tebliğin yeniden gözden geçirilmiş hâlidir. 



Mehmet Korkut ÇEÇEN – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Sabrî’nin Aşk Anlayışı                       205 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şiir geleneğinde aşk ile akıl çatışma hâlindedir. Gerçek anlamda âşık 
olabilmek için aklın göz ardı edilmesi gerekir. Aşkı tam anlamıyla tecrübe 
eden âşık ise ruhen olgunlaşır. Bu bakımdan mecazî aşk, hakikî aşka ulaşmada 
bir köprü olarak kabul edilir.    

 
Bu çalışmada XVII. yüzyıl şairlerinden Sabrî’nin gazellerinde aşk konusu 

araştırılmış, konunun ele alınış biçimleri tespit edilerek sanatçının aşk 
anlayışının şiir geleneği içindeki yeri belirlenmeye çalışılmıştır.  

  
XVI. yüzyılın son çeyreğinde doğduğu tahmin edilen Sabrî Edirnelidir. 

Asıl adı Mehmed Şerîf’tir. Dedesi ve babası gibi kadılık görevinde bulunmuş, 
1055/1645’te İstanbul’da vefat etmiştir. Sabrî mahlasını kullanan şair, 
Nef‘î’nin arkadaşıdır. Nef‘î onu bir şiirinde “Sabrî-i şâkir” şeklinde anmıştır. 
Böylece şair Sabrî-i şâkir mahlasıyla da meşhur olmuştur. Sabrî Nef‘î gibi 
kasideci olarak tanınmış, gazel sahasında ise Bâkî ve Şeyhülislâm Yahyâ 
çizgisini devam ettirmiştir (Çeçen, 2010: 2-3). Kaside ustası olarak tanınan 
Sabrî, gazel sahasında da oldukça başarılıdır. Çoğu âşıkane edalı olan 
gazellerinde geleneksel şiir dilini ve muhtevasını muhafaza etmekle birlikte 
yeni ve farklı şeyler söylemeye çalışır. Özellikle aşk konusundaki orijinal 
beyitleriyle dikkati çeker.  

 
 Klâsik Türk şiirinde aşk, beşerî ve ilahî boyutlarıyla ele alınır. Sabrî de 
şiirlerinde aşk duygusunu farklı boyutlarıyla işler. O, aşkı ilahî boyutuyla ele 
aldığı bir beytinde şöyle söyler1:  

Tîre-râh-ı gamda kalmaz sâlik-i ‘aşk-ı Hudâ 
Her şerâr-ı dûd-ı dil bir şeb-çerâğ olur ana  (s.293) 

“Allah aşkının sâliki, gamın karanlık yolunda kalmaz; [çünkü] gönül dumanının 
her bir kıvılcımı onun [yolunu aydınlatan] bir kandil olur.” 
 

Şair bazen de aşkı, beşerî boyutuyla ele alır. Bir beyitte, maşukuyla aynı 
mecliste bulunup uzun süre konuşmasına rağmen, ona olan aşkını bir türlü 
dile getiremeyen âşıkın ruh hâlini ustalıkla ifade eder:  

Derd-i dil nâ-güfte kaldı bezm-i dil-berde yine 
Nice söz söylendi ammâ müdde‘â söylenmedi (s.453) 

 “Sevgilinin bulunduğu mecliste yine gönüldeki dert söylenmeden kaldı. 
Çok söz konuşuldu ama asıl söylenecek söz [sevgiliye duyulan aşk] söylenmedi.” 
 

Klâsik Türk şiirinde mevzu edilen aşkın mecazî ve hakikî yönü 
tasavvufun da konusudur. Tasavvufî düşünceye göre hakikî aşkı elde etmek 
için mecazî aşkın bir köprü veya aşama olduğu kabul edilir. Hatta bu düşünce 
bir bakıma tavsiye de edilmektedir: “O, ister – süflî arzulardan uzak – iki insan 
arasında duyulan mecazî aşk olsun, ister Allâh Teâlâ ile kul arasındaki gerçek 
aşk derecesini bulsun, neticesi aynıdır. Hakikate mecaz köprüsünden 
ulaşıldığına göre, mecazî aşk da kulu er geç Mevlâ’sına kavuşturur.” (Eraydın, 
2012: 203). “İffetli ve nezih aşk, ilahî aşka yükselmeyi ve geçmeyi sağlayabilir. 

                                                           
1 Çalışmada yer alan beyitler “Çeçen, Mehmet Korkut (2010), Sabrî Mehmed Şerîf: Hayatı, 
Sanatı, Divanı’nın Tenkitli Metni ve Tahlili, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Elazığ.” künyeli çalışmadan alınmış,  beyitlerden sonra gelen sayfa 
numaraları adı geçen çalışmaya göre verilmiştir. 



Mehmet Korkut ÇEÇEN – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Sabrî’nin Aşk Anlayışı                       206 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Onun için buna aşk ebcedi de denir. Beşerî ölçüde aşkı öğrenenler ilahî çaptaki 
aşka geçebilirler.” (Uludağ, 1991: 60).  

Sabrî, söz konusu düşünceye özel bir önem verir ve bazı beyitlerinde bu 
hususu işler. Bir yerde:  
  ‘Aşk tursun ko mecâzî ise de sînende 
  Âb-ı engûr hum içre turarak bâde olur  (s.332) 
 “Mecazî olsa dahi bırak aşk gönlünde dursun. Zira, üzüm suyu küp içinde 
bekleyerek şarap olur.” diyerek beşerî aşkı bir olgunlaşma safhası olarak 
telakki eder. 
  

Başka bir beyitte ise hakikî aşka ulaşmak için mecazî aşkın gerekli 
olduğuna dikkatimizi çeker: 
  Şâd-âbter olmaz çemenistân-ı hakîkat 
  Mestâneleri ağlamasa ‘aşk-ı mecâzun  (s.385) 
 “Mecazî aşkın mestaneleri ağlamasa hakikat bahçesi yeşermez.” diyen 
şair, hakikî aşka ancak mecazî aşk yoluyla ulaşılacağı düşüncesini savunur. 

 
Klasik Türk şiirinde “çektiği ıstıraplara rağmen bunları isyan etmeden 

kabullenen ve bir lütuf gibi karşılayan, aşkın yüksek bir ruh ve tevekkül 
terbiyesine erişmiş bir âşık imajı” (Akün, 2013: 131) mevcuttur. Sabrî de bu 
âşıkın hâllerini çeşitli beyitlerinde anlatır. 

 
Şair, aşk yolunda daima cefa çekmek gerektiğinin farkındadır ve bu 

yönüyle kendini gam bağında dertlerini terennüm eden bülbüle ve aşktan 
dolayı kendini ateşe atan pervaneye benzetir2: 

Sabrî n’ola yanup yakılursak gice gündüz 
Biz bülbül-i bâğ-ı gam u pervâne-i ‘aşkuz  (s.366)  

 
O, aşk derdiyle yanmaktadır; ancak hâlinden memnundur ve bu 

memnuniyetini,  Hz. İbrahim’in ateş içindeki huzurlu hâline benzetir:   
Bî-havf u recâyuz ki Halîlu’llâh-ı ‘aşkuz 
Âteşgeh-i gam bâğçe-i râhatumuzdur   (s.353) 

 
Kays/Mecnun ve Ferhad gibi kişiler ise aşkı tam anlamıyla idrak 

edenlerdir. Sabrî, Mecnun’u gerçek bir âşık olarak görür ve onun için şöyle 
söyler: 

‘Aşkun tarîki bilmediler böyle idügin 
Mecnûn düşince tağlara dîvâne sandılar  (s.345) 

“Aşk yolunun böyle [zorlu, çetin] olduğunu bilmediler; Mecnun dağlara 
düşünce onu deli sandılar.” beytiyle gerçek aşkı elde etmenin zorluğunu ve her 
aklın bunu idrâk edemeyeceğini dile getirir. Sabrî bir başka beyitte ise 
Mecnun’dan tevarüs eden ayrılık elinin kendisi ve kendisi gibi olan diğer 
âşıklar için bir eğlence ve safa menzili olduğunu belirterek, Mecnun’u da, aşk 
yolunun gerçek kılavuzu olarak görür:  

Dest-i hicrân menzil-i ‘ayş u safâmuzdur bizüm 

                                                           
2 Bu makalede bazı beyitlerin nesre çevirisi yapılmış; bazılarının ise bu beyitte olduğu gibi 
beytin öncesinde yahut sonrasında anlamı verildiğinden, söz tekrarından kaçınmak maksadıyla 
ayrıca nesre çevrilmesine gerek görülmemiştir. 



Mehmet Korkut ÇEÇEN – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Sabrî’nin Aşk Anlayışı                       207 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Vâdi-i ‘aşk içre Mecnûn reh-nümâmuzdur bizüm (s.405) 
Bununla birlikte zaman zaman kendi aşkının ne denli yoğun olduğunu 

dile getirir ve kendisinin Kays/Mecnun’dan geri kalmadığını anlatır: 
 

Gönül dest-i irâdetle mahabbet sâgarın tutdı 
Gidince Kays geçdi meclis-i ‘aşka yirin tutdı  (s.457)  

“Gönül, [kendi] irade eliyle aşk kadehini tuttu; Kays gidince de aşk 
meclisine [meclisin baş köşesine] geçerek onun yerini tuttu.” Hatta aşk yolunda 
kendini Mecnun’dan daha üstün gördüğü de olur ve çılgın gönlüne seslenerek 
artık Leyla ve Mecnun hikâyesini bir kenara bırakıp sevgiliye karşı 
hissettiklerini dile getirmesini ister: 

Ko vasf-ı Leylî vü Mecnûnı ey dil-i şeydâ 
Biraz da hâlüni nazm eyle yâr vasfında   (s.437) 

 
Gelenekte aşk ile akıl sık sık karşı karşıya getirilir. Bu karşılaştırmanın 

yer aldığı beyitlerde aşk daima akıldan üstün tutulur. Aşkın bulunduğu yerde 
akıldan söz edilemez; çünkü aşk gönüle girince akıl elden gider.  

 
Sabrî böyle bir beytinde Hz. Mûsâ ve Hızır hikâyesine telmihte 

bulunarak gönüle seslenir: 
Sorma sırrın fülk-i ‘aklı Hızr-ı ‘aşk itse şikest 
Ey Kelîm-i dil sakın kim andan olursın cüdâ  (s.293) 

“Ey gönlün Musa’sı, eğer aşkın Hızır’ı akıl kayığını kırarsa bunun sırrını 
sorma, yoksa aşkı elde edemezsin.” diyerek aklı bir kenara bırakmak suretiyle 
aşkın elde edileceğine inanır. Şair burada Hızır ile Hz. Mûsâ hikâyesini 
hatırlatarak aklın aşktaki hikmetleri kavrayamayacağını, dolayısıyla İslamî 
tefekküre uygun olarak aklın mahdut olduğunu ifade etmektedir. 

Bir başka beyitte gerçek bir âşık olarak tanınan Kays’ın bu hâli 
yakaladığını söyleyerek onun gibi âşıkların hâlini şöyle tavsif eder: 

Kaysveş hâl oldurur kim mihneti devlet bile 
Zerrece ‘aklı yoğ iken eyleye idrâk-i ‘aşk  (s.382) 

“Kays gibi âşıkın hâli şöyledir ki o, dertli olmayı mutluluk addeder ve zerre 
kadar aklı yok iken aşkı yaşar.” 

 
Sabrî, gerçek aşkı elde edebilmek için akıldan uzaklaşmanın gerekli 

olduğunu düşünür:  
‘Akl ile âşnâlığı terk itmek isterem 
Kasdum budur ki ‘aşk ile bîgâne olmayam  (s. 400)  

 
Bu nedenle gerekirse akıldan kurtulmak için şarabın silah olarak 

kullanılması hususunda şu öğüdü verir: 
Lâzım olursa ‘akla çek şu‘le-i bâdeden kılıç 
Hâsılı bu ki Sabriyâ elde gerek silâh-ı ‘aşk  (s.381) 

“Ey Sabrî! Eğer gerekirse akla karşı şarap şulesinden [bir] kılıç çek. 
Doğrusu bu ki elde aşk silahının bulunması gerekir.” 

 
 
 



Mehmet Korkut ÇEÇEN – XVII. Yüzyıl Şairlerinden Sabrî’nin Aşk Anlayışı                       208 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Sanatçı akıl ve aşkı mevzu ettiği bir başka beytinde ise geleneksel 
söylemin dışına çıkarak aşkın yanında akla da önem verir ve akıl melekesini 
tamamen ortadan kaldıran aşkı tavsiye etmez: 
  Sakın vâdîsine öykünme Sabrî Kays u Ferhâdun 
  Ne denlü ‘âşık olsan kendüni bî-‘akl u hûş itme (s.433) 
 “Ey Sabrî, sakın Kays ve Ferhâd’ın tarzına öykünme! Ne kadar âşık olsan 
da aklı elden bırakma.” der. 
  

Bu beyitte akıl melekesinin gerekliliği ifade ediliyor. Aslında akıl ile ilgili 
hususlar Klâsik Türk Edebiyatı’nın kaynaklarında da mevcuttur. Kur’ân-ı 
Kerîm’in birçok ayetinde akıl ve akl etmekle ilgili ifadeler yer alır. Ayrıca bazı 
felsefî ekollerde aklın gerekliliği savunulmuştur. Örneğin Gazzalî’ye göre,  
insanın madde ve manayı idrâk edebilmesi için akla ihtiyacı vardır (Bolay, 
1980: 248-249). Mevlânâ da aklı önemser ancak hakikate ulaşmada aklın 
yetersiz kaldığını ifade eder: “Aşk insanı sonsuza götüren bir kılavuzdur ve 
ilahî hakikatlerin sırlarına ulaştırır. Ancak akıl aşktan önceki merhaleleri ve 
sınırları belirlemede, âşıkı aşka ulaştırmada vazgeçilmesi mümkün olmayan 
bir aşamadır.” (Yakıt, 2013: 50).  

 
Sonuç olarak: Sabrî, Klâsik Türk şiir geleneği içerisinde aşk konusunu 

başarılı bir şekilde işler. Âşıkın psikolojisini okuyucuya hissettirir. Hakikî aşka 
ulaşmada bir vasıta olması sebebiyle mecazî aşkı önemser. Aşktaki hikmetleri 
anlamaktan aciz olması bakımından akıl karşısında aşkı üstün tutar. Bununla 
birlikte aşk karşısında aklın da önem arz ettiğini düşünür. Böylece aşkı 
kendisine rehber edinen âşıkın aklı büsbütün elden bırakmaması gerektiğini 
dile getirir.  

 
Bütün bu yönleriyle Sabrî’nin, bir taraftan Klâsik Türk şiiri geleneğine 

uygun olarak sanatını başarılı bir şekilde icra ettiğini öte taraftan ise orijinal 
olma ve geleneğe yeni bir şeyler katma endişesi taşıdığını söyleyebiliriz. 

 
KAYNAKÇA 
Akün, Ömer Faruk. (2013), Divan Edebiyatı, İSAM Yayınları, İstanbul. 
Bolay, Süleyman Hayri. (1980), Aristo Metafiziği ile Gazzalî Metafiziğinin 

Karşılaştırılması, Kalem Yayıncılık, İstanbul. 
Çeçen, Mehmet Korkut. (2010), Sabrî Mehmed Şerîf: Hayatı, Sanatı, 

Divanı’nın Tenkitli Metni ve Tahlili, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Elazığ.  

Eraydın, Selçuk. (2012), Tasavvuf ve Tarikatlar, M.Ü. İlahiyat Fakültesi 
Vakfı Yayınları, İstanbul. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi. (1988), 19’uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 
Çağlayan Kitabevi, İstanbul. 

Uludağ, Süleyman. (1991), Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Marifet 
Yayınları, İstanbul. 

Yakıt, İsmail. (2013), Mevlana’da Aşk Felsefesi, Ötüken Yayınları, 
İstanbul. 
 



Ϧ 

 

 

Mehmet SARI “Divân Şiirinde Vatan” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 209-244 

Yükleme Tarihi: 09.06.2016 - Kabul Tarihi: 11.10.2016 

Mehmet SARI* 
 

DİVÂN ŞİİRİNDE VATAN 
 

Öz: Müslüman Türk toplumunun temelini oluşturan, “özgürlük”, 
“namus”, “bayrak”, “devlet”, “toprak”, “millet” gibi esaslardan birisi de “vatan” 
konusudur. Bu tema, Edebiyatımızın her döneminde öncelikli işlenen 
konulardandır. Namık Kemal ile en anlamlı boyuta ulaşan vatan konusu divan 
şiirinde de yer alır. Cem Sultan, Ahmedî, Haşmet, Niyâzî, Hâfız, Hüsnü mahlaslı 
şâirlerimizin “vatan redifli” manzumeleri bu konuda verilecek güzel 
örneklerdendir. Divan şiirinde vatan, “Cennet”, “Bâğ-ı Behişt”, “cilve-geh-i sırr-ı 
Hudâ”, “reşk-i gülzâr-ı İrem” gibi maddi ve manevi güzelliğe sahip yer olarak 
zikredilir. “Vatan tutmak”, “vatan kılmak”, “vatan eylemek”, “vatan itmek” gibi 
deyimlerle de geçen vatan, hasretliği duyulan, özlenilen, hayal edilen, sevdası 
çekilen bir güzel gibidir.  

Anahtar kelimeler: Divan şiiri, vatan teması. 

 
“VATAN” IN DIVAN POETRY 

 
Abstract: One of the components of Muslim Turk society’s such as 

“independence”, “honour” “flag”, “state”, “land” and “nation” is also the issue of 
“homeland”. This has been one of the most priority subjects that runned in our 
literature’s every period. The subject homeland which reached its most 
meaningfull level with Namık Kemal had also placed in Divan Literature. Poets 
whose pet names are Sultan Cem, Hasmet, Niyazi, Hafiz and Husnu, are 
appropriate examples for this subject with their ryhme of “homeland” in their 
poets. In the poetries of Divan, homeland is told as somewhere has spiritual 
beauty like “heaven”, “Bağ-ı Behist”, “cilve-geh-i sırr-ı Huda”, and “resk-i gülzar-ı 
Irem”. Homeland which is also told with the phrasals like “holding home” and 
“doing home” is like something beautiful that missed, dreamed of and loved. 

Keywords: poetry of Divan, theme of homeland 

 
Giriş 
Türk milletinin temel siyasi kavramlarından biri devlet, biri vatandır. 

Devlet kelimesi Orhun Abidelerinde “il” kelimesi ile karşılanır. Dîvânü Lügati't 

Türk’te “barış, sulh” karşılığı yer alan “il” kelimesi eski kaynaklarımızda “barış, 

memleket, ülke, vatan ve devlet düzeni” gibi anlamlarda da kullanılmıştır 

(Ergin, 1970: 98). Bu kullanım Türklerde barış ile devletin birbirine anlamca 

bağlı olduğunu gösterir. Bu “il” kelimesinin yerini bugün, dilimize İslamiyet’le 

girmiş olan “devlet” kelimesi almış, tarihimizde ve edebiyatımızda kullanıla 

kullanıla millî bir kimlik kazanmıştır (Niyazi, 1966: Giriş). 

"Pek çok atasözümüzde, deyimimizde ve terkiplerde siyasî topluluk, tüzel 
varlık, hükümet, iktidar, maddî veya manevî mutluluk, talih, saadet gibi 
mânâlarıyla kullanılan devletin önemi üzerinde durulmuş, Kutadgu Bilig 
(Balasagunlu Yusuf Has Hacip), Siyasetnâme (Nizamı Mülk), Kaabusnâme 
(Mercimek Ahmed), Ahlâk-ı Alâi (Ali Efendi), Kenzü'l-Küberâ ve Mehakku'l-
Ulemâ (Şeyhoğlu Mustafa), Risâle (Derviş Mehmed) Koçi Bey Risalesi (Koçi Bey), 
Mizanü'l-Hak (Kâtip Çelebi), Nasihatü'l-Vüzerâ ve'l-Ümerâ (Defterdar Sarı 

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Afyon Kocatepe Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi; msari@aku.edu.tr  



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            210 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mehmed Paşa), Nasihatü'l-Vüzerâ (Nahifi Süleymân Efendi) gibi ahlâk ve siyaset 
kitaplarında konuya geniş yer ayrılmıştır” (Sarı, 1999: 678). 

Türkçülüğün Esasları adlı eserinin “Vatanî Ahlâk” bölümünde “Eski 
Türklerde, vatanî ahlâk çok kuvvetliydi. Hiçbir Türk, kendi “il”i yani milleti için, 
hayatını ve en sevgili şeylerini feda etmekten çekinmezdi” diyen Ziya Gökalp, 
Hun devletinin kurucusu Mete Han’ın meşhur kararını misâl olarak verir. 
Tatarlar Hunlar’dan Mete Han’ın çok sevdiği atını isterler. Mete Han ülkesini 
savaştan korumak için atını verir. Sonra çok sevdiği eşini isterler. Ülkesini çok 
seven Mete Han onu da verir. En sonunda verimsiz, çorak bir arazi parçasını 
isterler ama, Mete Han “Vatan, bizim mülkümüz değildir. Mezarda yatan 
atalarımızın ve kıyamete kadar doğacak torunlarımızın bu mübarek toprak 
üzerinde hakları vardır…” diyerek bu küçük ve çorak toprak parçasını 
Tatarlara vermez ve onlarla savaşmaya karar alır (Ziya Gökalp, 1970: 152). 

Vatan kavramı Türk milletinin var olma ilkelerinden bir diğeridir. “Vatan 
her kişiye âlâ görünür”(Tülbendci,1977: 538) atasözümüzde ifade edildiği gibi 
Türk milletinin her ferdi vatanını sever ve uğruna can vermeyi şeref addeder. 
Bu sebeple vatan teması türkülerimiz başta olmak üzere Türk kültürünün her 
alanında müstesna bir yere sahiptir.  

Arapça kökenli olan vatan kelimesi, bir adamın doğup büyüdüğü veya 
yaşadığı memleket (Sami, 1978:1493) demek olup Edebiyatta, bir yeri vatan 
ittihâz etme (Sami, 1978:452) anlamına gelen tavattun; yerli ve millî, vatana 
mensup(Sami, 1978:1493) anlamına gelen vatanî; mahal, yer, mekân, 
ikâmetgâh, vatan(Sami, 1978:1470) anlamlarına gelen mavtın gibi türevleriyle 
geçer. 

Divan şiirinde vatan kavramı, diğer edebiyat alanlarında da görüldüğü 
gibi daha çok bir kişinin doğup büyüdüğü memleketi, sevgilinin mahalli, yer ve 
mekân anlamlarında kullanılmış, Tanzimat'tan sonra siyasi bir nitelik 
kazanmış, sonraları Turan'a dönüşmüş ve Cumhuriyetle birlikte Anadolu'yu 
ifade eden bir kavram haline gelmiştir (Eliaçık, 2011: 54).  

Türk edebiyatında bilhassa Tanzimat, Millî edebiyat ve Cumhuriyet 
dönemlerinde Avrupai tarzda yer verilen vatan kavramı, -bu tarzda olmasa da- 
Divan şiirinde de ele alınır. Özellikle, hadis gibi kabul gören "Vatan sevgisi 
imandandır." sözü gereği ele alınan konu, atasözlerimizin, deyimlerimizin ve 
halk ifadelerinin güzelliği içinde yüzlerce beyitte işlenmiş, bazı gazellere redif 
teşkil etmiştir. 

Yıllardan beri Osmanlının her türlü değerine duyulan düşmanlık sonucu 
horlanan, sadece şarap ve aşk edebiyatı olarak değerlendirilip toplumdan 
uzakmış gibi gösterilen Divan edebiyatı, çeşitli toplantılarda sunduğumuz 
bildirilerde dile getirdiğimiz "Dîvân Şiirinde Rüşvet" (Sarı, 2001), " Dîvân 
Şiirinde Toplum ve Sosyal Hayat" (Sarı, 1999), "Klasik Türk Şiirinde Devlet ve 
Devlet Adamı" (Sarı, 1999) gibi konularda görülmüştür ki, içinde doğup 
büyüdüğü Müslüman-Türk toplumunun her türlü değer yargısını bünyesinde 
barındırmaktadır. Yüzlerce beyitte vatan temasına yer verilmesi de bunun 
başka bir ispatı gibidir.  

Edebiyatımızın her alanında işlenen temalardan birisi vatan temasıdır. 
Namık Kemal (öl. 1888)le başladığı, Divan edebiyatında pek yer almadığı 
tartışılan vatan konusunun, “devlet, vatan, millet, toprak” kavramlarına 
“namus” kavramıyla yaklaşan ve büyük bir önem veren bir millete mensup 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            211 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Divan şâirlerinin şiirlerinde (Levend, 1980: 604) de yer aldığını yaptığımız 
divan taraması sonunda gördük.  

Edebiyatımızda “vatan” temasını en güzel ve en anlamlı işleyen hiç 
şüphesiz vatan ve hürriyet şâirimiz Namık Kemal’dir. AncakNamık Kemal bu 
konuda ne ilk ne de sondur. Nitekim ondan sonra gelen şâirlerimizden Tevfik 
Fikret (öl. 1915), Ziya Gökalp (öl. 1924), Mehmet Akif Ersoy (öl. 1936), 
Abdülhak Hâmid Tarhan(öl. 1937), Mehmet Emin Yurdakul (öl. 1944), Mithat 
Cemal Kuntay (öl. 1956), Necmettin Halil Onan (öl. 1968), Arif Nihat Asya 
(öl.1975), Orhan Şaik Gökyay (öl. 1994) gibi birçok şâirimiz vatan üzerine çok 
güzel şiirler yazmışlardır. Peyami Safa, “Vatan ve İnkiraz Şâirleri” başlığı 
altındaki yazısında “Bir vatan şiiri, bilhassa Türk edebiyatında yetmiş seneden 
beri parlamış, belki bütün dünynın edebiyat kıymetlerini aşmış bir vatan şiirimiz 
vardır. Bunu başlıca dört şâirimiz temsil eder: Namık Kemal, İsmail Safa, 
Mehmet Akif, Tevfik Fikret…”(Safa, 1976: 308) sözleriyle bu husustaki 
görüşlerini ortaya koyar. 

Vatan ve hürriyet şâiri Namık Kemal’in ve ondan sonra gelen vatan 
şâirlerinin şiirlerinde vatan, millet kavramına bağlı olarak yurtseverlik, 
hürriyet, ulusçuluk kavramlarıyla birlikte ele alınır. Türkçülük, Turancılık ve 
Milliyetçilik görüşleriyle birlikte vatan kavramı ideolojik ve sosyolojik bir 
boyut kazanır. Her biri veciz söz haline gelen Namık Kemal’in Vatan 
Mersiyesi'nin nakaratı,  “Vatanın bağrına düşman dayadı hançerini/ Yok imiş 
kurtaracak bahtı kara mâderini” beyti; N. Sami Banarlı'nın hakkında "Bu 
mısralarda mukaddes vatan kaygısı vardır" (Banarlı, 1971:1033) dediği 
"Tevfik Fikret’in 1908'de yazdığı Millet Şarkısı'nda geçen, 

“Çiğnendi, yeter, varlığımız cehl ile kahre, 
Doğrandı mübârek vatanın bağrı sebepsiz. 
Birlikte bugün bulmalıyız derdine çâre, 
Can kardeşi, kan kardeşi, şan kardeşiyiz biz.” mısraları; 
 
Ziya Gökalp’in, 
“Vatan ne Türkiye’dir Türklere, ne Türkistan; 
Vatan büyük ve müebbet bir ülkedir Turan”. 
ve  
“Hududunda evlâdları seve seve can verir; 
Ey Türkoğlu, işte senin orasıdır vatanın” beyitleri;   
 
Mehmet Akif Ersoy’un, 
“Sâhipsiz olan memleketin batması haktır;  
Sen sâhip olursan bu vatan batmayacaktır.” beyti; 
 
Abdülhak Hâmit Tarhan’ın, 
“Düşman geliyor maksadı ifnâ-yı vatandır 
Karşu duracak azmine ebnâ-yı vatandır” beyti;  
 
Mehmet Emin Yurdakul’un; 
“Ben bir Türküm dinim, cinsim uludur, 
Sînem, özüm ateş ile doludur. 
İnsan olan vatanının kuludur. 
Türk evlâdı evde durmaz, giderim!” dörtlüğü;  



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            212 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Mithat Cemal Kuntay’ın, 
“Bayrakları bayrak yapan üstündeki kandır 
Toprak, eğer uğrunda ölen varsa vatandır.” beyti; 
 
Necmettin Halil Onan'ın, 
“Eğil de kulak ver, bu sessiz yığın, 
Bir vatan kalbinin attığı yerdir” beyti; 
 
Orhan Şaik Gökyay’ın, 
“Bu vatan toprağın kara bağrında 
Sıradağlar gibi duranlarındır. 
Bir tarih boyunca onun uğrunda, 
Kendini tarihe verenlerindir.” dörtlüğü vatan konusu üzerine 

yazılanlardan birkaçıdır. 
Bu şâirlerimizden özellikle Namık Kemal, Tevfik Fikret ve Abdülhak 

Hâmid Tarhan’da vatan, Fransız edebiyatından mülhem bir genç kız, güzel bir 
kadın, bir anne olarak tasvir edilir (Banarlı, 1971: 938, 1034; Ayvazoğlu, 2003: 
17). Vatan redifli gazeller tarihî seyri içinde incelenip değerlendirildiğinde 
vatan, “insanın doğduğu yer”, “sevgilinin yaşadığı” yer anlamında 
kullanılmakla birlikte, Namık Kemal’i ve ondaki vatan anlayışını hazırlayan 
duyuşlara başlangıç teşkil edecek şekiller de görülür. Bu konuda Beşir 
Ayvazoğlu, “Vatan redifli şiirler dikkatle incelendiğinde, bu kavramın yavaş 
yavaş bugünkü anlamına kazandığı görülür. Özellikle Kırım Harbi sırasında ve 
daha sonra yazılmış gazellerde, vatan anlayışı bakımından Namık Kemal’i 
hazırlayan duyuşlar vardır.” (Açık Defter, besir-ayvazoglu@yahoo.com) der.  

Yaşar Akdoğan’ın, Divan şâirleri içinde şiirlerinde vatan temasına en çok 
yer veren şâirlerden biri olan Ahmedî için söylediği “Onun vatanla ilgili 
mısrâlarını okudukça Süleyman Nazif’in Dâus-sıla manzumesiyle Namık Kemal, 
Ziyâ Gökalp, Mehmet Akif vb.nin bu konudaki manzumelerini hatırlamamak elde 
değildir” (Akdoğan, 1998: 23) sözleri de bu kabildendir. 

Türk edebiyatında vatan konusu üzerine bir hayli değerli çalışma 
yapılmıştır (Şardağ, 1939; Banarlı, 1972; Birinci, 1998; Ayvazoğlu, 2003; 
Sütçü, 2004; Büyükarman, 2008). Vatan konusunun genel olarak ele alındığı 
bu çalışmalardan farklı olarak biz de taradığımız divanlardan hareketle "Divan 
Şiirinde Vatan" başlığı ile bir bildiri sunmuştuk (Sarı, 2010). Bu makale, işte bu 
çalışmanın yeni divanlar taranarak elde edilen verilerle genişletilmesi 
suretiyle oluşmuştur. 

Girişte özet olarak değinmeye çalıştığımız Tanzimat dönemi ve sonrası 
edebiyatımızda görüldüğü kadar etkili olmasa da Divan şiirinde de vatan 
temasına yer verilir. Onlarca divandan tespit ettiğimiz beyitler ve “vatan” 
redifli manzumeler divan şiirinde vatan temasının yer aldığını ve şâirlerce 
önem verildiğini gösteren birer belge hükmündedir. Divan şâiri Şehzade Cem 
Sultan (öl. 1495)’ın "Can dimağına erüp bûy-i vatan/ Dil diler kim görüne rûy-i 
vatan" (Yücebaş, 1960: 51) matlalı gazeli; XIV. yüzyıl Divan şâirlerimizden 
Germiyanlı Ahmedî (öl. 1413)nin "Dirîg bülbül ü tûtî ki’der celâ-yı vatan/ 
Gurâb u bûma bedel olalı hümâ-yı vatan" (Akdoğan, 1988: 186) matlalı gazeli; 
XVIII. yüzyıl Divan şâiri Mehmed Haşmet (öl. 1768)in "Eyledi hasret-i gül-
gonce-dehânân-ı vatan/ Dîdemi şîşe-i hûn-âbe-i hicrân-ı vatan"  (Arslan, 1994: 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            213 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

288) matlalı gazeli; Afyonkarahisarlı Divan şâiri Mehmed Niyâzî (öl. 1871)nin 
"Olalı tâ ezelî hall-i mu‘ammâ-yı vatan/ İşte dâgım eseri dilde o sevdâ-yı vatan" 
(Sarı, 2007: 171) matlalı gazeli; Münîrî’nin "Zevk-bahş olsa ‘ucbe mi dile alâm 
vatan/ Hâlet mey gibidir hâtıra-ı nâm vatan" (Mecmu’a-i Şu’arâ vü Tezkire-i 
Üdebâ) matlalı gazeli; Gaziantepli Hâfız (öl. 1886)ın "Hayret-efzâ-yi ukûl olsa 
da mînâ-yı vatan/ Pek de mest eyleyemez âkılı sahbâ-yı vatan" (Aksoy, 1941: 
112) matlalı gazeli; Yine Gaziantepli devlet adamı ve şâir Mehmed Tahir Münif 
Paşa (öl. 1910)nın "Bülbül-i câna verir neş’e o gülzâr-ı vatan/ Mest eder âşıka 
bûy-ı gül-i bî-hâr-ı vatan" (Işık, 2006: 2561) matlalı gazeli ve Nâbî’nin 
“Tuhfetü’l-Harameyn”indeki “Zikr-i ‘azm-i fakîr be-sûy-ı vatan” (Coşkun, 2002: 
177) başlıklı nazmı bunlardan bazılarıdır. Her birinin beyitlerini ilgili yerlerde 
değerlendirdiğimiz bu gazellerden özellikle, Ömrü gurbette geçen Divan şâiri 
Şehzade Cem Sultan'ın bu duygulu gazelinde vatan, can dimağına kokusu 
ulaşan, gönülce yüzü görülmek istenen, gurbet elde hasretliğini çeken garibe 
ırmakları ab-ı hayat suyundan daha hoş görünen, köyü kasabası, taşı toprağı 
Cennet bahçelerine yeğlenen yer olarak tahayyül edilir.  

Yine “Gurbet hayatına erken yaşlarda atılması başta olmak üzere; ülkenin 
Moğol istilâsiyle geçirdiği bunalımlı günler, vatan kaybetmenin acıları, işkence 
ve zulümler”(Akdoğan, 1988: 23) Ahmedî’nin şiirlerinde şuurlu bir şekilde 
vatan sevgisine yer vermesine sebep olmuştur. Ahmedî’nin “vatan” redifli bu 
gazelinde vatan, hasretliği, ıstırabı ile inlenen, rahatlığı aranan, hasretliği 
çekilmek istenmeyen, sevgisi unutulmayan, onsuz rahat edilemeyen, canın ve 
gönlün rahat bulduğu bir yer olarak tasvir edilir. Bu söyleyişler bir bakıma 
Tanzimat dönemindeki yeni vatan anlayışının aşkla ruh kazanmasına 
hazırlayıcısı durumundadır. 

Divan şiirinde vatan çoğu kez, mahal, yer, kûy, şehir gibi kelimelerle 
birlikte sevgilinin bulunduğu yer anlamında ve “Hubbü’l vatan mine’l iman” 
(vatan sevgisi imandandır) sözüyle vatana duyulan sevgi sebebiyle kullanılır. 
Sonra vatan, cennettir, uğruna can verilen kutsal bir yerdir. Cilve-geh-i sırr-ı 
Hudâ, Bâğ-ı Behişt, reşk-i gülzâr-ı İrem'dir, Gülşen-i Bağ-ı İrem’den yeğdir. 
Vatan-eziyet, sıkıntı yeri-olsa da hoştur ve Vatan, yâdedilince ağlanılan yerdir. 

Beyitlerde vatan, vatan tutmak, gönlü vatan tutma, vatan kılmak, vatan 
eylemek, ‘azm-i vatan eylemek, vatan itmek, vatan idinmek, vatanı makam 
tutmak, vatan virmek, vatandan ırak olmak, vatandan ayrı kalmak, vatandan 
ayrılma, dûr olma, vatanda sefer eylemek, vatan- gurbet- garip; vatanda garip 
olmak, vatandan gurbete gitmek, gurbetin vatandan yeg olması, vatanı terk 
etme, vatan olmak, vatanı tahayyül etmek gibi deyim ve tabirler ile; hubbü'l-
vatan, hubb-i vatan, asl-ı vatan, vatan-ı asl, ehl-i vatan, meyl-i vatan, sevdâ-yı 
vatan, terk-i vatan, hâk-i vatan, bağ-ı vatan, zevk-i vatan, ihtirâk-ı vatan, zîb-i 
vatan, bûy-i vatan, subh-ı vatan, hevâ-yı vatan, yâd-i vatan gibi terkiplerle 
geçer.  

 
Vatan sevgisi (hubbü’l-vatan, hubb-i vatan, vatan hubbu): 
Sahih hadis kitaplarında yer almayan ve uydurma hadisler arasında 

gösterilen “Hubbü’l-vatan mine’l-îmân” sözünü bazı hadis bilginleri "Allah 
yolunda niye savaşmıyorsunuz? Oysa biz yurtlarımızdan ve oğullarımız 
arasından çıkarılıp sürüldük" (Bakara, 2/246) mealindeki âyete dayanarak 
mânâsının doğruluğunu savunurlar" (Yılmaz 1992: 71). "Vatan sevgisi 
imâmdandır" anlamına gelen bu sözü halk, Abdulhak Hamid Tarhan'ın "Halk 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            214 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

için 'hubbu'l-vatan' îmandan/ Sence şer'î mi değil mi 'hubb-ı vatan'" (Yılmaz, 
1992: 71) beytinde söylediği gibi şer'î  olup olmadığına bakmadan 
benimsemiş ve kullanmıştır. Söz hadis olsa da olmasa da Divân şâirleri de 
vatan duygularını ifade ederken bu sözden yararlanmış ve şiirlerinde 
kullanmışlardır. 

Avrubai tarzda "vatan" anlayışının ilk kez Tanzimat aydınları arasında 
görüldüğü dönemlerde Lonra'da çıkan Hürriyet gazetesinin ilk sayısında, bazı 
araştırmacılara göre Namık Kemal'in (Sevgi, 2008) olduğu söylenen imzasız 
“Hubbü’l-vatan mine’l-îmân” başlıklı bir yazı neşredilir. Namık Kemal yeni 
vatan anlayışını “Hubbü’l-vatan mine’l-îmân” başlığı altında anlattığına göre, 
aynı sözü bundan yüzyıllar önce kullanan Divân şâirlerinin bu anlamda 
kullanmadıklarını ve "vatan" ifadesiyle sadece sevgilinin bulunduğu mahallin 
kasdedildiğinin söylenilmesi haksızlık gibidir. En azından, Divân şâirlerinin bu 
kullanımların, Tanzimat dönemindeki kullanımlara bir hazırlık olduğunu 
kabul etmek gerekir. Tanzimat şâirlerindeki kadar olmasa da Divân 
şâirlerinde de "Hubbü’l-vatan mine’l-îmân düsturu esas alınarak vatan temi 
sevgili imajıyla birlikte işlenmiştir"(Eliaçık, 2011: 56) diyebiliriz.  

"Vatan sevgisi imandandır." manasına gelen “Hubbü’l-vatan mine’l-îmân” 
sözü Divan şiirinde daha ziyade Peygamber Efendimizin hadisi kabul edilerek 
kullanılmış ve böylece vatan kavramına dini bir boyut ve mânâ 
kazandırılmıştır. Dinin müstakim oluşu vatan sevgisiyledir. Vatan, beyitlerde 
kûy, zülf, saç kavramlarıyla birlikte kullanılarak sevgilinin bulunduğu yere, 
ileride değineceğimiz cennete işaret edilir. 

Dil-i dîvâneden eksilmedi şevki ruhunun 
Oldı rûşen bu ki îmândanımış hubb-ı vatan (Ahmed Paşa) 
 
Münâsib bendene olmaktır ol cây 
Vatan hubbu hemân îmâna benzer (Hayâlî Bey) 
 
Vatan sevgüsin îmândan dimişdür 
Resûl-i murtazâ şekker yimişdür (İbrahim Bey) 
 
Mefhar-i âlem buyurdı hubb-i vatan îmândan 
Ey gönül şimden girü gel azm-i Rahmân idelüm (Rahîmî) 
 
Ser-i kûyundan ırağ olmaz isem incinme 
Pây-bend oldı bana n'eyleyeyin hubb-ı vatan (Vasfî) 
 
Zülfüne irmeg-içün itdi gönül cânı revân 
N’eylesün çünki anun hubb-ı vatandur kohusı (Ahmedî) 

 
Himmetin tahrîk edüp hubbü’l-vatan kıldı anı 
Lûtf u ihsânından el-hak lâyıkınca hisse-yâb (Nedîm) 
 
Rişte-i hubbü'l-vatanla târ-ı zülf-i yârdur 
Kanda olsa pây-ı âhû-yı nigeh-bend ü dü-şâh (Sâkıb Dede) 
 
Müsâfir-i dile hubbü'l-vatan k'ola gâlib 
Şikenc-i turra-i pür-pîç-i yâra dek giderüz (Sâkıb Dede) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            215 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Dil Halîli işigün Ka’besini terk idemez 
Men' ider hubb-ı vatan Veys Karenden çıkamaz (Necâtî) 
 
Özler Sehâbî der-gehüni tavf-ı Ka‘be’den 
Lâ-büd yirine âdemi hubb-i vatan çeker (Sehâbî) 
 
Girye kılsam ne 'aceb hâk-i rehinden dûram 
Hep garîb aglamaga hubb-i vatandur bâ‘is (Bâkî) 
 
Coşar deniz gibi çeşmim telâtum ittikçe 
Vatanda gayret-i millet serimde hubb-i vatan (Osman Nevres) 
 
Terk iderdi gam derûnum şehrini ey Hâletî 
Olmasa her gâh dâmen-gîr ana hubbü'l-vatan (Hâletî) 
 
Ey rûh ki câm-ı cehl edüp nûş 
Hubb-i vatan eyledün ferâmûş (Fuzûlî) 
 
Her dem gözümün yaşı kapundadurur sâ’il 
Bî-çâreye dâmen-gîr hubbü’l-vatan olmışdur (Nev'î) 
 
Ermedi maksûda hayfâ sedd-i râh oldı ecel 
Olmuş iken cezbe-i hubbü'l-vatan ile revân (Hâzık) 
 
Cân ü dil âzürde-hâtır olmadan bu dehrde  
Söyleyip hubbü'l vatan ağlarsın ammâ ey gönül (‘Âdile) 
 
Vatan sevgüsi şeksüz candan olur 
Muhakkakdur ki hem îmandan olur (Güvâhî) 
 
Rüzgâr-ı ‘aşka uymuşdur havâ-yı vaslıla 
Keştî-i gönlüm vatandan hubb ü sevdâdan geçer (‘Âdile) 
 
Vatan (şevki, zevki, ârzûsu, yâdı, hasreti, hazzı, kadri, zulm yeri): 
 
Beyitlerde vatana verilen değeri ve sevgiyi anlatan başka kavramlar da 

vardır. Vatan öyle bir yerdir ki, zulm yeri olsa bile âşığa, sevene hoş görünür. 
Zülâlî-i sühan-perver Sitanbul'dan Buhârâ'ya 
Vatan şevkiyle seyl-âsâ akıp gözden nihân oldu (S. Vehbî) 
 
Mezâkî 'andelîb-i ravza-zâd-ı Rûmdur ammâ 
Gelür mi hâtıra şimden gerü zevk-i vatan sensüz (Mezâkî) 
 
Geldigim gün Bursa’ya bir zât-ı vâlâ-himmetin 
Türbe-i pâkin ziyâretle bulup zevk-i vatan (Haşmet) 
 
Bildüm ne imiş zevk-i vatan çille-i gurbet 
Murgı ki gehî dâmda geh lânede gördüm (Mustafa Sâkıb) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            216 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Zülfünde nihân Şâm-ı garîbân-ı mihân 
Rûyunda ‘ayân subh-dem-i zevk-i vatan (Sâkıb Dede) 
 
Vatanın zevki mülâkât-ı ahibbâ iledir 
Bî-mülâkât-ı ahibbâ vatanı neyleyelim (Basîrî) 
 
Ârzû-yı vatan degil garazı 
Mevris-i gussadır anın marazı (Lebîb) 
 
Hayli müddetden berü yâ Rabbi cân ârzûlarım 
Dâm-ı gurbetde esîr oldum vatan ârzûlarım (Şem‘î) 
 
Ol hüsn-i garîbem ki mürûr itse de sad-sâl 5a 
Müşkil ki hayâlüm çıka yâd-ı vatanumdan (Âgâh) 
 
Âsiyâba göyünüp sanma ki gendüm ögünür 
Vatanın yâd idicek taşlar ile dögünür (Edirneli Kâmi) 
 
Kûy-ı dildâr hayâli bana te’sîr eylemiş 
Ağlasam olmaz ‘aceb yâda düşüpdür vatanım (Nigârî) 
 
Can vermeyem mi gurbete kim bîm-i ta'neden  
Yâd-i vatan figânına sensiz behânedir (Fuzûlî) 
 
Eyledi hasret-i gül-gonce-dehânân-ı vatan  
Dîdemi şîşe-i hûn-âbe-i hicrân-ı vatan (Haşmet) 
 
Telh-kâm-ı hasret-i subh-ı vatan olmaz henüz 
Nîm-keyf-i zikr-i ‘ayşıdur dil ü cân-ı garîb (Sâkıb Dede) 
 
Bilmeye yir-ile vatan hazzını 
Çekmeye ol kim elemin gurbetün (Edirneli Nazmî) 
 
Vatanun kadrini Nazmî o bilür dünyede kim 
Düşme bir gurbete vü niçe zamân ola garîb (Edirneli Nazmî) 
 
N'ola ağlarsa Fuzûlî ravza-i kûyun anıp  
Lâ-cerem giryân olur kılgaç vatan yâdın garib (Fuzûlî) 
 
Edemen terk Fuzûlî ser-i kûyun yârün  
Nice kim zulm yeriyse mana hoşdur vatanım (Fuzûlî) 
 
Vatan-ı aslî (asl-ı vatan, vatan-ı asl, bezm-i elest): 
 
Vatan bir kimsenin doğup büyüdüğü, yaşadığı ve yerleştiği yerdir. 

(Şemseddin Sâmî, 1978: 1493) Bazı beyitlerde vatan, üstü kapalı bir anlatım 
yoluyla bu cisim âlemine gelmeden önce hasreti çekilen "vatan-ı aslî"yi 
sezdirme maksadıyla zikredilir. Dünya, inanan insan için geçici bir yer olup 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            217 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

asıl vatan yani vatan-ı aslî olan yer cennettir ve Allah'a itaat ederek emirlerini 
yerine getirenlerin gidecekleri ve sürekli ikamet edecekleri yer bu aslî 
vatandır. "Kulun vatanı, hâlin bittiği ve karar bulduğu yerdir" (Cebecioğlu, 
1997, 749). Tâhirü’l-Mevlevî, Mevlânâ’nın "Bişnev in ney çün şikâyet mî küned/ 
Ez cüdâyihâ hikâyet mî küned" beytini açıklarken “Mahlûkattan her birinin aslî 
vatanına karşı muhabbeti olması ve onun hasretile ağlayıp inlemesi ve şikâyette 
bulunması tabîîdir...” (Tâhirü'l-Mevlevi, 1971: 51) der. Bazı beyitlerde “âlem-i 
bekâ”, “mülk-i bekâ”, “mülk-i fenâ” terkipleriyle de kullanılan vatan 
“gurbetgâh” (Levend, 1980: 606) olarak değer kazanır. "Vatan/gurbet", 
"vatan/garib" maddelerinde görüleceği gibi bu tür beyitlerde vatan, gurbet, 
garib kavramları genellikle birlikte zikredilir. 

Beyitlerde "vatan-ı aslî", asl-ı vatan, vatan-ı asl, bezm-i elest, meclis-i 
kübrâ-yı vatan, meclis-i 'âlî, âlem-i bekâ, mülk-i bekâ, mülk-i fenâ, âlem-i bâlâ 
gibi terkiplerle geçer. 

 
Hırka-ı kâlibi çâk eyleyüp asl-ı vatana  
Anda der-hâl sefer-i bî-ser ü pâ oldı dirîğ (Hakîkî) 
 
‘Âlem-i cândağı yüz çevürüp asl-ı vatana 
Ne hevesin bu belâ ocağı dârü’l- mihana (Hakîkî) 
 
Ol dâr-ı selâm-ı vatan-ı asla irişdi 
Ammâ yine ‘âlemde bu gayret sana kaldı (Kânî) 
 
Ey Mîr Nigârî bu ki aslî vatanımdır  
Ger sâkin olam yâr diyârında ne mâni‘ (Nigârî) 
 
Zâr ü giryânım yeter ‘aşkınla tâ bezm-i Elest 
Eyledim dôst u vatan ârzû sefer kıldım (‘Âdile) 
 
Çille-i ‘aşkı Niyâzî çekeriz tâ-be-ebed  
Bu imiş mâhasal meclis-i kübrâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Mezâkî-veş vatandan dûr iken bu dâr-ı gurbetde 
Bi-hamdi'llâh yine bir meclis-i 'âlîdeyüz cânâ (Mezâkî) 
 
Bu gurbethânede halk eylemiş bir gûne ülfet kim 
Hezârânında bir Dilbeste-i hubbü’l-vatan yokdur (Nâbî)  
 
Terk ü tecrîd eyleyüp kıldım bekâ mülkin vatan 
Sâye-i fakr u fenâda devletim oldur benim (Nigârî) 
 
Terk-i tecrîd eyleyüp kıldın fenâ mülkin vatan 
Besdir ey Mîr Nigârî bâkî bu devlet sana (Nigârî) 
 
Dehr-i süflîde garîb olduğuma pek acırım 
Hâtıra düştüğü dem âlem-i bâlâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Dil hevâ vü hevese uydu cihâna geldi 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            218 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

İtdi 'Aynî vatanımdan beni bu dâr ile dûr ('Aynî) 
 
Husûsâ kim garîb ü bî-nevâdur 
Vatandan dûr u ehlinden cüdâdur (Lâmi‘î Çelebi) 

 
Vatan/Cennet: 
Cennet, Allahü Teâlâ'nın, haşrden sonra müminlere gireceklerini vaad 

buyurduğu ebedî mekândır (Kurnaz, 2007: 84). Beyitlerde Cennet, Cinân, 
Firdevs, adn, naîm, cennet-i Me'vâ, bâğ-ı behişt, Ravza-i Rıdvân, cennet-i 
Firdevs, gülşen-i bağ-ı Cennet, gülşen-i bâğ-ı Cinân, bâğ-ı Behişt, Bağ-ı İrem, 
gülzâr-ı İrem gibi kelime ve terkiplerle geçer. Türk şiirinde "vatan" kelimesi, 
Hz. Âdem'in ilk meskeni "cennet" olarak da mânâ kazanır (Yılmaz 1992: 71). 
Vatan kelimesinin cennet olarak tahayyülünde yeşillik, bahçe, güzellik, ikâmet, 
mekân ve kutsallık sözkonusudur. En güzel örneklerinden birini, Mehmet 
Âkif'in İstiklâl Marşında görürüz: 

"Bastığın yerleri "toprak" diyerek geçme, tanı! 
Düşün altındaki binlerce kefensiz yatanı. 
Sen şehid oğlusun, incitme, yazıktır, atanı: 
Verme, dünyâları alsan da, bu cennet vatanı" 

Divân şiirinde de vatan "Cennet"tir ve cennet bağına yeğlenir. Vatan sevgilinin 
bulunduğu mekân, yer, mahâl, kapıdır. Bir kimse oradan cennete bile gitse, 
gurbete giden kişi gibi gamlı gider. Her kişinin vatanı kendisine a'lâ görünür, 
kûy-i cânân da seven kişiye, cennet-i Me'vâ görünür.  

Kûy-i cânân bana cennet-i Me'vâ görünür 
Vatanı her kişinin kendine a'lâ görünür (Lâ) 
 
N'ola candan istesem çün yeğdürür  
Bağ-ı cennetden bana kûy-i vatan (Cem) 
 
Bir lahza koya ger ser u kûyına beni yâr 
Yeg görinür ol Ravza-i Rıdvân vatandan (Muhibbî) 
 
Kıl tecerrüd vatanın bâğ-ı Behişt ise de ko 
Adem ol cümleten esmâya müsemmâ olagör (Hulusî) 
 
Çünki cennetde ecel olmaz eyâ sîm-beden  
Ne münâsib ki kıla kûyunı agyâra vatan (Hasan Ziyâ) 
 
Ârzû-yı ser-i kûyıyla ölürsem yârün  
Gülşen-i bâg-ı Cinân ola Selîkî vatanum (Selîkî) 
 
Felekde âdeme hergiz vatandan özge yer olmaz 
Behiştî bâg-ı Cennetden ‘alâmetdür bana Vize (Behiştî) 
 
İşitdük cenneti zâhid kuyundan yeg dürür demiş 
Benüm çok sevdügüm gurbet kaçan olur vatandan yeg (Tâli'î) 
 
Kapundan cennete ‘azm eylese gam-gîn gider Emrî 
Vatandan gurbete giden kimesne şâdmân gitmez (Emrî) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            219 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Âdem olan hele cennetden ider mi nefret 
Seng-i ta'n ursa yiridür bana yârân-ı vatan (Hasan Ziyâ) 
 
Virmedim mi anlara Kur’ân 
Okıyana olısar cennet vatan (Müridî) 
 
Kurtar anı her cemî’i korkudan 
Cennet-i Firdevsin içre vir vatan (Müridî) 
 
"İrem, Âd'ın oğlu Şeddâd'ın cennete nazire olarak yaptırdığı meşhur ve 

gayetle güzel bahçe ve köşk ki edebiyatımızda yalancı cennet, ma'mur, âbâdân 
ve neşât-efzâ yer mânâsında ve ekseriya bâğ sözü ile beraber 
kullanılmıştır"(Kurnaz, 2007: 205). Bazı beyitlerde "vatan"ın "cennet"e 
yeğlenmesi, ona verilen değeri gösterir. 

 
Şem‘î’yem kûşe-i mey-hârını vermem feleğe 
Ravza-i bağ-ı İrem’den bana yeğdir vatanım (Şem‘î-i Kadîm (Kurnaz, 

2007: 205) 
 
Şem’iyem künc-i gamun virmezem ey meh felege  
Gülşen-i bâğ-ı cinândan bana yigdür vatanum (Prizrenli Şem‘î 

(Karavelioğlu, 2012: 97) 
 
Şem‘î’yem kûşe-i meyhâneyi virmem feleğe 
Gülşen-i Bâğ-ı Cinândan bana yigdür vatanum (Prizrenli Şem‘î (Kutluk, 1978: 
526) 

Feleğe virme Necâtî eşigini o mehün 
Reşk-i gülzâr-ı İremdür bilürisen vatanun (Necâtî) 
 
Bir beyitte "Âdem" ve "behişt" kelimeleriyle birlikte geçen "vatan" 

kelimesi daha geniş mânada kullanılmıştır(Levend, 1980: 607) 
Âdem idim behişt idi vatanım 
Bana kendimden oldu kendimden (Lâ) 
 
Vatan tutmak: 
Beyitlerde "yurt edinmek", "yerleşmek" anlamında kullanılan vatan 

tutmak, daha ziyade yurt edinilen yerle birlikte zikredilir (dü-‘âlemde, Rûm 
ilinde, Çîn bahrinde, kişver-i dilde, gönülde, cânda, dil-i vîrânda, vücûdûn 
kapusunda, otlu sulu yerde, kubbe-i devvârda, âb üstinde, virânede, sebze-zâr 
içre, çeşm üzre, göz üzre, göz içre, gözde, gülzâr içinde, yüz üstünde, zülf ile 
hadde, çeşm-i eşk-bârda, mekânda): 

Sızup dil pûte-i gamda umar fazlunı her demde 
Vatan tutmaz dü-‘âlemde visâlün ister ey Mevlâ (Askerî) 
 
Hâlün ol Hindû ki Rûm ilinde tutmışdur vatan 
Zülfün ol tâvûs kim gülşende olmışdur mukîm (Nizâmî) 
 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            220 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Murg-ı âbîdir ki Çîn bahrinde tutmuştur vatan  
Hâl-i müşg-âsâ ki konmuş bu ruh-ı zîbâdadır (Hayâlî Bey) 
 
Gam geldi yine kişver-i dilde vatan ister 
Hâlî ideyim gönlümi ger hâne gerekse (Muhibbî) 
 
Tutdı gönlümde hayâl-i zülf ü ruhsârı vatan 
Kandeyse genc-i vîrân olmazimiş mârsuz (Sevdâyî) 
 
Hüsn-i rengîn ışkı çünki dutına gönli vatan 
Ne bedî' ola yaşı ger kan u yüzi zerd ola (Kadı Burhaneddin) 
 
Niçün itmezsin gelüp ey dost bir yirde karâr 
Hâne eyle gâh cân gâhî dil-i vîrân vatan (Muhibbî) 
 
Hem vücûdûn kapusın dutdı ebed cömri vatan 
Hem hasûdun yolını aldı ecel ki ide sefer (Ahmedî) 
 
Nergisin fikri Fuzûlî göz ü gönlümde gezer  
Tutar âhu vatan ol yerde ki otlu suludur (Fuzûlî) 
 
Vatan tutdukca dâyim kubbe-i devvârda Mirrîh 
Ola muhkem binâ-yı 'ömrinün bünyâdı Behrâmun (Zatî) 
 
Dâne-i hâl-i siyâhun aksi çeşmümde şehâ 
Hoş vatan dutmış velî bünyâdı âb üstindedür (Necâtî) 
 
Murg-ı dil beygû gibi virânede tutdı vatan 
Rahatı vahdette buldı şan senin olsun senün (Şem‘î) 
 
Müşterî vakt-i küsûfında döner şol hâle kim 
Ol mehün Mirrîh çeşmi üzre tutmışdur vatan (Tâcizâde Ca'fer Çelebi) 
 
Yüzün hayâli kim gözüm üzre vatan tutar 
Âb içre deste deste gül ü yâsemen tutar (Tâcizâde Ca'fer Çelebi) 
 
Vatan tutdı gözüm içre hayâl-i lal-i dendânun 
Ne cevher madeniyüz gör ne dürrün kânıyuz şimdi (Rahîmî) 
 
Tûtî lebüni bâg-ı cemâlünde göreli  
Gülzâr içinde bülbül-i gûyâ vatan tutar(. Ca'fer Çelebi) 
 
Yüzün üstinde vatan tutsa gözün olmaz ‘aceb 
Menzil-i Merîh dirler âftâb üstindedür (Nizâmî) 
 
Tutdı çün seyyâh-ı dil zülfünle haddünde vatan 
Cennet-i ‘adn ise geçdim Şâm ile Bâgdâddan (Ruhî) 
 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            221 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Hayâl-i dürr-i dendânın bu çeşm-i eşk-bârımda 
Aceb midir vatan tutsa çü dürrün yeri deryâdır (Hayâlî Bey) 
 
Çıkuben İbrahim Edhem gibi terk-i diyâr itdim 
Vatan tutmaz gönül hiçbir mekânda lâ-mekânım ben (Askerî) 
 
Yâ hôd Mirrîhdür kan içmeden benzi kızarmışdur 
Vatan tutmışdur üstinde sanasın mihr-i rahşânun (Zatî) 
 
Gönül nâmında bir gam-hârımız kalmışdı 'âlemde 
O da vardı ser-i kûy-i dil-ârâda vatan tutdu (Nâbî) 
 
Kaddün hayâli dutdı gözümde vatan belî 
Her kanda serv ola yiri cûy-bâr olur (Ahmedî) 
 
Cân u dil rahşını tarâc itmeğe ey dostlar 
Tutdı cismümde vatan haylî hayâli Ahmed'ün (Âhî) 
 
Tutdısa vatan zülf-i hamunda n’ola gönlüm 
Elbette gerek her kişiye menzil ü mesken (Münîrî) 
 
Murg-ı dil beygû gibi vîrânede tutdı vatan 
Râhatı vahdetde buldı şan senün olsun senün (Şem‘î) 
 
Nevâlandı gönül ârzû kılar ma'şûkını 
Vav vatan tutdı içimden hubb-ı Hannânım benim (Kuddusî) 
 
Tutdı Kâf-ı kanâ'at içre vatan 
Her ki ‘ankâ gibi çevürdi kafâ (Helâkî) 
 
Tırsîyâ dâ’irede sen de vatan tut da otur 
Bizi oynatma şebek gibi idüp bast-ı kelâm (Tırsî) 
 
Tutdu od içre vatan ruhları devrinde yine  
Acaba pür semender mi ki zülf- i siyehi (Muhibbî) 
 
Bu hücreden şütür-i ‘azm-ile şeh-i merdân 
Şütür sürüb o cinân hücresinde tutdı vatan (Edirneli Nazmî) 
 
Âsitânunda diler dil ki vatan tuta velî  
Mûr-ı bî-çâre kaçan mülk-i Süleymân aparur (H. Hamdî) 
 
Terk-i efgân eylerem ol vakt kim 
Gülşen-i kûyunda dutarsam vatan (Nigârî) 
 
Kodı hayretde beni şol kez visâlin ârzûsı  
Pes diler gönlüm senin kûyinde tutmağı vatan (Kuddusî) 
 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            222 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Nûnveş gûşe-i ‘adnünde nola tutsa vatan  
Rahmetün içre karâr itse ne var niteki mîm (Revânî) 
 
Yakînî-veş vatan tutdum fezâ-yı lâ-mekânîde 
Kodum bu teng nâmı anda bir vâsi‘ mekân buldum (Yakînî) 
 
Tutalum ser-be-ser rûy-ı zemîni mâ vü men tutmış 
Kanı ammâ serây-ı ‘âfiyetde bir vatan tutmış (Sâkıb Dede) 
 
Düşüp bülbül gibi zâra bakar mı bâğ u gülzâra 
Vatan tutmaz dü-‘âlemde der-i cinânda eglenmez (‘Âdile) 
 
Kim eski makâmumı unutdum  
Sandum vatanum makâm dutdum (Fuzûlî) 
 
Vatan kılmak: 
Beyitlerde vatan kavramı, bir yeri (vîran şehri, gönlü, bekâ mülkünü, fenâ 

mülkünü, sevgilinin kapısını/kûyunu, sebz-i giyâh içini, cennet bâgını, yeşilliği, 
gûşe-i meyhâneyi, düşmenün sînesini, miyân u cân u dili,  dil-i dîvâne 
vîrânesini) mekân, yer edinmek anlamında "vatan kılmak" olarak da geçer. 

 
Ey Sabûhî dilde cânânun hayâl-i kâküli 
Ejdehâdur kim bu vîran şehri kılmışdur vatan (Sabûhî) 
 
Gönlümü kılmış hayâl-i merdüm-i çeşmim vatan 
Şükr kim merdüm-nişîn olmuş bu gam vîrânesi (Fuzûlî) 
 
Dü cihân terkin urup kılduk kapun cândan vatan 
Sürünürüz sâyeveş yanunca ey serv-i çemen (Rahîmî) 
 
Sünbül-i müşkîn ki reyhân hattun içinde yatur 
Gûyiyâ kılmış vatan sebz-i giyâh içinde mâr (Mesihî) 
 
Pula bozdı sakalı biteli ol sîm-beden 
Kıldı her zâg u zagan cennet-i bâgında vatan(T.Ca'fer Çelebi) 
 
Gûşe-i meyhâneyi kılgil vatan 
‘İlm-i ledünden oku fen fen (Nigârî) 
 
Tîrün ki kıldı düşmenünün sînesin vatan 
Hâk-i siyehde mâr durur k’eyledi karâr (Revânî) 
 
Hayr umarsan gel miyân u cân u dilde kıl vatan 
Kim buyurmışdur Nebî lâ hayre illâ fi’l- vasat (Revânî) 
 
Belâ Mecnûn zamânından berü âvâre kalmışdı 
Dil-i dîvânemün vîrânesin kıldı vatan şimdi (Sehâbî) 
 
Gam-ı Mecnûndan ol cân oldı âgâh 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            223 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ki leylî kûyını kıldı vatan-gâh (Lâmi‘î Çelebi) 

 
Dü cihân terkin urup kılduk kapun cândan vatan 
Sürünürüz sâyeveş yanunca ey serv-i çemen (Rahîmî) 
 
Vatan eylemek: 
Bazı beyitlerde de vatan kavramı, yine bir yeri (Rûmı, gözü, gönlü, kule-i 

kûh üzerini, tağlar eteğini, fenâ fülkünü) mekân, yer edinmek anlamında 
"vatan eylemek" olarak geçer. Bir beyitte ise vatana ulaşmak, geri dönmek için 
kullanılır. 

Dâne-i hâli ruhunda gûyiyâ bir Hindudur 
Murg-i dil sayd itmegiçün iylemiş Rûmı vatan (Muhibbî) 
 
Dişlerünün hayâli gözüm eyledi vatan 
Gûher ki şâh-vâr ola ‘ummân içindedür (Ahmedî) 
 
Eyledi kule-i kûh üzre vatan 
Tutdı bir gârda tenhâ mesken (Atâyî) 
 
Olalı ‘ışk ile şîrîn lebinün Ferhâdı 
Dil-i dîvâne vatan eyledi taglar etegin (Emrî) 
 
Fenâ fülkin vatan eyle bize 
Kanâ‘at mülkin eyle mekîn (Askerî) 
 
Basra kumaşını aldım kamu ben  
Eyledim ‘azm-i vatan çün girü ben (Müridî) 
 
Genci bu ‘ışkunun vatan eyledi gönlümi 
Çün dünyada anun bigi vîrâne bulmadı (Ahmedî) 
 
Vatan itmek/idinmek: 
Beyitlerde kûhu, sahrâyı, gözü, âb-ı revânı, gülşen-i kûyu, yeri, ser-i zülfü 

vatan itmek; gülşen-i kûyu, Rûmu, gönül evini, bahri, bahr kenarını vatan 
idinmek ifadeleri bir yeri vatan, mekân edinmek olarak anlam kazanır. 

İtmişem Mecnûn gibi kûh ile sahrâyı vatan 
Tâ giriftâr olmuşam ey gözleri âhû sana (Basirî) 
 
Kaddün hayâli itdi vatan gözümi belî 
Yirini serv-çeşme vü yâ cûy-ı âb ider (Ahmedî) 
 
Revnak-ı neşv ü nümâsını görüben agacun 
Arzû eyledi tûbâ ki vatan ide yiri (Ahmedî) 
 
Ser-i zülfünde vatan itdügini tuymış idüm 
Kandadur kanda yine şimdi o âvâre gönül (Hasan Yâver) 
 
Halka-i “illâ”da itmişdür vatan 
Pây-mâli olmada her lahza “lâ” (Sâkıb Dede) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            224 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Dutdım ol dâire-i kûyunı ey reşk-i perî 
Zülf-i ser-geşte gibidir vatan itdim seferi (Nigârî) 
 
İdindi vatan gülşen-i kûyunda Mesîhî 
Şimden girü bülbüllere ol söz mi degürdür (Mesihî) 
 
Benler ki ‘izârında var ol hûb-ı Hıtânun 
İdindi vatan Rûmda san bir niçe Hindî (Edirneli Nazmî) 
 
İdindi gam-ı ‘ışk vatan gönlüm evini 
Şâdam ana kim degme dil ana durag olmaz (D. Ömer Rûşenî) 
 
Sadef-i dîde yaşum bahrini idindi vatan 
Dür dökem diyü leb-i la’l-i dür-efşânun içün (Münîrî) 
 
Geldi hayâlün göze mülk-i dili terk idüp 
Key sakın idindi ol bahr kenârın vatan (Münîrî) 
 
Vatan olmak: 
"Vatan olmak" da sîne, göz, gönül, künc-i elem ü mihnet, akreb, genc gibi 

yerlerin çeşitli sebeplerle vatan, mekân olması anlamında kullanılır. 
Bir zamân cilvegeh-i yâr idi şimdi sînem 
Oldu dâğ-ı elem-i firkat-i dildâra vatan (Meşhurî) 
 
Servün hayâline gözüm ola diyü vatan 
Her kirpigümi gör niçe çeşme revân ider (Ahmedî) 
 
Gözüm ile gönlümün hoş âb u havâsı var 
Sultân-ı hayâlüne tâ kim vatan olmışdur (Necâtî) 
 
Ol dem ki dilâ oldum ben sâlik-i râh-ı ‘aşk 
Künc-i elem ü mihnet bana vatan olmışdur (Edirneli Nazmî) 
 
Akreb meh-i münîre vatandır dedim dedi 
Vehm eyle kim hatarlı kırânın durur senin (Fuzûlî) 
 
N’ola zülf olsa miyânunda miyânun dilde 
Genc olur mâra vatan mesken olur gence harâb (Nev'î) 
 
Vatan bulmak, vatan istemek/taleb-kâr-ı vatan: 
Vatan, bazı beyitlerde yukarıdaki anlamlara yakın olarak yine bir yeri 

mekan edinmek anlamında zikredilir.  
Âhum ki bir nefesde felekde vatan bulur 
Kendin sakîm bâd-ı sabâyı esen bulur (Hasan Ziyâ) 
 
Gülzâr-ı ‘adn içinde mekân itmeden kaçar  
‘Âşık harîmün içre kaçan kim vatan bulur (Yakînî) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            225 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Yokdur özge talebim yâr kûyundan başka 
Bundan özge ne olur kâm taleb-kâr-ı vatan (Nigârî) 
 
Vatan(dan) (göçmek, mehcur olmak, sefer etmek, kaçmak, ırak 

olmak, ayrı kılmak, ayrılmak/ayrı bırakılmak, gurbete gitmek/düşmek, 
dûr olmak/itmek, çıkıp gitmek, âvâre olmak/düşmek, özge yer 
olmamak); vatan(ı) (terk etmek); vatan(da) (karâr tutmak, sakin 
olmak):  

 
Vatandan göçmek: 
Cefâ-yı tîr-i hicrânı vatandan göçmeyen bilmez 
Mezâk-ı gülşeni hâşâk ü hârı biçmeyen bilmez (Nigârî) 
 
Vatandan mehcûr olmak: 
Vatandan eyledi mehcûr u akrabâdan dûr 
Esîr-i derd ü giriftâr-ı mihnet-i hicrân (Sehâbî) 
 
Vatandan sefer itmek: 
Dâr-ı gamdan yine derd ile diyâr-ı ‘ademe 
Sefer itdüm vatanumdan bana gurbet düşdi (Gelibolulu Sun‘î) 
 
Vatanda sefer eylemek: 
İdüp her biri halvet encümende 
Seferler eylemişlerdür vatanda (Lâmi‘î Çelebi) 

 
Vatandan kaçmak: 
Ey sûret-i yâr aglayıcak çıkma gözümden 
Su çıkdı diyü kaçma inen de vatanundan (Hamdullah Hamdî) 
 
Vatandan ırak olmak: 
Düşdügi-çün vatandan ırah ol garîbi gör 
Ki âşüfte olup nice döner ü dutmaz karâr (Ahmedî) 
 
Vatandan ayrı kılmak: 
Evim barkım yokdurur bil iy nigâr 
Vatanımdan ayrı kıldı rûzgâr (Müridî) 
 
Çoh dürlü zahm yidi vü çoh dürlü çekdi cevr 
Anı vatandan ayıralı devr-i rûzigâr (Ahmedî) 
 
Vatandan ayrılmak/ayrı bırakılmak: 
Behiştî gitmez ölince cinân-ı kûyundan 
Degüldür âdeme âsân vatandan ayrılmak (Behiştî) 
 
Âhir ayırdın vatandan Sıdkî-i bî-çâreyi 
Ey sitem-cû gurbeti şimdi makâm itdin bana (Mehmed Sıdkî) 
 
Vatandan ayrulıgum binüm ıztırâr-ıladur 
Hod ihtiyâr-ıla kimdür ki'de celâ-yı vatan (Ahmedî) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            226 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Yüregi tîğ-ı firâkun-ıla delinmişdür 
Hümâmi dür bigi gensüz vatandan ayrılalı (Hümâmî) 
 
Vatandandur bin ayrılup sitemden 
Delinmiş yüregüm elmâs-ı gamdan (Hümâmî) 
 
Vatandan dûr olmak/ itmek: 
Varmış tutalım maskat-ı re’se kişi bir baş 
Dûr olmuş ahibbâ-yı vatan semt-i vefâya (Haşmet) 
 
Yolunda hâk olup kûyında seng olmak recâsıyla 
Vatandan dûr olur müşk-i Hoten la‘l-i Bedahşânî (Hâletî) 
 
Husûsâ kim garîb ü bî-nevâdur 
Vatandan dûr u ehlinden cüdâdur (Lâmi‘î Çelebi) 

 
Dûr etdi tarab-gâh-ı vatandan bizi devrân 
Sahbâ-keş-i üns eyledi bezm-i gurebâya (Haşmet) 
 
Vatandan çıkıp gitmek: 
Çıkdım vatandan gitdim Hicâze 
Tağ u çöl bana gül'izâr oldı (Kuddusî) 
 
Vatan firâkı yahar şem' bigi cânı oda  
Niçe ki gönlüme düşe benüm hevâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Vatandan âvâre olmak/düşmek: 
Müşg-i Çin âvâre olmuştur vatandan ben kimi 
Hansı şûhun bilmezem zülf-i perişânın sever (Fuzûlî) 
 
Beyânî düşmiş âvâre vatandan 
Habîbüm iltifât et ol garîbe (Beyânî) 
 
Yedi iklîme nazar salmadadur çeşmi dilâ 
Sefer-ender-vatan itmekde durur kıble-nümâ (Mustafa Sâmî) 
 
İdüp ihlâsıla nev-hânkâh-ı dil-keşi ihyâ 
Sefer-ender-vatan erbâbına Dârü's-selâm oldı (Neylî) 
 
Hem sefer-der-vatan olup kârı 
Perde-bîrûn oldı âsârı (Neylî) 
 
Sefer-ender-vatandır ana bâzî 
Müdakkık fehm ider ancak bu râzı (Neylî) 
 
Vatanı terk etmek (terk-i vatan): 
Hod-be-hod terk-i vatan itse dahı menfîdür 
Lâm-elif şekli olup dest-i ‘adûsında ‘inân (Mustafa Sâmî) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            227 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Rıhlet itmek kişi dünyâdan eyâ Nazmî hemân 
Çâr u nâ-çâr turub eylemedür terk-i vatan (Edirneli Nazmî) 
 
Güc olur göç katı dünyâdan âh 
Güc gelür pes kişiye terk-i vatan (Edirneli Nazmî) 
 
Düşse bir dem nigeh-i satveti kûh-ı Kâf’a 
Murg-ı 'ankâya o dem vâcib olur terk-i vatan (Lebîb) 
 
'Işk-ı Leyla ile Mecnûn eyleyüb terk-i vatan  
Mesken itdi kendüsine ulu tağ u çölleri (Kuddusî) 
 
Enîsüm fikr-i cânândur idüp her encümen terkin 
Sipeh-sâlâr-ı râh-ı ‘ışk olup itdüm vatan terkin (Bursalı Kânî) 
 
Vatanın terk ider mi gitse dahi 
Derd-i yârun diyârıdur gönlüm (Muhammed Pertev) 
 
Kılam sanma harâbât-ı mugânun sûfî ben terkin 
İder mi ihtiyâriyle kişi hergiz vatan terkin (Sehâbî) 
 
Garîbündür Sehâbî iltifât it hâline şâhum 
Bilürsin kim senünçün ihtiyâr itmiş vatan terkin (Sehâbî) 
 
Âsitânundan ırağ olalı zâr oldı gönül 
Kişiye müşkil olurmış sanemâ terk-i vatan (Vasfî) 
 
Musâhib olmaga yâr ile halvet 
Vatan terk eyledi vü çekti gurbet (Tutmacı-Gül ü Hüsrev) 
 
Çü gönül gitdi sarây-ı dilden 
Eyledi ´akl u karâr terk-i vatan (Sâlim) 
 
Vatan terki vü gurbet mihnetinden 
Cihânun dürlü dürlü zahmetinden (İbrahim Bey) 
 
Bûy-ı lutfunla Rahîmî kıldı kapunda karâr 
Bu hevâ ile anunçün eyledi terk-i vatan (Rahîmî) 
 
'Işkıyla düşüp gurbete terk-i vatan itdüm 
Gör hikmeti bülbül görinür lâne görinmez (Mezâkî) 
 
Yanlış hayâlile vatanın terk iden kişi 
Ne dürlü kim cefâ görür ise cezâsıdur (Ahmedî) 
 
Vatanda karâr tutmak:  
Vatanda nicesi mü’min karâr duta bile 
Çün oldı kâfer-i bî-rahm kethüdâ-yı vatan (Ahmedî) 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            228 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
Vatanda sâkin olmak: 
Sûretâ gerçi vatanda sâkinim lâkin katı  
İgtirâbım var-durur gurbetde kaldım el-Gıyâs (Kuddusî) 
 
Vatan/gurbet: 
Bazı araştırmalarda vatan kavramının bizde daha ziyâde Tanzimat 

sonrası anlam kazanmaya başladığı, 1853-1856 Kırım ve 1293 Osmanlı-Rus 
harplerinden sonra da gurbet duygularının vatan kavramına yeni boyutlar 
kazandırdığı, edebiyata yeni girmeye başlayan vatan ve gurbet temasının 
şiirde ve nesirde yeni imge ve imajlarla işlenmeye başladığı (Eliaçık, 2011: 53) 
belirtilir. Divan şiirinde de Tanzimat dönemi ve sonrası yazılan eserlerdeki 
kadar olmasa da Divan şiirinde de vatanla birlikte gurbe ve garip konusuna 
yer verilir. Gurbette iken vatan özlenir. Vatan var iken gurbete heves etme akıl 
kârı değildir. Gönül ehli için fark etmez. Ona bazen gurbet vatan olur, bazen de 
vatan gurbettir. Necip Fazıl’ın Sakarya Türküsü’nde, "Vicdan azabına eş, kayna 
kayna Sakarya/ Öz yurdunda garipsin, öz vatanında parya” diye haykırdığı gibi 
insan zaman zaman öz vatanında olduğu halde haklarını alamaz, horlanır 
ötelenir, kendini gurbette hissedir; vatan içinde gurbet elemini çeker. Bu 
söyleyiş divan şiirinde daha ziyade sevgilinin mahallinin vatan olarak tahayyül 
edildiği ve âşığın sevgiliyi göremediği ve bundan elem duyduğu durumlarda 
kullanılır. Vatan beyitlerde çoğu zaman gurbet diyarı karşılığı olarak gurbet ile 
birlikte zikredilir. (Levend, 1980: 604).: 

 
Hayli müddetden berü yâ Rabbi cân ârzûlarım 
Dâm-ı gurbetde esîr oldum vatan ârzûlarım (Şem‘î) 
 
Ol kim vatan variken ide gurbete heves 
Ne dürlü kim belâ göre anun sezâsıdır (Ahmedî) 
 
İsterim sâyende ol gurbet vatanım olmasun 
Çeşmime oldı harâm kendi diyârım toğrusu (Şem‘î) 
 
Bîgâne tutarmış seni Şevkî seg-i kûyı 
Gurbet ne katı müşkil olurmış vatan içre (Şevkî) 
 
Kûyunda gam-ı hecr ile ‘ömrini geçürdi 
Gurbet elemin çekdi helâkî vatan içre (Helâkî) 
 
Kûyunda gam-ı hecr ile ‘ömrini geçürdi 
Gurbet elemin çekdi Helâkî vatan içre (Helâkî) 
 
Şâdî vü gam vatan u gurbete hep eyvallâh 
İzzetâ tarzı budur ehl-i dile eyyâmın (Beylikçi İzzet) 
 
Vatan/ garib: 
 
İncelediğimiz bazı beyitlerde vatan kavramı gurbet kavramı yanında garib 

kavramıyla birlikte anlam kazanır. Türk edebiyatında bilhassa 1853-1856 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            229 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kırım Harbi ve 1293 Osmanlı-Rus harbi sonrası Sâlih Hayri’nin Hayrâbâd, 
Ahmed Rızâ’nın Manzume-i Sivastopol, Süleymân Şâdi’nin Muzaffernâme, 
Yusuf Hâlis Efendi’nin Şehnâme-i Osmâni (Eliaçık, 2011: 55) eserleri başta 
olmak üzere birçok eserde gurbet ve garib kavramları vatan kavramıyla 
birlikte ele alınmıştır. Aşağıda vereceğimiz beyitlerde görüleceği gibi konunun 
yüzyıllar öncesi Divan şiirinde yer alması bazı değerlendirmelerin tarihini 
daha öncelere götürebileceğimizi gösterir. 

Garîb-i yâr ü diyâraram sabâh u şâm müdâm 
Vatan hayâli ile fikr-i râhdur kârum (Fehim-i Kadim) 
 
Bu vâdi-i ‘âlemde garîbim vatanım yok 
Düşdüm reh-i nâ-refteye elden tutanım yok (Mehmed Niyâzî) 
 
Hum-i mey pâyımız meyhânedir meskânımız şimdi 
Meseldir herkesün kendi vatanı kendüye Bağdâd (Şem‘î) 
 
Gurâb u zâgı aradan sürübenün şeh-bâz 
Nirede varsa garîb uş vatanda bulındı (Ahmedî) 
 
Kapundan dûr alan bâğ-ı İrem’de idemez ârâm 
Garîbe nesne gelmez dâr-ı dünyâda vatandan yeg (İshak Çelebi) 
 
Cüdâ-yı yâra vatanda dinür garîb-i diyâr 
Bizüm de meskenümüz kûy-ı yâr olur mı ‘aceb (Muhammed Pertev) 
 
Garîb-i sad-vatanuz hem-dem istemez meşreb 
Gubâr-ı hâtır ile tâ mezâra dek giderüz (Sâkıb Dede) 
 
Dimez nice sürinürsin kapumda sen de garîb 
Kimesne bencileyin olmasun vatanda garîb (Necatî Bey) 
 
Efsûs Nedîm-i zâr-ü mihnet-dîde 
Düşmüş vatanında gurbet-i câvîde(Nedîm) 
 
Mesken-ger-i gurbet itdi dili pür-zillet 
‘İzzet vatana merbût gurbetde felâket var (Sa‘îd Giray) 
 
Derd ü hasretle cihândan bana rihlet yegdür 
Ki vatandan sanemâ ‘âşıka gurbet yegdür (T.Ca'fer Çelebi) 
 
Siyeh kâküllerinden gayrı yokdur gönlüme mesken 
Ne müşkildür kişi cânâ garîb olmak vatanlarda (Emrî) 
 
'Aceb var mı garîb olmış benim gibi vatanda 
Katî suçlu gözi yaşlu hakîr meczûb cihanda (Kuddusî) 
 
Yâ müferric eyle tefrîc giryemi rahm it bana 
Çün vatanda olmışam pîr ü garîb ma'lûm sana (Kuddusî) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            230 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Yok benim gibi vatanda bir garîb olmuş hemân 
Âh u efgândır dem-â-dem yâr-ı garım nideyim (Kuddusî) 
 
Pes garîb oldum vatanda sen terahhum kıl bana 
Sen eğer rahm itmez isen kâr-güzârım var mıdır (Kuddusî) 
 
Vatanda olmışam mahzun garîb hem münkesir gönlüm 
Buyur kıl tesliye bu gönlümi sen eyle teşrifat (Kuddusî) 
 
Şeyhin vatanda gurbeti tenbîhi bendedir 
Âmid’dir işte bana vatan lîk ben garîb (Lebîb) 
 
Telh-kâm-ı intizâr-ı hem-nefesdür subh u şâm 
Kendüyi itmiş vatanda bi't-tabi‘ deryâ garîb (Sâkıb Dede) 
 
Vatan/sevgili: 
Vatan Şarkısı'nda "Can da sen, şan da sen, hepsi sensin yaşa/ Ey vatan, ey 

mubarek vatan, bin yaşa" diyen Tevfik Fikre'in vatancılığı incelendiğinde 
görülür ki, onun şiirlerinde vatan bir genç kız, güzel bir kadın, bir annedir. 
Namık Kemal’in “Vaveyla” ve “Vatan Mersiyesi” gibi şiirlerinde de görülen bu 
yaklaşımın edebiyatımıza Fransız edebiyatından geldiği; vatanın sevgili, güzel 
bir kadın şeklinde tasavvur, tasvir edilişinin çok eskilere dayandığı (Banarlı, 
1971: 1034) söylenir. Divan şâirlerinin vatan sevginin temel ögelerinden 
birisi, vatanı bir güzele, bir sevgiliye benzetmeleri sebebiyledir. Konu 
beyitlerde zülf, zülf-i yâr, zülf ü ruhsâr, çeşm, bûy-i vatan, rûy-i vatan, sevdâ-yı 
vatan gibi kelime ve terkiplerle çeşitli tasavvurlara sebep olacak şekilde dile 
getirilir. Beyitlerde vatan, sevgili olarak tahayyül edilmekle birlikte daha çok 
sevgilinin bulunduğu mahal, yer olarak geçer: 

bûy-i vatan: 
Can dimağına erüp bûy-i vatan 
Dil diler kim görüne rûy-i vatan (Cem) 
 
Hurrem olup cân-ı Cem irdi safâ  
Dil sabâdan alalı bûy-i vatan (Cem) 
 
Virdi meşâm-ı ‘arife hâk-i rehün bûy-i vatan 
Ey ârzû-yı sine vü ey râhat-ı can merhaba (Nev'î) 
 
Şemîm-âlûdekâr-ı hâksâr-ı gurbet oldum ben 
Bu hâletle dimâg-efsürdeyim bûy-ı vatan bilmem (Sâlim) 
 
rûy-i vatan: 
Can dimağına erüp bûy-i vatan 
Dil diler kim görüne rûy-i vatan (Cem) 
 
cûy-i vatan: 
Çeşme-i hayvandan ey dil hoşdürür  
Ben garîb üftâdeye cûy-i vatan (Cem) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            231 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 
gîsû-yi vatan: 
Gönlüm eyler dâimâ anı taleb  
Bend olaldan bana gîsû-yi vatan (Cem) 
 
sevdâ-yı vatan: 
Sîneyi mahzen-i şevk eyledi sevdâ-yı vatan 
Çeşmi bîgâne-i hâb itdi temâşâ-yı vatan(Nâbî) 
 
Zâ’il oldı seyr-i kûyunla temennâ-yı cinân  
Fikr-i zülfün yâda geldi gitdi sevdâ-yı vatan (Hasan Ziyâ) 
 
Olalı tâ ezelî hall-i mu‘ammâ-yı vatan 
İşte dâgım eseri dilde o sevdâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
‘Aşk ehli odur ki bakmayup dünyâya 
Efzun ola şevki ‘âlem-i ma‘nâya 
Sevdâ-yı vatanla turmayup bir yirde 
Çü katre-i ebr ‘azm ide deryâya (Neşâtî) 
 
N'ola mehcûr olursam 'ışk ile dâr u diyârumdan 
Hevâ-yı kûy-ı cânân kanda sevdâ-yı vatan kanda (Mezâkî) 
 
yagmâ-yı vatan: 
Oldı gâret-zede-i pençe-i yagmâ-yı vatan 
Dâr-ı gurbetde garîb andugı demde vatanı (Nâbî) 
 
Vatanın (mahal, semt, kûy, yârin bulunduğu yer) olması: 
Gül-’izârum yiri çün bülbülün olur gülzâr 
Lâ-cerem bana mahall olsa mahallün vatanum (Edirneli Nazmî) 
 
Yârı agyâr ile görmekden vatanda Kâniyâ 
Yum gözün terk-i diyârı ihtiyâr it göz göre (Bursalı Kânî) 
 
Lâle-i hasret açar gülşen-i hâtırda ‘aceb 
Vehbiyâ peyk-i sabâ semt-i vatandan mı gelir (Sünbül-zâde Vehbî) 
 
Be-her gün oldu su´âl-i su`âl-i semt-i vatan 
Sudûr-ı ´illet-i sadra delîl-i masdûrı (Sâlim) 
 
N'ola candan istesem çün yeğdürür 
Bağ-ı Cennetden bana kûy-i vatan (Cem) 
 
Ey bâd-ı sabâ hâl nedir yâr kûyında 
Söyle ne haber var gelürsin vatanımdan (Nigârî) 
 
Anun ki seg-sıfat vatanı kûy-ı yârdür 
İki cihân dahı ana gurbet diyârıdur (Hâletî) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            232 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

vatan/cây-gâh: 
Vahş ile tayr ü melek yüz tuttu gurbet azmine 
Kalmayıp anlara leşkerden vatanda cây-gâh (Fuzûlî) 
 
Subh-ı vatan: 
İncelediğimiz divanlarda "subh-ı vatan" genellikle "Şâm-ı garîbân", "Şâm-ı 

gurbet"le birlikte geçer. Emine Yeniterzi, "Hz. Hüseyin’in şehit edildiği, ehl-i 
beytin de Yezid’in askerine esir düştüğü geceye “Şâm-ı garîbân” (gariplerin 
akşamı) denir. Bazen herhangi birinin öldüğü günün akşamına da aynı isim 
verilir" (Yeniterzi, 2010: 326) der ve Nedim'in beytini örnek verir: 

Mihr-i devlet baht-ı erbâb-ı dile âyînedir 
Perde-keş subh-ı vatan Şâm-ı garîbân üstüne (Nedîm) 
 
Çeküp subh-ı vatanda hasret-i Şâm-ı garîbânı 
İderdi vird-i derd ile dem-i vakt-i musaffâyı (Sâkıb Dede) 
 
Hargeh-i Şâm-ı garîbâna egerçi mâhdur 
Lîk olur subh-ı vatanda lem‘a-i ‘âtıl çerâg (Sâkıb Dede) 
 
Subh-ı vatanda yâr ile meyl-i sabûh iden 
Mûm olmasun mı Şâm-ı garîbâna şimdiden (Sâkıb Dede) 
 
Gören subh-ı vatan olmış sanur Şâm-ı garîbânı 
Meger ol ‘anberîn-gîsû ‘ızâr-ı yâra yasdanmış (Sâkıb Dede) 
  
Fehîmâ ‘andelîb-i gülşen-i Şâm-ı garîbâna 
Gül-i subh-ı vatan hûn-ı sirişk-i gurbet olmışdur (Fehîm) 
 
Zülf ü ‘ârız ne zamân olsa mu’ârız Pertev 
Çeşmüme subh-ı vatan Şâm-ı garîbân görinür (Muhammed Pertev) 
 
Çeşm-i pür-hûnuma pejmürde gelür bâg u çemen 
Şâm-ı gurbetle müsâvî görinür subh-ı vatan (Mustafa Sâkıb) 
 
İnsâna şâm-ı gurbet olur âteş-i beden 
Subh-ı vatanda gâ’ile-i gam-nümâ belâ (Lebîb) 
 
Sepîde-dem ki şebistân-ı gurbet-i şâma 
Olunca subh-ı vatan şem‘-i rûşen-i kâfûr (Sâkıb Dede) 
 
Pervâne ile bülbüle tâ hem-sitâreyüz 
Bir geldi şâm-ı gurbet ü subh-ı vatan bize (Mustafa Sâkıb) 
 
Kanda olsa itmede ‘ayş-ı hoş-ı subh-ı vatan 
Kâm-rân-ı bî-ta‘allukdur hemîşe hoş-nişîn (Sâkıb Dede) 
 
İnsanın doğduğu yer olması: 
Birçok beyitte insanın doğduğu yer olarak geçen vatan yukarıda da 

değindiğimiz gibi gurbet, garip, gam, kürbet kelimeleriyle birlikte zikredilir  



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            233 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Vatana varsam iktidârım yok 
Bunda dursam medâr-ı kârım yok (Nâbî) 
 
Vatanda çektigüm sad-gûne kürbet idi ey baht 
Zihî himmet ki itdün vâyedâr âlâm-ı gurbetden (Fehîm-i Kadîm) 
 
Görmedük subh-ı vatandan bir eser âfâkda 
Kürbet-i Şâm-ı garîbân ile geçdi rûzumuz (Sâkıb Dede) 
 
'Aceb muvâfık-ı meşreb safâ-yı âlem-i âb 
Nümune-i hâk-i vatandan hevâ-yı âlem-i âb (Râgıb Paşa) 
 
Gün toğmaduk başum vatan-ı gam diyârıdur 
Merdümlerini gör gözümün yâr-ı garıdur (Vasfî) 
 
Her garibe nâzenin şehr ü vilâyâtı vatan 
Her mizâca mu’tedil âb ü hevâsı sâz-kâr (Fuzûlî) 
 
Gün toğmaduk başuma vatan gam diyârıdur  
Merdümlerini gör gözümün yâr bâğıdur (Âhî) 
 
Vatanumda beni ser-geşte-i gurbet itdi 
Târ ü mâr eyledi esbâb-i ümîdüm ne ki var (Mustafa Sâmî) 
 
Ehl-i dil her kanda kim ârâm ider rağbetlenir 
Gâh olur gurbet vatan gâhî vatan gurbetlenir (Hâmî-i Âmidî) 
 
Âvâre-i ber-keşte diyârum vatanum yok 
Bülbül-beçe-i köhne-bahârum çemenüm yok (Mezâkî) 
 
Didi kandasın iy mecnûn-ı güm-râh 

Didi mecnûna her yirdür vatan-gâh (Lâmi‘î Çelebi) 

 
Vatan, özlenen, gurbete düşünce hasretliği duyulan, kişide kavuşma 

arzusu uyanan yuvadır, yerdir, mahaldir. Şâirdeki bu iştiyak "hevâ-yı vatan" 
terkibiyle de dile getirilir.  

Gülşende 'andelîb unutur âşiyânını 
Hâtırda kûy-i yâr hevâ-yı vatan mı kor (Nâbî) 
 
Vatan firâkı yahar şem' bigi cânı oda 
Niçe ki gönlüme düşe benüm hevâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Hücûm itdi dil ü cânuma hevâ-yı vatan 
Sabâ varursan eger meclis-i ahibbâya (Fehîm-i Kadîm) 
 
Gurbet oduna sabrı nice olsun ki kişinün 
Cisminde cân ki var vatanınun hevâsıdur (Ahmedî) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            234 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Onlarca divanda gördüğümüz "vatan" ibaresinin yer aldığı yüzlerce beyit 
içinde vatanla ilgili dikkate değer bulduğumuz diğer mefhum ve tasavvurlar 
da şunlardır: 

 
Vatan cilve-geh-i sırr-ı Hudâ'dır: 
Bildik ki vatan cilve-geh-i sırr-ı Hudâ’dır 
Bahş eyledik İstânbûl’u yârân-ı safâya (Haşmet) 
 
Vatan diyâr-ı âhardır: 
Sevâd-ı dîdede ârâm-ı ‘aks-i yâr muhâl 
Vatan o vahşi-i nâza diyâr-ı âhardur (Sâkıb Dede) 
 
Vatan peygûle-i gamdur: 
Mûr-ı endîşe ki peygûle-i gamdur vatanı 
Turmayup hâli hayâlin getürür dâne çeker (Bâkî) 
 
Vatan, gözün köşesidir: 
Cânum yiri ezelde gözün gûşesiyidi 
Andı yine vatanını azm-i diyâr ider (Kadı Burhaneddin) 
 
Vatanda zîver-i sadr-ı güzîn olmaz: 
Kişi ekser vatanda zîver-i sadr-ı güzîn olmaz 
Cevâhir kalsa kânında sezâvâr-ı nigîn olmaz (Haşmet) 
 
Vatanın taş içinde olması: 
La'l veş taş içindedir vatanım 
Gül kimi harı kılmışım me'vâ (Fuzûlî) 
 
Vatanın ateş olması: 
Yandı bes kim tutuşup nâr-ı mahabbetle tenüm  
‘Âkıbet oldı semender gibi âteş vatanum (Sehâbî) 
 
Vatanın âbâd olması: 
Hâke varsun nideyin ben bu vücûdum mülkin 
‘Adem âbâd olısar âhiri çün-kim vatanum (Edirneli Nazmî) 
 
Bildürür za’f-ı vücûdum bana hep 
‘Adem-âbâd olacagın vatanum (Edirneli Nazmî) 
 
Vatanın âgûş-ı gürk olması: 
Cihâna tîğ-i ser-tîzi o rütbe verdi emniyyet 
Vatan âgûş-ı gürk olsa aceb mi gûsfendâna (Meşhurî) 
 
Vatanın sakf-ı semâ olması: 
Ey gönül yâr işigin mesken idinürsen eger 
Yiridür sakf-ı semâ olur ise ger vatanun (Rahmî) 
 
Vatanın boş kalması: 
Kalısar hâli bu vatanlarunuz çüriyiser bu yirde tenlerünüz 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            235 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Tağılup gide hem kefenlerünüz eksirü zikra hâdimi’l-lezzât (Hakîkî) 
 
Kâfiristân-ı ser-i zülf: 
Bend bend olmadayım rişte-i tûl-i emele 
Kâfiristân-ı ser-i zülf müdür yâ vatanım (Şeyh Gâlîb) 
 
Vatan huzûrını bilmek: 
Bilmez vatan huzûrını ‘âlemde Nazmiyâ 
Tâ düşmeyince bir kişi garîb diyârına (Edirneli Nazmî) 
 
Vatanda râhat olmak: 
Vatanda dahı ne râhat ola ki nergis ü gül 
Gidüben oldı tolı hâr u has serâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Vatan-ı sîrete 'azm itmek: 
Gurbet-kede-i sûreti n'eyler tâlib 
‘Azm it vatan-ı sîrete sen de Sâkıb (Sâkıb Dede) 
 
Vatanı tahayyül etmek: 
Kalmadı dâ’ire-i servet ü sâmân-ı peder 
Niçe der-pîş-i tahayyül edeyim ben vatanı (Haşmet) 
 
Vatana tercih etmeme: 
Her kim vatana pây-ı humı itmeye tercîh 
İtmek gerek ol oldıgı yerden dahı hicret (Sâkıb Dede) 
 
Vatan âsâyişi: 
Rencde hayme vü esb oldu bize eğlence 
Vatan âsâyişi kâşâne vü me'vâ yerine ('İzzet Bey) 
 
Ehl-i vatan: 
Hayâlin şâhı gam ceyşin çekip dil mülkünü yıkdı 
Eger teftîş-i zulm etsen şehâ ehl-i vatandan sor (Hayâlî Bey) 
 
Meyl-i vatan: 
Ber-taraf râbıta-i meyl-i vatan gönlümden 
Şîve-i keşmekeş-i hecr ile kırdık reseni (Haşmet) 
 
Seyr-i vatan: 
Sâlik-i sâhib-makâm u mâlik-i seyr-i vatan 
Halvetî-i encümendür serv-i âzâd-ı rebâb (Sâkıb Dede) 
 
Âteş-‘ınân seyr-i vatan menzilin bulur 
İtmez hevesle mertebesin nâzil-i ‘ıvaz (Sâkıb Dede) 
 
Vücûd şehrine gel seyr-i vatan kıl gör temâşâyı 
Derûnum cilve-gâh ‘aşkına şâh-ı zamânım var (‘Âdile) 
 
Pîrlik za’fı cüvânlar gamı bükdi belimüz 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            236 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Nev’iyâ bunlara hep meyl-i vatandur bâ’iş (Nev'î) 
 
Temâşâ-yı vatan: 
Kalmadı servet ü satvet koca millet bitti 
Ağlatır sâhib-i vicdânı temâşâ-yı vatan (Manisalı Hüsnî) 
 
Sîneyi mahzen-i şevk eyledi sevdâ-yı vatan 
Çeşmi bîgâne-i hâb itdi temâşâ-yı vatan (Nâbî) 
 
Hâk-i vatan: 
Gurbetde zehr olur kişiye âb-ı hayât lîk 
Hâk-i vatan bulınsa gözün tûtiyâsıdur (Ahmedî) 
 
Çekdi âgûşa anı hâk-i Sitanbul âhir 
Rûz-ı haşr eylese da‘vâ n'ola hâk-i vatanı (Hâzık) 
 
Bâğ-ı vatan: 
Yine bâg-ı vatan gelüp yâda 
Murg-ı dil gelmiş idi feryâda (Neylî) 
 
N'olaydı Emrîyi bârî alaydı hâb-ı belâ 
Düşinde bârî görinürdü bâg u râg-ı vatan (Emrî) 
 
İhtirâk-ı vatan: 
Var iken bende ihtirâk-ı vatan 
Külhan olur gözüme hep gülşen (Sâlim) 
 
Zîb-i vatan: 
Ol murg-i hümâ-yı mihnetim kim 
Zîb-i vatan-ı sehâb-ı ‘aşkım (Şeyhülislam Es'ad) 
 
Vatan-gîr-i tabî‘at olmaya tâ kim enâniyyet 
Esâs-ı bûd-ı hûşum sadme-i hayretle vîrân it (Sâkıb Dede) 
 
Fikret-i vatan: 
Dilden göçerdi kâfile-i fikret-i vatan 
Terk-i diyâr ideydüm o yâr-i sadîk ile (Mustafa Sâmî) 
 
Sâmân-ı vatan: 
Kalmadı râbıta-ı hâne vü sâmân-ı vatan 
Çille-i saht-i vezâret beni dervîş itdi (Râgıb Paşa) 
Cây-ı vatan: 
Vusûlî mesken ėdinmek nedendür dehr-i fânîde 
Bu dâr-ı kühneyi var-ısa bir cây-ı vatan sandun (Vusûlî) 
 
Celâ-yı vatan: 
Dirîg bülbül ü tûtî ki ider celâ-yı vatan 
Gurâb u bûma bedel olalı hümâ-yı vatan (Ahmedî) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            237 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Cilâ-yı vatan: 
Bu nâle ki mülk-i dili dârü’l-hazan eyler  
Havfum bu hayâlünde cilâ-yı vatan eyler (Şehrî) 
 
Temâm-ı hasret ile eylemiş cilâ-yı vatan 
Görince la‘lüni gelmez mi cûşa hûn-ı ‘akîk (Sâkıb Dede) 
 
Böyle elemle n'ola itsem eger 
Fikr-i cilâ-yı vatan-ı rûzgâr (Mezâkî) 
 
Ditremez mi kafesinde heme ân tûtî-i cân 
Yâda geldikçe nedem sekr-i iclâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Gül-i handân-ı vatan: 
Nevk-i hârın müje-i çeşm-i teberrük ederim 
Olsa dûş-ı nigehim bir gül-i handân-ı vatan (Haşmet) 
 
Mecmû‘a-i hûbân-ı vatan: 
Hüsn-i hatt-ı ruh-ı tâbendeleri nakşıyla 
Sînem olmuş idi mecmû‘a-i hûbân-ı vatan (Haşmet) 
 
Cânân-ı vatan: 
Haşmetâ bilmez idim derd-i firâkı var iken 
Elde leb-rîz-i kadeh sînede cânân-ı vatan (Haşmet) 
 
Hümâ-yı vatan: 
Dirîg bülbül ü tûtî ki ider celâ-yı vatan 
Gurâb u bûma bedel olalı hümâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Serâ-yı vatan: 
Vatanda dahı ne râhat ola ki nergis ü gül 
Gidüben oldı tolı hâr u has serâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Revnak-ı safâ-yı vatan: 
Egerçi bâg u gül-istân-durur müferrih-i rûh 
Velîkin ayrug olur revnak-ı safâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Vefâ-yı vatan: 
Bihişte dahı varursan vatan unıdılmaz 
Ki cân-ıla bile geldi tene vefâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Likâ-yı vatan: 
Vatandan ayru nice eylesün gönül ârâm 
Çü revh-i cândur hem rûh dil likâ-yı vatan (Ahmedî) 
 
Salâ-yı vatan: 
Beşâret-içün ide Ahmedî revân cânın 
İrişse bir kez ana gaybdan salâ-yı vatan (Ahmedî) 
 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            238 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Tir-keş-i pür-tîr vatan: 
Nev-sâlik-i nev-tarh-ı cünûn-ı digeriz biz 
Çün tir-keş-i pür-tîr vatan der-seferiz biz (Şeyh Gâlîb) 
 
Perverde-i gehvâr-ı vatan: 
Perverde-i gehvâr-ı vatan tıfl-ı ‘azîzem 
Çâh-ı gam u âgûş-ı Zelîhâda garîbem (Şeyh Gâlîb) 
 
Nâz-perverd-i vatan: 
O rütbe nâz-perverd-i vatanken şimdi fîrûze 
Beyâbân-ı merg-i istihkârdur çeşm-i kebûdından (Şeyh Gâlîb) 
 
Hall-i mu‘ammâ-yı vatan: 
Olalı tâ ezelî hall-i mu‘ammâ-yı vatan 
İşte dâgım eseri dilde o sevdâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Hâce-i dânâ-yı vatan: 
Kimi(ni) “lâ” kimini mazhar-ı “illâ” itdi 
‘Arz idüp mes’elesin hâce-i dânâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Etıbbâ-yı vatan: 
Derd-i hicranı beni şöyle ki bîmâr etti 
Baba tîmar edemez cümle etıbbâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Nây-ı vatan: 
Tekye-i ‘âlem-i fânîde simâ‘-ı kalbe 
Dem urur vuslat-ı dildârdan ol nây-ı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Sahbâ-yı vatan: 
Gurbetin meş‘alesinden ne esef ol rinde 
Ola her hâlde sermestî-i sahbâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Hayret-efzâ-yi ukûl olsa da mînâ-yı vatan 
Pek de mest eyleyemez âkılı sahbâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Menkabe-i gonce-i hamrâ-yı vatan: 
Kıpkızıl kân iden ol çeşm-i hezâr ‘uşşâkı 
Hâlet menkabe-i gonce-i hamrâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Ser-â-pâ-yı vatan: 
Ey gönül cân atalım dâire-i firkatden 
Başka(dır) neş'e-i zevkınde ser-â-pâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Esmâ-yı vatan: 
Encüm-âsâ felegün tâ‘ata cem‘iyyet idüp 
Bulalım pertev-i rahşende-i esmâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Atâyâ-yı vatan: 
Pek dakîkâne te'emmülle gel âgâh olalım 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            239 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Çünki gayr-ı mütenâhîdir atâyâ-yı vatan (Mehmed Niyâzî) 
 
Mînâ-yı vatan: 
Hayret-efzâ-yi ukûl olsa da mînâ-yı vatan 
Pek de mest eyleyemez âkılı sahbâ-yı vatan(Hâfız Mehmed) 
 
Merâyâ-yi vatan: 
Âdem İskender-i vakt olsa dahi gurbette 
Cilve eyler yine gönlünde merâyâ-yi vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Cûşiş-i deryâ-yı vatan: 
Bir hava ile atar sâhil-i gurbet-gedeye 
Keştî-i cisminizi cûşiş-i deryâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Dâmen-i sahrâ-yı vatan: 
Kays-i dil silsile-i gurbete pâ-bend olmaz 
Eline girse eğer dâmen-i sahrâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Mevâ-yı vatan: 
Hasreti Râşidi fadıl ile Hafız şimdi 
Aynı gurbet görünür dideme mevâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Rü’yâ-yı vatan: 
İştiyâkım ice tâbir edeyim rü’yetine 
San garibim görürüm aşk ile rü’yâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Hûlyâ-yı vatan: 
Hayâl-i fikr-i şebim mâli hûlyâ-yı vatan 
Enîn-i her seherim zikr-i baht-ı gâdirdir (Sâlim) 
 
Âdâ-yı vatan: 
Bâdi evsâfını neşretmede ahbâbları 
Anı mümkün mü ferâmuş ede âdâ-yı vatan (Hâfız Mehmed) 
 
Zevk ü safâ-yı vatan: 
Künc-i gurbetde olup mûnis-i beytü’l-hazenim 
Bir dem andırmaz idin zevk ü safâ-yı vatanım (Haşmet) 
 
Sırr-ı vatan: 
Gûş kıl ey gâfil-i sırr-ı vatan 
Gör ne dir can-ı giriftarun sana 
Ya'ni ta oldum mekânumdan ba'id 
Düşdüm a'la-yı merâtibden cüdâ 
Eyledi furkat beni âşüfte-hal (Cevrî) 
 
Sahn-ı vatan: 
Salâh-ı rûh-ı revânı bedende etmedeyim 
Safâ-yı vuslatı künc-i mihende etmedeyim 
Figân-ı fürkati sahn-ı vatanda etmedeyim 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            240 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Murâdım üzre ne girye ne hande etmedeyim 
Bu kâr-zâr-ı emelde ‘aceb savaşım var (Haşmet) 
 
Târikü'l-vatan: 
Çekmişem cefâ eyle bir vefâ 
Senden el-‘atâ cân sana fedâ 
Râh-ı mihrde zâr u bî-nevâ 
Târikü'l-vatan bir menem menem (Nigârî) 
 
Sonuç 
Bu çalışmada “vatan” kavramı, sadece “vatan” kelimesinden hareketle 

değerlendirilmiş; vatan kavramıyla ilgili mahal, yer, kuy, köy, şehir, yurt, ülke, 
memleket, millet gibi kavramlar değerlendirmeye alınmamış ve beyitlerin tek 
tek anlamları üzerinde durulmadan konu tespiti yapılmıştır.  

Yüzyıllar boyunca her türlü değerimize yer verilen divan şiirimizde-
Tanzimat edebiyatı ve sonrası yetişen şâirlerimizdeki kadar etkili olmasa da- 
vatan teması da işlenmiştir. Özellikle vatan redifli şiirler incelendiğinde, vatan 
temasının Yeni edebiyatımızda kazandığı anlamını müjdeleyen ifadeler de 
görülür. Şiirlerinde her türlü sosyal konuya, toplumsal bir hastalık olan 
rüşvete, devlet adamına, din adamına, günlük hayata, tabiata ve aşka yer veren 
şâirlerimizin vatan temasını da ele almaları bu edebiyatımızın toplumla ve 
insan hayatıyla ne kadar iç içe olduğunu gösterir.  

Dîvân şiiri ve şâiri bazılarının söylediği gibi toplumdan uzak olmayıp 
içinde doğup büyüdüğü, dînî ve kültürel değerleriyle beslendiği toplumun, 
müşahhas ve mücerret her türlü konusuna yer vermiş; dinî, tasavvufî, kültürel, 
sosyal ve beşerî her mevzu zamanın değer yargıları, sanat anlayışı ve telâkkisi 
içinde işlenmiştir. Vatan teması da bunlardan birisidir.  

 
Kaynakça 
Abdulkadiroğlu, Abdulkerim, Mehmet, Sarı.(1998), Recâîzâde Ahmed 

Cevdet Nevâdiru’l-Âsâr fî-Mütâla‘ati’-Eş‘âr(Seçme Beyitler), Anıl Matbaa ve 
Ciltevi, Ankara. 

Ak, Coşkun.(1987), Muhibbî Dîvânı-İzahlı Metin- Kanûnî Sultan Süleyman, 
Kültür ve Turizm Bak. Yay., Ankara. 

Akdoğan, Yaşar (e-kitap), Ahmedî Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,78357/ahmedi-divani. html 

Akdoğan, Yaşar.(1988), "Ahmedî’de Vatan Sevgisi" İskendernamr’den 
Seçmeler, Kültür Bak. 1000 Temel Eser 135, Ankara. 

Akdoğan,  Yaşar. (1988), İskendernamr’den Seçmeler, Kül. Bak. 1000 
Temel Eser 135, Ankara. 

Akdoğan, Yaşar.(1988), Ahmedî Divanından Seçmeler, Kültür ve Turizm 
Bakanlığı 1000 Temel Eser 139, Ankara. 

Akpınar, Şerife (e-kitap), Agah Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,10589/agah-divani. html 

Aksoy, Ömer Asım. (1941), Hasırcıoğlu Hâfız Mehmet Ağa, Gaziantep 
Halkevi Dil, Edebiyat Şubesi yaynları, Sayı: 1, Gaziantep. 

Akyüz, Kenan vd. (1958), Fuzûlî- Türkçe Dîvân, Ankara. 
Arı, Ahmet. (2003), Mevlevîlikte Bir Hanedanlık Kurucusu Sâkıb Dede ve 

Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            241 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Arslan, Mehmet, Aksoyak, İsmail Hakkı. (1994), Haşmet Külliyatı/ Divan, 
Senedü'ş-şu‘arâ, Vilâdet-nâme (Sur-nâme), İntisabü'l-mülk (Hab-nâme), Dilek 
Matbaası, Sivas. 

Avşar, Ziya (e-kitap), Revanî Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,10643/revani-divani. html 

Aydemir, Yaşar, Çeltik, Halil, (e-kitap), Meşhurî Divanı, http://ekitap. 
kulturturizm. gov. tr/TR,78385/mehuri-divani. html 

Ayhan, Hüseyin. (1981), Cevrî-Hayatı, Edebi Kişiliği, Eserleri ve Divanının 
Tenkidli Metni, Atatürk Ü. Yay., Erzurum.  

Ayvazoğlu, Beşir, Açık Defter, “Millet, Vatan, Vatanseverlik”, besir-
ayvazoglu@yahoo.com 

Ayvazoğlu, Beşir. (2003), “Cümlemizin Validemizdir Vatan”. Dünden 
Bugüne Tercüman Gazetesi, 28 Ağustos, İstanbul. 17.  

Banarlı, N. Sami. (1971), Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, C. II, Milli Eğt. Bak. 
Yay., İstanbul. 

Banarlı, N. Sami. (1972), “Edebiyatımızda Vatan Sevgisi ve Fikret’in 
Vatancılığı”, Kubbealtı Akedemi Mecmuası, Yıl: 1, S. 4, Ekim, İstanbbul.  

Başpınar, Fatih. (2008), 17. Yüzyıl Şairlerinden Beyânî’nin Dîvân’ı-
İnceleme Tenkitli Metin-, Marmara Ü. Türkiyar Ar. Enst. TDE Anabilim Dalı 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul. 

Bayak, Cemal (e-kitap), Sehabî Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,78399/sehabi-divani. html 

Bektaş, Ekrem. (2007), Muvakkit-Zâde Muhammed Pertev Dîvânı, 
Malatya. 

Bilgin, Azmi (e-kitap), Nigarî Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,78394/nigari-divani.html 

Bilkan, Ali Fuat. (1997), Nâbî Dîvânı I-II, Milli Eğt. Bak. Yay. İstanbul. 
Birinci, Necat. (1998), “Namık Kemal’den Önce Şiirimizde Vatan Teması 

Üzerine”. Namık Kemal Sempozyumu Bildirileri, Doğu Akdeniz Üniversitesi, 
27-28 Nisan. 

Boz, Erdoğan. (2009), Yûsuf Hakîkî Dîvânı, Aksaray Valiliği İl Kültür ve 
Turizm Müd. Yay., Ankara. 

Büyükarman, Didem Ardalı. (2008), "Vatan Kavramının Türk Tiyatro 
Edebiyatındaki Seyri Üzerine Bir İnceleme", A.Ü. Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü Dergisi, S. 37, Erzurum. 127-145 

Cebecioğlu, Edhem. (1997), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 
Ankara. 

Coşkun, Menderes. (2002), Manzum ve Mensur Osmanlı Hac 
Seyahatnameleri ve Nâbî'nin Tuhfetü'l-Harameyn'i, Kültür Bak. Yay., Ankara. 

Çavuşoğlu, Mehmed. (1980), Vasfî-Dîvânı-Tenkidli Basım, İ.Ü. Edebiyat 
Fak. Yay., İstanbul. 

Çavuşoğlu, Mehmed. (1982), Helâkî-Dîvânı-Tenkidli Basım, İ.Ü. Edebiyat 
Fak. Yay., İstanbul. 

Demirel, Şener. (1999), Şehrî-Hayatı, Sanatı, Divanının Tenkitli Metni 
ve Tahlili, Elazığ. 

Doğan, Ahmed. (2002), Kuddusî  Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara.  
Doğan, Muhammet Nur. (1997), Şeyhülislam Es’ad Efendi ve Divanının 

Tenkitli Metni, Milli Eğt. Bak. Yay., İstanbul. 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            242 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Eliaçık, Muhittin. (2011), "Çerkeşîzâde Muhammed Tevfik Efendi'nin 
Vatan Kasîdesi", Karatekin Ü. Sos. Bil. Enst. Dergisi, C 2, S 1, Çankırı. s. 51-73. 

Erdoğan, Mustafa (e-kitap), Bursalı Rahmi Divanı, http://ekitap. 
kulturturizm. gov. tr/TR,78364/rahmi-divani. Html  

Eren, Abdullah (e-kitap), Sıdkî Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,78384/sidki-divani. html 

Ergin, Muharrem. (1970), Orhun Abideleri, Milli Eğt. Bak. Yay., İstanbul. 
Ergin, Muharrem. (1981), Kadı Burhaneddin, İstanbul, 1981. 
Esir, Hasan Ali. (1998), Lâmi‘î Çelebi, Ferhad İle Şîrîn (İnceleme-Metin-

İndeks), İ. Ü. Sos. Bil. Enst., İstanbul. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. (1951), Nedim Dîvânı, İnkılap Kitabevi, İstanbul. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. (1961), Fuzûlî Dîvânı, İnkılâp ve Aka Kitabevi, 

İstanbul. 
Gürer, Abdülkadir. (1993), Şeyh Gâlîb Dîvânı (İnceleme-Metin), A.Ü. SBE, 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara. 
YÖK Dökümantasyon Merkezi No: 26007.  

Gürgendereli, Müberra (e-kitap), Mostarlı Hasan Ziya’î Divanı, 
http://ekitap. kulturturizm.gov. tr/TR,78386/mostarli-ziyai-divani.html 

Hengirmen, Mehmet. (1983), Güvahi, Pendname, Kültür Bak. Yay., Ankara. 
Işık, İhsan. (2006), Türkiye Edebiyatçılar ve Kültür Adamları 

Ansiklopedisi, C 6, Elvan Yay., Ankara. 
İnce, Adnan. (1994), Mîrzâ-zâde Mehmed Sâlim Dîvânı, Ankara. 
Kalkışım, Muhsin. (1994), Şeyh Gâlîb Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 
Kaplan, Mahmut. (1996), Neşâtî Dîvânı, Akademi Kitabevi, İzmir. 
Karaköse, Saadet (e-kitap), Sa’îd Giray Divanı, 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,78397/said-giray-divani.html 
Karavelioğlu, Murat Ali (2012), On Altıncı Yüzyıl Şairlerinden Prizrenli 

Şem’î’nin Divanı’nın Edisyon Kritiği ve İncelenmesi, T. C. Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü Kültür Eserleri, www. 
kulturturizm. gov. tr 

Kaya, Bayram Ali. (1996), 'Azmizâde Hâletî-Hayatı, Edebi Kişiliği ve 
Dîvânı'nın Tenkitli Metni, Trakya Ü.Sos. Bil. Enst. Türk Dili ve Ed. Bilim Dalı 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Edirne. 

Kılıç, Atabey. (1994), Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî Dîvânı, E.Ü. Doktora Tezi, 
İzmir. 

Kılıç, Atabey. (2001), Mürîdî ve Pend-i Ricâl Mesnevîsi (İnceleme-Tenkitli 
Metin-Dizin), Kayseri. 

Kırbıyık, Mehmet. (1999), Kâtib-zâde Mustafa Sâkıb-Hayatı, Eserleri, 
Edebi Kişiliği ve Dîvânı'nın Tenkidli Metni, Selçuk Ü. Sos. Bil. Enst. Doktora 
Tezi, Konya. 

Kurnaz, Cemal. (2007), Ahmet Talât Onay- Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü, 
Birleşik Dağıtım Kitabevi, Ankara. 

Kurtoğlu, Orhan (e-kitap), Lebîb Dîvânı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 
tr/TR,78382/lebib-divani. html 

Kutlar, Fatma Sabiha. (2004), Arpaeminizâde Mustafa Sâmi-Divan, 
Ankara. 

Kutluk, İbrahim .(1978), Kınalızâde Hasan Çelebi-Tezkiretü'ş-şu'arâ, I. C, 
Türk Tarih Kurumu Yay., Ankara. 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            243 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Küçük, Sabahattin. (1994), Bâkî Dîvânı-Tenkitli Basım, Atatürk Kültür Dil 
ve Tarih Yüksek Kurumu, Ankara. 

Levend, Agâh Sırrı. (1980), Divan Edebiyatı, Enderun Kitabevi, 3. Baskı, 
İstanbul. 

Mengi, Mine. (1995), Mesîhî Dîvânı, Atatürk Kültür Merkezi Yay., Ankara. 
Mermer, Ahmet. (1994), Mezâkî-Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divânının 

Tenkidli Metni, Atatürk K.M. Yay., Ankara. 
Mermer, Ahmet. (2004), Kütahyalı Rahimi ve Divanı, Sahhaflar Kitap 

Sarayı Yay.,İstanbul. 
Niyazi, Mehmet (1966), Türk Devlet Felsefesi, İstanbul. 
Özdemir, Hikmet. (1996), Âdile Sultan Dîvânı, Kültür Bakanlığı Yay., 

Ankara. 
Özyıldırım, Ali Emre (e-kitap), Hamdullah Hamdî Divanı, http://ekitap. 

kulturturizm. gov. tr/TR,78375/Hamdullah-hamdi-divani. html 
Safa, Peyami. (1976), Objektif: 2, Ötügen Yay., İstanbul. 
Sâmî, Şemseddin. (1978), Kâmûs-ı Türkî, Çağrı Yay., İstanbul. 
Saraç, M.A.Yekta. (2002), Emrî Dîvânı, İstanbul. 
Sarı, Mehmet .(1991), Sabûhî Şeyh Ahmed Dede-Hayatı, Edebi Kişiliği, 

Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkitli Metni, G.Ü.Sos. Bil. Enst. TDE Anabilim Dalı 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara. 

Sarı, Mehmet .(1999), “Dîvân Şiirinde Toplum ve Sosyal Hayat”, Edebiyat ve 
Toplum Sempozyumu Bildirileri (4-5 Haziran 1999), Gaziantep. s.60-70. 

Sarı, Mehmet .(1999), “Klasik Türk Şiirinde Devlet”, Osmanlı, C. 9, Yeni 
Türkiye Yayınları, Ankara. s. 678-688. 

Sarı, Mehmet. (2001), "Dîvân Şiirinde Rüşvet", Kayseri ve Yöresi Kültür, 
Sanat ve Edebiyat Bilgi Şöleni(12-13 Nisan 2001) Bildiriler 2. c., Kayseri, 2001, 
s. 651-665. 

Sarı, Mehmet. (2007), "Afyonkarahisarlı Dîvân Şâ'irlerinden Mehmed 
Niyâzî ve Şiirleri", VII. Afyonkarahisar Araştırmaları Sempozyumu Bildirileri 
(18-20 Nisan 2005), Ankara. s. 171-187. 

Sarı, Mehmet. (2010), "Divan Şiirinde Vatan Teması", Uluslararası Zeki 
Velidi Togan ve Türk Kültütü Bilgi Şöleni, 13- 15 Ekim, Yayımlanmamış Bildiri, 
Afyonkarahisar. 

Sarı, Mehmet. (2013), Mevlevî Âşık ve Şâir Konyalı Şem'î-Hayatı, Edebi 
Şahsiyeti ve Dîvânı, Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yay., Konya. 

Sarı, Mehmet. (2016), Askerî Muhammed Hayatı, Eserleri, Edebi Kişiliği ve 
Dîvânı'nın Tenkitli Metni, 3. baskı Afyonkarahisar Belediyesi Yay., 
Afyonkarahisar. 

Sevgi, Ahmet. (2008), Edebiyatımızda Vatan ve Namık Kemal, Yeniçağ 
Gazetesi 06. 12. 2008, WWW.yeniçaggazetesi. co.tr 

Sungur, Necati. (1994), Âhî Dîvânı-İnceleme Metin, Kültür Bak. Yay., 
Ankara. 

Sütçü, Tevfik. (2004), Tanzimat Sonrası Türk Edebiyatında Vatan Temi 
(Başlangıçtan 1918’e kadar), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul. 

Şardağ, Rüştü (1939), "Edebiyatımızda Vatan Duygusu", Varlık Dergisi, 1 
Aralık, Ankara. 

Tâhirü’l-Mevlevî. (1971), Şerh-i Mesnevi, C. 1, İstanbul. s. 51. 



   Mehmet SARI – Divân Şiirinde Vatan                                                            244 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Tarlan, Ali Nihad (1970), Zâtî Dîvânı (Edisyon Kritik ve Transkripsiyon)-
Gazeller Kısmı: II. Cild, İ.Ü. Ed. Fak. Yay.,  İstanbul. 

Tarlan, Ali Nihad. (1945), Hayâlî Bey Dîvânı, İ. Ü. Yay., İstanbul. 
Tarlan, Ali Nihad. (1963), Necâtî Beg Dîvânı, Milli Eğt. Bak. Yay., İstanbul. 
Taş, Hakan (2008), Vusûlî Dîvân (İnceleme-Metin-Çeviri-Açıklamalar-

Dizin), Gençlik Kitabevi, Konya. 
Tavukçu, Orhan Kemal (e-kitap), Dede Ömer Ruşenî Divanı, http://ekitap. 

kulturturizm. gov. tr/TR,78365/omer-ruşeni-divani. html 
Tulum, Mertol, Tanyeri, Ali. (1977), Nev'î Dîvânı,İ.Ü. Yay., İstanbul. 
Turan, Lokman. (1998), Yenişehirli Avnî Bey Divanının Tahlili (Tenkitli 

Metin), Atatürk Ü. Sos. Bil. Enst. Doktora Tezi, Erzurum.  
Tülbendci, Feridun Fazıl. (1977), Ata Sözleri, İnkılâp ve Aka Kitabevleri, 

İstanbul. 
Üst, Sibel (e-kitap), Nazmî Divanı, http://ekitap. kulturturizm. gov. 

tr/TR,78367/Edirneli-nazmi-divani.html 
Üstüner, Kaplan. (2010), Enderunlu Hasan Yâver Divan (İnceleme-Metin-

Çeviri-Dizin), Şanlıurfa. 
Üzgür, Tahir. (1991), Fehîm-i Kadîm, Hayatı, Sanatı, Dîvânı ve Metnin 

Bugünkü Türkçesi, Atatürk Kültür Merkezi Yay., Ankara. 
Yakar, Halil İbrahim. (2009), Gelibolulu Sun‘i Dîvânı, Gaziantep. 
Yazar, İlyas (e-kitap), Kanî Divanı, http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/ 

TR,78379/kani-divani.html 
Yenikale, Ahmet (e-kitap), Sünbülzade Vehbî Divanı, http://ekitap. 

kulturturizm. gov. tr/TR,78402/sunbul-zade-vehbi-divani.html  
Yeniterzi, Emine (2010), "Klasik Türk Şiirinde Ülke Ve Şehirlerin Meşhur 

Özellikleri- Famous Features Of Countrıes And Cıtıes In Classıcal Turkısh 
Poetry", Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal Of International 
Social Research Volume: 3 Issue: 15 Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel 
Sayısı Prof. Dr. Turgut Karabey Armağanı. 301-334 

Yılmaz Orak, Kadriye. (2001), İbrahim Tırsî ve Dîvân’ı-İnceleme Tenkidli 
Metin, Süleyman Demirel Ü. Sos. Bil. Enst. Yüksek Lisans Tezi, Isparta. 

Yılmaz, Mehmet. (1992), Edebiyatımızda İslami Kaynaklı Sözler-
Ansiklopedik Sözlük-, Enderun Kitabevi, İstanbul. 

Yücebaş, Hilmi. (1960), Şâir Padişahlar, İstanbul. 
Yücel, Hasan Ali. (1926), Türk Edebiyatı Numuneleri, I. C., İstanbul. 
Ziya Gökalp. (1970), Türkçülüğün Esasları, Devlet Kitapları 1000 Temel 

Eser 21, İstanbul. 
Zülfe, Ömer. (2009), On Altıncı Yüzyıl Şairi Selîkî ve Şiirleri, T. C. Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü Kültür Eserleri, 
www.kulturturizm.gov.tr 

Zülfe, Ömer. (2009), Yakînî Dîvân İnceleme-Metin ve Çeviri-Açıklamalar-
Sözlük, T. C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel 
Müdürlüğü Kültür Eserleri, www.kulturturizm.gov.tr 

 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/


Ϧ 

 

Kamile Çetin “Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 245-262 

Yükleme Tarihi: 13.07.2016 - Kabul Tarihi: 24.10.2016 

Kamile ÇETİN* 

 

MEKTEP SAHİBİ BİR ŞAİR OLARAK NECÂTÎ BEY* 

 

Öz: Bütün edebî eserler, bir düşünce ve kültür birikimi sonucunda kaleme 
alınırlar. İçinde teşekkül ettikleri devirlere adını veren edebî grup, anlayış ve 
yaklaşımların arkasında mutlaka bir dünya görüşü, felsefî bir akım vardır. Bu 
bağlamda, temelinde din, tasavvuf, mitoloji, medrese kültürü vs. gibi unsurların 
yer aldığı Klâsik Türk Edebiyatı’nda edebî gruplardan ziyade, takipçileri az 
olmakla beraber, zaman zaman gelenekten farklı bir yol benimseyen birtakım 
edebî çıkışlar, oluşumlar ve yaklaşımlar söz konusudur. Bu çıkış, yaklaşım veya 
oluşumlar, ya büyük şairlerin çevresinde meydana gelirler ya da onlardan 
bazıları tarafından temsil edilmek suretiyle varlıklarını hissettirirler.  

Bu yazıda, öncelikle edebî mektep, akım, ekol, tarz vb. kavramlar üzerinde 
durulacak, daha sonra da,  XV. yüzyıl Klâsik Türk Şiiri’nin önde gelen 
temsilcilerinden olan Necâtî Bey’in, hem çağdaşı şairler hem de daha sonraki 
dönemlerde oluşturduğu etki alanı ve mektep sahibi bir şair olup olmadığı ortaya 
konulmaya çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Klâsik Türk Şiiri, Mektep, Akım, Ekol, Tarz, Necâtî Bey. 

 

NECATI BEY AS A POET OF A SCHOOL 

Abstract: All literary works are written out as a result of a cultural background 
and thought. There is certainly a view of the world or a philosophical movement 
behind literary groups, understandings and approaches that give their names to 
the periods when they are formed.  In this connection; although their followers 
are few, some literary risings, formations and approaches that rebel against the 
tradition are in question in the Classical Turkish Literature which is based on 
some elements such as religion, sufism, mythology, madrasa culture, etc. rather 
than literary groups. These literary risings, formations and approaches either 
appear round great poets or make themselves apparent being represented by 
some of them. 

In this work, some concepts like literary school, literary movement, ecole and 
style will first be discussed. Then, one of the prominent representatives of the 
15th century Classical Turkish Poetry, Necati Bey’s influence on the 
contemporary poets and the following periods and if he is a poet of a school will 
be considered. 

Key Words: Classical Turkish Poetry, School, Movement, Ecole, Style, Necati Bey. 

 

 

 

                                                           
* Arş. Gör. Dr., Süleyman Demirel Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve 
Edebiyatı Bölümü, kamilecetin80@gmail.com.  
* Bu yazı, Erciyes Üniversitesi Klâsik Türk Edebiyatı Topluluğu tarafından, 25-27 Kasım 2010 
tarihleri arasında Kayseri’de düzenlenen VI. Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumu (Prof. Dr. Mine 
Mengi Adına) için hazırlanan ve sözlü sunumu yapılıp yayımlanmayan “Necâtî Bey Mektep 
Sahibi Bir Şair midir?” başlıklı tebliğin gözden geçirilerek yeniden düzenlenmiş şeklidir. 

mailto:kamilecetin80@gmail.com


Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   246 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Giriş  

Türk edebiyatında tam olarak açıklığa kavuşturulamamış konulardan 
biri de edebî akım, edebî mektep, edebî ekol ya da edebî çığır kavramlarıdır. Bu 
durumun sebeplerinden biri, Türkiye’de edebî akım kapsamına giren 
oluşumlarla Batı’daki edebî akımlar arasında birtakım farklar bulunması ve 
yine Batı’dan alınan akım, mektep, ekol, çığır kavramlarıyla karşılanan terimler 
arasındaki farklılıkların tam olarak tespit edilememesidir. Yaygın kanaate 
göre; Türk edebiyatında “edebî akım/mektep” kavramından ancak Türk 
edebiyatının yüzünü Batı’ya döndüğü Tanzimat’tan sonra söz edilebileceği 
yönündedir. Bu durumda; Halk Edebiyatı’nda ve Klâsik Türk Edebiyatı’nda yer 
alan, bazı kaynaklarda üslûp, tarz, mektep, akım olarak karşılanan oluşumlar, 
bir akım olmaktan çok, büyük sanatkârların etrafında teşekkül eden eğilimler 
şeklindedir. 

Bu çalışmada öncelikle, çoğunlukla birbirinin yerine kullanılan edebî 
mektep, edebî meslek, edebî akım, edebî ekol ve edebî çığır kavramları üzerinde 
durulmuş, daha sonra Türk edebiyatında Batılı anlamda edebî akımların 
bulunup bulunmadığı değerlendirilmeye çalışılmıştır. Aynı zamanda, konu 
gereği, Klâsik Türk Edebiyatı’nda varlıklarından söz edilen ve değişik 
kaynaklarda üslûp, tarz, mektep, akım kavramları ile karşılanan oluşumlardan 
söz edilmiştir. Son kısımda ise, hem kendi dönemindeki hem de daha sonraki 
yüzyıllarda diğer şairler üzerindeki etkisiyle kayda değer bir isim olan Necâtî 
Bey’in mektep sahibi bir şair olup olmadığı tartışılmıştır.   

Edebî Mektep/Meslek/Akım/Ekol/Çığır ve Türk Edebiyatında 
Edebî Akımlar 

Edebî akım (edebiyat akımı) terimi, Fransızca l’ecole litteraire’in 
karşılığıdır. Akım karşılığı olarak ekol, çığır, mektep ve meslek tabirleri de 
kullanılmaktadır (Karaalioğlu, Tarihsiz: 8). Edebî akım; “toplumsal hayatın 
gerçeklerine ve gereklerine göre bir araya gelen, felsefî bir görüşten beslenen, 
ilkeleri ve eserleri orijinal, aynı sanat anlayışı ve ortak dünya görüşü 
çizgisinde birleşen, sanatın diğer dallarını da kapsayacak şekilde söylemleri 
olan (Çetişli, 1998: 24-26), uluslararası nitelik kazanmış, tutarlı gruplar”dır 
(Emiroğlu, 2003: 33). Bir edebî akım etrafında toplanan yazar ve şairler, 
üslûp, duygu ve fikir bakımlarından birbirlerini az çok andıran eserler ortaya 
koyarlar. Her edebî akım, hem bir edebiyat kuramı hem de o kuramın edebiyat 
tarihi içindeki uygulamasıdır (Edebiyat kuramları hakkında geniş bilgi için 
bkz. Kolcu, 2008). Edebiyat tarihleri çoğu zaman edebî akımlara göre 
şekillenirken, edebiyat teorisi de büyük ölçüde edebî akımların birikimi 
üzerine oturur. Ayrıca edebî akım, edebiyat eleştirisiyle de iç içedir (Macit ve 
Soldan, 2008: 33; Çetişli, 1998: 24).  Batı’daki edebî akımlar; Hümanizm, 
Klâsisizm, Romantizm (Coşumculuk), Realizm (Gerçekçilik), Natüralizm 
(Doğalcılık), Parnasizm (Parnas), Sembolizm (Simgecilik), Empresyonizm, 
Ekspresyonizm, Ünaminizm, Kübizm, Fütürizm (Gelecekçilik), Dadaizm, 
Letrizm (Harfçilik), Sürrealizm (Gerçeküstücülük), Egzistansiyalizm 
(Varoluşçuluk), Personalizm (Kişilikçilik) ve Postmodernizm’dir (Akımlar 
hakkında geniş bilgi için bkz. Çetişli, 1998: 36-153; Aytaç, 2003: 272-322; 
Karaalioğlu, Tarihsiz: 23-165; Kefeli, 2007: 19-88; Ayyıldız ve Birgören, 2005: 
617-655; Kabaklı, 2004: 319-400; Macit ve Soldan, 2008: 33-42; Ertem, 1994. 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   247 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ayrıca bkz. Kantarcıoğlu, 2009. Bu konuda geniş bilgi için ayrıca bkz. Türk Dili 
Aylık Dil ve Yazın Dergisi, Doğumunun 100. Yılında Atatürk’e Armağan Yazın 
Akımları Özel Sayısı, 1981). Edebî akımın tanım ve özelliklerine bakıldığında, 
toplumsal hayatın gerçeklerine ve gereklerine göre hareket etme, felsefî bir 
görüşten beslenme, ilkelerin ve eserlerin orijinalliği, aynı sanat anlayışı ve 
ortak dünya görüşü çizgisinde birleşme, sanatın diğer dallarını da kapsayacak 
söylemler geliştirme, uluslararası nitelik kazanma, tutarlılık ilkeleri dikkati 
çekmektedir. Bu noktalardan bakıldığında Türkiye’de Batılı anlamda bir edebî 
akımın olmadığı görülür. Fakat konunun açıklığa kavuşmaması; kavram 
kargaşası, bakış açısı, taraflı değerlendirmeler, farklı bilim dallarında uzmanlık 
yapan kişilerin, toplulukların, yapı ve çalışmalarına farklı metotlarla 
yaklaşmaları gibi sebeplerden kaynaklanmaktadır. Nihai noktada, Türk 
edebiyatı açısından kendisiyle sınırlı kalmış, etkisi fazla olmamış oluşumlar 
(Nev-Yunaniler, Rübabcılar, Nayiler)  (Türk edebiyatındaki oluşumlar ile ilgili 
bir yazı için bkz. Taşçıoğlu, 1996: 10-11); ve gruplarla (Hecenin Beş Şairi, 
Şairler Derneği, Yedi Meşale ve Mavi) orta düzeyde etkileme gücü olanlar, 
kalabalık kadrosu olan daha etkili oluşumlar (Servet-i Fünûn, Fecr-i Ati, 
Dergâh ve Hisar) topluluk; söylemleri, eserleri, yaptıkları, etkileme gücü ve 
edebiyattaki yerleri önemli oluşumlar (Genç Kalemler, Garip) hareket olarak 
değerlendirilebilir (Emiroğlu, 2003: 33-40). 

Klâsik Türk Şiirinde Edebî Akımlar Konusu 

Kaynaklar, Osmanlı şiirinde Türkî-i Basit Akımı (Geniş bilgi için bkz. 
Mermer, 2006. Ayrıca bkz. Korkmaz, 2002: 694-695; Köprülü, 2004: s. 254-
258; Aynur, 2009: 34-59; Avşar, 2001: 127-144; Mermer, 2009: 262-278; 
Uludağ, 2009: 292-329), Tasavvufî Şiir Akımı/Geleneği (Kabaklı, 2004: 315. 
Birçoğu tarikat müntesibi olan Osmanlı sufi şairleri ve şiir dilleri hakkında 
ayrıca bkz. İsen, 1997: 209-220; Kılıç, 2004: 85-89; Karaca, 2005: 40-49) 
şeklinde bazı oluşumlardan söz ederler. Ayrıca, şiirlerine en çok nazire 
yazılan, aynı zamanda Tekke şairleri ve özellikle Bektaşî şairleri tarafından da 
sevilip takip edilen (Mengi, 1997: 149-151), Azerbaycan’da etkileri günümüze 
kadar devam eden ve Fuzûlî ile anılan (Heyet, 2004: 17) Lirik Şiir (Lirizm) 
Akımı/Geleneği ile Divan Şiiri’nde mektep sahibi sayılabilen birkaç şairden biri 
olan Nâbî’nin (Karahan, 1988: 6-7) şahsında zirveleşip takipçilerince 
sürdürülen ve şairlerin tecrübelerini, düşüncelerini genellikle örnekleme 
yoluyla aktardıkları (Bilkan, 1998: 63) Hikemî Tarz (Nâbî Mektebi/Ekolü) 
(Geniş bilgi için bkz. Yorulmaz, 1998: 43; Yorulmaz, 1996: 12; Mengi, 1991. Bu 
üslûbun temsilcileri hakkında geniş bilgi için bkz. Bilkan, 2002: 43); XVII. 
asırda Şehrî, Nâilî, İsmetî, Neşâtî, Fehim, XVIII. yüzyılda ise Nedîm ve Şeyh 
Gâlib ile Divan Şiiri’nde temsil edilen (İpekten, 1999: 60-67) Sebk-i 
Hindî/Sebk-i İsfahanî Ekolü (Geniş bilgi için bkz. Bilkan ve Aydın, 2007; 
Babacan, 2008), Mahallileşme/Yerlileşme Akımı (Cereyanı)/Nedimâne Söyleyiş 
(Erkul, 2007: 128-132; Kabaklı, 2004: 317; Şentürk ve Kartal, 2005: 367-368; 
Mazıoğlu, 1992: 56; Macit, 1999: 712-713; Özgül, 2006: 279-282; Erdoğan, 
2009: 114-165, Erkul, 2009: 166-181. Bu konuda ayrıca bkz. Avşar, 2009: 19-
33) akımlarının bulunduğunu ifade ederler. Bununla birlikte, söz konusu şiir 
geleneğinde XIX. yüzyıla kadar Batı edebiyatındaki örneklerine benzer 
sistemli bir akımdan söz etmek yerine tarihî akış içinde şairlerin büyük ölçüde 
Farsça söyleyen ustaları karşısında aldıkları durumların gereği olan üslûp 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   248 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

arayışlarından bahsedilebileceğine dair bir kanaat de vardır (Macit ve Soldan, 
2008: 43; Ayyıldız ve Birgören, 2005: 617-618).  

Bütün bu değerlendirmeler ışığında Klâsik Türk Edebiyatı’nda edebî 
gruplardan ziyade, takipçileri az olmakla ve sınırları kesin olarak 
belirlenememekle beraber, zaman zaman geleneğin dışında bir şiir tarzı 
benimseyen arayışlarla büyük şairlerin çevresinde oluşan veya onlardan 
bazıları tarafından temsil edilmesiyle varlığını hissettiren edebî oluşumlar, 
birtakım edebî yaklaşımlar bulunduğu sonucuna varılabilir. O hâlde, Klâsik 
Türk Edebiyatı’na, bir süreklilik içerisinde yüzyıllar boyunca, saf güzelliğe 
ulaşmaya çalışan, “tek bir şiir anlayışı” olarak bakmak daha yerinde olacaktır 
(Erkul, 2007: 122; Kurnaz, 2000: 165-168).  

Klâsik Türk Edebiyatında Mektep Konusu 

Özellikle son zamanlarda yazılan üslûp kitaplarında veya üslûp esaslı 
çalışmalarda birbirine en fazla karıştırılan veya birbirinin yerine kullanılan 
ıstılahlar, üslûp ve mekteptir. Üzerinde tam bir fikir birliğine varılamamış 
olmakla beraber, üslûp; “belli bir görüş, duyuş ve birikime sahip olan 
sanatçının hayatı boyunca edindiği tecrübe ve tavırlarla seçtiği konuyu, biçim 
ve içeriğin belirlediği vasıta ve yöntemler kullanarak kendisine has bir 
biçimde ördüğü kelimelerle anlatmasından doğan bir edebî değer unsuru ve 
ölçüsü” olarak tanımlanabilir (Çoban, 2004: 16. Üslûp konusu hakkında ayrıca 
bkz. Aktaş, 1998). Türkiye’de yapılan araştırmalara bakıldığında özellikle 
Klâsik Türk Edebiyatı çalışmalarında, üslûbun, Sebk-i Hindî, Hikemî Tarz, 
Türkî-i Basît, Mahallî Tarz vs. şeklinde belli bir dönem veya muhteva tarzını 
ifade ettiği görülmektedir. Oysa mektep denildiğinde; Fuzûlî Mektebi (Bu 
konuda bkz. Tanpınar, 2005a: 137-140) ; Divan Şiiri’ne ses ve ahenk 
hususunda getirdiği yenilikle kudretli bir şair olup kendisinden sonra gelen 
şairlerin hemen tamamını etkileyen ve özenilip taklit edilen Bâkî’nin (Doğan, 
1998: 22-23) adıyla anılan Bâkî Mektebi/Klâsik Üslûp (Şentürk ve Kartal, 
2005: 365), gazelde Yahyâ Bey Mektebi, kasidede Nef’î Mektebî, Nedîmâne 
Söyleyiş gibi, daha çok büyük şairlerin etrafında oluşan ve onların şiir 
anlayışının hem kendi asırlarında hem de sonraki yüzyıllarda muakkiplerince 
sürdürülen sanat anlayışları kastedilmektedir. Bu noktada da, genellikle belli 
bir nazım veya nesir türünde bir üstadın ferdî üslûbunun peşinden gidilmesi 
akla gelmektedir (Dilmen, 1989: 34). Ancak bunlar, Batılı anlamda bir mektep 
olmayıp etkili ferdî üslûpların takibiyle ortaya çıkan bireysel tasarruflardır 
(Babacan, 2008: 21). Bir başka deyişle, Tanzimat’tan önceki oluşumlar, bir 
şairin şiir söyleyiş tarzını aynı dönemde, fakat çoğunlukla sonradan birkaç 
kişinin devam ettirmesi, yani eğilim şeklinde görülmüştür (Emiroğlu, 2003: 
46). Bu konuda son zamanlarda yapılan geniş bir araştırmada da Osmanlı 
şairlerinin talim ile taklit, bir üstattan meşk, tercüme ve nazire gibi yollarla 
okul, yani şiir mektebi oluşturarak şiir ve şairlik talim ettikleri vurgulanmıştır. 
Burada üstatları takip metodunun önemine işaret edilmekte, yukarıda sözü 
edilen tarz ve mektep kavramları kastedilmemektedir (Kurnaz, 2007: 18-65). 
Bazı araştırmacılar mektebin, İngilizce school literary teriminin karşılığı olarak 
geleneklerin, tarzların, düşüncelerin, görüşlerin, siyasî-sosyal veya kültürel 
nedenlerin etkisiyle belirli bir dönemde, bir veya birkaç ülkenin edebiyatında 
ortaya çıkan bir cereyan olduğunu söylemişlerdir. Ancak bu kullanım, bizdeki 
dönem üslûbunun tam karşılığıdır. Mana-muhteva çalışmalarının çağdaş 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   249 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

üslûpbilim çalışmalarında kullanılmasıyla birlikte mektep ve üslûp arasında 
hiçbir fark kalmamıştır (Babacan, 2008: 25-26).  

Necâtî Bey Mektep Sahibi Bir Şair midir? 

Doğum yeri ve tarihi bilinmeyen ve kaynaklarda Edirneli bir hanım 
tarafından köle olarak alınıp sonradan evlatlık edinildiği, kendisine iyi bir 
tahsil sağlandığı belirtilen, Kastamonu’da şöhrete kavuşan Necâtî Bey daha 
sonra İstanbul’a gelmiş, Fatih Sultan Mehmed’e divan kâtibi olmuştur. Şair, II. 
Bâyezid döneminde Şehzâde Abdullah’ın divan kâtibi olarak onunla beraber 
Karaman’a gitmiş, şehzadeden büyük ilgi görmüş, onun üç yıl sonra vefatının 
ardından İstanbul’a dönmüştür. Padişaha, Dâvûd Paşa, Kâsım Paşa ve Mesih 
Paşa gibi devlet ricaline kasideler sunmuş; devrin önde gelen, hatırlı 
kimseleriyle tanışmıştır. Daha sonra vefatına kadar sürecek bir dostluğu 
başlatmak üzere Kazasker Müeyyedzâde Abdurrahmân Çelebi ile arkadaş 
olmuş; onun aracılığıyla Manisa valiliğine tayin edilen Şehzâde Mahmûd’un 
nişancısı olmuş (M. 1504), şehzadeyle birlikte Manisa’ya gitmiştir. Buradaki 
görevi Şehzâde Mahmûd’un vefat tarihi olan M. 1507 yılına kadar sürmüştür. 
O yıllarda Manisa’da bulunan Defterdar Tâli’î, divan kâtibi Sun’î, Şevkî gibi 
şairler Necâtî Bey’in sohbetine katılmışlardır. Hatta öyle ki, bu şairlerden 
Sun’î, aynı mahlası taşıyan diğer şairlerden ayırt edilmek için “Necâtî Sun’îsi” 
diye tanınmıştır. Bu yıllarda Necâtî Bey, artık her yerde tanınan ve hürmet 
gören ünlü bir şair konumundadır. Bir ara İstanbul’a da uğrayan Necâtî, devrin 
ünlü şairlerinden Revânî, Ferrûhî, Mesihî, Şem’î, Âhî ve Zâtî ile görüşmüştür. 
Şair, Şehzâde Mahmûd’un vefatından sonra İstanbul’a dönmüş ve devlet 
hizmetinden elini çekmiştir. Vefâ’daki evinde kendisine bağlanan bin akça 
aylık ile geçinmiş; vaktinin çoğunu Müeyyedzâde Abdurrahmân, 
Ümmüveledzâde Abdülazîz Çelebi, Sehî Bey, Sun’î, Nakkâş Bayram gibi 
dostlarıyla geçirmiştir. M. 1509 yılında vefat etmiş ve Şeyh Vefâ Türbesi 
yanına defnedilmiştir (Hayatı hakkında geniş bilgi için bkz. Tarlan, 1992b: 17-
23; Kaya, 2006: 477-478; Komisyon, 1986: 548-550).  

Önceleri devrin padişahlarının edebî muhitlerine dâhil olan Necâtî Bey, 
devlet memuru vazifesiyle gittiği Anadolu’da kendi edebî çevresini 
oluşturmuştur. Hem himaye edilen hem de kendisi başka şairlere hamilik, 
hatta hocalık eden şair, Avrupaî manada olmasa dahi, adına Necâtî Bey Mektebi 
denilebilecek ve etkisi uzun asırlar boyunca, çok geniş bir sahada devam eden 
bir oluşuma öncülük etmiştir (Azlal, 2009: 634). Şahsî sanat kudreti sebebiyle 
mahallileşme eğiliminin kuvvet kazandığı, kendisinden sonra Türkçe 
yazmanın edebî bir değerlendirme ölçütü hâline geldiği Necâtî Bey, bu 
özelliğiyle Türk edebiyatının ilk ekolünü oluşturan isim olarak kabul edilebilir 
(Avşar, 2001: 131). XV. asrın sade dil kullanan aydınları içinde şehirli 
Türkçesiyle şiirler kaleme alan şairin Divanı’ndaki 650 gazelin büyük 
çoğunluğu Türkçe kelimelerle söylenmiştir (Turga, 1996: 8; Banarlı, 1998: c. I, 
469). Necâtî Bey Divanında Türkçe kullanımı hakkında yapılmış bir çalışma 
için bkz. Delice, 2009: 433-441. Ayrıca bkz. Günşen, 2009: 442-455).  

Divan Şiiri’nde yerlileşme hareketini/mahallileşme akımını esasen 
Nedîm ile değil, Necâtî Bey ile başlatmak daha doğrudur. Bu arada, elbette, 
aynı asır şairlerinden Tâcîzâde Câfer Çelebi’nin bu konudaki gayretlerini de 
göz ardı etmemek gerekir (Mermer, 2006: 24). Klâsik Türk Edebiyatı geleneği 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   250 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

içerisinde İvazpaşazâde Atâyî, Sarıca Kemâl, Sâfî (Cezerî Kâsım Paşa) gibi 
şairlerin şiirlerinde görülen yerlilik arzusu, Necâtî’nin şahsında en büyük 
temsilcisini bulur. Şairin günlük dilden gelen unsurları kullanması, atasözü ve 
deyimleri başarıyla şiirine malzeme yapması, Latîfî’nin söyleyişiyle 
Kastamonu yöresine ait kelime ve tabirlere yer vermesi onu kendisinden 
önceki şairlerden ayıran bir üslûp özelliğidir (Şairin divanında yer alan bazı 
yerel ve arkaik unsurlarla ilgili bkz. Köktekin, 2009: 25-35; Bozkaplan, 2009: 
45-56. Ayrıca bkz. Mert, 2015). Nitekim Latîfî, Necâtî’nin şiirlerinde mahallî 
söyleyişlerin yer aldığını, hatta bunlardan bir kısmının anlaşılabilmesi için 
Kastamonu’da kullanılan bazı kelime, tabir ve yer adlarının bilinmesi 
gerektiğini söylemektedir (İsen, 1999: 321-325. Bu konuda örnekler için bkz. 
Solmaz, 2005: 16-18). Necâtî Bey, bir yandan kendine mahsus üslûbunu 
geliştirirken diğer yandan “Necâtî’nin dirisinden Ahmed’in ölüsü yeğdir” 
diyerek kendinden önceki şairlere duyduğu saygıyı ifade etmekten de geri 
kalmamıştır. Onun elinde Türkçe, gerçek manada mısra estetiğine kavuşmuş 
ve ondan sonra gelen şairler bu birikimi görmezden gelememişlerdir. XVI. 
yüzyılda Bâkî, Necâtî’nin oluşturduğu çizgiyi takip ederken Hayretî, Hayâlî, 
Usûlî, Yahyâ Bey gibi Rumelili şairler, yerli, ahenkli bir şiir dili 
oluşturmuşlardır (Rumelili şairlerde yöresel kültür unsurları ile ilgili bkz. 
Çeltik, 2000: 99-109; ayrıca bkz. Çeltik, 2009: 804-824). XIII. ve XIV. asırlarda 
Türk şairleri daha çok İran şiirinin etkisi altında eser verirken Necâtî Bey, 
Şeyhî ve Ahmed Paşa ile birlikte Türkçeye önem vermiştir. Türkçe duyuş ve 
söyleyiş bakımından diğer iki şairden daha üstün olduğunu göstermiştir. 
Necâtî Bey’in güzel ve ince hayallerle dolu şiirleri, kendinden önce gelenlerin 
ve çağdaşlarının çoğunda olduğu gibi, İran şairlerine ait şiirlerin tercüme ve 
tesiri yerine, şahsî gözlemleriyle bunları incelikle işleyen şair ruhunun ve 
zekâsının damgasını taşımaktadır (Çavuşoğlu, Tarihsiz: 21). İçinde 
atasözlerinin, deyimlerin, Kastamonu yöresine ait arkaik ve yerel unsurların 
kullanıldığı bir Türkçe ile şiirler kaleme alan Necâtî Bey, folklorik üslûbu 
estetik üslûp seviyesine taşımıştır (Durmuş, 2011: 74). Şair,  aralarında 
Taşlıcalı Yahyâ Bey, Hayâlî ve Usûlî’nin de yer aldığı isimlerle birlikte ses, 
söyleyiş ve şekil olmak üzere, Divan Şiiri’ne asıl güzelliğini verecek olan 
değerleri bulmuş bir isimdir (Tanpınar, 2005b: 141). Sade ve tabii bir dille 
yazan Necâtî Bey’in şiirleri külfetsiz ve yapmacıksız söyleyişleriyle dikkati 
çeker. Bilhassa gazel vadisinde üstat kabul edilen şair, “Hüsrev-i Rûm” diye 
vasıflandırılmıştır. Gazelleriyle Divan Şiiri’ni dil ve söz bakımından büyük bir 
tekâmüle kavuşturan Necâtî Bey Divan’ında, devrin sosyal hayatına, ahlâk ve 
telakkilerine dair çizgiler ve tasvirler göze çarpmaktadır (Timurtaş, 2005: 252. 
Necâtî Bey Divanı’nda atasözü, deyim kullanımı ve Türkçesi ile ilgili olarak 
bkz. Sinan, 2005: 107-114; Açıkgöz, 2009: 22-24; Akman, 2009: 68-76; 
Dursunoğlu, 2009: 108-120; İnce, 2009: 132-147; Yılar, 2009: 460-465). 

Necâtî, devrinin melikü’ş-şu’arâsı, yani şairler sultanıdır (İsen, 1998: 
145). Gazellerinin birçoğu sehl-i mümteni örneği olan şairin üstün özellikleri; 
kolay söyleyiş, taze hayaller, mısralar arasına serpiştirdiği derin mana ve 
edebî sanatlardır. Osmanlı’da mesel söyleme (mesel-gûyluk), şiirde atalar sözü 
kullanma, atalar sözü değerinde mısralar, beyitler söyleyebilme Sâfî (Kâsım 
Paşa) ile başlamış, Necâtî Bey’de kemalini bulmuştur. Bu vadide Türk 
edebiyatının en büyük sanatkârıdır, denilebilir (İsen, 1994: 164; Kutluk, 1989:  



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   251 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

II. Cilt, 971). Necâtî Bey, Klâsik Türk Şiiri’ne hakiki şiir edasını veren ilk büyük 
şairlerden olup ünü her tarafa yayılmış ve devrin ileri gelen şairlerince üstat 
kabul edilmiştir. Gerek lirik, gerekse hakimâne tarzda söylediği beyitlerinde 
(Necâtî Bey’in hakimâne sözleri hakkında yapılmış bir çalışma için bkz. 
Kırbıyık, 2009: 166-175) atasözlerini, deyimleri, halk tabirlerini başarıyla 
kullanmıştır. Böylece şair, hem söylemek istediklerini rahatça ve inandırıcı 
olarak ifade edebilmiş hem de okuyucuyu kısa yoldan ve etkili bir şekilde 
uyarmayı başarmıştır (Şentürk ve Kartal, 2005: 191). Süssüzlük, yalınlık, 
doğallık onun şiirinin temel özelliğidir. Şiir diliyle yerliliği sağlamanın 
yanında, mazmunların alışılmış çağrışımlarını kırarak onlara yaşanan hayatın 
canlılığını katmış ve şiiri kuruluktan kurtarmıştır (Özkırımlı, 1990: c. 3, 901. 
Necâtî Bey’in Türk şiir diline ritim hususunda katkısına dair yapılan bir 
çalışma için bkz. Genç, 2009: 91-99).  

Şiirlerinin rediflerini daha çok Türkçe kelimelerden seçen (Bu konuda 
geniş bilgi için bkz. Yazıcı, 2009: 595-603) ve Türkçesi “şehirli Türkçesi” olan 
Necâtî Bey’in divanında yer alan gazellerin çoğu da Türkçe kelimelerle 
kafiyelenmiştir. Onun şiirleri, kuruluşunu tamamlamış ya da artık klâsikleşmiş 
bir edebiyatın ürünüdür. Necâtî, kendi dönemine kadar oldukça seviye 
katetmiş olan İstanbul Türkçesi’nin bir yazı dili hâlini almasında büyük rol 
oynamıştır. Fars şiirini taklit edenlerin aksine Necâtî, Türkçenin gerçek 
güzelliğini şiirlerine aksettirmiştir. Halkın dilinden alınmış deyişleri, 
atasözleri, deyimleri kullanması, şiirine, sadeliğin yanında akıcılık ve açıklık 
kazandırmıştır. Türkçe atasözleri ve deyimlerle zenginleşen klâsik şiir dili 
ileriki asırlarda Bâkî, Şeyhülislâm Yahyâ ve Nedîm ile daha da gelişecektir 
(Mermer vd., 2007: 466. Necâtî Bey’in Nedîm’in şiirlerindeki etkisine dair bir 
çalışma için bkz. Yusubova, 2009: 87-90). Şiirlerindeki sadelikle âşık tarzını, 
yerlilik arzusuyla Zâtî ve Bâkî’yi, lirik ve samimi üslûbuyla Fuzûlî’yi 
müjdeleyen Necâtî Bey (Yılmaz, 2015: 12), şairin gazellerine yazdıkları 
nazirelerden de anlaşıldığı üzere, Zâtî, Hayâlî, Bâkî, Fuzûlî gibi büyük şairler 
üzerinde dahi etkili olmuştur (Kurnaz, 2004: 193). Yine Sehî, Sun’î, Tâli’î ve 
Şevkî gibi şairler bizzat Necâtî Bey tarafından yetiştirilmişlerdir (İpekten, 
1996: 186). Gazellerine kendi devrinden yaklaşık iki asır sonra, yani XVII. 
yüzyılda dahi dikkat çekici miktarda nazireler kaleme alınması şairin Türk 
edebiyatındaki uzun soluklu tesirinin bir yansıması durumundadır (Kurtoğlu, 
2009: 466-475). Bir çalışmada Azerbaycan sahasında bulunan dokuz cönkte 
Necâtî Bey’e ait bazı şiirlere rastlanmasından anlaşıldığı üzere, şairin etki alanı 
Anadolu ve Rumeli’nin yanında Azerbaycan’a kadar uzanmıştır (Bu konuda 
geniş bilgi için bkz. Musalı, 2009: 149-158). Necâtî Bey’in Azerbaycan 
sahasındaki tesirinin XIX. asra kadar sürdüğü bu yüzyıl şairlerinden Seyyid 
Nigârî’nin onun “gayrı” redifli gazeline üç nazire yazmasından anlaşılmaktadır 
(Bu konuda geniş bilgi için bkz. Bayram, 2009: 643-651). Nigârî Divanı üzerine 
yapılan akademik bir çalışmada bahsi geçen gazellerden ilkinin (G. 606) 11, 
ikincisinin (G. 608) 9 ve üçüncüsünün (G. 610) 10 beyit olarak kaleme alındığı 
görülmektedir (Bu gazeller için bkz. Akkuş: 2001). Yine şairin aynı zamanda 
Orta Asya ve Doğu Türkistan sahası edebî geleneği içinde bir tesire sahip 
olduğu da bu konuda yapılan bir çalışma ile ortaya konulmuştur (Hamraeva, 
2009: 456-459). 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   252 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

XV. asrın büyük şairlerinden biri olan Hayâlî Bey, Necâtî Bey yolunu 
tutanlardandır. Hatta şair, bu yüzyılda kendisini Necâtî’nin yerine ikame eder. 
Bir gazelinde yer alan aşağıdaki beyitten anlaşıldığına göre, Hayâlî Bey, hiç 
olmazsa hayatının bir döneminde Necâtî Mektebine dâhil olmuştur (Kurnaz, 
1996: 41):  

Ey nazm-ı Hayâlî gibi rengin söze tâlib 
Her ma’ni-i hasın mesel-âmiz söz olsun        (Tarlan, 1992a:  G. 443/6) 

Devrindeki şairlerden başka, XVI. yüzyılda yaşamış olanlar da Necâtî 
Bey’e büyük bir hayranlık duymuşlardır. Şiirlerine, sağlığında olduğu gibi, 
ölümünden sonra da nazireler söylenmiştir. Mesela, Kılıçzâde lakabıyla da 
tanınan İshâk Çelebi (M. 1464-M. 1537), Necâtî Bey’in etkisiyle şiirlerinde çok 
miktarda atasözü, deyim ve çeşitli söz kalıplarını kullanmıştır (Mermer, 2006: 
478). Latîfî, Mihrî Hatun’un Necâtî Bey’e nazireler yazarak şiirde onun 
derecesine erişmeyi dilediğini, yazdığı her şiiri şaire göndererek onun 
kanaatini öğrenmek istediğini söyler (Canım, 2000: 511-512. Mihrî’nin 
şiirinde Necâtî Bey’in etkisi hakkında yapılan bir çalışma için bkz. Rzayeva, 
2009: 233-241). Yine Latîfî’nin söylediğine göre Necâtî’ye nazire yazan 
şairlerden biri de Tokatlı Vâlihî’dir (Canım, 2000: 555-556). Âşık Çelebi de, 
Subhî’nin (Mustafa Çelebi) şairler içinde ancak Necâtî Bey’i kabul ettiğini 
yazar (Kılıç, 2010: c. 3, 1280). Yine Latîfî, o devir şairlerinden Vasfi Şâvur 
(Canım, 2000: 318) ve Sâkî’nin (Canım, 2000: 295) Necâtî’nin üslûbunu 
uygulayıp yolundan gittiklerini söyler. Ayrıca Sûzî-yi Nakşîbendî’nin şairin bir 
gazeline nazire yazdığını belirtir (Canım, 2000: 311). Aynı asır şairlerinden 
Muhyî de, Necâtî Bey’in 41 gazelini tanzir etmiştir (Bu konuda geniş bilgi için 
bkz. Arslan, 2009: 121-131). Latîfî, aynı zamanda, Necâtî Bey’in “döne döne” 
redifli gazeline nazire söyleyenler arasında Üsküplü Zârî’nin adını ve 
naziresinin başlangıç beytini verir (Canım, 2000: 285). Ayrıca yine Latîfî, 
Necâtî’nin “girih girih” redifli gazeline birçok şairin nazire söylediğini, 
bunlardan en üstününün Filibeli Rızâyî’nin naziresi olduğunu söyler (Canım, 
2000: 274). Kınalızâde Hasan Çelebi, Necâtî’nin çağdaşı şairlerden dedesi 
Ispartalı Mîrî Efendi’nin gazellerinin çoğunun Necâtî üslûbunda olduğunu ve 
şaire nazirelerinin bulunduğunu ifade eder (Kutluk, 1989: II. Cilt, 944). Âhî’nin 
Necâtî’nin “eğri” redifli gazeline söylediği nazireden bir beyti örnek verir 
(Kutluk, 1989: I. Cilt, 193). Âşık Çelebi, Necâtî’nin; “Saçunla eğlenürüz ey büt-i 
cefâ-pîşe/Ki halka halka durur çün kilîd-i endîşe” matlalı gazeline Revânî’nin 
bir nazire yazdığını bildirir (Kılıç, 2010: c. 3, 1392). Bununla birlikte, şairin 
Necâtî Bey’den etkilenmesi hususunda yakın zamanlarda yapılan bir 
çalışmadan anlaşıldığı üzere, Revânî’nin zaman zaman Necâtî Bey’in 
gazellerine nazire yazmanın ötesinde intihale yaklaşan bir şiir tarzı 
benimsediği anlaşılmaktadır (Bu konuda geniş bilgi için Tanyıldız, 2015: 10-
24). Mürekkepçi Enverî, Sehî Bey, İznikli Kurbî, Fuzûlî, Nihânî, Rahmî (Bursalı 
Nakkaş Bâlî), Yahyâ Bey, Âlî Mustafa Efendi, Neşâtî, Verdî, Mesîhî, Şeyhoğlu 
Cemâlî, Sa‘dî, ve Âsaf (Damad Mahmûd Paşa) Necâtî Bey’in şiirlerine nazire ve 
tahmis yazan diğer şairlerdir (Kaya, 2006: 478). Yine şairin gazellerine nazire 
yazan isimler arasında Celîlî de (Bu konuda geniş bilgi için bkz. Kazan, 2009: 
507-523) yer almaktadır. 

Necâtî Bey’in şiirlerine nazire yazan ve onun şiir üslûbunu takip eden 
şairlerden biri de Bâkî’dir. Bâkî, Necâtî’nin; 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   253 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bir alay oldı perî şîvelü âhû beğler 
Gözi âhûların alayına yâhû beğler                     (Tarlan, 1992b: G. 67)                                                                                 

beytiyle başlayan gazeline bir tahmis yazmıştır (Çavuşoğlu, Tarihsiz: 22-25). 
“Tahmîs-i Gazel-i Necâtî” başlığıyla Bâkî Divanı’nda yer alan ve altı bendden 
oluşan bu tahmis aşağıdaki şekildedir: 

I 
Râyet-i fitne çeküp ol kad-i dil-cû begler 
Üşdiler yanına her şûh-ı cefâ-hû begler 
Bir yire geldi mi nice gamzesi câdû begler 
Bir âlây oldu perî şîveli âhû begler 
Gözi âhûların âlâyına yâ Hû begler 

II 
Kaynadup nâr-ı gam-ı ‘aşk ile hûn-ı cigeri 
Gözlerümden akıdur kendü görinmez o perî 
Sanmanuz nev’-i beşerden gele bu şîveleri 
Bir perî içün akar iki gözüm çeşmeleri 
Sakınun bilmiş olun ılıdur ol su begler 

III 
Cân yidürsen eger ol husrev-i şîrîn-dehene 
Gâlib olsan reh-i ‘aşkında bu gün Kûh-kene 
Ne kadar nakd-i revânun da nisâr olsa yine 
Bî-vefâlıklar ider yolına cânlar virene 
‘Acebâ böyle m’olur dünyede hep bu begler 

IV 
Pâk-rû tâze-cevândur bana cânumdan e’az 
Gelmedi yanuma zen kısmı meger duhter-i rez 
Bakmadum atlas u dîbâsına dehrün bir kez 
Raht u bahtum götüri oda urursan dütmez 
Bir iki gün beni bu dünyede mahbûb begler 

V 
Boynuna hîle kemendin biri baglar nâ-gâh 
Çıkarur togru yolundan biri eyler güm-râh 
Bu belâya bulımaz çâre ne dervîş ü ne şâh 
Kimseye uymasun ulaşmasun Allâh Allâh 
Zülf-i bî-dîn ile ol gamze-i câdû begler 
 

VI 
Bâkıyâ gel olalum Ka’be-i dil yolına peyk 
Diyelüm sem’a nidâ iricek âhır Lebbeyk 
Girelüm râh-ı Hudâya diyüp e’s-sa’yü ileyk 
Ne Necâtî ne güzeller ne selâmün ne ‘aleyk 
Fâriguz eylemezüz kimseye tapu begler                     (Küçük, 1994: Mus.8) 

Necâtî Bey’in en çok nazire yazılan gazellerinden biri de, yedi beyit 
olan ve aruzun Fe’ilâtün/ Fe’ilâtün/ Fe’ilâtün/ Fe’ilün kalıbıyla yazılan ve matla 
beyti aşağıdaki şekilde olan “döne döne” redifli gazelidir: 

Çıkalı göklere âhum şereri döne döne 
Yandı kandîl-i sipihrün ciğeri döne döne                (Tarlan, 1992b: G. 472)  



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   254 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bu gazele Mihrî Hatun ve Üsküplü Zarî gibi çağdaşı şairler dışında, 
Nazmî, Hızrî, Lamiî, Kebirî, Muhibbî, Ferîdî gibi şairler tarafından 17 adet 
nazire yazılmıştır (Horata, 2003: 368). Burada, sadece Bâkî’nin naziresine yer 
verilecektir: 

Çıkar eflâke derûnum şereri döne döne 
Dökilür hâke yaşum katreleri döne döne 
 
‘Âşık-ı haste-dilün nite ki fânûs-ı hayâl 
Nâr-ı ‘aşkunla yanupdur cigeri döne döne 
 
Pister-i gamda gözüm giceler uyhu görmez 
İderin subha degin nâleleri döne döne 
 
Zevrak-âsâ gam-ı ‘aşkunla yaşum gird-âbı 
Gark idüpdür sanemâ çeşm-i teri döne döne 
 
‘Îd-gâhun göreyin inlesün ol dôlâbı 
İle seyr itdürür ol sîm-beri döne döne 
 
Dîde-i encüme kühl olmag içün eflâke 
Gird-bâd ile çıkar hâk-i deri döne döne 
 
 
Tolaşaldan ruhı şem’ine dil-i ser-geşte 
Yakdı pervâne-sıfat bâl ü peri döne döne 
 
Katre-i eşkine öykündi diyü Bâkî’nün 
Çarh-i hakkâk yonupdur güheri döne döne               (Küçük, 1994: G. 464)  

Bilhassa ilk eserlerinde Ahmed Paşa ile Necâtî etkisi görülen şairlerden 
biri de Zâtî’dir. Elbette şair, ilerleyen dönemde kendi şahsiyetini gösteren 
kaside ve gazeller yazmıştır (Kut, 2005: 3). Onun Necâtî Bey’e yazdığı 
nazirelerden biri olan aşağıdaki şiirde gazellerin birinci beyitlerindeki 
benzerlik dikkat çekicidir. Ayrıca, Necâtî’nin dördüncü beytiyle Zâtî’nin 
beşinci beyti de birbirine benzemektedir (Aydemir, 2001: 733-734): 

Necâtî Bey’in gazeli aşağıdaki şekildedir: 

Zekan-ı yârda vefâ n’eyler 
Ser-nigûn çâh içinde mâ n’eyler 
 
Dimedün yâd idüp beni bir gün 
Aceb ol derde mübtelâ n’eyler 
 
Bülbülün dûd-ı âhı ey yüzi gül 
Göresin âkıbet sana n’eyler 
 
Hele derd ü belâna sabr idelüm 
Görelüm sonucu Hudâ n’eyler 
 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   255 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şol ki Nakkâş-ı Lem-yezel özler 
Dil-berin hüsnini bahâ n’eyler 
 
Şol çemende k’ide Necâti figân 
Andelîb-i suhan-serâ n’eyler                                     (Tarlan, 1992b: G. 116) 

Zâtî tarafından Necâtî Bey’in yukarıdaki gazeline yazılan ve yedi 
beyitten oluşan nazire metni ise şöyledir: 

Kubbe-i çarhda safâ n’eyler 
Ser-nigûn tâs içinde mâ n’eyler 
 
İdeyin aşk içinde nâleleri 
Bezm-i meyde virür safâ n’eyler 
 
İrişür ömr-i câvidâna revân 
Şol ki rûhın sana revân eyler 
 
İtdi eczâmı nışkun âteşi kül 
Bilmezin ol dahi bana n’eyler 
 
Usanam sanma cevrden o sanem 
Dir ise görelüm Hudâ n’eyler 
 
Başı derd-i nigâr ile hoş iken 
İrişüp cânıma devâ n’eyler 
 
Varayın cânun alayın didi yâr 
N’eyleyin dahi Zâtiyâ n’eyler                                       (Aydemir, 2007: 126) 

Şiirleriyle Divan Şiiri’nin temelini atan Necâtî Bey (Kaya, 2006: 477), 
hem bizzat yetiştirdiği şairler hem kendi asrı hem de daha sonraki 
yüzyıllardaki takipçileri, şiirlerine yazılan nazire ve tahmislerle sadece XV. 
asrın değil, bütün Klâsik Türk Şiiri’nin önde gelen isimlerinden biridir. O, 
Fuzûlî, Nesîmî, Şeyhî, Bâkî, Nedîm, Şeyh Galib gibi eski şiirin sıkı nizamı ve 
müşterek lügati içinde gerçekten çığır açabilen şairlerden biridir (Tanpınar, 
2005a: 137). Diğer taraftan, Necâtî Bey’in etkisi Divan Şiiri ile de sınırlı 
kalmamış, Modern Türk şiiri döneminde Behçet Necatigil’e kadar uzanmıştır 
(Bu konuda yapılmış bir çalışma için bkz. Memmedova, 2009: 476-487; ayrıca 
bkz. Pala, 1998: 19). Divan edebiyatı geleneğini zengin bir şiir hazinesi olarak 
gören, onda sanatına katkıda bulunacak yeni imkânlar keşfeden (Kalpaklı, 
2010: 25), gelenek ve gelenekten faydalanma konusunda yazdığı yazılarda 
kendisini, mayasında Yûnus Emre, Âşık Paşa, Fuzûlî, Karacaoğlan gibi 
isimlerin bulunduğu bir kimse olarak nitelendiren şairin, tartışmalı bir konu 
olmakla beraber, ilk soyadı olan “Gönül”ü bırakıp “Necatigil”i alması, hem 
babasının adının Necati oluşuyla hem de Divan şairi Necâtî Bey ile 
ilişkilendirilmiştir (Bu konuda bkz. Çetin, 1997: 38; Karaçam, 2006: 479). Bu 
hususun ötesinde Necatigil, Necâtî Bey’i “gerçek şair” olarak nitelendirip onu 
kendisine yakın bulduğu için sevdiğini bizzat ifade etmiştir (Bu konuda bkz. 
Çetin, 1997: 75).  



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   256 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 

Sonuç 

Edebî akımın tanımına ve Batı’daki sanat/edebiyat akımlarına 
bakıldığında, kavram kargaşası, bakış açısı, objektif olmayan taraflı 
değerlendirmeler gibi sebeplerin de etkili olduğu dikkate alınmak kaydıyla, 
Türkiye’de Batılı anlamda bir edebiyat akımının olmadığı görülür. Aynı durum, 
elbette Klâsik Türk Edebiyatı dönemi için de geçerlidir. Bu devirde sınırları 
kesin olarak belirlenemese dahi, takipçileri az olmakla beraber, zaman zaman 
gelenekten farklı bir şiir tarzına yönelen bazı çıkışlar ve birtakım edebî 
yaklaşımlar söz konusudur. Diğer taraftan, büyük şairlerin çevresinde oluşan 
veya onlardan bazıları tarafından temsil edilmesiyle varlığını hissettiren edebî 
oluşumlar da vardır. 

Çalışmamıza konu olan ve şiirlerinde pek çok deyim, atasözü kullanan, 
hem kafiyeleri hem de redifleri daha çok Türkçe kelimelerden seçen Necâtî 
Bey, kendi döneminde olduğu kadar, daha sonraki asırlarda da üstat kabul 
edilmiştir. Bazı şairleri bizzat kendisi yetiştiren, şiirlerine pek çok nazireler, 
tahmisler yazılan ve şehirli Türkçesini, bu arada atasözleri ve deyimleri 
ustalıkla kullanan Necâtî Bey’in açtığı yol, Hayâlî, Bâkî, Fuzûlî, Şeyhülislâm 
Yahyâ gibi büyük şairlerin dilinde muhteşem örnekler vererek Mahallileşme 
Akımı’nın temsilcisi olarak kabul edilen Nedîm’e dek uzanmıştır. Bu yönüyle 
Necâtî Bey, Klâsik Türk Şiiri’nde mektep sahibi şairlerden biri durumunda 
kabul edilebilir. 

Kaynakça 

Açıkgöz, Nâmık. (2009), “Necâtî Bey Dîvânı’ndaki “Karaman Bahşişi” 
Deyimi ve Kaynağı, I. Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 
Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir 
Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 22-24.  

Akkuş, Muzaffer. (2001), Seyyid Nigârî Divânı, Niğde Üniversitesi 
Yayınları, Niğde. 

Akman, Eyüp. (2009), “Necati Beğ Divanı’nda Deyimler ve “Tebbeti 
Ters Okutmak” Deyimi Üzerine”, I. Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı 
Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, 
Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 68-76. 

Aktaş, Şerif. (1998), Edebiyatta Üslûp ve Problemleri, 3. Baskı, Akçağ 
Yayınları, Ankara. 

Arslan, Mustafa. (2009), “Necâtî Etkisinin Tespitinde Nazireciliğin Rolü 
ve Muhyî’nin Necâtî’ye Yazdığı Nazireleri”, I. Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı 
Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, 
Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 121-131. 

Avşar, Ziya. (Yaz 2001), “Türkî-i Basiti Yeniden Tartışmak”, Bilig, S. 18, 
s. 127-144. 

Avşar, Ziya. (2009), “Gölge Avıyla Boşalan Bir Sadak: Mahallîleşme”, 
Turkish Studies International Periodical For The Languages, Literature, History 
of Turkish or Turkic -Edebiyatımızda Mahallîleşme Türkî-i Basît- Prof. Dr. 
Mustafa İSEN’e, Volume 4/5, s. 19-33. 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   257 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Aydemir, Yaşar. (2001), “Şairlerin Edebî Kişiliğinin Tespitinde 
Mecmuaların Rolü”, Türk Kültürü, Sayı: 464, s. 731-744. 

Aydemir, Yaşar. (Summer 2007), “Metin Neşrinde Mecmuaların Rolü 
ve Karşılaşılan Problemler”, Turkish Studies/Türkoloji Araştırmaları, Volume 
2/3, s. 122-137. 

Aynur, Hatice. (Summer 2009), “Türkî-i Basît Hareketini Yeniden 
Düşünmek”, Turkish Studies International Periodical For The Languages, 
Literature, History of Turkish or Turkic -Edebiyatımızda Mahallîleşme Türkî-i 
Basît- Prof. Dr. Mustafa İSEN’e, Volume 4/5, s. 34-59. 

Aytaç, Gürsel. (2003), Genel Edebiyat Bilimi, Say Yayınları, İstanbul. 
Ayyıldız, Mustafa, Birgören, Hamdi. (2005), Edebiyat Bilgi ve Teorileri, 

Akçağ Yayınları, Ankara. 
Azlal, Eyyüp. (2009), “Necâtî Beyin Edebi Muhitleri”, I. Uluslararası 

Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında 
Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 
628-634. 

Babacan, İsrafil. (2008), Klasik Türk Şiiri’nde Sebk-i Hindî (Hint Üslûbu), 
Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 
Dalı Eski Türk Edebiyatı Bilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara. 

Banarlı, Nihâd Sami. (1998), Resimli Türk Edebiyâtı Tarihi, c. I, M.E.B. 
Yayınları, İstanbul. 

Bayram, Pervane. (2009), “Necâtî Beğ’in “Gayrı” Redifli Gazeline XVI. 
Asırda Fuzûlî’nin ve XIX. Asırda Seyyid Nigârî’nin Gazelleri”, Uluslararası Türk 
Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî 
Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 643-
651. 

Bilkan, Ali Fuat. (1998), Nâbî Hikmet/Şair/Tarih, Akçağ Yayınları, 
Ankara. 

Bilkan, Ali Fuat. (2002), Hayrî-nâme’ye Göre XVII. Yüzyılda Osmanlı 
Düşünce Hayatı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Bilkan Ali Fuat, Aydın, Şadi. (2007), Sebk-i Hindî ve Türk Edebiyatında 
Hint Tarzı, 3F Yayınevi, İstanbul. 

Bozkaplan, Şerif Ali. (2009), “Necâtî Beğ’in Türkçesi”, I. Uluslararası 
Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında 
Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 
45-56. 

Canım, Rıdvan. (2000), Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ 
(İnceleme-Metin), AKM Yayınları, Ankara. 

Çavuşoğlu, Mehmed. (Tarihsiz), Necati Bey Divanı (Seçmeler), 
Tercüman 1001 Eser, İstanbul. 

Çeltik, Halil. (2000), “Rumeli Şairlerinde Yöresel Kültür”, Bilig Dergisi, 
Sayı: 14, s. 99-109. 

Çeltik, Halil. (2009), “Rumeli Şairlerinin Klâsik Türk Şiirine Katkıları”, 
Turkish Studies International Periodical For The Languages, Literature, 
Historyof Turkish or Turkic, Volume 4/8, Fall 2009, s. 804-824. 

Çetin, Nurullah. (1997), Behçet Necatigil Hayatı, Sanatı ve Eserleri, T.C. 
Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Çetişli, İsmail. (1998), Batı Edebiyatında Edebî Akımlar, Genişletilmiş 2. 
Baskı, Kardelen Kitabevi, Isparta. 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   258 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Çoban, Ahmet. (2004), Edebiyatta Üslûp Üzerine (Sözün Tadını Dilde 
Duymak), Akçağ Yayınları, Ankara. 

Delice, H. İbrahim. (2009), “Necati ve Türki-i Basit”, Uluslararası Türk 
Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî 
Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 433-
441. 

Dilmen, İbrahim Naci. (1989), Eski Edebiyatta Edebî Mektepler, (Haz. 
Kâzım Yetiş), KB Yayınları, Ankara. 

Doğan, Muhammet Nur. (1998), Bâkî, Şule Yayınları, İstanbul. 
Durmuş İsen, Tuba. (2011), “Edirneli Şevkî Divanı Üzerine 

Değerlendirme ve Şevkî’nin Farsça Şiirleri”, Divan Edebiyatı Araştırmaları 
Dergisi, S. 7, İstanbul, s. 69-106. 

Dursunoğlu, Halit. (2009), “Necati Bey’in Türkçeyi Kullanma Gücü ve 
Şiirlerindeki Aşka Dair”, I. Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-
17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir 
Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 108-120. 

Emiroğlu, Öztürk. (2003), Türkiye’de Edebiyat Toplulukları, 
Genişletilmiş 2. Baskı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Erdoğan, Mehtap. (2009), “Divan Şiirinde Mahallileşme Kavramı ve 
Bâkî Divanı’nda Bazı Mahallî Unsurlar”, Turkish Studies International 
Periodical For The Languages, Literature, History of Turkish or Turkic -
Edebiyatımızda Mahallîleşme Türkî-i Basît- Prof. Dr. Mustafa İSEN’e, Volume 
4/5, s. 114-165. 

Erkul, Rasih. (2007), Eski Türk Edebiyatı, Gözden Geçirilmiş ve 
Genişletilmiş İkinci Baskı, Pegem A Yayınları, Ankara. 

Erkul, Rasih. (2009), “Mahallîleşme ve Nedim’in Şarkıları”, Turkish 
Studies International Periodical For The Languages, Literature, History of 
Turkish or Turkic -Edebiyatımızda Mahallîleşme Türkî-i Basît- Prof. Dr. Mustafa 
İSEN’e, Volume 4/5, s. 166-181. 

Ertem, Rekin. (1994), Edebiyatımızda Batılı Akımlar, Deniz Yayınevi, 
İstanbul. 

Genç, İlhan. (2009), “Necâtî Beğ’in Şiir Diline Kazandırdığı Ritim”, I. 
Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 
500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür 
Yayınları, Kocaeli, s. 91-99. 

Günşen, Ahmet. (2009), “Necati Bey’in Dil ve Üslubunda Türkçenin 
Yeri”, Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 
“Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi 
Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 442-455. 

Hamraeva, Dilaram. (2009), “Necâti’nin Divanı Yazmaları ve Sanatının 
Orta Asya, Doğu Türkistan Şâirleri Eserlerindeki Etkileri”, Uluslararası Türk 
Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî 
Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 456-
459. 

Heyet, Cevat. (2004), “Azerbaycan’ın Türkleşmesi ve Azerbaycan 
Türkçesinin Teşekkülü”, Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, Ankara 
Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Çağdaş Türk Lehçeleri ve 
Edebiyatları Bölümü, c. I, Sayı: 1, s. 7-19. 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   259 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Horata, Osman. (2003), “Necâtî Bey’den Bakî’ye “Döne Döne”, Eski Türk 
Edebiyatı El Kitabı, 2. Baskı, Grafiker Yayınları, Ankara. 

İnce, Ömer. (2009), “Necati’nin Şiir Dilinde İşlemeyi Başardığı Türki-i 
Basit’in Başaramadığı Dil Malzemesi: Deyimler ve Atasözleri”, Uluslararası 
Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında 
Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 
132-148. 

İpekten, Halûk. (1996), Divan Edebiyatında Edebi Muhitler, M.E.B. 
Yayınları, İstanbul. 

İpekten, Halûk. (1999), Nâilî Hayatı, Edebî Kişiliği ve Bazı Şiirlerinin 
Açıklamaları, Akçağ Yayınları, Ankara. 

İsen, Mustafa. (1994), Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, AKM Yayınları, 
Ankara. 

İsen, Mustafa. (1997), “Tezkireler Işığında Divan Edebiyatına Bakışlar: 
Divan Şairlerinin Tasavvuf ve Tarikat İlişkileri”, Ötelerden Bir Ses: Divan 
Edebiyatı ve Balkanlarda Türk Edebiyatı Üzerine Makaleler, Akçağ Yayınları, 
Ankara. 

İsen, Mustafa. (1998), Sehî Bey Tezkiresi Heşt-Behişt, Akçağ Yayınları, 
Ankara. 

İsen, Mustafa. (1999), Latîfî Tezkiresi, Akçağ Yayınları, Ankara. 
Kabaklı, Ahmet. (2004), Türk Edebiyatı, c. I,  Gözden Geçirilmiş On 

İkinci Baskı, TDV Yayınları, İstanbul. 
Kalpaklı, Mehmet. (2010), “Bir Çağ Günümüze”: Necatigil ve Divan 

Şiiri”, Asfalt Ovalarda Yürüyen Abdal: Behçet Necatigil, (Yayına Haz.: Gökhan 
Tunç), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, s. 25-39 

Kantarcıoğlu, Sevim. (2009), Edebiyat Akımları Platon’dan Derrida’ya, 
Paradigma Yayıncılık, İstanbul. 

Karaalioğlu, Seyit Kemal. (Tarihsiz), Edebiyat Akımları, İnkılâp ve Aka 
Kitabevleri, İstanbul. 

Karaca, Alâattin. (2005), İkinci Yeni Poetikası, Hece Yayınları, Ankara. 
Karaçam, Ferman. (2006),  “Necatigil, Behçet”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (DİA), c. 32, TDV Yayınları, İstanbul, s. 478-480. 
Karahan, Abdülkadir. (1988), “Nâbî”, İslâm Ansiklopedisi (İA), Milli 

Eğitim Basımevi, c. 9, İstanbul, s. 3-7. 
Kaya, Bayram Ali. (2006), “Necâtî Bey”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA), TDV Yayınları, c. 32, İstanbul, s. 477-478. 
Kazan, Şevkiye. (2009), “Necâtî İle Celîlî’nin Gazelleri Arasındaki 

Benzerlikler Nazîre mi, Taklit mi?”, Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı 
Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, 
Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 507-523. 

Kefeli, Emel. (2007), Metinlerle Batı Edebiyatı Akımları, 3 F Yayınevi, 
İstanbul. 

Kılıç, Filiz. (2010), Âşık Çelebi Meşâ’irü’ş-Şu’arâ İnceleme-Metin, c. 3, 
İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, İstanbul. 

Kılıç, Mahmut Erol. (2004), Sûfî Şiir ve Osmanlı Tasavvuf Şiirinin 
Poetikası, İkinci Baskı, İnsan Yayınları, İstanbul. 

Kırbıyık, Mehmet. (2009), “Necâtî Bey’in Hakîmâne Sözleri”, 
Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   260 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür 
Yayınları, Kocaeli, s. 166-175. 

Kolcu, Ali İhsan. (2008), Edebiyat Kuramları Tanım-Tenkit-Tahlil, 
Salkımsöğüt Yayınları, Ankara.   

Komisyon. (1986), “Necâti İsa Bey”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi: 
Devirler/İsimler/Eserler/Terimler (TDEA), c. 6, Dergâh Yayınları, İstanbul, s. 
548-550. 

Korkmaz, Zeynep. (2002), “Türk Diline Gönül Verenler”, Afyon 
Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, c. 4, Sayı: 1, Afyon, s. 688-696. 

Köktekin, Kâzım. (2009), “Necati Bey Divanı’nda Geçen Bazı Yerel ve 
Arkaik Unsurlar”, I. Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 
Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir 
Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 25-35. 

Köprülü, Mehmet Fuat. (2004), “Millî Edebiyat Cereyânının İlk 
Mübeşşirleri III. Türkî-i Basit Cereyânı ve Bu Cereyânın Başlıca Mümessilleri”, 
Edebiyat Araştırmaları, 4. Baskı, c. 1, Akçağ Yayınları, Ankara, s. 254-258. 

Kurnaz, Cemâl. (1996), Hayâlî Bey Divânı’nın Tahlili, M.E.B. Yayınları, 
İstanbul.  

Kurnaz, Cemâl. (2000), “Bütün Şairler Büyük Tek Bir Şiiri Oluşturmak 
İçin Faaliyet Göstermişlerdir”, (Soruşturma) İlmî Araştırmalar, Sayı: 10, 
İstanbul, s. 165-168. 

Kurnaz, Cemâl. (2004), Eski Türk Edebiyatı, 4. Baskı, Bizim Büro 
Yayınları, Ankara. 

Kurnaz, Cemâl. (2007), Osmanlı Şair Okulu, Birleşik Yayınları, Ankara. 
Kurtoğlu, Orhan. (2009), “Nazire Mecmualarına Göre Necâtî Beğ’in 

Klâsik Türk Şiirindeki Konumu”, Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı 
Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, 
Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. S. 466-475. 

Kut, Günay. (2005), “Zatî ve Şem’ ü Pervâne Mesnevisi”, Yazmalar 
Arasında Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları I, Simurg Yayınları, İstanbul. 

Kutluk, İbrahim. (1989), Kınalı-zade Hasan Çelebi Tezkiretü’ş-Şu’arâ, c. 
I-II, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

Küçük, Sabahattin. (1994), Bâkî Dîvânı Tenkitli Basım, TDK Yayınları, 
Ankara. 

Macit, Muhsin. (1999),  “Mahallileşme Cereyanı ve Nedim”, Osmanlı 
(Kültür ve Sanat), c. 9, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, s. 711-717. 

Macit, Muhsin, Soldan, Uğur. (2008), Edebiyat Bilgi ve Teorileri El 
Kitabı, 3. Baskı, Grafiker Yayınları, Ankara.  

Mazıoğlu, Hasibe. (1992), Nedim’in Divan Şiirine Getirdiği Yenilik, 2. 
Baskı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Memmedova, Elmira. (2009), “Divan Şairi Necâtî’nin Çağdaş Türk 
Şiirinde “Halef”i: Behçet Necatigil”, Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı 
Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, 
Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 476-487. 

Mengi, Mine. (1991), Divan Şiirinde Hikemî Tarzın Büyük Temsilcisi 
Nâbî, AKM Yayınları, Ankara. 

Mengi, Mine. (1997), Eski Türk Edebiyatı Tarihi Edebiyat Tarihi-
Metinler, Akçağ Yayınları, Ankara. 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   261 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mermer, Ahmet. (2006), Türkî-i Basît ve Aydınlı Visâlî’nin Şiirleri, Akçağ 
Yayınları, Ankara. 

Mermer, Ahmet, Alıcı, Lütfi, Eflatun, Muvaffak, Bayram, Yavuz. (2007),  
Üniversiteler İçin Eski Türk Edebiyatına Giriş, Gözden Geçirilmiş 2. Baskı, Akçağ 
Yayınları, Ankara. 

Mermer, Ahmet. (2009). “Türkî-i Basît’e Yeni Bir Bakış”, Turkish 
Studies International Periodical For The Languages, Literature, History of 
Turkish or Turkic -Edebiyatımızda Mahallîleşme Türkî-i Basît- Prof. Dr. Mustafa 
İSEN’e, Volume 4/5, s. 262-278. 

Mert, Yeliz. (2015), Necati Bey Divanı’nda Arkaik Unsurlar, T.C. Giresun 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Giresun. 

Musalı, Namiq. (2009), “Azerbaycan Cönklerinde Necati Şiirleri”, 
Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 
500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür 
Yayınları, Kocaeli, s. 149-158. 

Özgül, M. Kayahan. (2006), Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle Modern 
Türk Şiirine Doğru, Hece Yayınları, Ankara. 

Özkırımlı, Atilla. (1990), “Necati”, Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, c. 3, 
Cem Yayınevi, İstanbul, s. 900-901. 

Pala, İskender. (1998), Necâtî Bey, Timaş Yayınları, İstanbul. 
Rzayeva, Roida. (2009), “Necâtî Beğ’in Mihrî Hatun Şiiri Üzerindeki 

Etkileri”, Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 
“Ölümünün 500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi 
Kültür Yayınları, Kocaeli, s. 233-241. 

Sinan, Ahmet Turan. (2005), “Necati Beg Divanındaki Deyimler 
Üzerine”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, c. 15, S. 2, Elazığ, s. 107-114. 

Solmaz, Süleyman. (2005), Necâtî Hayatı-Sanatı-Eserleri, Akçağ 
Yayınları, Ankara. 

Şentürk, Ahmet Atillâ, Kartal, Ahmet. (2005), Üniversiteler İçin Eski 
Türk Edebiyatı Tarihi, Güncelleştirilmiş İkinci Baskı, Dergâh Yayınları, 
İstanbul.  

Tanpınar, Ahmet Hamdi. (2005a), “Fuzulî’ye Dair I”, Edebiyat Üzerine 
Makaleler, (Haz. Zeynep Keman), Dördüncü Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 
s. 137-140. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi. (2005b), “Fuzulî’ye Dair II”, Edebiyat Üzerine 
Makaleler, (Haz. Zeynep Keman), Dördüncü Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 
s. 141-145. 

Tanyıldız, Ahmet. (2015), “Necâtî ve Revânî Dîvânlarındaki Mükerrer 
Gazeller Üzerine”, Hikmet-Akademik Edebiyat Dergisi, Yıl: 1, Sayı: 1, s. 10-24. 

Tarlan, Ali Nihat. (1992a), Hayâlî Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 
Tarlan, Ali Nihat. (1992b), Necâtî Beg Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 
Taşçıoğlu, Yılmaz. (1996), “Türk Edebiyatında Edebî Oluşumlar ve 

Adlandırılmaları Üzerine”, Dergâh Dergisi, Sayı: 72, Dergâh Yayınları, İstanbul, 
s. 10-11. 

Timurtaş, Faruk K. (2005), Tarih İçinde Türk Edebiyatı, 4. Baskı, Akçağ 
Yayınları, Ankara. 



Kamile ÇETİN – Mektep Sahibi Bir Şair Olarak Necâtî Bey                                   262 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Turga, Sibel. (1996), Necati Bey Divanı’ndan Seçme Gazeller’in Dilinin 
İncelenmesi, Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve 
Edebiyatı Ana Bilim Dalı Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir. 

Türk Dili Aylık Dil ve Yazın Dergisi. (Ocak 1981), Doğumunun 100. 
Yılında Atatürk’e Armağan Yazın Akımları Özel Sayısı Klasisizm Coşumculuk 
Parnas Gerçekçilik Doğalcılık Simgecilik Ünanimizm Gelecekçilik Dadaizm 
Gerçeküstücülük Letrizm Varoluşçuluk Kişilikçilik, Sayı: 349, 3. Baskı, TDK 
Yayınları, Ankara, 456 s. 

Uludağ, Erdoğan. (2009), “Dilde Sadeleşme ve Türkî-i Basît Hakkında 
Düşünceler”, Turkish Studies International Periodical For The Languages, 
Literature, History of Turkish or Turkic -Edebiyatımızda Mahallîleşme Türkî-i 
Basît- Prof. Dr. Mustafa İSEN’e, Volume 4/5, s. 292-329. 

Yazıcı, Serpil. (2009), “Necâtî Beğ Divânı’nda Türkçe Redifler”, 
Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 
500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür 
Yayınları, Kocaeli, s. 595-603. 

Yılar, Ömer. (2009), “Necâtî Bey’in Gazellerinde Atasözleri”, 
Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 
500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür 
Yayınları, Kocaeli, s. 460-465. 

Yılmaz, Ozan. (2015), Necâtî Bey Dîvânı, Atatürk Kültür Merkezi 
Başkanlığı Yayınları, Ankara. 

Yorulmaz, Hüseyin. (1996), Dîvân Edebiyatında Nâbî Ekolü –eski şiirde 
hikemiyat-, Kitabevi Yayınları, İstanbul. 

Yorulmaz, Hüseyin. (1998), Urfalı Nâbî, Şûle Yayınları, İstanbul. 
Yusubova, Aygün. (2009), “Nedim Şiirlerinde Necati Bey Etkisi”, I. 

Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Sempozyumu 15-17 Nisan 2009 “Ölümünün 
500. Yılında Necâtî Beğ Anısına”, Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür 
Yayınları, Kocaeli, s. 87-90. 

 



Ϧ 

 

 

Rasih Erkul “Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî ÖrneĞi” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 263-271 

Yükleme Tarihi: 22.09.2016 - Kabul Tarihi: 12.10.2016 

Rasih ERKUL* 

 
 

KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE 
MİZAHIN HİCİV BOYUTUNDA FUZÛLÎ ÖRNEĞİ1     

 
Öz: Mizahın ilk dönemlerdeki temel yaklaşımı, zaman içinde değişikliğe uğrar. 
Mizah ile ilgili görüş ve tartışmalar, zengin bir edebiyatın oluşmasını engellemez. 
Bir araç olarak mizah, toplum ve insanların gerginliklerini dışa vurduğunda 
eleştiri niteliğine bürünür. Osmanlı dönemi Türk mizahı, zengin ve çeşitli bir 
literatüre sahiptir. Bütün eserlerde mizah ile karşılaşmak mümkündür. Mizah bir 
edebî türden çok, çeşitli durumlardan ortaya çıkan bir üslûp olarak 
düşünülmelidir. Mizahın biraz ağırı, alaya, istihzaya götürür. Bunları ötesi, 
hicivdir.  Hiciv, eleştiri zeminiyle ilgili bir terimdir. Eleştirilerde, şairlerin bazıları 
olumsuz tavır takınır, bazıları ise mizah yoluyla ılımlı bir tavır takınır. Bunlardan 
Fuzûlî, terbiye sınırı içinde kalarak nükteli beyitler, şiirler kaleme almıştır. Bu 
çalışmada, Fuzûlî’nin bu özelliğiyle ilgili örnekler ele alınıp mizah edebiyatındaki 
yeri değerlendirilecektir. 
Anahtar kelimeler: Klâsik Türk şiiri, Mizah, Hiciv, Fuzûlî 

 

IN CLASSICAL TURKISH POETRY SATIRE DIMENTION  
OF HUMOR FUZÛLÎ EXAMPLE 

Abstract: The basic approach that can be seen in the early period of humor 
changes over time. Views and debates about what in fact  the humor is do not 
prevent the formation of a rich litertature on it. As on of the means of expression 
of distresses of both, individual and cummunity, from time to time, humor, has 
turned into a way of criticism. The same is true about the Turkısh humor of  
Ottoman period of time and we can find a rich and varied literatüre  considered  
with this period.  İt can be asserted even without hesitation that it is possible to 
meet all kinds of works in literatüre, on condition that humor should have been 
considered a way of expression not a literary genre.  As a matter of fact, if it is 
insisted to continue to criticism the step we will arrive at is irony, and satire. 
Satire, essentially, is a term connected with criticism. İn their criticism some of 
poets prefer to be fierce or strong, and some moderate. One of these poets who 
prefer being in the side of moderate poets Fuzûlî will be our subject in this paper. 
İn the study,  to see and show some examples that can be interpreted as evidence 
fort this property of this great poet of our literatüre.  İn this study, we will try, as 
far as we can, to evaluate by using some pieces of Fuzûlî’s poems the place of 
poet in literatüre than a kind of  literary, humor should be considered as on style 
resulting.  
Keywords: Classical Turkish Poetry, Humor, Satire, Fuzûlî 

 
 

 Giriş 
Mizah; bir davranışta, olguda görülen alışılmışın dışındaki gülmeye 

sebep bir durumun güldürecek bir şekilde ifade edilmesidir. “Şaka, eğlence, 
alay, lâtife” karşılığı kullanılan mizahla yanlışlar, kusurlar ortaya konarak 
bunların dolaylı yoldan giderilmesi, düzeltilmesi istenir. Mizah ile insan ilişkisi 
coğrafyaya, kültüre, dile ve âdetlere göre değişirse de mizah, her zaman zekâ 
                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Demirci Eğitim Fakültesi, Türkçe Eğitimi 
Bölümü, rasiherkul@hotmail.com 
1 Bu makale, 25-27 Kasım 2010 tarihlerinde Erciyes Üniversitesi, Klâsik Türk Edebiyatı 
Topluluğu tarafından düzenlenen IV. Klâsik Türk Edebiyat Sempozyumu(Prof. Dr. Mine Mengi 
Adına)’nda sunulan bildirinin gözden geçirilmiş biçimidir. 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  264 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ile doğrudan ilişkilidir. Sözlü olarak doğan mizahın kaynağı, hayatın 
kendisidir.  

 
I. Mizah 
Mizah, toplum ve insan üzerindeki sıkıntı ve gerginlikleri dışa vuran 

bir araç olarak da ortaya çıkar. Böylece bir “eleştiri” niteliğine bürünen 
mizahın yapısı, etkisini gösterir. Bayağılığa kaçmayan mizahî eserler, en sert 
eleştirilerden daha çok etkili olabilirler. Düşündürücü olsa da mizahın en 
önemli amacı, “küçük düşürme söz konusu olmayan güldürme”dir. Bu amacın 
hafifçe dokundurma şeklinde de olsa “eleştiri” dozu taşıdığı görülür.  

Mizahın ilk şekli, insanların topluca gerçekleştirdikleri eğlencelerde, 
sevinçler dışa vurulurken belirlenir. Eğlence, mizaha her konuyu, sorunu 
ortaya koyma ortamı sağlar. İlk toplu eğlencelerde ve mizah örneklerinde, iyi 
ile kötü sürekli savaş halindedir. Söz konusu eğlenceler, iyinin kötüyü yenmesi 
şerefine yapılmaktadır. Mizah ürünlerindeki karışık ve içinden çıkılmaz bir 
duruma, sonunda neşeli ve sevimli bir çözüm getirmek, ortak yan bulmak, 
gelenekten gelen bir mirastır. Eğlencenin içinde kendiliğinden var olan ve 
mizahın varlığı için belirli bir ortamın kurulması gereken hoş görü, mizahın 
kültür boyutunu oluşturur. Tarihi içinde mizah, hoş görüyü, hoş görü de 
mizahı anlamlı kılmıştır. Mizah, geliştirdiği yeni anlatım yollarıyla hayatın her 
alanını dışa vurabilmek için hoş görüyü zenginleştirmiş, genişletmiştir. Belli 
dönemlerindeki eğlencelerden sonra, el sanatlarının gelişmesi mizahın 
yapısını etkiler. Mizah, bir sanat ve bir meslek olarak görülmeye başlanır. 
Artık meslek gruplarının kapalı toplantıları da, mizahın başlıca yatağı olur. 
Mizahın bir sanat, hüner olarak değerlendirilişi, çeşit ve tür olarak 
zenginleşmesine yol açar. Mizah kavramı yerine zamanla “şaka, alay, hiciv, 
matrak, taşlama, iğne, nükte” gibi mizah çeşitleri egemen olur ve genel mizah 
yerine mizahın çeşitleri işlerlik kazanmaya başlar. Bu arada mizah, çağlara 
göre toplumun yapısını belirlerken teknolojik gelişmelerden şekil yapısını alır; 
ortamına son hızla uyabilme dinamizmini gösterir. (Öngören, 1963: 21) 

 
   II. Mizahın Hiciv Boyutu 

Mizah yüklü anlatımda hareketler, davranışlar tek başına mizah 
kaynağıdır. Genel olarak bir hareketin, davranışın görüntüsü, mizahın mantık 
yapısıyla doğrudan bağlantılıdır. Mizah da, sanatlar gibi anlam yüklü 
görüntülerden çıkarılır. Bu çerçevede bazı mizah türleri doğrudan anlatımdan 
yola çıkarken bazıları da görüntüden yola çıkar.  Mizahın ortaya çıkabilmesi 
için ilgisiz iki sınıfın bir araya getirilmesi, bunun sonucu alışılmadık bir 
görüntünün sağlanması, ayrıca ortaya çıkan sonucun bir sosyal durumu işaret 
etmesi gerekir. Çünkü mizah, sosyal ilişkiyle beşeri bir kimlik kazanır. Mizahın 
aradığı hoş görü, bu noktada bulunur. Sonuçta soyut bir mantık ilişkisinden 
yola çıkan mizah, görüntü tablosu içinde somutlaşır, sosyal ilişki içinde günlük 
bir olaya dönüşür, taşıdığı sembolik yapı sonucu zihinlerde herkes için ortak, 
genel bir ilişki bulabilir. (Öngören, 1963:25-35)  

Mizahın biraz ağırı, alay ve istihzâya götürür. İstihzâda, gizli ve 
iğneleyici bir alay vardır. Alay ve istihzânın ötesi ise “hiciv”dir. Hiciv, eleştiri 
zeminiyle ilgili bir terimdir. (Kılıç, 2008:152-156) Ancak eleştiriyle ilgili diğer 
terimler gibi hangi tür eserler için kullanıldığını anlamak zordur.  



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  265 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Mizahın imâ ve iğnelemeden küfre kadar uzanan belirli bir kişiye, 
olaya, sonuca saldırısı “hiciv” olarak adlandırılır. Saldırı ile özellik kazanan 
hiciv, ilk çağdan bu yana ok ile sembolize edilip silah olarak 
değerlendirilmiştir. Bir mizah çeşidi olarak hiciv, her mizah örneğinde yer alır. 
Böylece mizahın vurucu yanı, hiciv olarak görülür. Hicivde idealize edilmiş 
kavramlar buna ilişin motifler kullanılır, bu yolda sembol sayılabilecek kültür 
tipleri aranır ve karşılaştırma yapılır. Sonunda da yerin dibine batırılır.  Belli 
bir kişinin hedef alındığı hiciv, açık bir saldırıdır. İdealize edilmiş bir ortamın, 
bir kişinin yetersizliği, beceriksizliği, kötü kastı ile bozulması dile getirilerek 
mizah sağlanır. Hicvin karşıtı denilebilecek medhiyede ölçü, övme gücüne 
bağlı olduğu gibi hicvin ölçüsü de yermeye bağlıdır. Bu yerme gücünü 
arttırmak adına, tek başına değer ölçüsü olmasa da şairlerin kabalığa, küfre 
dayandığı görülür.   

Hicvin ortaya çıkışında rol oynana bir unsur da, hicveden ile hicvedilen 
arasında ortak bir ahdin olmasıdır. Hiciv, ahdini bozanı yerin dibine 
batırırken, var olan ahdi övmüş olur. Bu anlamda hiciv, olması gereken adına 
bir mehdiye kimliğindedir. Hicivde aranan nezaket ve hüner, olması gerekene 
duyulan inancı ifade etmesinden doğar. Olması gereken adına, olması 
gerekenden sapanı hicvetmek, bir nezaket belirtisi bilinmiş ve hoş görüyle 
bakılmıştır. Bunun sonucu olarak hiciv, manzum bir kimlikle gelenekleşirken 
hicvetmek de artık şaire özgü bir işlem olmuştur.   

İslâm düşüncesinde mizah konusundaki temel tavır, daha ilk 
dönemlerde ortaya çıkar. (Franz Rozenthal, 1997:3-10) Hz. Muhammed ve 
ashabının söz ve davranışlarından yola çıkılarak temellendirilen  “mizah” 
üzerine, yüzyıllar boyunca çok farklı yaklaşımlar geliştirilir. İslâm kültür 
dünyası kaynaklarında eğlence ve mizaha bir eğilim olduğu görülür. Hz. 
Peygamber ve ashabının yeri geldikçe nükte, şaka, lâtife yaptıkları, gülme ve 
güldürmenin onların hayatında da yer tuttuğu sık sık zikredilir. İslâm 
ahlâkçılarının çizdiği bir genel çerçeve “ideal model” olarak yaygınlık kazanır. 
Bu çerçeve, hemen hemen bütün Osmanlı terbiye eserlerinde kabul görür.  
(Mercimek Ahmed, 1974:100-103,   Kaplan, 1995: 219-221 ) 

İslâm kültür dünyasında, yazarların mizaha yönelik ilgisinin ağırlık 
noktasını, işin ahlâkî ve meşru yönü oluşturur. Mizahla ilgili tartışma, tereddüt 
ve düşünceler çok zengin bir edebiyatın oluşmasını engellemez. Mizahın, 
teorik planda çerçevesi çizilen “ideal model”i üzerinde tartışmaya girişilmez, 
görüş belirtilmez. İdeal modelde; insan onurunu kırıcı, insanı aşağılayıcı 
mizahtan kaçınma ve zekâya, düşünceye dayanan ince mizahı tercih etme 
mizahın belirginleşen en önemli iki özelliği olarak görülür. Olumlu mizah, öne 
çıkarken pratik olarak, çerçevesi çizilen ideal modelin dışına çıkılmasına 
aldırmadan da mizah üretilir. (Kortantamer, 2002: 605) 

 
 III. Mizahın Klâsik Edebiyattaki Yeri 

   Mizah (Temel Türkçe Sözlük, 1992:581)’te, “gerçeğin güldürücü 
yanlarını ortaya koyan edebiyat türü” olarak ele alınsa da, edebî bir tür değil, 
pek çok edebî türde görülebilecek bir motiftir, bir üslûp çeşididir. Yazı türleri 
beceri ister, teknik ister, mizah ise insanın mizacından geldiği için bilgi 
değildir, edinilemez, teknik de değildir. İnsanın yaradılışında bu özellik varsa 
mizah başarılı olabilir. Mizah, çeşitli durumlardan bir vesileyle ortaya çıkan 
anlatımdır. Buna göre mizah bir tür olmaktan öteye bir anlatım biçimi, konuyu 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  266 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ele alış yaklaşımı, üslûp tarzı olarak düşünülmelidir. Çünkü edebî türlerin her 
birinde işlenen konunun uygunluğu nispetinde mizah unsurlarına yer 
verilmiştir. Bu unsurların giderek eleştirili yaklaşımlara yol açtığı görülür. 

Türklerin Anadolu’da varlığını göstermeğe başladığı 12. yüzyıldan 
itibaren insanlar, kendilerine ait mekânlarda veya ortak mekânlarda hikâye 
dinlemiş, kukla, taklit izlemiş, nükteler, şakalar yaparak zamanlarını 
değerlendirmiş ve gülüp eğlenmişlerdir. İslâmiyet öncesi döneme ait izler de 
taşıyan Dede Korkut hikâyelerine göre Anadolu’ya gelen Türklerin, bir mizahı 
olduğu muhakkak ise de Anadolu’daki ilk yüzyıla ait yazılı mizah ürünleri 
bulunmamaktadır. (Kortantamer, 2002: 605) 

Osmanlı dönemi Türk mizahı,  toplumun her katmanı arasında ortak 
noktaları bulunan çok zengin ve çeşitlilik arz eden bir mizah literatürüne 
sahiptir. Türk mizah edebiyatının elde bulunan ilk ürünleri arasında Yunus 
Emre’nin bazı şiirleri görülürken, 14. Yüzyıldan itibaren dikkat çeken yazılı 
malzeme zenginliği ve çeşitliliği içinde nesir tarzı eserlerin yanında 
mesnevilerde, divanlardaki hemen hemen her nazım şeklinde mizahî, esprili, 
nükteli, ironik, komik beyitlere, şiirlere, tasvirlere ve sahnelere rastlanır. 15. 
yüzyılda Ahmed Paşa, Ahmed-i Dâî ve Şeyhî divanlarındaki “sevgili, zâhid, 
rakip”le ilgili alaycı beyit ve şiirler, özellikle Necatî divanında mizahî şiirler, 
bir sosyal eleştiri olan Şeyhî’nin Harnâmesi, 16. yüzyılda Fakirî, Deli Birader 
lâkaplı Gazâlî, Meâlî, Derviş Şemsî, Mahremî, Pendnâme’siyle Güvâhî, Fuzûlî, 
Cinânî, Üsküplü İshak Çelebi, Kemal Paşazâde gibi şairlerin divanları, dikkat 
çekecek ölçüde mizahi beyitler ve şiirler içerir. 17. yüzyılda mizah açısından 
Nabî ve Sabit en başta gelen isimlerdir. 18. yüzyıl Kânî, Surûrî, Sünbülzâde 
Vehbî, Osmanzâde Tâib,  Nedim, Haşmet, Şeyh Galib gibi önemli mizah 
şairlerini ve şiirlerini ortaya çıkarır. Bu yüzyılda, daha halk tarzı, daha 
âmiyâne bir güldürü dünyası ağır basmağa başlar. 19. yüzyıl mizahında ise, 
divan edebiyatındaki tükenişle beraber eskinin zenginliği, çeşitliliği, 
dinamizminin söndüğü, gölgelendiği görülür. (Kortantamer, 2002: 605-617) 

Önemli isimlerinin sıralanan Klâsik Türk edebiyatında da, ihtiyaç 
duyulmanın sonucu sözlü olarak doğan mizahın kaynağı, hayatın kendisidir. 
Hayatın içindeki güldürücü, düşündürücü durumlar, olaylar, yönler ancak 
başkalarına anlatıldığında bir şekle bürünmüş ve yazıya dökülünce de nitelik 
kazanmıştır. 

Divan şairleri, olsa “lâtife, hezel, tehzîl, mülâtafa, mutâyebe, ta’rîz, 
zemm, kadh, şetm” gibi kavramları kullanarak, mizaha başvurmuşlardır. Bu 
noktada sövgü, müstehcen ifade, hakaretâmiz sözlerin kullanıldığı görülür. 
Böylece az veya çok yergi anlamı taşıyan kavramlarla oluşan mizah külliyâtı, 
şifâhen ağızdan ağıza yayılırken, pek azı yazıya geçirilmiştir. 

Mizah ile arasında kuvvetli bir bağ olan hiciv, gücünü nükteden, 
imâdan aldığı sürece bir olaya, davranışa, kişiye, kuruma yönelik “iğneleyici, 
alay edici” üslubuyla bir “lâtife”dir.  Pek çoğu makam hırsı, hased ve 
kıskançlıktan kaynaklanan şaka, lâtife babında mizah, hiciv oklarına 
dönüşmüştür. Küçük görme, küçük düşürmenin birbirine girdiği hicive “ta’rîz, 
terzîl” ve “tezyîf” duyguları hâkim olur. Devirlerin sosyal hayatı ve bu hayatın 
içindeki çeşitli olaylar, durumlar, kişiler ele alınmış, zaman zaman ciddi 
eleştirilerde bulunulmuştur. Ortaya konulan eleştirilerde şairlerin çoğu Nef’î ( 
Ö. 1635 ) gibi sert, öfkeli ve saldırgan bir tutum takınma yerine, mizahî bir 
yaklaşımla daha ılımlı bir tavır sergileme gayreti içinde olmuşlardır. Böylece 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  267 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

devirlerin sosyal hayatıyla ilgili önemli gözlemler, yaşantılar şiire konu 
yapılarak belli kesimlerin hedefi olmadan eleştirel tutum devam ettirilmiştir. 
Bu sırada kullanılan nazım türlerinin çeşitliliği, mizahın bir tür olmayıp daha 
çok ifade biçimi olduğunu açıkça gösterir. 

Mizahın hiciv boyutuyla ilgili olarak Fuzulî örneğine geçmeden klâsik 
şiirde mizah açısından aşağıdaki örnekler dikkat çekicidir. 

Gümülcine Şehrengiz’inde Dürrî (Ö.1722)  
Gördüñ mi Sulak Ağayı zevk üzre mi her-bâr 
‘Işrette ola dâ’im o racüllere ser-dâr 
 
Osmân Ağamuz anda urup dutmadı yâ 
Halk ile yine itmede mi yok yere ğavğa 
 
Tesbihi elinde dedeyüm deyu gezer mi 
Şeyhî evine hû dimege gâhî gider mi 

diyerek Osman Ağanın tesbihi elinde dede gibi gezmesini, şeyhinin evine zikir 
için devam etmesini, odasını tekke gibi kullanılmasını ayrıca halk arasında 
kavga çıkarmasını dini bütün kişiliği ile çelişkili görerek eleştirir. (Yazar, 2007: 
776) Osmanlı Şiir Tarihi yazarı E. J. W. Gibb, (1999:15), mizahî yaklaşımın 
yalnız şehrengizlerde olduğu görüşündedir.  
 
 Bir olayın, durumun şahsî duygular içinde ele alınması açısından, 
“hasb-i hâl”ler de konuya örnek verilebilir. Ebu Bekir Kâni, “Hasb-i hâl”inde; 
iyi özelliklerine rağmen toplumda olması gerektiği yerde olmayan, bu yüzden 
de sefil ve perişan olan insanlar ile her türlü kötü özelliklerine rağmen el 
üstünde tutulan insanları mukayese ederek sosyal hayatın aksayan yönlerine 
eleştirel açıdan ışık tutar.  

Niçe ‘akilleri gördüm muhtâc 
 Serseri pây-ı bürehne gezer ac 
 
 Niçe bin gevher-i zî-kıymetler 
 Almağa yetmez anı kudretler        
              
             Niçe hikmet/ere oldum vâkıf 
             Niçe 'ibretlere oldum 'Ârif                            (Yazar, 2006:304-305) 
 
  Nabî (1642-1712 )de 

Bir devrde geldük ki ‘azîzân unudulmış 
 Tutmış yirini hurd u büzürgân unudulmış  (Gazel 345/1) 
derken yine zamanında değerli kişilerin unutulup büyüklerin yerini küçük 
değersiz insanların alışını dillendirir.  (Bilkan, 1997: 714)   

Bu örnekler, açıkça her türlü nazım şekli içinde nazım türlerinde 
mizahî yaklaşımı görmenin, yakalamanın mümkün olduğunu göstermektedir. 

 
 
 
 
 
 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  268 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 IV. Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî 
 Fuzûlî’nin yaşadığı 16. yüzyıl divanlarında, önceki yüzyıla göre hemen 
her nazım şeklinde yazılmış daha fazla mizahî şiirler görülür. Hiciv ve hezliyât, 
bu yüzyılda birden azımsanmayacak ölçüde belirir.  
 Leylâ’nın Mecnûnla okuldaki görüşmeleri üzerine Leylâ ile annesi 
arasındaki konuşma, Leylâ’nın inkârı çok zarif ve hoş bir mizah örneğidir.( 
Kortantamer, 2002:612) 
 Billâhi nedir ana ‘aşka mefhûm  
 Bu sırr-ı nehânı eyle ma’lûm 
 Hâdî-i reh-i murâdım olgıl 
 Bu şîvede üstâdım olgıl 
 Ben mektebe re’yim ile gitmen 
 Bir şugl-i hilâf-ı re’yin etmen 
 Hem sen dersin ki mektebe var 
 Hem dersin sen ki gitme zinhar 
 Kangı söze i’tikâdım olsun 
 Sana nice i’timâdım olsun 

Ben hem değilim bu zecre kâil 
 Kim her dem olup çerâğ-ı mahfil 
 Nâ-cinsler ile hem-dem olmak 
 Bir yerde mukayyed-i gam olmak 
 …… 
 Peyveste mu’allim eyleyüp cevr 
 Gâhi sebak okuda gehî devr 
 Billâh bana bu idi maksûd 
 Mektebden olur mu tıfl hoşnûd 
 Artık bu söze mükerrer etme 
 Lutf eyle beni mükedder etme      (Ayan,1981: 102-103) 
 (Billâhi ana aşkın anlamı nedir? Bu gizli sırrı sen âşkâre eyle! / Murâd 
yolumun kılavuzu ol! Bu işde benim ustam ol! / Ben mektebe isteyerek 
gitmem. Senin düşüncenin tersi bir iş yapmam! / Hem sen dersin ki mektebe 
var! Hem sen dersin ki gitmei sakın! / Hangi söze inanayım? Sana nasıl 
güveneyim? / Ben hem bu zorlamaya kâil değilim! Her ân odanın mumu olup / 
ne idüğü belirsizlerle beraber, bir yerde gam ve kedere oturayım! / Bu 
yetmezmiş gibi öğretmen de eziyyet etsin! Bazan ders bazan devir okusun! / 
Billâhi benim istediğim de buydu! Çocuk mektebden hoşnûd olur mu? / Artık 
bu sözü tekrar etme! Lütfen beni üzme!) 
 Fuzûlî’nin divanı da, mizahın hiciv boyutunda beyitler ve şiirler de 
içerir.  

Fuzûlî’nin kötü kâtibi kınayan 
Kalem olsun eli ol kâtip bed-tahririn  
Ki fesâd-ı rakamı sûrumuzu şûr eyler 
Gah bir harf sukûtiyle kılar nâdiri nâr 
Gâh bir nokta kusûriyle gözü kûr eyler                  (Akyüz vd., 1990:18) 

beyitleri, kötü şiir okuyucusu ve şairleri kınayan 
Bî-nasîb olsun nâ’im-i hulddden ol zişt kim 
Nâ-mülâyim lehcesi mevzûnı nâ-mevzûn ider         
Tîşe-i lâfzı binâ-yı nazmı virân eyleyip 
Süst güftârı fesâhat ehlini magbûn eder  (Akyüz vd., 1990:19) 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  269 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kıt’ası, nazım ve nesirde kendisini taklit edenleri at süren savaşçıların yanında 
ağaçtan ata binen çocuklara benzeten 

Müdde’î eyler bana taklîd nazm u nesirde 
Lîk nâ-merbût elfâzı mükedder zâtı var 
Pehlevanlar bâd-pâlar seğridende her taraf 
Tıfl hem cevlân eder ammâ ağaçdan atı var          (Akyüz vd., 1990:303) 

kıtası, çok mal edinenleri yükü ağır hamala benzeten  
 Ey ki endişe-i mâl ile serâsîme olup 
 Dün ü gün dehrde aşüfte geçer ahvâlin 
 Cem’i mâl eylediğin rahat içindir ammâ 
 Rahatın eksik olur her nice artar mâlin  
 Mali çok etme hazer eyle azâbından kim 
 Renci artar ağır oldukça yükü hammâlin                (Akyüz vd., 1990:307) 
kıt’ası, belli bir kişiyi hedef almadan eleştiren şiirleridir.        

İslâmiyet’in kutsal ayı olan ramazan ayı üzerine, bir gelenek olarak 
çeşitli bakış açılarından şiirler yazılmıştır. Fuzûlî’nin gazellerinden birisi de bu 
türden bir örnektir. (Akyüz vd., 1990:247) Fuzûlî, söz konusu gazelinde 
ramazan ayını, tasavvufî bakış açısıyla konu olarak ele alırken hiciv örneği 
verir (Gazel 239). 

Ramazan geldiği için şarap güzeli yüzüne perde çekmiş, şarap matemi 
için saçı, eline çengi alıp ağıt yakmaya başlamıştır. Şarap, artık açıkta değil 
perde arkasında içilmektedir.  

Ramazân oldı çeküp şâhid-i mey perdeye rû 
Mey için çeng tutup ta’ziye açtı gîsû 
Mutrip, durumu anlamış ve kopuzu ortadan kaldırmıştır. Şarap 

sürahisi ve testisi de meclisten ayağını çekmiştir. 
Bildi mutrib ki nedir hâl götürdü kopuzun 
Bezmden çekdi ayağını surâhi vü sebû 
Şair, ramazanın ilân edilmesi için, hilâlin göründüğünü ispat için hâkim 

huzurunda yapılan merasimi anlatırken, “şarap meclisinin kanunu 
bozulmuştur. Ne için çeng ile def, birleşip hâkim huzuruna varıp bağırıp 
çağırmıyorlar?” der. 

Bezm kânûnu bozuldu ne içün çeng ile def 
Yığılıp etmeyeler hâkim eşiğinde gulû 
Zâhidlerin cenneti, ramazan ayında açılıyor. Âşıkların cenneti de, aşk 

yeri olan meyhanedir.  Cennet açılınca, bu cennetin de açılması lâzım. 
“Ramazan ayında cennet kapılarının açılması lâzım” diyen şair, “meyhane 
kapısının kapalı olması reva mı?” diye sorar. 

Ramazân ayı gerek açıla cennet kapısı 
Ne revâ kim ola mey-hâne kapısı bağlu 
“Meyhanenin açılması için Fatihalar okuyalım” diyen şair, ümitsiz 

değildir: “Belki bağlı bir kapı önümüzde açılır.” Bu meyhane, aşk-ı ilâhi 
meyhânesidir. Bir kapının belki açılması, manevi bir sıkıntının halledilmesidir. 

Feth-i mey-hâne için okuyalım Fâtihâ’lar 
Ola kim yüzümüze açıla bir bağlı kapu 
“Kadeh güneşi, ramazan gününde doğmaz. Ey Allah’ım, bize bu ne belâ, 

ne kara gündür.” Kadeh güneşi yani ilahi aşk güneşi doğmazsa her taraf 
kararır. Kâinat ancak bu aşk ile hakiki mahiyetinde görülür. 

Âf-tâb-ı kadeh etmez ramazân ayı tulû’ 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  270 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ne belâdır bize yâ Rab ne kara gündür bu 
Âşıklar, gül renkli şaraba kavuşmak için bayram hilâlinin doğmasını 

beklerler. Bu hilâl doğsun diye bakarken gözlere kara su inecektir. “Gül renkli 
şaraba kavuşmayı bekleyerek bayram ayına baka baka gözümüze kara su 
inecektir.” 

İntizâr-ı mey-i gül-reng ile bayram ayına 
Baka baka inecektir gözümüze kara su 
Ramazan gelmiştir. Fuzulî’nin korkusu, epey gün şarap içmeye içmeye 

ansızın sofuluğa alışmaktır. 
Ramazân oldı budur vehmi Fuzûlî’nin kim 
Nice gün içmeye mey zühd ile nâ-geh tuta hû 
Fuzûlî burada, dolaylı yoldan söylenenle söylenmek istenenin 

çelişkisine dayalı bir istihza örneği verir. Bu anlatım, alay etmeyi amaçlayan 
nükteli bir söyleyiştir. Bu şiiri ince ve güzel kılan klâsik edebiyat şiiri 
estetiğinin üstüne oturtulduğu edebî sanatlar arasında yer alan istihzâ ve 
ta’rîz, sanatlarıdır.  

Müstakil bir eser olarak kuru zühd ve takvayı hicveden sanat vadisinde 
yazılmış bu gazelde, şairlerin çeşitli vesilelerle kınadıkları zâhid, ham sofu 
tipini, Fuzûlî de hiciv konusu yapar.  Şair, burada kuru zühd ve takvayı 
hicvederek zekice taşlamıştır. 

Ramazân ayı gerek açıla cennet kapısı 
Ne revâ kim ola mey-hâne kapısı bağlu 

derken görünenle kastedilenin çelişkisine dayanan dolaylı bir anlatımla ve 
anlatımın tezatlı verilmesiyle ta’riz yaparak ifadeyi zarif bir şekilde zekice 
medlulünden başka bir yöne çevirmiştir. 

Senün mihr ü vefâ gösterdiğün ağyâra çok gördüm 
Galatdur kim seni bî-mihr okurlar bî-vefâ dirler 

derken sevgilinin ilgisizliğini, aşkına karşılık göstermeyişini ta’riz yoluyla 
kınar. (Mengi, 2000: 90) 
 

V. Sonuç  
Gerçeğin güldürücü yanlarını ortaya koyan mizahla ilgili tartışma, 

tereddüt ve düşünceler çok zengin bir edebiyatın oluşmasını engellemez. 
Edebî türlerin her birinde işlenen konunun uygunluğu nispetinde mizah 
unsurlarına yer verilmiştir.  

Mizah; bir tür değil, bir biçemdir; topluma, insana, olaylara bakış 
açısıdır. İnsanın mizacından gelen bir özelliktir, bir çeşnidir Hafiflik alâmeti 
sayılması, şiiri küçültücü bir tavır olarak düşünülmesi, mizahın klâsik 
edebiyattaki yerini belirlediği söylenebilir.  

Klâsik edebiyat şairleri, yazarları inançlarına, geleneklerine, 
âdetlerine, sosyal kabullerine uymayan her türlü davranışın, alışkanlığın, 
zayıflığın, eksikliğin karşısında olmuşlar ve bunları değişik yaklaşımlarla 
eleştirmekten çekinmemişlerdir. Tek başına eleştiri karşılığı olarak 
kullanıldığı görülen hiciv ve hezeliyyât mecmuaları eleştiri konularıyla 
doludur. Bu çerçevede mizahın hiciv boyutunda örnek olarak ele aldığımız 
Fuzulî, hicvederken bile belâgatin imkânları içinde sanat vadisinden 
ayrılmamıştır. 

 
 



 Rasih ERKUL – Klâsik Türk Şiirinde Mizahın Hiciv Boyutunda Fuzûlî Örneği                  271 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kaynakça 
Ayan, Hüseyin. (1981), Leylâ vü Mecnûn, Dergâh Yayınları, İstanbul.   
Bilkan, Ali Fuat. (1997), Nâbî Divanı I-II,  MEB Yayını, Ankara. 
Fuzûlî Divanı. (1990), Hazırlayanlar: Kenan Akyüz, Süheyl Beken, Sedit 

Yüksel, Müjgân Cumhur, Akçağ Yayınları Ankara.  
Gibb, E. J. Wilkinson (199) Osmanlı Şiir Tarihi, C. IV, Akçağ Yayınları, 

Ankara. 
Kaplan, Mahmut. (1995),  Hayriye-i Nabî, Atatürk Kültür Merkezi 

Yayını, Ankara.  
Kılıç, Zülfü. (2008), “Klâsik Türk Edebiyatında Eleştiri Terminolojisi”, 

Adıyaman Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, C.1, S.1, Aralık   
Kortantamer, Tunca. (2002), “Kuruluştan Tanzimat’a Kadar Osmanlı 

Dönemi Türk Mizahının Kısa bir Tarihi”, Türkler, C.11, Yeni Türkiye Yayınları, 
Ankara. 

Mengi, Mine. (2000), “Divan Şiirinde Yergi Amaçlı Söz Sanatları”, Divan 
Şiiri Yazıları, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Mercimek Ahmed. (1974), Kâbusnâme ( Neşreden ) Orhan Şaik 
Gökyay, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul.  

Öngören, Ferit. (1963), Cumhuriyet Dönemi Türk Mizah ve Hicvi, 4. 
Baskı, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara.  

Rosenthal, Franz. (1997), Erken İslâm’da Mizah (Çev.) Prof. Dr. Ahmet 
Arslan), 1.baskı, İris Yayınları, İstanbul.  

Şemseddin Sâmi. (1985), Temel Türkçe Sözlük Kâmûs-ı Türkî, C.2, 
Tercüman Gazetesi, İstanbul.  

Türkçe Sözlük. (1992), C. 1, İstanbul, Türk Dil Kurumu, Milliyet 
Gazetesi. 

Yazar, İlyas. (2006),  Kânî Divanı (İnceleme-Metin)  Ege Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. (Yayınlanmamış Doktora Tezi) 

Yazar, İlyas. (2007), “Dürrî’nin Şehrengîzinden Gümülcine’ye Bakış” 
Turkish Studies / Türkoloji Araştırmaları, Volume 2/2 Spring 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Ϧ 

 

Mustafa UĞurlu Arslan “Alî Emîrî Efendi Dîvânında kitap ve  

Şâirin ‘Kitâb’ Redifli Üç Gazeli” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 272-285 

Yükleme Tarihi: 11.10.2016 - Kabul Tarihi: 13.10.2016 

         

Mustafa Uğurlu ARSLAN * 

 

 

ALÎ EMÎRÎ EFENDİ DÎVÂNINDA KİTAP VE  
ŞÂİRİN “KİTÂB” REDİFLİ ÜÇ GAZELİ 

 

Öz: Alî Emîrî Efendi, yirminci asrın başlarında adı kitapla birlikte anılan Osmanlı 
münevverlerinden birisidir. O, kendisini ve bütün olarak kâinâtı  “'kitapların 
dünyası” üzerinden anlamış ve anlamlandırmıştır. Anlam, düşünce ve duygu 
dünyası arasındaki geçişler, hep kitap ve şiir aracılığıyla gerçekleşmiştir. Alî 
Emîrî Efendi’de şiir/kitap okuma merakı, dokuz yaşlarında amcası Şâ’ban Kâmî 
Efendi’nin kendisine hediye ettiği Mısır basması nadir bir eserle başlamış, 
ilerleyen yıllarda bu merak bir tutkuya dönüşmüştür. Özellikle geçmişte 
Diyarbakır’da bir milyon kırk bin ciltlik bir kütüphanenin varlığından haberdar 
olduktan sonra, kendisi de zengin bir kütüphane kurmanın hayali ile ömrünü 
kitap toplama ve nevâdiru’l-âsâr adını verdiği pek çok eseri neşretmeyle 
geçirmiştir. Alî Emîrî Efendi, kitaba olan aşkını hem nazmına hem nesrine 
yansıtmış, özellikle dîvânında, okumuş olduğu kitaplar ve yazarlardan bahsetmiş 
ve “kitâb” redifli üç gazel kaleme almıştır. Bu çalışmada Alî Emîrî Efendi’nin kitap 
sevgisinin dîvânına yansımaları ele alındı ve dîvânında yer alan “kitâb” redifli üç 
gazel Latin harflerine aktarıldı. 
 
Anahtar Kelimeler: Kitâb, gazel, Alî Emîrî Efendi, dîvân, kitap sevgisi. 
 
 

BOOK IN ALÎ EMÎRÎ EFENDI’S DIVAN AND 
TREE GHAZELS RHYMED “KITAB” 

 
Abstract: Alî Emîrî Efendi is one of the rare Ottoman intellectuals who is recalled 
with books in the early twentieth century. He understands and gives meaning to 
himself and the whole universe with books. The transitions between his world of 
meaning, thoughts and feelings came into existence via book and poem. His 
reading interest started with his uncle Sâban Kâmî Efendi who gave him a rare 
piece of Egypt pressing books and this interest turned into a passion in the 
advancing years. Especially after he learned about a library in Diyarbakır that 
has one million and forty thousand books, he collected and disseminated books 
in dreams of founding a rich library. Alî Emîrî Efendi reflected his love of books 
both to verse and prose as well, he mentioned about books and writers he read 
in his divan and wrote three ghazels rhymed “kitab”. In this study, it has been 
investigated the reflections of Alî Emîrî Efendi’s books loving to his divan and 
tree ghazels rhymed “kitab” in his divan has been translated from Arabic letter to 
Latin letter. 
Keywords: Book, ghazel, Alî Emîrî Efendi, dîvân, books loving. 

 

 

 

                                                           
* Yrd. Doç. Dr., Dicle Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi; mustafaugurlum@gmail.com. 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   273 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Giriş 

Milletlerin medeniyet tarihleri tetkik edildiğinde kitap, insanoğlunun 
benliğini, kimliğini ve tarihini yazı üzerinden kurduğu bir dünya olmuştur. Bu 
sebeple toplum için faydalı olarak görülen ve nâdir eser olarak adlandırılan 
kitaplar, özellikle şair ve yazarların hayâl ve ruh dünyalarını besleyen temel 
kaynaklar arasında yer almıştır. Edebiyat nazariyâtıyla ilgili eserlerin verdiği 
bilgilere bakıldığında Klâsik edebiyatımızda adını ölümsüzleştiren şairlerin 
çoğunun; ilmî, fikrî ve ictimâî bir alt yapıya sahip oldukları görülür. Bir şairin 
özgünlüğünde, şair ruhlu bir yaratılışa sahip olmasının yanı sıra, kültürlü bir 
aile ortamında yetişmesi, edebî muhitlere yakınlığı, şiirin çeşitli türlerini 
tanıması, kelimelerin anlam evrenine vâkıf olması, belâğat ilmini bilmesi; ders 
aldığı hocaların keyfiyeti ve okuduğu kitapların mahiyeti gibi husûsiyetler 
oldukça etkilidir. Zikredilen husûsiyetler içerisinde ise kitaplar şairin 
yetişmesinde ehemmiyet arz etmektedir. Bu sebeple ilimle uğraşan kimselerin 
nezdinde kitap, maddî ve manevî açıdan ayrı bir öneme sahiptir. Yazma 
eserlerimizin pek çoğunun ilk sayfalarına yazılan “kebîkec” ya da “yâ kebîkec” 
gibi ifadelerin, eseri kitap kurtlarından koruyacağı hususunda tılsımlı bir söz 
olarak kabul edilmesi, kitaba verilen değerin teolojik bir yansımasıdır, 
denilebilir. (Çavdar, 2002:161). 

Yazma eserlerin ketebe ya da ferâğ kayıtlarında zaman zaman kitaplar 
ile ilgili manzum parçalara rastlanılabileceği gibi, kitabın ehemmiyetini ifâde 
eden çeşitli anekdotlara da rastlamak mümkündür. Millet Kütüphanesi Yazma 
Eserleri Kataloglama Projesi kapsamında, kütüphanede yazmaları incelerken 
bir yazma eserde rastlamış olduğumuz şairi belli olmayan aşağıdaki beyitler, 
yazma eser sahibinin kitaba verdiği değeri göstermesi açısından mühim bir 
örnektir. Şair, belli ki “ömrümün hâsılı” dediği kitabının ehil olmayan bir 
kimsenin eline düşüp zâyi olmasından korkmaktadır. 

Ömrümün hâsılı rûhum gibidir iş bu kitâb 
İzzetin hakkı içün senden umaram yâ Rab 
 
Korkarım ben ölicek câhil ü nâdâna düşe 
Hayr ile sâhibini yâd eden yârâna düşe1 

Bizim kültür tarihimizde olduğu kadar dünyadaki pek çok milletin 
nezdinde de kitaba her zaman bir değer atfedilmiş ve özellikle nâdir kitapların 
sahibi ile kitap arasında özel bir bağ kurulmuştur. Barcelona’daki San Pedro 
Manastırı’ndaki Ortaçağ’dan kalma bir el yazmasında yer alan beddua, kadîm 
zamanlardan beri kitaba verilen değeri göstermesi açısından ehemmiyetlidir. 
“Bu kitabı sahibinden çalan ya da ödünç alıp iade etmeyen… İşte o kişiye inme 
insin, kavrulup kalsın bütün organları. Kitap kurtları kemirsinler içinde ne var 
ne yoksa, ölmeyen o kurt adına. (İncil’de bahsedilen cehenneme gidenleri 
kemirecek olan o kurt) Ve o kişi nihayet gittiğinde son cezasına, cehennemin 
ateşleri yutsun onu, sonsuza dek” (Bartlett, 2013: 13). Millet Kütüphanesi AE 
Manzum 497’de kayıtlı ve Vehbî-i Kadîm’e ait olan bir yazma eserde Alî Emîrî 
Efendi tarafından düşürülen şu not ise Alî Emîrî Efendi’nin sadece bir kitap 
toplayıcısı değil aynı zamanda topladığı kitapların kıymetini belirleyebilecek 

                                                           
1 Millet Kütüphanesi, AE Manzum 545: 8b. 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   274 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

birikime sahip bir kimse olduğunu göstermektedir: “İş bu kitabı Sivasta 
aldığım bu mahalle şerh edildi.(Emîrî 1299) Ey gören bu şerhi ta’yîb eyleme, gün 
olur bâis-i rahmet olur.”  

 Klâsik edebiyatımızın tezkire yazarlarından Latîfî ve Alî Emîrî Efendi 
gibi şairler kitap ile ilgili müstakil gazeller kaleme almışlar, kitaba olan 
muhabbetlerini şiir yoluyla dile getirmişlerdir. Latîfî’nin aşağıdaki gazeli 
kitabın bir şairin gözünde nasıl bir yer edindiğine dair ipuçları vermesi 
açısından önemlidir.  

Her dem ehl-i dillerün yanında yârıdur kitâb 
Mûnis-i evkâtı yâr-ı gam-küsârıdur kitâb 
 
Nitekim eglencesidür mâl u câhı câhilün 
Ehl-i irfânun da mâl-ı bî şümârıdur kitâb 
 
Yeg dürür bin kân-ı zerden ehl-i fazla bir varak 
Câhil almaz bir pula n’etsin ne kârıdur kitâb 
 
Gonca-veş dil-teng olanun gönlün açar gül gibi 
San gül-i sad-berg-i fasl-ı nev-bahârıdur kitâb 
 
Ol kişi buldı cihân içinde yâr-ı bî-halel 
Ey Latîfî her kimün yanında yârıdur kitâb (Canım, 2000:9-10)  

 

Ömrünü kitaplarına, kitaplarını da milletine adayan Alî Emîrî Efendi, 
belki de bugün adından çok zikredilmesini, hayatını adamış olduğu kitaplarına 
ve sahip olduğu binlerce ciltlik kütüphanesine borçludur. Şair, Kâşgarlı 
Mahmud’un Dîvânu Lügâti’t-Türk adlı eserini keşfetmesi ile bu ünü ikiye 
katlanmıştır. Alî Emîrî Efendi, Âşık Ömer ve Sünbülzâde Vehbî’nin dîvânları ile 
kitap okumaya başlamıştır. Dokuz yaşlarında iken amcası Şâ’ban Kâmî 
Efendi’nin kendisine hediye ettiği Mısır basması nâdir eserle birlikte şiirle 
hemhâliyeti artmış ve eserin içerisinde bulunan yaklaşık beş yüzden ziyâde 
şairin dört binden fazla şiirini ezberlemiştir. “Henüz dokuz yaşında iken büyük 
amucamız âti’t-terceme Kâmî Efendi hazretleri bendenize Mısır basması bir 
nevâdirü’l-âsâr verdi. Ne kadar sevindiğimi tarif edemem. Beş yüzden ziyâde 
şuarâmızın hâvî olan dört bin beyt eş’arı az müddet içinde tamâmen ezber 
edildi” (Kadıoğlu, 2014: 93). 

Emîrî Efendi’nin kitap merakı çok küçük yaşlarda başlamış, 
Diyarbakır’da vaktiyle bir milyon kırk bin ciltlik bir kütüphanenin varlığı 
kendisini heyecanlandırmış ve ömrünün büyük bir kısmını kitap toplamaya ve 
kitap yazmaya hasretmiştir. 

“Bende kitap merakı dokuz yaşında hâsıl olmuştur. Bu gün tam 
altmış senedir ne gecem gece, ne gündüzüm gündüzdür. Ömrüm 
kâmilen bu merak arkasında koşmuştur. Şöyle ki Diyarbakır’da 
bulunan beş yüz altı yüz sene evvel tamam 1.040.000 (bir milyon 
kırk bin) cildi havi bir kütüphane bulunduğunu pederim ve 
akrabalarım bana hikâye ederlerdi. Çocukluk bu ya böyle 
milyonluk bir kütüphane meydana getiremezsem bile, karınca 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   275 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

kararınca hiç olmazsa on beş bin yirmi bin ciltlik bir kütüphane 
meydana getirebilirim ya diyerek, dokuz yaşından şimdiye kadar 
tam altmış sene oluyor elime ne kadar para geçerse kâmilen 
kitap almaya hasr ve tahsis etmeye Cenâb-ı Hak ile ahd-ı misâk 
eyledim. İşte o tarihten beri kitap almaya başladım.”2 

Emîrî Efendi, tercüme-i hâlini yazdığı Tezkire-i Şuarâ-yı Âmid adlı 
eserinde, bir dönem tarih kitaplarına merak sardığını, lamba kenarında 
sabahlara kadar kitaplarla meşgul olduğunu, uyuduğu vakitlerde okuduklarını 
rüyasında tekrarladığını dile getirir. Öyle ki bu yoğun okuma süreci 
kendisinde birtakım rahatsızlıkların ortaya çıkmasına sebep olmuş ve 
doktorlar, kitap mütâlaalarına ara vermesi gerektiğini ve hava değişikliği için 
tebdîl-i mekâna ihtiyaç duyduğunu tembihlediklerini ifade etmiştir. “Târihler 
mütala’asına dahi öyle bir meslek-i ciddiyâne ile sarf-ı evkât eyledim ki hâb u 
rahatı ve uykuyu gâib etdim. Lanba kenarında kitâb mütala’a ederken sabâh 
olmak defe’atle vâkı’ oldu. Uyusam kimse yanımda yatamazdı. Okuduğum 
kitapları sûret-i alenî ile tekrar edermişim. Artık zâif u bî-tâb düşdüm. Etibbâ bir 
müddet terk-i mutâla’a ile sigara içmeğe ve yâhud tebdîl-i havaya mecbûriyyet 
gösterdiler” (Kadıoğlu, 2014: 94).  

Muhtar Tevfikoğlu ise Alî Emîrî Efendinin kitap sevgisini şu şekilde 
dile getirmektedir: “Alî Emîrî Efendi için hayat, kitaptan başka bir şey değildi. 
Gâyet sâde yaşar, kitap almak için nafakasını bile kesmekten zevkyâb olurdu. 
Onun için aşk, saâdet, hayat kitaplarıydı. Hayatını ekseriya vakfettiği Millet 
Kütüphânesinde geçirir, dâimâ ulemâ ve fuzelâ ile ünsiyet eder, etrafına toplanan 
genç dimağların ülfet ve mesâisinden, kendisine gösterdikleri ihtirâmattan son 
derece mahzuz olurdu. (haz duyardı) ” (1989,38). 

 

a. Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap 

Bir kitap aşığı olan Alî Emîrî Efendi’nin dîvânı incelendiğinde kitap 
sevgisi, kitapla ilgili düşünceleri, okumuş olduğu kitapların şiirlerine 
yansımaları açıkça görülmektedir. Dîvânda kitabın farklı açılardan ele 
alındığını görüyoruz. Alî Emîrî Efendi, bazen kâinatı bir kitaba benzeterek 
kâinat kitabını okumamızı telkin eder, bazen nâdir bulunan bir kitabın 
kıymetini dile getirir, bazen de kıymetli bir eseri ehil olmayan kimseye 
vermemenin gerekliliğini ifade eder.  

Aşağıdaki beyitlerde Alî Emîrî Efendi, kitaba sadece kendisinden 
istifâde edilebilecek bir nesne olarak değil aynı zamanda her geçen gün 
kendisine aşkının arttığı bir sevgili olarak bakar. 

Âşıkan mâǾşûk-ı gunâ-gûna rabt-ı kalb eder 
Ehl-i aşkem ben de maǾşûk-ı güzînimdir kitâb  

 (AE Manzum 39:44a) 

                                                           
2 Bkz. Ali Emîrî, Mir’atü’l-Fevâid Fî Terâcimi Meşâhir-i Âmid, (Hzl. Günay 

Kut, Mesud Öğmen, Abdullah Demir), Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı,2014, s.59; Ali Emîrî, “Diyarbekirde Vaktiyle Birmilyon Kırk Bin 

Cildlik Büyük Bir Kütüphane Vardı”, Tarih ve Edebiyat Mecmuası, S.2, s.25-33; 

Kemal Çelik, Bir Kitap Dostu Ali Emîrî Efendi, Ankara, 2007, s.93.  



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   276 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

Aşağıdaki beyitte ise nereye giderse yanında uykuya varsa rüyasında 
kitabın hep olduğunu dile getirir. 

Gülşene gitsem de yanımda berâberdir kitâb 
Uykuya varsam da dersim gösterir rüǿyâ bana     

      (AE Manzum 37: 11a-12a) 
 

Alî Emîrî Efendi, aşağıdaki beyitlerde dünyada istediği gibi bir dost 
bulamadığını ancak en iyi dostların kitaplar olduğunu ifade eder. Kitap, mana 
ve mazmûnların yer aldığı bir gül bahçesidir. Bu bahçenin gülleri kitabın 
yaprakları, kalem ise destanlar söyleyen bir bülbül gibidir. 

Bulmadım dünyâda gitdi kendime bir âşinâ 
Hamdüllillâh âşinâ ders ü kitâb oldu bana 
 
Sâha-i mazmûn u maʻnâ gülsitânımdır benim   
Güllerim evrâk hâmem bülbül-i destân-serâ  

        (AE Manzum 37: 11a) 

Alî Emîrî Efendi için hayat adeta kitaptan ibarettir. Onun için aşk ve 
saâdet kitap demektir. Bahçeye dinlenmeye gitse kitaplar yanında, gece 
uykuya varsa rüyasındadır. Şehrin insanları eğlenmek için çeşitli eğlence 
yerlerine giderken O, kitap sayfaları arasında ilim tahsil etmekten zevk 
aldığını belirtmektedir. Her kitap kendisi için süslü birer sevgili gibidir. 

Gülşene gitsem de yanımda berâberdir kitâb 
Uykuya varsam da dersim gösterir rüǿyâ baña  
 
Luʻb ile zevk ü safâ etmekdedir etfâl-ı şehr 
Ben ise tahsîl ile etmekdeyim zevk ü safâ 
 
 Nezd-i ikdâmımda bir mahbûb-i zîbâ her kitâb   
Bir gülistândır içinde sâha-i ʻilm ü ʻalâ    

       (AE Manzum 37: 11a) 

 

Alî Emîrî Efendi, dîvânında Nevâdirü’l-âsâr dediği ve kendisi için büyük 
önem arz eden ve sık sık mütâlaa ettiği kitapların bazılarından şu şekilde 
bahsetmektedir:    

Kırâat eyleriz İbn-i Esîri geceler gâhî 
Gehî vermekteyiz Hâkâniye birlikte çok maǾnâ 
 
Hele Mes’ûdi bî-hem ibn-i Haldun gibi târihler 
Bize olmakdadır dâim ġıdâ-yı rûh-i ten pîrâ 
 
Gece gündüz bize yâr u enîs ü hem-nîşîn oldu 
Zâhir ü Hâfız-ı Kaânî vü Dîvân-ı Mevlânâ 
 
 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   277 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Harîri İbn-i Fâriz Mesnevî mânendi çok Ǿâlî 
Kitâblar dem-be-dem olmakda yârân-ı safâ-bahşâ   

           (AE Manzum37: 32b-34a) 

 

              Alî Emîrî Efendi, Mevlânâ’nın kitaplarına çok önem verir. Mevlâna redifli 

gazeller kaleme aldığı gibi onun kitaplarından da etkilendiğini, yazmış olduğu bir 

tahmiste şu şekilde dile getirir: 

Ne ʻâlîdir kitâb-ı Hazret-i Mollâ-yı Rûmînin 
Kemâliñ âfitâbı Hazret-i Mollâ-yı Rûmînin 
Emîrî ʻabd-i bâbı Hazret-i Mollâ-yı Rûmîniñ 
Der-i devlet- me’âbı Hazret-i Mollâ-yı Rûmînin   
Olur Zîver kanâʻat ehline me´vâ-yı istiğnâ  

             (AE Manzum 38: 75a-75b) 

     Başka bir beyitte ise; 

Ķalır mâ-dûn-ı efkârında kayd-ı mâ-sivâullâh    
Kitâb-ı Mesnevîden şol muhakkık kim sebak-hândır  

          (AE Manzum 37:47b)  

Alî Emîrî Efendi, hem nazmında hem de nesrinde kitaba olan aşkını 
dile getirmiştir. Muhtar Tevfikoğlu bu aşkı şu ifadelerle özetler: “Yüzyılları 
dolduran bir büyük maceranın safhalarını kitap sayfalarında yaşadı. 
Üzüntülerini, kederlerini, kırgınlıklarını eski kitapların yıpranmış ciltlerinde, 
sararmış yapraklarında unuttu. Bir kısmı el yazması binlerce eski eser kendi 
gözünden bile sakınarak muhafaza ettiği sevgilileriydi. Dünyasının ufukları 
onlarla ağarıyor, onlarla kararıyordu” Kendisi de “Şayet bir meslek sahibi 
olmayı düşünseydim, şüphesiz kitapçı olurdum” (Tevfikoğlu, 1989:38). 
Gerçekten de Alî Emîrî Efendi, nazlı bir sevgili gibi kitaba yaklaşmakta, 
kendisinden ödünç kitap isteyenlere karşı da temkinli davranmaktadır. Ezhâr-
ı Hakîkat adlı eserinde mensur olarak dile getirdiği “Bir kitab meraklısından, 
nâdir bir kitabını istemek anı büyük bir felâkete uğratmakdır.” hakîkatini 
dîvânında ise şu mısralarla ifade eder: 

 Emîrî naķş-ı esrâr-ı dili keşf etme aġyâra 
    Emânet verme nâ-dâna kitâbıñ ķadrini bilmez  

           (AE Manzum 39: 131b) 

 

Bir sevgili gibi gördüğü kitaplarla yaşamak kadar, kitaba dair hasbıhâli de 

çok sevmekte, yaratıcıdan Fuzûlî’nin “Yâ Rab belâ-yı aşk ile kıl âşinâ beni” dediği 

gibi kendisi de “Yâ Rab kitâb-ı feyze beni eyle âşinâ”  temennisinde bulunur. 

Her soĥbete müreccaĥ olur soĥbet-i kitâb 
Yâr u ĥabîbim oldu benim ĥażret-i kitâb   
         (AE Manzum 39:40a) 
 

Ben istemem óadîúa-i ãaórâ-yı maùlabı 

Yâ Rab kitâb-ı feyøe beni eyle âşinâ  
          (AE Manzum 37: 1b-3a) 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   278 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

           Alî Emîrî Efendi’nin dîvânındaki kitap ile ilgili beyitler tetkik edildiğinde 

kitabı genel olarak şu sıfatlarla vasıflandırdığı görülmektedir: 

1. Her sohbete tercih edilen 

2. Koruyucu bir muska 

3. Nazlı bir sevgili / yâr 

4. Yeryüzü ve gökyüzü 

5. Sine-i şevkinde sığınılacak yer 

6. Mâzîyi keşfetme için bir dürbün 

7. Büyük âlimlerin bıraktığı bir yâdigâr 

8. Ömrün güzel geçmesine sebep olan yüce bir nesne 

9. Nereye gidilirse gidilsin yanında bulundurulması gereken bir arkadaş 

10. Feyze vesile olan bir kaynak 

11. Manaları açılmamış güllerin bulunduğu bir gül bahçesi 

12. Hüzünlü vicdân için bir sevinç yeri 

13. Gezip dolaşma yeri / seyrangâh 

14. Çeşit çeşit yazıları âdeta sümbüle benzeyen bir bahçe 

15. Tükenmeyen bir servet 

16. Hoş kokulu bir inci 

17. Geceyi aydınlatan bir mücevher 

18. Varlığı ile gurur duyulan ve kendisine ilticâ edilen bir rehber 

19. Aşık olunacak en güzel sevgili 

20. Birlik sırlarının saklı olduğu eser 

21. Din ve dünya sermayesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   279 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

b. “Kitâb” Redifli Gazelleri  

Mısra sonlarında söz tekrarlarının simetrik olarak tekrarlanması olarak 

tanımlanan redif, Klasik edebiyatımızda çoğu zaman verilmek istenen duygu ve 

düşünceye zemin hazırlamakta ve konu bütünlüğünü sağlamaya yardımcı 

olmaktadır. “Şiirde önceden belirlenen konu, redifi doğururken şair, olabildiğince 

redifi ses ve anlamın odak noktası haline getirir. Özellikle kelime veya kelime 

grubundan meydana gelen redifler şiirin anlam taşıyıcısı konumunda kendini 

hissettirir. Dîvân şiirinde redif çeşitli şairler tarafından her zaman tercih edilen bir 

unsur olarak karşımıza çıkar”(Ciğa, 2015:241). Alî Emîrî Efendi de “kitâb” redifli 

üç gazel kaleme almış ve hem gazelde redifin yardımıyla “yek âhenk” denilen konu 

bütünlüğünü sağlamış hem de şiirin muhtevâsını teknik açıdan da en iyi şekilde 

vermeye çalışmıştır. 

 Alî Emîrî Efendi, gazelin ilk beytinde kitabı muskaya benzetmektedir. 

İçerisinde birtakım ayetlerin ve duâların yer aldığı muska, nasıl ki boyna asılıp 

hürmeten göğüs hizasında tutuluyorsa kitap da göğüs hizasında tutularak 

okunmalıdır. Kur’an’ın nurları, hadîs-i şeriflerin feyzi hep kitap sayfaları arasında 

saklıdır. Mâzîde yaşanan önemli hadiseleri keşf için mucizevî bir şey olduğu gibi 

her cilvesi binlerce manaya işaret etmektedir. Kitap şaire göre ruhlar âleminde 

dostlar ile sohbet etmek için bir yoldur. İşte bu gibi özelliklerinden dolayı şair, 

aşağıda verilen ilk gazelin yedinci beytinde kitap için şunları söyler: “Karşıma 

gençliğe yeni adım atmış bir güzel çıksa, kitabın satırları dururken ona asla 

bakmam. Çünki kitap, benim için nazlı bir sevgilidir.” 

 İkinci gazelde ise şair, kitabı yakın bir dost, nazlı bir sevgili olarak 

vasıflandırır. Her kitap bir gül bahçesi, sevinçli ve hüzünlü bir vicdânın bulunduğu 

yerdir. Kitap; rengârenk sümbüllerin bulunduğu bir seyrangâh, gece gündüz 

harcandığı halde tükenmeyen bir servet, geceyi aydınlatan bir ışık, hoş kokulu bir 

incidir. Onda birlik sırları ve dinin hükümleri yer almaktadır. Dünya ve âhiret için 

bir sermaye, sırr-ı kevneyne âyînedir. Bu sebeple kendisiyle gurur duyulup iltica 

edilecek yer kitaptır. Âşık olan kimse nasıl gün geçtikçe sevdiğine kalbini 

bağlıyorsa şair de kalbini her geçen gün kitaplarına bağlamaktadır. 

 Alî Emîrî Efendi, üçüncü gazeline kitap sohbeti ile ilgili düşüncelerini 

belirterek başlamaktadır. Kitap sohbetini her sohbete tercih ettiğini, çünkü 

kitapların her birinin kendisi için nazlı sevgililer olduğunu belirtir ve kitaba 

“Hazret-i kitâb” diyerek seslenir. Şaire göre yeryüzü ve gökyüzü birer kitaptır. 

Mükemmel bir kitap yazmak şerefli olmayı gerektirir ve şöhretli bir kitap, 

müellifini mutlu eder. Eğer kitap olmasaydı, fazîletli insanların sözleri bu güne 

ulaşamayacaktı. Bu sebeplerden dolayı kitaba hürmet edilmesi için çalışılmalıdır. 

Nitekim şaire göre kitap, bir başka şeyle kıyaslanamayacak kadar önemlidir ve şair 

nezdinde kitabın şerefi ve rağbeti oldukça yüksektir. 

 

 

 

 

 

 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   280 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

EK 1:“Kitâb” Redifli Gazeller 
 
 

    1 

fāǾilātün fāǾilātün fāǾilātün fāǾilün3 

 

1 Síne-i şevķımde bir óırz-ı yaúínimdir kitāb 

   Díde-i endįşede nÿr-ı mübínimdir kitÀb 

 

2 Ondadır envÀr-ı Úur´an ondadır feyø-i óadíå 

   Áb u tÀb-ı ruòda ímÀn u dínimdir kitÀb 

 

3 èÁlemiñ mÀøídeki aóvÀl-i gün-À-gÿnunu 

   Keşf için muèciz-nüma bir dÿr-bínimdir kitÀb 

 

4 Nice biñ maènÀ-yı úudret gösterir her cilvesi 

   Díde-i óaú-bíne yÀr-ı meh-cebįnimdir kitâb 

 

5 èÁlem-i ervÀhı me’vā eyleyen yÀrÀn ile 

   Güft u gÿya bir ùaríú-i nev-zemįnimdir kitÀb 

 

6 YÀdigÀrıdır nice èallÀme-i dÀnişveriň 

   Zíb-i dest-i óürmete faòr-i güzínimdir kitÀb 

 

7 Dilber-i nev-òaùùa baúmam var iken òaùù-ı suùÿr 

   Dil-sitÀnım  dil-ber-i feyz-i Àferínimdir kitÀb 

 

8 èÁlemiñ her faãlını siyyÀn eder eğlencesi  

   Òoş geçer èömrüm benim òuld-ı berînimdir kitÀb 

 

9 Ey Emírí her faøílet ehli şÀyÀndır dese 

   BÀèiå-i feyøim enís-i nÀzenínimdir kitab 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
3 Millet Kütüphanesi, AE Manzum 39: 44 a. 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   281 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 

 

2 

   fāǾilātün fāǾilātün fāǾilātün fāǾilün4 

 

1 Hem enísim hem celįsim úarįnimdir kitÀb 

   YÀr-ı cÀnımdır óabíb-i nÀzenínimdir kitÀb 

 

2 GülsitÀnımdır gül-i ne’şküftedir maènÀları 

   Bir meserret-gÀh-ı vicdÀn-ı haôínimdir kitÀb 

 

3 Sünbülistāndır òuùÿù-ı nev-be-nevdir sünbülü 

   Bir teferrücgÀh-ı ùabè-ı şevú-bínimdir kitÀb 

 

4 Rÿz u şeb ãarf eylerim ammā tükenmez ŝervetim 

   Şeb-çerÀàım gevherim dürr-i şemįnimdir kitāb 

 

5 Bir muùalsam kenz-i lÀyefnÀsıdır endişemin 

   KÀinÀta vÀridÀt-ı nev-zemįnimdir kitāb 

 

6 Ondadır esrār-ı vaĥdet Ondadır aĥkām-ı dįn 

   İftiħārım ilticāgāhım muǾįnimdir kitāb 

 

7 èÁşıúān maèşÿú-ı gunÀ-gÿna rabù-ı úalb eder 

   Ehl-i èaşúım bende maèşÿú-ı güzínimdir kitāb 

 

8 Sırr-ı kevneyne birer Àyįnedir her śafĥası 

   ÓÀãılı sermÀye-i dünyÀ vü dínimdir kitāb 

 

9 Ben niçün geldim demem artıú Emírí èÀleme 

   Nÿr-baòşÀ-yı dil-i ĥaķķa’l-yaúínimdir kitâb  

   

   

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
4 Millet Kütüphanesi, AE Manzum 39: 44 a. 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   282 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 

 

3 

   mefǾūlü fāǾilātü mefāǾįlü fāǾilün5 

 

1 Her soóbete müreccaó olur soóbet-i kitÀb 

  YÀr-ı óabíbim oldu benim óażret-i kitÀb 

 

2 èAynımda ÀsümÀn u zemín bir kitÀbdır 

    Etdim úabÿl-ı mes’ele-i vaódet-i kitÀb 

 

3 Yazmaú kitâb-ı ekmel olur mūcib-i şeref 

   MesǾÿd eder mü´ellifi  şöhret-i kitÀb 

 

4 Úalb-i yetími eyleyen āzurde-i melÀl 

   Gūyā ki kaèbeden ediyor sirúat-i kitÀb 

 

5 Úalmazdı fÀżılÀn arasında bu úíl ü úÀl 

   Ser-beste olmasaydı eğer óikmet-i kitÀb 

 

6 TaǾyįbe-i himmet eyleyelim úalb-i bí-kesi 

   Taèmíre saèy ile idelim óürmet-i kitÀb 

 

7 Bir şey’ Emírí olmaz aña úÀbil-i úıyÀs 

èİndimde başúadır şeref ü rağbet-i kitÀb 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
5 Millet Kütüphanesi, AE Manzum 39: 40a.  



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   283 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

      Sonuç 

XIX. yüzyılın sonları ile XX. yüzyılın başlarında yaşamış ve klâsik edebiyat 

geleneğine bağlı kalarak eserler vermiş olan Alî Emîrî Efendi, edebiyat tarihçisi, 

şair, yazar gibi vasıflarının yanı sıra adı kitapla birlikte anılan bir Osmanlı 

aydınıdır. Ömrü, kendisinin “nevâdirü’l-âsâr” dediği vatana ve millete faydalı 

kıymetli eserleri toplama ile geçmiştir. Kitaplara adanan bir ömür beraberinde bu 

eserlere karşı özel bir bağın oluşmasına sebep olmuş ve kitaplar Alî Emîrî Efendi 

tarafından nazlı bir sevgili gibi algılanmaya başlanmıştır. Alî Emîrî Efendi’nin bu 

kitap sevgisi, nazmına da nesrine de yansımış özellikle dîvânında, okumuş olduğu 

müstesna şair ve yazarların isimlerini zikretmiş ve kitap ile ilgili müstakil üç gazel 

kaleme almıştır. Hem “kitâb” redifli üç gazelde hem de dîvânının muhtelif 

yerlerinde kitap sevgisi, kitap sohbetinin ehemmiyeti, kıymetli kitapların 

muhâfazası gibi hususlara değinmiş ve kitabı yirmi bir farklı sıfatla 

vasıflandırmıştır. 

Kaynakça 

Alî Emîrî. Millet Kütüphanesi, AE Manzum:37. 

Alî Emîrî. Millet Kütüphanesi, AE Manzum:38. 

Alî Emîrî. Millet Kütüphanesi, AE Manzum:39. 

Alî Emîrî. (2014), Tezkire-i Şuarâ-yı Âmid, (Hzl. İdris Kadıoğlu), Son Çağ 

Yayınları. Ankara. 

Alî Emîrî. (2014), Mir’atü’l Fevâid Fî Terâcimi Meşâhîri Âmid, (Hzl: Günay Kut, 

Mesud Öğmen, Abdullah Demir), Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, İstanbul. 

BARTLETT, Allison Hoover. (2013), Kitapları Fazla Seven Adam, Paloma 

Yayınları, İstanbul.  

CANIM, Rıdvan. (2000), Latîfî- Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ, 

Ankara. 

CİĞA, Özkan. (2015),  Şeyh Gâlib’in Kasîde ve Gazellerinde Redif Kullanım 

Analizi, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (DÜSBED) 

ISSN: 1308-6219, Nisan, S.13. 

ÇAVDAR, Tuba. (2002), “Kebîkec” DİA, C.25, s.161-162. 

ÇELİK, Kemal. (2007),  Bir Kitap Dostu Alî Emîrî Efendi, Mor Yayınları, Ankara. 

TEVFİKOĞLU, Muhtar. (1989), Alî Emîrî Efendi, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara. 

 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   284 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

               

 



Mustafa Uğurlu ARSLAN – Alî Emîrî Efendi Dîvânında Kitap ve …                   285 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

        

 



Ϧ 

 

 

Eyyüp Azlal “Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli  

Klâsik Türk Edebiyatı Meselelerine Bakışı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 286-293 

Yükleme Tarihi: 14.06.2016 - Kabul Tarihi: 13.10.2016 

        Eyyüp AZLAL 

 

     PROF. DR. ABDÜLKADİR KARAHAN’IN “FUZÛLÎ” MERKEZLİ  
KLÂSİK TÜRK EDEBİYATI MESELELERİNE BAKIŞI  

Öz: Bir edebî eseri tam olarak anlayabilmek için sahibinin psikolojisini, 
muhitini, estetik ölçüsünü, güzellik anlayışını da kavrayıp öylece izhara gerek 
vardır. Yazar için önem arz eden; eserin içindeki hayal âlemini, muhtevayı ve 
fikri vermektir. Bu yüzden Abdülkadir Karahan, üzerinde çalıştığı bir şâire 
büyüklük payesini verirken, onu eserinin hacminden, eserin sosyal değeri ve 
tarihle olan münasebetinden değil, o eseri vücuda getiren zatın muhitini, 
psikolojisini ön plana çıkarmaktır.  

Anahtar Kelimeler: Fuzûlî, Bağdat, Beşeri Aşk, Psikoloji, Muhit, 
Kerbela 

PROFESSOR DR. ABDULKADİR KARAHAN’S VİEWS ON                                 
CLASSİCAL TURKİSH LİTERATURE 

Abstarct: Understanding a literary work in depth requires to 
understand its aouthor’s psyhocholog,social surroundings, as well as sense of 
aesthetics.The important thing for the author is to give the reader the realm of 
imaginary within the book, its content and idea. While attaching great 
importance to the poet he studies, Abdulkadir Karahan highlights the social 
surroundings of the poet and his the psyhchology instead of the historical 
importance and role of the work within the society. 

Key Word: Fuzuli, Baghdad, Human Love, Psyhocholog, Social 
Surroundinq, Kerbala 

 

GİRİŞ 

Fuzûlî’nin ve daha nice şâirin gül bahçesine bahçıvanlık yapan Klâsik 
Türk Edebiyatı duayenlerinden Prof. Dr. Abdülkadir Karahan, bu vazifeyi 
yıllarca bir şeref abidesi olarak yapmıştır.  Karahan’ın “Fuzûlî” merkezli Klasik 
Türk edebiyatı meselelerine yaklaşımını “Fuzûlî, Muhiti, Hayatı ve Şahsiyeti” 
adlı eserinden yola çıkarak belirlemeye çalışacağız.   

Karahan’a göre Fuzûlî, medeniyetimizin bir sözcüsüdür ki bu 
medeniyet Batı medeniyetine asırlarca bu sözcüsüyle galebe çaldı. Bu iddiayı 
sadece Karahan ileri sürmez. Kendisinin Ankara’da bulunduğu bir sırada Türk 
gramerini en geniş bir şekilde Fransızca olarak yazmış olan Fransız bir 
Profesörden de işitir. “Eğer siz klâsik edebiyatınızı bütün güzelliği ve 

                                                           
  Tahran Yunus Emre Enstitüsü Kültür ve Sanat Koordinatörü 
  Bu Yazı,  VI. Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumunda, (Prof. Dr. Mine Mengi Adına, 25-27 Kasım 
2010 Kayseri ) tebliğ olarak sunulmuştur.  



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         287 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ihtişamıyla incelemiş olsanız ve dünyaya tanıtmış olsanız. Bizim sembolik 
edebiyatımızı dahi ikinci planda bırakırsınız.1   

 Yine Abdülkadir Karahan, aynı zamanda hocası olan Ali Nihat Tarlan’ın  
Şeyhî Divanı’nı tedkik ederken belirttiği “herhangi bir sanatkarın hayat ve 
şahsiyetine dair malumat edinmek için onun eserine müracaat etmek en doğru 
yol ise de bu yol, bizim Divan Edebiyatımızda biraz tehlikeli olsa gerektir. 
Samimiyeti birçok anane ve zaruretlere feda eden bu edebiyatta şairlerin 
şahsiyetine nüfuz edebilmek pek güçtür.”2   

Klâsik edebiyat meselelerinde Bu hassas ve samimi tavsiyeler 
doğrultusunda çalışmalarını yoğunlaştıran Abdülkadir Karahan, ülkemizde o 
zamanlar kendi alanın bir ilkini de gerçekleştirmekte gecikmemiştir.  
“Fuzûlî’nin Psikolojisi” diye bir şaheser hazırladı. Kitap yayınlandığında 
edebiyat dünyasında büyük bir akis yarattı. Çünkü o zamana kadar şairlerin 
psikolojisi tetkik edilmiyordu. Fuad Köprülü gibi şahsiyetler bile şâirleri, 
sadece tarih ve sosyal hayat bakımından inceliyorlardı, eserleri de öylece 
açıklıyorlardı. Fakat Psikoloji ve estetik bakımdan bir çalışma yapılmamıştı. 

 Önemli bir eseri tam olarak anlayabilmek için sahibinin psikolojisini, 
estetik ölçüsünü, güzellik anlayışını da anlayıp öylece izhara gerek vardır. 
Yazar için önem arz eden; eserin içindeki hayal âlemini, muhtevayı ve fikri 
vermektir. Bu yüzden Abdülkadir Karahan, üzerinde çalıştığı bir şaire 
büyüklük payesini verirken, onu sadece eserinin hacminden, eserin sosyal 
değeri ve tarihle olan münasebetiyle ilişkilendirmez. O eseri vücuda getiren 
zatın muhitini, psikolojisini ve estetik yapısının da eserde büyük bir iz 
bıraktığını düşünür. Karahan’ın bu hususta görüşleri şöyledir:  

“O zamanlara kadar şairlerin psikolojisi tetkik edilmiyordu. Köprülü ve 
Ziya Gökalp gibi değerli bilim adamlarımız bize tarih ve sosyal hayat 
bakımından edebiyatımızı ve sosyal varlığımızı daha iyi anlamamız için büyük 
yardımlarda bulunmuşlardır. Fakat psikoloji ve estetik bakımdan bir şey 
yapılmamıştı. Önemli bir eseri tam anlatabilmek için sahibinin psikolojisini, 
estetik ölçüsünü, güzellik anlayışı da anlayıp anlatılmalıdır. Önemli olan eserin 
içindeki hayal âlemini, muhtevayı ve fikri vermektir. Bir şaire veya yazara büyük 
şair veya büyük yazar diyorsak bu sadece eserin hacminden dolayı değildir. O 
eseri vücuda getiren muhitin özelliklerini tanımamız lazımdır. Eseri meydana 
getiren zatın hem muhitini hem de psikolojisini bilmemiz lazımdır. O yazar, o 
eseri yazarken hangi psikoloji içindeydi, yazarın umumi olarak psikolojisi 
nasıldır? Bunların bilinmesi lazımdır. Estetik görüşü nedir, güzelliği nasıl 

                                                           
1 Yardım M. Nuri, Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’la Yapılan Son Mülakat, Türkiye Gazetesi, 8 
Temmuz 1999. (Bkz. Yardım M. Nuri, Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’la Yapılan Son Mülakat, 
Edessa Dergisi, İst. 2001)    
2 Tarlan, Ali Nihat, Şeyhi Divanını Tedkik, TDD, İst. 1942, c.1, s.56 



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         288 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

anlatmıştır, güzele varmak hangi yollardan geçmiştir? Kendisi eser yazarken ne 
kadar çalışmaya ve uzun boylu düşünmeye devam etmiştir.“ 3 

Karahan’ın “Fuzûlî” merkezli Klâsik Türk Edebiyatı meselelerini dört 
ana gurupta toplayabiliriz. 

1.Fuzûlî’nin Yaşadığı Muhit 2. Fuzûlî’nin Yaşadığı Dönem ( Dini, Siyasi, İktisadi 
ve Kültürel Durum)  3. Fuzûlî’nin Hayatı 4. Fuzûlî’nin Psikolojisi ve Estetik 
yapısı 

 Abdülkadir Karahan, Fuzûlî’nin muhiti meselesinde önce Irak 
coğrafyasına derin bir giriş yapmıştır. Nehirler, göller, şehirler birer birer 
anlatılmıştır. Efsane nehir Fırat’ın suladığı medeniyet merkezleri Hille, Babil, 
Kerbela zikredilirken; nazlı nehir Dicle’nin bağrına bastığı Bağdat, Musul ve 
her iki nehrin birleşmesinden sonra Basra’nın medeniyet tarihindeki rolleri 
birer birer anlatılmıştır.4  

Şairimizin meşhur Su kasidesindeki şu beytini hatırlayalım; 

Tıynet-i pâkini  rûşen kılmış ehl-i   âleme                                                                                             
 İktidâ kılmış tarîk-i Ahmed-i Muhtâr’e su 

İslam bir insanda tezahür edince onda maddi ve manevi berraklık tecelli 
ettirir. Bağdat’ın içinden Medine’ye doğru, peygamberimize doğru aktığı için 
berraklaşan bir Dicle ve Fırat’ın tasvirini yapmadan bu şiiri anlayabilir miyiz 
acaba? Beyitte geçen berrak su ile Müslümanlık arasındaki benzerliği Dicle ile 
Fırat’ın coşkun akan ve berraklaşan halini bilmeden anlayamazdık. İşte 
Karahan hoca bu meseleye yakından ışık tutmuştur.  

 Yine Muharrem ayında bütün İslam dünyasının bilhassa şiîlerin 
mukaddes makamları olan Necef, Kerbela ve Bağdat dolayları insan kitleleriyle 
dolardı. Bu bölge üzerinde nüfuz kurmak isteyen Osmanlı ile Safavi devleti 
arasındaki siyasi çekişme ve geniş rağbet şairimizin ilk gençlik yıllarına rast 
gelmektedir. Bu sosyal muhitin bu kadar canlı kımıldanışları, med ve cezirleri 
Karahan Hocanın deyimiyle Mezopotamya kıyılarında Bahreyn incilerinin en 
güzellerinden birinin parlamasına vesile olmuştur.  

 İşte Fuzûlî’nin bir Müslüman olarak muhitinin kendisine hazırladığı 
daha doğrusu, doğduğu günden beri çevresinde hazır bulduğu bu dinî 
muhtevayı istidadı nispetinde eserlerinde aksettirmiştir.5 

Fuzûlî’nin doğum yeri meselesi de Karahan Hocamızın epey mesai 
harcadığı bir meseledir.  Karahan, Fuzûlî’nin Bağdat’ta doğmadığını Tezkire 

                                                           
3 Yardım M. Nuri, Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’la Yapılan Bir Mülakat, Türkiye Gazetesi, 8 
Temmuz 1999        
4 Azlal, Eyyüp, Efsane Nehir Fırat, İstanbul, 2007  
5 Eraydın, Dr. Selçuk, Tasavvuf ve Edebiyat Yazıları, İstanbul 1997, s.40 



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         289 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

sahibi Sâdıkî’nin “İbrahim Han Hidmeti de Bağdadga barub”6  sözlerinden 
anlaşıldığı gibi divanında birkaç vesile ile Bağdat’ı diyar-ı gurbet saymak 
suretiyle kendisi tarafından ifade etmiştir.  Peki Bağdat’ta değil de nerede 
doğmuştur. Bu soruya Karahan Hoca Kerbela’da doğmuştur diye cevap verir.  
Hocanın ne büyük delili de Fuzûlî’nin farsça Divanının mukaddimesidir. 
Burada şairimiz “Bu dünya görmemiş körpe gençlere ve gurbet çekmemiş 
yetimlere benzeyen şiirlerim Kerbelâ sahasında Necef toprağında doğup Bağdat 
havasında yetişmişlerdir.” 7  

Abdülbaki Gölpınarlı da Fuzûlî divanı medhalinde şairimizin eserlerine 
dayanarak onun Kerbela’da doğduğu yönünde görüş belirtir. 8 

Fuzûlî’nin doğum yeri gibi doğum tarihi meselesinde de Karahan 1495 
tarihinin hudutlarına girmeden şairimizin doğmuş olabileceğini tahmin eder. 
Bu tahmin de birkaç olayla ilişki kurulduktan sonra yapılıyor. Mesela Şah 
İsmail’e Beng-ü Bade’yi sunarken şairimizin en az yirmili yaşlarda olması 
gereği doğuyor. Daha sonra Diyarbekir beylerinden Elvend beye sunulan bir 
kaside de doğum tarihinin 1495’ten önce olduğunu gösteriyor.9 

 Fuzûlî’nin mezhebi meselesi üzerinde de büyük tartışmalar 
yaşanmıştır. Fuad Köprülü Fuzûlî için koyu bir Şii, Saadetin Nüzhet Ergün da 
onun için müfrit, hatta batınî bir şi’î tanımlaması yaparken Karahan bu hususa 
biraz temkinli yaklaşır. Bu konuda Karahan’ın görüşü şöyledir: “Evet Fuzûlî 
Şiîdir. Fakat imamları nübüvvet derecesine çıkaran veya haklarında ilahiyat 
ahkâmıyla hükmeden galiyeden değildir. Onun mezhebi Şî’a-yı İsna 
‘Aşeriye’dedir. Şairin Hüseyn-i mazluma ağlamanın ecr-i mesubatı gibi 
meselelerde İsna ‘Aşeriyeden mutedil bir ş’iîdir.” 10  

Fuzûlî’nin bir tarikata intisabı konusunda Karahan Hoca zamanına 
kadar yapılan değerlendirmeleri şifahî buluyor ve şairin bir tarikat ehli 
olduğunu Ahdî Tezkiresindeki malumata dayanarak söylüyor. “Peyrev-i şeri’at 
ve hadd-i zâtında Ehl-i tarikattır.”11  Fuzûlî’nin tarikat ehli olduğunu söyleyen 
Karahan, şairinin tarikatının ismi konusunda ise şunları söyler:  “Fuzûlî’nin 
hayatı tedkit edilirse kendisinin her türlü yolu cami bir ehl-i tarik olmayıp 
tasavvuf zevkine mütemayil olduğu görülür. Bunun içindir ki ona muayyen bir 
tarikât isnad etmek şimdilik mümkün olmadığı gibi ileride de böyle bir 
sarahatin meydana çıkabileceğine ihtimal vermiyoruz.”       

Fuzûlî’nin estetik ve beden yapısı üzerinde de Karahan Hocanın 
düşünceleri şöyledir: “Peşin olarak tam mevsukiyet ve katiyet ifade 
edemeyeceklerini bilmekle beraber, eldeki minyatürlere ve resimlere göre 

                                                           
6 Köprülü Fuat, Azeri Edebiyatının Tekâmülü, İA, 12. Cüz, 1942  
7  Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir, Fuzûlî Nerede Doğmuştur, Tasvir Gazetesi, 1945 ve Urfa Gazetesi 
1946 
8  Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir , A.g.e.,  
9  Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir , A.g.e. 
10  Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir , A.g.e. 
11  Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir , A.g.e. 



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         290 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Fuzûlî’nin beden yapısından umumi intiba şudur; ince uzun bir boy; yine ince 
zayıf bir endam; dar omuzlar, uzun nahif eller; kuru, dar bir göğüs. Yüz itibariyle 
de göze çarpan naeinlik; alın kemiği ile elmacık kemiklerinin kabarıkça oluşu 
kafa çevresinin küçükçe görünüşüdür.  Bu ince uzun yüzde çizgiler keskindir. 
Burun da dar ve uzun gözüküyor. Bu saydığımız vasıflar ile beden yapısı da 
astenik gözüküyor.  

Yine Karahan Hoca, Fuzûlî’nin mizacı hakkında ise şu fikirdedir.  “O 
halde Fuzûlî’nin mizacı da, Şizotim sanatkar mizacı ve beden yapısı da astenik 
(leptosom) tip yapısıdır. Kısacası bir formül şeklinde olarak “Fuzûlî; şizotizm-
asteniktir.”12  

Burada Karahan, şairimizin eserlerinden yola çıkarak onun sima 
bakımından pek cazip görünmediği görüşündedir. Fuzûlî,  kadınların rağbetini 
celb etmeyen bir çehreye malikti. Zira bu kadar ihtibas ve mahrumiyetler 
ancak tatmin edilmeyen insanlara hastır. Bunun sebebi ise şunlar olabilir: 
Fuzûlî’nin mensup olduğu sosyal sınıfın, yani ulema sınıfının hayatını tehdit 
eden dini yasaklar, bu sınıfın ananevi yaşama tarzının bu gibi maceralara 
müsait olmaması ve hususiyle içinde bulunduğu muhitin cinsi heyecanlara 
karşı koyduğu ağır kayıtlar söz konusudur. Bunlara rağmen umumi 
kanaatimiz eserlerine göre onun aşk hayatında muvaffak olamadığının ve yer 
yer kendi hakkında bir nevi aşağılık duygusunu taşıdığının his olunmasında, 
bu derece ihtibaslarla dolup taşmasında simasının da esaslı bir sebep teşkil 
ettiği merkezindedir.13 

Karahan’ın bu tespitlerini destekler nitelikte Mehmet Kaplan 
hocamızın ilginçtir ki Fuzûlî ile aynı coğrafyada yaşamış ve Bağdat ahalisinden 
olan Şair Ahmet Haşim için  “ Şahsi psikolojisi Haşim’de sosyal çevre ile 
anlaşamayarak kendi içine ve sanat alemine çekildi. Çocukluğuna ait şuuraltı 
intibalarının da bu hususta rolü olduğuna kaniim. Çocukluğunda kaybettiği 
annesine ait hasta, narin, müşfik ve güzel vasıflarına haiz kadın ve kadınlar 
Haşim’in ufuklarını doldurdular. Bütün bunlar Freud psikolojiyle 
açıklanabilecek meseledir.”14  Tespitinde bulunur. Yine yakın dönem edebiyat 
çevrelerinde biliyoruz ki Ahmet Haşim’in gündüzleri pek sokağa çıkmadığını  

Fuzûlî’de beşerî aşk meselesinde ise Karahan hoca şu fikirdedir: “Eğer 
beşeri heyecanların emsalsiz zevki, heyecanı ve evlat yetiştirmenin tabiî 
sevgisi, hazzı olmasaydı hayat bu kadar aziz ve leziz olmazdı. Fuzûlî’de beşeri 
heyecanların çocukluğundan gençliğine geçişte nasıl bir atılım ve gelişim 
gösterdiği hakkında şunlar söylenebilir: Daha çocuk denilebilecek bir yaşta 
hocasının kızına âşık olduğu, hatta meşhur:  

Perîşan-hâlüñ oldum sormaduñ hâl-i perîşânum                                                                                                                                                           
Gamuñdan derde düşdüm kılmaduñ tedbîr-i dermânum  

                                                           
12 Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir, Fuzûlî: Muhiti-Hayatı ve Şahsiyeti, İstanbul, 1995  
13 Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir, A.g.e. 
14 Kaplan, Mehmet, Tanzimattan Cumhuriyet’e Şiir Tahlilleri 1, İstanbul,1954 s.143-144 



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         291 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ne dersin rûzigârum böyle mi geçsün güzel hânum 

 Gözüm cânım efendim sevdiğüm devletlü sultânım 15 

bendiyle başlayan murabbaını bu ilk sevgi heyecanıyla yazdığı sonraları bu 
kızla evlendiği gayr-i mevsuk bir rivayet ise de şu kadar var ki şâirimiz 
cinsiyet içgüdüsünden derin bir kompleks halinde hemen bütün ömrü 
boyunca kuvvetle müessir olduğuna ve fikri, dini inançlarının bu cinsiyet 
heyecanıyla daima mücadelede bulunduğuna eserleri şahadet etmektedir. Ve 
derhal ilave edelim ki bu cinsî duygu her zaman beşerî bir kimlikle karşımıza 
çıkmayacaktır. Onun biraz aşağıda üzerinde duracağımız şekilde, türlü 
elbiseler içinde ve bazen büsbütün mücerret- ilahî bir yükselişe doğru 
göklerde kanat çırptığını da göreceğiz. Fakat Fuzûlî, Farsça divanının 
önsözünde çocukluk dönemlerinde dünyada olup bitenlere ibret nazarıyla 
baktığını, hünerler kazanma sevgilisine gözümü dikip onu kendime sevgili 
edindiğinden bahseder. Şâir, bu aşk oyununun zaman zaman yaratılışında gizli 
olan yakıcı ihtiras ve şiddetli arzular karşısında şiir sevgisinin kapılarına 
sığınıyordu. Prof. Dr. Muhammed Nur Doğan’a göre ise Fuzûlî, şiirinde acıyı ve 
derdi kısacası lirizmi hüner edinmek istemiştir.16  

 Tatmin edilemeyen, ihtibasa uğrayan beşerî heyecanların bazen en 
yüksek sanat şaheserlerinde kılık değiştirerek yaşadığı görülmektedir. Bu 
tatmin edilemeyen hadise beşeri aşk olabileceği gibi mesela futbol maçında 
sakatlanıp bir daha yeşil sahalara dönemeyen ve sonradan iyi bir türkücü olan 
insanlar vardır.17  

 Yine Fuzûlî’ye dönersek 16. Asır Irak sosyal hayatı ortada ve şâirimiz 
gibi gayet hassas, içli ve coşkun ve mütevazı bir ilim talebesinin cinsî 
heyecanlarını tatmin etmekten uzak kalacağı tabiî olarak hemen ilk bakışta 
kabul edilir.  Karahan, Fuzûlî’nin orta halli bir zekaya sahip olmadığını, üstün 
zekalı biri olduğunu düşünür ki gerçekten bu tür cinsî itilmelerin, günümüz 
tabiriyle cevapsız aşkların sonu ya ruhî bunalımlar sonucu intihar ya da ruhi 
bir hastalığa yakalanmaktır. Ama öznemiz olan Fuzûlî, maddî âlemde tatmin 
edilemeyen arzularını ulvileştirmek ve bunun neticesinde vücuda getirdiği 
eserlerini dünyaya mal ettirmiştir.    

 Bu durum bize bir hadis-i şerifi hatırlatıyor. Eğer bir insan âşık olur ve 
aşık olduğu kişiye onu sevdiğini söylemeden ölürse o insan şehittir. Buna 
söylenmemiş aşktır aşkların en güzeli deriz. Fuzûlî aşkını söylemiş midir, 
bilmiyoruz? Ama bizim bildiğimiz şairimizin cinsî içgüdüsünün onda 
uyandırdığı kompleksleri tatmin etmek için ilk evvel ilme yapışır. Kendini 
bilgiye vakfetmekle her zaman için gönlünde gizlenen, kanında dolaşan aşk 
perisine dimağının ve vücudunun kapılarını açmak istemedi. Nitekim şairin 

                                                           
15 Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir, Fuzûlî: Muhiti-Hayatı ve Şahsiyeti, İstanbul, 1995, s.279-280  
16 Doğan, Prof. Dr. Muhammed Nur, Fuzuli’nin Poetikası, İst. 2009,Yelkenli Yay.  s.128-133 
17 Bkz. Futbolcu Mustafa Uğur’un Hayatı, http://tr.wikipedia.org/wiki/Mustafa_U%C4%9Fur 



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         292 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

divanlarının mukaddimelerinde ilk gençliğinde şiire başlayışı, sonra kendini 
ilme verişi hakkında epey açıklamalar var.   

Leyla gibi birçok güzellerin, Mecnun gibi şiir dinlemek için şairimizin 
başına üşüşmeleri onun şairliğini mukarrer kılmıştır.  Nazmının âvâzesiyle 
âlemler doldu ve şöhreti tamamlandı. İşte hal böyle oluncadır ki o şiirinin 
ilimden uzak olmasını dilemedi. Çünkü ilimsiz şiir esası yok duvar gibidir.    

 Aşkı terennüm etmek, gayr-ı şuurdaki fırtınalarla bunalan ruhunun alt 
duygu tazyikinden kurtulmak için Fuzûlî’nin elinde tek çare vardı. Söz ile 
başlamak… Fuzûlî, Söz redifli bir gazelinde söylemek istediklerini aslında 
şifrelemiştir. Şiirden bir parça alırsak; 

Halka ağzın sırrını her dem kılur izhâr söz   
Bu ne sırdur kim olur her lahza yokdan var söz 

Arturan söz kadrini sıdk ile kadrin artutur    
 Kim ne miktar olsa ehlin eyler ol miktar söz  

Fuzûlî’nin Türkçe ve Farsça divanlarında yaklaşık 700 gazelinde 
duyulan ses bu gülen ve ağlayan aşkının çağıldayışıdır.  Sevgilisini bazen etten 
ve kandan mürekkeb bir insan olarak bize şakıyan şair, çoğu zaman onu mistik 
ve müteal bir hüviyete yükseltir. Gayet saf ve denaetkar bir şaibe ile 
lekelenmemiş olan bu aşk Gibb’in dediği gibi gerçekten “meleklerin semada 
birbirlerine karşı taşıyacakları derecede temizdir. 18Karahan Hocanın objektif 
vesikalar dediği Fuzûlî’nin şiirlerinde onun aşkına dair çıkardığı sonuç şudur: 
Fuzûlî, ilk gençliğinde ruhunun ta derinliklerine nüfuz eden gayet şedit bir aşk 
fırtınası geçirmiştir. O devre göre maddi halde tezahüre imkân bulamayan bu 
aşkın onda büyüye büyüye, hapsedile edile ulvileşmiş, yavaş yavaş maddi 
halden çıkarak ilahi bir aşka inkılap etmiş olması ihtimali bizce kuvvetlidir. 
İkinci bir ihtimal de Fuzûlî, güzelliğe aşıktır.  Sevgilisi, hayatının sonuna kadar 
onda hakim olan tek bir dilber olmayıp muhtelif zamanlarda karşılaştığı bir 
çok güzeller olabilir. Fuzûlî’nin gazellerinde bu beşeri ve ilahi aşk hemen her 
nüansıyla birbirine karışmış, şiirlerinde her iki manaya da alınmağa müsait 
ifade tarzı bizi sarih olmaktan alıkoyuyor.19  

Şiirlerin bazı örnekler bakarsak: 

Ey Fuzûlî alemün gördüm kamu nimetlerin    
 Hiç nimet görmedüm didar-ı dilbere tek leziz 

Yine: 
Çıkma  yarum geceler ağyar ta’nından sakın     

 Sen meh-i evc-i melahatsen bu noksandır sana 

Bu türlü misalleri çoğaltmak mümkündür. 

                                                           
18 Gibb, E.J.W. (Çev. Ali Çavuşoğlu) A History of Ottoman Poetry, c. II, London 1999,  s.84 
19 Karahan, Prof. Dr. Abdülkadir, A.g.e. 



Eyyüp AZLAL – Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın “Fuzûlî” Merkezli Klâsik Türk Edebiyatı…         293 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 SONUÇ  

Prof. Dr. Abdülkadir Karahan Fuzûlî’nin muhiti, hayatı ve şahsiyeti ve 
bilhassa psikolojisini incelediği çalışmasında Klâsik Türk Edebiyatının pek çok 
meselesini ele almış ve bu yolda bize ışık tutmuştur. Karahan, Fûzulî’yi bu 
yönüyle biz tanıtmakla kalmamış Klâsik Türk Edebiyatının ilham kaynağı olan 
İran’daki edebiyat dünyasına da tanıtmıştır. Yakın dönemde Fuzûli, Hayatı ve 
Muhiti” adlı eserinin İran’da Farsça’ya çevrilmiş olması tezimizi destekler 
niteliktedir.20... Bu da bize gösteriyor ki şairlerin eserlerini incelerken 
kaynaklarda verilen bilgiler ve şairinin eserinin yanında onun yaşadığı muhiti, 
psikolojik yapısı, estetik anlayışını göz ardı etmemiz lazım. Nef’i, Eruzumlu ve 
hamasi şiirleri var. Nâbî, Urfalı’dır ve hikemî şiirleri var. Bâkî ise İstanbullu ve 
Bahar şiirleri var.  Bu üçşairin muhitinden aldıklarını şiirlerine yansıttığını 
açıklıkla söylebilirsek. Karahan hocanın şairin muhiti meselesini anlayabiliriz.  

Diğer bir netice de Karahan Hoca, Fuzûlînin psikolojisini anlamadan 
aşkının da anlaşılamayacağını söyler ki şâirin bu aşkı da şiirleri arasına 
serpiştirilmiştir. Karahan, Fuzûlî’nin Kerbela’da doğması nedeniyle bir 
mazlum psikolojisi içinde olduğunu, şairin bir ehl-i tarikat olduğunu, 
mezhebinin de “İsnâ’aşeriyye”den olduğunu bize bildirir. 16. Asırda Irak 
muhitinde yetişen Yüce Mevlâ’nın çöle bir armağan olarak verdiği Fırat ve 
Dicle kenarında yazdığı şiirler bizi ölümsüz duygulara kaptırmaktadır.  Bu 
ölümsüz şairin şiirlerini zevkle okuyup incelememize vesile olan merhum 
hocamız Abdülkadir Karahan’ın ruhu şad, mekanı cennet olsun.  

KAYNAKÇA 

Karahan, Abdülkadir, Fuzûlî: Muhiti-Hayatı ve Şahsiyeti, İstanbul, 1995                                                                
Banarlı, N.Sami, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul 1964                                                                                 
Doğan, Muhammed Nur, Fuzuli’nin Poetikası, İst. 2009,Yelkenli Yay.                                                                    
Kaplan, Mehmet, Tanzimattan Cumhuriyet’e Şiir Tahlilleri 1, İstanbul,1954                                                            
Gibb, E.J.W. A History of Ottoman Poetry, c. II, London 1904,                                                                                
Köprülü, Fuat, Azeri Edebiyatının Tekâmülü, İA, 12. Cüz, 1942   
Gibb, E.J.W. (Çev. Ali Çavuşoğlu) A History of Ottoman Poetry, c. II, London 
1999 
İnternet Arşivi  
(Futbolcu Mustafa Uğur’un Hayatı), 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Mustafa_U%C4%9Fur 
http://www.mirasmaktoob.ir/fa/news/6066  

 

                                                           
20 http://www.mirasmaktoob.ir/fa/news/6066,  عبدالقادر قاراخان، فضولی، محیط، زندگی و شخصیت: حیات

اندیشه،اجتماعی میانرودان در قرن دهم هجری(، ترجمه: عطاالله حسنی، تهران، نگارستان  

http://tr.wikipedia.org/wiki/Mustafa_U%C4%9Fur
http://www.mirasmaktoob.ir/fa/news/6066
http://www.mirasmaktoob.ir/fa/news/6066


Ϧ 

 

 

Hasan DOĞAN “İstiklâl Marşı’na hikmet Nazarıyla Bakmak/ Nâbî Ekolü’nün Safahat ve 

Mehmet âkif Ersoydaki İzleri Üzerine ”  

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 294-301 

Yükleme Tarihi: 31.08.2016 - Kabul Tarihi: 10.10.2016 

Hasan DOĞAN* 
 
 

İSTİKLÂL MARŞI’NA HİKMET NAZARIYLA BAKMAK /  
NÂBİ EKOLÜ’NÜN SAFAHAT VE MEHMET ÂKİF ERSOY’DAKİ  

İZLERİ ÜZERİNE 
 

Özet: İnsanların duygu, düşünce ve hayal dünyalarına hitap eden edebî metinler 
bazen insanın ve toplumun ahlakî yönleriyle de ilgilenmiş bu doğrultuda yazılar 
kaleme alınmıştır. Klasik Türk Edebiyatında, özellikle şiir türünde, bu tür 
konuların işlendiği, insanın nasıl olması ve nasıl davranması gerektiği, insana 
görünenin arkasında asıl olanı ve doğruyu göstermek amacıyla kaleme alınan bu 
tür şiirlere ‘Hikmetli şiir veya söyleyiş, Hikemî tarz, öğretici üslup’ gibi isimler 
verilmiştir. 

Özellikle 17. yüzyılda Nâbî’nin bazı Fars şairlerinden etkilenerek bu söyleyiş 
biçimini Klasik Türk şiirine kazandırdığı kabul görülmektedir. Bu vesileyledir ki 
bu üslup hareketi ‘Nâbî Ekolü’ olarak da bilinmektedir. 

Bu bildiride Nâbî Ekolü olarak da anılan Hikmetli söyleyişin, Divan şiiri 
geleneğine olan hayranlığı ile dikkatleri üzerine çeken Mehmet Âkif Ersoy ve 
Kurtuluş mücadelesinin manzum bir hikâyesi niteliğindeki İstiklâl Marşı 
üzerindeki etkilerine değinilecektir. 

Anahtar Kelimeler: İstiklâl Marşı, Mehmet Akif Ersoy, Nâbi, Hikemî Tarz. 

 

TO LOOK THROUGH THE EYES OF WİSDOM TO İSTİKLÂL MARŞI /  
NÂBİ’S STYLE’S TRACES ON THE SAFAHAT AND MEHMET AKİF ERSOY 

 
Abstract: People's feelings, thoughts and imagined worlds of literary texts that 
appeal to people sometimes and moral aspects of society interested in the 
articles were written in this direction. Classical Turkish Literature, especially 
poetry, kind, committed this kind of issues, how to be and how people should 
behave, and what is the real truth behind what appears to people in order to 
show this kind of written poems 'Wise poetry, or utterance, Hikemî style, 
learning style' are given names such as. 

In the 17th century Nâbi's some Persian poet influenced by form of classical 
Turkish poetry gained in this utterance is accepted. Therefore, this stylistic 
movement 'Nabi School' is also known as. 

In this paper, Wise singing, also known as Nabi School drew the attention of an 
admirer of the Divan poetry tradition and the liberation struggle of Mehmet Akif 
Ersoy and İstiklâl Marşı will be touched on the effects. 

Key Words: İstiklâl Marşı, Mehmet Akif Ersoy, Nâbî, Hikemî style. 

 

 

                                                           
* Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Öğrencisi; 
hasandogan143@gmail.com 
 Bu çalışma, 12 – 13 Mart 2011 Tarihlerinde Bartın’da gerçekleştirilen, “İstiklal Marşı’nın 
Kabulünün 90. Yılında Mehmet Akif Ersoy ve İstiklal Marşı’na Genç Bakışlar” isimli ulusal öğrenci 
kongresinde sunulan bildirinin gözden geçirilmiş şeklidir. 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    295 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

GİRİŞ 

Edebî metinlerin sosyal fayda sağlayıp sağlamama konusu sürekli 
tartışıla gelmiştir. Bu tartışmalar bir yana dursun, geçmişten günümüze kalan 
edebi metinlerde gözlemlenen; edebi metinlerin insanların duygu, düşünce ve 
hayal dünyalarına hitap ettiği gibi yer yer insanlığın ahlaki yönüyle de, 
kullanılan edebi tür nispetinde, ilgili vesikalar olduğu görülmektedir. Söz 
konusu ahlâkî, eğitici konular eğer şiir türünde ele alınıyorsa didaktik ismi ile 
anılmaktadır. Modern edebiyatta didaktik diye isimlendirilen bu şiir türü 
Divan edebiyatında hikemî şiir olarak kayıtlara geçmiştir. 

Hikemî şiirde “düşünceye dayalı hikmetli söz söyleme” (Demirel, 2009: 
259) esası vardır. İlk olarak İran edebiyatında ortaya çıkan bu söyleyişin Türk 
edebiyatındaki en büyük temsilcisi 17. yüzyıl şairlerinden olan Nâbî olarak 
kabul edilmektedir. Bundan dolayıdır ki hikemî tarz; edebiyat tarihlerimizde 
Nâbî Ekolü, Nâbi Tarzı olarak da isimlendirilmektedir (bk. Mengi, 1987). Şiirin 
daha çok anlam boyutuyla ilgilenen bu tarz şiirlerde temel düşünce hikmettir. 
Hikmet düşüncesiyle, varlığı anlama ve anlamlandırma, okuyucuya doğru yolu 
gösterme, mesaj verme, şiirde duygudan ziyade düşünceye yer verme gibi 
kavramlar amaçlanmıştır. Bu bakımdan Hikemî şiir, tasavvuf ile de 
ilişkilendirilebilir. 

Bu bildiride hikmet düşüncesine dayalı olan ve Hikemî şiir veya tarz, 
Nâbî Ekolü veya tarzı olarak bilinen söyleyiş biçiminin İstiklal Marşı’na ve 
Mehmet Akif Ersoy’un şiirlerine yansımaları, hikemî şiirler söyleyen bazı 
Divan şairleri ve de özellikle Nâb3i ile karşılaştırmalar yapılarak 
incelenecektir. 

1. SAFAHAT’TA HİKEMÎ TARZIN İZLERİ 

Safahat, Mehmet Akif henüz hayatta iken onun tashihinden geçerek 
yayınlamış yedi ayrı şiir kitabının toplu adıdır. Akif’in sanatını, kişiliğini, kendi 
tarz ve üslûbunu yansıtan Safahat’taki şiirlerinde de İstiklâl Marşı’nda olduğu 
gibi yer yer didaktik özellikler bulmak mümkündür. Bildirimizin bu 
bölümünde Akif’in Safahat isimli şiir kitabındaki hikemî söyleyişler ele 
alınacaktır. 

Cebrî değilim… Olsam İlâhî ne suçum var? 

Safahat’ın ilk kitabında yer alan Tevhîd yâhud Feryâd isimli şiir 
Allah’ın bazı sıfatlarının zikredildiği bir yakarış şiiridir. Bu şiirdeki bazı 
mazmunlar, söyleyişler ile Nâbî’nin Divan’ında yer alan bazı şiirlerdeki 
söyleyişler birbirinin kopyası gibidir. Akif, Allah’ın dünyayı ve insanı 
yaratmasına gösterdiği sebep ile Nâbî’nin bu hilkate gösterdiği sebep hemen 
hemen aynıdır: 

  “Maksûd bu hilkatten eğer ma’rifetinse; 
  Varmış mı o müdhiş görünen gâyete kimse? 
  Bir sahne midir yoksa bu âlem nazarında? 
  Bir sahne ki milyarla oyun var üzerinde!” (Ersoy, 1994: 44) 
 

 

 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    296 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Nâbi’nin bu mısralardaki anlatıma yakın anlamdaki beyti ise şöyledir: 

  “Nakş göstermek içün hâme-i sun‘-ı Üstâd 
  Oldu saykal-zede bu nüh-varak-ı kevn ü fesâd” (Mengi, 1987: 4) 
 

Görüldüğü gibi her iki şair de dünyanın ve insanın yaratılış sebebinin, Allah’ın 
kendi gücünü, kudretini gerçekleştirme, gösterme ve bilinme isteği olduğunu 
aktarmaktadır. 

 İki şairin Allah’ın sıfatlarını sıralarken de benzer şeyler söyledikleri 
görünür. Nitekim Akif ve Nâbî, Allah’ın yaratma sanatındaki maharetini, 
yoktan var etme gücünü, dünyayı intizamlı bir şekilde yaratma kudretini, 
birbirinin kopyası gibi görünen şu iki şekilde aktarmışlardır: 

 Akif; 
  “Ey pâdişeh-i arş-ı güzîn-i samediyyet. 
  İbdâ-ı bedîin –ki cihanlarla bedâyi’ 
  Meydâna getirmiş– bize ey Hâlik-i Mübdi’, 
  Mübhem nasıl olmaz ki? Adem’den değil isbât, 
  Bir zerre-i mevcûdu yok etmek bile heyhât, 
  Kâbil olamaz çıksa da bin dest-i muharrib. 

Yâ Rab, bu nasıl âlem-i lebrîz-i garâib! 
Serhadd-i ezel bed’-i hudûd-i melekûtun, 
Pehnâ-yı ebed gâye-i sahn-ı ceberûtun.” (Ersoy, 1994: 44) 

  
Nâbî; 

  “Zihî Mübdi’ ki bî-reng-i ‘amâdan eylemiş tasvîr 
Hezâran çihre-i rengîn hezârân dîde-i bînâ 

 
Zihî Hâlik ki kem-ter nutfe-i nâ-çîzden itmiş 
Kıbâb-ı bârgâh-ı çarha sıgmaz kimseler peydâ 

 
Zihî Bârî ki hikmet-hâne-i sun‘ında halk eyler 
Hezârân dilber-i mevzûn hezârân duhter-i hasnâ 

 
Zihî Sânî‘ ki eyler berg-i tut u kirm-i bed-bûdan 
Libâs-ı iftihâr-ı şehriyârân atlas u dîbâ”  Nâbî, K.1/11-17.1 

  

Öte yandan beşeri iradeyi inkâr eden bir mezheb olarak bilinen ‘Cebriyye’ 
mezhebine (Devellioğlu, 2007: 128) her iki şair de karşı çıkarak Kaderiyyeci2 
bir tutum sergileyerek kişinin vicdanına karşı sorumlu olduğunu belirtmeye 
çalışırlar: 

  “Zâlimde teaddîye meyl nedendir? 
  Mazlûm niçin olmada ondan müteneffir? 

Âkil nereden gördü bu ciddî harekâtı? 
Câhil neden öğrenmedi âdâb-ı hayâtı? 

                                                           
1 Bu numaralandırmada şu yayın esas alınmıştır: Bilkan, 1997. 
2 “Kaderiye: “İnsan, yaptıklarının yaratıcısıdır” îtikadında bulunan, kaderi inkar eden mezheb 
zümresi.” (Devellioğlu, 2007:. 478) 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    297 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bir fâilin icbârı bütün gördüğüm âsâr! 
Cebrî değilim… Olsam İlâhî ne suçum var?” (Ersoy, 1994:4) 

 
Nâbî’nin bu söyleyişe benzer mısraları ise şöyledir: 

“Kimsenin medhali yok kendi sanî‘ümdendir 
İtdügüm cürm ü hatâ kendü elümden feryâd 
İ‘tikâdumda günâh eylemeden bed-terdür 
Hem idüp cürmü hem itmek nazarında feryâd” (Mengi, 1987: 

66) 
 

 Örneklerde görüldüğü gibi her iki şiirde de benzer söyleyişler yer 
almaktadır. Hikemî şiirin gayelerinden olan; insanın gönlüne, kalbine Allah 
sevgisini, korkusunu yerleştirme ve insana Allah’ı ve dünyaya gelişteki 
maksadını hatırlatmak gibi kavramlar her iki şiire de aksetmiştir. 

 

 Sözüm odun gibi olsun hakikat olsun tek… 

 Mehmet Akif, idealindeki dünyanın gençliğine, “Asım” ismi nezdinde 
birtakım nasihatler vermiştir. Bu nasihatlerde bir gencin nasıl olması 
gerektiği, hangi özelliklere sahip olması gerektiği gibi hususlara değinmiştir. 
Nâbî ise aynı konulara oğlu Ebu’l-Hayr için kaleme aldığı Hayriyye isimli 
eserinde değinir. Her iki şairden alınan ve söz söyleme ile ilgili aşağıdaki 
mısralarda benzer hususlara değinildiği görülmektedir: 

“İhtiyar amcanı dinler misin, oğlum, Nevruz? 
Ne büyük söyle, ne çok söyle; yiğit işde gerek. 
Lâfı bol, karnı geniş soyları taklîd etme; 
Sözü sağlam, özü sağlam adam ol, ırkına çek.” (Ersoy, 

1994:1010) 
Akif’in yine söz ile ilgili bir başka şiiri de şöyledir: 
  “Hayır, hayal ile yoktur benim alış verişim 

İnan ki ne demişsem görüp de söylemişim 
Şudur benim dünyada en çok sevdiğim meslek: 
Sözüm odun gibi olsun hakikat olsun tek” 

  

Görüldüğü gibi her iki şiirde de konuşma, söz söyle ile ilgili nasihatler 
yer almıştır. İlk şiirde Nevruz ismi nezdinde nasihatler verilirken ikinci şiirde 
de kendi üzerinden bütün insanlara hakikati, gerçeği söylemenin amaç 
edinilmesi mesajı verilmektedir. Nâbî ise bu konudaki düşüncelerini şu şekilde 
şiirleştirmiştir: 

  “Teveccüh etmez idim şi‘re Nâbiyâ bu kadar 
Beyân-ı sırr-ı hikem olmayaydı mazmûnu” (Diriöz, 1994:372) 

 
Bir başka beyitinde ise; 
  “Sühân-ı bî-hudeden hoş gelir âvâz-ı horûs 
  Bâri ma‘nâsını bilmezse de hengâmı bilür” (Diriöz, 1994:373) 
Şeklinde zamana ve mekâna uygun konuşmanın (muktezây-ı hâl) önemi 
vurgulanmıştır. 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    298 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ölen insan mıdır, ondan kalacak şey: Eseri… 

 Akif, insanın öldükten sonra dünyada, onu hatırlatacak bir eser 
bırakmasını öğütler. Zira kişi eseri, eşek semeri ile anılır: 

  “Ölen insan mıdır, ondan kalacak şey: Eseri; 
Bir eşek göçtü mü, ondan nihâyet: Semeri. 
Atalar böyle buyurmuş diye, binlerce alın, 
Ne tehâlükle döker, döktüğü bîçâre teri! 
(…) 
Dün, beyinlerde kıyâmet koparan “hikmet”i al, 
Bugünün zevkine sor: Beş para etmez ciğeri! 
Gündüzün, başların üstünde gezen “şaheser”in, 
Gece, şâyed, arasan, mezbeledir belki yeri!” (Ersoy, 1994:990) 

Benzer bir söyleyiş Nâbi Divan’ında karşımıza çıkmaktadır. Nâbi, 
kişinin onu hatırlatacak bir darb-ı mesel, söz dolaylı olarak bir eser bırakması 
gerektiğini vurgular: 

  “Sözde darbulmesel îrâdına söz yok ammâ 
  Söz odur ‘âleme senden kala bir darb-ı mesel” (Diriöz, 
1994:372) 

 
2. İSTİKLAL MARŞI’NDA HİKMET UFUKLARI 

Türk istiklal mücadelesinin manzum bir hikâyesi ve Türk milletinin 
“ümit ve cesaret şiiri” (Bilgin, 2009: 23) olarak nitelendirebileceğimiz İstiklal 
Marşı’nda ilk mısradan başlamak suretiyle hemen hemen her mısrasında bir 
mesaj, bir telkin ve bir hikmet sezilmektedir. 

İstiklal Marşı’nın iktiza ettiği konular ve anlatımda kullanılan üslup 
bakımından Divan edebiyatındaki Hikemî tarz ile benzer kullanımların olduğu 
görülmektedir. Zira daha önce de beyan edildiği gibi hikmete dayalı bu 
söyleyişte mesaj, telkin esastır. 

 Hakkıdır Hakk’a tapan, milletimin İstiklal 

 Marşın ilk iki kıt’asında bayrağa bir sesleniş görülmektedir. Bu nidâda 
bayrağa korkmaması gerektiği zira yurdun üstündeki en son ocak tütene dek 
şafaklardaki al sancağın korkusuzca yüzebileceği, dalgalanabileceği bundan 
dolayı çehresini çatmaması, celâlli durmaması aksi takdirde dökülen kanların 
helâl olmayacağı aktarılmıştır. İkinci kıt’anın son mısrasında ise Hakk’a 
(Allah’a) tapan bir millet için istiklâlin hak olduğu söylenmiştir. 

Doğacaktır sana va’dettiği günler Hakk’ın… 

 İstiklal Marşı’nın beşinci kıt’asında vatanı koruma mesajı şu şekilde 
iletilmektedir: 

  Arkadaş! Yurduma alçakları uğratma, sakın. 
  Siper et gövdeni, dursun bu hayâsızca akın. 
  Doğacaktır sana va’dettiği günler Hakk’ın… 
  Kim bilir, belki yarın, belki yarından da yakın. 
 Marşın bu dörtlüğünde yapılan akınlara karşı konulması, bu akınlara 
sabredilmesi anlatılırken, kayıtsız bir kader inancı da ortaya konularak; 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    299 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Hakk’ın vaat ettiği günlerin elbet geleceği ve bu günün kim bilir belki de yarın 
olduğu aktarılmıştır. Kader inancını telkin eden bu mısralarda adeta bir 
hikmet havası teneffüs edilmektedir. Ortaya konulan kader inancının Nâbî’nin 
aşağıda verilen beytiyle iktiza ettiği anlam neredeyse aynıdır: 

  “Rahm-ı mâderde iden rızkumı ta‘yîn Hak iken 
  Rızk ümîdiyle fürû-mâyelere yâr olamam” (Mengi, 1987: 4) 
 

 Sen şehit oğlusun incitme yazıktır atanı… 

 Hikemi tarz şiirin Türk edebiyatındaki önemli temsilcilerinden sayılan 
Sünbülzâde Vehbi’nin oğlu için yazdığı Lütfiyye isimli eserde ataya saygının 
önemi; 
  “Peder ü mâdere eyle ta’zîm 
  Ya’ni ifrâtla eyle terkîm 
  Öf deme başına ursa farazâ 
  Dâ’imâ eyleyegör celb-i rızâ” (Kırkkılıç, 2009: 414) 
şeklinde anlatılırken İstiklâl Marşı’mızın altıncı dörtlüğünde de benzer bir 
söyleyiş vardır. Dörtlükte, basılan yerlerin toprak diyerek geçilmemesi 
gerekildiği, bu topraklar uğruna ataların kanlar döktüğü, bu yüzden uğrunda 
nice şehitler verilen bu vatanın kimselere verilmemesi gerektiği; 

  Bastığın yerleri toprak diyerek geçme, tanı! 
  Düşün altındaki binlerce kefensiz yatanı. 
  Sen şehit oğlusun, incitme, yazıktır atanı: 
  Verme, dünyaları alsan da, bu cennet vatanı. 
şeklinde ifade edilmiştir. Görüldüğü gibi, bu dörtlük de dâhilinde hikmetler 
barındırmaktadır: Vatanın korunması ve geçmişe saygı.  Bu noktada verilen iki 
örnek arasındaki farka da dikkat çekmek gerekmektedir. Öyle ki, Vehbî’nin 
örneğinde anne babaya hürmet vurgulanırken; İstiklâl Marşı’ndan alıntılanan 
örnekte ise vatana saygı vurgulanmaktadır. 

 Şu ezanlar ki şehâdetleri dinin temeli; Ebedî yurdumun üstünde 
benim inlemeli… 

 İstiklal Savaşı’nın kazanılmasında, maddî mücadelenin yanı sıra 
manevî çaba da önemli bir paya sahiptir ve herkes tarafından kabul edilen bir 
durumdur. Zira din; insanların birlik ve beraberliklerini güçlendiren 
unsurlardandır. Bu durumu gözden kaçırmaya M. Akif, Türk milleti için 
kaleme aldığı İstiklâl Marşı’nın sekizinci kıt’asında; “Tanrı’ya seslenerek yine 
dinî sembollerden olan ezan seslerinin kesilmemesi için yakarışta bulunur.” 
(Bilgin, 2009: 26): 

  Ruhumun senden, İlâhî, şudur ancak emeli: 
  Değmesin ma’bedimin göğsüne nâ-mahrem eli; 
  Şu ezanlar –ki şehâdetleri dinin temeli– 
  Edebî yurdumun üstünde benim inlemeli. 
  

Hikemî tarzın Türk edebiyatındaki en büyük temsilcisi olarak kabul 
edilen Nâbî’nin oğlu Ebu’l-Hayr için kaleme yazdığı Hayriyye isimli eserde de 
şehadet ile ilgili yukarıdaki kullanıma benzer bir kullanım bulunmaktadır: 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    300 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  “İt şehâdet olasın ehl-i şühûd 
  Tâ ki meşhûdun ola bûd u nâ-bûd” (Atik, 2009: 425) 
 

Fışkırır rûh-ı mücerred gibi yerden na‘şım… 

İstiklâl Marşı’mızın yukarıda verdiğimiz dörtlüğünde Allah’a bir 
yakarışın yapıldığını söylemiştik. Marşın bir sonraki dörtlüğünde de bu 
yakarışın kabul edilmesi ile nasıl bir değişimin yaşanacağının resmi 
yapılmıştır adeta. Dörtlükte, eğer vatan kurtulursa ve ibadethanelere zarar 
gelmez ise rahatlık içerisinde ve büyük bir coşku ile ibadet edileceği ve bu 
sayede manevi bir yükselişin yaşanacağı aktarılmaktadır. Bu kıt’adaki mesaj 
ise vecd ile yapılan secdelerin kat ettireceği derecelerdir: 

O zaman vecd ile secde eder –varsa– taşım, 
Her cerîhamdan, İlâhî, boşanıp kanlı yaşım, 
Fışkırır ruh-u mücerred gibi yerden na‘şım; 
O zaman yükselerek arşa değer belki başım. 

 

SONUÇ 

Mehmet Akif’in Safahat isimli kitabından ve tüm Türk milletine 
armağan ettiği İstiklâl Marşı’ndan alıntılarda da görüldüğü gibi; merhum Akif, 
irade beyanını hikmet nazarıyla şiirlerine aktarmıştır. Sadece şekil itibariyle 
değil mana itibariyle de duygularını ifade etmiş; yer yer toplumsal sorunlara, 
yer yer âleminin o günkü durumuna, yer yer de tarihin tozlu raflarına 
dokunarak, hiçbir şeyin tesadüflerle değil, bilakis her şeyin tevafuklarla 
neticelendiğini belirtmiştir. Tüm bu kanılara ulaşırken, gözlerinin önüne inen 
gaflet perdesini parçalamış, ruhun pişirdiği camları kalbin dövdüğü demirden 
meydana gelen çerçeveye rapteyleyerek ‘hikmet’ adını verdiğimiz gözlüğü 
takmıştır. Bu yönüyle gerek edebiyat sahasında gerek manevi sahada 
müstesna şahsiyetler arasına girebilmiştir. Edebiyat yatağındaki maddesinin 
yani şiirlerinin, su gibi akıcı olması bir yana, bu zemzem kıvamındaki eserlerin 
muhtevasını anlamak için merhumun taktığı “hikmet” gözlüğünü okuyucuların 
da takması elzemdir. İstifade ona nispetle artacaktır. Akif, aklının fişini ruhuna 
takarak hikmetli şeyler söylerken, hilkatindeki şairlik fişini de geleneğe3 
takarak “mâzinin hâldeki izleri”ni (Akalın, 2003: 38) büyük bir beceriyle 
sürdürmüştür.  

 Bildiride hikemî tarz ile şiirler söyleyen ve özellikle hikemî tarzın Türk 
edebiyatındaki en büyük temsilcisi olarak kabul edilen Nâbi ile 
karşılaştırmalar yapılarak, Mehmet Akif’in hikmet cephesi öne çıkarılmış ve 
sonuç itibariyle; Akif’in, hikemî tarzın modern bir şairi olduğu kanısına 
varılmıştır. Bu çalışma ile bu iki şair (Nâbi ile Mehmet Akif) arasındaki 
müşterek konu ve temaları konu edinen yeni çalışmalara öncülük yapma 
amaçlanmıştır. Zira bizim bazı tespitlerimize göre Akif’in “Âsım”; Nâbi’nin ise 
“Ebu’l-Hayr” nezdinde, bütün insanlığa ortak mesajlar verdiği görülmüştür. 

 

                                                           
3 Gelenek burada Divan şiiri geleneği anlamında kullanılmıştır. 



Hasan DOĞAN – İstiklâl Marşı’na Hikmet Nazarıyla Bakmak…                                    301 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

KAYNAKÇA 

Akalın, N. (2003), Şairin Eldivenleri, Meneviş yay., Ankara. 

Atik, Hikmet (2009), “Nâbî’nin Hayriyye’sinde İslam Esasları”, Şair Nâbî 
Sempozyumu Bildirileri(13 – 15 Kasım 2009, Şanlıurfa), Editör:  Ali Bakkal, 
Sembol Ofset, Şanlıurfa, ss. 424 – 430. 

Bilgin, A. (2009), “İstiklal Marşı ve Üzerine Yapılan Çalışmalar”, İ.Ü Edebiyat 
Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, c. XXXXVII, 2009, ss. 22 – 34. 

Bilkan, Ali Fuat (1997), Nâbî Divanı, 2 C., MEB Yay., İstanbul. 

Demirel, Ş. (2009), “XVII. Yüzyıl Klasik Türk Şiirinin Anlam Boyutunda 
Meydana Gelen Üslup Hareketleri: Klasik Üslup – Sebk-i Hindî – Hikemî Tarz – 
Mahallileşme”, Turkish Studies, Volume 4 / 2, Winter 2009, ss. 246 – 273. 

Devellioğlu, F. (2007), Osmanlıca – Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, 
Ankara. 

Diriöz, M. (1994), Nâbî Divânı, Fey Vakfı yay., İstanbul. 

Ersoy, M. Akif (1994), Safahat, c. 1 – 2, Haz.: Prof. Dr. Ömer Faruk Huyugüzel, 
vd., Feza Gazetecilik yay., İstanbul. 

Kırkkılıç, H. Ahmet (2009), “Oğullara Öğutler Nabi’nin Hayriyesi ve 
Sümbülzade Vehbi’nin Lütfiyesi”, Şair Nâbî Sempozyumu Bildirileri(13 – 15 
Kasım 2009, Şanlıurfa), Editör:  Ali Bakkal, Sembol Ofset, Şanlıurfa – 2009, ss. 
396 – 423. 

Mengi, M. (1987), Hikemî Tarzın Büyük Temsilcisi Nâbî, AKM yay., Ankara. 

 



Ϧ 

 

 

İbrahim Biricik “Belâgât-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı  

ve Bu Kavramın Bazı Belâgat Kitapları ile Mukayesesi”  

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 302-313 

Yükleme Tarihi: 05.05.2016 - Kabul Tarihi: 13.10.2016 

İbrahim BİRİCİK* 
 
 

“BELÂGAT-I OSMÂNİYE”DE  “KİNAYE” KAVRAMI VE BU KAVRAMIN 
BAZI BELÂGAT KİTAPLARI İLE MUKAYESESİ 

 

“Zannetme ki şöyle böyle bir söz 
Gel sen dahi söyle böyle bir söz” 

        Şeyh Gâlib 
 

Özet: Tarihi süreç içerisinde “edebiyat” anlamında da kullanılan “belâgat” 
kavramı, sözün etkileyici bir biçimde yerinde söylenmesini konu edinen bilim 
dalıdır. İlk insanla var olan ilk sözün etkin kullanımına dair olan belâgat, insanlık 
tarihi kadar eskidir. Kuran’ın i’cazı ve mecazları üzerine yapılan çalışmalarla 
temeli atılan “belâgat” ilmi, Batı’da retorik kavramıyla adlandırılır. 1.dönemde 
Kuran’ı layıkıyla anlamaya, 2.dönemde terimleşmeye, 3.dönemde tasnifleşmeye, 
4.dönemde ise Batı ile mukayeseye başlayan belâgat ilmine dair zengin 
muhtevalı eserler ortaya konur.  

Tanzimat döneminin bilim, kültür ve devlet adamı olan Ahmed Cevdet Paşa, 
“Belâgat-ı Osmâniye” adlı eseri, klasik belâgat anlayışına göre düzenlenerek 
Türkçe örneklerden oluşan Türkçemizdeki tam teşekküllü ilk belagat kitabıdır. 
Bu kitapta geçen “kinaye” kavramı ise maksadı değişik yollarla ifade etmenin 
usul ve kaidelerini inceleyen “beyan” bölümü içindedir. Ahmed Cevdet Paşa, 
kinaye ile iltibas edilen ta’rizi kinayenin alt başlığı olarak görürken; diğer belâgat 
kitapları ta’rizi kinaye ile ayrı görür.  

Bu mukayesede amaç, tarihi süreç içerisinde kinaye kavramının belâgat 
kitaplarındaki ele alınışını tespit etmektir. Bu mukayese sonucunda, 
Tanzimat’tan sonra Batı retoriğini esas alan belâgat kitaplarında “kinaye” 
kavramı üzerine çelişkiye düşüldüğü görülür. İroni ile kinayeyi özleştiren Batı 
retorik odaklı modern ekol belâgatçileri, geleneksel ekolle bu anlayış 
farklılığından dolayı ayrılır.  

Anahtar kelimeler: Belâgat, kinaye, Ahmed Cevdet Paşa, Recaizâde Mahmut 
Ekrem,  mukayese 

 
IN “BELÂGAT-I OSMANİYE”  THE CONCEPT “KİNAYE” AND THE COMPARISON OF 

THIS CONCEPT WITH SOME RHETORİC BOOKS  
 

Abstract:  The concept “belâgat” which is also used in the meaning of “literature” 

within the historical process” is a field of science addressing that utterance is 

said affectingly and befittingly. Belâgat, pertaining the efficient usage of the first 

utterance which the first human coexisted is as old as history of humanity. 

Belâgat science which was laid by studies at laconic and a metaphor of Quran is 

named by the concept rhetoric. Contentful works have been produced about 

belâgat science which started understanding Quranduly in the 1st term, 

nomenclature in the 2nd term, classification in the 3rd term, and comparison with 

the West in the 4th. 

                                                           
* Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Öğrencisi; 
ibrahim.bd@hotmail.com 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           303 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

The work “Belagat-ı Osmaniye” which belongs to Ahmet Cevdet Pasha, scientist, 

man of culture and statesman of Tanzimat Reform Era is the first full-fledged 

belagat book, which was regulated according to classical belagat mentality and 

composed of Turkish examples, in our Turkish Language. The concept “kinaye” 

mentioned in this book is in the episode “Beyan” which analyzes methods and 

rules of phrasing the aim by varied ways. While Ahmet Cevdet Pasha regards 

“ta’riz” confused with “kinaye” as kinaye’s sub-heading, the other belagat books 

regard “ta’riz” as distinguished from “kinaye”. 

The purpose of this comparison is to determine the handling of rhetoric books in 

the historical process of the concept of irony. This comparison results, it is seen 

to be contradicted in the belâgat books grounding on West rhetoric about the 

concept “irony” after Tanzimat. West rhetoric oriented modern ecole belâgatists 

who nativisate irony with “irony” diverge from traditional ecole because of this 

mentality difference. 

Key Words: Rhetoric, irony, Ahmet Cevdet Pasha, Recaizâde Mahmut Ekrem, 

comparison 

Giriş  

İslâm âleminde belâgat ilmi; meânî, beyân ve bedî’ bölümlerini 
içermektedir. Bunlardan meânî, belagatin cümle ile ilgili bahislerini konu 
edinerek dilbilgisinin ve dilbiliminin birçok konu ve yaklaşımına uygunluk 
gösterir. Sekiz bölümde incelenir. Beyan bölümü ise konunun genel hatlarıyla 
anlatılarak “Belagat-ı Osmaniye” kitabı odaklı ele alınan kinaye kavramanın 
bulunduğu bölümdür. Kullanılan kelime ve lafızların kastedilen anlamı 
gösterip göstermemesine göre kategorize edilir. Dile getirilmek istenen 
anlamın çeşitli yollarla ifade biçimlerimi inceler. Bedî’ bölümünde ise geniş 
ölçüde edebî sanatlar açıklanmaktadır.  

Belâgat ilminin çıkış menşei, Kur’an’ın manasındaki anlam 
yoğunluğunu derk etmeyi esas alırken; Batı’daki karşılığı olan retorik ise hitap 
ettiği kişiyi ikna etmeyi amaçlar. İbni Sina, Eski Yunan edebiyatı ile Arap 
edebiyatını mukayese ederken bu özellikleri dikkate alır. Ayrıca İbni Sina, 
hitabetin ikna etmeye yönelik, edebiyatın(belâgat) ise imgelemeye yönelik bir 
temsil olduğunu belirtir. (Akerson-Erkman, 2012: 99)  

Belâgat  

Belâgat; Arapça “be-le-ga” kökünden türetilen bir kelimedir. “Bir işin 
eksiksiz yapılışını” ifade eder. Ancak lügat kitaplarının müşterek olduğu mana 
“ulaşma”dır. (Bilgegil, 1989: 21) Edebiyat terimi olan belâgat, “Kelâmın 
muktezâ-yı hâle mutâbakatı; yani makâma münâsib olan vecihle tasvîr ve 
tertîb olunmasıdır.” (Saraç, 2004: 37)  Bunun anlamı söylenen sözün kusursuz 
olmakla birlikte yere, duruma ve zamana uygun düşmesi demektir. Böylelikle 
belagat, sözün güzel, etkileyici bir biçimde yerinde söylenmesini konu edinen 
bilim dalıdır. Cahız’a göre ise belâgat, lafız ile mananın uyumu iken; 
Fahreddin-i Râzi’ye göre, söz sahibinin kalbinde olan mananın özünü ona halel 
verecek uzatmadan sakındırmak şartıyla yapılan ifadedir. Eskiden “edebiyat” 
anlamında kullanılan terim bugün “edebiyat”ın bir şubesi konumundadır. 
(Karataş, 2011: 78)  



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           304 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 “Belâgat” ve “Beyan” kelimeleri ayrı ayrı köklerden türetilmiş 
olmalarına rağmen, aralarında fonksiyonel olarak ilgi bulunmaktadır. İki 
kelime birbirine mezcedilirse amaca uygun bulunan “Zihinde oluşup açığa 
vurulmak istenen mananın, bilinçli ve sistemli bir tarzda karşı tarafa 
aktarılması” oluşur.(Coşkun, 2002:270) Böyle bir anlam birlikteliğinden 
belagat ve beyanın insanla başladığı savına ulaşılabilir. Çünkü insan, 
gönlünden geçen duyguları açık ve anlaşılır bir şekilde anlatabilme 
kabiliyetiyle yaratılmıştır. “İnsanı yarattı, ona beyanı öğretti.” (er-Rahman, 
55/3-4)  

İnsanın söz söyleme ihtiyacını muhatabına etkili bir şekilde 
aktarabilme niyeti, Batı’da M.Ö.5. yüzyıl ile birlikte “rhétorique/retorik”i yani 
hitap etme sanatını ortaya çıkarır. İnsanların karşısındakine haklı olduğunu 
kabul ettirme çabasından retorik çalışmaları ortaya çıkar. Konunun 
öneminden dolayı Aristo, “Retorik” isminde eser kaleme alır. (Yetiş, 1996:XXI) 
Retorik ile belâgat arasında oluşum itibariyle fark olsa da aralarında edebi 
sanatlar açısından müştereklik bulunur. 

Batı dillerinde “rhétorique/retorik” anlamına gelen belagatin ilmi 
ayağı ise düzgün ve yerinde söz söyleme usul ve kaidelerini inceleyen meânî, 
beyan ve bedî’ olmak üzere üç disiplinden oluşur. İlmi ayağında temel amaç, 
Kur’ân'ın lâfız ve manaca mucizeliğini ortaya koymak maksadıyla çeşitli 
nesillerin konu üzerinde belli süre çalışıp belâgatin ilke, metot ve terimlerini 
belirlemeye çalışmalarıdır. (Altıntop, 1999: 31) Böylelikle edebî eserlerin lafız, 
şekil ve manalarıyla alakalı olan ölçü ve kaidelerinin toplanması retorik de 
denilen belâgatı meydana getirmiştir. (Kartal, 2007:413) 

Kur’an-ı Kerim’in bütün yönleriyle incelenmeye başladığı dönemde 
Kur’ân-ı Kerîm’de bulunan kelimelerle manaları arasındaki münasebetleri 
tespit önem kazanır. Kur’an’ı inceleyenler, onda bazı kelimelerin gerçek 
anlamında kullanılmadığını, bir hükmün farklı yollarla ifade edildiğini ve ses 
tekrarlarındaki ahengi görürler. Şiir ve hitabet sanatında ileri olan Araplar’ın 
Kur’an ile karşılaşmaları ile manasındaki ve lafzındaki i’caz ve belagatten 
dolayı müşrikler kahrolur, müminler fahr eyler. Câhız’ın dediği gibi “Muaraza-i 
bilhuruf mümkün olmadı, muharebe-i bissuyufa mecbur oldular.”(Nursi, 2013: 
186) Araplar, Cahiliye dönemlerinde bile kendi dillerine çok önem 
verdiklerinden dolayı başka milletlerden daha üstün olduklarına 
inanmışlardır. Böylece Kur'ân-ı Kerim'in icazı ve mecazları üzerinde yapılan 
çalışmalar neticesinde çıkan belâgat ilminin temelini Câhız (ö. 255/869), 
Kitâbu'l-beyân ve't- tebyîn adlı eseriyle atar.(Kartal, 2007: 415) Belagat 
ilminin çekirdeğini, tefsir çalışmaları oluşturur. Aynı zamanda İslâm âleminde 
Hz. Ali’nin hutbe, öğüt, vecize vs. sözlerinin toplandığı Nehcü’l-belâga en eski 
ve temel belâgat kaynaklarındandır. Sonraları belâgat ilmini açıklamak üzere 
birçok eser telif edilir.  

Belâgat ilmi İslâm âleminde miladi olarak 7-9. yüzyıllarda zirveye çıkar 
ve daha sonra bazı temel belâgat kitaplarının şerh ve haşiyeleri ile sınırlı 
kalarak fazla bir gelişme gösteremez.(Eliaçık, 2013: 566) En parlak dönemini 
ise 9-12. yüzyıllar arasında yaşar. Abdülkahir Cürcani ile zirveye ulaşan dil, 
Sekkaki’nin ölümü ile duraklamaya girer. Sekkâkî (ö.1229)’nin Arapça 
Miftahu’l-Ulûm adlı eseri ile bu esere yazılan telhis, şerh ve haşiyeleri ile 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           305 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

belagat, İslam dünyası ile birlikte Osmanlı coğrafyasında da kabul görür. 
Kazvînî (ö. 1339)'nin, Miftâhu’l-Ulûm’a yazdığı Telhîs adlı eser ve bunun 
şerhleri Osmanlı’da belâgat konularının öğrenildiği kaynaklardan olur. 

Tanzimat döneminde ise Batılı tarzda eserlerin yaygınlaşmış olduğu ve 
Süleyman Paşa’nın Mebâni'l-inşâ'sı ile birlikte Batı retoriğine ait konuların da 
Türk edebiyatına girerek metodoloji noktasında ikiliği görülür. Artık belâgat 
konuları ya eski belâgat anlayışı istikametinde ya da eski ile yeniyi bir arada 
sürdüren bir anlayışla devam eder.(Eliaçık, 2013:566) Gelenekçiler, önceden 
yazılıp bu dönem başlarında neşredilen metin, şerh ve haşiyelerden hareketle 
belâgati ele alırlar. Yenilikçiler ise Batı edebiyatını okuyup incelerler ve onun 
etkisinde kalarak belâgatin edebî tenkit ve estetikle kaynaşıklığına vurgu 
yaparlar. Diyarbekirli Sait Paşa’nın 1867’de  “Mizanü'l-edeb” adıyla yazdığı 
eser, Türkçe olarak yazılmış 144 sayfalık bir belâgat eseridir. (Kartal, 
2007:425) 

Ahmed Cevdet Paşa, Mekteb-i Hukuk'ta okuttuğu belâgat dersi 
notlarını, Belâgat-i Osmâniye (1880) adıyla yayımlar. Arap belâgati yerine 
Türkçe için bir belâgat yapılması gereğini ortaya koyan eser, büyük 
tartışmalara yol açar. Belâgat-i Osmâniye ile başlayan belâgat tartışması 
Ta'lîm-i Edebiyat'la daha da genişleyip derinleşmiştir. Recaizade Mahmut 
Ekrem’in ele aldığı Ta'lîm-i Edebiyat'ı,(1881) klasik bir konu olan fesahat ve 
edebî sanatların izahlarında da yenilikler yapar. Doğu kaynaklarına ve belâgat 
anlayışına dayalı olarak yazılmış olan Belâgat-i Osmâniye, Recâizâde Mahmut 
Ekrem'in Batı anlayışını nazara alarak kaleme aldığı Ta'lim-i Edebiyat 
karşısında geleneği temsil etmektedir. Hatta Belâgat-i Osmâniye’deki edebi 
terimler, geleneğin devamı niteliğinde olup yeni bir terimle adlandırılmaz. 
Ancak Batı retoriğinin yansıması olan Ta'lim-i Edebiyat’ta teşhis, nida, intak, 
istifham sanatları edebi sanatlar kadrosuna girer. (Saraç, 2004:136) 

Ahmet Cevdet Paşa ve “Belâgat-i Osmâniye”si 

Ahmet Cevdet Paşa, Tanzimat döneminin önde gelen bilim, kültür ve 
devlet adamlarından biri olarak tanınmaktadır. Dil araştırmaları ve dilimizin 
yakın tarihi bakımından büyük bir değer taşıyan çok önemli eserlere ve 
görüşlere sahip olan Ahmet Cevdet Paşa,  bir devlet ve hukuk adamı, bir tarihçi 
olduğu kadar, yazdığı eserler, yaptığı araştırmalar ve dil bilgisi tarihi 
noktasından derin izler bırakmış bir dil bilginidir. 

Ahmet Cevdet Paşa, Tanzimat’ın ilk merhalesindeki belâgat odaklı 
oluşan boşlukları doldurmaya çalışır. Eğitim ve istikametli kültürün 
yaygınlaşması için yeni eğitim ve öğretim ile kurumsallaşmayı; okullar için 
ders kitabı hazırlamada yayımcılığı ve bu çalışmalar neticesinde Türkçe’nin 
bilim dili olmasını ister. (Turan, 1986: 32) 

Tarihçi, hukukçu, eğitimci ve bilim adamı olan Ahmet Cevdet Paşa, 
içinde bulunduğu ortamdan dolayı medrese eğitimi aldığı için Arap dilinin 
etkisinde kalır. Ancak Türkçe’nin bir eğitim dili olarak gelişmesi, 
zenginleşmesi ve sadeleşmesi konularında gayret gösterir. İlk dil bilgisi 
kitaplarının yazarı olan Ahmet Cevdet Paşa, kendisinden sonrakilere örnek 
olur. Aynı zamanda Ahmet Cevdet Paşa, Türkçe'nin sadeleşerek 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           306 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

yaygınlaşmasını ve herkesin okuryazar olmasını ve Türkçe'nin her konuyu 
ifâde edebilecek bir bilim dili haline gelmesini istiyordu. (Özkan, 2006:221) 

Türkçemizdeki ilk belâgat kitabı İsmail Ankaravî'nin Müftâhü'l-belâga 
ve mısbâhu'l-fesâha adlı eseri kabul edilir. Ancak belâgat ilminin en önemli 
kısmı olan ilm-i me'ânî bu eserde bulunmadığı için tam anlamıyla belâgat 
ilmini ele alıp işleyemez. (Altıntop, 1999: 41)Bu nedenle ilk eser olarak Ahmet 
Cevdet Paşa'nın Belâgat-ı Osmâniye'si kabul edilmektedir. Bu eser, Ahmet 
Cevdet Paşa'nın Mekteb-i Hukuk'ta okuttuğu edebiyat dersi notlarından 
meydana gelmektedir. Klasik İslâm belâgat anlayışına göre düzenlenmiş 
edebiyat kurallarını ve bunlara uygulanan Türkçe örneklerden oluşur. Bu 
alanda yazılmış ilk Türkçe eser olup çeşitli baskıları yapılmıştır.(Uçman, İslam 
Ansiklopedisi, 443-450) 

İlk baskısı H. 1298 /M. 1880’de yazılan Belâgat-i Osmâniye isimli 
eserin daha sonraki yıllarda sekiz baskısı daha yapılır. Ahmet Cevdet Paşa, 
giriş bölümünde yazdığı dil bilgisi kitaplarını (Kavâid-i Osmâniyye, Medhal-i 
Kavâid,Kavâid-i Türkiyye,Tertîb-i Cedîd Kavâid-i Osmâniyye) tanıtır. “Bunları 
tederrüs ve ta'allüm edenler, lisân-ı Osmânî üzre asl-ı ma'nâyı doğruca 
söyleyip yazmağa muktedir olurlar, ammâ fâsihâne ve belîgâne ifâde-i merâm 
edebilmek için ilm-i belâgatı bilmek lâzım gelir." diyerek Belâgat-ı Osmâniye'yi 
yazma gerekçesini açıklar. (Karabey-Atalay, 1999:2)Belâgat ilmini ele alıp tam 
anlamıyla işleyen eserdir. Eser, Dîbâce ve Mukaddime kısımlarından meydana 
gelen bir giriş bölümünden ve üç ana bölümden oluşur. Birinci bab “ilm-i 
me'ânî”, ikinci bab“hakîkî ve mecâzî anlam”, üçüncü bab“edebî sanatlar” 
hakkındadır. Eser, bugün dilbilimin alt başlığı olarak ele alındığında anlam 
bilimin en önemli kaynaklarından biridir. (Karabacak, 2012:617) 

Medrese gibi öğretim dili Arapça olan bir eğitim müessesesinden 
yetişen Cevdet Paşa, Osmanlı'nın girdiği modernleşme döneminde, eğitimin 
artık Türkçe yapılması icap ettiğini görerek çalışmalar yapar. Bu eser de 
Arapçanın eğitim dili olma hâkimiyetini kırarak Türkçe'nin onun yerine 
geçirilmesinde önemli bir fonksiyon üstlenir. Cristopher Ferrardise bu konuda 
şöyle der: “Medreselerde müfredatta sadece Arapça yer almaktaydı ve bu 
sebeple yeni okullar, edebiyatın şeklî taslağı dâhil, Türk dilinde benzer bir 
eğitim vermeliydi. Cevdet Paşa, ana dilin öğrenilmesi için ihtiyaç duyulan 
bütün ders kitaplarının yazılmasında sorumluluk üstlendi.”(Altıntop, 1999: 
54) Ahmet Hamdi Tanpınar da Cevdet Paşa’nın azmine ve gayretine atıfta 
bulunarak, O’nun için zaman darlığının olmadığını, her işe vazıh olduğunu, 
öğrenirken öğrettiğini, Arapçaya olan kudretini anlatarak ulvi seciyelerinden 
bahseder.   

Eserde, Sekkaki gurubunun metoduna göre işlediği konularda, 
aralarında kendine ait bir hayli beyitlerinde yer aldığı Türkçe örnekler 
kullanır. Son kısım olan “Bedi”e, “Tarih Düşürme Sanatı”nı ilave ederek, 
önceleri görülmeyen yeni bir tarz oluşturur. Edebiyat çevrelerinde de 
tenkidata maruz kalır. (Hacımüftüoğlu, 1988:125) 

 

 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           307 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kinaye Kavramı ve “Belâgat-i Osmâniye” Odaklı Bazı Belagat Kitapları 
ile Mukayesesi 

Günümüzde mecâz, isti’âre ve kinâye gibi beyân konuları, edebî 
sanatlar içinde ele alınır. Hâlbuki klasik belâgat kitaplarında bunlar edebî 
sanattan ziyade, bir maksadı değişik yollarla ifade etmenin usül ve kaidelerini 
inceleyen beyan ilmi içindedir. 

“Kinâye” mastar kalıbında kullanılan bir kelimedir. “Kena” fiilinden 
türetilmiştir. Günümüzdeki terimsel anlamı meramı, mecaz vasıtasıyla kapalı 
ve dokunaklı şekilde anlatma sanatıdır. Bir sözü gerçek anlamının da 
kastedilmiş olması mümkün olmakla birlikte hakiki anlamı dışında da 
kullanmak anlamına gelir. Deyimlerin çoğu bu tarz sözlerdendir. (Karataş, 
2011:336) Deyimler, kinayenin bu kullanım alanına çoklukla girdiği için 
değinmek yerinde olacaktır. Hatta deyimlerin birçoğu kinayeli olarak doğar ve 
bazıları sonradan mecazî anlamlarıyla kalıplaşır. Meselâ “Ali’nin alnı açıktır” 
ifadesiyle Ali’nin onurlu olduğuna vurgu yapılır; fakat gerçekten de Ali’nin alnı 
açık olabilir, şeklinde izahlar da yapılabilir. 

Kinaye ile karıştırılan ta’riz sanatı ise sözün gerçek ve mecazi anlamını 
değil, zıt anlamını kast etmesi sebebiyle kinayeden ayrılır. Sekkâki-Kazvinî 
geleneğini esas alan belâgatçılar, ta’rizi kinayenin alt dalı olarak görür. Ta’riz, 
kinayenin bir üslubudur ancak diğer sanatlarla da ortak yönü bulunur. Bu 
cihetten de tamamen de kinayeye bağlanılamaz.    

Kinaye sanatı ile yapılan kinayeli anlatımın bir söyleyiş biçimi ya da bir 
söz sanatı olarak kabul edilmesinden ziyade bu anlatıma başvurulmasının 
gerekliliği mühimdir. İnsanların kastettikleri bir manayı ifade ederken, farklı 
tarz ve kelimeleri seçip, başka yerlere vurgu yapıyor olmaları vs. hepsi zihinsel 
geri planda örtülü bir üslupla anlatmak istenildiğinden kaynaklanmaktadır. Bu 
da bir anlamda dil ve zihin ilişkisi demektir.(Yavuz, 2006:377) 

Geleneksel belagat metodundaki tanımın modern metodolojiyi de 
ihtiva ettiği kinayenin ana hatlarıyla tanımlaması şöyledir: Kinaye, bir manayı 
veyahut mesajı, temel anlamıyla kullanılan bir kelimenin ifadesiyle dolaylı 
olarak anlatan sanattır. Zihin, sözün temel anlamından hareketle başka bir 
anlama ulaşır. Böylelikle kinaye, bir anlam veya mesajı gerçeğe dayalı bir 
tasvirin içine gizleme sanatına dönüşür. Meselâ, belâgat kitaplarında kinaye 
için en çok kullanılan örneklerden birisi olan ve Sekkaki, Kazvini ve 
Ankaravi’de geçen “külü çok” sözüyle, kişinin misafirperver olduğunun 
anlaşılmasına gönderme yapılır. Şöyle bir zihni süreçten geçilir: Külün çok 
olması, çok odunun yanmasına, çok odunun yanması, çok yemeğin 
pişirilmesine, çok yemeğin pişirilmesi, yemek yiyenlerin çokluğuna, bu da 
misafirin çokluğuna, misafirin çokluğu da misafirperverliğe delildir ve bu 
manaya işaret eder.(Coşkun, 2008: 70) 

“Öldü” yerine “rahmetli oldu” demek soyut kinaye, “toprağa verildi” 
demek görsel veya somut kinayedir. “Atınız öldü.” ifadesinin yerine şöyle bir 
tasvir yapılır: “Sultanım, sizin at, kaç gündür, hiçbir şey yemiyor, hareket 
etmiyor, ayakları havada, devamlı yatıyor.” cümlesinde mana birkaç söz 
çokluğu ile ifade edildiği için mürekkep kinayedir. Gözü açık” ve “koca kafalı” 
gibi kinayeli ifadeler ise, mecaz anlamlarıyla özdeşleşip deyim hâline 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           308 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

geldikleri için müptezel/adi kinaye hüviyetindedir. Lafız, az bir zihni çaba ile 
anlaşılabiliyorsa remzi kinaye, anlamaya gayret sarf ediliyorsa telvihi 
kinayedir. Mana dolaylı olarak anlatılıyorsa da imai kinayeye dönüşür. 
(Altıntop, 1999: 60) 

Ahmet Cevdet Paşa, Belâgat-i Osmâniye adlı eserinde kinaye kavramını 
Bâb-ı Sâni olan “Beyan” bölümünde ele alarak fasl-ı sâliste açıklar. Kinayeyi 
ta’riz, telvîh, remz, ima ve işaret diye ayıran Cevdet Paşa, bunların her biri 
tanıtır. “Istılah-ı ilm-i belâgatte ol lâfızdır ki manasının melzum ve metbu'unda 
isti’mal olunur. Ve bu melzum olan mana zihinde ona lâzım olur. Ve işbu 
mana-yı murada delâlet eder karine-i muayyene bulunur fakat mana-yı 
hakikînin irâdesine mani' olmaz. Ve bazen masdar olarak ol vecihle lâzımı 
zikredip de melzumu irâde etmek manasında kullanılır. Ve lâfza 
mekniyyünbih ve manaya mekniyyün anh denilir.” (Altıntop, 1999:228) 
Kavramsal olarak temel anlama “mekniyyünbih/lafız”  ve yan/örtük anlama 
“mekniyyün anh/mana” diyen Cevdet Paşa, kinayede lafızdan kastedilen 
mananın lafzın derinliklerinde gizli olan manaya delalet ettiğini söyler.  

Lafzı “kalp” olan kelimenin “hased mahalli”, “insan” lafzının “iki ayağı 
üzerinde yürür, tırnakları geniş bir hayvan” cümlesi ile insandan kinaye 
olacağını söyler. “Cûşiş-i eşke dil-i pürhûn bir mecrâ iki” mısrası da bu 
kabildendir ki “mecra” burada "göz"den kinayedir. Sıfat/mevsuf odaklı 
incelendiğinde ise “Hesabım var benim kassâb ile kanlı bıçaklıyız.” mısrası da 
bu kabildendir ki “kanlı bıçaklı” ibaresi ile "inatçı düşman" vasfını 
kastetmektedir. Fiilen nisbet edilen manalar da ise “Tahta cülûs etti.” denir ve 
“Hükümdar oldu ve hükûmeti ele aldı.” manasına delalet etmektedir. (Altıntop, 
1999: 230) 

Ta’rizi, kinayenin alt başlığı olarak gören Cevdet Paşa, ta’rize iğneleme 
misyonunu yükler. Nitekim şuna buna kötü muamele eden bir şahsın yanında, 
“Olgun insan ancak insanlara güzel muamele eden kimsedir.” dersin, “Sen 
olgun insan değilsin.” demeyi kastedersin. Yani bir ciheti gösterip diğer ciheti 
kastedilmektedir. Telvihi ise lafız ile mana arasında söz çokluğu olup zihni 
süreçle manaya ulaşılması olarak ele alır. Nitekim “Ramazanda onun 
mutfağında günlük şu kadar çeki odun sarf olunur.” dendiğinde bu ibareden 
mutfağında çok yemek piştiğine ve ondan yiyenlerin ve misafirlerin çokluğuna 
ve ondan da hane sahibinin konuksever ve cömert olduğuna intikal olunur. Bu 
söz çokluğunun zıtlığında yani manaya suhuletle intikal ediliyorsa remz ya da 
remzi kinayedir. Nitekim, “kalın kafalı” terkibinden “ebleh” manasına intikal 
az bir çaba iledir. (Altıntop, 1999: 232) 

 İmai ve işari kinayede ise okuyucu veya muhatap, az bir düşünceyle 
neyin kastedildiğini anlar. Dolaylı anlatım vardır ancak gizlilik hat safhada 
değil az safhadadır. Örnek olarak ise Cevdet Paşa şu cümleyi verir: “Kerem 
dedikleri şey onun konağına konmuş ve orada yaslanıp kalmış.” dendiğinde, 
keremin o konağa konması orada vücudundan kinayedir; orada vücudu da 
hane sahibine sübutundan kinaye olur ve “kerem” burada “misafir”e 
benzetilmekle kapalı istiare de vardır. (Altıntop, 1999:233) 

Sekkâkî’nin Miftâhu’l- Ulûm’undaki kinaye tanımı “Kinaye, 
zikredilenden terk edilene intikal etmek için, bir şeyi zikrederek onunla 
gerekli olan şeyi anlatmak için tasrihi terk etmektir.” (Coşkun, 2008: 62)  



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           309 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kazvinî’nin Telhîsu’l-Miftâh’taki kinaye tanımı ise: “Kinaye, asıl anlamının 
kastedilmesi caiz olmakla birlikte (asıl) anlamının gereği kastedilen bir 
sözdür. Böylece, anlamının gereğinin kastedilmesi ile birlikte gerçek 
anlamının da kastedilmesi yönünden mecazdan farklı olduğu ortaya 
çıkmıştır.”(Coşkun, 2008: 63) Yapılan bu tanımların Cevdet Paşa’nın 
“Mevzû'un lehi olan mananın kastedilmesine bir mâni' olmadığı hâlde ondan 
diğer bir mana kastedilen lâfızdır.” yapmış olduğu kinaye tanımının paralellik 
göstermesi gelenekçi ekolü benimsediğini gösterir. (Altıntop, 1999:226) 
Tahir-ül Mevlevi Edebiyat Lügatı’nda ise kinayeye “bir sözün hem gerçek hem 
mecaz anlamını kastederek kullanmadır.” der. (Saraç, 2004:133) 

İsmail Ankaravi  “Miftahü’l-be1âğa ve Mısbahu'l-fesâha” eserinde 
kinaye ile birlikte yakın anlamlı olan ta’riz, telmih, remz ve işareti beraber ele 
alır. “Istılâhda kinâyet şol lafzdur ki ol lafzun lâzım-ı ma’nâsı murâd ola; ol 
ma’nânun murâd olınmasınun cevâzıyle bile ol lâzımla ya’nî lâzımı zikridüp 
melzûmı murâd eylemekdür.” tanımı ile Ankaravi, kinayenin örtülü anlamına 
işaret eder. (Coşkun, 2008: 61) 

Ahmed Hamdî’nin Belâgat-i Lisân-ı Osmânî’yesindeki tanımını “Kinâye 
lâfzın ma’nâ-yı hakîkîsinin irâdesine karîne-i mâni’a olmaksızın lâzımını 
murâd etmeğe derler” şeklinde yapar. (Altıntop, 1999: 222)  Cevdet Paşa ile 
paralel şekilde konuyu ele alan Ahmet Hamdi, “Filân adamın kafası kalındır” 
örneği ile müptezel kinayeye, “Filân kimse pâk dâmendir” örneği ile kendisiyle 
“nispet murâd olunan” kinayeye, “Falan kimsenin kapısı açıktır” örneği ile 
kinâye-i ba’îde”ye , “Kılıcının bağı uzundur.” örneği ile remze, deveyi belirtmek 
için “Doğru boylu, tırnağı enlü hayvân” örneği ile mürekkep kinayeye örnek 
olarak verir. (Coşkun, 2008: 142) 

Süleyman Paşa ise Mebani’l-İnşâ eserinde sanayi-i maneviye 
bölümünde ta’riz ve kinayeyi beraber ele alır. “Kinâye ve ta’rîz, lâfız cihetini 
terk ederek ma’nâyı bir tarafa meyle kasr u tahsîs eyleme demekdir… Kinâye 
hakîkat ve mecâz beynini câmi’ bir vasıf ile hakîkate de mecâza da hamlicâ’iz 
olur bir ma’nâya delâlet eden lâfza derler.” (Coşkun, 2008: 63) Hatta kinaye 
bahsinde “felân adamın kapısı açıktır” örneğini kullanarak kapısı açık 
olmaktan adamın cömertliğine işaret edildiğini vurgular. Aynı örnek 1888 
yılında yayımlanmış Diyarbekirli Said Paşa’ya ait olan “Mizânü’lEdeb” adlı 
eserin 276. sayfasında da geçmektedir. Teshilü’l-Aruz ve’l-Kavafive’l-Bedayi ile 
Sanayi-i Şiiriyye ve İlm-i Bedi dışındaki bütün kitaplarda kinaye kavramına 
rastlanmaktadır. “Kinâye lugatde tasrîhi terk etmeğe derler. Istılâhda ma’nâ-yı 
aslîsinin irâdesi de câ’iz olmak üzere ma’nâ-yı lâzımı murâd olunan lâfzdur.” 
(Coşkun, 2008: 64) 

İsmail Habib’in Edebiyat Bilgileri (1940) kitabında kinaye; teşbih, 
mecaz-ı mürsel, ta’riz, teşhis, intak ve istiare sanatları ile beraber ele alınır. Bir 
alt başlığında ise edebi sanatların tasnifi yapılır. (Saraç, 2004: 140) Selim 
Sabit’in Mi’yâru’l-Kelâm’ındaki kinaye tanımı şöyledir: “Kinaye, ma’nâ-yı 
hakîkî ile ma’nâ-yı mecâzî beyninde lâzımiyyet ve melzûmiyyet alâkası 
bulunandır.” Ahmed Hamdî’nin Belâgat-i Lisân-ı Osmânî’si’ndeki tanımı 
“Kinâye lâfzın ma’nâ-yı hakîkîsinin irâdesine karîne-i mâni’a olmaksızın 
lâzımını murâd etmeğe derler” şeklindedir (Coşkun, 2008: 63) 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           310 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kinaye, Tanzimat’tan sonra üzerinde en çok çelişkiye düşülen ve 
tartışılan edebî sanatlardan olur. Tanzimat’ın modern belâgatçıları, genellikle 
kinaye konusunda gelenekten ve temel kaynaklarından uzaklaştıkları ölçüde 
yanlışa düşerler. Tanım ve örnekleriyle özgün bir belâgat kitabı oluşturmayı 
hedefleyen ve Batı retoriğini esas alarak bu ilmin gelişimine katkı sağlayan 
Recaizâde Mahmut Ekrem, Mehmed Celâl ve Reşid’in kinaye tanımları 
gelenekle çelişir.(Coşkun, 2008: 68) 

Recaizâde Mahmut Ekrem; Talim-i Edebiyat eserinde kinayeyi, mecaz 
bölümünde bahsederek kinaye ve tarizi beraber ele alır. Bu durumda, Emile 
Lefranc’ın konuyu “ironie, asteizme, sarcesme” başlığı altında ele almasının 
etkisi vardır. Recaizade; kinayeyi, söylenenin zıddını kastederek söz söylemek 
veya maksadı, aksini ifade eden kelime ile anlatmak diye ele alarak Batı 
retoriğindeki “ironi” kavramı ile özdeştirir. “Hicvin en önemli üslup unsuru 
olan alay (Ironie), yani söylenenin aslında tam tersinin 
kastedilmesidir.”(Baypınar, 2000: 32) Geleneksel ekolü benimseyen 
kitaplarda kinayedeki müşterek mananın kelimenin gerçek ve mecazî 
manasının anlaşılmasına da itiraz eder.  

Recaizâde’nin eserin fıtratından kaynaklı bir muhalefet dikkati çeker. 
Belagatten retoriğe kaymanın görüldüğü Talim-i Edebiyat’a Ahmet Hamdi 
Tanpınar “Filhakika Arabın bedi ve beyanı ve belagatıyla ilk hesaplaşmamız 
onunla başlar.” tespitini ve yorumunu yapar. (Kolcu, 2014: 88) Recaizâde’nin 
eserdeki edebi kavramları geleneğin metoduyla değil de retoriğin 
perspektifinde ele alması bu tarz muhalefetindendir. 

Recaizâde, Talim-i Edebiyat’ında “kinâye, mana-yı aher murat edilip 
mana-yı hakikisi dahi irade olunabilecek sözlere değil bütün bütün hilafı kasd 
olunan ifâdâtâ ıtlak olunur” diyerek Batı retoriğindeki ironi kavramını anlatır. 
Hatta kinaye ve ta’rizin daha çok alay ve tahkirde kullanıldığını belirtir.  (Yetiş, 
1996: 265) 

“Kinayedir garaz ıtlak-ı dar-ı meymeneden 
Bu şehre var mı muadil aceb nuhusette” 

beytinin bizim lisanımızdaki örneği olarak gösterir. Kinayede iyilikten 
bahsedilirse maksat fenalığı anlatmaktır diyerek zıt anlamı ifade ettiğini 
belirtir. Kinaye ve tarizi birbirine yakın anlamlı olarak ele alan Recaizâde, 
ikisinin ortak örneği olarak “kızım sana söylüyorum gelinim sen dinle” 
atasözünü verir. 

 Menemenlizâde Tahir Osmanlı Edebiyatı eserinde de bu kavramı E. 
Lefranc eksenli ele aldığı için ikisinin de bu kavramlara bakış açıları ortaktır. 
Recaizade, ironiyi kinaye ve tariz olarak ele alırken; talebesi Tahir ise ironiyi 
tariz olarak algılar. (Yetiş, 1996: 266) Reşid’in Nazariyyât-ı Edebiyye’deki 
tanımı da aynıdır: “Bir fikri doğrudan doğruya söylemek yerine hilâfını ifade 
edecek yolda teblîğ etmeğe kinaye derler.”Mehmed Celâl de Osmanlı Edebiyâtı 
Nümûneleri adlı eserinde kinaye için benzer bir tanım yapar. (Coşkun, 2008: 
64) Hilaf yargısı burada kesinliği ifade ettiği için gelenekle kesin ve net şekilde 
ayrılırlar. Gelenekte böyle bir zıtlık yerine örtük anlam kastedildiği için bu 
noktada gelenekle ve geleneğin temsilcisi olan Belagat-ı Osmaniye ile 
farklılaşırlar.  



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           311 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Modern araştırmacılardan olan Kaya Bilgegil ise daha anlaşılabilir bir 
kinaye tanımı yapar: “Gerçek manayı düşünmeye engel olacak bir karîne 
bulunmamak şartıyla, bir sözü gerçek mânâsına da gelebilmek üzere onun 
dışında kullanmak sanatıdır.” (Bilgegil 1989: 174) Hatta Bilgegil, Tercemeti’t 
Telhis ve’l-Mutavvel’de de kinayenin kırmızı çizgilerinin olduğunu, bunların 
ise gerçek mananın “caiz” ama “vacip” olmadığını belirtir. Ahmet Cevdet 
Paşa’nın eserindeki kinayenin öğelerini mekniyyünbih” “mekniyyünanh” 
olarak ikiye ayıran Bilgegil, kinayeyi çeşitlendirir. Bu çeşitlendirme ise Cevdet 
Paşa’da görülmez. 

Belirtilmek İstenen Manaya Göre Kinaye Çeşitleri 

1. Öğücü kinayeler (Ahmet, bu işten yüzü ak olarak çıktı.) 

2. Kabalığı hafifletici, çirkini güzel gösterici kinayeler (ayakyolu, yüz numara 
vs.) 

3. Ayıplayıcı kinayeler (Ali Efendi’nin eli yumruktur.) 

4. Çok vasıtalı kinayeler (telvîh- Selahattin, arabasının kapısını akşama kadar 
açık tuttu.) 

5. Az vasıtalı kinayeler (remiz- burnu büyük, dâmeni pâk) 

6. Az vasıtalı gizlilikten uzak kinayeler (ima ve işaret- Mertlik, Bayburt’ta 
kalmıştır.) 

İstenilen Kasda Göre Kinaye Çeşitleri 

1. Müfred kinayeler (Kalp=Haset yeri) 

2. Mürekkeb kinayeler(Deve=Çölde yürür, dört ayaklı, hörgüçlü) 

3. Açık ( vazıh) kinâyeler (Ali’nin gömleğinin yakası büyüktür.) 

4. Gizli (hafî) kinâyeler (Hekimbaşı ailesinin kapısı açıktır.) 

5. Niteleyenin (sıfatın) nitelenene (mevsûfa) isnâd edildiği kinâyeler (Hatasını 
söyleyince yüzü kıpkırmızı oldu.)(Bilgegil 1989:174) 

 Ali Nihat Tarlan ise tanımını şu şekilde yapar: “Bir maksadı onun 
lâzımı ile ifadedir. Bu zikrolunan mânâ-yı lâzım dahi kasd olunabilir.”“Ayağını 
yorganına göre uzat” atasözünü Ali Nihat Tarlan, kinaye örneği olarak kullanır. 
Çünkü bu cümlede hem gerçek mana hem de örtük anlamı anlaşılabilir. Cevdet 
Paşa ile kinayeyi ele alış biçimi aynı olan Tarlan’ın ta’rize bakışları farklıdır. 
“Kinâye ve tariz gaye ve mahiyetleri itibarıyla ayrı birer sanat” olduğunu 
söyler. (Coşkun, 2008: 144) 

 Bilgegil, Ahmet Cevdet Paşa’nın kinaye algılamasını biraz daha 
çeşitlendirir. Kasda göre kinayede Cevdet Paşa, sadece ilk üçü alırken; Bilgegil, 
bu çeşitlemeyi beşe çıkarır. Bilgegil’e göre kinayenin önemi, sözün açık 
söylenmesinin uygun olmayacağı yerde sözü argoya kaçırmadan dinleyende 
ve okuyanda zarif bir tesir bırakmasındadır. Ta’rizi ise ayrı ele alması 
bakımından Cevdet Paşa’nın tasnifinden ayrılır.  

 Diğer modern belâgat araştırmacısı Yekta Saraç’a göre ise kinaye, 
örtük ifade biçimidir. Mecaz ve hakikatten başka bir şeydir ama ayrı bir şey 
değildir. Ahmet Cevdet Paşa gibi kinayeyi, mevsuf, sıfat ve nispet sınıflaması 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           312 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ile kategorize eden Saraç; ta’riz sanatını kinaye ile ilgilendirir ama kinayenin 
alt kategorisi olarak ele almaz. İlgili sanat olarak ele alınır. Telvîh, remz, ima ve 
işaret ise Cevdet Paşa’nınki ile paralellik gösterir. 

“Her İbrahim izzet Kâbe’sinde 
Halilullah yahut Edhem olmaz” 

 “İbrahim” herhangi bir insandan, “Halilullah” ise peygamberlik 
makamından, “Edhem” ise evliya kişiden kinayedir. Özet olarak ise Saraç, bu 
örneği vermektedir.  

 Sonuç  

 Ahmet Cevdet Paşa’nın Belâgat-ı Osmaniye ile getirdiği tartışmalara 
rağmen geleneksel belâgat metodolojisini esas alarak kinaye kavramını 
açıklamaya çalışır. Kinayedeki edebi terimler, geleneğin devamı niteliğinde 
olup kendi yazdığı şiirleri kitabına koyan Cevdet Paşa, örnekleri de Türkçe 
olarak vermesi ile gelenek içinde yeniliği sürdürür. Cevdet Paşa’nın kinaye 
kavramını ele alış metoduna muhalif olarak Batı retoriğini esas alan Recaizâde 
Mahmut Ekrem, Mehmed Celâl ve Nazariyyât-ı Edebiyye’nin yazarı Reşid, 
kinayeyi Batı retoriğindeki ironi ile aynı anlamda ele alırlar ve bu 
yöntemleriyle gelenekle ve gelenekçilerle çelişirler. Çünkü gelenekçiler, 
kinayeyi “asıl anlamının kastedilmesi ile birlikte gerçek anlamının da 
kastedilmesi” alternatifini nazara alırlarken; Batı retoristleri, söylenenin 
zıddını kastederek söz söylemek veya maksadı, aksini ifade eden kelime ile 
anlatmak anlayışıyla kinayeyi ironik bir şekilde ironi boyutuna taşırlar.  

Diğer bir mukayese ise Ahmet Cevdet Paşa’nın da dâhil olduğu 
gelenekçi ekol, (Sekkâki, Kazvinî ve Ankaravî) ta’riz sanatını kinayenin içine 
dâhil ederken; modern ekol olan Batı retorist belagâtçılarından olan Recaizâde 
Mahmut Ekrem ve Süleyman Paşa eserlerinde ta’riz ile kinayeyi ayrı ele alarak 
sadece birbiri ile ilgili olduğunu vurgularlar. Modern belâgatçılardan Bilgegil, 
Tarlan, Saraç, kinaye sanatını algılamada Ahmet Cevdet Paşa’nın anlayışı ile 
paralellik arz ederler. Ancak mesele ta’rizin sınırlarını çizmeğe gelince Tarlan 
ve Bilgegil, geçmişteki Batı retoristikleri gibi; Saraç ise Cevdet Paşa’nın 
gelenekçi ekolü gibi bir istikamet belirler. Ancak hepsinin ortak paydası; 
kinayeyi, belâgat ilmindeki “beyan” bölümünde ele almalarıdır.  

Kaynakça 
Altıntop, Selim; Belâgat-ı Osmaniye’deki Edebi Terimlerin Tanımları ve Tasnifi 

Üzerine Bir Araştırma, Yayınlanmış Doktora Tezi, Ege Üniversitesi, 
İzmir, 1999 

Akerson-Erkman, Fatma; Edebiyat ve Kuramlar, İthaki Yayınları, İstanbul, 
2012. 

Barlak, Eyüp; “Belâgât-ı Lisân-ı Osmânî ile Belâgât-ı Osmâniyye’nin 
Mukayesesi”, HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic 
Literature ] Bahar 2016 - Yıl 2, Sayı 4 ISSN: 2458 – 8636 

 

Baypınar, Yüksel; Hiciv Kavramı Üzerine Bir İnceleme,  Dil Tarih-Coğrafya 
Fakültesi Dergisi, CXXIX, 2000. 

Bilgegil, Kaya; Edebiyat Bilgi ve Teorileri: Belâgat, Enderun Kitabevi, İstanbul, 
1989. 



                    İbrahim BİRİCİK – Belâgat-ı Osmâniye’de ‘Kinaye’ Kavramı ve Bu Kavramın…                           313 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Coşkun, Ahmet; “Kur’an-ı Kerim’in Anlaşılmasında Belagat İlminin 
Önemi”, Kur’an ve Tefsir Araştırmaları III, 2002. 

Coşkun, Menderes; “Kinaye’nin Belagat Kitaplarındaki Seyri ve Onu Yeniden 
Anlama ve Sunma Denemesi”, Bilig, Kış/2008, S.44, 2008. 

Eliaçık, Muhittin; “Bazı Belagat Kitaplarında Teşbih Sanatı Hakkında Tanım Ve 
Tasnifler” Turkish Studies - International Periodical For The Languages, 
Literature and History of Turkish or Turkic Volume 8/8 Summer 2013. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah;“Belâgat Ekolleri ve Anadolu belâgat çalışmaları” 
Atatürk Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.8, s.115- 127, 1988. 

Karabacak, Esra; “Ahmet Cevdet Paşa’nın Dil Bilgisi Kitapları Üzerine” Turkish 
Studies - International Periodical For The Languages, Literature and 
History of Turkish or Turkic Volume 7/2 Spring 2012. 

Karabey, Turgut - Atalay, Mehmet; Ahmet Cevdet Paşa Belâgat-ı Osmâniyye, 
Erzurum, 1999. 

Karataş, Turan; Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü, Sütun Yayınları, 
İstanbul, 2011. 

Kartal, Ahmet;“Türk Edebiyatında Belagat Çalışmaları ve Tezad ve Telmih 
Sanatlarına Eleştirel Bir Bakış”, Ç.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 
Cilt 16, Sayı 1, 2007. 

Kolcu, Ali İhsan; Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı, Grafiker Yayınları, 9. Baskı, 
Ankara, 2004. 

Nursi, Bediüzzaman Said; Mektubat, Envar Neşriyat, İstanbul, 2013. 
Nursi, Bediüzzaman Said; Sözler, Envar Neşriyat, İstanbul, 2013. 
Özkan, Nevzat; “Ahmet Cevdet Paşa’nın Türk Dili Hakkındaki Görüşleri ve 

Eserleri”, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Sayı: 20Yıl: 2006/1, 2006. 
Polat, Nazım; “Ahmet Cevdet Paşa ve Türkçe Öğretimi”,Türklükbilim Dergisi, 

S.13, 2003. 
Saraç, M. A. Yekta; “Edebî Sanat Terimlerinin Türkçe Karşılıkları Üzerine”, 

TDED, C.32. 2004. 
Saraç, M. A. Yekta; Klasik Edebiyat Bilgisi: Belagat, Gökkubbe Yayınları, 3. 

Baskı, İstanbul, 2004. 
Turan, Şerafettin;  “Cevdet Paşa’nın Kültür Tarihimizdeki Yeri”, Ahmet Cevdet 

Paşa Semineri Bildirileri, Edebiyat Fakültesi Yayınevi, İstanbul, 1986. 
Uçman, Abdullah; TDV İslam Ansiklopedisi, s.443-450 
Yavuz, Galip; “Kinayeli Anlatımın Yorumsal Değeri”,C. Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, X/2 – 2006. 
Yetiş, Kazım; Belâgattan Retoriğe, Kitabevi yayınları, İstanbul, 1996. 

 



Ϧ 

 

Recep Şükrü Güngör “Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 314-335 

Yükleme Tarihi: 31.08.2016 - Kabul Tarihi: 13.10.2016 

Recep Şükrü GÜNGÖR* 
 

DEDE KORKUT HİKÂYELERİNDE İSLAMÎ UNSURLAR 

 

Öz: Dede Korkut hikayelerinde İslamî özellikler görülmektedir. Hikayeler, İslamî 

düşünüş ve yaşayış biçimine göre şekillenmiştir. On iki hikayenin tamamında 

İslami unsur yer almaktadır. Dede Korkut boyu ilk Müslüman Türk Oğuz 

boyundandır. Hatta onların yaşadıkları çağ Hz. Muhammed’in yaşadığı çağdır. 

Beylerden Büğdüz Emen Hz. Muhammed’i görüp sahabesi olmuştur.  Dede 

Korkut kitabına göre Oğuzlar, İslam’a candan bağlıdırlar ama bunun yanında 

Şamanlık töreleri de unutulmuş değildir. Dinde taassuba düşmemişler, 

yaptıklarını gönül hoşluğuyla yapmışlardır. Vatan için, namus için, anne-babayı 

korumak, kurtarmak için savaşmak, din için savaştır. Oğuzlar da bunu 

yapmışlardır. Hikayelerin genel atmosferi bu savaşlar üzerine kurulmuştur. Dede 

Korkut’a göre kadınlar toplumda saygın bir yere sahiptir. Namus kavramı çok 

önemlidir, uğruna can verilir. Asla yalan yoktur. Yalan çok kötüdür. Ahlaki 

değerler ön plandadır. Din nasihattir, ahlaklı yaşamaya çağrıdır. Dede Korkut 

hikayelerinde dile getirilen namus, aile, doğruluk da birer İslami unsurdur. 

Türk halkında dilden dile aktarılan hikayelerin mevlit ve ilahilere tesir etmiş 

olabileceği düşünülmektedir. Dede Korkut, Oğuz Türklerinin İslamiyet’le birlikte 

yeniden toparlanacaklarını ve kıyamete kadar bu din üzerinde devam 

edeceklerini söylüyor. 

Kitabı, mukaddimeden başlayarak taradık ve İslami unsur gördüğümüz, 

saydığımız yerleri tespit ettik. Muharrem Ergin’in çalışmasının esas alındığı bu 

çalışmada İslam unsurları belli bir metot sistematiği içinde ele alınacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Dede Korkut, din, İslam, epik hikâyeler, hikâye. 

   

ISLAMIC ELEMENTS IN DEDE KORKUT STORIES 

 

Abstract: Many characteristics of Islam faith are so evidently to be witnessed 

along Dede Korkut Epic Stories that they originally have been shaped by Islamic 

thought and practices. The fact that Büğdüz Emen, one of the eminent leaders 

mentioned through the stories, had seen Prophet Muhammad in person and 

attained the honor of being one of His Companions gives the idea that Dede 

Korkut and Prophet Muhammad lived in the same slice of time. According to the 

Book of Dede Korkut, Oguz People were strongly faithful to Islam while Shaman 

traditions had not been fully forgotten. They did noy fall in religious bigotry; they 

based their practice on complacency. They saw the fight for the sake of 

protecting motherland, parents and family, a sort of religiuos war. The general 

athmosphere of the stories were plotted upon those battles. Females, at the same 

time, bear a respectabilty and esteem in social life for Dede Korkut. The concepts 

                                                           
* Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı 
Doktora Öğrencisi; recepsukrugungor@hotmail.com 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          315 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

of honor and chastity have a vital importance that lives could be given for them. 

Lying is strictly evil; lies do not exist in the social sphere as moral values remain 

at the forefront of the society. Likewise, religion is essentially nothing but advice 

and a call to a moral lifestyle. Clearly, all the values mentioned along stories – 

chastity, family, faithfullness, etc. – are at the same time Islamic virtues.  

It has been thought that the stories transferred from generations to generations 

orally could have impacted upon the mawlids and hymns. Dede Korkut 

specifically says that Ghuzz Turks shall recover and rebound by means of Islam 

and go on cherishing Islamic faith until resurrection. 

The Book of Dede Korkut has been throughly examined, from the prologue to the 

index,  and Islamic benchmarks have been underlined. Along this study, the 

precious work of Muharrem Ergin has been considered to be the master work, 

and Islamic virtues has been handled along a methodological system.    

Key Words: Dede Korkut, religion, Islam, epic stories, stories. 

 

Dede Korkut hikayeleri İslamî unsurlarla bezenmiş, İslamî düşünüş ve yaşayış 

biçimine göre şekillenmiştir. On iki hikayenin tamamında İslami unsur yer 

almıştır. İnanç bakımından Oğuzlar Müslüman’dır. Yaşadıkları çağ Hz. 

Muhammed’in yaşadığı çağdır. Beylerden Büğdüz Emen Hz. Muhammed’i 

görüp sahabesi olmuştur. Savaş başlamadan beyler daima arı sudan abdest 

alır iki rekat namaz kılar adı görklü Muhammed’e salavat getirirler. Bazılarının 

dini bilgisi zayıftır. Deli Dumrul Allah’ı bilmesine rağmen ilmihal bilgilerini 

bilmediğinden Azrail ile mücadeleye kalkışır. (Özsoy, 2006: 30) Dede Korkut 

Oğuzları, Müslümanlığa gönülden bağlıdırlar, Şamanlık töreleri de 

unutulmamıştır. Mutaassıp değildirler. İbadeti gönül hoşluğuyla yaparlar. 

(Kabaklı, 2006: 248) 

 Kur’an anne babaya uf bile demeyi yasaklıyor. Bu emri oğuzlar hayatlarına 

düstur ediniyorlar. Eskiden var olan anne baba saygısı İslam’la pekişiyor, 

İslam’la hayatımıza giriyor. Dolayısıyla bu hikayeler, Oğuzların İslâmî kimlikle 

ortaya koyduğu kahramanlık menkıbeleridir de denebilir. (Özsoy, 2006: 32) 

Muharrem Ergin’in yayına hazırladığı Dede Korkut Kitabı’nı mukaddimeden 

başlayarak taradık ve İslâmî unsur saydığımız yerleri tespit ettik. On iki hikaye 

ve bir mukaddimeden meydana gelen Dede Korkut Kitabı’nın giriş 

bölümünden son hikâyeye kadar İslâmî unsurlarla dolu olduğunu gördük. 

Dede Korkut’un peygamberimizin devrine yakın bir zamanda yaşadığını bu 

cümleden çıkarmak mümkün. “Resul aleyhisselam zamanına yakın Bayat 

boyundan Korkut Ata derler bir er ortaya çıktı. Oğuz’un o kişi tam bilicisi idi, 

ne derse olurdu. Gaipten türlü haberler söylerdi. Hak Taâla onun gönlüne 

ilham ederdi.” (Ergin, 2005: 15) Dede Korkut’un İslâmî bir kimliğinin 

olduğunu söylemek çok iddialı olmasa gerek. Gaipten türlü haber vermesi, 

onun ozan kişiliğiyle ilgili olabileceği gibi keramet sahibi bir derviş 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          316 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

olabileceğinin de işaretidir. Bilge, hoca, şeyh makamları gibi bir makama sahip 

olduğunu tahmin ediyoruz. (Bayat, 2006: 122) 

İslam dinine göre Hz. Muhammed, son peygamber ve ondan sonra elçi 

gelmeyecektir. Kıyamet kopuncaya kadar insanlığın peygamberi Hz. 

Muhammed olacak ve din de İslam olacaktır. Dede Korkut, Oğuz Türklerinin 

İslamiyetle birlikte yeniden toparlanacaklarını ve kıyamete kadar bu din 

üzerinde devam edeceklerini söylüyor. (Bayat, 2006: 120) “Âhir zamanda 

hanlık tekrar Kayı’ya geçecek. Kimse elinden alamayacak, âhir zaman olup 

kıyamet kopuncaya kadar. Bu dediği Osman neslidir, işte sürüp gidiyor.”( 

Ergin, 2005: 15)  Kıyamet inancı İslam’ın en yaygın inançlarındandır. Diğer 

semavi dinlerde de bu inanç vardır. Bir önceki paragrafta Dede Korkut’un 

gaipten haber verdiği söyleniyor. Bu paragrafta da o haberlerden biri 

aktarılıyor.  

Türk halkında dilden dile aktarılan hikayelerin mevlit ve ilahilere tesir etmiş 

olabileceği düşünülmektedir. “Allah Allah demeyince işler düzelmez.” Sözüyle 

S. Çelebi’nin mevlidi ve Yunus Emre’nin ilahileri arasında benzerlikler 

görülmektedir. Bu cümlelerin aktarıldığı paragrafta İslami olmayan bir unsur 

yoktur. Miras, misafire ikram, rızık, itaat, anne babanın çocuğu yetiştirme 

zorunluluğu gibi sosyal hayat unsurları dile getirilmiştir.  

Misafir, İslam dininde önemsenmiştir. En iyi yiyeceklerden ikram etmeye, ona 

hürmet etmeye, onu iyi ağırlamaya önem verilmiştir. “Misafiri gelmeyen kara 

evler yıkılsa daha iyi.” (Ergin, 2005: 16) Misafirsiz evlere “kara” sıfatını 

yakıştıran Dede Korkut, Türk geleneğinde misafire verilen ehemmiyeti 

anlatıyor.  

Yalan, dinde kesin bir hükümle reddedilmiştir. “Yalan söz bu dünyada olunca 

olmasa daha iyi.” (Ergin, 2005: 16) Dede Korkut’ta dua bir tez konusu 

olabilecek kadar ciddiyet kesbediyor. Hikayelerin en önemli dini unsuru 

duadır. Her hikaye dua ile bitiyor. Ağzı dualı birisinden dua almak 

önemseniyor. Dede Korkut’un duası olmadan çocuğa isim verilmiyor, beye 

beylik, hana hanlık verilmiyor. Bütün işlerde dua dikkat çekiyor. “Üç otuz on 

yaşınız dolsun.1 Hak size kötülük getirmesin, devletiniz devamlı olsun, hanım 

hey!” (Ergin, 2005: 16) 

Bir babanın oğlu için duâsı, bir peygamberin ümmeti hakkındaki duâsı gibi 

makbuldür. Oradaki duaları: "Allah'ım, Sen ne yücesin"dir ve oradaki dirlik 

temennileri: "Selam"dır; dualarının sonu da: "Gerçekten, hamd alemlerin 

Rabbi olan Allah'ındır." (Kur’an, 2010: 208) diye biter. “Azıp gelen kazayı 

Tanrı savsın hanım hey.” “O övdüğüm yüce Tanrı dost olarak medet eriştirsin 

hanım hey!” ( Ergin, 2005: 18)  

                                                           
1 Yüz yıl yaşayasınız. 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          317 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“Ağız açıp över olsam üstümüzde Tanrı güzel. Tanrı dostu din ulusu 

Muhammed güzel. Muhammed’in sağ yanında namaz kılan Ebubekir Sıddık 

güzel. Âhir, otuzuncu cüz başıdır amme güzel. Hecesinde düz okunsa Yâsin 

güzel. Kılıç çaldı, din açtı erlerin şâhı Ali güzel. Ali’nin oğulları, peygamber 

torunları, Kerbelâ ovasında Yezidiler elinde şehit oldu. Hasan ile Hüseyin iki 

kardeş beraber güzel. Yazılıp düzülüp gökten indi. Tanrı ilmi Kur’an güzel. O 

Kur’an’ı yazdı düzdü, ülemalar öğreninceye kadar bekledi biçti, âlimler sultanı 

Osman Affan oğlu güzel. Çukur yerde yapılmıştır Tanrı evi Mekke güzel. O 

Mekke’ye sağ varsa esen gelse imanı bütün hacı güzel. Hesap gününde Cuma 

güzel. Cuma günü okuyunca hutbe güzel. Kulak verip dinleyince ümmet güzel. 

Minarede ezan okuyunca müezzin güzel. Dizini bastırıp oturunca helâlli güzel. 

Şakağından ağarsa baba güzel. Yanaşıp yola girince kara erkek deve güzel. 

Sevgili kardeş güzel. Yan tarafta, ev yanında dikilse gelin odası güzel, uzunca 

çadır ipi güzel. Oğul güzel. Hiç birine benzemedi cümle âlemleri yaratan Allah 

Tanrı güzel. O övdüğüm yüce Tanrı dost olarak medet eriştirsin hanım hey!” 

(Ergin, 2005: 17) Bu paragrafta Dede Korkut kendi inanç kodlarını açıklıyor. 

İslami geleneğe uyarak sıralamaya da dikkat ediyor. Hz. Allah, Hz. Muhammed, 

sahabeler, torunlar… Hz. Ebubekir, Hz.Ali, Hz. Osman’ın adları geçiyor ama Hz. 

Ömer’in adı geçmiyor.  

Kadın evin dayağıdır. Kadın gidince ev dağılır. Misafir konusuna ilk paragrafta 

da değinmişti. “misafiri gelmeyen kara evler yıkılsa daha iyi.” demişti. Hz. 

İbrahim’den bize aktarılan misafire hürmet, misafirin azizliği burada da 

anlatılıyor. Tek başına sofraya oturmayan Hz İbrahim’i milletimiz çok sevmiş 

ve örnek almıştır. Peygamberimizin de misafire önem verdiğini biliyoruz. 

“Ozan, evin dayağı odur ki kırdan yabandan eve bir misafir gelse, kocası evde 

olmasa, o onu yedirir içirir, ağırlar azizler gönderir. O Âyişe, Fatıma 

soyundandır hânım. Onun bebekleri yetişsin. Ocağına bunun gibi kadın gelsin.” 

(Ergin, 2005: 18)  

Dede Korkut, ahlâkını beğenmediği kadına “bebekleri yetişmesin.” (Ergin, 

2005: 18) diyor. Çocuğu olmayanı kara çadıra koyduran Bayındır Han 

hikayesinde bu konu özellikle işleniyor. Soyun devamı için çocuğun olması 

gerek. İyi yetişmesi gerek. Dede Korkut, çocuksuzluğu öyle kötü görmüş ki, 

onların Allah’ın lanetine uğradığını düşünüyor. Töredeki durum dinle 

birleştiriliyor. Bu hikayelerde töre ile din iç içe verilmiş, törenin bazı unsurları 

dindeki gibi kutsallığını koruduğu görülüyor. 

1. DEDE KORKUT HİKÂYELERİNDE İSLÂMÎ UNSURLAR ve DÎNÎ İSİMLER  

1.1 Dede Korkut Hikâyelerinde İslamî unsurlar 

1.1.1 Dirse Han Oğlu Boğaç Han Boyu 

Hikayelerde Allah’ın çeşitli sıfatları kullanılmıştır: kadir, cebbar, settar, 

bîzeval… burada ve birçok yerde “taala” nitelemesi unutulmamıştır. İslam’da, 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          318 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

toplum hayatında önemsenen toplu dua, samimi şekilde yakarma, borçluya 

yardım etme, açları doyurma, çıplakları giydirme gibi unsurlar dile getiriliyor. 

Hikayelerde İslami özelliği yeterli görmeyenleri haksız çıkarırcasına Dirse 

Han’ın eşi baştan sona dini isteklerde bulunuyor. Dirse Han hanımının 

dediklerini yerine getirir. Bir ağzı dualının hayır duası ile Cenab-ı Allah onlara 

bir oğul verir. Dirse Han’ın oğlu meydanda boğayı yenince Dede Korkut gelir 

ve deyiş der: “Bayındır Han’ın ak meydanında bu oğlan cenk etmiştir, bir boğa 

öldürmüş senin oğlan, adı Boğaç olsun, adını ben verdim, yaşını Allah versin 

dedi. Dirse Han oğluna beylik verdi, taht verdi.” (Ergin, 2005: 26) 

“Oğlu kızı olmayana Allah Taâla beddua etmiştir, biz de beddua ederiz belli 

bilsin.” (Ergin, 2005: 21) Dirse Han, çocuğu olmadığı için böyle kargışlanınca 

evine gider, konuyu eşiyle konuşur. Eşi de ona yol gösterir: “…Alaca çadırını 

yer yüzüne diktir. Attan aygır, deveden erkek deve, koyundan koç kes, İç 

Oğuz’un, Dış Oğuz’un beylerini başına topla, aç görsen doyur, çıplak görsen 

donat, borçluyu borcundan kurtar, tepe gibi et yığ, göl gibi kımız sağdır, büyük 

ziyafet ver, dilek dile olur ki bir ağzı dualının hayır duası ile Tanrı bize bir 

topaç gibi çocuk verir, dedi.” (Ergin, 2005: 24) 

Dede Korkut, babasının huzurunda çocuğa ad verir ve çocuk için istekte 

bulunur. Babası isteklerin hepsini kabul eder. Çünkü, Dede Korkut’a karşı 

gelindiği vaki değildir. “Adını ben verdim, yaşını Allah versin.” (Ergin, 2005: 

26) ifadesinde Hz. Âdem’in varlıkların ismini bilmesine gönderme yapıldığı 

düşünülebilir. 

Haset eylemek İslam dininde reddedilmiş bir eylemdir. Hikayelerde de bu 

durum kötü görülen bir davranıştır. Bu hikayede haset sonucu babayla oğulu 

düşman ederler, savaştırırlar. “kırk yiğit” ifadesiyle hikayelerde tasavvuf 

etkisinin de bulunduğunu söylemek mümkün. Bu hikayede Boğaç Han’ın 

yiğitleri mert, Dirse Han’ın yiğitleri ise nâmerttir.  

Hızır Aleyhisselam zor zamanlarda imdada yetişir; ya kurtarır yahut kurtuluş 

yolu gösterir. İslâm kaynaklarında buna benzer çokça olay aktarılmaktadır. 

“Oğlan orada yıkılınca boz atlı Hızır oğlana hazır oldu, üç defa yarasını eli ile 

sıvazladı, sana bu yaradan korkma oğlan ölüm yoktur, dağ çiçeği ananın sütü 

ile senin yarana merhemdir dedi, kayboldu.” (Ergin, 2005: 31) 

Anneye hitap hem Türk geleneğinde hem de İslam geleneğinde çok önemlidir. 

Her durumda ana yücedir, temizdir, haklıdır. Ana sütü ak, ana ise namuslu, 

izzetli duruş sahibi ve oğlunun koruyucusu, kollayıcısıdır. “Beri gel ak sütünü 

emdiğim kadınım ana/ Ak bürçekli izzetli canım ana/ Akanlardan sularına 

beddua etme/ Kazılık Dağı’nın günahı yoktur/ Bitenlerden otlarına beddua 

etme.” (Ergin, 2005: 32) Boğaç Han, anasının kendini yaralı bulması ve beddua 

etmesi üzerine söyler bunları. 

 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          319 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Dirse Han zor şartlarda bile arkadaşlarına kötü söylemiyor. Oğlu olduğunu 

bilmediği yiğidi kurtarmak için kendini feda ediyor. Onlara yalvarırken 

“Allah’ın birliğine şüphe yoktur.” gibi bir ifadeyi klişeleştirerek söylüyor. “Kırk 

yoldaşım aman, Tanrı’nın birliğine yoktur güman.” (Ergin, 2005: 34) Boğaç 

Han, babasını namertlerin elinden kırk yiğidin yardımıyla kurtarır. Bayındır 

Han bu haberi duyunca Boğaç Han’a beylik verir. 

Bütün hâdiselerden sonra Dede Korkut gelir, Oğuznâme düzer ve deyiş der: 

“Onlar da bu dünyaya geldi geçti/ Kervan gibi kondu göçtü/ Onları da ecel aldı 

yer gizledi/ Fâni dünya yine kaldı/ gelimli gidimli dünya/ Son ucu ölümlü 

dünya/ Kara kara ölüm geldiğinde geçit versin/ Sağlıkta, akılla devletini Hak 

artırsın/ O övdüğüm yüce Tanrı dost olarak medet versin. Dua edeyim hânım: 

yerli kara dağların yıkılmasın. Gölgeli büyük ağacın kesilmesin. Taşkın akan 

güzel suyun kurumasın. Kanatlarının ucu kırılmasın. Koşar iken ak boz atın 

sendelemesin. Vuruşunca kara çelik öz kılıcın çentilmesin. Dürtüşürken alaca 

mızrağın ufanmasın. Ak bürçekli ananın yeri cennet olsun. Ak sakallı babanın 

yeri cennet olsun. Hakkın yandırdığı çırağın yanadursun. Kadir Tanrı seni 

nâmerde muhtaç eylemesin hânım hey!” (Ergin, 2005: 36) Bu duadan ve 

deyişten Dede Korkut’un İslami ilimlere sahip olduğu anlaşılmaktadır. Dua, 

Oğuzların yaşadığı bölgeye göre yapılmaktadır; dağ, ağaç, ırmak, kılıç, kuş, 

mızrak, ana, baba, eksenindedir.  

Boğaç hikayesi nâmertlerin kötü, mertlerin ise iyi bir sona ulaşacakları 

temasını işlemektedir. Dirse Han ve oğlu Boğaç merttir. Kara dinli kâfirler ve 

Dirse Han’ın kırk yiğidi nâmerttir. Nâmert sinsi oyun yapar, arkadan vurur, 

yediği çanağı kirletir. O kırk yiğit de böyle davranır ve cezalarını çekerler. 

Kahramanlığın, yiğitliğin Hazret-i Ali’nin şahsında tecessüm eden İslami bir 

davranış olduğunu hatırlayalım. “Dirse Han oğlu Boğaç Han boyunda olduğu 

gibi Hızır, pek çok defa Sarı Saltuk’un da imdadına yetişmiş, onu zor 

durumdan kurtarmıştır. Kitâb-ı Dede Korkut kahramanları gibi Sarı Saltuk da 

katı yay çeken, mızrağının ucunda er böğürten, tek başına kâfir ordularına 

karşı savaşa giden, kaleleri tepip yıkan, tekfur sarayını yerle bir eden, dört 

nala at süren, yalın kılıç düşman üstüne üşüşen bir kahramandır.” (Akalın, 

1988: 92) 

1.1.2 Salur Kazanın Evinin Yağmalanması 

 Kazan Bey, yiğitleriyle eğlenir sonra ava çıkar. Evine bakması için de oğlu 

Uruz’u bırakır. Şökli Melik bu boşluktan yararlanıp Kazan’ın yurdunu talan 

eder. Uruz’u ve Burla Hatun’u esir alır ve Kocaoğlu Sarı Kulmaş’ı şehit eder, 

mallarına el koyar. “Kâfirin casusu casusladı, vardı kâfirler azgını Şökli Melik’e 

haber verdi. Yedi bin kaftanının ardı yırtmaçlı, yarısından kara saçlı, pis dinli, 

din düşmanı, alaca atlı kafir bindi, dörtnala hücum etti, gece yarısında Kazan 

Beyin yurduna geldi. Altın otağlarını kafirler yıktılar.” (Ergin, 2005: 39) 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          320 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kazan Bey savaşa çıkmadan önce kafir kızlarıyla eğlenmektedir. Sonra da kafir 

Şökli Melikle savaşmaktadır. Bu vuruşturmada ölenlere şehit deniyor. Kazan 

bey, İslam öncesi âdetlerini tamamen bırakmış değildir. Ama şehadetin 

içselleştirildiğini, yüceltildiğini görmekteyiz. Kafir sıfatıyla karşımıza çıkan 

kahramanlar hep kan dökücü, can alıcı, ev/yurt yıkıcı durumdadır. “pis dinli, 

din düşmanı”dır. Bazen de kafirler herhangi bir dine inanmaktadır. 

Salur Kazan’ın evinin yağmalanması sırasında, Karaçuk Çoban’ın kaygılı rüya 

görmesi üzerine, bu hayra yorulmaz ve tedbir alınır. Salur Kazan da rüya 

görür, bu rüya onu kaygılandırır ve ülkesine döndüğünde ülkesini 

yağmalanmış olarak bulur. Kazılık Koca oğlu Yigenek de bir rüya görür. Ve bu 

rüya sonucu yoldaşlarıyla Düzmürd Kal’asına giderek babasını kurtarır. Rüya 

unsuru vahiy gelişinde de görülmüştür. İslam büyüklerinin hayatlarına 

rüyanın yön verdiği yer yer görülmektedir. Burada da rüyayla tehlikeden 

haberdar olma ve ondan kurtulma anlatılmaktadır. “Karacık çoban kara kaygılı 

rüya gördü. Rüyasından sıçradı ayağa kalktı. Kıyan Gücü, Demir Gücü bu iki 

kardeşi yanına aldı. Ağın kapısını berkitti.” (Ergin, 2005: 39) Çoban, 

hikayelerde güçlü karakterlidir. Peygamberlerin bir kısmının çobanlık yaptığı 

bilinmektedir. Kazan’ın bütün yurdu talan edildiği halde, çobanın feraseti 

sayesinde hayvanlara bir zarar gelmez. Çoban canı pahasına hayvanları korur. 

Karacık çoban daha da ağır sözler söyler. Kafirin köpek kadar değeri 

olmadığını anlatır. Çoban, kafirlerle savaşır, kardeşleri şehit olur. Tek başına 

sapan taşıyla kafirleri püskürtür, kafirlerin cesetlerini yakar, kardeşlerini 

gömer, yolun kenarına oturup Salur Kazan için ağlar. O gece Salur Kazan da 

rüya yoluyla olan biteni öğrenir. Kara Göne, Kazan’ın rüyasını yorumlar. 

Rüyanın yarısını yorumlar, gerisini de “Allah yorsun” der. “…bre çoban 

uzağından yakınından beri gel, baş indirip bağır bas, biz kâfire selam ver 

öldürmeyelim. Şökli Melik’e seni iletelim, sana beylik verelim. Çoban der: 

Lakırdı söyleme bre itim kafir. İtim ile bir yalakta bulaşığımı içen azgın kafir.” 

(Ergin, 2005: 40)   

Salur Kazan yurda döner, çadırlar talan olmuş, yurtla söyleşir, kafirin geldiği 

yöne giderken önüne su çıkar, Salur Kazan su ile söyleşir: “Çağıl çağıl 

kayalardan çıkan su, ağaç gemileri oynatan su, Hasan ile Hüseyin’in hasreti su, 

bağ ve bostanın ziyneti su, Âyişe ile Fâtıma’nın bakışı su, … Yurdumun 

haberini biliyor musun söyle bana, kara başım kurban olsun suyum sana.” 

(Ergin, 2005: 43) Su, Kazan’a ses vermiyor elbette. Kazan, su ile Hasan ve 

Hüseyin efendilerimizin Kerbela’da susuz kalışlarını hatırlatıyor. Haz. Âyişe ile 

Fâtıma’nın iffetini, temizliğini, duru imanlı oluşlarını hatırlatıyor. “Kurt yüzü 

mübarektir, kurt ile haberleşeyim dedi.” (Ergin, 2005: 43) Kazan kurtla 

söyleşiyor, kurdun özelliklerini sıralıyor. Kurt için mübarek sıfatının 

kullanılması dikkat çekici. Kurt ile Yusuf ile Züleyha hikayesini hatırlatıyor. 

Kazan, daha sonra köpekle söyleşiyor. Köpek atın ayaklarına sinince ona 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          321 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

değneğiyle vuruyor. Köpek kaçıyor. Kazan onu takip ederek çobanın yanına 

geliyor. “Kırk yiğit ile oğlun Uruz yalın ayak, kafirlerin yanında esir gitti.” 

(Ergin, 2005: 45) Burada baş açık, yalın ayak, ifadesiyle tasavvufta derviş 

geleneğine gönderme yapılıyor. Çoban, haberi verince Kazan çobana çok 

kızıyor, beddua ediyor: “Ağzın kurusun çoban, dilin çürüsün çoban, Kâdir 

Mevla senin alnına bela yazsın çoban.” (Ergin, 2005: 45) Bedduaya Boğaç 

Han’ın annesinde de rastlamıştık, o da dağlara taşlara beddua etmişti ama oğlu 

onu bedduadan döndürmüş, mahlukatın suçsuz olduğunu bildirmişti. Bu 

hikayede de çobanın çok ince bir cevabı var: “Ne kızıyorsun bana ağam Kazan, 

yoksa göğsünde yok mudur iman? Yağız al atını ver bana … yenim ile alnımın 

kanını ben sileyim, ölürsem senin uğruna ben öleyim, Allah Taala kor ise evini 

ben kurtarayım.” (Ergin, 2005: 46) Kazan, bu söze kızıyor, çobanı bir ağaca 

bağlayıp yola yalnız devam ediyor. Bakıyor ki çoban ağacı sökmüş peşinden 

geliyor. Çobanı ağaçtan çözüp alnından öpüyor ve düşmanı yenerse onu 

tavlacı başı yapacağına söz veriyor. “Allah benim evimi kurtaracak olursa seni 

tavlacı başı eyleyeyim.” (Ergin, 2005: 47) 

Şökli Melik, Kazan Han’ın hanımı Burla Hatun’u kirletmek, onu eğlence 

meclisinde kadeh sunucu olarak kullanmak ister. Ama Burla’nın yanındaki 

kızlar, hanginiz Kazan’ın hanımıdır, sorusuna, kırk yerden, “benim” cevabını 

verirler. “…pis dinli kafirin döşeğine gireyim mi, baban Kazan’ın namusunu 

lekeleyeyim mi, nice deyim oğul hey.” (Ergin, 2005: 48) Şökli Melik, Burla 

ortaya çıkmazsa oğlunu öldüreceğini söyler. Uruz, anasının temiz kalması için 

canını feda etmeyi kabul eder. Çengelin önüne getirilen Uruz ağaç ile söyleşir: 

“Mekke ile Medine’nin kapısı ağaç, Musa Kelim’in asası ağaç, büyük büyük 

suların köprüsü ağaç, kara kara denizlerin gemisi ağaç, erlerin şahı Ali’nin 

Düldül’ünün eyeri ağaç, Zülfikar’ın kını ile kabzası ağaç, Şah Hasan ile 

Hüseyin’in beşiği ağaç … beni sana asarlar, çekme ağaç, çekecek olursan 

yiğitliğim seni tutsun ağaç…”(Ergin, 2005: 50). “Ve Allah Musa ile gerçekten 

konuştu.” (Kur’an, 4/164, 2010: 87) “Musa tayin ettiğimiz vakitte (Tur'a) gelip 

de Rabbi onunla konuşunca "Rabbim! Bana (kendini) göster; seni göreyim!" 

dedi.” (Kur’an, 7/143, 2010: 166) “Oraya vardığında kendisine (tarafımızdan): 

Ey Musa! diye seslenildi.” (Kur’an, 20/11, 2010: 311) Eşyayla konuşma, 

İslamlıkta var olan bir unsurdur. Peygamberimiz ağaçla, kuşla, deveyle, dağla 

konuşmuştur. Hz. Süleyman’ın kuşlarla konuşması bilinen bir hadisedir. 

Burada, Uruz’un ağaca söyledikleri hep İslami motiflerdir. 

Kazan, Şökli Melik’ten ilk önce anasını ister. Anayı koruma, kurtarma unsuru 

burada da karşımıza çıkar. Ana için bütün haklar, mallar, varlıklar feda edilir. 

“…ihtiyarcık anamı getirmişsin, bre anamı ver bana…”(Ergin, 2005: 51) Şökli 

Melik, Kazan’ın isteğini yerine getirmez. Arkadan Oğuz beyleri Kazan’a 

yardıma gelirler, onlardan birinin özellikleri konumuz açısından dikkat 

çekicidir: “…Giderek peygamberin yüzünü gören, gelerek Oğuz’da sahabesi 

olan, hiddeti tutunca bıyıklarından kan çıkan, bıyığı kanlı Büğdüz Emen dört 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          322 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

nala yetişti, çal kılıcını ağam Kazan yetiştim dedi.” (Ergin, 2005: 54) Büğdüz 

Emen’in peygamberimizi gördüğü, ona sahabe olduğu gayet açık bir dille 

anlatılmıştır. 

Savaştan önce ve savaş sırasında namaz kılma İslam dininde vardır. 

Cephelerimizdeki namazgahlar bunun açık delilidir. “Saymakla Oğuz beyleri 

tükense olmaz, hep yetiştiler. Arı sudan abdest alarak, ak alınlarını yere 

kodular, iki rekat namaz kıldılar. Adı güzel Muhammed’e salavat getirdiler, 

derhal kafire at saldılar, kılıç çaldılar.” (Ergin, 2005: 54) Dede Korkut’ta da 

savaşmadan önce namaz vurgulanmıştır. Namaz Allah’ın kat’i emridir. Her 

durumda yerine getirilmesi gereken bir ibadettir. Kazan, Oğuz beylerini 

yanına alarak Şökli Melik’i yener. “beş yüz Oğuz yiğitleri şehit oldu.” (Ergin, 

2005: 55) Esirleri kurtarır, mallarını alır, yurdunu yeniden kurar. Dedem 

Korkut gelip Oğuzname düzer ve dua eder. İlk hikayenin sonundaki dua 

burada tekrarlanmaktadır. Kazan sözünü tutar ve çobana tavla bakıcılığını 

verir. 

Bu hikayede de mertlerle nâmertlerin savaşı, mertlerin galibiyeti anlatılıyor. 

Müslümanlar mert, kafirler nâmerttir. İlk hikaye boy içinde geçmekte iken bu 

hikaye kafirle Müslüman arasında geçmektedir. Burada iç ve dış Oğuz bir olup 

kafire karşı savaşmıştır. 

1.1.3 Kam Püre’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Pay Püre, çocuğu olmadığı için ağlamakta, üzülmektedir. Oğuz beyleri onun 

üzüntüsüne ortak olurlar: “Kudretli Oğuz beyleri yüzlerini göğe tuttular, el 

kaldırıp dua eylediler, Allah Taâlâ sana bir oğul versin dediler. O zamanda 

beylerin hayır duası hayır dua, bedduası beddua idi, duaları kabul olunurdu.” 

(Ergin, 2005: 58) Hikayenin anlatıldığı çağın eleştirisi yapılıyor. Dua 

yapanların samimiyetini sorguluyor. Eski beylerin bedduada da duada da 

samimi olduklarını, ağızlarının temiz olduğunu vurguluyor.  

Dînî açıdan da oğulsuzluk iyi sayılmamaktadır. Beyrek’in meydana gelmesi 

için, bir ağzı dualının duasıyla yetinilmiyor. Beyler yüzlerini göğe çeviriyor, 

ellerini kaldırıp dua ediyorlar. Dilekleri yerine geliyor. Bay Püre Bey’in oğlu, 

Bay Bican Bey’in kızı oluyor. (Binyazar, 1976: 47-48) 

Çocuğu olmayan, hikayelerin tamamında uğursuz görülmüş, ona kötü 

bakılmıştır. İslamda çocuğu olmayana kötü bakılmamış ama beddua edilen, 

ilenilen kişiler için halk arasında “çocuğu olmasın” ifadesi kullanılmıştır. 

Müşrikler, peygamberimizi “ebter” sıfatıyla nitelemeye çalışmışlar ama 

peygamberimizin soyu Hasan, Hüseyin ve diğer torunlarıyla devam etmiştir. 

“Oğuldan nasibim yok, kardeşte nasibim yok Allah Taala bana beddua etmiştir, 

beyler tacım tahtım için ağlarım, bir gün olacak düşeceğim, öleceğim, yerimde 

yurdumda kimse kalmayacak.” (Ergin, 2005: 58)  



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          323 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Çocuk Allah’ın insana verdiği emanetidir. Çocuğu veren de alan da Allah’tır, 

düşüncesi hikayelerde telkin edilirken Allah’a imanla bağlılık da anlatılıyor. 

“Pay Piçen bey de yerinden kalktı, der: Beyler benim de hakkıma bir dua 

eyleyin, Allah Taala da bana bir kız versin, dedi. Kudretli Oğuz beyleri el 

kaldırdılar dua eylediler, Alla Taala sana da bir kız versin dediler. Pay Piçen 

Bey der: Beyler Alla Taala bana bir kız verecek olursa, siz şahit olun, benim 

kızım Pay Püre beyin oğluna beşik kertme yavuklu olsun dedi.” (Ergin, 2005, s. 

59) Günümüzde daha çok oğlan çocuğu istenirken hikayelerde oğlan ve kız 

çocuğu isteniyor. Burada kız çocuğa sahip olmak oğlan çocuğa sahip olmak 

kadar onurlu bir durumdur. “beşik kertmesi yavuklu” meselesi halk 

hikayelerinde karşımıza çıkar. Kerem ile Aslı hikayesi bu mevzu temeline 

kurulmuştur. “Allah Taala Pay Püre beye bir oğul, Pay Piçen beye de bir kız 

verdi. Kudretli Oğuz beyleri bunu işittiler, şâd olup sevindiler.” (Ergin, 2005: 

59)  

Pay Piçen’in oğlu, İstanbul’dan dönen bezirganları Gürcü eşkıyalardan 

kurtarınca bezirganlar ona hürmet ederler. Kahramanlık yaptığı anlaşılınca 

Dede Korkut gelir ve çocuğa dua eder, ad koyar: “…Allah Taala senin oğluna 

fırsat versin, sen oğlunu Bamsem diye okşarsın, bunun adı Boz Aygırlı Bamsı 

Beyrek olsun. Adını ben verdim, yaşını Allah versin. Kudretli Oğuz beyleri el 

kaldırdılar dua kıldılar, bu ad bu yiğide kutlu olsun dediler.” (Ergin, 2005: 62) 

Yine dua, yine isim verme. Dua ve isim vermeler törenle yapılıyor. Dede 

Korkut isim verirken babanın çocuğu hangi isimle çağırdığına, nasıl bir yiğitlik 

gösterdiğine dikkat ediyor. 

Bamsı Beyrek yiğitleriyle ava çıkar, bir geyiği kovalarken bir otağ görür “Yeşil 

çayırın üzerine bir kırmızı otağ dikilmiş, yarab bu otağ kimin ola der. Haberi 

yok ki alacağı elâ gözlü kızın otağıdır. Bu otağın üzerine varmağa hayâ etti.” 

(Ergin, 2005: 62) İslam’da eve yaklaşmanın, girmenin kuralları vardır. İnsan, 

habersiz, rastgele kendi evine bile giremez. Eşine, çocuklarına seslenmek 

zorundadır. Başkasının evine izinsiz girilmez. Kapı üç kere aralıklı vurulur, 

açılmazsa dönülür, gidilir. 

Banı Çiçek’in kardeşi Deli Karçar kız kardeşiyle evlenmek isteyeni öldürür. 

Bamsı Beyrek’in babası ziyafet verir. Orada Oğuz beyleri, bu işin çözümü için 

Dede Korkut’u görevlendirirler. Toplum hayatında duanın, ad vermenin, av 

avlamanın yanında kız istemeye gitmenin de topluca karara bağlandığını 

görüyoruz. Tabii bir istişare meclisinin kurulduğu görülmektedir. Dede 

Korkut’a iki at verirler, birine biner, birini yedekte çeker. İki çevik atla gitmesi 

Deli Karçar’a karşı bir önlemdir. Deli, saldırırsa atlardan biri yorulunca 

diğerine binecektir. Atlar Bayındır Han’ın tavlasından seçilerek getirilmiştir. 

Bayındır Han her türlü çözümün merkezidir. Beylerin, yiğitlerin, hanların 

şartsız itaat ettiği bir yöneticidir. Dede Korkut’un korktuğu başına gelir ve Deli 

Karçar onu kovalamaya başlar. “Dede Korkut’un ardından Deli Karçar erişti. 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          324 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Dede şaşkına döndü, Tanrı’ya sığındı, ismi âzam duasını okudu. Deli Karçar 

kılıcını eline aldı, yukarısından öfke ile hamle kıldı. Deli Bey diledi ki Dede’yi 

tepeden aşağı çalsın. Dede Korkut dedi: Çalarsan elin kurusun dedi. Hak 

Taala’nın emri Deli Karçar’ın eli yukarıda asılı kaldı. Zira Dede Korkut keramet 

sahibi idi, dileği kabul olundu. Deli Karçar der: Medet aman el’aman, Tanrı’nın 

birliğine yoktur güman, sen benim elimi iyileştiriver, Tanrı’nın buyruğu ile, 

peygamberin kavli ile kız kardeşimi Beyrek’e vereyim dedi. Üç kere ağzından 

ikraz eyledi, günahına tövbe eyledi. Dede Korkut dua eyledi, Deli’nin eli Hak 

emri ile sapasağlam oldu.” (Ergin, 2005: 66) İsmi âzam duası Müslümanlar 

arasında okunagelmiştir. Deli Karçar’ın kılıcının havada kalması ile 

peygamberimizi öldürmek isteyen adamın kılıcının havada kalması arasında 

bir bağlantı kurulabilir. İslam inancının hayatın her karesine girdiğini 

görüyoruz. Hikâyelerde İslam dinini anlatma gayreti yoktur. Orada yaşanan 

hayat Müslüman Oğuz’un hayatıdır. Onu okuyan, dinleyen kişi bir Müslaman 

hayatla karşılaşacak ve İslam mesajını alacaktır. Hikâyeler hayatın içinden 

olunca mesajı da hayatın kendisi gibi çok yönlü, çok katmanlı oluyor.  

“Allah’ın inayeti, erenlerin himmeti oldu, kızı aldım dedi.” (Ergin, 2005: 67) 

Dede Korkut beylere gelir ve haberi böyle verir. Yaptığı işlerde asla kendine 

pay çıkarmaz. Allah’ın yardımı ve ermişlerin himmetine bağlar işlerin oluşunu. 

Beyrek Banı Çiçek’le nişanlandıktan sonra kafirlere esir düşer. Şökli Melik’in 

kızının yardımıyla kurtulur. “Bre çobanlar bir kişi yolda taş bulsa yabana atar.” 

(Ergin, 2005: 67) Yolda taş bulunca kenara atmak İslam geleneğinde bir 

kuraldır. Kimsenin ayağına taş değmesin istenir. Hazret-i Ömer’in sokağın 

ortasına su akıtan oluğu sökmesi de buna örnek bir hadisedir. 

Beyrek, evine ozan kılığında gelir, kardeşlerine seslenir: “Üç gündür yoldan 

geldim, doyurun beni, üç güne kalmasın Allah sevindirsin sizi.” (Ergin, 2005: 

79) Kardeşleri onu tanımaz ve misafirperverliklerini gösterip doyururlar. Bu 

arada Beyrek’in babasının gözleri ağlamaktan kör olmuştur. Beyrek’in 

geldiğini duyunca şöyle der: “Pay Püre bey der: Oğlum olduğunu şundan 

bileyim, serçe parmağını kanatsın, kanını mendile silsin, gözüme süreyim, 

açılacak olursa oğlum Beyrek’tir, dedi. Zira ağlamaktan gözleri görmez 

olmuştu. Mendili gözüne sürünce Allah Taala’nın kudreti ile gözü açıldı.” 

(Ergin, 2005: 87) Burada Yusuf ile Züleyha hikayesinde geçen Yakup 

peygamber hatırlatılıyor. Yusuf’un gömleğini gözüne süren Yakup peygamber 

görmeye başlamıştı. 

Yalancılıkla Banı Çiçek’i almaya çalışan Yaltacuk kaçar ve Beyrek’le Banı 

Çiçek’in düğünü yapılır. Beyrek arkadaşlarını da kurtarmayınca gerdeğe 

girmeyi kabul etmez. “Kudretli Oğuz beyleri arı sudan abdest aldılar, ak 

alınlarını yere kodular, iki rekat namaz kıldılar. Adı güzel Muahmmed’i yâd 

ettiler.” (Ergin, 2005: 87) Şökli Melik ve beylerini öldürüp kaleyi alırlar. 

“Kafirin kilisesini yıktılar, yerine mescit yaptılar. Keşişlerini öldürdüler, ezan 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          325 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

okuttular. Aziz Tanrı adına hutbe okuttular.” (Ergin, 2005: 89) Müslümanlar 

aldıkları yerde mescit yaparlar, ezan ve hutbe okuturlar. Ayasofya’yı da mescit 

yapmışlardı.  

Beyrek ve arkadaşlarının kurtuluşu sonunda kırk yiğitle kırk güzel evlenir. 

Toy, düğün olur. Dede Korkut gelir ve yine bu işi duayla tamamlar: “Yerli kara 

dağların yıkılmasın. Gölgeli koca ağacın kesilmesin. Ak sakallı babanın yeri 

cennet olsun. Ak bürçekli ananın yeri cennet olsun. Oğul ile kardeşten 

ayırmasın. Âhir vaktinde arı imandan ayırmasın. Âmin âmin diyenler Tanrı’nın 

yüzünü görsün. Derlesin toplasın günahınızı adı güzel Muhammed Mustafa’nın 

yüzü suyuna bağışlasın hanım hey!” (Ergin, 2005: 89) 

Bamsı Beyrek ile Kur’an’da geçen, sonradan bağımsız mesnevi olarak yazılan 

Kıssa-yı Yusuf arasında benzerlik bulunmaktadır. Bamsı Beyrek ile Kral 

Odysseus’un maceraları arasında da benzerlik vardır. Her ikisinin de 

kahramanları bir devdir. Tepelerinde birer gözleri vardır. Kyklop, deniz tanrısı 

Posseidon’un, Tepegöz ise bir peri kızının oğludur. İkisi de koyun ve insan yer. 

(Kabaklı, 2006: 252) 

1.1.4 Kazan Oğlu Uruz Bey’in Esir Olduğu 

Babasının ağlamasına bir mana veremeyen Uruz babasını Hıristiyanlığa 

gitmekle, keşişin elini öpmekle, kızıyla evlenmekle tehdit ediyor. “Kan Akbaza 

iline ben giderim, altın haça elimi ben basarım, papaz cübbesi giyen keşişin 

elini ben öperim, kara gözlü kâfirin kızını ben alırım, daha senin yüzüne 

gelmem.” (Ergin, 2005: 92)  

Uruz, babasına seslenirken kurban ve baba unsurunu öne çıkarıyor. “Amma 

Arafat’ta kuzu kurban için, baba oğul kazanır ad için, oğul da kılıç kuşanır baba 

gayreti için, benim de başım kurban olsun senin için.” (Ergin, 2005: 96) 

Peygamberimize sahabeler “anam babam sana feda olsun” diyorlar, Uruz 

sahabelerin o sözüne gönderme yapıyor. Baba modeldir. Oğul babadan 

öğrenir. Dini de dünyayı da ilk önce anne baba öğretir.  

Kazan Bey, oğluna nasıl savaşılacağını gösteriyor. Uruz da babasına itaat edip 

onu takip ediyor. Kur’an’da anne babaya, Allah’a isyanı emretmiyorsa itaat 

şart koşuluyor. “Kazan bey gördü ki kafir çok yaklaştı. Atından indi, arı sudan 

abdest aldı, ak alnını koydu, iki rekat namaz kıldı. Adı güzel Muhammed’i yâda 

getirdi, kara dinli kafire göz karattı, haykırdı, at sürdü karşı vardı, kılıç vurdu.” 

(Ergin, 2005: 97) Savaş, savaştan önce abdest, salavat ve kılıç… 

Kazan’ın hanımı Burla Hatun, oğlunu göremeyince ileniyor. “Hizmetkâr geldi  

nâip geldi, yalnız bir oğula yârab noldu, yalnız oğul haberini Kazan söyle bana, 

söylemez olursan yana yana beddua ederim a Kazan sana.” (Ergin, 2005: 100) 

Allah’a yakarıyor sonra da kocasına oğlunu soruyor ve doğru söylemezse onu 

beddua ile korkutuyor. Savaş sırasında Uruz esir düşmüştür. “Bulursam 

buldum, bulamaz isem Tanrı verdi, Tanrı aldı neyleyim, gelip kara feryadı 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          326 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

seninle beraber eyleyeyim.” (Ergin, 2005: 103) Kazan, oğlunu arayacağını ama 

bulamazsa da Allah’a tavekkül edeceğini çünkü canı verenin ve alanın Allah 

olduğunu söylüyor. Allah’tan gelene rıza göstermenin tam olarak yerleştiğini 

görüyoruz.  

Uruz’un esir olduğunu öğrenince Kazan, beylerini alıp Derbent’e varır. Uruz 

babasına uzunca bir deyiş der: “Sen esen ol anam esen olsun, benden daha iyi 

Kadir size oğul versin, Ak sütünü anam bana helâl eylesin, savaşma çekilip dön 

baba geri.” (Ergin, 2005: 106) Uruz, kendini feda ediyor, babasının kafir elinde 

ölmesini istemiyor. “Yaradan Allah’tan medet dedi. Yağız al atından indi. Akıp 

giden arı sudan abdest aldı. Ak alnını yere kodu, namaz kıldı. Ağladı, Kadir 

Tanrı’dan dilek diledi, yüzünü yere sürdü, Muhammed’e salavat getirdi, arslan 

gibi kükredi, nara attı haykırdı, yapayalnız, kafire at tepti, kılıç vurdu.” (Ergin, 

2005: 108) Savaşmadan önce abdest almak, namaz kılmak, salavat getirmek 

Oğuz beylerinin hepsinde görülen İslamî bir davranış halini almıştır. 

Kazan savaşır, bunu haber alan karısı da kırk güzelle yardıma gelir, Oğuz 

beyleri yardıma gelir. Oğuz beylerinin bu hikayede ilgi çekici özellikleri 

sıralanıyor: “Varıp destursuzca Bayındır Han’ın düşmanını bastıran, altmış bin 

kafire kan kusturan Gaflet Koca Oğlu Şir Şemseddin dört nala yetişti.”, “Kazan 

Bey’in inançlısı, boz aygırlı Beyrek dört nala yetişti.”, arı sudan abdest aldılar, 

iki rekat namaz kıldılar. Adı güzel Muahmmed’e salavat getirdiler. Teklifsizce 

kafire at sürdüler, kılıç vurdular.” (Ergin, 2005: 110) Yiğitlerin sıfatları 

İslam’la ilgili. İslam düşmanlarına korku salan, inançlı, arı dinli gibi dinî 

yakıştırmalar yapılıyor. Uruz, kurtarılır. Her hikayenin sonunda olduğu gibi, 

Dede Korkut gelir ve Oğuzname düzer, dua eder.  

1.1.5 Duha Koca Oğlu Deli Dumrul 

Deli Dumrul, yiğitliğini kanıtlamak ister. Bunun için kuru dereye bir köprü 

yaptırır, geçenden otuz geçmeyenden kırk akçe alır. Köprünün yakınında 

gürültü duyunca onların yanına gider. Müslüman Oğuzlar ölünün ardından 

ağıt yakıyorlar ama ölüm karşısında isyan etmiyorlar. Dumrul vaziyeti 

sorunca, anlatırlar: “…Vallah bey yiğit, Allah Taala’dan buyruk oldu, al kanatlı 

Azrail o yiğidin canını aldı. Deli Dumrul der: Bre Azrail dediğiniz ne kişidir ki 

adamın canını alıyor, Yâ Kadir Allah, birliğin varlığın hakkı için Azrail’i benim 

gözüme göster, savaşayım, çekişeyim, mücadele edeyim, güzel yiğidin canını 

kurtarayım, bir daha güzel yiğidin canını almasın dedi.” (Ergin, 2005: 113) 

Dumrul elbette Azrail’i biliyordur. Ama dinleyenlere Azrail’in can alma 

görevini Allah’ın emriyle yaptığını anlatmak, kavratmak için böyle bir anlatım 

biçimi seçilmiştir. Ayrıca İslam diniyle yeni tanışan Oğuzlar arasında dinin 

bütün unsurları yerleşmiş değildir. Bazı araştırmacılar Deli Dumrul’un fıkıh 

bilgisinden bu kadar yoksun olduğunun anlaşılabilir bir durum almadığını 

söylüyorlar. İslam’ı kırsal alanda yeni öğrenen dağ adamlarının fıkıh 

bilgisinden yoksun olmaları bugün bile çok anlaşılabilir bir durumdur. Deli 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          327 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Dumrul’u fıkıh bilgisinden yoksun olduğu için eleştiren araştırmacılar ya 

kasıtlı hareket ediyorlar yahut kırsalda yaşayan halktan habersizler.  

Azrail ölüm meleği. Dört büyük melekten biri. Korkuyu, dehşeti, ölümü 

kıyameti çağrıştırır. Allah’ın görevlendirmesiyle can alır, ocağa ateş düşürür. 

“Hak Taala’ya Dumrul’un sözü hoş gelmedi. Bak bak, bre deli kavat benim 

birliğimi tanımıyor, birliğime şükür kılmıyor, benim ulu dergâhımda gezsin, 

benlik eylesin dedi. Azrail’e buyruk eyledi kim yâ Azrail, var o deli kavatın 

gözüne görün, benzini sarart, dedi, canını hırıldat al dedi. Deli Dumrul kırk 

yiğidi ile yiyip içip otururken ansızın Azrail çıka geldi. Azrail’i ne çavuş gördü 

ne kapıcı. Deli Dumrul’un görür gözü görmez oldu, tutar elleri tutmaz oldu. 

Dünya âlem Deli Dumrul’un gözüne karanlık oldu.” (Ergin, 2005: 114) Azrail’le 

söyleşen Deli Dumrul, onu çadırın içinde öldürmek, yiğidin canını kurtarmak 

ister. Burada Deli Dumrul’un “deli”liği unutulmamalı. Azrail kuş olur uçar. 

Dumrul, şahini alıp peşinden gider. Birkaç kuş vurup dönerken Azrail görünür, 

at ürker, Dumrul attan düşer, Azrail Dumrul’un göğsüne oturur. Dumrul 

yalvarmaya başlar. Allah’ın hoşuna gitmeyen sözleri sarhoşken söylediğini, 

canını bağışlamasını söyler. “Azrail: Bre deli kavat bana ne yalvarıyorsun, 

Allah Taala’ya yalvar, benim de elimde ne var, ben bir emir kuluyum dedi. Deli 

Dumrul der: Peki ya can veren can alan Allah Taala mıdır? Evet odur dedi. 

Döndü Azrail’e peki ya sen ne eylemekli belasın, sen aradan çık, ben Allah 

Taala ile haberleşeyim.” (Ergin, 2005: 116) Azrail’i bu konuşmayla aradan 

çıkarıp aracısız Allah’la konuşmaya başlayan Deli yakarmaya başlar. Azrail’in 

kendi kendine hareket etmeyen, Allah’ın emriyle çalışan bir melek olduğu 

vurgulanıyor. Dumrul’un yakarışından, İslami bilgilerden tamamen uzak 

olmadığını anlıyoruz: “Yücelerden yücesin, kimse bilmez nicesin, güzel Tanrı, 

Nice cahiller seni gökte arar yerde ister, sen bizzat müminlerin gönlündesin, 

dâim cebbar Tanrı, benim canımı alacaksan al, Azrail’e almağa bırakma.” 

(Ergin, 2005: 116) Dumrul’un, doğrudan Allah’a yalvarırken “müminlerin 

gönlündesin” ifadesiyle epeyce bilgi sahibi olduğunu görüyoruz. Kitabi bilgi 

olmasa bile irfani bilgiyi görmekteyiz. “Allah Taala’ya Deli Dumrul’un burada 

sözü hoş geldi. Azrail’e nida eyledi ki madem deli kavat benim birliğimi bildi, 

birliğime şükür kıldı, yâ Azrail, Deli Dumrul canı yerine can bulsun, onun canı 

âzât olsun der.” (Ergin, 2005: 117) Deli Dumrul anasına babasına gider, can 

ister, onlar can vermeye razı olmazlar. Deli Dumrul eşiyle vedalaşmaya gider, 

eşi vedayı kabul etmez. Beraber ölelim, beraber yaşayalım der. Bu durum 

Allah’ın hoşuna gider, canlarını bağışlar. Oğul kıymeti bilemeyen, fedakarlık 

yapmayan anne ve babasının da canını alır. “Azrail’in sayısız kanadı vardır. 

Bütün kanatları da elvan nurdandır. Bu yüzden de “al kanatlı” sözünden bir “al 

renk”ten çok “nurdan kanatlı” anlaşılmalıdır.” (Gökyay, 2007: 999) 

Hikayeler, Allah’a sesleniş bakımından yazıya geçirildiği dönem eserleriyle 

benzerlik gösterir: “Âşıkların canları anışınla tazelenen Tanrı! Ey önüne, 

dilberlerin güzelliğinden perde çekip yüzünü bu perdede gizliyen Tanrı” 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          328 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

(Cami, 1944: 1) “Deli Dumrul hikayesi, beşeri ve maddi kuvvetin ilâhi ve 

manevi kuvvet karşısında mağlup oluşunu anlatır.” (Kaplan, 1992: 24) “Deli 

Dumrul gibi gözü karadır.  İblise karşı, cinlere karşı korkusuzca savaşır.  

Basat’ın Tepegöz’ü öldürdüğü gibi Sarı Saltuk da Yiyir Alagöz’ü alt etmiş, Kaf 

Dağında gözleri tepelerinde olan bir kavmi kırmıştır.” (Akalın, 1988: 92-93) 

Hikayalerin giriş bölümünde anlatılan ve Âyişe soyundandır denerek övülen 

kadınlardan biri Banı Çiçek, biri de Dumrul’un eşidir. Dede Korkut gelir, 

destan söyler, deyiş der ve dua eder. Deli Dumrul’da bir kendine geliş ve nefs 

muhasebesi görülmektedir. 

1.1.6 Kanglı Koca Oğlu Kan Turalı 

Kan Turalı’nın babası ihtiyarlamış, oğlunun mürüvvetini görmek istemektedir. 

Kız arar ama oğlunun istediği nitelikte kız bulamaz. Kan Turalı, Trabzon 

tekürünün kızının nâmını duyar. Babasının izniyle onunla evlenmeye gider. 

Tırabzon tekürünün şart koştuğu boğayı alt eder, deveyi yener ve aslanı 

parçalar.  

Bu bölümde “Kan Turalı cemâl ve kemâl sahibi idi.” (Ergin, 2005: 129) cümlesi 

dikkat çekiyor. Hem güzel hem davranış bakımından olgun bir delikanlı 

olduğu anlatılıyor. Yüz güzelliğine sahip yiğitlerin yüzlerini örttükleri 

anlatılıyor. “Oğuzda dört yiğit yüz örtüsü ile gezerdi. Biri Kan Turalı, biri Kara 

Çöğür ve oğlu Kırk Kınak ve boz aygırlı Beyrek.” (Ergin, 2005: 129) Beyrek 

hikayesinde de Beyrek, evine geldiği halde tanımazlar çünkü yüzü örtülüdür 

ve ozan elbisesi giymiştir.  

Savaştan önce âdet hâline getirilen abdest, namaz ve salavattan, bu hikayede 

biri yerine getiriliyor. Bunun anlaşılır yanı da burada bir savaş değil imtihan 

olmasıdır. “Kan Turalı adı güzel Muhammed’e salavat getirdi, boğanın alnına 

öyle bir yumruk vurdu ki boğayı kıçı üzerine çökertti.” (Ergin, 2005: 130) 

Boğayı yendikten sonra “adı güzel Muhammed’e salavat getirdi, boğanın 

önünden savuldu.” Boğayla boğuşmaya başlarken, boğuşma sırasında salavat 

getirir. Aslanla ve deveyle mücadele ederken de salavat getirir  

Trabzon tekürü sözünü tutar, kızı Selcen Hatun’u Kan Turalı’ya verir. Sonra da 

pişman olup arkasından askerlerini gönderir. Kan Turalı, annesi ve babasının 

yanında düğün olmadan, onların rızasını almadan gelin odasına girmez. 

Dinlendikleri sırada kayın pederinin askerlerini görür: “Amennâ ve saddaknâ 

maksudumuz Hak Taala katında hasıl oldu deyip arı sudan abdest aldı. Ak 

atına bindi, adı güzel Muhammed’e salavat getirdi, kara elbiseli kafire at sürdü, 

karşı vardı.” (Ergin, 2005: 137) Kayın pederinin askerleriyle savaşırlar, 

askerlerin kimisini öldürür, kalanını da kovalar. Baba ocağına gelir. “Baba 

ocağını gördü Allah’a şükürler eyledi.” (Ergin, 2005: 142) Babasının, annesinin 

yanında düğün olur. Dede Korkut gelir dua eder. 

 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          329 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

1.1.7 Kazılık Koca Oğlu Yigenek 

Yigenek, esir düşen babasını kurtarmaya gider. Yardımına gelen Oğuz 

beyleriyle Düzmürd Kalesi tekürüne yenilirler, perişan olurlar. “…Kazılık Koca 

Oğlu Yigenek, taze yigitcik yaradan Allah’a sığındı, ölümsüz mabudu övdü.” Bu 

hikayeye kadar savaşlardan önce muhakkak arı sudan abdest alınır, iki rekat 

namaz kılınır, peygamberimize salavat getirilirdi. Bu hikayede geleneğe 

uyulmuyor. Beyler de savaşı kaybediyorlar. 

“Yücelerden yücesin, kimse bilmez nicesin, Aziz Tanrı, sen anadan doğmadın, 

sen babadan olmadın, kimsenin rızkını yemedin, kimseye güç etmedin, bütün 

yerlerde birsin, sen daim ve bâki olan Allah’sın, Âdem’e sen taç giydirdin, 

şeytana lanet kıldın, bir suçtan ötürü huzurundan sürdün, Nemrut göğe kalktı, 

karnı yarık balığı karşı tuttun, ululuğuna haddin yok, senin boyun kaddin yok, 

veya cism ile ceddin yok, vurduğunu unutmayan ulu Tanrı, bastığını 

belirtmeyen belli Tanrı, kaldırdığını göğe yetiştiren güzel Tanrı, kızdığını 

kahreden kahhar Tanrı, birliğine sığındım Rabbim Kadir Tanrı, medet senden, 

kara elbiseli kafire at tepiyorum, işimi sen yoluna koy.” (Ergin, 2005: 148) 

Yigenek’in yakarışından Oğuzların İhlas suresini ve peygamber kıssalarını iyi 

bildikleri, tevhid akidesini içselleştirdikleri anlaşılmaktadır. Nemrut’un isyanı 

bilinen menkıbelerdendir. Allah’ı öldürmek için kartal kanadıyla göğe yükselir 

ve Allah’ı öldürmek için ok atar, ok, ucuna balık kanı bulaşmış olarak 

Nemrud’a gelir. Nemrut Allah’ı yenemeyeceğini anlar ama inadında ısrar eder. 

Sonra da bir sineğe yenilir.  

Yigenek, babasını kurtarır. “Issız yerin kurdu gibi uluştular, Tanrı’ya şükürler 

kıldılar.” (Ergin, 2005: 150) Kan Turalı beylerle kaleyi alır, kiliseyi yıkıp yerine 

mescit yaparlar ve hutbe okuturlar.  

1.1.8 Basat’ın Tepegöz’ü Öldürdüğü 

Oğuz ülkesini düşman basar. Oğuzlar kaçarken bir oğlan çocuğu düşer, kalır. 

Aslanla mağarada yetişir. Oğuz Han’a haber gider, ejderha gibi bir yılanın 

adama benzediği söylenir. Aruz, anlar ki sözü edilen, kaçtıkları sırada düşen 

oğludur. Eve getirir, adını Basat koyar. Ad koymayı Dede Korkut’un duasıyla 

yapan Oğuzlar ilk kez kendi başlarına ad koyarlar. “Büyük kardeşinin adı 

Kızan Selçuk’tur, senin adın Basat olsun, adını ben verdim, yaşını Allah versin.” 

Duayı babası yapar, adını babası koyar. “Yaşını Allah versin” ifadesiyle canı 

alacak olanın Allah olduğu hatırlatılır. Aruz’un çobanı Konur Koca Sarı Çoban, 

Uzun Pınar’da çeşme başında bir periyle birlikte olur, ondan da tek gözlü bir 

oğlan olur. Aruz, oğlanı evine alır, besler, büyütür. Ama adam azgını bir 

çocuktur. Çocukların kulaklarını, burunlarını yemeye başlayınca Aruz, çocuğu 

evden kovar. Tek gözlü çocuk dağa çıkar, harami olur. Tepegöz adıyla 

anılmaya başlanır. Peri anası oğluna yüzük takar, ok batmasın, mızrak 

işlemesin diye dua eder. Oğuz beyleri Tepegöz’ü öldüremezler ve elinden 

perişan olurlar. Başka yere göçmek isterler ama Tepegöz önlerine çıkar, 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          330 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

göndermez. Bir çözüm bulması için Dede Korkut’u Tepegöz’e gönderirler. 

Tepegöz’le Dede anlaşır. Yünlü Koca ile Yapağılı Koca Tepegöz’e yemek 

pişirecek, günde iki adam ve beş yüz koyunu da ona yemesi için verilecektir. 

Basat, savaşa gider ve esirlerle döner. İkinci oğlunu Tepegöz’e vermek 

istemeyen kadına bir esir verir, kardeşi Kıyan Selçuk’un şehit olduğunu 

öğrenir. Tepegöz’ü öldürmeye karar verir. “Basat eline aldı, adı güzel 

Muhammed’e salavat getirdi, şişi Tepegöz’ün gözüne öyle bastı ki Tepegöz’ün 

gözü helak oldu.” (Ergin, 2005: 158) Basat koç derisine bürünüp kurtulur. 

Tepegöz yüzüğünü ona verir. “Tepegöz boynuz kaldırıp yere çaldı, der: Oğlan 

kurtuldun mu? Basat der: Tanrım kurtardı.” (Ergin, 2005: 159) Basat, 

imanlıdır. Amelin Allah’tan geldiğini bilir, kurtuldum demez, Allah’ın 

kurtardığını söyler. Basat yüzüğü takar, Tepegöz’le vuruşmaya başlarlar. 

Yüzük, Tepegöz’ün ayağının altına düşer. “Tepegöz der: Kurtuldun mu? Basat 

der: Tanrım kurtardı.” Tepegöz kümbeti gösterir, hazinem ihtiyarlara 

kalmasın, sana kalsın, der. Basat kümbetin kapısına varır, bir an kendini 

unutur, Tepegöz kapıyı tutar, kümbeti paralayıp Basat’ı öldürmek ister. Basat: 

“Lâ ilahe illallah Muhammedün Rasulullah.” (Ergin, 2005: 160) der, kümbet 

yarılır, Basat o kapılardan birinden çıkar kurtulur. Tepegöz, elini kümbete 

sokar, orayı darmadağın eder. “Tepegöz der: Oğlan kurtuldun mu? Basat der: 

Tanrım kurtardı.” Tepegöz mağarayı gösterir. Orada biri kınlı biri kınsız iki 

kılıcın olduğunu, kınlıyı kendisinin almasını, kınsızla da başını kesmesini 

söyler. Kınsız kılıç inip kalkmaktadır. Basat, o kılıcın zincirini okla vurur, kılıcı 

alıp gelir. “Tepegöz der: Bre oğlan daha ölmedin mi? Basat der: Tanrım 

kurtardı.” Sonunda o kılıçla Tepegöz’ün kafasını keser, mağaradaki ihtiyarları 

haberci gönderir, kendi de Tepegöz’ün kafasını yuvarlayarak meydana getirir. 

Oğuz beyleri toplanırlar, sevinirler. Dede Korkut gelir, o neşeyi artırır. “Kara 

seslendiğinde cevap versin. Kanlı kanlı sulardan geçit versin dedi. Erlikle 

kadrinin kanını aldın, kudretli oğuz beylerini yükten kurtardın, Kadir Allah 

yüzünü ak etsin Basat dedi. Ölüm vakti geldiğinde arı imandan ayırmasın. 

Günahınızı adı güzel Muhammed Mustafa’ya bağışlasın hânım hey!” (Ergin, 

2005: 163) Bu hikayede Hazret-i Ali’nin özelliklerini görmekteyiz. Tepegöz’de, 

işlenilen bir günahın doğurduğu neticelerden tedirginlik vardır. Bu tedirginlik 

şahsa ait olmayıp bütün cemiyete şamildir. 

1.1.9 Begil Oğlu Emren 

 “Muhammed dini yoluna savaşayım senin için.” (Ergin, 2005: 172), “Allah 

Taala’ya yalvarıp söylemiş, görelim ne söylemiş: der: Yücelerden yücesin yüce 

Tanrı, kimse bilmez nicesin güzel Tanrı, sen Adem’e taç giydirdin, şeytana 

lânet kıldın, bir suçtan ötürü dergahtan sürdün, İbrahim’i tutturdun, hanım 

deriye sardırdın, kaldırıp ateşe attırdın, ateşi gülistan kıldın, birliğine 

sığındım, Aziz Allah hocam medet.” (Ergin, 2005: 175) 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          331 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

“Kâfir der: oğlan yenildinse Tanrı’na mı yalvarıyorsun, senin bir Tanrın var ise 

benim yetmiş iki puthanem var dedi. Oğlan der: Yâ âsi mel’un, sen putlarına 

yalvarıyorsan ben âlemleri yoktan var eden Allah’ıma sığındım dedi.” (Ergin, 

2005: 175) “Hak Taala Cebrail’e buyurdu ki: Yâ Cebrail, var, şu kuluma kırk er 

kadar kuvvet verdim dedi. Oğlan kafiri kaldırdı yere vurdu. Burnundan kanı 

düdük gibi fışkırdı. Sıçrayıp şahin gibi kafirin boğazını eline aldı. Kafir der: 

Yiğit aman, sizin dine ne derler, dinine girdim dedi. Parmak kaldırıp, şehadet 

getirip Müslüman oldu. Geri kalan kafirler bilip, meydanı bırakıp kaçtı.” (Ergin, 

2005: 176) 

Bayındır Han, Gürcistan sınırına Begil’i gönderir. Bir süre sonra Begil’i çağırır. 

Yiğitlik attan mı, senden mi der. Begil, benden der. Bayındır Han, verdiği atı 

alır. Begil eve gelir, Oğuz’a küser. Hanımı, rahatlasın diye Begil’i ava gönderir. 

Avda Begil attan düşer, yaralanır. Yaralandığını duyan Şökli Melik, Begil’e ordu 

gönderir. Begil’in oğlu Emren düşmanı yener, komutanlarını da esir alır. 

Babası sevinir, ganimetlerden Bayındır Han’a pay gönderir. Bayındır Han, 

hatasını anlayan Begil’i huzuruna kabul eder, yer gösterir. Dede Korkut gelir, 

Oğuzname düzer ve dua eder. Burada komutanın sınaması dikkat çekiyor. 

Hazret-i İsa’nın başından geçtiği bir imtihanı hatırlatır. Kendini şu kayadan at 

bakalım ölüyor musun, ölmüyor musun? Şeytana cevabı çok ilginçtir: Allah 

kulunu sınar ama kul Allah’ı sınamaz, ona itaat eder. Begil benliğine yenik 

düşüyor. Yaşadığı olaydan ders çıkarıp hatasını anlıyor. Hatasını anladığı için 

de huzurda kabul ve iltifat görüyor. Güç ve kuvvet bizden değildir. Biz sadece 

bize verileni kullanırız. Çalışır, çabalarız ama Allah’ın takdirine de rıza 

gösteririz. Kısaca bu hikaye bize, kibirlenmenin makbul sayılmadığını 

anlatıyor. 

1.1.10 Uşun Koca Oğlu Segrek 

 Uşun Koca’nın oğlu Egrek esir düşer. Ağabeyini kurtarmaya giden Segrek, 

kafirlerle türlü türlü savaşır. Sonunda ağabeyini kurtarır. Babası çadır diktirir, 

düğün yapar, onları evlendirir. Dede Korkut gelip destan söyler: “Evvel âhir 

uzun yaşın ucu ölüm. Ölüm vakti geldiğinde arı imandan ayırmasın. Günahınızı 

Muhammed Mustafa’nın yüzü suyuna bağışlasın. Âmin diyenler Tanrı’nın 

yüzünü görsün hânım hey!” (Ergin, 2005: 189) 

1.1.11 Salur Kazan’ın Esir Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı 

Bu hikayede Uruz, babasını kurtarmaya gidiyor. Ama bu hikayede savaş 

abdest, namaz ve salavatla başlamıyor. “Kazan der: Vallah billah doğru yolu 

görür iken eğri yoldan gelmeyelim… Kazan gönlüne der: Elhamdülillah benim 

oğlancığım büyük er olmuş.” (Ergin, 2005: 199) “Yürüyerek kafire at sürdüler, 

kılıç vurdular. Derelerde tepelerde kafire kırgın girdi. Kaleyi aldılar. Kilisesini 

mescit yaptılar.” (Ergin, 2005: 202) 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          332 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Dede Korkut gelir, ilk hikayelerde geçen dualarını burada da okur. Bu 

hikayede gaflet anlatılıyor. Salur kazan uykusuna yenik düşer ve esir olur. 

Oğlu da onu düşman elinden kurtarır. Müslüman gaflete düşerse düşmana esir 

olur. Normal günde de nefis düşmanına yenik düşebilir ve esir olabilir. Her 

durumda uyanık olmayı tembihliyor.  

1.1.12 İç Oğuz’a Dış Oğuz Asi Olup Beyrek’in Öldüğü 

Kazan evini yağmalatırken Dış Oğuz’u çağırmayınca, Dış Oğuz bundan 

hoşlanmaz, âsi olur. Dış Oğuz’un beyi Aruz, İç Oğuz’dan Beyrek’i çağırır. Sen de 

âsi ol der. Beyrek âsi olmayınca Aruz orada onun bir butunu keser. Beyrek 

ölür. Kazan Han, Beyrek’in öcünü almak için Dış Oğuz’a savaş açar. Düşman 

kafirle savaşırlarken birkaç yer hariç, abdest namaz salavat olurdu. Burada bu 

unsurlar yok. Kazan, Aruz’u öldürür. Diğer Dış Oğuz Beyler’i itaat ederler. 

Dede Korkut gelir, neşeli hava çalar, erenlerin başına neler geldiğini söyler: 

“Hanı dediğim bey erenler, dünya benim diyenler, ecel aldı yer gizledi, fâni 

dünya kime kaldı, gelimli gidimli dünya, son ucu ölümlü dünya, akibet uzun 

yaşın ucu ölüm, sonu ayrılık, dua edeyim hânım: Ölüm vakti geldiğinde arı 

imandan ayırmasın. Ak sakallı babanın yeri cennet olsun. Ak bürçekli ananın 

yeri cennet olsun. Kadir Mevlâ seni nâmerde muhtaç etmesin. Ak alnında beş 

kelime dua kıldık, kabul olsun. Âmin âmin diyenler Tanrı’nın yüzünü görsün. 

Derlesin toplasın günahınızı Muhammed Mustafa’ya bağışlasın hânım hey!” 

(Ergin, 2005: 212)  

1.2 Dede Korkut Hikâyelerinde Dînî İsimler 

Zeliha, Yezidiler, Şam, Osman Affan oğlu, Nuh, Nemrut, Mustafa, Muhammed, 

Muhammed Mustafa, adı güzel görklü Muhammed Mustafa, Musa, Mekke, 

Medine, Kerbela, Kelîm, İlyas, İbrahim, Hüseyin, Hasan, Firavun, Fatıma, Ayişe, 

Ebu Bekir Sıddik, Azrail, Ayasofya, Arafat, Hz. Ali, Âdem peygamber, Yâsin, 

Taala, Rab, Rahim, Rahman, Rahmet, Resulullah, Peygamber, Müslüman, Musa 

Kelim, çalab (Allah), Allah, abdest, ağzı dualı… (Gökyay, 2007: 484) 

1.3 Dede Korkut Hikâyelerinde Dînî Kavramlar 

Tövbe, teberrük, tekbir, tabut, şükür kılmak, şeytan, şehadet, şefkat, 

sübhanehu, selam, salavat, Pencik çıkarmak(ganimetlerden beşte birini Allah 

için ayırmak), parmak götürüp şahadet getirmek, ölüm, nikah, namaz, namus, 

mübarek, mescit, lailahe illallah Muhammedün Rasulullah, kurban, kilise, kara 

dinli, kafir, ismi azam, inşallah, iman, iki rekat namaz, himmet, helal etmek, 

günah, hak süphanehu, gazaya gitmek, ezel, din, din düşmanı, din serveri, din-i 

Muhammed, derviş, dergah, ata sözünü iki etmemek, amenna ve saddakna, 

amin, aleyhisselam, ağzı dualı, abdest…(Gökyay, 2007: 484) 

 

 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          333 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Sonuç 

Hikayelerde geçen “gani” kelimesi Allah’ın her şeyden müstağni, çok mal 

sahibi,çok cömert olduğu anlamındadır. Muharrem Ergin, bu kelimeye cömert, 

varından fazlasını istemeyen anlamını vermektedir. Allah güzeldir, güzeli 

sever. Hikâyelerde geçen görklü kelimesi Arapçadaki “cemil” kelimesinin 

karşılığında kullanılmaktadır. “Sen hep müminlerin gönlündesin.” ifadesi 

“Müminin kalbi Allah’ın arşıdır.” hadisini açıklar gibidir. “arı iman”, “âhir 

sonu”, “ölüm vakti”, “salavat”, “iki rekat namaz” gibi ifadeler tamamen İslam 

inancıyla ilgilidir. 

Şehadet iki yerde geçiyor. Biri Tepegözde, biri de Begil Oğlu Emren 

hikayesinde. Şehade islamiyetin beş şartından birincisidir. Tepegöz’de Basat, 

kümbetten şehadet getirince kurtulur. Begil Oğlu Emren’de ise kafir 

Müslüman olur. İslam geleneğinde eserler, besmele, hamdele ve salvele ile 

başlar. Dede Korkut da bu geleneğe uyarak besmele ile başlamaktadır. 

“Tanrı ilmi” ifadesi giriş bölümünde geçiyor. Kur’an demektir. Hikayelerde 

sıkça geçen namaz islamiyetin ikinci şartıdır. Arı sudan abdest alınır ve iki 

rekat namaz kılınır. Kiliseleri camiye çevirmeleri, hutbe okutmaları Oğuzların 

namaz kıldığını gösterir. Dede Korkut’ta namazla beraber kıyamet, âhiret 

inancı da sağlam bir şekilde işlenmiştir. “Sakalı uzun tat eri bunladıkta.” Sakalı 

uzun müezzin sabah ezanını okuyor. “Ayna günü okunanda hutbe görklü, 

kulak urup dinleyende ümmet görklü.” (Gökyay, 2007: 992) Cuma günü banyo 

yapılır, güzel elbiseler giyilir, camiye gidilir, huşu ile hutbe dinlenir, namazdan 

sonra caminin avlusunda Müslüman kardeşlerle hasbıhal edilir. Dertler 

dinlenir, dertlere çare bulunur. “Sağış gününde ayna görklü, ayna günü 

okunanda hutbe görklü, kulak urup dinleyende ümmet görklü, minarede 

bunlayanda fakı görklü.” (Gökyay, 2007: 993) Sağış günü, kıyamet günü; ayna 

günü, Cuma günü; minarede bunlayanda, minarede okuyunca; fakı, hoca 

demektir.  

Dualar “Muhammed Mustafa’nın yüzü suyuna” şeklinde biter. Salur kazan su 

ile söyleşir: “Çağıl çağıl kayalardan çıkan su, ağaç gemileri oynatan su, Hasan 

ile Hüseyin’in hasreti su, bağ ve bostanın ziyneti su, Âyişe ile Fâtıma’nın bakışı 

su…” Su, hikayelerde aziz bir nesne olarak işleniyor. “Âdem mihr olarak 

Havva’ya tuz verdi. Tatlu su da Fatma’nın mihridir.” (Gökyay, 2007: 1009) 

Bayındır Han’a pay çıkarılıyor. Bu durum “Ganimetin beşte biri Allah ve 

Rasulü’ne aittir. Ondan geri kalanı da sizindir.” (Rûdânî, 2012: 332) Hadisini 

hatırlatıyor. “Rabbin, sadece kendisine kulluk etmenizi, ana-babanıza da iyi 

davranmanızı kesin bir şekilde emretti. Onlardan biri veya her ikisi senin 

yanında yaşlanırsa, kendilerine "of!" bile deme; onları azarlama; ikisine de 

güzel söz söyle. Onları esirgeyerek alçakgönüllülükle üzerlerine kanat ger ve: 

"Rabbim! Küçüklüğümde onlar beni nasıl yetiştirmişlerse, şimdi de sen onlara 

(öyle) rahmet et!" diyerek dua et.”, “Biz insana, ana-babasına iyi davranmasını 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          334 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

tavsiye etmişizdir. Çünkü anası onu nice sıkıntılara katlanarak taşımıştır. 

Sütten ayrılması da iki yıl içinde olur. (İşte bunun için) önce bana, sonra da 

ana-babana şükret diye tavsiyede bulunmuşuzdur. Dönüş ancak banadır.” 

(Kur’an, 17/23-24, 31/14, 2010: 283-411) 

“Allah ve resulünden sonra kime itaat edelim diye sorulduğunda Hazret-i 

Resul-i Ekrem (s.a.v) “anana, sonra anana, sonra yine anana, sonra babana, 

sonra yakınlıklarına göre yakından yakına” buyurmuşlardır.” (Gökyay, 2007: 

993) 

Hz. Ebu’d-Derdâ’nın (ra), şöyle dediği rivayet edilmiştir: “Ben Peygamber 

Efendimiz sallallahu aleyhi ve sellemin şöyle buyurduğunu işittim: “ Baba, 

Cennet kapılarının ortasıdır. İstersen o kapıyı kapat istersen, istersen koru!” 

(Rûdânî, 2012: 177) 

Düldül, hazreti peygamberimizin atının adıdır. Gömlek haz. Yusuf’un 

gömleğini hatırlatır. Dede Korkut’ta gözüne mendil sürer. Hazreti Ali bir 

girişte bir de Beyrek’in öldürülmesi bölümünde geçmektedir: “Kadir Tanrı 

Beyrek’e rahmet kılsun. Şir-i merdan Hazet-i Ali’nün elinden şerâben tahura 

icmal Huda erzâni kılsun.” (Ergin, 2005: 89) 

Dede Korkut hikâyeleri Türk Edebiyatı’nın temel eserleri arasındadır. İslamî 

unsurlar, Dede Korkut hikâyelerinin yapısını oluşturan ana unsurlar arasında 

yer almaktadır.  “Dede Korkut hikayelerinde İslam tesirinin yüzeyde kaldığı ve 

bunun bir “ciladan ibaret olduğu” yolundaki görüş ilkin Berthold’den 

gelmiştir. Fuat Köprülü de ‘bu eserde harici bir cila mahiyetinde olan İslam 

kültürü tabakası onun hakiki ideolojisini ve paganizm kalıntılarını layıkıyla 

örtmemektedir.’diyerek bu görüşe katılmaktadır. Abdülkadir İnan da 

Müslümanlığın bu hikayelerde yüzeyde kaldığı düşüncesindedir. Berthold, 

Müslümanlığa sadık kahramanların şehit olma uğruna savaştıklarını ama 

savaşa çıkmadan önce meyhanede birkaç gün geçirdiklerini söyler. Bunun 

İslamiyet’i Oğuzlara yayan kişinin güçsüzlüğünden kaynaklandığını anlatır. 

(Gökyay, 2007: 987) Berthold’un sözünü ettiği meyhane bir hikayede geçiyor, 

bütün Oğuzların hayatına şamil kılınacak bir durum değil. Ettore Rossi, 

Berthold’un fikirlerinin düzeltilmesi gerektiğini savunuyor. “İslamiyet ciladan 

ibaret” (Gökyay, 2007: 987) sözünü abartılı buluyor. İslamiyet’in, hikayelerde 

yer yer yüksek seviyeye ulaştığını söylüyor. Şükrü Elçin (1962) Nemeth 

Armağanı’ndaki makalesinde, Dede Korkut hikayelerindeki menkıbelerden 

hareketle İslami unsurların çokça işlendiğini anlatmaktadır.  

 

 

 



Recep Şükrü GÜNGÖR – Dede Korkut Hikayelerinde İslamî Unsurlar                          335 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Kaynakça  

Arat, Reşit Rahmeti. (2007), Kutadgu Bilig, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

Ankara. 

Bayat, Fuzuli. (2006), Oğuz Destan Dünyası, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Binyazar, Adnan. (1976), Dedem Korkut, Milliyet Yayınları, İstanbul. 

Devellioğlu, Ferit. (1980), Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, 4. baskı, 

Doğu Matbaası, Ankara. 

Ebü'l-Hayr-ı Rûmî. (1988), Saltuk-nâme II, Haz. Dr. Şükrü Halûk Akalın, Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Yayınları, İstanbul. 

Ergin, Muharrem. (2005), Dede Korkut Kitabı, Boğaziçi Yayınları, İstanbul. 

Gökyay, Orhan Şaik. (2007), Dedem Korkut Kitabı, Kabalcı Yayınları, İstanbul.  

İmam Muhammed bin Muhammed bin Süleyman er-Rûdânî. (2012), Büyük 

Hadis Külliyatı (Cem’ul-fevâid), Cilt I-II, İz Yayınları, İstanbul. 

Kabaklı, Ahmet. (2006), Türk Edebiyatı Cilt. I., Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, 

İstanbul. 

Kaplan, Mehmet. (1992), Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar, Dergah 

Yayınları, İstanbul. 

Kur’an. (2010), Diyanet İşeri Başkanlığı Yayınları, Ankara. 

Molla Cami, (1944), Salaman ile Absal, haz. Abdülvehhab Tarzi, Maarif 

Matbaası, İstanbul. 

Muallim Naci. (2009), Lügat-i Naci, haz. Ahmet Kartal, 1. baskı, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, Ankara. 

Elçin, Şükrü. (1962), Dede Korkut Kitabı'nda İslâmî Unsurlar, Nemeth 

Armağanı, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. s.145-154. 

Örneklerle Türkçe Sözlük. (1996), Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Özsoy, Bekir Sami. (2006), Dede Korkut Kitabı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Pala, İskender. (2011), Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, 20. Baskı, Kapı 

Yayınları, İstanbul. 

Şemseddin Sami. (2010), Kamus-ı Türki, 1.baskı, Çağrı Yayınları, İstanbul. 

 



Ϧ 

 

 

Turgut KoçoĞlu “Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: 

Gazel-i Musanna’ Yahut ‘Gazel Ender Gazel’” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 336-342 

Yükleme Tarihi: 01.11.2016 - Kabul Tarihi: 05.11.2016 

 

Turgut KOÇOĞLU* 
 

DENEYSEL EDEBİYAT YÖNÜYLE DÎVÂN ŞİİRİNDE BİR TARZ: 

GAZEL-İ MUSANNA’ YAHUT “GAZEL ENDER GAZEL” 

 

Öz: Özellikle son yıllarda şiir mecmûaları üzerine incelemeler arttıkça, dîvân 
şiirinin biçim ve hünere dayalı henüz keşfedilmemiş birçok yönünün bulunduğu 
ortaya çıkmaktadır. Dîvân şiirinin hüner ve özellikle biçime dayalı sanatsal yönü, 
bu alanda çalışan akademisyenler tarafından Batı’daki “deneysel edebiyat” terimi 
ile ifade edilmektedir. Ankara Adnan Ötüken İl Halk Kütüphanesi 
Koleksiyonu’nda bulunan bir Mecmû’a-yı Eş’âr ve Fevâid’de, araştırmacılar 
tarafından örneği bulunmamış bir gazel tespit ettik. 16. yüzyıl şairlerinden 
Emrî’ye ait bu gazelin kelimeleri altında rakamlar bulunmaktadır ve kelimeler bu 
rakamlara göre tekrar sıralandığında; vezni aynı buna karşılık kafiye ve anlam 
vurgusu farklı yeni bir gazel ortaya çıkmaktadır. Bu gazelin ismi, muhtemelen 
musannifin tasarrufuyla mecmûada “Gazel-i Musanna’” olarak kaydedilse de bu 
çok belirleyici bir isim olmadığından, aynı isimle benzer tarzda gazeller bulunana 
kadar tarafımızca önerilen “gazel ender gazel” isminin kullanılması daha 
belirleyici olacaktır. Gazel, bu özelliği ile dîvân şiirinin deneysel edebiyat yönü 
araştırmalarına dâhil edilecek niteliktedir. Bu tarz bir gazel üzerine inceleme, ilk 
defa bu yazıyla yapılmış olup dîvân şiiri araştırmacılarının istifadesine 
sunulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Deneysel edebiyat, dîvân şiiri, Emrî, gazel ender gazel 

      

A FORM of DİVAN POETRY İN THE EXPERİMENTAL LİTERARY: 
GHAZAL-I MUSANNA’ or “GHAZAL ENDER GHAZAL” 

Abstract: Especially in recent years, studies on poetry mecmuas increases, divan 
poetry based on the format and the skill is not arise where the unexplored many 
features arises. Divan poetry and especially the way of skill-based artistic 
direction, in the West by academics working in this field, "experimental 
literature" is expressed by the term. We've found a gazel no examples of anything 
by researchers in a Mecmû’a-yı Eş’âr ve Fevâid in the Ankara Adnan Otuken 
Public Library. This ode to the poet of the 16th century Emrî has numbers under 
the words. When words are re-ordered according to these figures; The same 
meter, rhyme different emphasis and meaning is an ode to go forth new changes. 
Name of this gazel in the mecmû’a "Ghazal-i Musanna’'' was recorded as, but this 
is not a very decisive name. With the same name in a similar manner until a 
gazels recommended by us "ghazal ender ghazal" use of the name would be more 
decisive. Gazel, this feature will be included in the empirical literature on the 
nature and direction of research divan poetry. This review of a ghazal style is 
made for the first time this article and was presented to researchers. 

Keywords:  Experimental literature, divan poem, Emrî, ghazal 

 

 

 

                                                           
* Doç. Dr., Erciyes Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi; kocogluturgut@gmail.com 



Turgut KOÇOĞLU – Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: Gazel-i Musanna’…         337 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Giriş 

Kenârı olamayan deniz gibi seyr ettikçe yeni yönleri keşfedilen divan 
şiirinin, son yıllarda şekil veya şekil-mânâ ilişkisine dayanan sanatkârâne 
özelliklerine dâir yeni çalışmalar yapılmaktadır. Özellikle değerli akademisyen 
Dursun Ali Tökel’in “Deneysel Edebiyat Yönüyle Divan Şiiri” adlı kitabı bu 
hususta en derli toplu eserdir. Tökel, Modern edebiyata özgü deneysel 
edebiyat (experimental literature) teriminin, divan şiirinin özellikle biçim 
yönünden bazı orijinal ürünleri için kullanılmasının çok menûs 
karşılanmayacağı endişesini dile getirmekle beraber, bu minvâlde yaptığı 
çalışmalar için yine bu ismi kullanmıştır. Tökel, uzun ve titiz bir çalışmanın 
neticesi olan bu eserinde, bir kısmı belâgat kitaplarında da yer alan hususen 
lafızla ilgili edebî sanatların yanında, özellikle şimdiye kadar dîvân şiirinin, 
araştırmacılar tarafından keşfedilmemiş veya üzerinde durulmamış orijinal 
yönlerine dikkat çekmiştir. Bu hususta ayrıca Özer Şendöyici, “Osmanlı’nın 
Görsel Şiirleri” başlıklı yazı serisinde, dîvân şâirlerinin, biçim ve görsellik 
açısından nasıl bir orijinalite aradıklarını incelemiştir.  

Mecmû’a-yı Eş’âr ve Fevâid1 ismiyle kayıtlı bir mecmû’ayı incelerken, 
Gazel-i Musanna’ başlıklı bir şiir ve bu şiirin kelime veya kelime grupları altına 
yazılmış rakamlar dikkatimizi çekti. Bunların hikmetinin ne olacağını 
düşünürken, rakamların üzerindeki kelimeleri, sayı sırasına göre dizdiğimizde 
aynı vezinde, farklı kâfiyede ve cümle vurgusundan kaynaklı nisbeten farklı 
mânâda yeni bir gazel ortaya çıktığını tespit ettik. Dîvân şiirinin bu yönleriyle 
ilgili yukarıda da ismi zikredilen bazı çalışmaları incelediğimizde, bu gazel gibi 
bir örneğe ya da herhangi bir başlık ve açıklamaya rastlamadık. Ayrıca söz 
konusu şiirin yer aldığı ve günümüz harfleriyle neşri yapılan Emrî Dîvânı’na 
baktığımızda, gazelin bu sanatlı tarafına dikkat çekilmediğini tespit ettik.  

Batı’daki deneysel edebiyatın merkezinde bulunan OuLiPo’cuların 
yöntem ve yapıtlarının maddelendiği bir yazıda, Homolexical Translation 
(Eşsözlüksel Çeviri) yöntemi, “Kaynak metnin tüm kelimeleri kullanılarak yeni 
bir metin kurulur, anlam başkalaşır.” (Şentürk, 2003: 486) diye 
açıklanmaktadır. Söz konusu gazelin deneysel yöntemi dikkate alındığında, bu 
başlıktaki izaha büyük oranda benzediği görülmektedir; ancak bu 
açıklamadaki “anlam başkalaşır” ifadesini Emrî’nin gazeli için tam olarak 
düşünmek doğru olmaz. Zira bu gazelde, kaynak metnin bütün kelimeleri 
kullanılarak yeni bir metin kurulsa da anlam tamamıyla değişmez, sadece 
kelimelerin yer değiştirmesi sebebiyle, cümle vurgusu/mânâ, farklı ögelerde 
yoğunlaşır. Dolayısıyla Emrî’nin mevzu bahis gazeli ve Batı’daki Homolexical 
Translation (Eşsözlüksel Çeviri) yönteminin birbirine benzediğini söylemek 
mümkündür. Burada, bu benzerlikten bahsetmemiz, tabii ki Emrî’nin gazelini 
Batı’daki deneysel edebiyat türlerinin içine dâhil etme gayretinden değildir. 
Son yıllarda popüler olan bu deneysel edebiyat türlerinin, -henüz tespit 
edebildiğimiz kadarıyla- daha 16. yüzyılda dîvân şiirinde benzerlerinin 
olduğuna dikkat çekmek istememizdendir.     

                                                           
1 Mecmû’a-yı Eş’âr ve Fevâid, Ankara Adnan Ötüken İl Halk Kütüphanesi Koleksiyonu No: 06 hk 

460. 



Turgut KOÇOĞLU – Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: Gazel-i Musanna’…         338 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Başka örneklerinin olup olmadığını henüz tespit edemediğimiz bu tarz 
gazel, bulunduğu mecmû’ada “gazel-i musanna’” olarak isimlendirilmiştir. 
Neşredilmiş Emrî dîvânını incelediğimizde bu gazel için özel bir isim 
kullanılmadığını görmekteyiz. Bu isim, muhtemelen mecmû’a musannifinin 
kendi tasarrufudur. Ancak “musanna’”  kelimesi “sanatlı, çok süslü” gibi genel 
bir mânâyı ifade etmekte ve Emrî’nin gazelinin sahip olduğu orijinal özelliği az 
ya da çok belirtmemektedir. Yukarıda kısmen bahsedildiği üzere söz konusu 
gazelin kelimeleri altındaki numaralara göre tekrar sıralandığında yeni bir 
gazel ortaya çıkmaktadır. Yani bu, bir gazelin içinde başka bir gazelin olması 
demektir. Bu sebeple bu tarzda yazılmış gazellere,  “gazel-i musanna’” yerine 
“gazel ender gazel”  isminin kullanılmasının daha belirleyici olacağı 
kanaatindeyiz. Ancak muhtelif eserlerde, gazel-i musanna’ ismiyle bu tarz yeni 
gezeller tespit edilirse, gazel-i musanna’, isminin kullanılması daha doğru 
olacaktır. Çünkü bu durum, dîvân şiirinde böyle bir tür oluştuğunu ve 
geleneğin bu türe, bu ismi verdiğini gösterecektir.   

 

Emrî’ye âit “Gazel-i Musanna’” yahut “Gazel ender Gazel” 

Emrî’nin yazımıza konu teşkil eden gazeli, yukarıda künyesini 
verdiğimiz mecmû’anın 38a varağında yer almaktadır. Aşağıda gazelin, 
mecmû’adan alınmış orijinal görüntüsü ve transkripsiyon alfabesi ile 
okunuşuna, devamında da gazeldeki kelimelerin, altlarındaki rakamlara göre 
yeniden sıralanmasıyla oluşan hâline yer verilmiştir.  



Turgut KOÇOĞLU – Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: Gazel-i Musanna’…         339 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 



Turgut KOÇOĞLU – Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: Gazel-i Musanna’…         340 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 ˙azel-i Mu´annaú 

Emrì                   

1 Ey ´anem  şemşìr ile  biñ  yara  urduè  cänuma 

          5               6            2      3        4            1 

Tìr  ile  revzenler  açduñ  sìne-yi  úuryänuma  

 5    6        3               4         1             2 

 
 

2 ˙am şebinde  úaøl u  hùşum  gitse  ey dil  ˚am degül 

                 3                4         5          1        2             6   
Näle-yi  şeb-gìr  ile  kimse  getürmem  yanuma  

           4           5         6      2             3              1 

  

 

3 `a≠≠uñ  üzre  øaşuñ  im◊äsın  görüp  bildüm yine  

      3         4        1          2            5             6 

Hüccet-i  tezvìr ile  øa´d  itdi  laúlüè  cänuma 

             5             6            2      3       4          1  

 

 

4 ~asre≠ ile  ölse  úäşıø  øalsa  açuø  gözleri 

        3          1        2      4         5         6 

Dìr ile  dùş  olsa  çeşmi  ger  leb-i cänänuma  

    6        3     4         5       1             2 

 

5 Ol ´anem  dirmiş ki  Emrì   Kaúbe mi  ´anur  beni 

         6             2              1           4             5       3 

Yir ile olup beräber yüz sürer dämänuma2 

     6       4         5        1     2          3 

  Gazel, remel bahrinin Fâ’ilâtün Fâ’ilâtün Fâ’ilâtün Fâ’ilün vezniyle 
yazılmıştır ve ( ا ن ) harfleri kâfiyeyi ve (مه) harfleri de redifi oluşturmaktadır.  

 

  

                                                           
2 Bu gazel, Yekta Saraç’ın Emrî Dîvânı neşrinde şu şekildedir: 

“1. Ey sanem şemşîr ile biñ yâra urduñ cânuma  

     Tîr ile revzenler açduñ sîne-i sûzânuma  

 2. Gam şebinde ‘akl u fikrüm gitse ey meh tañ degül  

    Nâle-i şeb-gîr ile kimse getürmem yanuma  

 3. Hattuñ üzre kaşuñ imzâsın görüp bildüm yine  

    Hüccet-i tezvîr ile kasd itdi la‘lüñ kanuma  

 4. Hasret ile ölse ‘âşık kalsa açuk gözleri  

    Dirile tuş olsa çeşmi ger leb-i cânânuma 

 5. Ol sanem dirmiş ki Emrî Ka‘be mi sanur beni  

    Yir ile olup berâber yüz sürer dâmânuma”  (Saraç:236) 



Turgut KOÇOĞLU – Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: Gazel-i Musanna’…         341 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Gazelin kelimelerini, altlarındaki rakamlara göre sıraladığımızda gazel, şu 
şekilde değişmektedir: 

 

1  Cänuma biñ yara urduñ ey ´anem şemşìr ile 

    Sìne-yi úuryänuma revzenler açduñ tìrile 

 

2 Gitse ey dil ˚am şebinde úaøl u hùşum ˚am degül 

  Yanuma kimse getürmem näle-yi şeb-gìr ile 

        

3   æaşuñ im◊äsın ∆a≠uñ üzre görüp bildüm yine  

Cänuma øa´d itdi laúlüñ ≈üccet-i tezvìr ile 

       

4 Ölse úäşıø ≈asret ile øalsa açuø gözleri  

Ger leb-i cänänuma dùş olsa çeşmi dìr ile 

 

5 Emrì dirmiş ki beni Kaúbe mi ´anur ol ´anem  

   Yüz sürer dämänuma olup beräber yir ile 

 

 Görüldüğü üzere, gazeli, kelimelerinin altındaki rakamlara göre 
sıraladığımızda vezin yine Fâ’ilâtün Fâ’ilâtün Fâ’ilâtün Fâ’ilün olarak 
kalmaktadır. Kâfiye (ير) ve redif ( يله) harflerinden oluşmak suretiyle gazelin 
kâfiye ve redifi değişmiştir. Mânâ da ise bir değişiklik olmayıp söz diziminden 
kaynaklanan cümle/anlam vurgusu değişikliği olmuştur.   

 Aynı vezinle sadece kâfiyeyi değiştirerek bir gazelin kelimelerinden, 
anlamı bozmadan âdetâ yeni bir gazel oluşturmak; şâirin hünerini gösterdiği 
gibi, dîvân şiirinin dolayısıyla Türkçenin, söz dizimsel yönden şâire sağladığı 
geniş imkânları da kanıtlamaktadır.3 

  

 

 

 

 

                                                           
3 Walter G. Andrews, dîvân şiirinin sahip olduğu söz dizimsel özelliğine  “Şiirin Sesi Toplumun 

Şarkısı” adlı kitabında genişçe yer vermekle birlikte, bu hususa ilk defa kendisinin dikkat çektiğini de 

belirtir. Ancak daha 16. yüzyılda şârihler, Andrews’un bahsettiği Türkçe’nin söz dizimsel 

genişliğinden haberdardılar ve bundan hareketle metinleri şerh edip anlamlandırmışlardır. Ayrıca 

“Mesnevî Şârihi Şem’î Şem’ullah’ın Şerh Yöntemi ile Walter G. Andrews'un Sözdizimsel Metin 
Yorumlama Yöntemi Arasındaki Benzerlik” adlı yazımızda bu husus, ayrıntılarıyla anlatılmıştır.  

 



Turgut KOÇOĞLU – Deneysel Edebiyat Yönüyle Dîvân Şiirinde Bir Tarz: Gazel-i Musanna’…         342 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Sonuç 

 Dîvân edebiyatının hüner ve sanata dayalı hâlâ keşfedilmemiş 
yönlerinin olduğu muhakkaktır. Son zamanlarda dîvân şiirinin deneysel 
edebiyat diye adlandırılan bu yönüne ilişkin çalışmalar yapılmaktadır. 16. 
yüzyıl şairlerinden Emrî’nin, makalemize konu gazeli dîvân şiirinin deneysel 
yönüyle ilgili çalışmalara dâhil edilecek niteliktedir. Zira bu gazelin kelimeleri, 
altlarındaki rakamlara göre yeniden sıralandığında; vezni aynı, kâfiyesi 
değişik ve anlamı cümle vurgusunun hâricinde değişmeyen yeni bir gazel 
karşımıza çıkmaktadır. Bu durum hem şâirin hünerinden hem de Türkçenin ve 
dîvân şiirinin şaire sağladığı söz dizimsel imkânlardan kaynaklanmaktadır.   

Bu gazelin adı, bulunduğu mecmû’ada “gazel-i musanna’” olarak 
kayıtlı olsa da bu isim, gazelin özelliğini anlatmakta yeterli olmadığı için, bu 
tarzda ve bu isimde başka gazeller bulunana kadar “gazel ender gazel” 
isminin kullanılmasının daha belirleyici olacağını düşünmekteyiz. Dîvân 
şiirinin özellikle deneysel yönüyle ilgili şimdiye kadar yapılan çalışmalarda bu 
gazel tarzında bir başlık, izah ya da örnek bulunmamaktadır. Bu sebeple 
deneysel yönüyle dîvân şiiri çalışmalarına yeni bir katkı olacağı kanaatindeyiz.  

KAYNAKÇA 

ANDREWS, Walter G. (2000), Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı, iletişim Yayınları, 
İstanbul. 

Mecmû’a-yı Eş’âr ve Fevâid, Ankara Adnan Ötüken İl Halk Kütüphanesi 
Koleksiyonu No: 06 hk 460. 

KOÇOĞLU, Turgut. (2012), “Mesnevî Şârihi Şem’î Şem’ullah’ın Şerh Yöntemi ile 
Walter G. Andrews'un Sözdizimsel Metin Yorumlama Yöntemi 
Arasındaki Benzerlik”, Turkish Studies - International Periodical For 
The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic Volume 7/4, 
s. 2249-2258. 

ÖZGÜL M, KAYAHAN. (2005), “Figüratif Şiir”, Sonsuzluk ve Bir Gün Dergisi, 
Temmuz-Ağustos S.3, s. 3-10.  

SARAÇ, Mehmet A. Yektâ, Emrî Dîvânı, T. C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 
Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü, www.kulturturizm.gov.tr 

ŞENÖDEYİCİ, Özer. (2009), “Osmanlının Görsel Şiirleri I”, Türklük Bilimi 
Araştırmaları, S. 26, s. 217-227.  

ŞENTÜRK, Levent. (2003), “Madde Madde OuLiPo”, Kitap-lık (Deneysel 
Edebiyat Armağanı), S. 60, s.483-492. 

TÖKEL, Dursun Ali. (2010), Deneysel Edebiyat Yönüyle Divan Şiiri, Hece 
Yayınları, Ankara. 

 

 

http://www.kulturturizm.gov.tr/


Ϧ 

 

İsmail Hakkı AKSOYAK “Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı” 

HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi [Journal of Academic Literature], 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı, Yıl 2, Sayı 5, 2016, ss. 343-444 

Yükleme Tarihi: 01.11.2016 - Kabul Tarihi: 14.11.2016 

        İsmail Hakkı AKSOYAK* 
 

 
  

ANTEPLİ AYNÎ’NİN FARSÇA DİVANI 
 

Öz: Osmanlı Edebiyatında Farsça şiir söyleyen şairlerin bir kısmı saray 
çevresinde yetişmiş hatta Osmanlı padişahları arasında Farsça divan sahibi 
şairler de çıkmıştır. Farsça şiir söyleme geleneği de Mevleviliğe bağlı şairler 
arasında gelişmiştir. Kendisini Nakşî ve Celvetî ilân eden Antepli Aynî Mevlana ve 
Mevleviliğe duyduğu sevgi ile Mevlevilikte karar kılmış olmalıdır. Sarayda Farsça 
hocalığı da yapmış olan Aynî'nin Farsça Divanı bu makale ile günümüz 
Türkçesine aktarılmıştır. 
Anahtar Kelimeler: Antepli Aynî, Divan, Farsça 

 

ANTEPLİ AYNÎ’S PERSİAN DIVAN 
Abstract: In Ottoman literature, some of the poets who recited poems in Persian 
were raised in palace and even there were poet sultans who had divan written in 
Persian. The tradition of reciting poems in Persian were mostly prevalent among 
Mevlevi poets. Antepli Ayni Mevlana who claimed himself as Nakşi and Celveti 
probably ended up to be a Mevlevi because of his passion to Sufism. The Persian 
divan of Ayni, who also taught Persian in palace, were translated into modern 
Turkish in this article.  
 
Key Words: Antepli Aynî, Divan, Persian 

 

 

Osmanlı Edebiyatının Fars dili ve edebiyatı etkileşiminin hangi 
tarihlerde başladığını kesin olarak bilemiyoruz. Buna rağmen iki edebiyat 
arasında münasebetlerin 14.-19. arasında kesintisiz süregeldiğini açıkça 
söyleyebiliyoruz. Padişahların yanı sıra pek çok Osmanlı şairi, zamanının 
edebiyat dili Farsça ile ilgilenmiş; Farsça nazireler, Türkçe’ye aynen veya 
değiştirilerek aktarmalar Osmanlı edebiyatının ilerlemesinde pay sahibi 
olmuştur.  

Kimi Farsça şiirler hiçbir ipucu verilmeden sessiz sedasız tercüme 
yoluyla Türkçeye aktarılmıştır. Örnek olarak 14. yüzyıl şairi Şirazlı Hâfız’ın  

Ânan ki hâkrâ be nazar kîmyâ kunend   
Âyâ buved ki gûşe-i çeşmî bemâ kunend1  
[Nazarlarıyla toprağı altın haline getirenler, acaba bir göz ucuyla bize 

de bakmazlar mı ki?] 
matlalı gazelini XV. yüzyıl şairi Çâkerî’nin Divanı’nda ilk ve son beytini 
tercüme edilmiş biçimde şöyle buluyoruz: 
 Anlar ki hâke kılsa na˙ar kîmyâ kılur 
 İzüŋ tozını gözlerine tûtiyâ kılur2 
 

Kemal-i Hocendî’nin “kâkül-i müşgîn-i dost” redifli ve matlalı aşağıda 

                                                           
* Prof. Dr., Gazi Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi; aksoyak@yahoo.com 
1 Abdülbaki Gölpınarlı, Hâfız Divan, İstanbul 1992, s. 126. 
2 Hatice Aynur, XV. Yüzyıl Şairlerinden Çâkerî, İstanbul 2000, s. 128. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   344 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

manzumesine Cem Sultan ve Ahmet Paşa nazire yazarlar.  
Bâz aklem bord ez-ser-i kâkül-i müşgîn-i dost 
Best ber-dil bend-i diger kâkül-i müşgîn-i dost3 

[Sevgilinin misk kokulu saçının ucundan aklım yine gitti. Sevgilinin 
misk kokulu saçı, dili bir başka bağ ile bağladı.] 

 
Kâkülüm zincîrinün dîvânesidür diyü Cem 
Boynuna bend urmag ister kâkül-i müşgîn-i dost Cem Sultan4 
 
Anberîne dakmag içün bir perînün boynuna 
Baglamış müşgîn girihler kâkül-i müşgîn-i dost  Ahmet Paşa5 
 
Ahmet Paşa’nın naziresi aynı vezin ve redifle 16. yüzyıl şairlerinden 

Lamiî’nin Divanı’nda artık Türkçe ve farklı hayallerle süslü bir gazele 
dönüşmüştür. 

Âteş üzre saldı anber kâkül-i miskîn-i dost 
Yakdı cân bezminde micmer kâkül-i miskîn-i dost  Lamiî 
 
Osmanlı Edebiyatının Fars dili ve edebiyatı etkileşiminin başlangıcı, 

yoğunluğu ve derinliği uzun ve özel çalışmalar gerektirmektedir. Bu çalışma 
sahasının en önemli şairlerden biri günümüzde şöhreti dünyaya yayılan Şirazlı 
Hâfız’dır. Hâfız’ın 16. yüzyıl şairlerimizden Bâkî, Fuzulî ve Gelibolulu Mustafa 
Âlî üzerindeki etkileri, yapılan çalışmalarla açıkça tespit edilmiştir. “Hırkayı 
şaraba vermek” söyleyişi Hâfız, Bâkî ve Âlî’de tekrar edilmiştir. 
 

Mahlas Beyit-Alıntı 
Rehin 
veren 

Alınan  
Rehin 
Bırakıl
an 

neden yer 

Hâfız 

Ger mürîd-i râh-ıışkî fikr-i 
bed-nâmîme-kon 
Şeyh-i Sanân hırka’i rehn 
hâne-i hammâr dâşt  

Şeyh-i 
Sanan 

 hırka   

Hâfız 

Dâştem delkî vü sad ayb-i 
merâmî pûşîd 
Hırka rehn-i mey u mutrib 
şud zünnâr bi-mând  

 
şarap ve 
çalgı 

hırka   

Hâfız 

Ger şevend âgeh ze-endîşe-
i mâ mugbeçegân   
Bad-ez-în hırka-i sûfî be-
girev n’estânend 

  hırka   

Hâfız 

Sâlhâ defter-i mâ der girev-
i sahbâ bûd 
Revnak-ı meykede ez-ders 
u du‘ây-ımâ bûd 

 şarap defter   

Hâfız 

Müdâm hırka-i Hâfız 
bebâde der-girev est 
Meger ze-hâk-i harâbât bûd 
fıtrat-ı û 

 şarap hırka   

                                                           
3 Kemalüddin Mesûd  Hocendî, Divan, Enstitü-i Hâver-şinasî, Moskova 1975, s.112.;s. 22. 
4 Halil Ersoylu, Cem Sultan’ın Türkçe Divanı, Ankara 1989, s. 54. s. 20. 
5 Ali Nihat Tarlan, Ahmet Paşa Divanı, İstanbul 1966, s.50. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   345 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Hâfız 

Der-heme deyr-i mugân 
nîst çü men şeydâyî 
Hırka câyî girev-i bade vü 
defter câyî  

 şarap 
hırka-
defter 

 
muğ 
mabetleri 

Hâfız 

În hırka ki men dârem der-
rehn-i şerâb evlî 
V’în defter-i bî-manî gark-ı 
mey-i nâb evlî 

 şarap hırka   

Hâfız 

Müflisânîm u hevâ-yı mey u 
mutrib dârîm 
Âh eger hırka-i peşmîn be 
ger u nes’tânend  

 
Saz-
şarap 

hırka   

Bâkî 

Haylî demdür hırka rehn-i 
hâne-i hammârdur 
Havfum oldur ki ola dîvân 
ile defter bile 

şair şarap 
hırka 
dîvân  
defter 

 
hâne-i 
hammâr 

Bâkî 

Destâr-ı hâce hırka-ı sûfî 
ridâ-yı şeyh 
Devr-i lebinde 
meykedelerde yatur girev 

- şarap 

destâr-ı 
hâce 
hırka-ı 
sûfî  
ridâ-yı 
şeyh 

 meykede 

Âlî 

Câme-i ârı girev virmiş 
mugânun pîrine 
Âliyâ evgâr ile mest-i 
harâbîler bizüz  

şâir 
mugânın 
pîri 

câme-i 
âr 

 - 

Âlî 

Sâkiyâ bezm-i fürkatünde 
senün 
Câme-i ten girev yatur 
câma 

şair câm 
câme-i 
ten 

 
bezm-i 
fürkat 

Âlî 

Hırka vü tâcını çok kimse 
girev kıldı meye 
Azmaduk sûfî bu mevsimde 
katı az kaldı 

- mey 
hırka ve 
tâc 

 - 

 
 
Nîzamî, Ali Şir Nevaî, Hüseyn-i Baykara Mevlana ve oğlu Sultan Veled, 

Ahmed Daî, Emir Buharî, Adnî, İbrahim Gülşenî, Fuzulî, Nef‘î, Nabî, Nigârî, 
Mevlana Halid-i Gümüşhanevî ve Aynî, Farsça divan veya divançe sahibi 
şairlerdir. Âtıf, Cinanî, Bâkî,  Haşmet, Kânî, Münif’in İran şiirine yöneldiğini 
Divançeleri olmasa da İran şairlerine Farsça nazireler yazdıkları 
görülmektedir.  Osmanlı padişahları da Farsça’ya ilgisiz kalmamışlardır. Cem 
(Cem Sultan 1459-1495), Selimî (Yavuz Sultan Selîm 1466-1520), Şâhî 
(Şehzade Bayezit 1525-1562), Muhibbî (Kanunî Sultan Süleyman, Muradî (III. 
Murat, 1546-1594) Farsça yazan şairlerdir.  

 
Şeyh Gâlib başta olmak üzere Şahidi İbrahim Dede, Sabuhî Ahmed 

Dede, Fasih Ahmed Dede, Pertev, Mevlevi şairler de Farsça şiirler yazdılar. 
Antepli Aynî de Farsça Divançesi olan Mevlevi şairlerden birdir.  Aynî,  
Ayıntabî Seyyid Hasan (1766-1837)  olarak bilinen manzum lügati ve tarih 
düşürmesiyle meşhur olan divan şairidir. Yirmi yaşlarında okumaya ilgi 
duyduğunu, şiire dair bilgileri öğrendikten sonra 1790'da İstanbul'a gidip 
şairler arasında kendisini gösterdiğini ifade etmektedir. Aynî'nin İstanbul'a 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   346 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

geldikten sonra 1791'de Sultan Ahmed Medresesi'ne devam ettiği, Galata 
Mevlevîhânesi'nde mantık ve riyaziye dersleri gördüğü anlaşılmaktadır. 
1210'da (1795) evlenip aynı yıl mülâzım olduğu, üç yıl sonra ise kadılığa 
geçtiği ve on beş yıl kadı olarak hizmet ettiği kayıtlıdır.  
 Saraya ve devlet ricaline sunduğu şiirler Aynî'nin ikbalinde şairliğinin 
önemli bir rol oynadığını gösterir. Nitekim bir çocuğunun doğumu 
münasebetiyle II. Mahmut'a sunduğu kaside dolayısıyla padişah tarafından 
mücevher nişanla taltif edilerek "mümeyyizü'ş-şuarâ" tayin edilmiştir 
(1251/1835.) 
 Aynî'nin ilk görevi Rumeli Kazaskerliği Dairesi'ndedir. Kısa bir süre 
Matbaa-i Âmire musahhihliğinde de bulunduktan sonra Tayyar ve Râmiz 
paşaların hâfız-ı kütüplük hizmetlerine girmiştir. Son olarak 1831 'de 
Babıâli'deki memurlara Arapça ve Farsça okutmakla görevlendirildi. 
 Aynî İstanbul'da Ölmüş ve Galata Mevlevîhânesi'ne gömülmüştür. Bazı 
kaynaklar biraz da bu sebeple onun Mevlevi olduğunu kaydederlerse de 
kendisi Celvetî ve Nakşî olduğunu açıkça bildirmektedir.  
 1. Sâkinâme: Divanıyla birlikte basılan 1500 beyitlik bir mesnevidir. 
Eserin başında devrin tanınmış bazı şairlerinin takrizleri vardır.  
 2. Dürrü'n-nizâm: Nazmü'l-cevâhir'in ilk şekildir.  
 3. Nazmü'l-cevahir. Mesnevi tarzında 1300 beyitlik manzum bir 
sözlüktür.  
 4. Nusretnâme:  Yeniçeriliğin kaldırılmasıyla ilgili mesnevi şeklinde bir 
eserdir. 
 5. Divan: Oldukça hacimli olan divanı Dîvân-ı Belagat- unvân-ı Aynî 
adıyla basılmıştır (İstanbul 1258). Divanın baş tarafında mesnevi şeklinde 
yazılmış olan iki manzume dikkat çekicidir. Bunlardan biri içki ve işret meclisi 
üzerine, öbürü de Arap, Fars ve Osmanlı şairleri hakkındadır. III. Selim'in katli 
dolayısıyla tercibent şeklinde yazdığı mersiye, dönemine göre bu nevin 
başarılı örneklerinden sayılır. Başta III. Selim ve II. Mahmut olmak üzere 
devrin diğer ileri gelenlerine yazdığı kasideler, Fevziye Abdullah'ın ileri 
sürdüğü gibi onun dalkavukluğunu göstermez. Devrin divan şairleri arasında 
dikkate değer bir şahsiyet olan Aynî,  Tanpınar'ın belirttiği gibi, bariz bir Şeyh 
Galib tesirini asrındaki şiir modalarıyla oldukça çözük, ihmalci bir üslûp ve 
ilhamla birleştirmiş, kaside ve tarih manzumelerinde devrindeki yeniliklerin 
yankılan önemli yer tutan bir şairdir.  
 Türk edebiyatında manzum tarih düşürmede Sürûrî'den sonra en 
başarılı şair kabul edilen Aynî'nin divanının yarısına yakın kısmı tarih manzu-
melerine ayrılmıştır.  
 Nefî ve Nâbî'den de etkilenen Aynî'nin diğer şiirleri tarih manzumeleri 
kadar başarılı değildir. Bunlardan başka XVIII ve XIX. yüzyıl şairlerinden 
Nedîm, Sâmî, Selâm Tâhir, Bağdatlı Esat. Vakanüvis Pertev, Fıtnat Hanım, Halet 
Efendi ve İzzet Molla'ya nazireleri vardır. Eserleri. 
 Divanda Farsça şiirleri de vardır. “Aslında bir divandan çok “Divançe” 
olarak niteleyebileceğimiz bu eser, 1258 (1842) yılında basılan ve yukarıda 
adı geçen külliyatın 38-65. sayfaları arasında yer almaktadır. Toplam 444 
beyitlik Farsça Divan’daki nazım şekilleri şunlardır: 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   347 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

I. Kasideler 
1. Kaside: Şevket-i Buhariye nazire olarak ve Sultan Mahmut övgüsünde 

63 beyitlik kasidedir. 
2. Kaside: Sait Paşa’nın 1252 yılında Sultan Mahmut’a damat olması 
münasebetiyle bir tarih kasidesi hüviyetinde yazılan bu kaside 21 beyittir.  
3. Kaside: Sabık Bağdat valisi Davut Paşa’nın oğlunun 1249 yılında yapılan 
sünnet düğünü için yazılmış sûriyye muhtevalı bir tarih kasidesi olan bu 
manzume 40 beyittir.  
4. Kaside: Sultan Mahmut övgüsünde bir mehdiye olan bu kaside sefir-i 
İran Hudadat Han’ın bir kasidesine nazire olarak yazılmıştır ve 26 beyittir.  
 
II. Gazeller: Farsça Divan’da 32 adet de gazel bulunuyor. 5 beyitlik 9 gazel, 
6 beyitli 1 gazel; 7 beyitli 12 gazel; 8 beyitli 3 gazel; 9 beyitli 2 gazel; 10 
beyitli 1 gazel; 11 beyitli 3 gazel; 19 beyitli 1 gazel bulunmaktadır. 
Divan’daki sırayla: 
 (1.) 1. Gazel Bîdil’e nazire. 

 (2.) 2.Gazel Selâm, Bîdil ve Pertev’e nazire. 
 (3.) 3.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 (4.) 4.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 (5.) 5. gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 (6.) 6.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 (7.) 13.Gazel Sâib-i Tebrizî’ye nazire. 
 (8.) 16.Gazel Bîdil’e nazire. 
 (9.) 18.Gazel İsmet-i Buharî’ye nazire. 
 (10.) 19.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 (11.) 20.Gazel Hoca Neşet’e nazire. 
 (12.) 23.Gazel Bîdil ve Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 (13.) 24.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. Başlıkta nazire olduğu 
yazmıyor. 
  (14.) 26.Gazel Sâib-i Tebrizî’ye nazire. 
 (15.) 29.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. Başlıkta nazire olduğu 
yazmıyor.  
 (16) 31.Gazel Sâib-i Tebrizî’ye nazire.   
 (17) 32.Gazel Şevket-i Buharî’ye nazire. 
 
 Bu 32 gazelden 15’i naziredir. Bunlardan 6 sı Şevket-i Buharî’ye 
naziredir. 4 tanesi Bîdil’e, 3 tanesi Saib-i Tebrizî’ye, 1 tanesi İsmet-i Buharî’ye, 
1 tanesi Hoca Neşet’edir. 
 Gazellerden 2. Gazel Selâm, Bîdil ve Pertev’e 23. Gazel Bîdil ve Şevket-i 
Buharî’ye nazire olmak üzere birden fazla kişiye nazire olarak kaydedilmiştir. 
 Nazire gazellerin başlıklarında Osmanlı şairlerinden Hoca Neşet ve 
Pertev’in adları geçmektedir. 
 
 III. Tahmisler: Farsça Divan’da 2 adet de tahmis bulunmaktadır. 

 1.Tahmis: Şeyh Halit’in bir gazeline tahmistir ki mutarraf tahmis 
şeklindedir. Toplam 7 benttir.  

 2. Tahmis: yavuz Sultan Elim’in bir gazelinin matlaını tahmis 
şeklindedir. Yani bu tahmis Sultan Selim’in bir gazelinin matla beyti üzerine üç 
mısra eklenerek meydana getirilmiştir. Toplam 13 benttir.  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   348 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 Yukarıdaki nazım şekillerinin dışında Farsça Divan’da ikişer beyitlik 2 
kıta ve 1 adet de matla yer almaktadır. Divan’daki  

 
Eski Bağdat Valisi Davut Paşa'nın oğlunun sünnet düğünü için 40 

beyitlik kaside sunmuştur. 
  Be-İstânbul âmed ân destûr-ı ‘âlî-menúabet 
  Meymenet-maúdem şeref-menzil sa‘âdet-fâl şod 

 به  استانبول آمد آن دستور عالى منقبت
 ميمنت مقدم شرف منزل سعادت فال شد

 
Zamanın Padişahının Övgüsünde İran Sefiri Hüdadad Han’ın Kasidesine Nazire 
kaleme alır.  

 بفرستم  ز ستانبول به ايران عينى
 اين غزل را  که  تبرک کندى  اهل  شيراز

  Be-firistem zi-Sitanbûl be-Îrân ‘Aynî 
  În àazel-râ ki teberrük konedî ehl-i Şirâz 

 [Aynî, bu şiiri İstanbul’dan İran'a gönderiyorum. 
Şiirden anlayan Şirazlılar (Hâfız-ı Şirazî'nin memleketi 
olan) bunu uğurlu saysın.] 

 
  Ân Òudâdâd Òan-ı Îrânî men İstanbulîyem 

  Cân u cânânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 
 ايرانى  من استانبوليم آن  خداداد  خان 

 جان  و جانانيم اما اين کجا و آن کجا

[O Hudadad İran Hanı, ben İstanbulluyum. Biz can ve cananız; fakat bu nerede 
o nerede.] 

 
Aynî’nin nazire olarak adlandırdığı şiirlerin başlığında Şevket, Bîdil, 

Sâib’in adları geçmektedir.  
1258 (1842) yılında yayınlanan Aynî Divanı şairin ölümünden 5 beş yıl 

sonradır. Aynî’nin oğlu Gâlib Efendi tarafından Aynî’nin şiirlerinin toplandığı 
birkülliyat şeklinde, bab-ı vala-yı hazret-i seraskeri matnaası musahhihi 
Ahmet Cami Efendi’nin musahhihliğiyle bastırılmıştır. Dolayısıyla Aynî 
Divanı’nın başlıkları da Aynî’nin oğlu Gâlib Efendi ve musahhih Ahmet Cami 
Efendi’nin nezaretinde yerleştirilmiş olmalıdır. 

Bir iki başlıkta yanılma olmuştur.  16. gazel, Saib’e değil; Şevket’e 
naziredir. Divan’da İzzet Molla ile müşterek şiirlerin bulunduğu ifade 
edilmesine rağmen bu gazeller divanda yoktur.  Bu da karşılığı olmayan bir 
başlıktır. 

Aynî’nin Farsça şiirlerinin çoğu Şevket’e naziredir. Bu Farsça şiirlerde 
nazire anlayışının değiştiği göze çarpar. Nazire olması için gerekli şartları 
vezin, kafiye, redif, konu birliği gibi nedenler sayılabilirken Aynî’nin Farsça 
şiirlerinde nazire yazıldığı belirtilen şiirle nazire şiir arasındaki tek bağlantı 
vezin ve redif birliğidir. Hatta Aynî ikinci gazelinin son beytinde Selâm, Bîdil 
ve Pertev ile aynı gazele nazire yazdıkları ve  “çiğ tanesi için” ahbâb 
olduklarını belirtir. Burada “çiğ tanesi” ifadesiyle nazire yazmış olabilecekleri 
şiirden başka değeri çok az olan ve küçük bir etkiyle de kayboluveren değersiz 
maddeyi ima etmektedir. 

 به لطف  طبع  نازک مشربى  روشندلى عينى  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   349 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 سلام  و بيدل و پرتو که  احبابست شبنم را  

  Be-luùf-ı ùab‘ nâzük-meşrebî rûşen-dilî ‘Aynî 

  Selâm u Bîdil ü Pertev ki aóbâbest şeb-nem-râ 

 [Ayni, nazik meşrepli şiir yaratılışın ve çok zarif tutumunla aydın gönlünle çiğ 
tanesi için Selâm, Bidil ve Pertev dosttur.] 

 
Sonuç 
Osmanlı şairleri, Türkçe divanlarının yanında Farsça şiir söylemeyi, 

Farsça divan ve divançe tertip etmeyi marifet saymışlardır. 
Farsça şiir söyleyen şairleri bir kısmı saray çevresinde yetişmiş hatta 

Osmanlı padişahları arasında Farsça divan sahibi şairler de çıkmıştır. Farsça 
şiir söyleme geleneği de Mevleviliğe bağlı şairler arasında gelişmiştir. 
Kendisini Nakşî ve Celvetî ilân eden Antepli Aynî Mevlana ve Mevleviliğe 
duyduğu sevgi ile mevlevilikte karar kılmış olmalıdır. Mevlevi çevrelerden 
özellikle Şeyh Gâlib ve Pertev’e yakın olması nedeniyle Farsça şiir söyleyen 
son dönem şairleri arasından önemli bir yere sahiptir. Şeyh Gâlib, Pertev ve 
Aynî Farsça şiirleriyle İran’daki belli bir geleneği müştereken takip ettiklerini 
ileri sürdüler.  

 
 Kaynakça 
Aksoy, Ömer Asım(1960), "Dürrü'n-nizâm ve Nazmü'l-cevahir", TDAY 

Belleten,  s. 144-171. 
Aksoy, Ömer Asım(1959), Hasan Aynî ve Nazmü’l-cevahir, Gaziantep. 

 Aksoyak, İ. Hakkı(1990), “Aynî Dîvânı (s. 77-123)”, AÜ. DTCF. Lisans 
Tezi, BT. 976 Ede. Ankara. 
 Arslan, Mehmet(1996), “Yeniçeriliğin Kaldırılmasına Dair Edebî Bir 
Metin: Aynî’nin Manzum Nusretnamesi”, Türklük Bilimi Araştırmaları, Sivas, s. 
13-56. 

Arslan, Mehmet(2004), Antepli Aynî Divanı, İstanbul. 
 Banarlı, Nihat Sami(1987), Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul, C. 1 
556. 
 Bursalı Mehmet Tahir(1333), Osmanlı Müellifleri, İstanbul, C. 2, s. 322. 
 Bülbül, İbrahim(1989), Keçeci-zâde İzzet Molla, Ankara, s. 26-27. 

Cevdet, Târih, V, 260; VI, 291; VII, 95, 219. 
 Çavuşoğlu, Mehmet(1981), “Aynî”, Küçük Türk-İslâm Ansiklopedisi, 
Fasikül 3, İstanbul, s. 319-320. 

Çoşkun Ak(2006), Muhibbi Farsça Divan, Ankara. 
 Divan-ı Aynî, Millet Kütüphanesi, Manzum, 309. 
 Dîvân-ı Belâgat-unvân-ı Aynî, İstanbul 1258. 

Divan-ı Sâib, Bursa  GE nr: 4390. 
Divan-ı Şevket, Bursa GE nr:  4190. 

 Doğan, Muhammet Nur(2002), Şeyh Galib, Hüsn ü Aşk, İstanbul. 
Ekber Bihdarvend, Perviz Abbasî Dakani(1376), Bîdîl Divanı, İntişarat-

i İlham, Tahran, (I,II,III Cilt). 
Ergun, Sadettin Nüzhet(tarihsiz), Türk Şairleri, İstanbul, C. II, 602-607. 
Esad Efendi, Bağçe-i Safâ-endûz, İÜ Ktp., TY, nr. 2095, vr. 54ab. 

 Fatîn(1271), Hâtimetü’l-eşâr, İstanbul, s. 309. 
 Fatma Büyükkarcı(1995) “Sakiname Türü ve Aynî'nin Sakinamesi”, 
Yazıdan Söze: Edebiyat Sohbetleri 19-21 Nisan. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   350 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Gürer, Abdülkadir(1993), Şeyh Galib, Divanı,  Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi,  Ankara. 
 Kocatürk, Vasfi Mahir(1964), Türk Edebiyatı Tarihi, Ankara, s. 587-
589. 
 Koçu, Reşad Ekrem(1960), Aynî Hasan Efendi, Ayıntablı Hasan, 
İstanbul Ansiklopedisi İstanbul, C. 3, s. 1622-1624. 
 Leyla Hanım(1303), Nazire-i Gazel-i Aynî, Hazine-i Evrak, nr:16, s. 242-
243. 
 Mecmua, Millî Kütüphane, Yz. A, 4057, A 4012, 25a, A 4059/15, 52a; A 
2741; A 1461; A 825, 14a-145a. 
 Mehmed Süreyya(1311), Sicill-i Osmânî, İstanbul, C. III, s. 613. 

Mehmet Süreyya(1311), Sicill-i Osmânî, C. III, İstanbul,  s. 613. 
Muhammed Emin Riyahî(1995), Osmanlı Topraklarında Fars Dili ve 

Edebiyatı, İstanbul. 
Muhammed Kahraman(1370), Divan-ı Saib, Şirket-i İntişarat-i İlmî 

Ferhengi, Tahran, (I,II,III,IV,V,VI Cilt). 
 Nail Tuman, Tuhfe-i Nâilî, Millî Kütüphane, MFA (A) C. I, s. 5063. 
 Sürûrî Mecmuası(1299), Mahmud Bey Matbaası, İstanbul. 

Şemseddin Sâmî(1314), Kâmusü’l-alâm, İstanbul, C. V, s. 3233. 
Şeyhülislâm Ârif Hikmet Bey, Tezkire, Millet Ktp., Ali Emîrî, T, nr. 789, 

vr. 50ab. 
 Tanpınar, Ahmet Hamdi(1988), 19. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Altıncı 
Baskı İstanbul, s. 92, 93, 252 
 Tansel, Fevziye Abdullah(1997), “Aynî”, İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 
1979, C. 2, Eskişehir,  s. 73-74 

Tarlan, Ali Nihat, Nef‘î’nin Farsça Dîvânı Tercümesi,  
 Ünver, İsmail(1991), “Aynî” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
İstanbul, C.4, s. 270-271. 
 Ünver, İsmail(1988), “Aynî”, Büyük Türk Klâsikleri, Ötüken Söğüt 
Yayınları, İstanbul, C. 7 s. 137-140. 
 Tarlan, Ali Nihat(Haz.)(1946)Yavuz Sultan Selim Divanı, İstanbul, s. 44. 
 Yüksel, Sadreddin(1977), Mevlânâ Halid-i Bağdadî'nin Divan ve Şerhi, 
İstanbul, 136. 

  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   351 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

[DİVANÇE-İ FARSÎ] 
  

  [Mef‘ûlü Mefâ‘îlü Mefâ‘îlü Fa‘ûlün] 
 مفعول مفاعيل مفاعيل فعولن                                  

  Ey nâm-ı to îcâd koned beyt-i ‘adem-râ 

  Tertîb dehed defter-i erbâb-ı úalem-râ 

  Bâ-‘avn-ı to dîvânçe-i ‘Aynî be-nüvîsem 

  Begrift dü-dest-i hevesem levó u úalem-râ 

 اي نام تو ايجاد کند بيت عدم را

 ترتيب دهد دفتر ارباب قالم را
 با عون تو ديوانچهٔ عينى بنويسم

 بگرفت دو دست هوسم لوح و قلم را
Senin adın yokluk evini var ediyor.(Senin adın) kalem erbabının defterini tanzim 
ediyor. Senin yardımınla Ayni'nin divançesini yazıyor. Kalem ve sayfayı iki elimle 
tuttum. 
 

     I 

NAÔÎRE BE-ŞEVKET DER-ŞİTÂYİŞ-İ CENNET-MEKÂN EL-

áÂZİYÜ'S-SULÙÂN MAÓMÛD ÒÂN TÂBE SERÂHU 

  [Mef‘ûlü Fâ‘ilâtü Mefâ‘îlü Fâ‘ilün] 

 ل فاعلات مفاعيل فاعلنمفعو                                    
 

 1 Òâlet zi-dâà-ı lâle şerer âşikâr kerd 

  Òaù ber ‘iõâr-ı âteş gül-râ bahâr kerd 

 خالت ز داغ لاله شرر آشکار کرد 
 خط برعذار آتش گل را بهار کرد

1-Senin ben'in lalenin dağından kıvılcım açığa çıkarttı. Ateşin üzerindeki 
çizgi, gülü bahar yaptı.  

 

 2 La‘l-i lebet ki revnaú-ı yâúût-râ şikest 

  Feyż-i tekellüm-et zi-ãadef dür niåâr kerd 

 لعل لبت که رونق ياقوت را شکست

 فيض تکلمت ز صدف در نثار کرد

2-Senin dudağındaki la'l yakutun revnakını (revacını) geçti. Senin 
konuşmanın feyzi sadeften inci saçtı. 

 

 3 Çeşmet be-roúye dîde-i Hârût-râ be-bend 

  Zülf-et be-siór perçem-i Mârût mâr kerd 

 اروت را ببندهچشمت برقيه ديدهٔ 

 زلفت به سحر پرچم ماروت مار کرد

3-Senin saç telin Marut'un bayrağını yılan yaptı. Senin gözün Harut'un 
gözünün parlaklığını (kulluğunu) kapattı.  

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   352 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 4 Her cevhereş be-ãûret-i gird-âb-ı âteş-est 

  Der-óayretem be-âyine ‘akset çi kâr kerd 

 هر جوهرش بصورت گرداب آتش است

 در حيرتم به آينه عکست چه کار کرد

4-Onun her cevheri, ateş girdabı gibidir. Senin suretin ayineye ne yaptı. 

 

 5 Nergis be-çeşm-i òod zede ‘aynek be-bezm-i bâà 

  Seyr-i nigâh-ı mest-i to râ intiôâr kerd 

 نرگس به چشم خود زده عينک به بزم باغ

 سير نگاه مست تورا انتظار کرد

5-Nergis çiçeği, kendi gözüne bahçenin eğlence gözlüğünü takmış; senin 
sarhoş bakışının seyrini bekledi. 

 

 6 Zülfet be-òod zi-nûr-ı şeb-i úadr tâb dâd 

  Çün hâle-i mâh óüsn-i to-râ der-kenâr kerd 

 زلفت به خود ز  نور شب قدر تاب داد

 چون هالهٔ  ماه حسن تورا درکنار کرد

6-Senin saç telin Kadir Gecesi'nin nuruyla kıvrıldı. Ayın halesi gibi senin 
güzelliğini kenara itti.  

 

 7 Åb-ı óayât der-ôulumât ez-berây-ı û 

  La‘l-i leb-et be-sâye-i òaù iòtiyâr kerd 

 آب حيات درظلمات از براى او 

 لعل لبت به  سايهٔ  خط اختيار کرد

 

7-Karanlıklarda hayat suyu onun için senin dudağının lali yazının gölgesini 
seçti. 

 

 8 Úavs ez-hilâl-i yek-şebe tîr ez-şihâb saòt 

  Ebrû vü àamze nesri felek-râ şikâr kerd 

 قوس از هلال يک شبه تير ازشهاب سخت

 ابرو و غمزه نسر فلک را شکار کرد

8-Senin bir gecelik hilalinin (eğriliği), kavsinden şihab gibi ok atıldı. Kaş ve 
gamze kartalı feleği avladı. 

 

 9 Kâkül sipâh-i fitne keşîd ez-diyâr-ı Çîn 

  Yaàma-gerî-i memleket-i Zengibâr kerd 

 کاکل سپاه فتنه کشيد از ديار چين

 يغما گرى مملکت زنگبار کرد

9-Kâkül, Çin diyarına fitne ordusu çekti. Zengibar memleketinin 
yağmacılığını yaptı. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   353 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 10 Ez-reşk-i òaùù-ı rûy-ı to ey àonca-ı cemâl 

  Bâlîn ü bistereş gül-i zîbâ zi-òâr kerd 

 از رشک خط روى تو اى غنجهٔ جمال

 بالين و بسترش گل زيبا ز خار کرد

10-Ey, güzellik goncası, senin yüz çizgilerini kıskanmaktan, yatak ve yastığı 
hepsi dikenden güzel çiçek yaptı. 

 

 11 Serv-et be-gülşenî ki koned sâye-efgenî 

  Úumrî zi-ùavú-ı âh-ı der-eş óalúa-dâr kerd 

 سروت به گلشنى که کند سايه افگنى

 قمرى ز طوق آه درش حلقه دار کرد

 

11-Senin boyun, bahçede gölge verdiği zaman, kumrunun ah halkasıyla 
kapısında halkalı olmuş. 

 

 12 Der-zîr òaùt-i ‘iõâr-ı to-ra dîd ü ez-óayâ 

  Meşşâùa rûy-ı âyine-râ pür-àubâr kerd 

 در زير خط عذار تو را ديد  و از حيا

 مشاطه روى آينه را پرغبار کرد

12-Onun altında, senin yüzünün hattını gördü. O aynanın yüzünün 
güzelliğini tozlu yaptı. 

 

 13 äad reng cilve rîòt be-meclis òırâm-ı û 

  Ùâvûs-râ be-bâà-ı cinân şermsâr kerd 

 صد رنگ جلوه ريخت به مجلس خرام او

 طاووس را به باغ جنان شرمسار کرد
 

13-Senin yüzünün meclisinde yüz renk cilve koydu. Tavusu cennet 
bahçesinde utandırdı. 

 

 14 Òaù m keşed zi-nûr-ı neôâre berây-ı cem‘ 

  Nergis ki tâ zi-çeşm-i siyâhet şumâr kerd 

 خط مى کشد ز نور نظاره براى جمع  

 نرگس که تا ز چشم سياهت شمار کرد

14-Nurdan çizgi oluyor. Herkes için uzun uzun baksın. Senin siyah gözün 
teker teker tahkik ederken 

 

 15 Ebrû-yı òaù ù-ı püşt-i leb-i yâr-râ be-bîn 

  Ùâú-ı serây-ı gülşen-i óüsneş ki çâr kerd 

 ابروى خط پشت لب يار را به بين

 طاق سراى گلشن حسنش که چار کرد



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   354 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

15-Sevgilinin dudağının üstündeki çiğinin kaşını gör. Onun güzellik sarayının 
bahçesinde neler (çi kâr) yaptı.  

 

 16 Reng-hâyeş úavs-i úazah-i dûdeî keşîd  

  Meşşâùaî ki ebru-yı u vesme-dâr kerd 

  رنگ هايش قوس  قزح  دوده اى کشيد  

 مشاطه اى که ابروى و وسمه دار کرد

16-Onun kaşındaki rastık çekmesiyle, bu gök kuşağındaki renkler siyah oldu.  

 

 17 Naúúâş-ı fikr dest-i to-râ dîd der-óınâ 

  Åb-ı güher ber-âteş-i mercân nigâr kerd 

 نقاش فکر دست تورا ديد در حنا

 آب گهر برآتش مرجان نگار کرد

17-Düşünce ressamı senin elini kınalı gördü. Kıymetli su mercanın ateşi 
üzerine resim çizdi. 

 

 18 Yek rûz ‘ârıż-et be-nümûdî ki her şebem 

  Şevú-i òayâl-i òâl-i to encüm-şumâr kerd 

 مودى که هر شبميک روز عارضت بن

 شوق خيال خال تو انجم شمار کرد

18-Bir gün bana yüzünü gösterdin. Senin beninin hayalinin şevkinden yıldız 
sayar oldum. 

 19 Ez-dâà-hâ-yı sîne vü ez-reng-i òûn-ı dil 

  Deşt-i cünûn-ı men niehet-i lâle-zâr kerd 

 از داغ هاى سينه و از رنگ خون دل

 شت جنون من نکهت لاله زار کردد

19-Sine dağından ve gönül gamının renginden benim delilik çölü lale 
bahçesini kıskandırdı. 

 20 Åh-ı me-râ şenîd felek hey'etem bedîd 

  Ra‘d u hilâl yekşebe zâr u nizâr kerd 

 آه مرا شنيد فلک هيئتم بديد

 ار کردرعد و هلال يک شبه زار و نز

20-Felek benim ahımı duydu; şeklimi gördü. Yıldırım ve bir gecelik hilâl 
ağladı ve inledi. (Perişan oldu.) 

 

 21 Şekvâ konem be-maùla‘-ı dîger zi-meh-ruòî 

  Râz-ı nihân-ı men be-cihân âşkâr kerd 

 شکوى کنم به مطلع ديگر ز مهرخى
 ر کردراز نهان من به جهان آشکا

21-Şikâyet ediyorum. Başka bir mercie, ay yüzlü birisinden, benim gizli olan 
sırrımı dünyaya açıkladım. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   355 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 22 Sâúî zi-bes zamâne merâ pür-òumâr kerd 

  Bâyed be-reng-i bâde úadeó-râ nigâr kerd 

 ساقى ز بس زمانه مرا پر خمار کرد

 ار کردبايد به رنگ باده قدح را نگ

22-Hayat beni öyle sarhoş etti. Kadehi badenin renginde çizmek (yapmak) 
gerekir.  

 23 Hem mest-i ‘aşú hem zi-òod âgâh mî-şevem 

  Ùab‘em be-şevú-i medó ki cür‘a niåâr kerd 

 گاه مى شوم هم مست عشق هم ز خود آ

 طبعم به شوق مدح که جرعه  نثار کرد

23-Hem aşkın sarhoşuyum, hem kendimi anlıyorum. Benim şiir kabiliyetimi 
medh etmek şevkinde yudum sundu.  

 

 24 Òûrşîd-ùal‘atî ki berây-ı münîr-i û  

  Aókâm-ı necm-i òîş felek iòtiyâr kerd 

  خورشيد طلعتى که براى منير او

 احکام نجم خويش فلک اختيار کرد

24-Onun aydınlığı için, güneş yıl yüzlü yıldızların hükümleri için felek onu 
seçti. 

 

 25 Meh-peykerî ki pertev-i nûr-ı fu'âd-ı û 

  Şeb-râ ãabâó-ı ‘îd-ı meserret-şi‘âr kerd 

 مه پيکرى که پرتو نور فؤاد  او
 شب را صباح عيد مسرت شعار کرد

25-O güneş yüzlü onun gönlündeki nurun ışığı, geceyi sevgi dolu bayram 
sabahı yaptı. 

 

 26 Ân şâh-ı mâh-kevkebe eflâk-mertebe 

  İns ü perî be-çâkeriyeş iòtiyâr kerd 

 آن شاه  ماه کوکبه افلاک مرتبه

 انس و پرى به چاکريش اختيار کرد

26-Güneş konuşmanın sahip nizamı konuşmasında kalemin kamışı şeker 
yerine inci saçıyor. 

 

 27 äâóib-niôâm-ı Mıãr-ı belâàat ki der-benân 

  Nây-ı úalem be-cây-ı şeker dür-niåâr kerd 

 صاحب نظام  مصر بلاغت که دربنان

 ناى قالم به جاى شکر در نثار کرد

 

 28 Nâmeş ki ez-metânet es‘ad u meymenet  

  Mûm-ı nîgîn-râ be-òod âhen òiãâr kerd 

  نامش که ازمتانت اسعد او ميمنت



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   356 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 موم نگين را به خود آهن خصار کرد

28-Onun adı hoş ve mutluluk metanetinden mum gibi yüzük taşını 
demirden hisar yaptı. 

 

 29 Maómûd Òan óâmi-i Mekke vü Ùayyibe kû 

  Erkân-ı dîn-râ be-taúvâ üstüvâr kerd 

 ه کومحمود خان حامى مکه و طيب

 ارکان دين را به تقوى استوار کرد

29-Mekke ve Medine'nin hamisi Mahmut Han, dinin temelleri nerede? 

 

 30 Evãâf-ı ‘aúl u rüşd ü åenâ-hâ-yı re'y-i û 

  Der-her düvel cemî‘-i ricâl ü kibâr kerd 

 

 اوصاف عقل و رشد و ثناهاى راى او

 درهر دول جمعئ رجال و کبار کرد

30-Onun akıl ve rüşd vasıfları onun düşüncesinin işi ad ile zikri bütün 
devletlerde herkesi rical ve kibardan yaptı. 

 

 31 Ez-behr-i òidmet-i der-i ‘irfân-medâr-i û 

  Aãóâb-ı ma‘rifet heme terk-i diyâr kerd 

 از بهر خدمت در عرفان مدار او
 ديار کرداصحاب معرفت همه ترک 

31-Onun medar-ı irfanında hizmet için marifet sahipleri yurdundan 
ayrıldılar. 

32. Musvedde vü beyâż-i kitâb-i kemâl-i û  

Münşî-i rûzgâr zi-leyl ü nehâr kerd 

 مسوده و بياض  کتاب کمال او 
 منشی روزگار ز ليل و نهار کرد

32-Onun kitabının kemalinin siyah ve beyazı, hayatın kâtibi gece ve gündüz 
yaptı. 

 

33 Beyne's-süùûr bûy-ı óaúîúat koned òurûş 

 Ez-bes ãaóîfe-râ úalemeş müşg-bâr kerd 

 بين السطور بوى حقيقت کند خروش
 از بس صحيفه را قلمش مشگبار کرد

 

34 Te‘åîr-i feyż-i cünbiş-i gerdûn-ı himmeteş 

 Koh râ çü mevc-i âb-ı revân bî-úarâr kerd 

 تاثير  فيض  جنبش گردون همتش

 که را چو موج  آب  روان  بى قرار کرد

34-Onun himmet feleğinin dönmesinin feyzinin tesiri, dağları akan suyun 
dalgaları gibi huzursuz yaptı.(galeyana getirdi. Hareketlendirdi. 

  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   357 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 35 Ez-ferş tâ-be-‘ârş zamâne be-dest-i û 

  Her õerre-râ be-nûr-ı dil-eş tâb-dâr kerd 

 ازفرش تا به عرش  زمانه به دست او
 هر ذره  را  به  نور دلش تابدار کرد

35-Onun elindeki zaman yerden arşa kadar, her zerreyi gönlünün nuruyla 
ışıklı yaptı. 

 

 36 Dest-i nesîm behr-i niåâr-ı úudûm-râ 

  Naúd-i şükûfe-hâ ki be-ceyb-i bahâr kerd 

 دست نسيم بهر نثار قدوم را

 نقد  شکوفه ها که به جيب  بهار کرد
 

36-Ruzgârın eli ayaklara saçmak için baharın cebinde (içinde) tomurcuklara 
bağışladı. 

 

 37 Şod vaút-i rezm-i sâ'iúa-efgen tüfeng-i û 

  İúlîm-i düşmenân zi-ãadâ lerze-dâr kerd 

 شد وقت رزم سائقه افگن تفنگ او

 اقليم دشمنان ز صدا  لرزه دار کرد

37-Savaş zamanı oldu. Onun tüfeğindeki şimşek çakan düşman 
memleketlerini sesten titretti. 

 

 38 Ez-bîm-i berk-i òançer-i û ez-reg-i sehâb 

  Merrîò-i dîde-râ müje-i eşk-bâr kerd 

 از بيم  برک خنجر او از رگ سحاب

 مريخ  ديده را مژهٔ  اشکبار کرد

38-Onun hançerinin parıltısının bulut damarlarının içerisindeki göz küresini, 
kirpiklerini bu gözyaşı etti. 

 

 39 Meydân-ı ceng-râ be-ser ü çeşm-i düşmenân 

  Sümm-i óayâtveş be-sinân teng ü târ kerd 

 ميدان جنگ  را  بسر و چشم  دشمنان

 سم حياتوش به  سنان تنگ و تار کرد

39-Savaş meydanlarını düşmanların başı, gözü terzi gibi? Kılıçlar da etti ve 
kararttı. 

 40 Ârâmgâh-ı ân şod âàûş-ı burc-ı úavs 

  Çün tîr-i û zi-cevşen-i gerdûn güõâr kerd 

 آرامگاه آن شد آغوش  برج  قوس
 جوشن گردون گذار کرد چون تير او ز

40-Kalenin kemerinin kucağında dinlendi mezar oldu. Onun oku gibi hayatın 
okluğundan (zırhından) geçti. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   358 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 41 Òîzed ‘adû-yı û heme aóvel be-rûz-ı óaşr 

  Tîàeş be-ceng-i kâr-ı dem-i Õü'l-feúâr kerd 

 خيزد عدوى او همه احول به  روز حشر

 تيغش به جنگ کار دم ذو الفقار کرد

41-Onun düşmanı haşr gününde ayağa kalkar. Onun bütün hallerinde 
düşmanı ortaya çıkacaktır. Onun kılıcının kenarındaki işini bu savaşta gibi 
işliyor. 

 42 Rûşen konem òiùâb-ı to-râ çün ãabâó-ı ‘îd 

  Bâ-maùla‘î ki mihr-i cihân i‘tibâr kerd 

 روشن کنم خطاب تو را چون صباح عيد

 با مطلعى که مهر جهان اعتبار کرد

42-Senin hitabını bayram sabahı gibi aydınlatacağım. Cihanın sevgilisi bu 
konuya itibar etsin. 

 43 Ey mihr-i himmetet şeb-i àam-râ nehâr kerd 

  Nûr-ı ‘inâyetet heme-râ tâb-dâr kerd 

 اي مهر همتت شب غم را نهار کرد

 نور عنايتت همه  را تابدار کرد

43-Senin himmetinin sevgisi üzüntü gecesini gündüz yaptı. Senin bağış 
nurun herkesi aydınlattı. 

 

 44 Feyż-âstân u bâb-ı felek-rütbe-i to-râ 

  Erbâb-ı ‘ilm ü resm me'âb u medâr kerd 

 فيض آستان و باب فلک رتبهٔ  تو را

 ارباب علم و رسم مآب و مدار کرد

44-Eşiği feyizli olan ve senin felek rütbeli kapındır. İlim ve yazı erbabını 
senin çevrende etti. 

 

 45 Åb-ı óayât-ı naôm-ı to-râ her ki dîd òând 

  ‘Azm-i remîm-ra be-naôar zinde-dâr kerd 

 آب حيات نظم تو را هر که ديد خواند

 عزم رميم  را به  نظر زنده دار کرد

45-Senin hayat suyunun düzenini kim görürse okudu. Çürümüş kemikleri 
görünürde diriltti. 

 

 46 Te'åîr-i feyż-i luùf-ı to yek úaùre zehr-râ 

  Der-kâm-ı mâr âb dür-i şâh-vâr kerd 

 تاثير فيض لطف تو يک قطره زهر را
 در کام  مار آب در شاهوار کرد

46-Senin lutfunun feyzinin tesiri, bir damla zehri yılanın ağzındaki su büyük 
inci oldu. 

 47 Der-mülketî ki óükm-i to cârî şeved be-‘adl 

  Òil‘at zi-âb-ı ãâf tevâned be-nâr kerd  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   359 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 درملکتى که حکم  تو جارى شود به عدل
  خلعت ز آب  صاف  تواند به نار کرد

47-Herhangi bir memlekette, senin hükmün adaletle uygulanırsa, elbise 
senin saf suyun ateşe değişebilir. 

 48 Mâhî be-nâr geşte semender be-úa‘r-ı âb  

  Ez-bes Òudâ-yı óıfô-ı to pür-iktidâr kerd 

  ماهى به نار گشته سمندر به قعر آب

 از بس خداى حفظ  تو پراقتدار کرد

48-Suyun dibinde ateş ile balık semenden olmuş. Öyle ki Allah, seni 
korumak için, güçlü kılmış. 

 

 49 Naúúâd-ı ùab‘ behr-i rikâb-i hilâl-i to 

  ........... mer cihân-râ a‘yâr kerd 

 نقاد طبع  بهر  رکاب هلال تو

 صدرهٔ طهلاهٔ مر جهان را اعيار کرد

49-Tabiatin değerlendiricisi senin hilâle benzeyen rikabını için ............., 
cihanı ayar etti. 

 

 50 Ez-şarú tâ-be-àarb meh ü âftâb-râ 

  Gerdûn zi-nûr-ı re'y-i to şöhret-şi‘âr kerd 

 به غرب مه و آفتاب رااز شرق تا 

 گردون ز نور راى تو شهرت شعار کرد

50-Doğudan batıya devran eden tabiat, senin düşüncenin nuruyla şöhret 
aldı. 

 

 51 Bâ-în merâtib-i şeref-i pâye-i bülend 

  Åmed be-òâk-i pây-ı to-râ i‘tiõâr kerd 

 با اين مراتب شرف  پاىۀ بلند

 ى تو را اعتذار کردآمد بخاک  پا

51-Bu yüce seviyeli şerefinin mertebesiyle geldi ve ayağının toprağına 
yalvardı. 

 

 52 Cest ez-çerâà-ı meclis-i òaşmet şerâre'î 

  Deryâ-yı semt-i òaãm-ı to-râ şu‘le-zâr kerd 

 جست از چراغ  مجلس خشمت شراره اى

 درياى سمت خصم تو را شعله زار کرد

52-Senin kızgınlık meclisi lambandan öyle bir kıvılcım alevlendi ki senin 
hasmının tarafındaki deryayı alevlendirdi 

 

 53 Ez-behr-i kesb-i rif‘at u şân ü müfâharet 

  Herkes be-âstân-ı to-râ iòtiyâr kerd 

 از بهر کسب  رفعت  و شان و مفاخرت



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   360 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 ا اختيار کردهرکس به آستان تو ر

53-Senin yücelik şan ve iftihar elde etmek için herkes senin eşiğini seçti. 

 

 54 Ez-behr-i àarú-ı òaãm-ı to-râ sür‘at-i ecel 

  Mevc-i serâb-ı deşt-i ‘adem-râ bióâr kerd 

 از بهر غرق خصم  تو را سرعت  اجل

 موج  سراب دشت  عدم را بحار کرد

54-Senin düşmanını boğmak için ecelin sürati serabın dalgası yokluk ovasını 
denizler yaptı. 

 

 55 Yek murà-ı nâ-tüvân ki be-úaãr-ı to lâne sâòt 

  ‘Anúâ-yı Úâf şöhret ü şân-râ şikâr kerd 

 يک مرغ  ناتوان که به  قصر تو لانه ساخت

 عنقاى قاف شهرت و شان را شکار کرد

55-Güçsüz bir kuş senin sarayında yaptı. Kaf ankası şan ve şöhreti avladı. 

 

 56 Ez-her kocâ be-menzil-i maúãûd refte'î 

  Òıżr-ı Òudâ ki râh-ı to-ra sebze-zâr kerd 

 از هر کجا بمنزل مقصود رفته اى
 خضر خدا که راه  تو را سبزه زار کرد

56-Her yerden maksut evine gidene nereden gitmişse Tanrı'nın hızrı senin 
yolunu yeşillik yaptı. 
 

 57 Der-yümn-i în kaãîde hümâ-yı ùabî‘atem 

  Ber-âşyân-ı burc-ı ‘Uùârid úarâr kerd 

 در يمن اين قصيده هماى طبيعىتم

 برآشيان برج  عطارد  قرار کرد

57-Bu kasideyi uğur sayarak benim tabiatımın hüması Utarit burcunda yuva 
yaptı.  

 

 58 Ùab‘em kocâ ki noúùa nehed midóat-i to-râ 

  Netvân be-dest-i penbe şerâre niåâr kerd 

 طبعم کجا که نقطه نهد مدحت تو را

 نتوان بدست  پنبه شراره نثار کرد

58-Pamuğun elinden ateş saçılamayacağı gibi benim tabiatimin senin 
medhine nokta koymaya gücü gücü yoktur. 

 

 59 Çün óarf-ı úâfiye zi-úafes teng-ter şeved 

  Murà-ı òayâl-ı ùab‘-ı me-râ bî-úarâr kerd 

 چون حرف قافيه زقفس تنگتر شود

 مرغ خيال طبع  مرا بيقرار کرد



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   361 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 59-Kafiye harfi kafesten daha dar olursa. Benim hayal kuşumu 
huzursuz kıldı. 

 

 60 ‘Aynî òamûş bâş zi-luùf-ı Òudâ be-òâh 

  Dest-i du‘â be-reng-i icâbet nigâr kerd 

 عينى خاموش باش ز لطف خدا بخواه
 دست دعا به رنگ اجابت  نگار کرد

60-Ayni, sus! Allah'ın lutfundan iste. Dua evinin icabet çizimini yap. 

 

 61 Her dem zi-reşk-i câh u celâl ü kemâl-i to 

  Lâzım zamâne úalb-i ‘adû-râ figâr kerd 

 هر دم ز رشک جاه جلال و کمال تو

 لازم زمانه قلب عدو  را  فگار کرد

61-Senin kemalin ve yücelik makamının kıskanmaktan kader gereği 
düşmanın kalbini yaraladı. 

 

 62 Devrân be-dest-i sâúî-i mevt-i müfâci'e 

  Der-bezm-i òaãm neşve-i mül-râ òumâr kerd 

 دوران بدست ساقى موت مفاجئه

 در بزم خصم نشوۀ مل را خمار کرد

62-Devran (hayat) ölüm sakisini hasmın ziyafetin mülün neşvesi sarhoş 
yaptı. 

 63 ‘Ömr-et dırâz bâd ki müjgân-râ ‘adû 

  Bâ-eşk-i dîde sebze-i òâk-i mezâr kerd 

 عمرت دراز باد که مژگان را عدو 

 با اشک ديده سبزهٔ خاک مزار کرد

63-Ömrün uzun olsun ki düşmanın kirpikleri gözyaşları ile mezar toprağını 
suladı. 

     II 

DÂMÂD ŞODEN-İ SA‘ÎD PAŞA BE-ŞÂH-I ZAMÂN MAÓMÛD ÒÂN 

 محمود خان داماد شدن سعيد پاشا بهشاه زمان

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلن فاعلاتن فاعلاتن                                

 

 1 Der-zamân-ı vaãf-ı sûr u nev-bahâr ârîd câm 

  Bezm-i rindân-ı süòan bî-bâde istâden óarâm 

 در زمان وصف  سور و نوبهار آريد جام

 خن بى باده استادن حرامبزم رندان س

1-Düğünün zamanın vasfında ilkbaharda kadeh söz rintlerinin meclisinde 
kadehsiz durmak haramdır. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   362 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 2 Der-çemen-i üşkûfe-hâ çün bâl-i ùâvûs-ı behişt 

  Reng rengest ü teõerv ü kebg ü úumrî òoş-òırâm 

 درچمن اشکوفه ها چون بال طاووس بهشت

 رنگ رنگست و تذرو و کبک و قمرى خوشخرام

2-Çemende, çiçekler tavus kuşunun kanatları gibidir. Değişik renklerde 
sülün, keklik ve kumru nazlı nazlı yürüyor 

 

 3 Ref‘ kerdend ez-gül ü bülbül niyâz u nâz-râ 

  Dilber-i ser-keş ki şod bâ-‘âşıú-ı mehcûr râm 

 ند از گل و بلبل نياز و ناز رارفع کرد
 دلبر سرکش که شد با عاشق مهجور رام

3-Gül ve bülbülden yalvarma ve nazı kaldırdılar. Asi sevgili ile mehcur olan 
âşığın arası yumuşadı. 

 

 4 Behr-i ãayd-ı muràek-i Pervîz ãayyâd-ı felek 

  İbrişîm-i pertev-i úavs-ı úuzaó-râ kerde dâm 

 بهر صيد مرغک پرويز صياد فلک

 ابرشيم پرتو قوس قزح را کرده دام

4-Kuşcağızı avlamak için feleğin avcısı olan Perviz, gök kuşağının renk 
ibrişimini tuzak yaptı.  

 5 Pür-zi-râh-ı reng-i lâle der-çemen zerrîn úadeó 

  Çeşm-i nergis neş'e-mend üşkûfe-hâ mest-i müdâm 

 پر ز راه رنگ لاله در چمن زرين قدح

 چشم نرگس نشئه مند اشکوفه ها مست  مدام

5-Çemende altın kadeh (papatya), nergisin gözü neşeli çiçekleri sürekli 
sarhoş yaptı. 

 

 6 Taòt-gâh-ı dâver-i òûrşîd şod burc-ı óamel 

  Nûr u feyż-i rûz u şeb-hâ der-tesâvî bi'-t-tamâm 

 تختگاه  داور خورشيد شد برج حمل
 نور و فيض روز و شب ها درتساوى  بالتمام

6-Güneş hükümdarının koltuk yeri, hamel burcuna girdi. Gece ve gündüzün 
feyzi ve nuru tamamiyle eşit oldu. 
 

 7 Åyet-i "Ve'n-nûr" u óükm-i sûre-i "Ve'l-leyl"-râ 

  Mihr ü meh tebyîż ü müsvedde koned her ãubó u şâm 

 آيت "و النور"  و حکم سورهٔ  "والليل" را

 و مسوده  کند هر صبح و شام مهر و مه تبييض

7-Ve'n-nur ayeti ve Ve'l-leyl suresinin hükmünü, güneş ve ay beyaz ve siyah 
yapıyor. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   363 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 8 Der-zamân-ı sûr-ı şâhenşâh bâ-şevú u sürûr 

  Ez-gülistân her ùaraf şod ravża-ı dârü's-selâm 

 در زمان  سور شاهنشاه با شوق و سرور
 گلستان هر طرف شد  روضهٔ  دار السلام از

8-Şehenşahın düğününde şevk sevinç ile gülistanın her tarafından Cennet 
bahçesi oldu. 

 

 9 Óażret-i Sulùân-ı Maómûdü'l-ümem şâh-ı güzîn 

  Pâdişâh-ı rub‘-ı meskûn Dâver-i feròunde-nâm 

 حضرت سلطان محمود الامم شاه گزين

 پادشاه  ربع مسکون داور فرخنده نام

9-Ümmetlerin Sultan Mahmut Hazretleri, seçilmiş şah, Dünyanın dörtte 
birinin hükümdarı, mübarek isimli  hükümdar 

  

10 Sâòt gerdûn ez-şihâb u mâh-ı nev tîr ü kemân 

  Ez-berây-ı ân òıdîv-i úâdir-endâz u be-nâm 

 ساخت گردون از شهاب و ماه نو تير و کمان

 از براى آن خديو  قادرانداز و بنام

10-Felek, o usta nişancı ve tanınmış vezir için aydan ve kayan yıldızdan, ok 
ve yay yaptı.  

 

 11 Kerd ocaà-ı eşúıyâ-râ munùefî der-yek nefes 

  Ån òıdîv-i bü'l-meàâzî şâh-ı Óaydar-intiúâm 

 کرد اجاغ اشقيا را منتفى دريک نفس
 آن خديو بوالمغازى شاه حيدرانتقام

11-O,savaşın sahibi ve Haydar intikamlı şahın bir nefeste eşkıyanın ocağını 
söndürdü. 

 

 12 Ez-zamân-ı ‘adl-ı û mâr u çükek der-lâne'îst 

  Ôeby ü şîr-i ner çü dâder her dü şod der-yek-künâm 

 از زمان عدل  او مار و چکک در لانه ايست

 ظبى و شير نر چو دادر هر دو شد در يک کنام

12-Onun adaletinin zamanında yılan ve serçe aynı yuvadalar. Ceylan ve 
erkek arslanın her ikisi kardeş gibi bir yuvaya geldiler. 

 

 13 Ân veliyyü'n-ni‘met-i ‘âlem ki der-her devletî 

  Ez-nevâl ü cûd u luùf-eş muàtenem şod òâã u ‘âm 

 آن ولى النعمت عالم که در هر دولتى

 از نوال و جود و لطفش مغتنم شد خاص و عام

13-O dünyanın nimet sahibi her devlette ondan dolayı lutuf, bağış ve 
lutfundan herkes pay aldı. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   364 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 14 Ån Sa‘îd Paşa-yı pâkîze-neseb-râ müjde bâd 

  Kerd damad u müşîr-i mu‘teber bâ-iótirâm 

 آن سعيد پاشاى پاکيزه نسب را مژده باد

 کرد داماد و مشير معتبر با احترام

14-O soyu temiz olan Sait Paşa'ya müjdeler olsun. İtibarla muteber vezir ve 
damat yaptı. 

 

 15 Müsteşâr-ı dîn ü devlet ân vezîr-i bî-naôîr 

  äaf-der-i dânende-i ‘ilm-i veàâ fenn-i niôâm 

 مستشار دين و دولت آن وزير بينظير
 هٔ علم  وغا  فن نظام صف در دانند

15-Din ve devletin müsteşarı o benzeri olmayan vezir, fennin metodunu, 
savaş ilmini bilen aslan. 

 

 16 ‘Âúıl ü kâmil müdebbir dâver-i ceng-âşinâ 

  Nâfiõü'l-emr ü ‘asâkir-perver ü Cem-iótişâm 

 عاقل و کامل مدبر داور جنگ آشنا

 نافذ الامر و عساکر پرور و جم احتشام

16-Akıllı, kemal sahibi, tedbirli, savaşa aşina olan. Emri geçerli olan, 
askerleri yetiştiren, Cem ihtişamlı 

 

 17 ‘Ayniyâ vaút-i du‘â-yı müstecâb âmed òamûş 

  Dest-i iòlâãet güşâ ber-dergeh-i Óaú ve's-selâm 

 عينيا وقت  دعاى مستجاب آمد خاموش

 دست اخلاصت گشا بر درگه حق والسلام

17-Ey Ayni! Kabul edilen duanın zamanı geldi. Sus! İhlas elini Hakk'ın eşiğine 
aç. Vesselam. 

 

 18 Tâ-‘arûs-ı bâà-râ meşşâùa-ı bâd-ı bahâr 

  Zînet ü revnaú dehed her sâl ber-vefú-i merâm 

 تا عروس باغ را مشاطهٔ باد بهار
 زينت و رونق دهد هر سال بر وفق مرام

18-Bağın gelinine kadar bahar rüzgarı saçlarını tarasın. Her yıl onun istediği 
süsledi. 

 

 19 Åyed ez-her-sû peyâm-ı nuãret ü fetó ü ôafer 

  Bâd der-taót-ı hümâyûn-eş be-şevket şâd u kâm 

 آيد ازهر سو پيام نصرت و فتح و ظفر

 باد در تحت همايونش به شوکت شاد و کام

19-Her taraftan yardım, fetih ve zafer mesajı geliyor. Onun padişahlık 
tahtında şevketle mutlu olsun ve istediğini elde etsin. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   365 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 20 Óażret-i şehzâdegân ãıhr nühest u åânîyeş 

  Der-óużûr-ı pâdişeh bâşend ilâ-yevmi'l-úıyâm 

 گان سحر نهست و ثانيش حضرت شهزاد
 درحضور پادشه باشند الى يوم القيام

 

20-İlk ve ikinci akrabası şehzadeler hazreti, Padişahın yanında kıyamete 
kadar kalsın. 

 

 21 Reft ez-devlet yekî târîò-i ân-râ müjde-dâr 

  Şod Sa‘îd Paşa devüm damad bâ-şâh-ı enâm 

 رفت از دولت يکى تاريخ  آن را مژده دار

 شد سعيد پاشا دوم داماد با شاه  انام

21-Devletten biri gitti. Onun tarihini müjdeledi. Sait Paşa halkın padişahına 
ikinci damat oldu. 

    1252 

 

     III 

TÂRÎÒ-İ ÒITÂN-I NECL-İ DÂVÛD PAŞA VÂLÎ-İ SÂBIÚ-I BAáDÂD 

 تاريخ خطان نجل داوود پاشا والئ سابق بغداد

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلن فاعلاتن فاعلاتن                               

 1 Herkes-ender sâye-i Maómûd Òân òoş-óâl şod 

  Sûr u şâdî der-cihân şevú ü ãafâ der-bâl şod 

 هرکس اندر سايهٔ محمود خان خوشحال شد
 سور و شادى در جهان شوق و صفا در بال شد

1-Herkes Mahmut Han'ın gölgesinde sevindi. şevk ve safa dünyasında 
mutlulukla uçtu. 

 

 2 Òusrev-i feròûnde-leyl ü server-i fîrûz rûz 

  Dâver-i mes‘ûd-vaút u şâh-ı ferruò-fâl şod 

 خسرو فرخنده ليل و سرور فيروز  روز

 داور مسعود وقت و شاه فروخ فال شد

2-Uğurlu gecenin padişahı, muvaffak olan günün serveri; mutlu vakitli ve 
falında uğur çıkan padişah oldu. 

 

 3 Dâd tîà-ı ma‘delet bâ-dest û óükm-i úażâ 

  Der-ezel sulùâniyeş ber-vech-i istiúlâl şod 

 داد تيغ معدلت با دست او حکم  قضا

 در ازل سلطانش بر وجه استقلال شد

 3-Kaza hükmü adalet kılıcını onun eline verdi. Ezelden 
onun padişahlığı istikbalin yüzü oldu.  

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   366 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 4 Sâúî vü òâce-serâ vü çâker-i derbân-ı û 

  Şâh-ı Faàfûr u Necâşî vü Tiba‘ü Çıpâl şod 

 ساقى و خواجه سرا و چاکر دربان او

 شاه  فغفور و نجاشى و طباع و چيپال شد

4-Saki ve ev sahibi ve onun kapısında hizmetçisi, Fağfur, Habeşistan kıralı, 

Yemen ve Çipal (Lahûr (Hindistanın bir şehri)) hükümdarları oldu. 

   

 5 Òarc u daòleş kâtib-i úudret koned taórîr ebed 

  Åsmân bâ-naúd-i encüm defter-i icmâl şod 

 خرج و دخلش کاتب  قدرت کند تحرير ابد

 دفتر اجمال شدآسمان با نقد انجم 

5-Alış verişteki gelir ve giderini kudret kâtibi, sonsuza kadar yazıyor. Gök 
yüzü sahip olduğu yıldızlar ile özet defter oldu. 

 

 6 Mâ-óaãal der-òırmen-i iósân-ı feyż-efşân-ı û 

  Dâne-i gendüm şod encüm nüh felek àırbâl şod 

 ان فيض افشان اوما حصل در خرمن احس
 دانهٔ گندم شد انجم نه فلک غربال شد

6-Sonuçta kârı, onun feyiz saçan ihsan harmanında yıldız tanesi buğday, 
dokuz felek elek oldu. 

 

 7 Şehsüvâr-ı mülk-i ‘Oåmânî ki der-Meydân-ı Esb 

  Gûy u çevgân-ı ‘Acem bâzîçe-i eùfâl şod 

 که در ميدان اسب شهسوار ملک عثمانى

 گان عجم بازيچهٔ اطفال شد گوى و چو

7-Osmanlı memleketinin muzaffer at binicisi At Meydanı'nda Acemdeki guy 
ve çevgan çocukların oyuncağı oldu. 

 

 8 Óażret-i Dâvûd Pâşâ-yı merâóim-ittiãâf 

  Ma‘delet-perver òıdîv-i õât-ı òayr-a‘mâl şod 

 داوود پاشاى مراحم اتصافحضرت  

 معدلت پرور خديو ذات خير اعمال شد

8-Merhametle sıfatlandırılmış (merhametli, sıfatı merhamet olan), iyi 
amellerin özündeki hidiv oldu. 

 

 9 Bendegî-i âstân u òidmet-i dergâh-ı û 

  Şâh-ı şâhân-ı cihân-râ maùlab-ı âmâl şod 

 و خدمت درگاه او گئ آستان بند

 شاه  شاهان جهان را مطلب آمال شد

9-Onun eşiğindeki kulluk ve hizmet, dünyadaki şahların şahının arzuları 
oldu. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   367 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 10 Bâ-fütûóât ân ricâlü'l-àayb müjde-dâde bâd 

  K'ez hücûm-ı ‘askereş mülk-i ‘adû pâ-mâl şod 

ده بادبا فتوحات  آن رجال الغيب مژده دا   

 کز هجوم عسکرش ملک  عدو پا مال شد

10-O, gayp ricalinin fetihleriyle müjde verilsin. Askerin hücumuyla düşman 
memleketi yerle bir oldu. 

 

 11 Bî-şomârest ez-vezîrân bende-i dergâh-ı û 

  Bâ-òuãûã ân Dâver-i õî-şân u pür-ef’âl şod 

 گاه او ندهٔ دربى شمارست از وزيران  ب

 با خصوص آن داور ذى شان و پرافضال شد

11-Onun kullarının, vezirlerinin o hâkimin özelliği ile dolu mekân ve fazilet 
sahibi oldular. 

 

 12 Be-İstânbul âmed ân destûr-ı ‘âlî-menúabet 

  Meymenet-maúdem şeref-menzil sa‘âdet-fâl şod 

 د آن دستور عالى منقبتبه  استانبول آم

 ميمنت مقدم شرف منزل سعادت فال شد

12-O şan sahibinin emriyle, ayakları uğurlu, menzili şeref, falı uğurlu geldi. 

 

 13 În çünîn ‘allâme-i dâver ne-y-âmed der-cihân 

  Fażl u ‘adleş da‘vet-i men şâhid-i òoş-óâl şod 

 يامد درجهاناين چنين علامهٔ داور ن
 فضل و عدلش دعوت من شاهد خوشحال شد

13-Böyle ilim sahibi hükümdar dünyaya gelmedi. Onun fazileti ve adaleti, 
şahit olan davete sevindirdi. 

 

 14 Óükm ü tedbîreş be-nehc-i şer‘ ü úânûnest ü bes 

  äâóib-i seyf ü úalem dâdâr-ı nîk-ef‘âl şod 

 بيرش به نهج  شرع  و قانونست و بسحکم و تد

 صاحب  سيف و قلم دادار  نيک  افعال شد

14-Onun hükmü ve tedbiri, şeriat ve kanun yolundadır. Bu kadarı yeter. 
Kahramanlık ve bilim sahibiyi işler yapan padişah oldu. 

 

 15 Âb u âteş der-cihân ez-cümle-i eżdâd lîk 

  Der-dil-i pür-óikmeteş ‘ilm ü vezâret óâl şod 

 اضداد ليک آب  و آتش در جهان از جمله 
 در دل  پر حکمتش علم  و وزارت حال شد

15-Dünyada, su ve birbirine zıttır. Lakin, onun hikmet dolu gönlünde, hem 
ilim hem vezaret gibi oldu. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   368 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 16 Ketb-i vaãf-ı maşrıúu'l-envâr-ı feyżeş òâstem 

  Ez-şu‘â-ı mihr-i enver òâme-i men nâl şod 

 کتب وصف  مشرق الانوار  فيضش خواستم

 از شعاء مهر انور خامهٔ من نال شد

16-O'nun feyzinin urların doğuş yerinin vasfının yazmayı istedim. Onun 
sevgi nurunun ışıklarından kalemim inledi. (dayanamadı) 

 

 17 Ehl-i ‘ilm-i Rûm u Tatar u ‘Arab A‘câm u Hind 

  Der-bereş bî-nâm u şân óayrân u deng ü lâl şod 

 اهل علم  روم  و تاتار و عرب اعجام و هند

 در برش بى نام و شان حيران و دنگ و لال شد

17-Rum, Tatar, Arap, Fars ve Hint'in ilim sahibi, onun önünde namsız ve 
şansız, şaşkın, sağır ve dilsiz oldular. 

 

 18 Feyż ü tevfîú-i Òudâ der-lâne-i Úâf-ı Ezel 

  Behr-i ‘anúâ-yı kemâleş her dü perr ü bâl şod 

 فيض و توفيق خدا در لانهٔ قاف ازل

 بهر عنقاى کمالش هر دو پر و بال شد

18-Allah'ın bereketi ve yardımı ezel kafının yuvasında olgunluk ankası için 
her ikisi kanat oldu. 

 

 19 Ez-‘ulûm-ı ôâhir ü bâùın derûn u òâriceş 

  Bâ-füyûżât-ı Òudâ pür-zîb ü mâl-â-mâl şod 

 از علوم  ظاهر و باطن درون و خارجش
 با فيوضات  خدا پر زيب و مالا مال شد

19-Zahir ve batın ilimlerinden onun içinde ve dışında Allah'ın feyizleriyle 
süslü ve dopdolu oldu. 

 

 20 ‘Âlim ü ‘âmil ü vezîr-i ‘âdil ü‘âúıl velî 

  Ân kerâmet-pîşe òayr-endîşe ez-ibùâl şod 

 عالم و عامل و وزير عادل وعاقل ولى

 آن کرامت پيشه خير انديشه از ابطال شد

20-Alim, nüfuzlu, adil vezir ve akıllı o keramet sahibi, hayır düşünenin 
karşısında yok oldu. 

 

 21 Ehl-i isti‘dâd der-bezmeş hidâyet yâfte 

  Her ki dûr ez-bâb-ı feyżeş ü muêill ü dâl şod 

 اهل استعداد در بزمش هدايت يافته
 هر که دور از باب  فيضش  و مضل و دال  شد

21-İstidat ehli onun meclisinde irşat bulmuş. Onun feyiz kapısından uzak 
olan her kişi karanlıkta kalmış ve yolunu şaşırmıştır 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   369 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 22 Mî-koned her rûz u şeb nefsîm beher-i ùâlibân 

  Ender-enbâr-ı ma‘ârif-ùab‘-ı u mikyâl şod 

 مى کند هر روز و شب نفسيم بهر طالبان

 اندر انبار معارف  طبع  او مکيال شد

22-Her gece ve gündüz taliplere taksim ediyor. Onun maarif tabiatli o 
kişinin anbarında ölçücü oldu. 

 

 23 Ån óakîm-i õû-fünûn hey'et-şinâs-ı ‘âlemest 

  Mihr ü meh der-pîş-i û çün úur‘a-ı remmâl şod 

 آن حکيم  ذو فنون هيئت شناس  عالمست

 دمهر و مه در پيش او چون قرعهٔ  رمال ش

23-Fenlerin hükümdarı, âlemin yıldız bilginidir. Güneş ve Ay onun yanında 
remmalin kurrası oldu. 

 

 24 Úadr-i û der-‘âlem-i bâlâ mezâdeş dâde-end 

  Müşterî ins ü sürûşân âsmân dellâl şod 

 قدر  او در عالم  بالا  مزادش داده اند

 ل شدمشترى  انس و سروشان  آسمان دلا

24-Yüce alemde onun değeri mezada verildi. İnsanlar alıcı ve gökyüzünün 
melekleri aracı oldu. 

 

 25 Sünnet-i feròunde-i necl-i sa‘âdet-mend-i û 

  Çün be-emr-i pâdişâhî müjde ‘âlü'l-‘âl şod 

 سنت  فرخندهٔ  نجل  سعادتمند او
 لعال  شودچون به  امر  پادشاهى مژده عال ا

25-Onun saadet sahibi oğlunun uğurlu sünneti padişahın emriyle herkese 
müjde oldu. 

 26 Maôhar-ı tevfîú-i yezdân kân-ı ‘irfân Mîr Óasan 

  Feyż ü isti‘dâd-ı û ber-úadr-i õâteş dâl şod 

 مظهر توفيق  يزدان کان عرفان مير حسن

 ش دال شدفيض و استعداد  او بر قدر ذات

26-Tanrı'nın tevfik mazharı, irfan ocağı, Mir Hasan. Allah'ın tevfik mazharı 
zatının değerinde eğildi.  

 

 27 Úalb-i pür-‘irfân-ı û õât-ı mes‘adet-pîrâ-yı û 

  Maãdar-ı feyż-i Òudâ-dâd aósenu'l-aóvâl şod 

 قلب  پر عرفان او ذات  مسعدت پيراى او

 ض  خدا داد احسن الاحوال شدمصدر في

27-Onun, irfan dolu kalbi ve saadetle süslü elbisesinin zatı Tanrı feyzinin 
mazharı ve en güzel halleri oldu. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   370 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 28 Ser-nüviş-i meymenet-maúrûn-ı u òûb-est ü òûb 

  Ùâli‘-i mes‘ûd-ı ân bâ-devlet ü iúbâl şod 

 خوب است  و خوب سر نويش  ميمنت مقرون او
 طالع  مسعود  آن با دولت  و اقبال شد

28-Onun uğurlu kademi iyidir iyi. Onun mesut olan şanı, devlet ve kiballe 
beraber oldu.  

 

 29 Müjde gerd âmed yekî ‘Aynî me-râ târîò goft 

  Sünnet-i Dâvûd Paşa-zâde bi'l-iclâl şod (1249) 

 عينى مرا  تاريخ  گفت مژده گرد آمد يکى

  سنت  داوود پاشازاده بالاجلال شد

29-Ayni müjde bir araya geldi ve bana tarih söyledi. Davut Paşa'nın 
torununun sünneti yücelikle oldu. 

 

 30 Men be-şevú-i sûr-ı sünnet yek àazel mî-güftem-em 

  Zühre òunyâ-ger felek raúúâã-ı òurrem-bâl şod 

 من  به  شوق  سور سنت يک غزل مي گفتمم
 گر فلک رقاص  خرم بال شد زهره خنيا

30-Ben, sünnet ziyafetinin şevkinde bir gazel söylemekte idim. Zühre 
şarkıcı, felek mutlu uçuşlu oldu. 

 

 31 Sâúiyâ ez-reng-i la‘let bezm-i mey pür-âl şod 

  Cilve vü nâz-ı to bâ-ùâvûs neşve-bâl şod 

 ساقيا از رنگ لعلت بزم   مى  پر آل شد

 جلوه و ناز  تو با  طاووس نشوه بال شد

31- Eyl Saki ! Senin lal gibi dudağının renginden şarap ziyafetimiz kırmızı 
oldu. 

 

 32 Ez-berây-ı revnaú-ı óüsn-i ruòet ey meh-cebîn 

  Pertev-i nûr-ı tecellî âteş-i seyyâl şod 

 از براى  رونق حسن  رخت اى مه جبين

 پرتو نور تجلى آتش  سيال شد

32-Ey ay yüzlü sevgili! Senin yüzünün güzelliğinin cilvesi için tecelli nurunun 
ışıltısı kayan ateş oldu. 

 

 33 Der-Òaùâ vâúi‘ bûdend im-şeb heme ehl-i suòen 

  Çü be-vaãf-ı çîn-i zülfet bes ki úîl ü úâl şod 

 در خطا  واقع  بودند امشب همه اهل  سخن

 چو به  وصف  چين  زلفت بس که  قيل و قال شد

33-Bu akşam söz ehli herkes Hata ülkesinde oldular. Senin zülfünün 
kıvrımının vasfında çok dedi kodu oldu. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   371 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 34 Bûd der-àımd ‘adem şemşîr-i Mirrîò-i felek  

  Òançer-i âfet be-dest-i àamze-i úattâl şod 

  بود در غمد عدم شمشير مريخ فلک

 خنچر آفت به دست غمزهٔ قتال شد

34-Yokluğun kılıç kınında felek Merrih'in kılıcı, afet hançeri öldürücü 
gamzenin eline geçti. 

 

 35 Der-sipihr-i óüsn-i ân òorşîd-i ãubó-ı evc-i nâz 

  Tâbiş-i meh-tâb gerden necm-i tâbân òâl şod 

 در سپهر حسن آن خورشيد  صبح  اوج  ناز 

 تابش  مهتاب گردن  نجم  تابان خال شد

35-Onun güzelliğinin ufkunda, güneş naz evcinin sabahı, ay ışığının 
parlaklığı gerdan, parlayan yıldız ben oldu. 

 

 36 Ey perî ez-hâle vü çeşm-i bütân-ı mehveşân  

  Sâ‘id ü pây-ı to-râ örencen òalòâl şod 

  اي پرى  از هاله و چشم  بتان  مهوشان

 سعيد  و پاى تو را اورنجن خلخال شد

36-Ey Sevgili! Ay şeklindeki sevgilililerin göz ve halesinden, Senin ayağına ve 
bileğine halhal ve bileklik oldu. 

 

 37 Ez-òarâbât-ı ezel tâ bezm-i óûrân-ı behişt 

  Bâ-mey ü maóbûb ‘Aynî ùab‘-ı men meyyâl şod 

 از خرابات  ازل تا  بزم  حوران  بهشت
 با مى  و محبوب عينى طبع  من ميال شد

37-Ezel meclisinde sarhoş olanlardan, cennet hurilerinin ziyafetine kadar 
Ayni benim tabiatim sevgili ve şaraba meyilli oldu. 

 

 38 Ba‘d-ez-în destet güşâ âmîn be-gû bâşed úabûl 

  Çün du‘â-yı în faúîr ez-bâl ü pür-belbâl şod 

 بعد از اين دستت گشا  آمين  بگو باشد قبول

  چون دعاى اين فقير از بال و پر بلبال  شد

38-Bundan sonra elini aç, amin de. Bu fakirin duası kanattan çok belbal 
olur. 

 

 39 Tâ ki der-‘âlem be-feyż-i òâliú-i kevn ü mekân 

  Sâ‘at ü rûz u şeb ü usbû‘ mâh u sâl şod 

 تا  که  در عالم به  فيض  خالق  کون و مکان

 ساعت و روز و شب  و اسبوع  ماه و سال شد

39-Bu âlem, kevn ve mekanın yaratıcısının feyzi ile saat, gece, gündüz, 
hafta, ay ve yıl oldu. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   372 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 40 Bâ-òulûã ez-cân u dil der-óaúú-ı ân vâlâ-himem  

  Dem-be-dem herkes be-gûyed nâ'il-i âmâl şod 

  ا خلوص  از جان  و دل در حق آن والا هممب

 دمبدم هرکس بگويد نائل  آمال شد

40-Can ve gönülden o yüce himmetli kimse hakkında herkesin isteklerine 
ulaştığı söyleniyor. 

       

IV 

NAÔÎRE BE-ÚAäÎDE-İ SEFÎR-İ ÎRÂN ÒUDÂ-DÂD ÒÂN DER-

SİTÂYİŞ-İ ŞÂH-I ZAMÂN  

 نظيره  به قصيدهٔ سفير ايران خداداد خان در ستايش شاه زمان

  [Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilün] 

 فعلاتن فعلاتن فعلاتن فعلن                                   

 

 1 Ey der-i ‘arş medâr-ı to melâ'ik-râ bâz 

  Aùlas-ı çerò-i reh-i taòtgehet pây-endâz 

 اى  در عرش مدار  تو ملائک را  باز
 اطلس  چرخ  ره  تختگهت پاى انداز

1-Senin meleklere açık olan medar arşının kapısında, seni taht yerinin 
çarhının atlası ayak altına seren 

 

 2 Òâriúu'l-‘âde ki der-def‘-i fiten-hâ kerdî 

  Şod bâmdâd-ı kerâmât-i u be-feyż-i i‘câz 

 خارق العاده که در دفع  فتنها  کردى
 شد بامداد کرامات او به  فيض  اعجاز

2-Fitneleri def etmekte olağanüstülükler yaptın. Onun sabah 
kerametlerinde ve mucizelerinin feyzinden  
 

 3 Zîr-i ân sâye-i şeh-bâl-i hümâ-yı ‘adlet 

  Laóm-ı muràân óarâmest be-cins-i şehbâz 

 زير آن سايهٔ شهبال هماى عدلت
 لحم  مرغان حرامست به  جنس  شهباز

3-O adalet kuşunun şah kanadının gölgesinin altında kuşların ete şahbaz 
cinsine haramdır. 

 

 4 Ney be-devrân-ı ãalâóat eåer-i menhiyât 

  Ne-şeved muùrib ü sâúî ney ü mey-râ dem-sâz 

 نى به دوران  صلاحت  اثر  منهيات

 نشود  مطرب  و ساقى نى و مى  را دمساز

4-Men edilen şeylerin uygunluk dönemi değil. Mutrip saki. ney ve mey 
birbirine demsaz olmuyor. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   373 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 5 Şâhid-i ùâli‘-i iúbâl-i to her ãubó u mesâ 

  Pür-efrûz cemâl-i meh ü mihr-est be-nâz 

 شاهد  طالع  اقبال  تو هر صبح و مسا

 پر افروز جمال  مه  و مهر است به ناز

5-Senin ikbal talihini gören, her sabah ve akşam Ay ve güneşin yüzü naz ile 
parlamaktadır. 

 6 Òâdim-i beyt-i Òudâ óâmî-i dîn ü devlet 

  Ôıll-i Óaú nâ'ib-i peyàamber ü şâh-ı mümtâz 

 خادم  بيت  خدا حامئ  دين و دولت

 ظل حق نائب  پيغمبر و شاه  ممتاز

6-Allah'ın evinin hizmetçisi, divan ve devletin hamisi. Allah'ın yeryüzündeki 
gölgesi ve mümtaz olan şah. 
 

 7 Kes be-devret ne-zend dem zî-cefâ vü âşûb 

  Meger ân àamze-i ‘âşıú-küş şûò-ı ùannâz 

 کس به  دورت نزند دم ز جفا و آشوب

 مگر آن غمزهٔ عاشق کش شوخ  طناز

7-Aşıkları öldüren gamze ve şakacı şuhtan başka senin devrinde kimse 
karışıklık ve cefadan söz etmiyor.  

 

 8 Ey Òudâvend-i zamân dâver-i maómûd-òıãâl 

  Bendegân-ı der-i iclâl-i to Maómûd u Ayâz 

 اى خداوند  زمان داور محمود خصال

 بندگان  در  اجلال  تو محمود و آياز

8-Zamanın hâkimi, beğenilmiş hasletli Mahmut Han Senin yüce kapının 
bendeleri, Mahmut ve Ayaz gibi 

 

 9 Vaúıf-ı nükte-i sırr beste-i úânûn u óikem 

  ‘Ârif-i ‘ilm-i ledün Óıżr-ı nebî-râ hem-râz 

 واقف  نکتهٔ  سر بستهٔ  قانون و حکم

 عارف  علم  لدن خضر  نبى را همراز

9-Sır noktasını anlayan, kanun ve hükümler yapan ledün ilminden anlayan, 
Hızır peygamberin sırrını paylaşan. 
 

 10 Âyed âvâze-i "Yâ Óaú" firâz-ı melekût 

  Be-nişân tîr-zened ân şeh-i úâdir-endâz 

 آيد آوازهٔ  "يا حق"  فراز ملکوت

 به  نشان تير زند آن شه  قادر انداز

10-İlahi âlemin üstünden "Ya Hak" sesi geliyor. O usta nişancı padişah ok 
atıyor. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   374 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 11 Düşmenet behr-i temâşâ ki be-her mil‘abe reft 

  Ber-sereş peyża şikeste felek-i şu‘bede-bâz 

 دشمنت بهر  تماشا  که به  هر ملعبه رفت

 بر سرش پيضا  شکسته  فلک  شعبده باز

11-Senin düşmanın herhangi bir oyuna temaşa için gittiğinde, Sihirbaz 
felek, onun başındaki yumurtayı kırmış. 

 

 12 Òâtem-i devr-i zamânî ki be-ümmîd-i kerm 

  Rû-nihâdend be-dergâh-ı to şâhân be-niyâz 

 خاتم  دور  زمانى که به  اميد  کرم

 رو نهادند  به  درگاه  تو شاهان به  نياز

12-Sen zamanın devrinin Hatemisin. Senin dergâhına şahlar niyaz ile 
yüzlerine çevirdiler. 

 

 13 Her kelâmî ki to ez-behr-i şerî‘at goftî 

  Feyż ü ilhâm-ı Òudâ bûd óaúîúat ne-mecâz 

 هر کلامى که  تو از بهر  شريعت گفتى

 فيض  و الهام  خدا بود حقيقت نه مجاز

13-Sen şeriat için herhangi bir söylemişsen, Allah'ın hakikati idi. Mecaz 
değildi. 
 

 14 Mihr ez-pertev-i òod bister ü bâlîn-i to sâòt 

  Mâh şod penbe-zen-i ãubó-ı ãabâóet be-zâr 

 مهر از پرتو  خود بستر و بالين  تو ساخت

 ماه شد پنبه  زن  صبح  صباحت به  زار

14-Güneş, ışıkları ile senin için yastık ve yatak yaptı. Ma, ağlayarak güzellik 
sabahının hallacı oldu. 

 

 15 Men çi gûyem ki be nüh rütbe zi-eflâk-i berîn 

  Pâye-i úadr-i bülend-i to firâz-est u firâz 

 من چه  گويم که  به نه  رتبه  ز افلاک  برين

 پايه  قدر  بلند  تو فراز است  و فراز

15-Ben ne söyleyim. senin değerin feleklerin mertebesinden üstündür. 

 

 16 Cümle ef‘âl-i to maúbûl be-nezd-i ‘âlem 

  Heme eùvâr-ı to memdûó u müsellem mümtâz 

 جمله  افعال  تو مقبول به  نزد  عالم
 همه  اطوار  تو ممدوح  و مسلم  ممتاز

16-Bütün işlerin âlemlerin katında kabul edilir. Senin bütün tavırların 
övülmüş ve beğenilmiştir. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   375 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 17 Mând der-râh be-menzilgeh-i vaãfet ne-resîd 

  Gerçi şod raòş-ı ùabî‘at be-hevâ-yı tek ü tâz 

 ماند در راه  به  منزلگه  وصفت نرسيد

 گرچه  شد رخش  طبيعت به  هواى تک  و تاز

17-Tabiat atı dört nala giderse senin havanda, senin vasıf menzilini yolunda 
kaldı. 

 

 18 Be-firistem zi-Sitanbûl be-Îrân ‘Aynî 

  În àazel-râ ki teberrük konedî ehl-i Şirâz 

 بفرستم  ز ستانبول به ايران عينى

 اين غزل را  که  تبرک کندى  اهل  شيراز
 

18-Ayni, İstanbul'dan İran'a gönderiyorum. Bu gazeli şiirden anlayan (Hafız-ı 
Şirazi'nin memleketi olan) uğurlu saysın. 

 

 19 Ân perî-çihre ki ber-dâş zi-ruò-ı burúa‘-ı nâz 

  Kerd ez-‘aks-i cemâl âyine-râ óayret-sâz 

 آن پرى چهره  که  برداش  ز  رخ  بورقع  ناز

 کرد  از عکس  جمال آينه  را حيرتساز

19-O peri yüzlü sevgili yüzündeki örtüyü kaldırdı. Yüzünün aksiyle aynayı 
hayret içinde bıraktı. 
 

 20 Miål-i efsâne-i mâr-ı siyeh imşeb ey mâh 

  Bes ki ez-midóat-i gîsû-yı to şod baóå-i dırâz 

 مثل  افسانهٔ  مار  سيه  امشب اى ماه

 رازبس که  از مدحت  گيسوى تو شد بحث  د

20-Ey ay gibi sevgili. siyah yılanın efsanesi gibi senin saçlarının methi de o 
kadar uzun bahis oldu. 

 

 21 Kîmiyâ-yı eåer-i ‘ışú-ı óaúîúî ãûfî 

  Ne be-óacc u ne zekât u ne ãıyâm u ne nemâz 

 کيمياى  اثر عشق  حقيقى صوفى

 نه نماز نه به  حاج  و نه زکات  و نه صيام  و

21-Sufi, hakiki aşk eserinin kimyası, hac, zekât, oruç ve namaz değildir. 
 

 22 Nûş gûş-ı mey ü ney naôra-ı maóbûb òarâm 

  Lîk der-meõheb-i rindân süòan hest cevâz 

 نوش گوش  مى   و نى نظرهٔ  محبوب خرام

 ليک در مذهب  رندان سخن هست جواز

22-Afiyet olsun. Neyin ve şarabın sesini dökülürken çıkardığı sesi dinlemek, 
sevgiliye bakmak haramdır. Ancak söz rintlerinin mezhebinde bunlar için 
cevaz vardır. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   376 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 23 Dîd ‘Aynî be-cihân dilber-i fettân bisyâr  

  Ne-şeved hîç be-‘işve be-to ey şûòenbâz 

  دلبر  فتان  بسيار  ديد عينى  به  جهان

 نشود  هيچ  به  عشوه  به  تو اى  شوخ انباز

23-Ayni, cihan o kadar dilber gördü. senin gibi şakacı şuhun işvesine kimse 
yetişemedi. 

 

 24 Der-du‘â-yı to eyâ mefòar-ı şâhân-ı cihân 

  Kerdem în mertebe-i feyż-i suòan-ra iórâz 

 ا مفخر  شاهان  جهاندر دعاى  تو اي
 کردم  اين مرتبهٔ  فيىض  سخن را  احراز

24-Dünya sultanlarının iftiharında senin duada, bu sözün senin duanla 
feyzinin mertebesini elde itmişim. 

 

 25 Müjde-i fetó ü meserret şinevî ez-her sû 

  Òoş buved õât-ı hümâyûn-ı to bâ-‘ömr-i dırâz 

 مژدۀ  فتح و مسرت شنوى  از هر سو
 خوش بود ذات  همايون  تو با  عمر  دراز

25-Her taraftan sevinç ve müjde sesleri duyuyorsan, senin yüce zatın uzun 
bir ömürle ne hoştur. 

 

 26 Dem-be-dem ez-şerer-i âteş-i derd ü miónet 

  Tâ úıyâmet şeved a‘dâ-yı to der-sûz u güdâz 

 دمبدم  از شرر  آتش  درد  و محنت
 تا  قيامت شود اعداى تو در سوز و گداز

 

26-Sürekli dert ve mihnetinin ateşinin şulesiyle kıyamete kadar senin 
düşmanların yanıp; kıvranırlar. 

    

   áAZELİYYÂT 

   NAÔÎRE BÂ-BÎDİL 

 ظيره با بيدلغزليات ن                                   

    I 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                            

Aynî 

 سرشک  بلبل  از بهر وضو  آب است شبنم را
 شکفت غنچۀ  گل چاک  محراب است  شبنم را

 1 Sirişk-i bülbül ez-behr-i vüżû âb-est şeb-nem-râ 

  Şüküft-i àonçe-i gül çâk-i miórâb-est şeb-nem-râ 

1-Çiğ tanesi için, bülbülün gözyaşları abdest almak için su değerindedir. Çiğ 
için gül goncasının açılması mihrabın açılmasıdır. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   377 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

Bîdil6 
ناب است شبنم را ی گدازگوهر دل باده  

 نم چشم تحيرعالم آب است شبنم را

Güdâz-ı gevher-i dil bâde-i nâb est şeb-nem râ 

Ne çeşm-i tahayyür ‘âlem-i âb est şeb-nem râ 

Gönül mücevherinin yanışı şebneme (çiğe) halis şaraptır. Hayret gözünün 

çiği şebneme su âlemidir. 

 

Aynî 

 به محويت شود دل  بهرمند  از عالم  انوار
 مهتابست شبنم راصفاى  بى وجودى  شير  

 2 Be-maóviyyet şeved dil behremend ez-‘âlem-i envâr 

  äafâ-yı bî-vücûdî şîr-i meh-tâbest şeb-nem-râ 

2-Kendini mahv ederek gönül nurlar âleminden kazanç sağlar. Çiğ tanesi 
için, yokluk safası, ay arslanı gibidir. 

 

Bîdil: 

با ظلمت غفلتنگردد جمع نور اگهی   
 صفای دل نمک در ديدهٔ خواب است شبنم را

Negerded cem‘ nûr-ı âgâhî bâ zulmet-i gaflet 

Safâ-yı dıl nemekdâr dîde-i hâb est şebnem râ 

Bilim ışığı gafletin karanlığı ile birleşmez. Gönül sefasi şebnemi uykulu 

gözüne tuz gibidir. (bu mısrayı tam da anlamadım) 

 

Aynî 

 به شوق  آفتابى  گاه افتد گاه  برخيزد
 گلرنگ  شفقها بادهٔ ناب است  شبنم را

 3 Be-şevú-i âftâbî gâh üfted gâh ber-òîzed 

  Gül-reng-i şafaú-hâ bâde-i nâb-est şeb-nem-râ 

3-Basiret erbablarını gönül bilgisinin feyzinden çiğ tanesi için onun temiz 
vücudunun tamamı uyumayan göz gibidir. 

 

Bîdil: 

 جهان آيينهٔ دلدار و حيرانی حجاب من
 چمن صد جلوه و نظاره ناياب است شبنم را

Cihân âyîne-i dildâr ü hayrânı hicâb-ı men 

Çimen sad cilve ü nazzâre nâ-yâb est şebnem râ 

[Cihan sevgili aynası ve şaşkınlık benim hicabım. Çimen yüz cilvede ve 

şebneme bakanlar çok enderdirler.] 

                                                           
6 Bi-dil Divanı, s. 446 ve 447. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   378 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

Aynî 

 ز ارباب  بصيرت  گشت  از فيض  دل آگاهى
 سراپا  جسم  پاکش چشم  بي خوابست  شبنم را

 4 Zi-erbâb-ı baãîret geşt ez-feyż-i dil-âgâhî 

  Ser-â-pâ cism-i pâkeş çeşm-i bî-òâbest şeb-nem-râ 

4-Güneşin sıcaklığı bazen artıyor, bazen azalıyor çiğin karşısında şafak renkli 
güller, saf şarap gibidir. 

 

Bîdil: 

روم در اشک نوميدی وطن دارمبه هرجا می  
 ز چشم خود جهان يک دشت سيلاب است شبنم را

Be her câ merevem der eşk-i nevmîdî vatan dârem 

Zi çeşm-i hod cihân yek deşt seyl-âb est şebnem râ 

[Her yere gitsem ümitsizlik göz yaşında iskan ediyorum. Dünya şebneme 

kendi gözyaşından sel suyu ile dolan bir ovadır.] 

 

Aynî 

 به هر فصل  بهار از خود هزاران درس مى خواند
 ورق هاى گلستان شرح  صد بابست شبنم را

 5 Be-her faãl-ı bahâr ez-òod hezârân ders mî òând 

  Varaú-hâ-yı gülistân şeró-i ãad-bâbest şeb-nem-râ 

 

5-Her bahar mevsimi bülbüller kendisinden ders alıyor. Çiğ için, gül 
bahçesinin (Sadi'nin Gülistan adlı eseri) yaprakları (sayfaları) yüz konunun 

şerhidir. 

 

Bîdil: 

، چشم هوس گر شرمناک افتدتماشا نيست کم  
 حيا آيينهٔ گلهای سيراب است شبنم را

Temâşâ nîst kem çeşm-i heves ger şermnâk üftâd 

Hayâ âyıneyî golhâ-yı sîr-âb est şebnem râ 

[Temaşa az değildir. Eğer heves gözü utansa. Haya şebneme güzel güllerin 

aynasıdır.] 

 

Aynî 

 ر عالم  آبى که  اى  ساقىبه گلشن آمدم  ب
 حباب  گل عرق چون در  ناياب است شبنم را

 6 Be-gülşen âmedem ber-‘âlem-i âbî ki ey sâúî 

  Óabâb-ı gül-‘araú çün dürr-i nâ-yâb-est şeb-nem-râ 

6-Ey saki! gül bahçesine içki âlemi yapmak için geldim. Çiğ tanesi için gülün 
terlemesinden çıkan kabarcıklar, bulunmayan (çok kıymetli) inci gibidir. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   379 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

Bîdil: 

 گل اشکم اگر منظور جانان شد عجب نبود
 گذر در چشم خورشيد جهانتاب است شبنم را

Gül-i eşkem eger menzûr-ı cânân şod ‘aceb nabvad 

Güzâr der-çeşm-i horşîd-i cihân tâb est şebnem râ 

Gözyaşı çiçeğim eğer sevgilinin makbulü olsa şaşılakcak değildir. Şebnemin 

yolu cihanı aydınlatan güneşin gözünden geçer. 

 

Aynî 

 سحرخيزى  فيوضات  الاهى  را  سبب باشد
 که  انوار تجلى  چشم  پر تابست شبنم را

 7 Seóer-òîzî füyûżât-ı ilâhî-râ sebeb bâşed 

  Ki envâr-ı tecellî çeşm-i pür-tâbest şeb-nem-râ 

7-Erken kalkmak ilahi feyizlere sebep oluyor. Çiğ için, tecelli nurları, aydınlık 
göz gibidir. 

 

Bîdil: 

کمند غفلت اهل نظر باشدخط خوبان  
گلشن رگ خواب است شبنم راگلهای اينرگ  

Hat-ı hûbân kemend-i gaflet-i ehl-i nazar bâşed 

Râg-ı golhâ-yı în gülşen râg-ı hâb est şebnem râ 

Güzellerin hattı nazar ehline gaflet ipi gibidir. Şebneme bu bahçenin 

güllerinin damarı uyku damarıdır. (zaif noktasi uykysudur.) 

 

Aynî 

 بن هر شاخ  گل از گريۀ  طوفان خيس حسرت شد
 نظرها  موج  بحر  اشک خون آبست شبنم را

 8 Bün-i her şâò-ı gül ez-girye-i ùûfân-òîs-i óasret şod 

  Naôar-hâ mevc-i baór-ı eşk-i òûn-âbest şeb-nem-râ 

 

8-Her gül altı fırtınanın ağlamasından hasretten ıslandı. Çiğ tanesi için, 
bakışlar, göz yaşları deryasının dalgasıdır.  
 

Bîdil: 

تظار مهر تابانشکنم در انفضولی می  
کجا تاب است شبنم راگرفتم پرده بردارد،  

Fuzulî mıkonem dar intezar-ı mıhr-i tabanaş 

Gireftem parde bardarad kocâ tab est şebnem râ 

Onun parlayan güneşinin beklentisinde mudahele ediyorum.diyelim perdeyi 

açtıç şebnemin nerde ona takatı var. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   380 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Aynî 

 به ديده  وصلت  دلدار نور حيرت افزا آيد
 کنار  مهر عالم تاب  گردابست شبنم را

 9 Be-dîde vuãlat-ı dildâr nûr-ı óayret-efzâ âyed 

  Kenâr-ı mihr-i ‘âlem-tâb gird-âbest şeb-nem-râ 

9-Sevgiliye kavuşmak gözün hayret ışığını çoğaltıyor. Çiğ tanesi için, dünyayı 
saran ayın kenarındaki girdab oluyor. 

 

Bîdil: 

 به وصل گلرخان نتوان کنار عافيت جستن
، خون جگرآب است شبنم راگلکه درآغوش  

Be vasl-ı gül-ruhân netvân kenâr-ı ‘âfıyet cüsten 

Ki der âgûş-ı gül hûn-ı ciger âb est şeb-nem râ 

Güzellerin vuslatında sıhhat aramak olmaz.Çünkü gülün kucağında şebneme 

su, ciğer kanıdır. 

 

Aynî 

 به دل آيينهٔ  جنبش نما  دارد ز عکس  فيض
 هواى پر لطافت سر  سيم آبست شبنم را

 10 Be-dil âyîne-i cünbiş-nümâ dâred  zi-‘aks-i feyż 

  Hevâ-yı pür-leùâfet sırr-ı sîmâb-est şeb-nem-râ 

10-Feyiz resminde hareket eden ayna vardır. Çiğ tanesi için, letafet ile dolu 
hava civanın sırrı gibidir. 

 

Bîdil: 

 ضعيفی تهمت چندين تعلق بست بر حالم
 ز پا افتادگی يک عالم اسباب است شبنم را

Za‘îfî töhmet-i çendîn ta‘alluk best ber hâlem 

Zi- pâ üftâdegî yek ‘âlem esbâb est şebnem râ 

Güçsüzlük halime oldukça  taalluk iftirasını attı. Ayaktan düşmek şebneme 

bir dünya sebeptır. 

Aynî 

 چو بلبل  اين غزل  عينى  به  باغ  نظم  بيدل گفت
 که هر مصرع  شاخ  ورد  سيرآبست  شبنم را

 11 Çü bülbül în àazel-i ‘Aynî be-bâà-ı naôm-ı Bîdil güft 

  Ki her mıãrâ‘ şâò-ı verd-i sîr-âb-est şeb-nem-râ 

11-Ayni bir gazeli bülbül gibi şiir bahçesinde söyledi. Çiğ tanesi için, her 
mısra suya kanmış gül dalı gibidir. 

 

Bîdil: 

Hayâ bâl-i heves râ mâni‘-i pervâz mî-gerded 

Nigeh der dîde-i Bîdil mevce-i âb est şeb-nem râ 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   381 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

گرددحيا بال هوس را مانع پرواز می  
 نگه در ديده بيدل موجهٔ آب است شبنم را

Heves kanatının uçmasını haya engelliyor. Bidil’in gözüne bakmak, 

şebneme bir su dalgası gibidir. 

 

 

     II 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                              

 1 Seóer feyż-i bahârî ‘âlem-i âb-est şeb-nem-râ 

  Reg-i gül mevc-i ãahbâ-yı şafaú-tâb-est şeb-nem-râ 

 

 سحر  فيض  بهارى عالم  آبست  شبنم را

 رگ  گل موج  صهباى شفق تابست شبنم را

1-Çiğ tanesi için, bahara ait feyz seheri içki içilen âlem gibidir. Çiğ tanesi için 
gül damarı kadehin dalgasıdır. 

 

 2 Temâşâ kon tecellî-hâ-yı feyż-i bâà-ı imkân-râ 

  Ki der her õerre ãad mihr-i cihân-tâb est şeb-nem-râ 

 تماشا  کن تجليهاى فيض  باغ  امکان را

 ذره صد مهر جهانتابست شبنم را هرکه  در

2-İmkân bahçesinin feyiz tecellilerini seyret. Çiğ tanesi için her zerresinde 
dünyayı aydınlatan yüz güneş var. 

 

 3 Çi rûşen-dil ki ender àafleteş ta‘bîr-i âgâhî 

  äabâó-ı feyż-eåer âyîne-i òâbest şeb-nem-râ 

 چه روشندل که  اندر غفلتش تعبير  آگاهى

 نۀ خوابست شبنم راصباح  فيض اثر آيي

3-O kadar aydınlık gönüllü ki onun gafletinde bile bilgi vardır. Çiğ tanesi için 
feyiz görünüşlü sabah, uyku aynasıdır. 

 

 4 Be-farú u cem‘ âmed şod beúâ-ender-fenâ yâbed 

  Zi-baór-ı vaódet în-câ úaùre işrâb-est şeb-nem-râ 

 شد بقا  اندر فنا  يابد به فرق و جمع آمد

 ز  بحر  وحدت  اينجا  قطره اشرابست  شبنم را

 

4-Cem ve fark geldi. varlık yokluk içinde oldu. Çiğ tanesi için, vahdet 
denizinde katre yerine şarap gibidir. 
 

 5 Be-baór-ı bî-òodî yek mevce òord ez-àavùa-ı óayret  

  Güşâde dîde-i òod úa‘r-ı gird-âbest şeb-nem-râ 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   382 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  به  بحر  بى خودى  يک موجه خورد  ازغوطهٔ حيرت
 گشاده  ديدهٔ  خود  قعر  گردابست شبنم را

5-Kendinden geçme denizinde hayret dalışından bir dalga vardır. Çiğ tanesi 
için gözü açık fakat o girdabın ta dibindedir. 
 

6 Be-her laóôa zi-farù-ı àayret-i gül der-hevâ-dârî 

  Nigâh-i çeşm-i bülbül tîr-i per-tâb-est şeb-nem-râ 

 به هر لحظه  ز  فرط  غيرت  گل در هوادارى
 نگاه  چشم  بلبل تير  پرتابست  شبنم را

 6-Gülün kıskançlığının taşkınlığından her lahza onun tarafını 
tutmakta. Çiğ tanesi için bülbülün gözünün (kadehin) bakışı uzağa giden bir 
ok gibidir. 

 

 

 7 Be-gülşen ân gül-i nev-reste òuy-kerde-‘iõâr âmed 

  Zi-‘aks-i tâb-ı óüsneş âteş ü âb-est şeb-nem-râ 

 به گلشن آن گل نورسته  خوى کرده  عذار آمد 

 ز عکس  تبع  حسنش آتش و آبست شبنم را

 7-Yeni yetişmiş o çiçeğin gül bahçesinde sevgili yanakları termeli 
olduğu halde geldi. Çiğ tanesi için, güzellik ışıklarının şeklinden ateş ve su 
yani iki zıt madde gibidir. 
 

 8 Zi-sâz-ı naàme-efrûzeş tecellî-zâr şod gülşen 

  Furûà-ı mihr-i ‘âlem-tâb mıżrâb-est şeb-nem-râ 

 ز ساز نغمه  افروزش تجلى زار شد گلشن

 فروغ  مهر عالمتاب مضرابست شبنم را

8-Gül bahçesi onun nağme artıran sazından tecelli dolu oldu. Çiğ tanesi için 
dünyayı aydınlatan güneşin parlaklığı, mızrap gibidir. 

 

 9 Òumâr u neşve-eş yek-dem ne-dâred der-çemen temkîn 

  ‘Araú ez-cilve-i emvâc sîm-âb-est şeb-nem-râ 

 خمار و نشوه اش يک دم ندارد  در چمن تمکين

 عرق از جلوۀ  امواج  سيمآبست شبنم  را

9-Çimenlikte, onun sarhoşluğu ve neşesi bir an durgun değildir. Çiğ tanesi 
için ter, dalganın cilvesinden civadır. 

 

 10 Nüvişt ez-eşk-i òod nâme be-ezhâr-ı bahâriyye 

  Fiàân-ı bülbül-i gül-òâne elúâb-est  şeb-nem-râ 

 نوشت  از اشک  خودنامه به ازهار بهاريه

 فغان  بلبل  گلخانه  القابست  شبنم را

10-Kendi göz yaşıyla bahariyye (bahar tavsifiyle başlanarak birini medh için 
yazılan kaside), güllerine mektup yazdı. Çiğ tanesi için gül, evindeki figanı 
lakablardır. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   383 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 11 Be-luùf-ı ùab‘ nâzük-meşrebî rûşen-dilî ‘Aynî 

  Selâm u Bîdil ü Pertev ki aóbâbest şeb-nem-râ 

 به لطف  طبع  نازک مشربى  روشندلى عينى  
 سلام  و بيدل و پرتو که  احبابست شبنم را  

11-Ayni, nazik meşrepli şiir yaratılışın ve çok zarif tutumunla aydın gönlünle 
çiğ tanesi için Selâm, Bidil ve Pertev dosttur. 

 

     III 

NAÔÎRE BÂ-ŞEVKET 

 نظيره  با  شوکت                                                

   [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                            

 

 1 İlâhî âteş-i berú-i tecellî dih fiàânem-râ 

  Zi-şevú-at şu‘le-zâr-ı ceõbe kon Ùûr-ı beyânem-râ 

 الهى آتش برق  تجلى ده  فغانم را
 ز  شوقت  شعله زار  جذبه  کن طور  بيانم را

1-Ey Allah'ım benim figanım için tecelli şimşeğinin ateşini ver. Senin 
şevkinle benim beyan dağımı çekici şuleler yap. 

 

 2 Semender mî-şeved pervâne-i şem‘-i şeb-efrûzeş 

  Gil ez-òâkister-i úaúnûs kerdend âşyânem-râ 

 سمندر مى  شود پروانهٔ  شمع   شب افروزش 

 قنوس کردند آشيانم  راگل از خاکستر  ق

2-Geceyi aydınlatan mumun pervanesi semender oluyor. Kaknus, külünden 
benim yuvamı yaptılar. 

 

 3 Be-çeşm-i óasret-i òaùù u òayâl-i zülf-i û mâned 

  Be-ân ki mûr u ‘aúreb lâne sâzend üstüòânem-râ 

 به  چشم  حسرت  خط  و خيال  زلف  او ماند

 به  آن که  مور  و عقرب لانه  سازند استخوانم را

3-Gözümde onun hat ve çizgileri ve zülfün hayali hasret ile kaldı. Kaknusun 
külünden olan çamur ile benim yuvamı yaptılar. 
 

 4 Zi-şevú-i òâl ü ruòsâr-ı ‘araú-rîzende-i ân mâh 

  Be-cây-ı jâle necm üfted be-berg-i gülsitânem-râ 

 ز شوق خال  و رخسار عرق ريزنده  آن ماه

 بجاى ژاله نجم افتد به برگ  گلستانم را

4-O ayın terleyen onun ben ve yüzünün şevkinden çiğ yerine benim çiçek 
bahçem dolu yaprak üzerine yıldız düştü. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   384 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 5 Be-feyż-i óażret-i Şevket be-güftem în àazel ‘Aynî 

  Leb-â-leb kerdem ez-dürr-i süòan genc-i dehânem-râ 

 به  فيض  حضرت  شوکت بگفتم  اين غزل عينى

 لبالب کردم  از در سخن گنج  دهانم را

5-Şevket hazretlerinin feyziyle bu gazeli söyledim. Söz incisinden hazineyi 
sonuna kadar doldurdum.  

 

 

     IV 

  DÎGER NAÔÎRE BE-ŞEVKET   

ديگر  نظير به شوکت                                             

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                           

Ayni: 

 شرار نغمۀ قانون  دل بيرون زند خود را

 خود را شود  ققنوس عشق و بال  آتشگون زند

 1 Şerâr-ı naàme-i úânûn dil bîrûn zened òod-râ 

  Şeved úaúnûs-ı ‘ışú u bâl-i âteş-gûn zened òod-râ 

 

1-Gönül kaknusunun nağmesinin kıvılcımlarından kendini dışarı atıyor. Aşk 
kuşu ateş renkli kanatları kendini kendini ateş renkli yapıyor. 

 

Şevket7 

 رمیدنهای من چون از شهر بیرون زند خود را

 شود برق و بلیلی خانه مجنون زند خود را

Remîdenhâye men çün ez şehr bîrûn zened hod râ 

Şeved berk o be-leylî hâne-i mecnûn zened hod râ 

Ürkmelerim beni şehirden dışarı attığında yıldırım dek olarak beni 

Mecnun’un leylihanesine götürecek. 

 

Ayni: 

  به هر شب روح  ليلى  تا به  صبح محشر از حسرت

 چو پروانه  به  شمع  تربت  مجنون زند خود را

 2 Be-her şeb rûó-ı Leylâ tâ-be-ãubó-i maóşer ez-óasret  

  Çü pervâne be-şem‘-i türbet-i Mecnûn zened òod-râ 

                                                           
7  Şevket Divanı, s. 28. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   385 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

[2-Her gece Leyla'nın ruhu, sabaha kadar hasretten mahşer oluyor. Bu 

hasret eğer pervane mecnunun toprağı (mezarı) mumuna kendini pervane 
gibi vuruyor.] 

 

Şevket 8 

 زشوخیها خیالش را  به خاطر نیست آرامی

 پری از شیشه ام چون رنگ می بیرون زند خود را

Zi şûhîhâ hayâleş râ be-hâtır nîst ârâmî 

Perî ez şîşe-em çün reng-i mey bîrûn zened hod râ 

Hayalinin güzelliğinden benım hatırımda sakinlik kalmadı. Şişedeki peri 

şarabın rengi gibi dışarı çıkacak. 

 

Ayni: 

 به  سختى  شد دل  پر حيرتم  ز گريهٔ  مفرد

 به  سنگ  از جوش  طوفان کشتئ  مشحون زند خود را

 3 Be-saòtî şod dil-i pür-óayretem ez-girye-i müfred 

  Be-seng ez-cûş-ı ùûfân keştî-i meşóûn zened òod-râ 

3-Hayret dolu gönlüm, çok fazla ağlamaktan sertleşti. Fırtınanın coşmasıyla 
yük dolu gemi kendini vurdu. 

 

Şevket: 

 زشوخیها خیالش را  به خاطر نیست آرامی

 یشه ام چون رنگ می بیرون زند خود راپری از ش

Zi şûhîhâ hayâleş râ be hâtır nîst ârâmî 

Perî ez şişe-em çün reng-i mey bîrûn zened hod râ 

Hayalinin güzelliğinden benim hatırımda sakinlik kalmadı. Şişedeki peri 

şarabın rengi gibi dışarı çıkacak. 

 

Aynî 

 شود هر ذره ام  روزى غبار پاى مهرى  مى

 به گرد باد آهم ديدۀ گردون زند خود را

 4 áubâr-ı pây-ı mihrî mî-şeved her õerre-em rûzî 

  Be-gerd-i bâd-ı âhem dîde-i gerdûn zened òod-râ 

4-Sevginin ayağındaki her parçam bir toz olur. Bir gün, fırtınasının ber 
zerresi (tozu) feleğin gözünü kendine vuruyor. 
 

Şevket:  

 غبارم توتیای دیده طاووس می گردد

 سبوی من بسنگ از بسکه دیگرگون زند خود را

Gubârem tûtiyâ-yı dîde-i tâvûs mî-gerded 

                                                           
8  Şevket Divanı, s. 28. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   386 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Sebû-yı men be-seng ez bes ki diger-gûn zened hod râ 

Testim o kadar ki kendisini türlü türlü taşlara vuruyor. Tozum tavus 

kuşunun gözüne sürme olacaktır. 

 

Ayni: 

 پس از مردن  به  حسرت حلقۀ  چشم  طمعکاران

 شود قفل و در گنجينۀ  قارون زند خود را

 5 Pes ez-mürden be-óasret óalúa-ı çeşm-i ùama‘-kârân 

  Şeved úufl u der-i gencîne-i Úârûn zened òod-râ 

5-Ölümden sonra tama dolu kimselerin gözlerinin halkasının hasretiyle 
Karun hazinesinin kapısında kendini vuruyor. 
 

Şevket: 

 بکف شمشیر موج بوسه می آید خمار من

 که می خواهد بقلب ان لب میگون زند خود را

Be-kef-i şemşîr mevc-i bûse mi âyed humâr-ı men 

Ki mî-hâhed be galb-i ân leb-i mey-gûn zened hod râ 

Sarhoşluğumda kılıcın avucuna öpücük dalgası geliyor. Çünkü o kırmızı 

dudak kendini gönüle vurmak istiyor. 

 

Ayni: 

   به  یاد غمزۀ هر موى تن این خستۀ  مهجور

  شود نشترک  نبض  دل  پرخون زند خود را

 6 Be-yâd-ı àamze-i her mûy-ı ten-i în òaste-i mehcûr   

  Şeved neşterek nabż-ı dil-i pür-òûn zened òod-râ   

6-Güçsüz vucudunun her kılı onun gamzesini anarak bir bıçak olarak kanlı 
gönül kendini vuruyor. 
 

Şevket:  

 ببین عیش و غم شوکت که چون کارش بسر می افتد

 ز دست شعله بگریزد به بحر خون زند خود را

Be-bîn ‘ayş u gam-ı Şevket ki çün kâreş bî-ser üftâd 

Zi dest-i şu‘le bogrized bi bahr-ı hûn zened òod-râ 

Şevket’in ayş ve kederine bakın çünkü iş başa gelince alevin elinden 

kaçarak kendini kan denizine atıyor. 

 

Aynî 

 اگر آهى کشم از سينۀ  پر وحشتم عينى
 صر به گرد دامن هامون زند خود راشود صر

 7 Eger âhî keşem ez-sîne-i pür-vaóşetem ‘Aynî 

  Şeved ãarãar be-gerd-i dâmen hâmûn zened òod-râ 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   387 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

7-Ayni, vakit dolu göğsümden ah çekerdim. Eteğin tozuyla tufan oluyor. Çöl, 
kendini vuruyor. 

Şevket’ten birbeyit fazla söylüyor. 

 

     V   

  DÎGER NAÔÎRE BE ŞEVKET 

 ديگر نظيره به  شوکت                                         

   [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                 

Ayni: 

 امشب از نور ر خت مهتاب مى بينم تو را
 شيد  عالم تاب مى  بينم تو راصبحدم خور

 1 İmşeb ez-nûr-ı ruòet meh-tâb mî bînem to-râ 

  äubó-dem òorşîd-i ‘âlem-tâb mî bînem to-râ 

1-Bu gece senin yüzünün nurundan seni ay olarak görüyorum. Sabahleyin 
ise dünyayı aydınlatan güneş olarak görüyorum.  

 

Şevket9 
 شبنم گل سیراب می بینم تو راامشب از 

 از حیا ناگشته اتش آب می بینم تو را

İmşeb ez şeb-nem-i gül sîr-âb mî-bînem to râ 

Ez hayâ nâ-geşte âteş âb mî-bînem to râ 

Bu gece seni gülün çiğinden suya doymuş görüyorum. Seni hayadan ateşe 

dönmemiş su gibi görüyorum. 

Ayni: 

 ا در بزم  باده آمدى  خوى  کرده  رخساقي
 گاه آتش گه مثال آب مى  بينم تو را

 2 Sâúiyâ der-bezm-i bâde âmedî òoy-kerde ruòeş 

  Gâh âteş geh miåâl-i âb mî  bînem to-râ 

2-Ey Saki ! Bade ziyafetine terlemiş yüz ile gelmişsin. Seni bazen ateş, bazen 
su gibi görüyorum. 
 

Şevket: 

 نیست از بر می به بیداری مرا تاب رخت

 مینهم عینک بچشم از خواب می بینم ترا

Nîst ez ber-i mey be-bîdarî mer tâb-ı ruhet 

Mînehem ‘aynek be-çeşm ez hâb mî-bînem to 

Şarap olmadan ayrıklıkta senin yüzünü göremeye takatım yok. Gözüme 

gözlük takarak uykudan seni görüyorum. 

 

                                                           
9 .Şevket Divanı, s. 67. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   388 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

          Ayni: 

 دست  چشم  حسرتم را از نگه  شد دوربين
 هر شب اى مه تا سحر در خواب مى  بينم تو را

 3 Dest-i çeşm-i óasretem-râ ez-nigeh şod dûr-bîn 

  Her şeb ey meh tâ seóer der-òâb mî bînem to-râ 

 

3-Hasret gözümün eli, sana bakmaktan dürbün oldu. Ey ay gibi sevgili! Her 
gece sehere kadar seni rüyada görüyorum. 

Şevket: 

 گشته بزمت روشن از نظاره روشندلان

 امشب ای خورشید خوش مهتاب می بینم ترا

Geşte bezmet rûşen ez nezzâre-i rûşen-dilân 

İmşeb ey hurşîd hoş meh-tâb mî-bînem to râ 

Bezmin gönül ehlinin bakmalarından aydınlanmış. Ey güneş bu gece seni 

güzel bir ay gibi görüyorum. 

 

Ayni: 

 زاهد  از شوق جمال و با خيال  ابرويش
 روبسوى کعبه در محراب مى  بينم تو را

 4 Zâhid ez-şevú-i cemâl ü bâ-òayâl-i ebrûyeş 

  Rû-be-sûy-ı Ka‘be der-miórâb mî bînem to-râ 

4-Zahit, yüzünün şevkinden ve kaşının hayaliyle Kabe tarafına zemine doğru 
seni mihrapta görüyorum.  

 

Şevket: 

 وا گشته زاهد امشب خوش به بزم می گشا د

 بی گره چون ابروی محراب می بینم ترا

Zâhid imşeb hoş be-bezm-i mey güşâ devâ geşte 

Bî-girih çün ebrû-yı mihrâb mâ-bînem to râ 

Zahit bu gece şarap meclisine geri dönmüş. Seni düğümü olmayan mihrabın 

kaşı gibi görüyorum. 

 

Ayni: 

 نشوۀ رنگ شفق جوشيد عينى از لبت
 هر سحر مست  شراب  ناب مى بينم تو را

 5 Neşve-i reng-i şafaú cûşîd ‘Aynî ez-lebet 

  Her seóer mest-i şarâb-ı nâb mî bînem to-râ 

5-Aynî, şafak renginin neşvesi senin dudağından kaynadı. Her seher sende 
halis şarabın sarhoşluğunu görüyorum. 
 

Şevket: 

 بی نظیر افتاده شوکت بصاف طینتی



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   389 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 هم صدف با گوهر نایاب می بینم ترا

Bî-nazîr üftâde şevket bi saf-tînetî 

Hem sadef bâ-gevher-i nâ-yâb mî-bînem to râ 

Şevket huyu temizlikte istisnayi olmuş. Seni sadef gibi ama ender 

mücevherli sadef gibi görüyorum. 

 

     VI 

  DÎGER NAÔÎRE BE-áAZEL-İ ŞEVKET 

 

 ديگر نظيره به  غزل  شوکت                         
 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                            

Ayni: 

 دلم در بحث  زلفش ماند در قند  تسلسل ها
 به  شوق  وصف  مرآت  رخش حيران تامل ها

 1 Dilem der-baóå-i zülfeş mând der-úand-i teselsül-hâ 

  Be-şevú-i vaãf-ı mir'ât-ı ruòeş óayrân te'emmül-hâ 

1-Gönlüm onun saçlarının birbiri ardından devam eden konusunda kaldı. 
Onun yüzünün aynasının vasfının şevkinde teemmüller hayran kaldı. 
 

Şevket10 

 زهی موج نگاهت جوهر تیغ تغافلها

 بدور کاکلت کوتاه زنجیر تسلسلها

Zihî mevc-i nigâhet cevher-i tîg-i tegâfül-hâ 

Be-devr-i kâkület kûtâh zencîr-i teselsül-hâ 

Ne güzel bakış dalgaların gafletler kılıcının cevheridir. Kakülün etrafındeki 

silsile zincirleri ise kısadır. (saçının önünün kısa olmasını söyliyor) 

 

Ayni: 

 دو گيسوى معنبر نيست بر خال  رخ  آن مه
 ى  چنند  فلفل هاپرستوى فتن در روم  م

 2 Dü-gîsû-yı mu‘anber nîst ber-òâl-i ruò-ı ân meh 

  Perestû-yı fiten der-Rûm mî çinend fülfül-hâ 

2-Anber kokulu iki bölük saç, o ay gibi sevgilinin yüzündeki iki saç değil; 
fitne meydana getiren kırlangıç Anadolu ülkesinde biberleri topluyor. 
 

Şevket: 

 شکفتن خود بخود باشد بهارستان خوبی را

 نسیم این گلستان است بار دامن گلها

                                                           
10 Şevket Divanı, s. 63-64. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   390 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şüküften hod be-hod bâşed bahâristân-ı hûbî râ 

Nesîm-i în gülistân est bâr-ı dâmen-i gülhâ 

Güzellik gülistanının açılması kendi kendinedir. Çiçeklerin eteklerinin yükü 

bu gülistanın nesimidir. 

 

Ayni: 

 تنم  از بس که  نازک از خيال  آن گل  رعنا
 مرا  بالين  و بستر بود  از مژگان بلبل ها

 3 Tenem ez-bes ki nâzük ez-òayâl-i ân gül-i ra‘nâ 

  Merâ bâlîn ü pister bûd ez-müjgân-ı bülbül-hâ 

3-Vücudum rana gülün hayalinden öyle ince benim için bülbüllerin 
kirpiklerinden yatak yastık yaptı. 

 

Şevket: 

 بصحرای جنون کشتم چنان تخم پریشانی

 که چون موی سر دیوانگان رویند سنبلها

Be-sahrâ-yı cünûn keştem çunân tohm-ı perîşânî 

Ki çün mûy-i ser-i divânegân rûyend sünbülhâ 

Delilik sahrasına o kadar perişanlık tohmunu ektim ki sünbüller delilerin 

saçları gibi çıkacaklar.  

 

Ayni: 

 دل  آهوى  صحراى ختن  از رشک  پر خون شد
 مگر باد  صبا يک شمه برد  از چين  کاکل ها

4 Dil-i âhû-yı ãaórâ-yı Òoten ez-reşk pür-òûn şod 

 Meger bâd-ı ãabâ yek şemme bord ez-çîn-i kâkül-hâ 

4-Çin sahralarındaki ceylanın gönlü kıskançlıktan kan dolu oldu. Ancak 
sabah rüzgârı saçı Çin’den bir koku getirdi. 
 

Şevket: 

 بدست ناز او تا می رسد گل می شود صد خار

 فغان از غنچه مکتوب چون منقار بلبلها

Be-dest-i nâz-ı u tâ mî-resed gül mî-şeved sad hâr 

Figân ez gonca-ı mektûb çün minkâr-ı bülbülhâ 

Yüzlerce diken onun cilveli eline yettiğine gül oluyor. Onun bülbüllerin 

gagaları gibi kapalı goncasından (dudağından) feryat. 

 

Ayni: 

 او طوبى  قد  به رويش طرح  کرده  زلف را  عينى
 و گلها  دماغ  حوريان  پر شد  به  بوى  سنبل 

 5 Û ùûbâ-úad be-rûyeş ùaró kerde zülf-râ ‘Aynî 

  Dimâà-ı óûriyân pür-şod be-bûy-ı sünbül ü gül-hâ 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   391 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

5-O tuba boylu yüzündeki saçı atmış. Hurilerin burnu sünbül ve gül 
kokularıyla doldu. 

Şevket: 

 از آن گلگون بیاض دیده تا کردم رخم شوکت

 یوانم از رنگ تخیلهافرنگی خانه شد د

Ez ân gülgûn beyâz-i dîde tâ gerd-i ruhem Şevket 

Ferengi hâne şod dîvânem ez reng-i tahayyülhâ 

Ey Şevket! O gülrenkliden yüzümü gözümün beyazı gibi ettiğimden beri 

divanım tahayyül renklerinden ferenginin (hastalığın, Avrupalı) evi gibi 

oldu.  

 

     VII 

   [Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilün] 

 فعلاتن فعلاتن فعلاتن فعلن                                   

 

 1 Şemme-i gül şode-em lîk ne-bûyend me-râ 

  Bülbül-i bâà-ı vefâyem ki ne-cûyend merâ 

 شمۀ  گل شده ام  ليک  نبويند  مرا

 يم  که  نجويند  مرابلبل  باغ  وفا

1-Gülün kokusu oldum. Kimse beni koklamıyor. Vefa bahçesinin 
bülbülüyüm. Kimse beni aramıyor. 

 

 2 Bâde-em reng-i şafaú neşve-i men feyż-i seóer 

  Mâh u òorşîd ü felek câm u sebûyend me-râ 

 باده ام  رنگ  شفق نشوۀ من فيض سحر

 و فلک جام  و سبويند  مراماه  و خورشيد 

2-Benim kadehim şafak renginde neşvem seher feyzidir. Ay, güneş ve felek 
cam ve testidir. 

 

 3 Ehl-i taóúîú be-bezm-i ‘adem ey maóşer-i nâz 

  Nükte-i sırr-ı dehân-ı to be-gûyend me-râ 

 اهل  تحقيق به  بزم  عدم  اى محشر ناز

 هان  تو به  گويند مرانکتۀ  سر  د

3-Ey naz mahşeri, tahkik sahipleri yokluk ziyafetinde senin ağzındaki 
noktanın sırrını bana söylüyorlar. 

 

 4 Ân zamân midóat-i dendân u leb-i yâr konem 

  Dehen ez-âb-ı dür ü la‘l be-şûyend me-râ 

 آن زمان  مدحت  دندان  و لب  يار کنم
 از آب  در  و لعل به  شويند  مرا دهن

4-O zaman yarin diş ve dudağının övgüsünü yazıyorum. İnci suyu ve lal ile 
benim ağzımı yıkıyorlar. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   392 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 5 İltifâtem ne-şod ez-sûy-ı tecellî-i Òudâ 

  áâlibâ maùlab-ı kevneyn dü-rûyend me-râ 

 التفاتم  نشد  از سوى تجلئ  خدا

 مطاب کونين  دو رويند  مرا غالبا 

5-Tanrı tecellisinden bana iltifat olmadı. Galiba iki alemin istekleri benim 
için iki yüzlü konulardır. 

 

 6 Ùurfa yek ‘andel-i pür-âh u fiàânem ki müdâm 

  Fikr-i rengîn ü be-kâküleş nev cûyend me-râ   

  طرفه  يک  عندل  پر آه  و  فغانم که  مدام

 نو جويند  مرا فکر رنگين  و به کاکلش

6-Sürekli ah ve figan eden bir bülbülün tarafındayım. (Hayretteyim)Renkli 
bir fikir ve onun kakülü tekrar beni arıyor. 

 

 7 Mâni‘-i kesb-i kemâlât-ı ùarîúat ‘Aynî 

  Der-cihân ùûl-i emel óırã u gelûyend merâ 

 مانع  کسب  کمالات   طريقت عينى

 در جهان طول  امل حرص و گلويند مرا

 7-Ayni, tarikat temellerinin elde edilmesinin engeli, bana dünyada 
arzu ve hırsın ve yeme içmeklerdr. 

 

    VIII 

   [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                   

 1 Cân u dil zârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

  Her dü-àam-òârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 جان و دل زارند اما  اين کجا و آن کجا

 هر دو غم  خوارند اما  اين کجا و آن کجا

1-Can ve gönül perişan fakat bu nerede o nerede. Her ikisi üzüntülüdür; 
fakat bu nerede o nerede. 

 

 2 Rûó der-Bezm-i Elest ü dil be-şevú-i la‘l-i yâr 

  Her dü mey-òârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 روح  در بزم  الست  و دل  به  شوق  لعل  يار

 هر دو مى  خوارند اما  اين کجا و آن کجا

2-Ruh, Elest bezminde gönülde sevgilinin lalinin şevkindedir. Her ikisi de 
şarap içiyor; fakat bu nerede o nerede. 

 

 3 Zülf-i û Mârût-râ teşbîh kerdem şod òaùâ 

  Her dü seóóârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   393 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 زلف  او ماروت را  تشبيه  کردم  شد خطا

 ن کجاهر دو سحارند اما  اين کجا و آ

3-Onun saçını Marut'a benzettim. Yanlış yaptım. Her ikisi de büyücüdür; 
fakat bu nerede o nerede. 

 

 4 Dil be-yâd-ı zülf-i û Manãûr "ene'l-óaú" güfte-est 

  Her dü ber-dârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 دل به  ياد  زلف  او منصور "انا  الحق"  گفته است

 بر دارند اما  اين کجا و آن کجا هر دو

4-Gönül onun saçlarının hatırası için Mansur "Enelhak" demiştir. Her ikisi de 
dar ağacındadırlar; fakat bu nerede o nerede. 

 

 5 Cân esîr-i ten òayâl-ender-àam-ı emr-i ma‘âş 

  Her dü bîzârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 تن خيال اندر غم  امر معاش جان اسير 

 هر دو بيزارند اما  اين کجا و آن کجا

5-Can, ten esiri hayal geçim işinin derdindedir. Her ikisi usanmış amma ; 
fakat bu nerede o nerede. 

 

 6 Òancer-i àamze be-cânem òışt-ı müjgân der-ciger 

  Her dü àaddârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 خنجر غمزه  به جانم خشت  مژگان در جگر

 هر دو غدارند اما  اين کجا و آن کجا

6-Yan bakışın hançeri canıma kirpiklerin oku ciğerimde. Her ikisi de 
gaddardır; fakat bu nerede o nerede. 
 

 7 În cevâb-ı ân àazel ‘Aynî ki Òâúân güfte-est 

  Her dü güftârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

ن جواب  آن غزل عينى که خاقان گفته استيا   
 هر دو گفتارند اما اين کجا و آن کجا

7-Ayni, Hakan'ın söylediği o gazelin bu cevabıdır. Her ikisi de söylemiş; fakat 
(arada çok fark var) bu nerede o nerede. 

 

     IX 

   [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fa‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                 

 1 Hecr ü àam bârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

  Her dü kuhsâr-end ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 هجر و غم  بارند اما اين کجا و آن کجا
 هر دو کوهساراند اما اين کجا و آن کجا

1-Ayrılık ve üzüntü yüktür. Her ikisi de dağlıktır; fakat bu nerede o nerede. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   394 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 

 2 Der-muóarrem pür-zi-òûn bâde-i çeşm ü sâàarem 

  Her dü ser-şârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 در محرم  پر ز  خون  بادۀ  چشم  و ساغرم

 هر دو سرشارند اما  اين کجا و آن کجا

2-Muharrem'de göz kadehinde ve sagar kanla doludur. Her ikisi ağzına 
kadar doludur; fakat bu nerede o nerede. 
 

 3 Õevú-yâbem der-firâú u telò-kâmem ez-viãâl 

  Her dü ez-yârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 ذوق يابم در فراق او تلخکامم  از وصال

 هر دو  از يارند اما اين کجا و آن کجا

3-Ayrılıktan sevinç buluyorum. Kavuşmak ise acıdır. Her ikisi de 
sevgilidendir; fakat bu nerede o nerede. 
 

 4 Pîç-tâbem ez-òayâl-i kâkül ü ùûl-i emel 

  Her dü yek mârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 پيچ تابم  از خيال  کاکل  و طول  امل

 هر دو يک مارند اما اين کجا و آن کجا

4-Sevgilinin saçının hayalinden ve arzuların uzunluğundan kıvranıyorum. 
Her ikisi de aynı yılandır; fakat bu nerede o nerede. 

 

 5 Dil be-sevdâ-yı bütân şod ‘aúl der-sûy-ı ãalâó 

  Her dü der-kârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 دل  به  سوداى بتان شد عقل در سوى صلاح

 هر دو در کارند اما اين کجا و آن کجا

5-Gönül pot gibi sevgilililerin sevdasına yöneldi. Akıl salah yolunda. Her ikisi 
de işte çalışmaktadır; fakat bu nerede o nerede. 

 

 6 Der-ezel zi-‘aşú u maóabbet cism ü cânem-râ be-sûòt 

  Her dü yek nârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 در ازل ز عشق و محبت جسم و جانم را  به  سوخت
 هر دو يک  نارند اما اين کجا و آن کجا

6-Ezelden mahabbet ve aşk cismimi ve canımı yaktı. Her ikisi de aynı ateş; 
fakat bu nerede o nerede. 

 

 7 Dîde-i ‘Aynî be-óayret der-bün-i deryâ ãadef 

  Her dü dür dârend ammâ în kocâ vü ân kocâ 

  

 ديدۀ  عينى  به حيرت  در بن  دريا صدف
 هر دو در دارند اما اين کجا و آن کجا

7-Ayni'nin gözü hayret zamanında, denizin dibinde sadef. Her ikisinin de 
kapağı var; fakat bu nerede o nerede. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   395 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

X 

DÎGER 

 ديگر

  

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                 

 

 1 Âteş ü dûzaò kocâ vü iltihâb-ı cân kocâ 

  Her dü sûzânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ  

 آتش  و دوزاخ  کجا و التهاب  جان  کجا

 هر دو سوزانيم  اما اين  کجا و آن کجا

1-Ateş ve cehennem nerede, canın ateşlenmesi nerede. Her ikisini 
yakıyoruz; fakat bu nerede o nerede. 

 

 2 Mâh ez-mihr ü men ez-neôôare-i dîdâr-ı yâr   

  Pertev-efşânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

   ماه  از مهر و من از نظارۀ  ديدار  يار
 پرتو افشانيم اما اين کجا و آن کجا

2-Ay, güneşten, ben de sevgilinin bakışından ışık alıyoruz ve saçıyoruz; fakat 
bu nerede o nerede. 

 

 3 Men zi-la‘l-i yâr u ãûfî ez-şarâb-ı bî-òodî 

  Neşve-dârânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 من  ز لعل  يار  و صوفى  از شراب  بى  خودى

 جانشوه  دارانيم  اما اين کجا و آن ک

3-Ben yarin dudağında sofu yokluk şarabından neşe sahibiyiz. Neşe 
sahibiyiz; fakat bu nerede o nerede. 

 

 4 Gülşen ez-bâd-ı òazân u men be-cevr-i rûzgâr 

  Dil-perîşânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 گلشن  از باد  خزان  و من  به  جور  روزگار

 ين کجا و آن کجادل پريشانيم  اما  ا

4-Gül bahçesi hazan rüzgarlarıyla, ben de feleğin cefalarıyla perişanız. 
Gönlümüz perişan; fakat bu nerede o nerede. 

 

 5 Âyine ez-‘aks-i û men der-tecellî-i cemâl 

  Her dü óayrânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 آينه  از عکس   او من  در تجلئ  جمال
 هر دو حيرانيم  اما  اين  کجا و آن کجا

5-Ayine onun resminden, ben de yüzünün tecellisinde her ikimiz de 
hayretler içindeyiz; fakat bu nerede o nerede. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   396 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 6 Ra‘d-ı gerdûn gâh nâled men be-devr-i dâ'imî 

  Zâr u gerdânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 نالد من  به  دور  دائمى  رعد  گردون گاه

 زار و گردانيم  اما  اين کجا و آن کجا

6-Feleğin şimşeği, bazen inliyor. Ben devamlı dönmekteyim. Perişan ve 
düşkünüz; fakat bu nerede o nerede. 

 

 7 Restem ez-úayd-ı ‘anâãır geşt zâhid-i ten-perest 

  Her dü insânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 رستم  از قيد عنصر گشت زاهد  تن پرست 

 هر دو انسانيم اما  اين کجا و آن کجا

7-Anasırların bağından kurtuldum. Zahit, vücudunu seviyor. Rahatlığını 
istiyor. Her ikimiz de insanız; fakat bu nerede o nerede. 

 

 8 áamze-i òûn-rîz u bâr u bâ zebân-ı òâmeî 

  Tîà-ı bürrânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 غمزۀ  خونريز و بار  و با  زبان  خامه اى

 تيغ  برانيم  اما  اين کجا و آن کجا

8-Kan döken gamze ve zararlı olan kalemin dili her ikimiz de keskin kılıcız; 
fakat bu nerede o nerede. 

 

 9 Men zi-râó-ı rûó ‘Aynî behcet ez-Bezm-i Elest 

  Mest ü sekrânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 من  ز  راح  روح  عينى  بهجت  از بزم  الست

 مست  و سکرانيم اما  اين کجا و آن کجا

9-Ben ruh şarabından; Aynı Elest meclisinden mutlu. Her ikimizi de mest ve 
başı dönmüş haldeyiz; fakat bu nerede o nerede. 

 

 10 Ân Òudâdâd Òan-ı Îrânî men İstânbûliyem 

  Cân u cânânîm ammâ în kocâ vü ân kocâ 

 ايرانى  من استانبوليم آن  خداداد  خان 
 جان  و جانانيم اما اين کجا و آن کجا

10-O Hudadad İran Hanı, ben İstanbulluyum. Biz can ve cananız; fakat bu 
nerede o nerede. 

     XI 

   [Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilün] 

 فعلاتن فعلاتن فعلاتن فعلن                                   

 1 Me-niger zülf ü ruòeş mâh be-‘aúreb imşeb 

  İótirâú ez-şerer-i òâl be-kevkeb imşeb 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   397 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 منگر زلف  و رخش ماه  به  عقرب امشب

 باحتراق از شرر خال  به  کوکب امش

1-Onun saçına ve yüzüne bakma. Bu gece ay akrep ile. Ben'in kıvılcımından 
yıldıza düşmüş 

 

 2 Feyż-tâb-ı şafaú-ı ãubó-ı óalâvet şode-est v. 

  Reng-i gül-bûse-i ân mâh-ı şeker-leb imşeb 

  فيض تاب  شفق  صبح  حلاوت شده است

 رنگ  گل بوسۀ آن ماه  شکر لب امشب

2-Tatlı sabahın safasının feyiz sahibi olmuştur. Sevgilinin çiçek öpücüğünün 
rengindeki dudak (gül-bûse=dudağı gül gibi yapıp öpmek) bu akşam şekerli 
olmuştur. 

 

 3 Bî-leb-i la‘l-i to der-meclis-i ‘işret sâúî 

  Sâàar-ı dîde zi-òûn-âb-ı leb-â-leb imşeb 

 عل  تو در مجلس  عشرت  ساقىبى لب  ل

 ساغر ديده  ز  خون آب  لبالب امشب

3-Ey saki! Senin la'le benzeyen dudağın olmadan, bu keyif ile göz kadehi 
kandan doludur. 

 

 4 Şod zi-ta‘lîm be-ân kûdek-i nâz ebced-i ‘aşú 

  Taòta-ı sîne-i men levóa-ı mekteb imşeb 

 ن کودک  ناز ابجد  عشقشد ز تعليم  به آ

 تختۀ  سينۀ  من لوحۀ  مکتب امشب

4-O nazlı çocuğun eğitimindeki aşk alfabesi, benim göğüs tahtamda bu 
akşam mektubun levhasıdır. 

 

 5 Muùrib (u) çeng ü çegâne mey ü sâúî aóbâb 

  Kâse vü bezm müheyyâ vü müretteb imşeb 

 ه مى  و ساقى احبابمطرب )و( چنگ  و چگان

 کاسه و بزم مهيا و مرتب امشب

5-Mutrib, çeng, mey, saki, ve dostlar. Bu akşam kadeh ve bezm hazır ve 
tertiplidir. 

 

 6 Dîde bâ-şevú-i ruòet kerd semâ‘ u devrân 

  Âmed ez-nây-ı müjem nâle-i yâ rab imşeb 

 ديده  با شوق  رخت کرد سماع  و دوران

 د  از ناى  مژم نالۀ يا رب امشبآم

6-Göz senin yüzünün şevkinden döndü. Bu akşam kirpiğin neyinden 
(oluğundan) "ey efedim" nalesi geldi. 

 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   398 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 7 Dest-i ‘Aynî ne-resed ger ser-i zülf-i siyeheş 

  Åh bogseste şeved rişte-i maùlab imşeb 

 ه اشدست  عينى  نرسد  گر سر زلف  سي
 آه  بگسسته  شود رشتۀ  مطلب امشب

7-Ayni'nin eli, o siyah saçlarına ulaşamaz. Bu gece ahımız talep zincirini 
koparmıştır. 

    XII 

   (Müfte‘ilün müfte‘ilün fâ‘ilün) 

 مفتعلن مفتعلن فاعلن

 

 1 Ez-leb-i to neşve dü mıãra‘ nüvişt 

  Enverî ez-óüsn-i to nev maùla‘ nüvişt 

 از لب  تو نشوه  دو مصرع نوشت

 انورى  از حسن  تو نو مطلع  نوشت

1-Senin dudağının neşesinden iki mısra yazdı. Şair Enverî senin 
güzelliğinden matla yazdı. 

 

 2 Ebrû-yı ân şûò be-müşgîn úalem 

  Mîr ‘Alî cüft muraúúa‘ nüvişt 

 ابروى آن شوخ به مشگين قلم

 مير على  جفت مرقع  نوشت

2-O şakacı sevgilinin kaşları siyah bir kalem olarak Hatta Mir Ali çift 
murakka yazdı 

 

 3 Òâme-i Yâúût ki bâ-òurde-òaùù 

  La‘l-i leb-i yâr muãanna‘ nüvişt 

 خامۀ ياقوت که با خرده  خط

 لعل  لب  يار مصنع نوشت

3-Yakut'uh kalemi, hurde hat ile yarin dudağının lalinden sanatlı yazdı. 

 

 4 Dîd Hilâlî meh-i çâr-ebruyem 

  Der-ãıfat-ı tîà murabba‘ nüvişt 

 ديد هلالى مه  چار ابرويم
 در صفت  تيغ  مربع  نوشت

4-Hilâlî, benim dört kaşlı ayımı gördü. Kılıç (kaşının) sıfatı için murabba 
yazdı. 

 

 5 Kâtib-i úudret be-cihân her ki òâst 

  Ber-ser-i u tâc-ı muraããa‘ nüvişt 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   399 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 کاتب  قدرت  به  جهان هر که  خواست
 بر سر  او تاج  مرصع  نوشت

5-Kudret kâtibi dünyada herkes isterse, onun başında süslü tac yazdı 

 

 6 Ùâli‘-i ân mâh-ı debîr-i felek 

  äubó-ı ezel mihr-i muşa‘şa‘ nüvişt 

 طالع  آن ماه  دبير فلک
 صبح  ازل  مهر مشعشع نوشت

6-O ayın taliinin yazıcı feleği, başlangıcı olmayan sabah parlak bir sevgi 
yazdı. 

 7 áamze-i òûn-rîz-i to ‘Aynî ki dîd 

  Bâ-úalem-i tîz be-muúatùa‘ nüvişt 

 غمزۀ خونريز تو عينى که  ديد
 ه  مقطع نوشتبا  قلم  تيز  ب

7-Ey Ayni! Kan döken gamzeni kim gördüyse, çok sivri bir kalem ile mukatta 
yazdı. 

    XIII 

  NAÔÎRE BE-áAZEL-İ äÂ'İB 

 نظيره  به غزل  صائب                                         

 

  [Mefâ‘ilün Fe‘ilâtün Mefâ‘ilün Fe‘ilün] 

 مفاعلن فعلاتن مفاعلن فعلن                                   
 

 1 Òudâ ki ùînet-i mâ-râ be-âb-ı ‘aşú sirişt 

  Be-zîr-i pây-ı òarâbâtiyân fikend çü òışt 

 خدا  که  طينت  ما  را  به  آب  عشق  سرشت
 به  زير  پاى خراباتيان فکند چو خشت

1-Bizim tabiatimizi Allah aşk suyuyla karıştırdı(yaptı). Ehl-i keyf olanların 
ayakları altında tuğla gibi döşedi. 

 

 2 Berây-ı câme-i gül-gûn be-cism-i to şeb ü rûz 

  Óarîr-i pertev-i òûrşîd ü meh ki çerò birişt 

 براى جامۀ  گلگون  به جسم  تو شب و روز

 حرير  پرتو  خورشيد  و مه که  چرخ برشت

2-Senin vücudunu gül rengindeki elbisesi için gece ve gündüz ayın ışıltısını 
kumaşı felek dokudu. 

 

 3 Be-âb-ı dîde demîd ü be-berú-i âh be-sûòt 

  Felek be-mezra‘a-ı dehr tohm-ı men ki be-keşt 

 به آب  ديده  دميد  و به  برق  آه  بسوخت

 فلک  بمزرعۀ  دهر تخم من که  بکشت

3-Gözyaşı üfledi (ortaya çıktı). Ahın şimşeği yaktı. Felek, dünya tarlasında 
benim tohmumu ekti. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   400 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 4 Òayâl-i òâl merâ bes ruòeş ne-mî nigerem 

  Men âdemem ki fürûşem be-çend dâne bihişt 

 خيال  خال مرا  بس رخش نمى  نگرم

 من آدمم که  فروشم  بچند دانه بهشت

4-Ben Adem değilim ki kaç tane ile cenneti satayım. Benim için benin hayali 
öyle ki yüzünü görmüyorum. 
 

 5 Be-hîç vech raúîb-i to der-dilem n'âyed 

  Çü âyinem ne-peõîred òayâl-i ãûret-i zişt  

 به  هيچ  وجه  رقيب  تو در دلم  نايد

  چو آينم  نپذيرد  خيال  صورت  زشت

5-Hiçbir şekilde senin rakibini hatırlamam Ayine çirkin yüzün hayalini kabul 
etmiyor. 

  

 6 Miyân-ı ehl-i süòan úîl u úâl bisyârest 

  ‘Aceb ãaóîfe-i óüsneş debîr-i òaù çi nüvişt 

 ميان  اهل  سخن قيل و قال  بسيارست

 عجب صحيفۀ  حسنش دبير  خط چه  نوشت

6-Söz ehlinin arasında söylenti çoktur. Onun güzelliğinin sayfasına hat 
üstadı aceba ne yazdı. 

 

 7 Esîr-i kâfir-i zülf-i bütî şodem ‘Aynî 

  Dilem be-rişte-i zünnâr bord sûy-ı künişt 

 اسير کافر  زلف  بتى  شدم عينى 

 دلم  به  رشتۀ  زنار  برد  سوى کنشت

 7-Ayni! Kâfir olan bu putun saçının esiri oldum. O papaz kuşağının 
örülmüş ipi, gönlümü, zerdüştlerin mabedine götürdü. 

 

    XIV 

DÎGER 

 ديگر

Bu gazel Şevket’e naziredir. Saib’e değil. 

 

  [Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilün] 

 لنفعلاتن فعلاتن فعلاتن فع                                   

Ayni: 

 1 Nîst der-bezm-i şitâ âteş-i seyyâle ‘abeå 

  Ne-buved câm ki çün şu‘le-i cevvâle ‘abeå 

 در بزم  شتا  آتش  سياله عبث نيست 
 چون شعلۀ  جواله  عبث که  جام  نبود 

1-Kış ziyafetinde akan ateş hoş değil. Kadeh dönen ateş gibi boş olmuyor. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   401 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şevket 11 

 بی رخ ساقی مکش پیاله عبثبباغ 

 روان مکن بط می را بموج لاله عبث

Be-bâg bî-ruh-ı sâkî me-keş piyâle ‘abes 

Revân mekon bat-ı mey be-mevc-i lâle ‘abes 

Bahçede saki olmadan boşuna kadeh götürme. Şarap sürahisini gelincik 

dalgasına götürme boşuna. 

 

Ayni: 

 2 Behr-i âyîne koned seng-dilân-râ te'åîr 

  To me-pendâr be-hengâm-i seóer nâle ‘abeå 

 بهر  آيينه  کند سنگدلان را  تاثير
 تو مپندار به  هنگام  سحر ناله عبث

2-Her ayine taş gönüllülere etki eder. Seher vaktinde inlemenin boş 
olduğunu zannetme. 
 

Şevket: 

 و هوا میگفت نیامدی به چمن امشب

 که ماه چارده باده دو ساله عبث

Neyamedî be-çemen imşeb ü hevâ mi-goft 

Ki mâh-ı çârdeh bâde-i dü-sâle ‘abes 

Bu gece çimene gelmedin hava söylüyordu ki on dört yaşındaki sevgili ve 

iki yıllık şarap boşuna. 

 

Ayni: 

 3 Óüsn (ü) zîbâ -yı Òudâ-dâd ne-òâhed her heft 

  äûret-ârâyî' meşşâùa-ı dellâle ‘abeå 

 حسن )و( زيباى  خداداد نخواهد هر هفت

 صورت آراى  مشاطۀ  دلاله عبث

3-Allah vergisi güzelliği bu yedi tanesini istemez. Yüzün güzelleştirmek, 
berberin taraması boştur. 

 

Şevket: 

 وشهمین ز محفل تصویر می رسد در گ

 که هر جا سخن از خامشیست ناله عبث

Hemîn zi mahfel-i tasvîr mî-resed der gûş 

Ki her câ sühan ez hamoşist nâle ‘abes 

Suskunluktan her yerde söz edilse inlemek boşuna. Görüntü meclisinden 

sadece bu kulağa geliyor. 

 

                                                           
11  Şevket Divanı, s. 47 -48 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   402 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ayni: 

 جگرم سوخت به جست  از شرر  تابش  او
 ر لب  لعل  تو آه  آتش  تبخاله عبثب

 4 Cigerem sûòt be-cest ez-şerer-i tâbiş-i û 

  Ber-leb-i la‘l-i to âh-ı âteş-i tebòâle ‘abeå 

4-Ciğerim yandı. Onun parıltısının ışığından kurtuldu. Senin lal gibi 
dudağının üzerindeki ah, uçuğun ateşi boştur. 
 

Şevket: 
 میده زعالم به گرد او نرسددل ر

 دویدنست به دنبال ان غزاله عبث

Del-i remide zi ‘alem bi gerd-i u neresed 

Devidenest bi donbal-ı ân gazale ‘abes 

Dünyadan ürken gönül onun ayak tozuna yetmez. O ceylanın peşinden 

koşmak boşuna. 

 

Ayni: 

 ظنی البسۀ  روم  تو را  بس عينى
 شال  کشمير  و به  نو کالۀ  بنگاله  عبث

 5 Zenneî elbise-i Rûm to-râ bes ‘Aynî 

  Şâl-ı Keşmîr ü be-nev-kâle-i Bengâle ‘abeå 

 

5-Ayni, sen kadın değilsin. Anadolu elbisesi sana yeter. Keşmir'in şalı, 
Bengâle'nin kumaşı boştur. 
 

Şevket: 

 ل حیرت راچه غم ز جور فلک شوکت اه

 بشیشه گل تصویر سنگ ژاله عبث

Çi gam zi-ehl-i felek Şevket ehl-i hayret râ 

Be-şîşe gül tasvîr ber seng-i jâle ‘abes 

Ey Şevket! Hayret ehline feleğin cevrinden ne gam çünkü çiğ taşında gül 

şişesinin tasviri boşuna. 

    XV 

   [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                 

 1 Dîdem ân zülf-i dü-tâ ber-‘ârıżet yek-bâr kec 

  Ber-hevâ şod ez-dilem ãad âh-ı âteş-bâr kec 

 ديدم  آن زلف  دوتا  بر عارضت  يکبار کج

 بر هوا  شد  از دلم  صد آه  آتشبار کج

1-O iki zülfünü yüzünde gördüm. Eğri oldu. Gönlümden yüz ah havaya 
yükseldi. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   403 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 2 İm-şeb ân meh mest âmed bezm-râ òançer be-dest 

  Zülf kec destâr kec reftâr kec güftâr kec  

 امشب آن مه مست آمد بزم را  خنجر به دست

  زلف  کج دستار  کج  رفتار  کج  گفتار  کج

2-Bu gece, o sarhoş sevgili ziyafete elinde hançerle geldi. Eğri saç, eğri sarık, 
eğri yürüyüş, eğri söz. 
 

 3 Hîç der-‘ahdem ne-şod be-istiúâmet òâl-i u 

  Gerdiş-i gerdûne-i gerdûn-ı bed-kirdâr kec 

 ج  در عهدم  نشد  به  استقامت خال اويه

 جگردون بدکردار ک گردش  گردونۀ 

3-Onun beni yüzünden hiç bir zaman sözümde durmadım. Feleğin dönmesi 
eğri idi. 

 

 4 Der-ùarîúat meõheb-i her şeyò-râ tekye me-kon 

  Râst-úadd mâr est ammâ refteneş bisyâr kec 

 در طريقت  مذهب  هر شيخ را  تکيه  مکن

 راست قد ماراست اما  رفتنش  بسيار کج

4-Tarikatta her şeyhin mezhebini doğru zannetme (güvenme). Yılanın boyu 
düzdür; amma yürüyüşü eğridir. 

 

 5 Der demi ‘Aynî ne-gerded râst tâ-rûz-ı úıyâm 

  Úâmetem der-zîr-i bâr-ı miónet-i aàyâr kec  

 د مى  عينى  نگردد  راست  تا روز  قيام در
 اغيار کج  قامتم  در زير  بار  محنت

5-Ayni'nin şarabının tortusu (derdi) dönmesi kıyamete kadar düz olmaz. 
Yabancıların mihnetinin yükünün altında boyum eğri. 

 

    XVI 

  NAÔÎRE BE-áAZEL-İ BÎDİL 

 نظيره  به  غزل  بيدل                                         
 

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                  

 

 1 Ez-ãafâ-yı dürd-i mey âb u gilî ârâstend 

  Der-òarâbât-ı ezel mâ-râ dilî ârâstend 

 از صفاى  درد  مياب و گلى  آراستند

 در خرابات  ازل ما را  دلى  آراستند

1-Bu şarabın tortusunun safasından bir su ve çamurla süslediler. Ezel 
meyhanesinde bizim gönlümüzü süslediler. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   404 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 2 Dil tapîdenhâ girift ez-òavf-ı tîà-ı àamzeet 

  Her bün-i mûy-ı vücûdem bismilî ârâstend 

 دل تپيدن ها  گرفت  از خوف  تيغ  غمزت

 هر بن  موى وجودم  بسملى  آراستند

2-Senin yan bakış kılıcının korkusundan kalp çarpmaya başladı. Benim 
vücudumun kıllarının her birisi bismillah ile süslediler. 

 

 3 Ez-berây-ı Ka‘be-i maúãûd reften úâlebem 

  Óâcî-i rûó-ı revân-râ maómilî ârâstend 

 از براى  کعبۀ  مقصود  رفتن قالبم

 ان را محملى آراستندحاجئ  روح رو

3-Kalıbım sevgilinin Kabesine (aradığı yere) gitmek için ruh ve revan 
ziyaretine deve kervanını hazırladılar. 

 

 4 Baór-ı çeşm-i óasretem ez-farù-ı girye òuşk şod 

  Yek-naôar-gâhem hezârân sâóilî ârâstend 

 ک  شدبحر  چشم  حسرتم  از فرط  گريه خش

 يک نظرگاهم  هزاران  ساحلى آراستند

4-Hasret gözümün denizi ağlamanın şiddetinden kurudu. Benim görüş 
sahamda binlerce sahil hazırladılar. 

 

 5 Ez-berây-ı óüsn-i tedbîr ü niôâm-ı kâ'inât  

  Her gürûh-ı Bâúılî-râ ‘âúılî ârâstend   

  ام  کائناتاز براى حسن  تدبير و نظ

   هر گروه  باقلى  را عاقلى آراستند

5-Kâinatın düzeni ve tedbirinin güzelliği için Her Bâkıl'i topluluğunu akıllı 
olarak hazırladılar. 

 

 6 Ber-keşîde şod be-meydân-ı şehâdet tîà-ı "Lâ" 

  Der-miyân-ı küfr ü îmân fâãılî ârâstend 

 دان شهادت  تيغ  "لا"بر کشيده  شد به مي

 در ميان  کفر و ايمان فاصلى آراستند

6-Şehitli meydanında "Lâ" kılıcını çektiler. Küfür ve imanın arasında ayrım 
yaptılar. 

 

 7 Òod-perestân-ı zamân ez-behr-i dünyâ-yı denî 

  Ketm-i Óaú gerdend ü úavl-i bâùılî ârâstend 

 ز بهر  دنياى دنىخود پرستان  زمان  ا

 کتم  حق گردند  و قول  باطلى آراستند

                                                           
  5., Bâkıl, kuş beyinli söz söylemekten âciz bir Arap'ın adıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ahmet 
Talat Onay, Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar, (Çeviren: Cemal Kurnaz), Ankara 1992, s. 
66. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   405 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

7-Zamanın kendini beğenmiş kişiler alçak dünya için Hakk'ı gizlediler ve 
batıl söz yarattılar. 

 

 8 În cevâb-ı ân àazel ‘Aynî ki Bîdil güfte-est 

  Feyż-i naômem ez-dem-i ân kâmilî ârâstend 

 ل عينى  که  بيدل گفته استاين جواب  آن غز
 فيض  نظمم  از دم  آن کاملى آراستند

8-Ayni, Bidil’in söylediği gazelin naziresini söylüyor. Nazmımım feyzi, 
nazmımın nefesinden mükemmel gösteriyor. 

 

    XVII 

  [Mef‘ûlü Fâ‘ilâtün Mef‘ûlü Fâ‘ilâtün] 

 مفعول فاعلاتن مفعول فاعلاتن                                 

 

 1 Sevdâ-yı âteşînem berú-i cünûn nümâyed 

  Ez-şîşe-hâ-yı gerdûn òod-râ birûn nümâyed 

 سوداى آتشينم  برق  جنون نمايد
 از شيشه هاى گردون خود را  برون نمايد

1-Ateşli sevdayım. Delilik şimşeği gösteriyor. Feleğin camları kendini dışarı 
gösteriyor 

 

 2 Ân şûò-ı çihre-perdâz âyîne kerde taãvîr  

  ‘Aks-i cemâl-i òod-râ óayret-füzûn nümâyed 

  آن شوخ  چهره پرداز آيينه کرده تصوير
 عکس  جمال  خود را  حيرت فزون نمايد

2-O yüz boyayan şakacı sevgiliyi ayine tasvir etmiştir. Kendi yüzünün aksini 
hayret dolu gösteriyor. 

 

 3 Der-bûstân-ı ‘ışúet perverde şod be-âteş 

  Çün lâle àonce-i dil dâà-ı derûn nümâyed 

 در بستان  عشقت پرورده  شد  به آتش
 چون لاله  غنجۀ  دل داغ  درون نمايد

3-Senin aşkının gül bahçesinden ateş getirildi. Gönül goncası, lale gibi kendi 
içindeki yanığını gösteriyor.  
 

 4 Her ki Òudâ-yı dânâ der-‘âlem-i ezel òâst 

  Ân-râ óurûf-ı àaybî ez-úâf u nûn nümâyed 

 هر که خداى دانا  در عالم ازل خواست

 آن را  حروف غيبى از قاف و نون  نمايد

4-Ezel âlemde ilim sahibi olan Tanrı'yı isterse, onları gayptaki harflerini 
"kâf" ve "nûn" (kün) görüyor. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   406 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 5 Ùâvûs-ı kilk-i ‘Aynî yek-câ ki per güşâyed 

  äad-gûne cilve rîzed reng-i füsûn nümâyed 

 

 طاووس  کلک  عينى  يک  جا  که  پر گشايد

 صد گونه  جلوه  ريزد رنگ فسون نمايد

5-Ayni'nin kaleminin tavusu bir anda kanat açarsa, yüz çeşit cilve döküyor; 
füsun rengini gösteriyor. 

 

     XVIII 

NAÔÎRE BE-áAZEL-İ ‘İäMET-İ BUÒÂRÎ ÚUDDİSE SIRREHU'L-BÂRÎ 

 نظيره  به غزل عصمت  بخارى   قدس  سىره البارى
 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 يلن مفاعيلن مفاعيلنمفاعيلن مفاع                           

 

 1 Be-òâl u zülf ü ‘ârıż ey müselmân ân büt eşher şod 

  Be-Hind âteş-perest ü der-firengistân kâfir şod 

 به خال و زلف  و عارض اى  مسلمان آن بت اشهر شد

 به هند آتش پرست و در فرنگستان  کافر شد

1-Ben, saçların ve yüzün ey Müsliman, o put meşhur oldu. Hindistan'da ateş 
perest ve Firengistan'da da kâfir oldu. 

 

 2 Nihâlî bûd ez-naòl-ı tecellî úadd-i dil-cûyeş 

  Be-çeşme-sâr-ı çeşmem mün‘akis şod serv-i enver şod 

 نهالى بود ازنخل  تجلى  قد  دل جويش
 به چشمه سار چشمم منعکس شد سرو انور شد

2-Tecelli eden hurma ağacı gönül alan boyu, gözümün çeşmesarına aksetti. 
En nurlu servi oldu.  

 

 3 To gül-gûn câme pûşîdî kemer-bendî òırâmîdî 

  Çü ùâvûs-ı cinân şod mâh-ı nev şod kebg-i pür-fer şod 

 تو گلگون جامه  پوشيدى کمربندى خراميدى

 ک پرفرشدچو طاووس جنان شد ماه نو شد کب

3-Sen gül renginde elbise giydi. Cennet tavusu gibi, yeni ay gibi aydınlık 
dolu keklik gibi oldu. 

 

 4 Be-yâd-ı ân leb-i la‘l ü ruò u dendân u rûy eşkem  

  Óabâb-ı bâde şod şebnem be-gül şod dürr ü òâver şod 

  شکمبه ياد  آن لب  لعل و رخ و دندان و روى  ا

 حباب  باده شد شبنم  به گل شد  در و خاور شد

4-O lal gibi dudak, yüz, diş, gözyaşımın üstünde badenin kabarcığı oldu; güle 
çiğ tanesi oldu. İnci ve batı yönü? oldu. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   407 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 5 Şerârî bûd âhem cest ez-òâkister-i òâkem 

  Çü aòker şod cehennem şod fürûzân şod füzûnter şod 

   شرارى  بود آهم جست  از خاکستر  خاکم

 چو اخگر شد جهنم  شد فروزان  شد  فزونتر شد

5-Benim ahım kıvılcım idi. Vücudumun külünden çıktı. Kor ateş gibi, 
cehennem gibi aydınlandı, daha da fazla oldu. 

 

 6 Be-àamze yek işâret kerd ebrûyeş çü úatl-i men 

  Sinân şod tîr şod úavs-i úażâ şod tîà u òançer şod 

 به  غمزه يک اشارت کرد  ابرويش چو قتل من

 سنان شد تير شد قوس  قضا  شد تيغ  و خنجر شد

6-Onun gamzesi işaret ett. Gamzesi beni öldürmek için kılıç oldu, ok oldu, 
kaza yayı oldu, kılıç ve hançer oldu. 

 

 7 Be-dâàem âteş-efrûzed zi-çeşmem òûn micûşed 

  Şihâb u ãâ‘iúa şod şeb-çerâà-ı Baór-ı Aómer şod 

 به  داغم آتش افروزد  ز چشمم  خون مى جو شد

 شهاب و سائقه  شد  شب چراغ  بحر احمر شد

7-İçimdeki yangın ateş yakıyor, gözlerimden kan fışkırıyor. Yıldız kayması, 
şimşek, kızıl denizin gece lambası oldu. 

 

 8 Merâ goftî àazel-gûyî to-râ goftem güher-cûyî 

  Úılâde şod be-gûş yâr mengûş-ı mücevher şod 

 مرا گفتى غزل گويى  تو را  گفتم گهر جويى
 قلاده  شد  به گوش يار منگوش  مجوهر شد

8-Bana gazel söylemeyi dedin. Ben ise cevher bulmayı dedim. Kulağa halka 
oldu. Mücevherle nakşedilmiş yar oldu. 

 

 9 Nigâh-ı óasretem ez-fürúat-i la‘l-i to ber-úabrem 

  Reg-i nây-ı giyeh şod târ-ı sâz-ı bezm-i maóşer şod 

 نگاه  حسرتم  از فرقت  لعل  تو بر قبرم

 رگ  ناى گيه  شد تار  ساز  بزم محشر شد

9-Hasret bakışım senin lalinin uzaklığından kabrimin mezarına giyehin 
neyinin (oluğunun) damarı oldu. Mahşer ziyaretinin sazının teli oldu. 

 

 10 Devr-i zülf ü òâl u òaùùet ruòsâret keşîdem âh 

  Seóâbî şod kelef şod hâle şod mâh-ı münevver şod 

 ارت کشيدم آهدور  زلف  و خال خطت  رخس

 سحابى  شد کلف شد هاله شد ماه منور شد

10-Senin saçların ben ve yüzünün hatlarının çemeninde ah çektim. Bir gölge 
oldu, ayın üzerinde leke oldu, ay ve güneşin etrafındaki parlak daire oldu, 
nurlu ay oldu. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   408 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 11 Süveydâ-yı dil-i ‘Aynî ki toòmî bûd bî-óâãıl 

  Sipendî şod der-âteş ber-hevâ şod nûr-ı aòter şod 

 سويداى دل  عينى که تخمى  بود بى حاصل

 سپندى  شد در آتش بر هوا شد نور اختر شد

11-Ayni'nin kalbinin ortasındaki kara benek verimsiz bir tohum oldu. Ateş 
üzerinde nazar otu, havaya uçtu, yıldız oldu. 

 

    XIX 

  NAÔÎRE BE-áAZEL-İ ŞEVKET  

 نظيره  به  غزل  شوکت                                       
 

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fa‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                

Ayni: 

 1 Dil zi-feyż-i âyîne-i ‘âlem-nümâ şod ãâf şod 

  Maôhar-ı nûr-ı tecellî-i Òudâ şod ãâf şod 

 

 دل ز فيض  آيينۀ عالم نما  شد صاف شد

 مظهر  نور تجلئ خدا شد صاف شد

1-Gönül, dünyayı gösteren ayinenin feyzinden parlak oldu. Tanrı'nın tecelli 
nurunun mazharı oldu, saf oldu. 
 

12Şevket Divanı 

Şevket: 

 شمشیرش هوا شد صاف شد شعله ام از آب

 رنگ خون من به دست او حنا شد صاف شد

Şu‘le-em ez âb-ı şemşîreş hevâ şod saf şod 

Reng-i hûn-ı men bie-dest-i û henâ şod saf şod 

Alevim onun kılıcının suyundan hava oldu saf oldu. Benim kanım onu eline 

kına oldu saf oldu. 

Ayni: 

 حسرت  زلف و رخ  آن مه جبينهر سحر از 
 دود آهم  بر هوا  شد  پر ضيا  شد  صاف شد

 2 Her seóer ez-óasret-i zülf ü ruò-ı ân meh-cebîn 

  Dûd-ı âhem ber-hevâ şod pür-żiyâ şod ãâf şod 

2-Her sabah, o ay alınlı olan yüzü ve saçının hasretinde ahımın dumanı 
havaya çıktı. Çok aydınlık oldu. Saf oldu. 

Şevket: 

 خامشی آواز ما را آتش بی دود کرد

 شعله تقریر ما تا پر صدا شد صاف شد

Hamoşi âvaz-ı ma râ âteş-ı bi dud kerd 

                                                           
12 Şevket Divanı, s. 115. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   409 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şü’le-i tagrir-i ma ta por seda şod saf şod 

Suskunluk şarkımızı dumansız ateş gibi yaptı. Söyleyiş alevimiz sesden 

dolunca saf oldu. 

 

Ayni: 

 در سپهر  حسن دست غمزۀ مريخ را
 برق  عشقم  تيغ  پرتاب  قضا  شد صاف شود

 3 Der-sipihr-i óüsn dest-i àamze-i Merrîò-râ 

  Berú-i ‘aşúem tîà-ı per-tâb-ı úażâ şod ãâf şod 

3-Onun gamzesi, onun güzelliği ufkundu o yıldızın nazı aşkımın şimşeği 
fezaya atılan kılıç gibi oldu, saf oldu. 
 

Şevket: 

 درد ما را فیض بی رنگی زلال بی نشا کرد

 باده ما تا ز رنگ خود جدا شد صاف شد

Derd-i ma râ feyz-i bi rengi zlal-i bi nişa kerd 

Bade-i ma te z reng-i hod cuda şod saf şod 

Derdimizi renksizlik fevzi neşesiz duruluk yaptı. Şarabımız kendi renğinden 

ayrıldıktan sonra saf oldu. 

 

Ayni: 

 4 Bâ-òayâl-i Óıżr òaùù-ı la‘l-i û begrîstem 

  Eşk-i òûn-âlûd-ı men Åb-ı Beúâ şod ãâf şod 

 

 با  خيال  حضر خط  لعل  او بگريستم

 اشک  خون آلود  من آب  بقا  شد صاف شود

4-Hızır hayaliyle onun lal gibi dudağının hattına ağladım. Benim kan dolu 
göz yaşım varlık suyu oldu, saf oldu. 
 

Şevket: 

 بیش ازین بودیم از هستی نهان زیر غبار

 از شکست آینه ما تا هوا شد صاف شد

Bîş ez în budîm ez hestî nihân zîr-i gubâr 

Ez şikest-i âyîne mâ ta havâ şod saf şod 

Bundan önce varlıktan, tozlar altında saklıydık. Aynamız kırılıp hava 

olduktan sonra saf oldu. (benlik aynası) 

 

Ayni: 

 قلب عينى  مى شود  روشن  ز عکس  فيض  عکس
 آينه  با  سر  سيماب  آشنا  شد صاف شد 

 5 Úalb-i ‘Aynî mî-şeved rûşen zi-‘aks-i feyż-i ‘aks 

   Åyine bâ-sırr-ı sîm-âb âşinâ şod ãâf şod 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   410 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

5-Ayni'nin kalbi onun aksinin feyzinin aksiyle aydınlanır. Ayna civanın sırrı 
ile (aynanın arkasına civa sürülürdü.) yak bakışına aşina olduktan sonra saf 
oldu. 
 

Şevket: 

  بود شوکت ظلمت آلود از بقای خویشتن

 او فنا شد صاف شد تا چو دود اندر هوای

Bûd Şevket zulmet âlûd ez bekâ-yı hîşten 

Ta çü dûd ender hevâ-yı u fenâ şod sâf şod 

Şevket kendi varlığının içinde karanlıklara bürünmüştü. Onun hevasında 

duman gibi fani olduktan sonra saf oldu. 

 

     XIX 

 NAÔÎRE BE-áAZEL-İ ÒÂCE NEŞ'ET-İ FEYØ-MÂHİYYET 

 نظيره   به  غزل  خواجه  نشئت  فيض  محىيت             
 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن          

 

 1 Nigâhem ez-temâşâ kerden-i óüsnet reg-i gül şod 

  Keşîdem nâle der-ãaón-ı çemen evrâd-ı bülbül şod 

 نگاهم  از تماشا  کردن  حسنت رگ گل شد
 کشيدم  ناله  در صحن چمن  اوراد  بلبل شد

1-Benim bakışım, senin güzelliğine bakmaktan gülün damarı oldu. 
Çimenliğin ortasında inledi. Bu benim inlemem bülbülün söyledikleri oldu. 

 

 2 Çi efsûn kerde der-gülzâr-ı óüsneş ân büt-i seóóâr 

  Be-zîr-i zülf-i câdû òâl-i Hindû toòm-ı sünbül şod 

 چه  افسون کرده  در گلزار  حسنش آن بت  سحار

 به  زير  زلف  جادو خال  هندو  تخم  سنبل شد

2-Ne biçim büyü yaptı. Onun güzelliğinin bahçesinde, O, sihir yapan put, 
sihirli saçlarının altında Hintli beni ve sünbül tohumu oldu. 

 

 3 Úażâ òûn-rîz kerd ân dem Hülâkû-yı nigâheş-râ 

  Be-dest-i àamze-i Mirrîò felek tîà-ı teàâfül şod 

 قضا خونريز  کرد  آن دم  هلاکوى نگاهش را

 به  دست غمزۀ مريخ فلک تيغ  تغافل شد

3-Kaza kan döktü. O anda, onun bakışının Hülâgusu (Hülagu gibi bakışı), 
Merih yıldızının gamzesi elinde felek gaflet kılıcı oldu. 

 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   411 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 4 Keşîdem der-şeb-i hecr-i to ey meh ez-dilem âhî 

  Ki óalúa óalúa şod ebr-i siyeh şod bend-i kâkül şod 

 کشيدم  در شب  هجر تو اى  مه  از دلم  آهى

 سيه  شد  بند  کاکل شد  که  حلقه حلقه  شد  ابر

4-Ey ay gibi güzel! Senin ayrılığından gönlümden bir ah çektim. Halka halka 
dolu siyah bulut oldu, saçın bağı oldu. 

 

 5 Be-‘irfân-òâne-i dil nükte-i ser-beste-i zülfeş 

  Be-Mollâ-yı Cünûn-ı ‘aşú zencîr-i teselsül şod13 

 دل نکتۀ  سربستۀ  زلفش به  عرفانخانۀ 

 به  ملاى  جنون  عشق زنجير  تسلسل شد

5-Gönül irfan evindeki onun zülfü noktalar oldu. Aşkın Delilik Mollası için 
birbirine bağlı zincir oldu. 
 

 6 Zi-bes begrîstem ez-óasret-i dendân-ı yâr im-şeb 

  Sirişkem ber-nigeh çün gevher-i târ-ı taòayyül şod 

 ز  بس  بگريستم  ز حسرت  دندان  يار امشب

 سرشکم  بر نگه  چون  گوهر تار  تخيل شد

6-Bu gece sevgilinin dişlerinin hasretinden çok ağladım. Göz yaşım bakıştı 
tahayyülün ipinin gevheri oldu. 

 

 7 Der-ân bezmî ki rindân-ı süòan ‘Aynî be-hem bûdend 

  áazel goftem be-yâd-ı la‘l-i sâúî neşve-i mül şod  

 در آن  بزمى  که  رندان  سخن عينى  به هم  بودند
  غزل گفتم  به  ياد  لعل  ساقى نشوۀ  مل شد

7-Ey Ayni ! O söz ustalarının meclisinde beraber idiler. Sakinin dudağının 
hatırasına gazel söyledim, şarabın neşesi oldu. 
  

     XXI 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن        
 

 1 ‘Araú ber-‘ârıż-ı ân serv-i nâz ârâyiş-i gül şod 

  Şikenc-i gîsuvâneş ùavú-ı úumrî dâm-ı bülbül şod 

 عرق  بر عارض  آن  سرو  ناز  آرايش  گل شد
 وانش طوق  قمرى  دام  بلبل شدشکنج  گيس

1-O nazlı servinin yüzündeki ter, gülün süsü oldu. Onun saçlarının 
kıvrımında kumrunun boynundaki tüyden halka ve bülbül için tuzak oldu. 

 

 

                                                           
13 5. Molla-yı Aşk (Delilik Hocası), Şeyh Galib'in tasavvufi-alegorik mesnevisi Hüsn ü Aşk'ın 
kahramanları olan Hüsn ve Aşk'ın Mekteb-i Edeb'deki (Edep Mektebi) hocalarıdır. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   412 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 2 Naôar kerdem be-gül-rûyî dilem bâà-ı tecellî geşt 

  Keşîdem her nefes der-yâd-ı zülfeş bûy-ı sünbül şod 

 نظر کردم  به  گلرويى دلم باغ  تجلى گشت

 کشيدم  هر نفس در ياد  زلفش  بوى سنبل شد

2-Gül yüzlü birisine baktım. Gönlüm tecelli b.ağı oldu. Onun zülfünün 
kokusuyla çektiğim her nefes, sünbül kokusu oldu. 

 

 3 Be-zencîr-i süòan ‘allâme-i Mecnûn-râ bestend 

  Zi-bes imşeb be-fikr-i kâküleş baóå-i teselsül şod 

 به زنجير  سخن علامۀ  مجنون را  بستند

 ز بس  امشب به  فکر  کاکلش بحث  تسلسل شد

3-Söz inciriyle mecnunu allamesinin bağladılar. Onun saçının 
düşüncesinden bu gece aralarında söz oldu. 

 

 4 Be-dûd-ı âh-ı şeb-òîz-i men efsûn kerd ân câdû 

  Belâ şod fitne şod mâr-ı siyeh şod târ-ı kâkül şod 

 به  دود  آه  شب خيز  من افسون کرد آن جادو

 بلا  شد فتنه  شد مار  سيه  شد تار کاکل شد

4-O cadıyı, gece beni uyandıran ahımın dumanı büyüledi. Bu ah, belâ oldu, 
fitne oldu, siyah oldu, saçın teli oldu. 

 

 5 Çünân giryânem ez-hecr-i lebet ey gevher-i nâ-yâb 

  äaf-ı müjgân-ı çeşmem mevc-i deryâ-yı taòayyül şod 

 چنان  گريانم  از هجر  لبت اى  گوهر ناياب

 صف  مژگان  چشمم  موج  درياى  تخيل شد

5-Ey değerli gevher! Senin dudağının uzağında öyle ağlamaktayım ki, 
gözümün kirpiklerinin sırası, hayal deryalarının denizi oldu. 

 

 6 Be-dest-i şehsüvâr şu‘le-òû âteş ‘inânî-râ 

  Şu‘â‘î óisset ez-berú-i úażâ òışt-ı teàâfül şod 

 به دست  شهسوار  شعله خو آتش عنانى را

 شت  تغافل شدشعاعى حست  از برق  قضا  خ

6-Onun elinde ateş özelliğine sahip, ateş dizginli şehsüvarın elinden kaza 
şimşeği öyle bir hüzme çıktı. Tegafülün küçük oku oldu. 

 

 7 Be-her ãubó ân ãabûó-âşâm meh-i ruòsâr-râ ‘Aynî 

  Şafaú ‘aks-âver-i òûrşîd şod peymâne-i mül şod 

ح آن صبوح آشام  مه  رخسار را  عينىبه هر صب     
 شفق عکس آور خورشيد  شد  پيمانۀ  مل شد

7-Aynî, her sabah içilen şarap, Şafak güneşin aksini (şeklini) getiren oldu. 
Şarap kadehi oldu. 
  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   413 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

     XXII 

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 ن مفاعيلنمفاعيلن مفاعيلن مفاعيل         
 

 1 Her ân ki bâ-çemen ân gül-ruò u serv-i revân  

  Fiàân ez-bülbülân âh-ı óazîn ez-úumriyân âyed 

  هر آن که  با  چمن آن گلرخ  و سرو  روان

 فغان  از بلبلان  آه  حزين ازقمريان آيد

1-Her kimse çimen ile o gül yüzlü ve akan selvi ile gelirse, bülbüllerden 
feryat, kumrulardan da hüzünlü ah gelir. 

 

 2 Eger ber-meşhed-i men begõered ân àamze-i òûn-rîz 

  Zi-òâk-i üstüòânem nâle-hâ-yı "el-amân" âyed 

 اگر بر مشهد  من  بگذرد  آن غمزۀ  خونريز

 ز خاک  استخوانم  ناله هاى "الامان"  آيد

2-O kan döken (kâtil) gamze enim şehitlik yerimden geçerse kemiklerimin 
topraklarından "el-aman" inlemeleri gelyor. (Türkçe Divan'da var) 

 

 3 Konem ez-òâk-i pâyeş dîde-i òûrşîd-râ rûşen 

  Eger ân meh şebî der-òâne-i men mîhmân âyed 

 کنم  از خاکپايش  ديدۀ  خورشيد  را روشن

 در خانۀ من مهمان آيد  اگر آن مه  شبى

3-O eğer o ay, herhangi bir gece benim evime misafir gelse, 
Onun ayak toprağından güneşin gözünü aydınlatırım.  

 

 4 Çünân bâà-ı àam-ı bî-tâbî-i àurbet ża‘îfem kerd 

  Òayâl-i pûşiş-i pîrâhenem-râ bes girân âyed 

 ضعيفم  کرد غربتچنان باغ  غم  بى تابئ  

 خيال  پوشش  پيراهنم را  بس گران آيد

4-Gurbetin dayanılmaz yükü beni öyle zayıflattı ki gömleğimi giymemin 
hayali ağır geldi. 

 

 5 Be-vaãf-ı âb-ı leb-i meygûn zi-bes ‘Aynî siyeh-mestem 

  Be-çeşmem reşóa-ı òâme şerâb-ı eràavân âyed 

 لب  ميگون  ز بس عينى  سيه مستمبه وصف آب  
 به  چشمم رشحۀ خامه شراب  ارغوان آيد

5-Ayni, şarap gibi dudağın vasfına karşı öyle sarhoşum. Gözümde kalemin 
akıntısı, ergavan renkli şarap olur. 

XXIII 

NAÔÎRE BE-áAZEL-İ BÎDİL Ü ŞEVKET MÜŞÂRÜN İLEYHÜMÂ 

 به غزل بيدل و شوکت  مشار  اليهما  نظيره                   

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   414 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün]  

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                 

 

 1 Bülbül-i cân ez-òayâl-i la‘l-i u dil-teng bûd 

  áonça der-bâà-ı ‘adem toòmî be-zîr-i seng bûd 

 ال  لعل  او دلتنگ بودبلبل  جان  از خي
 غنچه در باغ  عدم  تخمى  به  زير  سنگ بود

1-Gönül bülbülü onun dudağının hayalinden gönlü sıkıldı (üzüntülü oldu). 
Gonca, yokluk bağında taş altında bir tohum idi. 

 

 2 Dil çerâàân kerd bâ-şevú-i leb-i ân lâle-ruò 

  Revàan-ı úandîl bezmeş bâde-i gül-reng bûd 

 دل چراغان  کرد  با شوق  لب  آن لاله  رخ

 روغن  قنديل  بزمش بادۀ  گل رنگ  بود

2-Gönül çerağan (ziyafet, her yerde lambaların asılı olduğu gece toplantısı) 
verdi. (aydınlattı) O lale yüzlü dudağının şevkinde gönül ziyafet yaptı.  
 

 3 Ber-òaù u rûyeş zi-bes begrîstem k'ez intiôâr   

  Naàme-i sâz-ı nigâh-ı men bâhâr- âheng bûd 

   بر خط  و رويش  ز بس بگريستم  کز انتظار

 نغمۀ  ساز  نگاه  من بهار آهنگ بود

3-Hat ve yüzüne bakmaktan o kadar ağladım. Benim bakış sözümün 
nağmesi bahar müziği oldu. 

 

 4 Mî-tevân dîd ez-şikest-i reng-i men naúşeş hüner 

  Peykerem ez-sîlî-i üstâd çün Erjeng bûd 

 مى  توان  ديد  از شکست  رنگ  من نقشش هنر

 پيکرم  از سيلئ  استاد چون ارژنگ بود

4-Benim güçlüğümden onun sanatının nakşı görülebilir. Vücudum üstadın 
tokatından Erjeng oldu.  

 

 5 ‘Aks-i óüsn-i ân perî-râ dîdem ü óayrân şodem 

  Gerçi der-dest-i àameş âyîne-em pür-jeng bûd 

 عکس  حسن  آن  پرى را  ديدم  و حيران شدم

 گرچه  در دست غمش آيينه ام  پر ژنگ بود

5-O perinin güzelliğinin aksini gördüm ve hayran oldum. Onun gam elinde 
benim (gönül) ayinem pas oldu. 

 

 6 Ey şerer reftî be-ãaón-ı vüs‘at-âbâd-ı ‘adem 

  Verne câyet ãad-hezârân sâl seng-i teng bûd 

 اى  شرر  رفتى  به  صحن  وسعت آباد  عدم

                                                           
  3 ber:metinde, bî 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   415 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 ورنه  جايت صد هزاران  سال سنگ  تنگ بود

6-Ey kıvılcım ! yokluğun geniş yerine gittin. Yoksa senin yerin yüz binlerce 
yıl dar taş (mezar) idi. 

 

 7 Der-àam-ı zülfeş beyân-ı nâleî òâhem nüvişt 

  Der-gelû-yı òâme mûyî sürme-i nîreng bûd 

 در غم  زلفش بيان  ناله اى  خواهم  نوشت
 در گلوى  خامه  مويى  سرمۀ  نيرنگ بود

7-Onun saçının gamında bir nalenin beyanını yazmayı istedim. O kalemin 
boğazında büyü sürmesinin kılı vardı. 

 

 8 Mî òored ùûùî-i òoş-güftâr şekker der-úafes 

  Güft ‘Aynî în àazel-râ úâfiye çün teng bûd 

 

 مى  خورد  طوطئ  خوش گفتار شکر در قفس
 گفت  عينى  اين غزل را  قافيه چون تنگ بود

 8-Güzel sözlü papağan kafeste güzel konuşuyor. Ayni de bu gazeli 
kafiye dar geldiği için böyle söyledi. (teng-kafes ilişkisi var) 

 

     XXIV 

  [Mefâ‘ilün Fe‘ilâtün Mefâ‘ilün Fe‘ilün] 

 مفاعلن فعلاتن مفاعلن فعلن                                 

Ayni: 

 باده  نوش هنوز  دلم  ز لعل  لب  يار
 به  ذوق  نشوۀ آن در خروش  هوش هنوز

 1 Dilem zi-la‘l-i leb-i yâr bâde-nûş henûz 

  Be-õevú-i neşve-i ân der-òurûş-ı hûş henûz 

1-Gönlüm sevgilinin dudağının lalinde şarap içiyor. O neşenin zevkinden akıl 
ve zeka coşkunluk içerisindedir. (coşuyor) 

 

Şevket Divanı14 

Şevket: 

 لبم زحرف لب اوست باده نوش هنوز

 بود نظاره ز خطش بنفشه پوش هنوز

Lebem zi harf-i leb-i ust bade nuş henuz 

Boved nizare zi hataş benefşe puş henuz 

Dudağım onun dudağının sözünden hala şarap içmekte. Hattından nizare 

hala menekşe gibi giyinmiş. 

 

 

                                                           
14 . Şevket Divanı, s. 119. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   416 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ayni: 

 جهان به  صيت  "انا  الحق"  چو ساز محشر گشت
 فغان که حضرت  منصور دل خاموش هنوز

 2 Cihân be-ãît-i "ene'l-óaú" çü sâz-ı maóşer geşt 

  Fiàân ki óażret-i Manãûr-i dil òamûş henûz 

2-Dünya "ene'l-hak" sesinden mahşer yapısı oldu. Figan ki Mansur 
hazretlerinin gönlü suskundur. 
 

Şevket: 
 مگو که ماتمی نیست مرگ مجنون را

 که هست چشم غزالان سیه پوش هنوز

Me-gû ki mâtem nîst merg-i mecnûn râ 

Ki hest çeşm-i gazâlân siyeh-pûş henûz 

Mecnun’un ölümünden kimse yas tutmuyor deme çünkü ceylanların gözü 

hala siyah giymekte. 

  

Ayni: 

 جمال  او چه  تجلى  که  کرد نشناختند
 گروه  جن و پرى  مردم  و سروش هنوز

 3 Cemâl-i u çi tecellî ki kerd neşnâòtend 

  Gürûh-ı cinn ü perî merdüm ü sürûş henûz 

3-Onun yüzünde öyle tecelli etmiştir, cin, peri, insanlar ve akıllılar 
tanıyamadılar.  

 

Şevket: 

 شکایت از سخن خلق چون کنم که مرا

 نداده اند زبان چون دهان گوش هنوز

Şikâyet ez sohan-ı halk çün konem ki merâ 

Nedâde-end zebân çün dehân-ı gûş henûz 

Halkın sözlerinden nasıl şekve edeyim. Çünkü ağız ve dil hala kulak 

vermemişler. 

Ayni: 

 ه  زمزم  اشکم روان  شد  از ماتمدمى  ک
 غزال  کعبۀ  چشمم  سياه پوش هنوز

 4 Demî ki zemzem-i eşkem revân şod ez-mâtem 

  áazâl-i Ka‘be-i çeşmem siyâh-pûş henûz 

4-Gönül öyle kan dolu ki matemden gözümün zemzemi aktı. Gözüm 
Kabe’sinin ceylanı halen siyah giymiştir. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   417 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Şevket: 

 شبی گذشت سیه مست ناز از خاکم

 برد نسیم غبارم بدوش هنوز

Şebî gozeşt siyeh-mest-i nâz ez hâkem 

Bered nesîm gubârem bi dûş henûz 

Çok sarhoşlukta toprakta bir gece geçirdim. Rüzgâr hala tozumu omuzunda 

götürüyor.   

Ayni: 

 شنيده ايم  ز ناى الست نغمۀ عشق
 است از دم  او پرده هاى گوش هنوز پر

 5 Şenîdeîm zi-nây-ı elest naàme-i ‘ışú 

  Pür-est ez-dem-i u perde-hâ-yı gûş henûz 

5-Elest neyinden aşk nağmesini duymuşuz. Onun nefesinden kulak 
perdeleri doludur. 
 

Şevket: 

 زبان غنچه تصویر ریخت رنگ سخن

خموش هنوزنشسته ام به شاخ نفس   

Zebân-ı gonce tasvîr rîht reng-i sühan 

Nişeste-em be-şâh-ı nefes hamûş henûz 

Goncanın ağızı sözün resmine renk döktü. Nefes dalında hala suskun 

oturuyoruz. 

 

Ayni: 

 کجا  به  منزل  مقصود مى رسى عينى
 چنين که  بار امانت به  پشت و دوش هنوز

 6 Kocâ be-menzil-i maúãûd mî resî ‘Aynî 

  Çünîn ki bâr-ı emânet be-puşt u dûş henûz 

6-Ayni, maksat evine nalı ulaşabilirsin. Sırtında ve arkanda öyle emanet 
yükü vardır. 
 

Şevket: 

 کرشمه مست به صحرا گذشت و خون غزال

 زند زپرده رگهای جاده جوش هنوز

Kireşme mest bi sahra gozeşt hun-i gazal 

Zened zi perde reghay-ı cade cuş henuz 

Cilve sarhoş sahradan geçti ve ceylanın kanı hala yolun damarının 

perdelerinden kaynıyor. 

Şevketin alttaki beyti fazladır. 

 

Şevket: 

 دکان زهاد مسواک تخته شد شوکت



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   418 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 نرفته شیخ ببازار میفروش هنوز

Dükkân-ı zühhâd misvâk tahte şod Şevket 

Nâ-refte şeyh be-bâzâr mey-fürûş henûz 

Şevket zahitlerin dükkânı misvakın (diş fırçası) ahşabı oldu. Şeyh hala şarap 

satan pazarına gitmemiş. 

 

    XXV 

áAZEL 

 غزل                                                                

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                 
 

 1 Pertevî der-òâne-em üftâd zi-óüsn-i rûşeneş 

  Meşrıú-ı mihr-i sa‘âdet mî-şeved her-revzeneş 

 پرتو  در خانه ام  افتاد  ز حسن  روشنش

 ى  شود هر روزنشمشرق  مهر  سعادت م

1-Senin adın olan güzelliğinde evime öyle bir ışık düştü. Onun 
penceresinden güneşin aydınlığı doğuyor. 

 

 2 Gerçi òaùù-ı püşt-i la‘l-i leb be-şekker ‘anberest 

  Fülfül-ender ãafóa-i kâfûr bînem gerdeneş 

 ستکرچه  خط  پشت  لعل  لب به  شکر  عنبرا
 فلفل اندر صفحۀ  کافور  بينم  گردنش

2-Dudağın lalinin arkasının hattında her ne kadar şekerden anberdir. Onun 
boynuna kâfur safhasında biber gibidir. 
 

 3 Men der-âteş-òâne-i ‘ışú-ı bütî sûzem ki âh 

  Dîde-i úuúnûs şod gül-mîò-ı bâb-ı külòâneş 

 انۀ  عشق بتى  سوزم که  آهمن  در آتشخ
 ديدۀ  ققنوس شد گل ميخ  باب  گلخنش

3-Bir bütün aşk ateşinde yanıyorum ki ah kaknusunun gözü, onun çiçek 
evinin kapısının perçini oldu. 

 

 4 Şûriş-i ‘ışúam be-dest-i àamze-i ân şu‘le-òû 

  Dâd şemşîrî ki ez-berú-i tecellî âheneş 

 عشقم  به  دست  غمزۀ آن شعله خو شورش 

 داد شمشيرى که  از برق  تجلى  آهنش

4-Aşk karışıklığını O şule huylu olan o demirin aydınlığında o kılıca tecelli 
verdi.  
 

 5 Dûòtem ‘Aynî úabâyî ber-ten-i neôôâre-em 

  Şod nigâhem rişte-hâ müjgân-ı çeşmem sûzeneş  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   419 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 قبايى  بر تن  نظاره ام دوختم  عينى

  شد نگاهم رشته ها  مژگان چشمم سوزنش

  5-Ey Ayni ! Vücuda öyle bir kaba (abanın altından giyilen 
elbise) diktim. Görüyorum ki benim bakışım onun iplikleri oldu ve gözümün 
kirpikleri de iğnesi oldu. 

XXVI 

 

  NAÔÎRE BE-áAZEL-İ äÅ'İB 

 نظيره   به  غزل  صائب                                         

  [Mefâ‘ilün Fe‘ilâtün Mefâ‘ilün Fe‘ilün] 

 مفاعلن فعلاتن مفاعلن فعلن                                 

Ayni: 

 نۀ به  فکر  قيامت  ز  قد  يار چه خظ
 تو را  ز  باغ  جنان  بى  رخ  نگاه چه خظ

 1 Ne’i be-fikr-i úıyâmet zi-úadd-i yâr çi òaô 

  To-râ zi-bâà-ı cinân bî-ruò-ı nigâh çi òaô 

1-Seni cennet bahçesinde, sevgilinin yüzü olmadan haz olur mu? Kıyamet 
düşüncesi olmadan sevgilinin boyundan haz olur mu? 

 

Saib Divanı: Sayfa 246 

Gazel 512 

ه بـی نـثـار چـه حـظ؟ز گـنـجـهای گـرانمـاي  

????? 

Zi genjhâ-yı girân-mâyeye bî- nisâr çi haz 

Eger zi hod nefeşeni zi berg ü bâr çi haz 

Bağış edilmeyen çok değerli hazinelerden ne fayda. Eğer kendin dağıtmasan 

yaprak ve meyveden ne fayda? 

 

Ayni: 

 همان  سعادت  دارين  در عبادت  حق
 ز  بحث  مسئلۀ جبر و اختيار چه خظ

 2 Hemân sa‘âdet-i dâreyn der-‘ibâdet-i Óaú 

  Zi-baóå-i mes'ele-i cebr ü iòtiyâr çi òaô 

2-Hakk'ın ibadetindeki o iki dünya saadeti, cebr ve ihtiyar konusunda ne 
haz. 

 

Saib: 

 بهار تازه  کند داغ تخم سوخته را
صال يار چه حظدماغ سوخته را از و  

Bahâr tâze koned dâg-ı tohm-ı sûhte râ 

Demâg-ı sûhte râ ez visâl-i yâr çi haz 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   420 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Bahar yanan tohumun dağını tazeler. Aklı yanana sevgili vuslatından ne 

fayda? 

 Ayni: 

 مباد  هيچ  دلت جاى حرص و طول  امل
 به  خانه اى  که  شود  پر  ز  مور و مار چه  خظ

 3 Me-bâd hîç dilet cây-ı óırã u ùûl-i emel 

  Be-òâneî ki şeved pür-zi-mûr u mâr çi òaô 

3-Senin gönlün hırs ve arzunun çokluğundan olmasın. Öyle bir ev ki kanınca 
ve yılan ile doluysa na haz. 
 

Saib: 

 خوش است دامن تحريک  نيم سوخته را
هار چه حظجنون کامل  ما را ز نو ب  

Hoş est dâmen-ı tahrîk-ı nîm sûhte râ 

Cunûn-ı kâmil-i mâ râ zi nev-bahâr çi haz 

Aşktan tam kavrulmayanların eteğini hareketlendirmek ne güzel. Bizim tam 

deliliğimize yeni gelen bahardan ne fayda? 

 

Ayni: 

 ز عشق  زاهد  خودبين  نمى  ستاند  فيض
 شبپره  از پرتو  نهار چه خظ  به چشم

 4 Zi-‘ışú-ı zâhid-i òod-bîn ne-mî sitâned feyż 

  Be-çeşm-i şeb-pere ez-pertev-i nehâr çi òaô 

 

4-Kendini beğenen zahit, aslından feyz almaz. Yarasanın gözünde gündüzün 
ışıklarından haz almaz. 

 

Saib: 

اموشچراغ صبح به يک جلوه می شود خ  
 مرا به موسم پيری زاعتبار چه حظ

Çerâg-ı subh be-yek cilve mî-şeved hâmûş 

Merâ be mevsim-i pîrî zi-i‘tibâr çi haz 

Sabah lambası bir cilve ile kapanacak. Bana ihtiyarlık zamanından itibardan 

ne fayda? 

 

Ayni: 

 خيال  آن گهر از ديدۀ  ترم  نرود
  ه  دريا  شد  از کنار چه خظسفينه  را که ب

 5 Òayâl-i ân güher ez-dîde-i terem ne-reved 

  Sefîne-râ ki be-deryâ şod ez-kenâr çi òaô 

5-O cevherin hayali benim yaş gözümden gitmez. Deryaya yol almış bir 
gemi sahilden ne haz bulabilir. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   421 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Saib: 

 درخت خشک به نشو و نما نمی جوشد
را که نيست جنون در سر از بهار چه حظت  

Dıraht-ı huşk be-neşv ü nemâ nemî cûşed 

Tu râ ki nîst cünûn dar sar az bahâr çi haz 

Kuru ağaç güzelleşme ve büyüme ile kaynamaz. Başında delilik olmayan 

sana bahardan ne fayda? 

  

Ayni: 

 جنون  من  که  به  سوداى سنبلش نشود
 به  گلستان ز تماشاى جويبار چه خظ

 6 Cünûn-ı men ki be-sevdâ-yı sünbüleş ne-şeved 

  Be-gülsitân zi-temâşâ-yı cûybâr çi òaô 

6-Onun sünbülünün sevdasından bende delilik olmazsa gül bahçesinde 
akan suyun akan suya bakmaktan ne haz. 

 

Saib: 

عشق است تمام دلخوشی روزگار در  
 ترا که عشق نوروزی ز روزگار چه حظ

Tamâm-ı dil-hoşî-i rûzgâr der ‘aşk est 

To râ ki ‘aşk ne-verzî zi rûzgâr çi haz 

Devranın bütün neşe ve tesellisi aşkladır. Sevmeyen sana devrandan ne 

fayda? 

 

Ayni: 

 ريا  و سمعه  مکن  هر عمل که خواهى کرد
 ه  از نقد  بى عيار چه خظدرين  رواج  ک

 7 Riyâ vü sem‘e me-kon her ‘amel ki òâhî kerd 

  Der-în revâc ki ez-naúd-i bî-‘ayâr çi òaô 

7-Yapmak istediğin her işte riya ve dedikodu yapma. Bu yürürlükte olan 
itibarsız paradan ne haz. 

 

Saib: 

 خوش است سوختن با سيه چشمان
غ نسوزی زلاله زار چه حظترا که دا  

Hoş est suhtan-ı dâg bâ siyeh-çeşmân 

To râ ki dâg nâ-sûzî zi lâlezâr çi haz 

Yanmak karagözlülerle güzeldir. Damgalanmayan sana lalezardan ne fayda? 

 

Ayni: 

 مرا  به  کلب  معلم خوش است  صيد  غزال
 ظکه  بى  رقيب  شد  از شوخ  جلوه کار چه ح



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   422 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 8 Merâ be-kelb-i mu‘allem òoş-est ãayd-ı àazâl 

  Ki bî-raúîb şod ez-şûò-ı cilve-kâr çi óaô 

8-Eğitilmiş köpekle ceylan avlamak çok hoştur. O cilve yapan şuh, rakipsiz 
oldu mu ne tadı çıkar? 

 

Saib: 

 زانتظار شود اب تلخ اب حيات
 ز وصل باده گلرنگ بی خمار چه حظ

Zi-intizâr şeved âb-ı telh âb-ı hayât 

Zi-vasl-ı bâde-i gül-rengî bi homâr çi haz 

Beklemekle acı su hayat suyu olacaktır. Gülrenkli şarabın vuslatından 

humarı olmayana ne fayda? 

 

Ayni: 

 9 Be-àayr-ı midóat-i dendân-ı yâr-ı men ‘Aynî 

  Me-râ ez-goften-ı naôm-ı güher-niåâr  çi òaô 

 به غير  مدحت  دندان  يار من عينى

 مرا  از گفتن  نظم  گهر نثار  چه خظ

9-Sevgilimin dişlerini övmekten başka Ayni, benim inci saçan nazmımdan ne 
haz? 

 

Saib: 

 ترا که غم نگرفته است در ميان صائب
 زمهربانی ياران غمگسار چه حظ

To râ ki gam ne-girefte est der miyân Saib 

Zi-mihrâbânî-i yârân-ı gam-güsâr çi haz 

Ey Saib! Senin etrafına kederler sarmamışlar.  Şefkatlı arkadaşların dert 

ortağı olmalarından ne fayda? 

 

     XXVII 

áAZEL 

 غزل
  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                           

 

 1 Be-şevú ez-dâà-ı dil cestem şerârem nîstem hestem 

  Şodem kül der-çerâà-ı bezm-i yârem nîstem hestem 

 به شوق  از داغ  دل جستم شرارم نيستم هستم

 شدم کل در چراغ  بزم  يارم نيستم هستم

1-Gönül yanığından şevk ile kurtuldum, yanıyorum. Sevgilimin ziyafetimin 
tamamen lambası oldum. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   423 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 2 Me-râ dâdend feyż ez-òod-güõeşten yek-nefes în-câ 

  Çü şem‘-i ãûbó-ı óasret-i tâb-dârem nîstem hestem 

 مرا  دادند  فيض  از خود  گذشتن يک نفس  اين جا

 چو شمع  صبح  حسرت  تاب دارم  نيستم هستم

2-Bana kendinden geçme feyzini bir nefesle verdiler. Kıvrılmış (mumun 
kıvrım kıvrımdır) sabah hasretinin mumuyum; yokum, varım. 

 

 3 Zi-bes endîşe-i ebrû-yı ân mehrû nizârem kerd 

  Hilâl-âsâ nihânem âşkârem nîstem hestem 

 ردز  بس  انديشۀ  ابروى آن مهر و نزارم  ک

 هلال آسا  نهانم آشکارم نيستم هستم

3-O sevgilinin kaşının düşüncesi beni öyle perişan etti ki hilâl gibi gizliyim, 
ortadayım; yokum, varım. 

 

 4 Be-bezm-i lâ-ta‘yyün neşve-i âb-ı beúâ dârem 

  Óabâb-ender-şarâb-ı bî-òumârem nîstem hestem  

 نشوۀ  آب  بقا  دارم به  بزم   لا تعين

  حباب اندر شراب  بى خمارم  نيستم هستم

4-Ölümsüzlük suyunun tayin edilmemiş (sınırsız) ziyafetle bende beka 
suyunun neşesi var. Beni sarhoş etmeyen şarabın içinde kabarcığım; 
yokum, varım. 

 

 5 Cihân yek-perde-i ôıll-i òayâl ü kâr-ı û lu‘b est 

  Miåâl-i ‘aks-i ãûret bî-úarârem nîstem hestem 

 جهان يک پرده  ظل  خيال  و کار او لعب است

 مثال  عکس  صورت بى  قرارم نيستم هستم

5-Cihan bir perdelik karagöz oyunudur. Onun işi, oyundur. Yüzünün resmi 
aksi gibi huzursuzum; yokum, varım. 

 

 6 Zi-ãubó-ı ‘âlem-ı îcâd tâ şâm-ı ‘adem her rûz 

  Be-pây-ı mihr-rûyî sâye-vârem nîstem hestem 

 ز  صبح  عالم  ايجاد تا  شام  عدم هر روز

 به پاى مهر رويى سايه وارم نيستم هستم

6-Yaratılış âleminin sabahından yokluk akşamına kadar hergün güneş 
yüzlünün ayağında (indinde) gölge gibiyim; yokum, varım. 

  

 7 Øiyâü'd-dîn-i Òâlid k'ez òayâl-i mihr-i dîdâreş 

  Miåâl-i necm-i ãubó-ı intiôârem nîstem hestem 

 ضياء الدين  خالد کز خيال  مهر ديدارش

 مثال نجم صبح انتظارم نيستم هستم

7-Ziyaüddin Halid'in yüzünün güneşinin (sevgisinin) hayalinden bekleyiş 
sabahının yıldızı gibiyim; yokum, varım. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   424 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 8 Be-Úâf-ı âstân-ı dâr-ı feyżeş âşyân kerdem 

  Çü ‘anúâyî-vücûdem nâm-dârem nîstem hestem 

 به  قاف  آستان  دار  فيضش آشيان کردم

 چو عنقاى  وجودم نام دارم نيستم هستم

8-Onun feyzinin huzurunun eşiğinin Kaf'ında yuva yaptım. Varlık ankası 
gibiyim, namlı olmuşum; yokum, varım. 

 

 9 Be-ümmîd-i füyûżât-ı yem-i iósân-ı ân güher 

  Der-în gülşen-i reg-i ebr-i bahârem nîstem hestem 

 به  اميد  فيوضات  يم  احسان آن گوهر

 درين گلشن  رگ  ابر  بهارم نيستم هستم

9-O cevherin ihsan denizinin feyizlerinin umuduyla bir gül bahçesinde bahar 
bulutunun sağnağıyım; yokum, varım. 
 

     XXVIII 

áAZEL 

 غزل

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن                           

 

 1 Zi-bes der-şevú-i dîdâr-ı to ey meh gerd-i cevlânem 

  Şerâr-ı şu‘le-i cevvâle dâred gerd-i dâmânem 

 ز بس در شوق  ديدار  تو  اى مه  گرد  جولانم

 شرار  شعلۀ  جواله دارد  گرد  دامانم

1-Ey ay gibi sevgili! Senin yüzünün şevkinde öyle dönen bir tozum. Eteğimin 
tozunda hareketli şulenin ateşi var. 

 

 2 Heyûlâyem ki ez-âyîne-i ãad-pâre ãûret yâft 

  Çirâ işkestegî der-men nemî bînend óayrânem 

 هيولايم  که  از آيينۀ  صد پاره  صورت يافت

 چرا اشکستگى  در من نمى  بينند حيرانم

2-Yüz parça olmuş aynadan şekil bulmuş o küçük bir maddeyim.. Bende 
bilgilenmek feyzinin kırıklığını görmüyorum. Hayretle içinde kaldım. 

 

 3 Be-gülşen-i şeb-nem-i eşkem ùarâvet-baòş-ı ‘ibret şod 

  Bahâr-ı feyż-i âgâhî çeked ez-òâr-ı müjgânem 

 به گلشن شبنم  اشکم  طراوت بخش  عبرت شد

 بهار  فيض  آگاهى  چکد  از خار  مژگانم

3-Gülşende gözyaşımın çiğ tanesi bilgi (anlamak) feyzinin baharında 
kirpiklerimin dikeninden damlıyor. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   425 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 4 Be-mestî ger konem ez-óasret-i la‘l-i lebet şekvâ 

  Òumâr-ı neşve-i mey cûşed ez-çâk-i girîbânem 

 به مستى  گر کنم  از حسرت لعل  لبت شکوا

 ک  گريبانمخمار  نشوۀ  مى  جوشد ازچا

4-Sarhoşlukla dudağının lalinin hayretinden şikâyet edersem. Yakamı 
yırtmaktan şarap sarhoşluğunun humarı kaynıyor. 

 

 5 Be-leylî-òâne-i bezm-i elestem terbiyet kerdend 

  Siyeh-mest-i cünûnem ‘aúl u huşyârî ne-mî dânem 

 بيت کردندبه ليلى خانۀ  بزم  الستم تر
 سيه  مست  جنونم عقل و هوشيارى  نمى دانم

5-Beni Elest meclisinin Leyla evinde eğittiler. Delilikten aşırı sarhoşum. Akıl 
ve zekâyı (uyanıklık) bilmiyorum. 

 

 

 6 Úaża tîàeş be-mıúnâùîs merg ü zindegî ber-saòt 

  Men âhen-cân be-bismil-gâh-ı òod ‘ömrîst àalùânem 

 

 به مقناطيس مرگ  و زندگى  بر سخت تيغش  قضا 

 من آهن جان به  بسملگاه  خود عمريست غلطانم

6-Kaza, kılıcını ölüm ve hayatımın mıknatısı yaptı. Çok dayanıklıyım. Kendi 
mezbahamda bir ömür yuvarlanıyorum. 

 

 7 Men âteş-zâr-ı ‘ışúam gerçi ùûfân-ı belâ-cûşem  

  Be-berú-i âh nâlânem zi-seyl-i eşk vîrânem 

  من آتشزار  عشقم گرچه طوفان  بلا جوشم

 به برق  آه  نالانم  ز سيل  اشک  ويرانم

7-Her ne kadar bela kaynatan (meydana getiren) tufanım, aşkın ateş 
meydanı yeriyim. Ahımın şimşeğiyle inlemekteyim. Gözyaşımın selinden 
harap olmuşum. 

 

 8 Güşâde-ser bürehne-pâ òamîde-úad ‘aãâ ber-kef 

  Be-rûy-ı ‘acz-i ‘Aynî reh-neverd-i kûy-ı cânânem 

 گشاده  سر برهنه پا  خميده قد عصا  بر کف

 به روى عجز  عينى  ره  نورد  کوى جانانم

8-Baş açık yalın ayak, eğri boy, asa elimde Ayni'nin acizliği üzerine 
sevgilimin sokağında yürüyorum. 

  (Türkçe divanında benzer beyit var.) 

 

XXIX 

  [Mef‘ûlü Fâ‘ilâtü Mefâ‘îlü Fâ‘ilün] 

 مفعول فاعلات مفاعيل فاعلن                                   



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   426 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ayni: 

 ساقى  ز طلعتت  شب  من مهتاب کن
 اب کنجامم  به نور  باده تجلى نص

 1 Sâúî zi-ùal‘atet şeb-i men mâh-tâb kon 

  Câmem be-nûr-ı bâde tecellî niãâb kon 

1-Saki yüzünün aydınlığından benim gecemi mehtaplı yap (aydınlat) 
Kadehime o badenin nuruyla tecelli nasip et. 
 

Saib: 

Sayfa 3094 

Gazel 6393 

ــر شـراب کـن سـاقـی دمـیـد صـبــح قـدحی پ  

از روی گـرم خــود بــط مـی را کـبــاب کـن   

Saki demid subh kadehî pür-şarâb kon 

Ez rûy-ı germ-i hod bat-ı mey râ kebab kon 

Saki, sabah oldu. Kadehi şaraptan doldur. Kendi sıcak yüzünden şarabın 

sürahisini kebab et. 

 

Ayni: 

 ه اى  به دستساغر مثال شعلۀ جوال
 چون برق نشوه مجلس مى  را  شتاب کن

 2 Sâàar-miåâl şu‘le-i cevvâleî be-dest 

  Çün berú neşve-meclis-i mey-râ şitâb kon 

 2-Kadeh gibi dönen ateş elinde şimşek gibi bu neşveli şarap 
meclisinde acele et. 
 

Saib: 

کـفـدزان پـیشـتـر کـه یـاسـمـن صـبـح بـشـ   

 خــود را بــه یـک پــیـالـه گـل آفــتــاب کـن

Z’ân pişter ki yâsemen-ı subh bişkofed 

Hod râ be yek piyâle gül âftab kon 

Sabah yasemeni açılmadan önce kendini bir kadehler güneş çiçeği gibi yap. 

 

Ayni: 

 3 Òâhî girift dâmen-i dünyâ-yı pîre-zen 

  Destet be-reng-i şu‘le-i âteş òiżâb kon 

 خواهى  گرفت  دامن  دنياى پيره زن

 دستت به رنگ  شعلۀ  آتش خضاب کن

3-Dünyanın eteğinden tutacaksın. Eline ateşin şulesinin renginde kına yap. 
 

Saib: 

 چون غنچه تا بـه چند توان پوست خنده زد؟  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   427 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

ب کـناز یک پـیاله همچـو گـلـم بـی حـجـا   

Çün gonce tâ be çend tevân pust hande-zed 

Ez yek piyâle hemçü gülem be-hicâb kon 

Gonca gibi ne zaman kadar gülümsemek. Bir kadehle beni çiçek gibi 

perdeden çıkar. 

 

Ayni: 

 چون آمدى  به پاى خود اين بزم  بى وفا
 لخت  جگر کباب  و سرشکت شراب کن

 4 Çün âmedî be-pây-ı òod în bezm bî-vefâ 

  Laòt-ı ciger kebâb u sirişket şerâb kon 

4-Ey vefasız bu bezme kendi ayağınla gelmişken ciğer parçasını kebap, 
gözyaşını şarap yap. 
 

Saib: 

 آواز مـی مـبــاد بــه گـوش عـســس خــورد  

وقت خـروس خـوان بـط می پـر شـراب کن   

Âvâz-ı mey me-bâd be gûşe ‘ases hored 

Vakt-ı hurûs han bat-ı mey pür şarâb kon 

Şarabın sesi gece bekçisinin kulağına gelmesin. Sabah zamanı şarap batını 

(şarap sürahisini) şaraptan doldur. 

 

Ayni: 

 تيز است تيز  خنجر  غمزه  ز  ذو الفقار
 اجتناب کناى  دل  از او به  حق  عالى  

 5 Tîzest tîz òançer-i àamze zi-Õü'l-feúâr 

  Ey dil ez-u be-óaúú-ı ‘Alî ictinâb kon 

5-Gamze hançerinin keskinliği Hz. Ali'nin kılıcı Zülfikar'dan keskindir. Ey 
gönül Hz. Ali'nin hakkı için ondan sakın. 
 

Saib: 

رود چـون بـرق، فـیض صـبـح عـنان ریز مـی    

ساقی تو هم به گرمی صحبت شتاب کن   

Çün berk feyz-i subh ‘inân rîz mîreved 

Sâkî to hem be garmiye sohbet şitab kon   

Yıldırım gibi sabahın fevzi hızla gidiyor. Saki sende muhabbete geçmeye 

acele et. 

 

Ayni: 

 اينک  قرار  و صبر و دل و جان  من  به  سوخت
 تو  را  که  گفت گشاد نقاب کن  از رخ



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   428 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 6 Înek úarâr u ãabr u dil ü cân-ı men be-sûòt 

  Ez-ruò to-ra ki goft güşâd niúâb kon 

 

6-Şimdi benim gönlümü, canımı, sabrımı ve kararımı yaktı. Yüzünden peçeyi 
arala dedi. 
 

Saib: 
 از روی آفـــتـــاب قــدح چـــشـــمــی آب ده 

 چــنـدیـن هـزار خــانـه تــقـوی خــراب کـن

Ez-rûye âftâb kadeh çeşmî âb deh 

Çendîn hezâr hâneye takvâ harâb kon 

Kadehin güneşinden gözlere su ver. Binlerce takvva evini boz. 

 

Ayni: 

 عينى  کنى  نظاره گر آن ماه  حسن را
 از دوربين  مهر نگاه  انتخاب کن

 7 ‘Aynî konî neôare-ger ân mâh-ı óüsn-râ 

  Ez-dûr-bîn mihr-i nigâh intiòâb kon 

7-O güzellik ayına bakarsan Dürbinden bakış güneşini (sevgisini) seç. 
 

Saib: 

ه شــکـســتــه زمـیـن را فــرو گـرفــت آیـیـنـ   

آن روی آتـشـین، نـفـسـی بـی نقـاب کـن   

Âyîne-i şikeste zemîn râ furû girift 

Ân rûy-ı âteşîn nefesî be-nikâb kon 

Kırık ayna yer yüzünü tutu. O ateşli yüzü bir dem olsa perdesiz kıl. 

 
Bu gazel de kaç Saibin birkaç beyti fazladır. 

 

Saib: 

 شـمـشـیـر آبــدار چـو مـوج از مـیـان بـکـش 

کـنروی مـحــیـط صــاف ز نـقـش حــبــاب   

Şemşîr-i âbdâr çü mevc ez miyân be-keş 

Rûy-ı muhît saf zi-nakş-i hubâb kon 

Keskın kılıcı dalga gibi belden çek. Deniz yüzünü hübab nakşından saf et. 

 

Saib: 
 ای آن که می دوی به سر زلف چون نسیم  

اول دهـان زخــم پــر از مــشــک نـاب کــن   

Ey ân ki mî-devî be ser-i zülf çün nesîm 

Evvel dehân zi hum pür ez-müşk-i nâb kon 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   429 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

Ey kimse ki rüzgar gibi onun zülfüne koşuyorsun. Önce yara ağzını öz 

miskten doldur. 

 

Saib: 

 بــر روی فــرد بــاطــل کـثــرت قـلـم بــکـش 

مــشــق تــجــرد از نـقــط انــتــخــاب کــن   

Ber rûy-ı ferd-i bâtıl kesret kalem be-keş 

Meşk-i tecerrüd ez-nukat intihâb kon 

Boş insanların yüzüne kesret kalem çek. (çokluk kalemi ve kesret 

anlamında). Tecerrüd maşkını noktadan seç. 

 

Saib: 

 صـائب بــگـیـر رطـل گـرانـی ســبــک ز مـن 

را پــا در رکـاب کـن عــقـل ســبــک عـنـان   

Sâib be-gîr rıtl-ı girânî sebük zi-men 

‘Akl-ı sebük ‘inân râ pâ der rikâb kon 

Ey Saib! Büyük kadehi çabuk benden al. çok hızlı giden aklı ise kendi 

kontrol altında tut. 

    XXX 

  áAZEL 

  [Mef‘ûlü Fâ‘ilâtün Mef‘ûlü Fâ‘ilâtün] 

 مفعول فاعلاتن مفعول فاعلاتن                                    
 

 1 Gülşen be-naúş-ı ezhâr ùavûs-reng geşte 

  Bülbül zi-reng-i gül-hâ óınnâ be-çeng geşte  

 گلشن به  نقش  ازهار طاووس رنگ  گشته

  بلبل ز  رنگ  گلها  حنا  به  چنگ گشته

1-Gül bahçesi güllerin nakşından tavus rengini almıştır. Güllerin renginden 
bülbül parmaklarına kına yakmıştır. 

 

 2 Ez-hey'et-i hilâl-i nâz ez-şihâb-ı ‘işve 

  Der-dest-i óüsn-i ân meh úavs u òadeng geşte 

 از هيئت  هلال  ناز از شهاب  عشوه

 در دست  حسن  آن  مه  قوس و خدنگ گشته

2-O ayın güzelliğinin elinde işve şihabı ve naz hilâlinin görüşünü keman ve 
ok olmuştur. 

 

 3 Ez-‘ışú-ı rûy u zülfet cân u dil ey büt-i nâz 

  Şod Ka‘be-i Müselmân deyr-i fireng geşte 

 از عشق  روى  و زلفت جان و دل اى  بت  ناز

 شد کعبۀ  مسلمان دير  فرنگ گشته



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   430 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

3-Ey naz putu, senin yüz ve saçlarının aşkında gönül ve can müslümanlara 
Kabe; Firenge kilise olmuştur. 

 

 4 Ger bengerî be-ãad-ı çeşm ‘aks-i germ ne bînî 

  Âyîne-i mürüvvet ez-bes ki reng geşte 

 گر بنگرى  به  صد  چشم عکس گرم  نه  بينى

 گشتهآيينۀ  مروت  از بس که  رنگ  

4-Yüz göz ile bakarsan keremin aksini göremezsin. Mürüvvet aynası öyle 
renk renk olmuştur.  
 

 5 Nûr-ı şu‘â‘ mihr ü õerre bedû ne-àonced 

  Ez-bes ki òâne-i dil târîk ü teng geşte 

 نور  شعاع  مهر  و ذره  بدو نگنجد

 از بس که  خانۀ  دل  تاريک  و تنگ  گشت

5-Işığın nuru sevgi ve zerre ona sığmıyor. Öyle ki gönül aynasından dar ve 
karanlık olmuştur. 

 

 6 Ser-kârvân-ı ‘ışkem hem-râh-ı derd-i şevúem 

  Âhem der-âteş-dih-est ü eşkem peşeng geşte v. 

 سر کاروان  عشکم همراه  درد  شوقم

 گشته آهم در آتش ده است و اشکم پشنگ

6-Aşkın kervan başısıyım. Dert ve zevk ile eşlik ediyorum. Ahım ateştendir. 
Göz yaşım öne düşmektedir. 

 

 7 Fetó-i ùılısm-ı genc-i cevher be-dest-i ‘Aynî 

  Úufl-ı der-i süòan-râ kilkeş medeng geşte 

 فتح  طلسم  گنج  جوهر به دست  عينى

 لکش  مدنگ گشتهقفل در سخن را  ک

7-Mücevher hazinesinin tılsımının açılışı Ayni'nin elinde söz kapısının kilidi, 
kalemi anahtar olmuştur. 

    XXXI 

  NAÔÎRE BE-áAZEL-İ äÅ'İB 

 نظيره  به غزل  صائب                                        

  [Fâ‘ilâtün Fâ‘ilâtün Fâ‘ilün] 

 فاعلاتن فاعلاتن فاعلن                                           

 

 1 Bâ-şerâb-ı ‘aşú mestem yellelî 

  Ez-àam-ı kevneyn restem yellelî 

 با  شراب  عشق مستم يللى

 از غم  کونين رستم يللى

1-Aşk şarabıyla sarhoşum yeleli. İki dünyanın gamından kurtuldum yeleli. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   431 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 2 Mü'min ü kâfir be-deyr ü Ka‘be şod 

  Men hemân âdem-perestem yellelî 

 مومن و کافر به دير و کعبه  شد

 من  همان عدم پرستم  يللى

2-Mümin ve kâfir meyhane vü Kabe'ye girdi. Ben o ademe tapanım yeleli. 

 

 3 Yek úadeó dâd ez-şerâb-ı bî-òodî 

  Sâúî-i bezm-i elestem yellelî 

 يک قدح  داد  از شراب  بى خودى

 ساقئ  بزم  الستم يللى

3-Kendinden geçme şarabından bir kadeh verdi. Ben Elest Bezmi'nin 
sakisiyim. 

 

 4 Güft ân dildâr-ı bî-pervâ-yı men 

  Òançer-i àamze be-destem yellelî  

 گفت آن دلدار  بى  پرواى  من

  م يللىخنجر غمزه  به  دست

4-Korkusuz sevgilim dedi ki gamzenin hançeri elimde yeleli. 

 

 5 Úabl ez-òalú-ı bióâr üftâde est 

  Mâhî-i şevúât be-şüstem yellelî 

 قبل  از خلق بحار افتاده است
 ماهئ  شوقت به شستم يللى

5-Denizlerin yaratılışından düşmüştür. Şevk balığını yıkadım yeleli. 

 

 6 Bâ-òayâl-i òâl ü şevú-i ‘ârıżet 

  Çün şerâr-ı berú cestem yellelî 

 با خيال  خال و شوق عارضت
 چون شرار برق جستم يللى

6-Senin yüzünün arzusu ve beninin hayaliyle şimşek kıvılcımları gibi fırladım 
yeleli. 

 

 7 Óoúúa-bâz-ı çerò-râ dâdem firîb 

  Ber-sereş beyża şikestem yellelî 

 حقه باز  چرخ را  دادم  فريب

 بر سرش بيضا  شکستم  يللى

7-Bu felek hokkabazını aldattım. Başında yumurta kırdım. 

 

 8 Behr-i ân gevher zi-bes giryân şodem  

  Der-miyân-ı yem nişestem yellelî 

  بهر آن گوهر ز بس گريان شدم

 نشستم يللى در ميان  يم 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   432 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

8-O mücevher için o kadar ağladım. Deniz ortasında oturdum yeleli. 

 

 9 Kes be-sırr-ı hey'etem vâúıf ne-şod 

  Nîstem ammâ ki hestem yellelî 

 کس به  سر  هيئتم واقف نشد

 نيستم اما که هستم يللى

9-Kimse vücudumun sırrına vakıf olmadı. Yokum amma ki varım yeleli. 

 

 10 Pâ nihâdem ber-ser-i evc-i felek 

  Ez-hasîs-i òâk pestem yellelî  

 پا نهادم  بر سر  اوج  فلک

  از حضيض  خاک پستم يللى

10-Feleğin zirvesine ayak bastım. Toprak seviyesinden daha alçağım yeleli. 

 

 11 Óalúa-ı bâb-ı felek-râ beste-em 

  Rîsmân-ı òod be-destem yellelî 

 حلقۀ  باب  فلک را بسته ام

 ريسمان  خود  به  دستم  يللى

11-Felek kapısının halkasını kapatmışım. Kendi ipimi elimde tutarım yeleli. 

 

 12 Men ber-àam-ı zâhidân der-mey-kede  

  Târ-ı tesbîóem güsistem yellelî  

  کدهمن بر غم  زاهدان در مي

 تار  تسبيحم گسستم يللى

12-Zahitlerin üzüntüsünden meyhanedeyim. Tespihin telini kopardım. 
(Tespih çekmiyorum) yeleli. 

 

 13 Der-keşâkeş şod be-men encâm-ı kâr 

  Ez-kef-i gerdûn ne-restem yellelî 

 در کشاکش  شد  به  من انجام  کار
 لىاز کف  گردون  نرستم  يل

13-Benim için bu karışıklıkta bu işin sonu geldi. Feleğin elinden 
kurtulamadım yeleli.  

 

 14 Noúùa-em ez-gerdiş-i pergâr emîn 

  Der-dil-i merkez nişestem yellelî 

 نقطه ام  از گردش  پرگار امين

 در دل  مرکز نشستم  يللى

14-Emin pergelinin dönüşünde noktayım. (merkezim) Merkezin tam 
ortasında oturdum yeleli. 

 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   433 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 15 Behr-i úahr-i ejdehâ-yı nefs-i òod 

  Hem-çü şîr ez-bîşe cestem yellelî15 

 بهر قهر اژدهاى  نفس خود
 همچو شير از بيشه  جستم يللى

15-Nefsimin ejderhasını öldürmek için Ormanlıkta saklanan arslan gibi 
fırladım yeleli. 

 

 16 Bâ-òayâl-i pîç-tâb-ı zülf-i û 

  Dil perîşân kerdeestem yellelî 

 با خيال  پيچتاب  زلف  او

 دل پريشان کرده استم  يللى

16-Onun saçının kıvrımının hayaliyle gönlü perişan etmişim. Gönlümü 
perişan etmişim yeleli. 

 

 17 Sâòtem óınnâ zi-reng-i ma‘niyem 

  Ber-benân-ı Zühre bestem yellelî 

 ساختم حنا  ز رنگ  معنيم

 بر بنان  زهره  بستم  يللى

17-Mana renginden hınna yaktım. Zühre'nin elinde parmak bağladım yeleli. 

 

 18 Der-heves-kârî-i în ùûl-i emel 

  Târ u pûd-ı ten güsistem yellelî 

 طول  املدر هوسکارى اين  

 تار و پود  تن  گسستم  يللى

18-Bu arzularımın sınırsızlığının hevesinde vücudumu meydana getiren 
çögü ve atkıyı kopardım. 

 

 19 Men şodem ‘Aynî zi-äâ'îb-feyż-yâb 

  În güher-râ naôm bestem yellelî 

 من شدم  عينى ز  صائب فيضياب 

 م يللىاين گهر را  نظم  بست

19-Ben Saib'den feyiz bulan Ayni oldum. Bu mücevhere düzen verdim. 
 

    XXXII 

  NAÔÎRE BE-áAZEL-İ ŞEVKET 

 نظيره  به  غزل  شوکت                                      

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün]  

 فاعيلن مفاعيلن مفاعيلنمفاعيلن م                           

 1 Zi-revzen ey hilâl-ebrû nümûdî mâh-râ destî 

  Tecellî-zâr şod ‘âlem ki ez-bes pür-żiyâ destî 

                                                           
1515. pîşe: metinde pîşe. 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   434 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 ز  روزنه اى  هلال ابرو  نمودى  ماه را  دستى
 تجلى  زار  شد  عالم  که  از بس پر ضيا  دستى

1-Ey hilâl kaşlı, pencereden ayın epeyce gösterdin. O kadar aydın ve ışıklı 
olsun ki dünya epeyce tecelli yeri oldu. 

 

 2 Furûà-ı pençe-i òorşîd ez-ceyb-i felek tâbîd 

  Nümûd ez-âstîn ez-hûş ezraú-ı úabâ destî 

 فروغ  پنچۀ  خورشيد  از جيب  فلک تابيد

 قبا دستى  نمود  از آستين  از هوش ازرق

2-Güneş penceresinin aydınlığı feleğin cebinden yansıdı. Zekâ yeninden, 
elbisenin kolundan bir el çıktı. 

 

 3 Zi-òâk-i türbet-i Cem neşve-i âb-i beúâ cûşed 

  Ki dâred câm ey sâúî be-bezm-i cân-fezâ destî 

 ز خاک  تربت  جم  نشوۀ  آب  بقا  جوشد

 م  جانفزا دستىکه  دارد  جام  اى ساقى  به  بز

3-Cem4in mezarının toprağında varlık suyu fışkırıyor. Ey saki, o can veren 
ziyafetinde badesi vardır. 

 

 4 Zi-bes her zaóm-ı dil-sûzem şerer-efşân-ı dûzaò şod 

  Çü dâred ân pür-âteş tîà-ı cevher-dâr be-destî 

 دوزخ شدز بس هر زخم  دل سوزم  شرر افشان  

 چو دارد آن پر آتش تيغ  جوهردار  به  دستى

4-O ateşlinin sahip olduğu mücevherli kılıcı eliyle Benim gönül yakan her 
yaram cehennemin kıvılcım saçanı oldu.  

 

 5 Miåâl-i àonca peydâ şod be-dil ãad-‘uúde-i rengîn 

  Zi-bes begrift gül-pîrehen bend-i úabâ destî 

 مثال  غنچه  پيدا شد  به دل  صد عقدۀ  رنگين

 ز  بس بگرفت گل پيرهن  بند  قبا دستى

5-Gönül gonca gibi belli oldu. Yüz renkli düğüm oldu. Ey çiçek gömlekli bir 
el, kabanın bağını öyle tuttu 

 

 6 Ne mihr-est în ki gerdûn temâşâ-gâh-ı óüsnet bûd 

  Be-pîş üftâd tâceş sîlî-i zed ez-úafâ destî 

 نه  مهر است  اين که گردون  تماشاگاه حسنت بود

 به  پيش افتاد تاجش سيلئ  زد  از قفا  دستى

6-Bu nasıl sevgidir ki felek senin güzelliğine bakış yeri oldu. Onun başındaki 
taç önüne düştü. Arkadan bir el sille vurdu. 

 

 7 Be-òâhed mürd-i înek ‘Aynî-i dil-òaste der-‘ışúet 

  Biyâ òûnem óalâlet bâd-gîr ez-dest-i mâ destî 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   435 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 به خواهد  مرد  اينک  عينئ  دلخسته  در عشقت
 بيا  خونم حلالت  بادگير از دست  ما دستى

7-Senin aşkından gönlü hasta olan Ayni, ölmek istiyor. Gel benim kanım 
helal olsun elimden tut. 
 

     I 

TAÒMÎS-İ MUÙARRAF-I áAZEL-İ ŞEYÒ ÒÂLİD ÚADDESALLÂHU 

SIRREHU   

 تخميس  مطعرف  غزل  شيخ خالد  قدس الله  سره

  [Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün Mefâ‘îlün] 

 عيلنمفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفا                              

     I 

  Be-mi‘mâr-ı àamet nev sâòtem vîrâne-i òod-râ 

  Be-‘ışúet şem‘a-hâ efrûòtem kâşâne-i òod-râ 

  Be-feyżet âşinâ kerdem dil-i bîgâne-i òod-râ 

  Zedem lebbeyk cây-ı na‘ra-i mestâne-i òod-râ 

  Be-yâdet Ka‘be kerdem ‘âúıbet büt-òâne-i òod-râ 

 معمار غمت نو ساختم  ويرانۀ  خود را به

 به  عشقت شمع ها  افروختم  کاشانۀ خود را
 به فيضت آشنا  کردم دل  بيگانۀ خود را

 زدم  لبيک  جاى نعرۀ  مستانۀ خود را
 به  يادت کعبه  کردم عاقبت بتخانۀ خود را

1-Senin mimar gibi olan kederin sayesinde harabe evimi tazeledim. Aşkınla 
evimde mumlar yaktım. Yabancı gönlüme senin fevzini tanıttım. Sarhoşluk 
bağırmanın yerine Lebbeyk dedim. Seni anmakla nihayet puthanemi 
Kabe'ye çevirdim. 

     II 

  Fürû mândend eùibbâ-yı cihân ez-çâre-i derdem 

  Keşem tâ âòir-i ‘ömrem cefâ-yı yâre-i derdem 

  Be-âh u zâr u girye kûdek-i gehvâre-i derdem 

  Be-pâ-zencîr der-dârü'ş-şifâ âvâre-i derdem 

  Be-derdî yâftem dermân dil-i dîvâne-i òod-râ 

 فرو ماندند  اطباى جهان  از چارۀ  دردم 

 کشم  تا آخر عمرم  جفاى يارۀ  دردم 
 ودک  گهوارۀ  دردمبه آه و زار و گريه ک

 به  پا  زنجير در دار الشفا  آوارۀ  دردم
 به دردى  يافتم  درمان دل  ديوانۀ خود را

2-Dünyanın doktorları bana bir çare bulmaktan aciz kaldılar. Ömrümün 
sonuna kadar yarın derdeni çekeceğim. Ah ve inleme ve ağlamakla dert 

beşiğinin bebeğiyim. Ayakta zincir, şifa evinde derdin derbederiyim. 
 Nihayet ben, divane gönlümün ilacını bir dertte-aşkta-buldum. 

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   436 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

     III 

  Zi-sevdâyet çünân bed-nâm geştem der-heme ‘âlem 

  Be-fikr-i Leylî-i zülfet şodem Mecnûn-râ hem-dem 

  Siyeh pûşîde vü seyyâó bûdem der-şeb-i mâtem 

  Be-yâd-ı midóat-i òâl-i siyâhet Hind-râ reftem 

  Be-gûş-ı òod şenîdem her ùaraf efsâne-i òod-râ 

 ز  سودايت چنان بدنام  گشتم در همه عالم

 به فکر ليلئ  زلفت شدم مجنون را همدم
 سيه پوشيده و سياح  بودم در شب  ماتم

 هت هند را رفتمبه  ياد  مدحت  خال  سيا
 به گوش  خود شنيدم  هر طرف افسانۀ خود را

3-Senin aşkından bütün âlemde öylesine rüsva oldum. Senin saçların Leylsı 
için Mecnunla beraber oldum. Matem gecesinde siyah geymiştim ve 
geziyordum. Senin siyah benini övmek için Hinde bile gittim. 
 Her taraftan kulak ile kendi hikâyemi buldum. 

 

     IV 

  Be-gird-i şem‘-i rûyet bes ki kerdem mândem ez-pervâz 

  Der-ân dem reften-i cây-ı ‘adem-râ kerde-em âàâz 

  Hemân cân-ı ‘azîzem şod neyâmed bâz hîç âvâz 

  Ne mümkin kâşif-i esrâr bâşed ‘âşıú-ı ser-bâz 

  Seret gerdem çi zîbâ sûòtî pervâne-i òod-râ 

 به  گرد شمع رويت بس که  کردم ماندم  از پرواز
 در آن دم  رفتن  جاى عدم را  کرده ام آغاز
 همان جان  عزيزم  شد نيامد باز هيچ  آواز

 نه  ممکن  کاشف  اسرار  باشد عاشق  سرباز
 روانۀ خود راسرت گردم چه  زيبا سوختى  پ

4-Yüzünün güzelliği etrafında o kadar döndüm ki artık uçmaya takatim 
kalmadı. O gidiş zamanında ‘Ademe gitemye başladım. Sevgili canım 
ogidişten hala geri gelmedi. Başını veren aşık sırları çözse imkansız değildir. 
 Kurbanın olayım! Kendi pervaneni ne güzel yaktın. 

     V 

  Edîb-i men celîs-i men şeved der-óalúa-ı rindân 

  Eger nuşed  zi-dest-i himmet-i men sâàar-ı ‘irfân 

  Ki nûr-ı bâde-em  kerd ân çerâà-ı şems-râ raòşân 

  Buved der-bezm-i úudsî ‘aúl-ı küll medhûş u ser-gerdân 

  Be-gûşiş ger resânem nâle-i mestâne-i òod-râ 

 اديب من جليس  من شود  در حلقۀ  رندان

 اگر نو  شد  ز دست  همت  من ساغر  عرفان
 که نور  باده ام  کرد آن چراغ  شمس را رخشان

 بود  در بزم  قدسى عقل  کل  مدهوش و سرگردان
 به  گوشش  گر  رسانم  نالۀ مستانۀ خود را



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   437 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

5-Terbiyeli arkadaşım, rintler halkasına gerecektir. Benim himmet elimden 
irfan kadehi tazelense olur. Şarabımın ışığı güneş lambasını parlattı. Kudus 
meclisinde Külli Akıl şaşkın olacaktır. Kulağına sarhoşça iniltilerimi iletirsem  

 

     VI 

  Der-ıúlîm-i maóabbet ez-òarâbîhâst ma‘mûrî 

  Metânet dâde-em bünyâd-ı mestî râz-ı maòmûrî 

  Be-òâk-üftân u òîzân âmedem ez-semt-i mehcûrî 

  Resîdem çün be-dergâhî ki giryânem zi-mesrûrî 

  Be-seyl-i eşk bâyed koned esâs-ı òâne-i òod-râ 

 در اقليم  محبت  از خرابى هاست معمورى

 انت  داده ام  بنياد  مستى  راز  مخمورىمت
 به  خاک افتان  و خيزان  آمدم  از سمت  مهجورى
 رسيدم  چون  به  درگاهى  که گريانم  ز  مسرورى

 به  سيل  اشک بايد کند  اساس  خانۀ خود را

6-Muhabbet ve sevgi ülkesinde birçok yıkılıştan tamir doğar. Sarhoşluk sırrı 
ve bünyanına ağırbaşlığımı verdim. Ayralık yönünden yere düşerek, 
kalkarak geldim. Bir kapıya yattım ki sevinçten ağlıyorum. O halde 
gözyaşlarının seli evin temelini söküp atmak lazım. 
 

     VII 

  Ser-â-pâ ni‘metem bâ-în heme der-mândegî Òâlid 

  Bedel her bâr ilhâmem tecellî-i Òudâ dâred  

  Şodem ez-cân-ı ‘Aynî bende-i în mürşid-i mâcid 

  Bióamdillâh ki rûóâniyyet ü feyżeş nîm câóid 

  Be-meydânem çisân ârem be-câ şükrâne-i òod-râ 

 سراپا  نعمتم  با  اين همه  در ماندگى خالد

  بدل هر بار الهامم  تجلئ  خدا  دارد
 شدم  از جان  عينى  بنده اى  اين مرشد ماجد

 بحمد الله  که  روحانيت و فيضش نيم جاحد
 به  ميدانم چسان  آرم  به جا شکرانۀ خود را

7-Baştan ayağa dek Allah'ın nimetiyim. Bunca aciz ve iktidarsızlıkla Ey Halid! 
Her seferde gönlüme Alla’ın tecellisi ilham verdi. Ey Ayni gönülden bu 
büyük mürşidim kulu oldum. Allaha şükür ki onun fevzini ve maneviliğini 
inkar etmiyorum. Bilmiyorum şu şükür vazifemi yerine nasıl getireceğim. 

 

  MAÙLA‘-I áAZEL-İ SULÙÂN SELÎM-İ ÚADÎM 

 م  قديممطلع  غزل  سلطان  سلي                           

    [Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilâtün Fe‘ilün] 

 فعلاتن فعلاتن فعلاتن فعلن                                  

     I 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   438 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

  În àazâ reften ü în ceng-i cihân-bânî-i mâ 

  În ‘adû küşten ü în heybet-i sulùânî-i mâ 

  În feres-rânî-i  mâ ‘azm-i şitâbânî-i mâ 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 اين غزا رفتن  و اين جنگ جهانبانئ  ما

 اين عدو  کشتن و اين هيبت  سلطانئ ما
 اين فرس رانئ  ما  عزم  شتابانئ ما

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 يشانئ مابهر  جمعيت  دلهاست پر

1-bizim bu savaşa gitmemiz, dünyayı korumak için savaşlarımız, düşmanı 
öldürmek ve sültanlık haybetim, bu at binmemiz, bu acelemiz,yaptığımız bu 
seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur ve 
rahat içinde bulunsun diyedir. (Yavuz Sultan Selim Divanı, s. 44) 
 

     II 

  Cünd-i àaybîye koned sırr-ı cihâdem ta‘lîm 

  Kerd òorşîd-i cihân pertev-i tîàem teslîm 

  Güft în maùla‘-ı àarrâ be-àazâ Şâh Selîm 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 جند  غيبيه کند سر جهادم تعليم
 کرد خورشيد  جهان پرتو  تيغم  تسليم
 گفت اين مطلع غرا  به غزا  شاه سليم

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما

2-gayb ordusu cihadımda bana öğretiyorlar. Dünyanın güneşi kılıcımın 
ışınına teslim oldu. Bu güzel ve fasih matlai Sültan Selimin gazasına yazdım. 
Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 

gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir. 

 

     III 

  Menem ân şâh-ı cihân óażret-i sulùân Maómûd  

  Bende-i òâãã-ı nebî ôıll-i cenâb-ı ma‘bûd 

  Kerde-em der-reh-i dîn ez-dil ü cân beõl-i vücûd 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

  منم آن شاه  جهان حضرت  سلطان محمود

 بندۀ خاص   نبى  ظل  جناب  معبود
 رده ام  در ره  دين  از دل و جان  بذل  وجودک

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   439 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

3-Ben o dünyanın sültanı Mahmudum. Peygamberin özel yarı Allah’ın 
gölgesiyim. Din yolunda can ü gönülden canımı adadım. Yaptığımız bu 
seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur ve 
rahat içinde bulunsun diyedir.  

     IV 

  Râh-ı dil-râ zi-àam u vesvese reftem reftem 

  Şeb ü rûz ez-heves-i ceng ne-òuftem reftem  

  Men tevekkeltü ‘alallâh be-goftem reftem 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 راه  دل را  ز غم  و وسوسه رفتم رفتم

  شب  و روز از هوس جنگ  نخفتم رفتم
 من توکلت على الله  بگفتم رفتم

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما

4-Gam ve günahtan gönül yolumdan sildim gittim. Gece gündüz savaş 
hevesinden uyumadan gittim. Ben Alla’a güvendim dedim gittim. Yaptığımız 
bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur 
ve rahat içinde bulunsun diyedir.  

     V 

  Òıżr-tevfîú der-în râh me-râ rehber şod 

  Heme hem meróamet-i óażret-i peyàamber şod  

  Úudsiyân-ı leşkerem imdâd-ı Òudâ yâver şod 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 شدخضر توفيق  در اين  راه  مرا رهبر 

  همه هم  مرحمت حضرت  پيغمبر شد
 قدسيان  لشکرم امداد  خدا  ياور شد

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما

 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما

5- Tevfik hızırı bu yolda bana kılavuz oldu. Hepsi Peygamberimizin 
marhemetindendir. Melekler ordum ve Allahın yardımı desteğim oldu. 
Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  

     VI 

  Dûr ez-kerd-i Òudâ şâh-ı cihân-gîr-i me-râ 

  Mehdî-i devr-i zamân dâver-i Manãûr-livâ 

  Tîà-ı nuãret be-miyân pâ-ber-rikâb-ı aàrâ  

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 دور از کرد  خدا  شاه  جهانگير  مرا

 مهدئ  دور  زمان  داور  منصور لوا



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   440 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 تيغ  نصرت به  ميان  پا  بر رکاب  اغرا
 امانئ مااين سفر کردن  و اين بى  سر و س

 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما

6-Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  
 

    VII 

  Be-cihân nâm nihâden àaraż u maúãûdem 

  Râóat-efzâyeş-i İslâm hemân mechûdem 

  Be-heme-óâl mu‘înest me-râ ma‘bûdem 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 به جهان  نام  نهادن غرض  و مقصودم

 راحت افزايش  اىسلام همان  مجهودم
 به  همه  حال معين است  مرا معبودم

 سامانئ ما اين سفر کردن  و اين بى  سر و
 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما

7-hedefim dünyaya ismimim kalması, telaım ise islamın daha rahat olması. 
Her nasıl olsa da Alla’ım bana destekçidir. Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz 
bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur ve rahat içinde 
bulunsun diyedir.  

    VIII 

  Berú şod ma‘reke-râ şa‘şa‘a-ı şemşîrem  

  Ber-ser-i düşmen-i dîvest şihâb-ı tîrem 

  În be-tertîb-i cünûd în himem ü tedbîrem 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

  شد معرکه  را  شعشعۀ شمشيرم برق

 بر سر  دشمن  ديو است  شهاب  تيرم
 اين  به  ترتيب  جنود اين همم و تدبيرم

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما

 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما

8- kılıcımın şaşaesi savaş meydanına yıldırım oldu. Okum ise düşmanın 
başına dev oldu. Bu askerlerin düzeni bu himmetim ve düşüncem, 
yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   441 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

    IX 

  Rûó-ı sulùânî-i mâ taúviye dâden be beden 

  Der-ãaf-ı ceng-i vefâ na‘ra-i merdâne-i zamân 

  Düşmenân-râ àâlebe kerden ü key-firistden? 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 روح  سلطانئ ما تقويه دادن به بدن

 در صف جنگ وفا  نعرۀ مردانۀ  زمان

 ? دشمنان را  غلبه  کردن  و کى  فرستدن

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما      

9-Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  

    X 

  Sâye-i râyet-i faòr-ı dü cihânem me'men 

  Ne-şeved reh-zen-i men hîç gürûh-ı düşmen 

  În àam-ı àurbet ü în miónet-i dûrî-i vaùan 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 سايۀ  رايت  فخر  دو جهانم  من

 نشود رهزن  من هيچ  گروه  دشمن
 دورئ  وطناين غم غربت و اين محنت 

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما      

10-İki dünyanın görkem bayrağının gölgesi benim. Hiç düşman grübü benim 
yolumu kesemeyecek. Bu garibanlık kederi ve ülkeden üzaklık zorluğu, 
yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  

    XI 

  Yâverem nîst be-cüz ‘avn-ı Òudâ-yı Müte‘âl 

  Nuãret ü fetó ü ôafer maúãad-ı men der-heme óâl 

  Be-‘adû her dem ü ân keşmekeş ü ceng ü cidâl 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 ياورم  نيست  به جز  عون  خداى متعال

 نصرت و فتح و ظفر مقصد  من در همه حال
 به عدو هر دم و آن کشمکش و جنگ و جدال

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما

 ا      بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ م

-11 Yüce Allahtan başka yardımcım yok. Her zaman zafer, kazanmak benim 
hedefimdir. Düşmanlarla savaşmak ve bu savaşlar,yaptığımız bu seferler, 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   442 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur ve rahat 
içinde bulunsun diyedir.  

    XII 

  ‘Âkifân-ı óarem-i úurb-ı ilâhî be-du‘â 

  Kerd teşbî‘-i me-râ cünd-i sürûşân-ı semâ 

  În be-ãaórâ-dev ü în bâdiye-pûyânî-i mâ 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 عاکفان  حرم  قرب  الاهى  به  دعا 
 تشبيع   مرا  جند  سروشان  سماکرد 

 اين  به  صحرا  دو و اين باديه  پويانئ ما
 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما

 بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما      

12- Allah kurbunun haremindeki ikamet edenler duaları ile doyurdular. 
Çöllerde ve sahralarda gezmemiz ,yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu 
mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun 
diyedir.  

    XIII 

  Li'llâhi'l-óamd ne ez-luùf-ı Òudâ me'yûsem 

  Ced-be-ced bâ-ôafer ü fetó ü àazâ me'nûsem 

  Pür-koned kişver-i güftâr ãadâ-yı kûsem 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet -idilhâst perîşânî-i mâ  

 لله الحمد نه  از لطف  خدا مايوسم

 جد به  جد با  ظفر و فتح و غزا مانوسم
 پر کند کشور گفتار صداى کوسم

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
 نئ ما      بهر  جمعيت  دلهاست پريشا

13-Allaha şükür onun rahmetinden ümitsiz değilim. Nesilden nesile fatih ve 
yenmekle alışığım. Davulumun sesi söyleyiş ülkesini dolduracak. Yaptığımız 
bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; gönüller huzur 
ve rahat içinde bulunsun diyedir.  
 

    XIV 

  Güft ‘Aynî zi-zebân-ı şeh –i Óaydar-ı Kerrâr 

  În muòammes ki şod el-óaú ser-i saùr-ı âåâr 

  Nîż în maùla‘-ı ra‘nâ-yı óamâset-iş‘âr 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 نى  ز  زبان  شه  حيدر  کرارگفت عي
 اين مخمس که  شد الحق سر  سطر  آثار

 اين  مطلع  رعناى حماست اشعار  نيض



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   443 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

 اين سفر کردن  و اين بى  سر و سامانئ ما
  بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما      

14-Ayni hazret-i Ali’nin dilinden söyledi. Bu muhammes ki doğrudan 
eserlerin başı oldu. Bu güzel şiirin başı hamasi şiirlerin güzeli oldu. 
Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  

 

    XV 

  Beşşirallâh li-sulùâni zamân be-ôafer 

  Hüve Maómûd-ı selâùîn-i enâm u beşer 

  Raómetullâhi ‘alâ nâôım hâõe'l-cevher 

  În sefer kerden ü în bî-ser ü sâmânî-i mâ 

  Behr-i cem‘iyyet-i dilhâst perîşânî-i mâ 

 بشرالله لسلطان زمان به  ظفر
 هو محمود  سلاطين  انام و بشر
 راحمة  لله على ناظم هذ الجوهر
 و سامانئ مااين سفر کردن  و اين بى  سر 

  بهر  جمعيت  دلهاست پريشانئ ما      

15-Yaptığımız bu seferler, çektiğimiz bu mahrumiyetler, bu perişanlığımız; 
gönüller huzur ve rahat içinde bulunsun diyedir.  

 

    XV 

  LEFF Ü NEŞR-İ MÜRETTEB 

 ف و نشر مرتبل                                               
 فاعلاتن فاعلاتن فاعلن

Fa’ilatün fa’ilatün fa’ilün 

 

 1 Be-bezm ender âmed şebân mâh-veş 

  Niger gerden u zülf ü cism ü lebeş 

 به  بزم اندر آمد شبان ماهوش

 نگر گردن  و زلف و جسم و لبش

Güzel çoban meclise girdi. Boynuna, saçına, bedenine ve dudağına bakın. 

 

 2 Sefîd ü siyâh u laùîfest ü nâb 

  Zi-kâfûr u müşg ü óarîr ü şarâb 

 سفيد و سياه و لطيف است و ناب
 ز کافور و مشگ  و حرير و شراب

Beyaz, siyah, yumşak, halisti, kafur ve misk ve ipek ve şarap.  

 



İsmail Hakkı AKSOYAK – Antepli Aynî’nin Farsça Dîvânı                                   444 
 

 tEMKIK - Ϧикмeт -  حكمت 
HİKMET - Akademik Edebiyat Dergisi [ Journal of Academic Literature ] 

Prof. Dr. Mine MENGİ Özel Sayısı - Yıl 2, Sayı 5, 2016 

ISSN: 2458 - 8636  

 

   

 

NAÔÎRE-İ BEYT-İ MEŞHÛRE 

 نظيرۀ  بيت  مشهوره                                  

  [Mef‘ûlü Mefâ‘îlü Mefâ‘îlu Fa‘ûlün] 

 مفاعيل  فعولن  مفعول مفاعيل                                 

 

  Kebk ez-to biyâmuòt be-hengâm-ı remîden 

  Tersîden ü kûşîden ü her sû nigerîden 

 کبک از تو بياموخت به هنگام  رميدن
 کوشيدن  و هر سو نگريدن ترسيدن و

Keklik korkmayı, çabalamayı ve her tarafa bakmayı senden öğrendi ürktiği 

zaman. 

 

 

  

 
 

 

      
 



 


	Kapak MM Özel Sayısı
	Boş sayfa iç kapak
	KÜNYE
	Editör Notu
	İÇİNDEKİLER
	0.SUNUŞ
	Boş sayfa sunuş sonrası
	1. Şeyma Nur Zararsız
	2. Ayşehan Deniz Abik
	3. Hasan Ali Esir
	4. Pervin Çapan
	5. Adem Ceyhan
	6. Mine Mengi
	7. Nuran Öztürk
	8. Rıdvan Canım
	9. Aydın Kırman
	10. Abdulmuttalip İpek
	11. Abdülkadir Dağlar
	12. Ahmet Tanyıldız
	13. Berrin Akalın
	14. Kadriye Yılmaz
	15. Mehmet Korkut Çeçen
	16. Mehmet Sarı
	17. Kamile Çetin
	18. Rasih Erkul
	19. Mustafa Uğurlu Arslan
	20. Eyüp Azlal
	21. Hasan Doğan
	22. İbrahim Biricik
	23. Recep Şükrü Güngör
	24. Turgut Koçoğlu
	25. İsmail Hakkı Aksoyak
	24. Boş sayfa Son

