
e-ISSN 2147-2823 
 

 
 

 

 

 

 

 

RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ 

İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 

 

 

21 
2022 

Sayı|Issue|21|العدد 

 

 
JOURNAL OF DIVINITY FACULTY 

OF RECEP TAYYIP ERDOGAN UNIVERSITY 

 

 

 مجلة كلية الإلهيات
 بجامعة رجب طيب أردوغان
 

Rize 2022



e-ISSN 2147-2823 
 

RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 
JOURNAL OF DIVINITY FACULTY OF RECEP TAYYIP ERDOGAN UNIVERSITY 

 مجلة كلية الإلهيات بجامعة رجب طيب أردوغان

21 
2022 

Rize, Türkiye 

 

Yayıncı | Publisher | شرالنا   

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 53100, Rize, Türkiye 

Recep Tayyip Erdogan University, Divinity Faculty, 53100, Rize, Turkey 

Sahibi | Owner | حب الإمتيازاص  

Prof. Dr. Şevket TOPAL, sevket.topal@erdogan.edu.tr 

Recep Tayyip Erdogan University, Divinity Faculty, Rize, Turkey 

Dekan | Dean | د الكليةعمي  

Baş Editör| Editör-in-chief |المنسق العام 

Doç. Dr. Süleyman TURAN, suleyman.turan@erdogan.edu.tr 

Recep Tayyip Erdogan University, Divinity Faculty, Rize, Turkey 

Yazı İşleri Müdürü | Responsible Manager | رئيس التحرير 

Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK, ersin.celik@erdogan.edu.tr 

Recep Tayyip Erdogan University, Divinity Faculty, Rize, Turkey 

Editörler | Editors |   انحريرالم 

Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey

Arş. Gör. Zahide KESKİN, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Arş. Gör. Esra TUYSUZ, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

İletişim|Contact|المراسلة 

Recep Tayyip Erdogan University,  

Divinity Faculty, 

Rize, Turkey 

Tel: +90 464 214 11 21 - (4542 / 4635 / 4722) 

Fax: +90 464 214 11 24 

Mail: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 

Web Sayfası | Web Page |  ويبالصفحة  

https://dergipark.org.tr/rteuifd 
 

 

 

 

mailto:sevket.topal@erdogan.edu.tr
mailto:suleyman.turan@erdogan.edu.tr
mailto:ersin.celik@erdogan.edu.tr
mailto:ersin.celik@erdogan.edu.tr
mailto:zahide.keskin@erdogan.edu.tr
mailto:esra.tuysuz@erdogan.edu.tr
mailto:ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr
https://dergipark.org.tr/rteuifd


RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

 
 

Alan Editörleri | Field Editors |  محريرجال م

Dr. Öğr. Üyesi Abdulrahman ACER, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Nilüfer KALKAN YORULMAZ, Istanbul University, Istanbul, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Abdullah AYGÜN, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet KAPLAN, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Emine BATTAL, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Enver ŞAHİN, Recep Tayyip Erdogan University, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Abdurrahman HARBİ, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Dr. Arş. Gör. Hilal LİVAOĞLU MENKÜÇ, Istanbul University, Istanbul, Turkey 

Arş. Gör. Yaşar Emrah KOŞDAŞ, Recep Tayyip Erdogan University, , Rize, Turkey 

Arş. Gör. Şeyma TURAN, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Arş. Gör. Mustafa YÜCE, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Arş. Gör. Zehra Betül DİNDAROĞLU, Recep Tayyip Erdogan University, Turkey 

Arş. Gör. Büşra ÇETİN, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Arapça | Arabic | يةبرعقراءة النهائية باللغة ال  

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim EKİCİ, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Arş. Gör. Ahmet Faruk DİKİCİ, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

İngilizce | English | يةنجليزقراءة النهائية باللغة الإ   

Öğr. Gör. Dr. Emine Enise YAKAR, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Arş. Gör. Hüseyin Talha FIRAT, Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Editörler Kurulu | Editorial Board | هيئة التحرير

Prof. Dr. Ahmet İshak DEMİR Recep Tayyip Erdogan University, Rize Turkey 

Prof. Dr. Bekir Zakir ÇOBAN Ege University, İzmir, Turkey 

Prof. Dr. Yakup ÇOŞTU Hitit University, Çorum, Turkey 

Prof. Dr. Mohd Mumtaz ALİ International Islamic Univercty Malaysia,  Kuala Lumpur, Malaysia 

Prof. Dr. Muammer İSKENDEROĞLU Abant Izzet Baysal University, Bolu, Turkey 

Prof. Dr. Muhammed AYDIN Qatar University, Doha, Qatar 

Prof. Dr. Latif TOKAT Social Sciences University of Ankara, Ankara, Turkey 

Prof. Dr. İhsan ARSLAN Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Doç. Dr. Bayramali NAZIROĞLU Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Doç. Dr. Muhammet YILMAZ Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Doç. Dr. Hümeyra ÖZTURAN Marmara University, Istanbul, Turkey 

Dr. Amanullah De SONDY University College Cork, Cork, Irland 

Dr. Öğr. Üyesi Hatice DOĞAN Nevsehir Haci Bektas Veli University, Nevşehir, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Şamil BAŞ Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Tuba ERKOÇ BAYDAR Ibn Haldun University, Istanbul, Turkey 

Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK Recep Tayyip Erdogan University, Rize Turkey 

mailto:abdulrahman.acer@erdogan.edu.tr
mailto:nilufer.yorulmaz@istanbul.edu.tr
mailto:abdullahaygun@yahoo.com
mailto:ahmet.kaplan@erdogan.edu.tr
mailto:emine.battal@erdogan.edu.tr
mailto:enver.sahin@erdogan.edu.tr
mailto:abdurrahman.harbi@erdogan.edu.tr
mailto:hilal.menkuc@istanbul.edu.tr
mailto:yasaremrah.kosdas@erdogan.edu.tr
mailto:seyma.turan@erdogan.edu.tr
mailto:mustafa.yuce@erdogan.edu.tr
mailto:zehrabetul.dindaroglu@erdogan.edu.tr
mailto:busra.cetin@erdogan.edu.tr
mailto:ibrahim.ekici@erdogan.edu.tr
mailto:emineenise.yakar@erdogan.edu.tr
mailto:ahmet.demir@erdogan.edu.tr
mailto:ege.coban@ege.edu.tr
mailto:yakupcostu@hitit.edu.tr
mailto:mumtazalie@iium.edu.my
mailto:muammer.iskenderoglu@ibu.edu.tr
mailto:muhammedaydin@qu.edu.qa
mailto:latif.tokat@asbu.edu.tr
mailto:ihsan.arslan@erdogan.edu.tr
mailto:bayramali.naziroglu@erdogan.edu.tr
mailto:muhammet.yilmaz@erdogan.edu.tr
mailto:humeyrakaragozoglu@gmail.com
mailto:amanullah.desondy@ucc.ie
mailto:haticedogan@nevsehir.edu.tr
mailto:mehmetsamil.bas@erdogan.edu.tr
mailto:tubaeerkoc@gmail.com
mailto:ersin.celik@erdogan.edu.tr


RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

 
 

Son Okuma | Final Reading | 

التركيةة باللغة القراءة النهائي  

Arş. Gör. Sümeyye ŞEN 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Arş. Gör. Süleyman Nuri YAĞCI 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Arş. Gör. Ömer DURSUN 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Arş. Gör. Rumeysa UYSAL 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Arş. Gör. Rümeysa TAŞKIN 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Arş. Gör. Sibel DİNÇASLAN 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

 

Sayfa Düzenleme | Page Design | الصفحة تصميم  

Arş. Gör. Hüseyin Cihat ŞAHİN 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

Kapak Tasarım | Cover Design | تصميم الغلاف  

Dr. Öğr. Üyesi Gökçe ARİFOĞLU 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

Baskı | Printing | طباعة 

Recep Tayyip Erdogan University, Rize, Turkey 

 

 
 

 

 
Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (RTEÜİFD), ULAKBİM TR DİZİN tarafından 

dizinlenmekte olan ve doçentlik kriterlerini sağlayan bir dergidir. Dergimizin 2017 yılından itibaren 

yayınladığı tüm sayılar TR DİZİN veri tabanına eklenmiştir. 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (RTEÜİFD), yılda iki kez yayımlanan hakemli 

bilimsel bir dergidir. Dergide yayımlanan yazıların her türlü içerik ve dil sorumluluğu yazarlarına aittir. 

Yayımlanan yazılara telif ücreti ödenmez. Yazılar, yazarlarının yeniden yayımlama hakkı hariç, yayıncı 

kuruluşun izni olmadan kısmen veya tamamen bir başka yerde yayımlanamaz. 

mailto:sumeyye.sen@erdogan.edu.tr
mailto:suleymannuri.yagci@erdogan.edu.tr
mailto:omer.dursun@erdogan.edu.tr
mailto:rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr
mailto:rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr
mailto:sibel.dincaslan@erdogan.edu.tr
mailto:sibel.dincaslan@erdogan.edu.tr
mailto:cihat.sahin@erdogan.edu.tr
mailto:gokce.arifoglu@erdogan.edu.tr


RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

 
Yayım İlkeleri 

1. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (RTEÜİFD), sosyal bilimler alanında yılda 

iki kez yayımlanan hakemli bir dergidir. 

2. RTEÜİFD’nin yayın dili Türkçe’dir. Ayrıca Arapça ve İngilizce bilimsel çalışmalar da yayımlanır. Diğer 

dillerdeki çalışmalara yayın kurulu karar verir. 

3. RTEÜİFD’de telif ve tercüme makale, makale değerlendirmesi, sadeleştirme, edisyon kritik, kitap ve 

sempozyum değerlendirmeleri ile doktora tez özetleri yayımlanır. 

4. Dergiye gönderilen çalışmalar, akademik standartlara uygun ve orijinal olmalıdır. 

5. Dergiye gönderilen yazılar başka bir yerde yayımlanmamış ya da yayımlanmak üzere gönderilmemiş 

olmalıdır. 

6. RTEÜİFD’de yayımlanmak üzere gönderilen telif makaleler, yayın kurulu tarafından incelendikten 

sonra konunun uzmanı iki hakeme gönderilir ve rapor çoğunluğuna göre yayımlanır. 

7. Çeviri ve sadeleştirme yazılarında gönderiye metinlerinin orijinallerinin bir kopyası bilgisayar ortamına 

aktarılmak suretiyle eklenmelidir. 

8. Tercümelerde yazardan izin alındığına dair belge "izin belgesi" adıyla sisteme yüklenmelidir.  

9. Telif ve tercüme makalelere; 50- 250 kelime arasında Türkçe, Arapça ve İngilizce özet, başlık ve anahtar 

kelimeler de eklenmelidir. 

10. Bir sayıda aynı yazara ait (telif veya çeviri) en fazla iki çalışma yayımlanabilir. 

11. Yayımlanan yazılar için telif ücreti ödenmez. 

12. Yayımlanmayan yazıların dergi arşivinde saklanma hakkı mahfuzdur. 

13. Yazar, RTEÜİFD’de yayımlanmış yazılarını, daha sonra başka platformlarda da yayımlayabilir. 

14. Dergi yazım ilkelerine uyulmadan dergiye gönderilen yazılar, hakeme sevk edilmeden düzeltilmesi için 

yazara iade edilir. 

15. Dergimize gönderilen makale sayfa sayısı kaynakça, tablo, şekiller vb. dâhil 30 sayfayı kesinlikle 

aşmamalıdır. 

16. Dergimize gönderilen yayın/toplantı değerlendirme yazıları kaynakça hariç 800-1800 kelime arasında 

olmalıdır. 

17. Burada belirtilmeyen hususlarda karar vermeye yayın kurulu yetkilidir. 

 

Yazım İlkeleri 

1. Yazılar, Ms. Word dosyası olarak yazar ismi olmaksızın gönderilmelidir. 

2. Son aşamaya gelen makalenin başlığının hemen altında makale yazarının unvanı, adı-soyadı, kurumu, 

branşı, e-posta adresi ve orcid bilgisi yer almalıdır. 

3. Yazıların sonuna kaynakça büyük harflerle bold olarak yazılmış şekilde eklenmelidir. 

4. Biçim: Metin kısmı Palatino Linotype Style yazı tipi, 9,5 punto, başlıklar bold olarak ve otomatik 

numaralandırılmamış; metnin tamamı en az/ 14 nk satır aralıkla, önce 0nk ve sonra 6nk; dipnotlar ise tek 

satır aralıkla, önce ve sonra 0 nk ve 8 punto, her iki tarafa yaslı yazılmalıdır. 

5. Gönderilen yazılar; kâğıdın kenar boşlukları üst ve sol 2; alt ve sağ 2 cm; kâğıt yüksekliği 17,6 cm; 

genişliği 25 cm; üst 2cm ve altbilgi ölçüleri 1,2 cm olmalıdır. 

6. Dergimizde İSNAD atıf sistemi kullanılmaktadır. 

NOT: Örnek kullanımlar için web sayfasına bakınız.   www.isnadsistemi.org 

 

Yayın Takvimi 

Haziran ve Aralık ayları içinde yayımlanan dergiye senenin her günü müracaatta bulunulabilir. Yazı, 

inceleme ve raporlama işleminin yetiştiği sayıda yayımlanır. 

 

 

http://www.isnadsistemi.org/


RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

 

DİZİNLENME BİLGİLERİ 

 

ASOS / Academia Social Science Index (Başlangıç / S. Date: 2012) 

ARASTIRMAX (Kabul / Accepted: 13.03.2018) 

BASE: Bielefeld Academic Search Engine (Başlangıç / S. Date: 03.07.2017)  

CITEFACTOR (Başlangıç / S. Date: 2015) 

DRIJ:Directory of Research Journals Indexing (Kabul / Accepted: 04.04.2018) 

ESJI: Eurasian Scientific Journal Index (Başlangıç / S. Date: 2015) 

GOOGLESCHOLAR (Başlangıç / S. Date: 2012) 

IDEALONLINE (Kabul / Accepted: 23.02.2018) 

İSAM / ISAM Articles on Theology Database (Başlangıç / S. Date: 2012) 

OPENAIRE (Başlangıç / S. Date: 2017) 

RESEARCHBIB (Kabul / Accepted: 29.03.2018) 

ROAD: Directory Of Open Access Scholarly Resources (Kabul / Accepted: 10/10/2016) 

SAIF: Scholar Article Impact Factor (Kabul / Accepted: 04.04.2018) 

SIS: Scientific Indexing Services  (Başlangıç / S. Date: 2018) 

SOBIAD: Sosyal Bilimler Atıf Dizini (Kabul / Accepted: 08.05.2017) 

ULAKBİM TR DİZİN (Kabul / Accepted: 10.04.2019) 

WORLDCAT  (Kabul / Accepted: 10/10/2012) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

 

İÇİNDEKİLER | CONTENTS | المحتويات 

Editörden |Editorial  ........................................................................................................... 10 

 

HAKEMLİ ARAŞTIRMA MAKALELERİ |PEER-REVIEWED RESEARCH ARTICLES 

17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe Çevirilerindeki 

Değişim ve Başlıca Farklılıklar 

Changes and Major Differences in Turkish Translations of the Bible from the 17th Century to the 

Present 

Salih ÇİNPOLAT .................................................................................................................. 12-35 

Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 

I is Someone Else: Interpersonal Identity Construction 

Abdurrahman YALÇİ ............................................................................................................ 36-59 

Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 

Helpfulness and Religiosity in Youth and Adults 

Necmi KARSLI ...................................................................................................................... 60-84 

Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar ve Asıl Kaynağa 

Ulaşma Gayreti 

The Copies Used by Munawi on his Commentary on Fayd al-Qadir and The Endeavour to 

Attain the Original Source 

Merve ŞİŞMAN .................................................................................................................... 85-99 

 أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل

Abu Al-Jarud Ziyad bin Al-Mundhir between the Zaydiyyah and the People of Hadith in the 

context of Jarh and Ta’deel 

Cerh ve Ta‘dil Bağlamında Zeydiyye ve Ehl-i Hadis Arasında Ebu'l-Carud Ziyad b. 

Münzir 

Ali Mohsen Zaid ALMASAWA. ...................................................................................... 100-123 

Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği: Ahîzâde’nin Zahîratü’l-Ukbâ Adlı 

Eseri Örneği 

Annotation Tradition in Hanafi Fiqh Writing: The Example of Ahīzāde's Zahīratü'l-Ukbā 

Şevket TOPAL-Seyit BADIR .............................................................................................. 124-157 



RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 

Usage of the Qur'anic Verses in the Books of Statecraft (Siyasatnamehs) 

Nihat UZUN ...................................................................................................................... 158-184 

Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
Within the Framework of the Concept of Mutashābih the Issue of Theory-Practical Consistency 

of Commentators 

Vehbi CANSIZ ................................................................................................................... 185-210 

 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى

The Vocal Suggestions of Tajwīd Rules and Its Effects on Meanings  

Ses Anlam İlişkisi Bağlamında Tecvid Kaidelerinin Fonetik Yapısı 

Alaaddin SALİHOĞLU .................................................................................................... 211-230 

Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 

On Sezai Karakoç’s Translation of Qasidah Burdah (Banat Su‘âd) 

Mustafa IRMAK ................................................................................................................ 231-256 

Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 

Social Life in Erzincan at the Last Period of Ottomans (1916-1919)  

Nihat FIRAT-Binali KOÇOĞLU ...................................................................................... 257-280 

Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet 

Mücadelesi 

The Struggle of the Zangid Dynasty and the Crusader Kingdom of Jerusalem over Egypt 

Mustafa MOLLAİBRAHİMOĞLU-İhsan ARSLAN ....................................................... 281-301 

 

HAKEMLİ ÇEVİRİ MAKALELER |PEER REVIEWED TRANSLATION ARTICLES 

İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri  

The Categories High and Low as Reflections on the Rihlah and Kitābah in Islam 

Tuğçe GÜNAYDIN .......................................................................................................... 303-320 

Kur’ân-ı Kerîm’de أنّى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 

Scientific- The [Adverb] ّأنى / Annā in Al-Qur’an Al-Kareem A Semantic and Grammatical Study 

Mustafa ŞENTÜRK-Tahreer İRCİ ................................................................................... 321-348 

 

 



RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 21 (2022) 

 

YAYIN DEĞERLENDİRMELERİ| BOOK REVIEWS 

Cengiz, Kurtuluş - Küçükural, Önder - Gür, Hande; Türkiye’de Spiritüel Arayışlar 

Deizm, Yoga, Budizm, Meditasyon, Reiki vb. (İstanbul: İletişim Yayınları, 2021) 

Nurhibe Büşra ER ............................................................................................................. 350-354 

Nazıroğlu, Bayramali, Derdimiz İlahiyat - Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik 

Bakış-. (İstanbul: Okur Akademi, 2020) 

Muharrem ATABAY......................................................................................................... 355-359 

 

BİLİMSEL TOPLANTI DEĞERLENDİRMELERİ | SYMPOSIUM REVIEWS 

Türkiye’de Arapça I. Çevrimiçi Sempozyumu (19 Aralık 2021, Çevrimiçi) 

Rumeysa UYSAL .............................................................................................................. 361-366 

 

 

 



 

EDİTÖRDEN 

Kıymetli Okurlarımız,  

RTEÜİFD olarak 21. sayımızı sizlere takdim etmenin sevincini yaşıyoruz. 

Öncelikle çalışmalarını yayınlatmak üzere dergimizi tercih eden tüm yazarlarımıza 

teşekkür ederiz. Dergimize gösterilen teveccühün bizleri motive ettiğini özellikle 

belirtmek istiyoruz. 

Bu sayımızda, Hadis, Tefsir ve İslam Tarihi alanlarında ikişer, Arap Dili ve 

Belagati, Dinler Tarihi, Din Psikolojisi, Din Sosyolojisi, İslam Hukuku ve Kıraat 

alanlarında birer adet olmak üzere alanında yetkin araştırmacıların hazırladığı toplam 

12 araştırma makalesi yer almaktadır. Bu çalışmaların her birinin alanında bir boşluğu 

doldurmasını ve yeni çalışmalara ışık tutmasını temenni ediyoruz.  

Dergimizin yayına hazırlanmasında büyük özveri ile çalışan değerli editoryal 

ekibimizin bütün fertlerine şükran borçluyuz. Ayrıca makaleleri ciddiyetle 

değerlendiren hakemlerimize ve dergimizi takip eden siz okurlarımıza yürekten 

teşekkürler. 

Hepsi birbirinden kıymetli makaleleri ihtiva eden 21. sayımızın ilim dünyasına 

katkı sağlamasını temenni ederken, yeni sayımız için yazarlarımızdan gerek Türkçe 

gerekse yabancı dilde yeni makaleler bekliyoruz. Dergimizin uluslararası indekslerde 

taranması için çabaladığımız bu yeni dönemde farklı alanlardan her türlü katkıyı 

değerli bulduğumuzu siz okurlarımıza ve yazarlarımıza hatırlatmak isteriz. 

Gelecek sayımızda buluşmak üzere…  

 

30 Haziran 2022 

Baş Editör 

Doç. Dr. Süleyman TURAN 



 

 

 

 

 

 

 

HAKEMLİ 

ARAŞTIRMA MAKALELERİ 

 

PEER-REVIEWED 

RESEARCH ARTICLES 

  

  

  

  

  

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                            İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 12-35 
Geliş Tarihi:08/02/2022-Kabul Tarihi:12/06/2022   Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1069975 

17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe 
Çevirilerindeki Değişim ve Başlıca Farklılıklar 

Salih ÇİNPOLAT * 

Atıf/Cite as: Çinpolat, Salih. “17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe 

Çevirilerindeki Değişim ve Başlıca Farklılıklar”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 21 (2022), 12-35. 

Öz: Kitab-ı Mukaddes’in bir bütün olarak Türkçeye ilk çevirisi, Hollandalı bazı 

Protestanların çabasıyla olmuştur. Bu amaçla dönemin Hollanda elçisi Levinus 

Warner tarafından, Yahya b. İshak (Haki) görevlendirilmiş ve o da 1659/1661 

yılında çeviriyi tamamlamıştır. Ancak bu çalışma, çeviriyi organize eden 

Hollandalı Protestanlar tarafından yeterince başarılı bulunmadığından 

basılmamıştır. Daha sonra çeviri için görevlendirilen Ali Ufki Bey 1662-1666 

yılları arasında Kitab-ı Mukaddes’i Türkçeye çevirmiştir. Ancak bu çeviri de 

uzun yıllar Hollanda Leiden Üniversitesi Kütüphanesi’nde kaldıktan sonra, 1827 

yılında Paris’te basılmıştır. Bu tarihten itibaren Türkçe Kitab-ı Mukaddes 

baskıları, Kitab-ı Mukaddes Şirketi tarafından gerçekleştirilmiştir. Farklı tarihli 

Türkçe Kitab-ı Mukaddes baskılarında Ali Ufki Bey’in çevirisi esas alınmış ama 

bazı güncellemeler yapıldığından tıpkıbasım olmayıp birçok değişiklik 

içermektedir. Bu değişikliklerde hem kelime güncellemelerinden hem de bazı 

kelime ve cümlelerin eklenmesi veya çıkarılmasından kaynaklanan anlam 

uyumsuzlukları dikkat çekmektedir. Bu makalede, 1664/1666’da tamamlanan 

Ali Ufki Bey’in Türkçe Kitab-ı Mukaddes çevirisi ve Kitab-ı Mukaddes Şirketi 

tarafından yayımlanan 1827, 1886, 1941 ve 2001 yılı baskıları arasında kutsal 

metinde oluşan başlıca farklılıklar üzerinde durulmuştur. Böylece Kitab-ı 

Mukaddes’i, Türkçe çevirileri üzerinden okuyup anlamak isteyen okurların 

karşılaşabilecekleri çelişkili ifadelere, anlam uyumsuzluklarına ve 

güncellemelerde esas alınan kaynak metinler arasındaki ihtilaflı kısımlara dikkat 

çekilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, Kitab-ı Mukaddes, Ali Ufki Bey, Kitab-ı 

Mukaddes Şirketi, Çeviri, Farklılık 

 

                                                 
*  Dr. Öğr. Üyesi, Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Dinler Tarihi 

Anabilim Dalı, Karaman, Türkiye, salihcinpolat@kmu.edu.tr, ORCID: 0000-0003-2065-192X 



SALİH ÇİNPOLAT  13 
RTEÜİFD 

 

Changes and Major Differences in Turkish Translations of the 

Bible from the 17th Century to the Present 

Abstract: The first translation of the Bible into Turkish as a whole was made by 

the efforts of some Dutch Protestants. For this purpose, by Levinus Warner, the 

Dutch ambassador of the time, Yahya b. Ishaq (also called Haki) was 

commissioned and he completed the translation in 1659/1661. However, this 

work was not published because it was not found successful enough by the 

Dutch Protestants who organized the translation. WojciechBobowski (Ali 

UfkiBey), who was later assigned for translation, translated the Bible into 

Turkish between 1662 and 1666. However, this translation was published in Paris 

in 1827, after being in the Leiden University Library in the Netherlands for many 

years. From this date on, Turkish Bible editions have been carried out by the Bible 

Society (Kitab-ı Mukaddes Şirketi). Wojciech Bobowski’s translation was taken 

as a basis in the Turkish Bible editions of different dates, but since some updates 

were made, it is not a facsimile and contains many changes. In these changes, 

semantic inconsistencies arising from both word updates and the addition or 

removal of some words and sentences draw attention. In this article, the main 

differences between the Turkish translation of Wojciech Bobowski’s Bible, which 

was completed in 1664/1666 and the 1827, 1886, 1941 and 2001 editions published 

by the The Bible Society, are emphasized. Thus, the contradictory expressions, 

semantic inconsistencies and the conflicting parts among the source texts that are 

used as a basis for the updates were drawn to the readers who want to read and 

understand the Bible through its Turkish translations. 

Keywords: History of Religions, The Bible, Wojciech Bobowski/Ali Ufki Bey, The 

Bible Society, Translation, Difference 

 

من القرن السابع عشر حتى الوقت  المقدس لترجمات التركية للكتابا في التغيراتالإختلافات و

 الحاضر

الترجمة الأولى للكتاب المقدس إلى التركية ككل بجهود بعض البروتستانت الهولنديين. و  تمت :الملخص

( السفير الهولندي في Levinus Warnerلإنجاز هذه المهمة وُظّف يحيى بن إسحاق من قبل ليفينوس وارنر)

ومع ذلك لم يتم نشر هذا العمل من قبل البروتستانت  م.  1659/1661ى الترجمة عام ذلك الوقت وهو أنه

الهولنديين الذين نظموا الترجمة، لأنهم ما وجدوه عملا ناجحا. وبعد هذا قام علي أوفكي باي بهذا العمل الذي 

. ومع ذلك، نشُرت هذه الترجمة في 1666و  1662ب المقدس إلى التركية بين عامي عُي نّ لاحقاً بترجمة الكتا

بعد أن ظلت في مكتبة جامعة ليدن في هولندا لسنوات عديدة. من هذا التاريخ فصاعداً ،  1827باريس عام 

كأساس  ة علي أوفكي بايالكتاب المقدس التركية. وبعد هذا تم أخذ ترجم طبعات نفذت شركة الكتاب المقدس

إجراء بعض التحديثات فهي ليست نسخة  بسبب ة ذات التواريخ المختلفة ولكنالكتاب المقدس التركي طبعات في

طبق الأصل وتحتوي على العديد من التغييرات. و في هذه التغييرات تجذب الإنتباه التناقضات الدلالية الناشئة 

ل. و في هذا المقال نحن نسعى للتأكيد على عن تحديثات الكلمات وإضافة أو حذف بعض الكلمات والجم

نجزه علي أوفكي باي المكتملة بين أعوام أالاختلافات الرئيسية بين الترجمة التركية لكتاب المقدس الذي 

. 2001و  1941،  1886،  1827أعوام  فيى التي نشرتها شركة كتاب مقدس ، وطبعات أخر 1664/1666

مستخدمة والتناقضات الدلالية والأجزاء المتضاربة بين النصوص المصدر الوهكذا ، فإن التعبيرات المتناقضة 

 للقراء الذين يرغبون في قراءة وفهم الكتاب المقدس من خلال ترجماته التركية.  إبرازهاكأساس للتحديثات تم 

 اختلاف ،ترجمةباي، شركة الكتاب المقدس،  أوفكيعلي  ،الكتاب المقدس ،تاريخ الأديان الكلمات المفتاحية:

 



14 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

GİRİŞ 

Türkçede Kitab-ı Mukaddes veya Kutsal Kitap olarak ifade edilen Hristiyanların 

kutsal kitabının bir bütün olarak Türkçeye çevrisi Hollandalı bazı Protestanların 

çabasıyla olmuştur. Bu iş için dönemin Hollanda elçisi Levinus Warner tarafından, 

İstanbul’da önce Yahya b. Ishak (Haki) görevlendirilmiş, ancak onun 1659/1661 

yılında tamamladığı ve şu anda Hollanda Leiden Üniversitesi Kütüphanesi’nde olan 

Türkçe elyazma çevirisi yeterince başarılı bulunmadığından basılmamıştır.1 Bunun 

üzerine Warner, Kitab-ı Mukaddes’i Türkçeye çevirme işini Ali Ufki Bey’e2 vermiş ve 

o da çeviriyi 1664/1666’da tamamlamıştır.3  

Ali Ufki Bey’in çevirisi uzun yıllar Hollanda Leiden Üniversitesi 

Kütüphanesinde kaldıktan sonra, İngiliz ve Ecnebi Kitab-ı Mukaddes Şirketi’nin 

çabaları ile ilk defa 1827 yılında Paris’te basılmıştır. Ardından bu çeviri, Kitab-ı 

Mukaddes Şirketi tarafından her seferinde bazı değişiklik ve güncellemelerle 1878, 

1885, 1886, 1901 yıllarında Osmanlı Türkçesiyle, 1941 ve 2001 yıllarında da Latin 

alfabesiyle basılmıştır.4  

Kitab-ı Mukaddes’in 1827 yılındaki Türkçe çeviri baskısı, Ali Ufki Bey’in 1665’de 

yaptığı tercümenin aynısı olmadığı gibi, 1878 yılı ve sonrasında yapılan baskılar da 

öncekilerin tıpkıbasımı değildir. Yani Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirisinin farklı 

tarihli baskılarında hem metin kısmındaki kelime ve kavramlar değiştirilmiş hem de 

kitap, bab ve cümle numaralarında farklılıklar oluşmuştur. Kitab-ı Mukaddes’in 

Türkçe çevirilerinde özellikle 1941 ve 2001 tarihli Cumhuriyet Dönemi baskılarında 

önceki baskılara göre farklılıkların daha çok oluştuğu görülmektedir. Bu 

değişikliklerin birçoğu ile ilgili kaynak metinlere (İbranice Tanah/Masoretik Metin, 

Latince Vulgata, Grekçe Septuaginta, Aramice Targum, Süryanice Peşitta, Kumran 

                                                 
1  Funda Toprak, “Kitab-ı Mukaddes’in İlk Türkçe Çevirileri” V. Uluslararası Türk Dili Kurultayı 

Bildirileri, (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2004), 2/2882-2285; Salih Çinpolat, “Kitab-ı 

Mukaddes’in Türkçeye Çeviri Süreci ve Ali Ufki Bey’in Çevirisinin Önemi”,  Dinî Araştırmalar,  

23/59  (2020),  425-446. 
2  Turgut Kut, “Ali Ufki Bey” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1989), 2/456-457. 
3  Ali Ufki Bey’in çevirisinin bitiş tarihi ile ilgili 1664, 1665, 1666 tarihleri verilir.  (Bu durum çeviri 

yapıldıktan sonra kâtipler tarafından temiz kopyasının yazılması aşamasının, bitişe dahil edilip 

edilmemesinden kaynaklanmış olmalıdır.) Bkz. Kut,  “Ali Ufki Bey”, 2/457;  Ömer Faruk Harman, 

“Kitabı Mukaddes” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2002), 26/76;  Açıklamalı Kutsal Kitap, (İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2010),  x; Bruce G. 

Privratsky, A History of Turkish Bible Translations, 2, 18- 21, 38, 40, 123, 127,128, 131. (Bu 

araştırmada, Ali Ufki Bey’in çevirisinin Latin alfabesine transkripsiyonunu yapan Hristiyanların 

da kabul ettiği “1665” yılı esas alınacak ve karşılaştırmalarda “1665” olarak belirtilecektir. Bkz. 

https://www.osmanlicakelam.net/en/texts (1665 Ali Bey’in el yazması- Eski Ahit-Yeni Ahit) 
4  Bkz. Privratsky, A History of Turkish Bible Translations, 18-26, 36-46, 58-62; Çinpolat, Kitab-ı 

Mukaddes’in Türkçeye Çeviri Süreci, 425-446; Kutsal Kitap, i. 

https://www.osmanlicakelam.net/en/texts


SALİH ÇİNPOLAT  15 
RTEÜİFD 

 

Yazıtları, Grekçe elyazmaları…) atıflar yapılmış olsa da çeviri için esas alınan kaynak 

metinler arasındaki farklılıklar Türkçe baskılara da yansımıştır.   

Kitab-ı Mukaddes’i Türkçeye çevirmek hem Türkçe konuşan Hristiyanların 

kutsal kitaplarını anlaması hem de Türkçe konuşan farklı din mensuplarının 

Hristiyanlığı tanıması açısından önemlidir. Ancak farklı tarihlerde Türk okuyucusuna 

Kitab-ı Mukaddes olarak sunulan eserler arasındaki farklılıklar kutsal metni anlamaya 

yönelik birçok soru ve sorunu da beraberinde getirmektedir. Örneğin, Kitab-ı 

Mukaddes’in kaynak metni olarak hangi dildeki eser esas alınmalı, farklı dillerdeki 

kaynak metinlerin her birinden bir miktar istifade edilerek yapılan çeviriler aslına 

uygun olur mu ve Türkçe çeviriler arasında hangi tarihli baskı daha doğrudur? 

soruları bunlardan birkaçıdır. 

Ülkemizde Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirileri arasındaki farklılıkları ortaya 

koyan karşılaştırmalı bir çalışmanın yapılmamış olması nedeniyle bu araştırmada, 

Kitab-ı Mukaddes’in 1665, 1827, 1886, 1941 ve 2001 tarihli Türkçe çeviri baskıları, hem 

metin dışı ek bilgiler hem de kutsal metindeki ekleme-çıkarma ve anlam 

uyumsuzlukları açısından karşılaştırılacak ve baskılar arasındaki değişikliklere işaret 

edilecektir. Kitab-ı Mukaddes’in tedvin süreci, otantikliği, özgün şekliyle günümüze 

kadar ulaşıp ulaşmadığı, farklı dillerdeki kaynak metinlerin güvenilirliği ve eski 

çevirilerin esas metinlerle hangi ölçüde uyumlu oldukları gibi tartışmalar bu 

makalenin sınırlarını aştığından, burada Kitab-ı Mukaddes’in farklı tarihli Türkçe 

çeviri baskılarında oluşan farklılıklar belirtilecek ve Hristiyanlığın kutsal kitabını 

Türkçe çevirilerinden okuyarak anlamak isteyen bir okurun karşılaşacağı anlam 

uyumsuzluklarına ve çelişkilere dikkat çekilecektir. Böylece Kitab-ı Mukaddes’in 

Türkçe çevirileri örnekliğinde, Hristiyanlığın kutsal kitabında birçok ihtilaflı kısmın 

olduğu ve bu farklılıkların en temel kaynak kabul edilen eserlere kadar uzandığı 

ortaya konulacaktır.  

1. Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe Çevirilerinde İç Düzen ve Ek Bilgilerin 

Değişimi 

Kitab-ı Mukaddes’in Ali Ufki Bey tarafından 1664/1666 yılında tamamlanan ve 

şu anda Hollanda Leiden Üniversitesi Kütüphanesi’nde olan (Warner Koleksiyonu: 

Cod. Or. 390a-e; Cod. Or. 1101a-f; Cod. Or. 1117a) Türkçe çevirisinde5 “kutsal metin” 

dışında önsöz, tablo, harita gibi açıklama ve eklere yer verilmemiştir. Ali Ufki Bey bu 

çalışmasında, Katolik Hristiyanların “Deuterokanonik” (ikinci derecede kanonik) 

                                                 
5  Privratsky, A History of Turkish Bible Translations, 18-19 (69 nolu dipnot); Eserin dijital kopyasına, 

https://www.osmanlicakelam.net/en/texts        (1665 Ali Bey’in el yazması Eski Ahit-Yeni Ahit)  

internet adresinden ulaşmak mümkündür. 

https://www.osmanlicakelam.net/en/texts%20%20%20%20%20%20%20%20(1665


16 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

diyerek Kutsal Kitap’a dahil ettiği, Protestanların ise “Apokrif” (kanonik olmayan) 

saydığı ve Kutsal Kitap’a almadığı bölümleri de6 Türkçeye çevirmiştir.7 

Ali Ufki Bey’in çevirisinin ilk basımı, Kitab’ul Ahd el-Atik ve Kitab’ul-Ahd el-Cedid 

el-Mensub ila Rabbina İsa el-Mesih adıyla 1827 yılında Paris’te yapılmıştır. Bu eser, “Eski 

Ahit ve Yeni Ahit”i birlikte içerecek şekilde Türkçe basılan ilk Kitab-ı Mukaddes’tir. 

Bu baskıda orijinal çeviride yer aldığı halde, Protestanlar arasındaki tartışmalardan 

dolayı, İngiliz ve Ecnebi Kitab-ı Mukaddes Şirketi’nin 1826 yılında aldığı karar 

gereğince “Apokrif” sayılan bölümler/kitaplar çıkarılmıştır. Kitabın baş kısmında “ki 

İngiltereniŋ ve sâʾirrubʿ-i meskûnuŋ etrâf ve eknâfına kitâb-ı mukaddesleriŋ intişârı içỉn 

İngiliz memleketinde muntazam olan mecmûʿuŋ masârifi ile tabʿolunmus ̧dur.  Fi medinat-i 

Paris el-mahrûsat bi dârü't-tabâʿat el-mülkiyyet el-maʿmûrat. sene 1827 el-mesîhiyye.” 

açıklamasıyla baskının Kitab-ı Mukaddes Şirketi’nin katkılarıyla 1827 yılında Paris 

Kraliyet Matbaası’nda basıldığı belirtilmiştir. Kitabın ilk sayfalarında “Ahdi Atikin 

Kitabında Vuku Bulan Hataların ve Anların Islahı Defteri Budur” başlığıyla Ali Ufki Bey’in 

çevirisinde “yanlış yazılan” kelimeler ile bunların düzeltilmiş hali, sayfa ve satır 

numaraları da belirtilerek 7 sayfa halinde sunulmuş ancak belirtilen hatalar metinde 

düzeltilmemiştir.8 Bu baskıda Prof. Jean Daniel Kieffer, Ali Ufki Bey’in Tanrı için 

kullandığı farklı ifadeleri (“Bârî Teʿâlâ”, “Allah Teʿâlâ”, “Tanrı Teʿâlâ”, “Hak Teʿâlâ”, 

“Bârî Allah Teʿâlâ”, “Taŋrı Allah Teʿâlâ”) sadeleştirmiş, İbranice “Elohim” için 

“Allah”, “Yahve  (YHWH)” için “Rabb”, diğer ulusların taptıkları çoğul tanrılar için 

ise “Tanrı” sözcüğünü kullanmıştır. Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirilerinin daha 

sonraki yıllarda yapılan baskılarında da yaklaşık 150 yıl bu uygulama devam 

etmiştir.9 

                                                 
6  James H. Charlesworth, “Eski Ahitin Apokrif Kitapları”, çeviren: Muhammet Tarakcı, Uludağ    

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2003, cilt: XII, sayı: 2, s. 385-411. 
7  Funda Toprak, XVII. Yüzyıla Ait Bir İncil Tercümesi: İnceleme-Metin-Sözlük, (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Matbaası),  2006, 23-25; Privratsky, A History of TurkishBibleTranslations, 18-19; Ali 

Ufki Bey’in Apokrif kitaplarının Latin harfleri ile transkripsiyonuna 

https://www.hakikat.net/indir/APOKRAFi_Guncelleme_9Kasim2019_medium.pdf adresinden 

ulaşılabilir. 
8  Kitab’ul-Ahd el-Atik ve Kitab’ul-Ahd el-Cedid el-Mensub ila Rabbina İsa el-Mesih, Paris, 1827. (Bu eserin 

Eski Ahit bölümüne; https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224108?page=1002 ; 

Yeni Ahit bölümüne ise, https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224109?page=330 

adresinden dijital olarak ulaşmak mümkündür. Ayrıca https://www.osmanlicakelam.net/en/texts 

adresinden de ulaşılabilir. Karşılaştırmalarda “1827” olarak belirtilecektir.) 
9  Bkz. Privratsky, A History of Turkish Bible Translations, 37-46. 

https://www.hakikat.net/indir/APOKRAFi_Guncelleme_9Kasim2019_medium.pdf
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224108?page=1002
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224109?page=330
https://www.osmanlicakelam.net/en/texts


SALİH ÇİNPOLAT  17 
RTEÜİFD 

 

Kitab-ı Mukaddes’in 1827 yılı baskısının ardından bazı değişikliklerle 187810 ve 

188511 yıllarında da basımı yapılmıştır. 1886 yılındaki Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik 

ve Ahd-i Cedid adlı baskıda ise, 1878 yılı Kitab-ı Mukaddes baskısındaki Arapça ve 

Farsça ögelerin oranı ve 1885 yılı baskısındaki dipnotlar azaltılmıştır. Kitabın başında 

“ʿAhd-i ʿAtîk ve ʿAhd-i Cedîdin Fihristi” adıyla iki sayfa halinde içindekiler kısmı, 

kitabın sonunda ise “Kitabı Mukaddesde zikr olınan migyas ve evzan ve akçelerin 

takriben mikdarı ve kıymetlerini mubin cetveldir.” başlığıyla uzunluk, ağırlık, para 

birimi, tartı ve ölçü birimlerinin karşılığını gösteren bir cetvele yer verilmiştir. Bazı 

sayfaların altında metinde geçen ve farklı anlamlara gelebilecek kelimelerle ilgili kısa 

dipnot bilgileri vardır. Kitap, önceki baskıların aksine harekesiz yazılmış, sayfa 

düzeni iki sütun haline dönüştürülmüş, sayfa numaralandırmasında “Eski Ahit” ve 

“Yeni Ahit” ayrımı yapılmamış ve toplam 1023 sayfadan oluşmuştur.12 

Kitab-ı Mukaddes Şirketi, Türkiye’de harf inkılabıyla Latin alfabesine geçilmesi 

üzerine, Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirisini Latin harfleriyle basmak için 

çalışmalara başlamıştır. Bu amaçla 1929 yılının ilk aylarında İbranice, Yunanca ve 

Türkçe dil uzmanlarının yer aldığı bir revizyon komitesi kurulmuş, önceki baskılarda 

yer alan Arapça ve Farsça kelimeler mümkün olduğunca Türkçe sözcüklerle ikame 

edilerek önce Kitab-ı Mukaddes’in “Emsal-ı Süleyman” (Süleyman’ın Özdeyişleri) 

bölümü Osmanlıca ve Latin alfabesi karşılıklı sayfalarda olacak şekilde basılmıştır. Bu 

çalışmayla, yeni alfabeyi öğrenmekte olanlara yardımcı olmak amaçlanmıştır. Ayrıca 

bu dönemlerde Hristiyan kutsal kitabını Osmanlı topraklarındaki farklı milletlere 

ulaştırma amacıyla faaliyetler yürüten “Amerikan Kitab-ı Mukaddes Şirketi” ile 

“İngiliz ve Ecnebi Kitab-ı Mukaddes Şirketi”, masrafları ve bürokrasiyi azaltmak için, 

hukuki ve tüzel kişilik anlamında olmasa da, işlerin pratikliği açısından “Şark 

Mümessilliği” adıyla birleşme kararı almıştır.13 

                                                 
10  Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedid, (Der Saadet [İstanbul]: Boyacıyan Agop Matbaası, 

1878). (Bu baskıda ilk olarak  “Kitab-ı Mukaddes” başlığı kullanılmıştır. Süleymaniye 

Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu No: 4797-001 ve 4797-002 ve baskı tarihi 

belirtilmemiş olan bir çeviri 1878 baskısı Kitabı Mukaddes olabilir.) Bkz. Privratsky, A History of 

Turkish Bible Translations,  58-59. 
11  Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedid, (İstanbul: Boyacıyan Agop Matbaası, 1885). Bu 

eserin Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde bir nüshası bulunmaktadır. 
12  Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedid, (İstanbul: Boyacıyan Agop Matbaası, 1886). (Bu 

eserin Dijital kopyasına https://www.osmanlicakelam.net/en/texts adresinden ulaşılabilir. Ayrıca 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüphanesi’nde de bir nüshası bulunmaktadır. 

Karşılaştırmalarda “1886” olarak belirtilecektir.) 
13  Buğra Poyraz, “Kitab-ı Mukaddes Şirketlerinin Faaliyetlerine Osmanlı İmparatorluğu’ndan 

Günümüze Kronolojik Bir Bakış” Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7/13, 

(2020), 142-143. 



18 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

Kitab-ı Mukaddes’in Latin harfleriyle ilk basımı Kitab-ı Mukaddes -Eski ve Yeni 

Ahit-(Tevrat ve İncil) adıyla 1941 yılında basılmıştır.14 Bu eserde çeviri metni dışında, 

içindekiler, “Tartılar, Ölçüler ve Paralar Cetveli”, Filistin’in Eski Ahit ve Yeni Ahit 

zamanındaki durumunu gösteren iki adet harita ve “Düzeltmeler” başlığıyla metinde 

yanlış yazılan ifadelerin listesi eklenmiştir. Sayfa altlarında, metinde geçen bir kelime, 

kavram, kişi adı, ölçü-tartı-para birimi ve yer adları hakkında kısa açıklamalara; “Yeni 

Ahit” bölümünde, “Eski Ahit”e yapılan atıflara yer verilmiştir. Sayfa 

numaralandırmasında bölümler kendi içinde ayrı değerlendirilmiş, “Eski Ahit” 902 

sayfa, “Yeni Ahit” ise 274 sayfadan oluşmuştur.15 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirisinin 1941 yılı baskısı uzun yıllar kullanılmış, 

günümüzde de basımı ve satışı devam etmektedir. Kitab-ı Mukaddes Şirketi, 1970’li 

yıllardan itibaren Türkiye’de öz Türkçe kelimelerin kullanımına yönelik çalışmaların 

etkisiyle, 1941 yılı baskısındaki Arapça ve Farsça kökenli kelimeleri azaltarak daha 

güncel/çağdaş bir çeviri yapmak istemiş ve 2001 yılında Kutsal Kitap -Eski ve Yeni 

Antlaşma- adıyla “yeni çeviri”yi yayımlamıştır.16 Bu baskıda çeviri metnindeki birçok 

değişikliğin yanında, gerek kitabın baş kısmındaki açıklamalar gerekse sonunda yer 

alan ekler dikkat çekicidir: Kitabın baş kısmında, “Önsöz” olarak, “Kutsal Kitap 

Nedir?”, “Kutsal Kitap’ın Çağdaş Türkçe Çevirisi”, “Çeviride İzlenen Yöntem”, 

Metinle İlgili Bilgiler”, “Adlar”, “Tanrı’nın Unvanları” ve “Temel Metinler” başlığıyla 

Kitab-ı Mukaddes ve çeviri işlemi hakkında ayrıntılı bilgiler verilmiştir. Bu 

açıklamalara göre, çeviri/güncelleme çalışmaları bir kurul tarafından Türkçenin doğal 

anlatımından uzaklaşmadan, özgün İbranice, Aramice ve Grekçe metinlere sadık 

kalınarak titizlikle yapılmış ve bu çalışmalar yirmi yıl kadar sürmüştür. “Eski Ahit”in 

çevirisinde İbranice metin (Masoretik Metin) esas alınmış, bununla birlikte Grekçe 

Septuaginta, Kumran yazıtları, Samiriye Tevratı, Süryanice Tevrat, Targum (Aramice), 

ve Latince Vulgata’dan da yararlanılmıştır. “Yeni Anlaşma”da ise Grekçe metin esas 

alınmıştır.17 

Kutsal Kitap’ın sonuna, çeviri metninde geçen tartı, uzunluk, tahıl, sıvı ölçüleri 

ve para birimlerine ilişkin bir “Birimler Cetveli”, Türk okuyucusu için açıklanması 

gerekli görülen sözcük ve terimleri içeren “Sözlük”; “Yeni Ahit” kısmında “Eski 

Ahit”e yapılan atıfları gösteren  “Kaynak Ayetler”; “Eski Ahit” ve “Yeni Ahit”in 

                                                 
14  Privratsky, A History of Turkish Bible Translations, 82. 
15  Kitabı Mukaddes Eski ve Yeni Ahit, (“Tevrat” ve “İncil”), İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi-Kenan 

Basımevi, 1941. (Bu esere Ankara’daki Milli Kütüphane’de ulaşılmıştır. Bu baskıya 1948 ve 

1987’de bazı küçük düzeltmeler/güncellemeler yapılmıştır. Karşılaştırmalarda, “1941” olarak 

belirtilecektir.) 
16  Kutsal Kitap, Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), (İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 2001) 

(Karşılaştırmalarda “2001” olarak belirtilecektir.); Privratsky, A History of Turkish Bible 

Translations, 92-94. 
17  Kutsal Kitap, i-iv.  



SALİH ÇİNPOLAT  19 
RTEÜİFD 

 

yazıldığı dönemlerde Filistin ve çevresini, “Eski Ahit” ve “Yeni Ahit”te geçen yer 

adlarını ve Pavlus’un misyon yolculuklarını gösteren beş adet harita ve iki adet 

elyazması örneği eklenmiştir.18 Metin kısmında ise, her bir kitabın başına “Giriş” 

başlığı ile bir açıklama kısmı eklenerek bu kitapta anlatılan konular kısaca özetlenmiş 

ve “Ana Hatlar” alt başlığıyla hangi bablarda hangi konulardan bahsedildiği 

belirtilmiştir. Sayfa altlarındaki dipnot açıklamalarının yanı sıra kitabın sonuna 

oldukça ayrıntılı birimler cetveli eklenmiştir. Sayfa numaraları açısından “Eski Ahit” 

ve Yeni Ahit” birlikte değerlendirilmiş ve toplam 1627 sayfadan oluşmuştur.19 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çeviri baskıları arasında kitap, bab ve cümle 

numaralarındaki (“ayet sayısı”20) farklılıklara da değinmek gerekir. Ali Ufki Bey’in 

Kitab-ı Mukaddes’i Türkçeye çevirirken hangi kaynağı esas aldığı kesin olarak 

bilinmemektedir.21 Bu yüzden Ali Ufki Bey’in çevirisindeki kitap ve babların ayet 

sayısını belirlerken neyi esas aldığını söylemek oldukça zordur. Onun çevirisindeki 

bazı kitap ve babların ayet sayısı ile sonraki baskılar arasındaki farklılıklara örnek 

olarak, Çıkış 35, 36; Eyüp 38, 39, 40, 41; Yeşeya 8, 9, 14, 15, 16, 26, 27, 42, 43, 44, 63, 64; 

Hoşea 11, 12; Yunus 1 ve 2. bablar verilebilir. Ali Ufki Bey’in çevirisindeki farklı 

numaralandırmaların bir kısmı 1827 baskısında, diğerleri de 1886 baskısında 

Protestanların kullandığı sisteme uygun olarak değiştirilmiş/düzeltilmiştir. Örneğin, 

1665 ve 1827 yılı çeviri baskılarında Eyüp 39. bab, 38 ayet iken, 1866, 1941 ve 2001’de 

30 ayettir. Yeşeya 42. bab, Ali Ufki Bey çevirisinde 38 ayet iken, sonraki baskılarda 25 

ayettir. Yine Yeşeya 64. bab Ali Ufki Bey çevirisinde 17 ayet iken, sonraki baskılarda 12 

ayettir. Farklı tarihli çeviri baskıları arasında söz konusu kitapların toplam ayet sayısı 

ve sıralaması uyumlu iken bazı babların ayet sayısı değişiklik göstermiştir. Bu durum 

da Ali Ufki Bey’in çevirisini yaparken yararlandığı kaynak metin ya da metinlerdeki 

durumdan kaynaklanmış olmalıdır.  

2. Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe Çevirilerinde Kutsal Metinde Oluşan 

Farklılıklar  

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çeviri baskıları arasında dönemin dil özelliklerine 

göre aynı anlamı veren kelime değişikliklerinin olması olağan bir durumdur. Ancak 

                                                 
18  Bkz. Kutsal Kitap, 1607-1627 vd. 
19  “Kutsal Kitap”ın 2008 yılından sonraki baskılarında gerek ebat gerekse dizgi ve yazı özellikleri 

değiştirildiğinden sayfa sayısı açısından farklılıklar oluşmuştur. Bkz. Kutsal Kitap, (İstanbul: Kitabı 

Mukaddes Şirketi-Yeni Yaşam Yayınları, 2009). Dipnotlarda 2001 tarihli Kutsal Kitap baskısı esas 

alınmıştır. 
20    Hristiyanlar tarafından Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirilerinde (Kitab-ı Mukaddes, 1941; Kutsal  

Kitap, 2001; Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 2010) gerek metinde gerekse dipnotlarda ilgili 

yerlerde “ayet” ibaresi kullanılmıştır.  
21  Avram Galanti, “Lisan-ı Tarihi: Kitab-ı Mukaddesin Türkçeye Tercümeleri” İstanbul: Yeni 

Mecmua: İlim, Sanat ve Ahlaka Dair Haftalık Dergi [YM], (1918), 2(35): 177-178; Privratsky, 19. 



20 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

kutsal metinde anlam açısından birbirini karşılamayan değişiklikler ve bazı ekleme 

ve çıkarmalardan kaynaklanan farklılıklar görülür. Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe 

çevirilerinde Ali Ufki Bey’in tercümesinin esas alınması ve onun da Müslüman olması 

nedeniyle hatalı ifadelerin Hristiyanlara yüklenemeyeceği konusu akla gelebilir. 

Ancak Protestan Hristiyanlar hem Ali Ufki Bey’i “ismen Müslüman ama yürekte 

Hristiyan” bir kişi olarak görmekte hem de çevirisinden övgüyle söz etmektedir.22 

Ayrıca Ali Ufki Bey’in Kitab-ı Mukaddes çevirisi, gerek 1827 yılındaki ilk basımında 

gerekse sonraki basımlarda Kitab-ı Mukaddes Şirketi tarafından basıldığı için gerekli 

kontrol ve onay işleminden geçmiştir. Bu nedenle Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çeviri 

baskıları arasındaki değişiklik ve farklılıkların Hristiyanların bilgisi ve onayı ile 

gerçekleştiği açıktır. Baskılar arasındaki farklılıkların bazıları için dipnot açıklaması 

yapılmış ve diğer kaynak metinlerde geçen ifadelere de yer verilmiştir. Ancak bu 

değişikliklerin sebebi ve bu baskıda niçin başka bir kaynak metnin tercih edildiği 

hususunda bir bilgi verilmemiştir.23 

2.1. Sayısal İfadelerdeki Değişim ve Farklılıklar 

Kitab-ı Mukaddes’in metninde gün, yaş, yıl, uzunluk ve adet belirtmek için 

sayısal ifadeler yer almaktadır. Bu sayısal ifadeler, farklı tarihli Türkçe çeviri baskıları 

arasında birbiri ile uyumlu değildir. Bu farklılıklar dönemin dil özellikleri gereği 

yapılan güncellemelerden dolayı oluşan değişikliklerin de ötesindedir. Bunlar “Eski 

Ahit” ve “Yeni Ahit” örnekliğinde şöyle belirtilebilir: 

2.1.1. “Eski Ahit”te Oluşan Değişim ve Farklılıklar 

  Hakimler 14/15’te, Şimson’un, Filistlilerden beğendiği bir kadını almak için 

gitmesi esnasında oradakilere sorduğu bir bilmecenin üzerinden geçen süre 1665, 

1827, 1886, 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes çevirilerinde “yedinci günü” olarak 

belirtilmişken, 2001 baskısında Septuaginta esas alınarak “dördüncü gün” olmuştur.24 

2.Samuel 15/7’de, Avşalom’un, kraldan bir talepte bulunma zamanı için 1665, 

1827, 1886, 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes baskılarındaki “kırk yıl sonra” ibaresi, 2001 yılı 

baskısında bazı Septuaginta elyazmaları ve Süryanice metne dayanılarak “dört yıl 

                                                 
22  Açıklamalı Kutsal Kitap, x; .Privratsky, A History of Turkish Bible Translations, 130-132. 
23  Baskılar arasındaki değişim veya farklılıklar ile ilgili söz konusu baskıda bir açıklama yapılmışsa 

dipnot bilgisi verilecektir. Aksi halde ilgili çeviri baskısının “tarihi” belirtilecektir. Birden fazla 

baskıda çeviri adı olarak  “Kitab-ı Mukades” ifadesi kullanıldığından bu adla birlikte baskı tarihi 

de belirtilmiştir. 1941 ve 2001 yılı baskılarında çeviri metninde yapılan değişiklikler ile ilgili 

herhangi bir açıklama yapılmamışsa, çeviri metni olarak 2001/2008 baskısını kullanan, Yeni Yaşam 

Açıklamalı Kutsal Kitap, Springfield, Missouri USA: Life Publishers International, 2010 (Güney 

Kore’de basılmış, Türkiye’ye Yeni Yaşam Yayınları tarafından getirtilmiştir.) adlı çevirideki 

açıklamalara başvurulacaktır.  
24  Kutsal Kitap, 318. 



SALİH ÇİNPOLAT  21 
RTEÜİFD 

 

sonra”25; 2.Tarihler 36/9’da, Yehoyakin’in Yahuda’ya kral olduğu zamanki yaşı ile ilgili 

1665, 1827, 1886, 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes baskılarında “sekiz” denilmişken, 2001 

yılı baskısında herhangi bir açıklama yapılmadan “on sekiz” olarak değiştirilmiştir.26 

Kişi ve hayvan sayıları ile ilgili, 1.Samuel 1/24’te,mabette Samuel adına kurban 

olarak sunulan hayvan(lar) için 1665, 1827, 1886 yılı baskılarındaki “üç 

tosun/boğa/dana” ibaresi, 1941 ve 2001 yılı çevirilerinde “üç yaşında bir boğa”27 

olarak; 1.Samuel 6/19’da, Ahit Sandığı’nın içine baktıkları için “RAB”bin, Beyt-

Şemeşlilerden öldürdüğü kişi sayısı için 1665, 1827 ve 1886 yılı Kitab-ı Mukaddes 

baskılarındaki “Elli bin yetmiş adam” ibaresi, 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes baskısında 

“Elli bin kişi”28, 2001 yılı Kutsal Kitap’ta ise “yetmiş kişi”29 olarak değiştirilmiştir. 

Yeremya 38/10’da, Kral Sıdkiya’nın, sarnıca atılan Yeremya’yı kurtarmak 

amacıyla harem ağasından yanına almasını istediği adamların sayısı 1665, 1827, 1886, 

1941 yılı Kitab-ı Mukaddes baskılarında “otuz adam” ifadesiyle belirtilmişken, 2001 

yılı baskısında dipnot olarak “Olası metin üç” açıklamasıyla  “üç adam”30 olarak 

değiştirilmiştir.  

İsrailoğullarının diğer milletlerden ele geçirdikleri topraklar ve tapınağın 

özellikleri hakkındaki uzunluk bilgileri ile ilgili, Hezekiel 40/49’da, Tapınağın dehliz 

ya da eyvan olarak ifade edilen kısmının eninin uzunluğu için 1665, 1827, 1886, 1941 

yılı Kitab-ı Mukaddes baskılarındaki  “on bir zirâʿ/arşın” ibaresi, 2001 baskısında "on 

iki arşın"31 olarak; Hezekiel 42/4’te, Tapınağın dış avlusundaki yol için 1665, 1827 ve 

1886 yılı baskılarındaki “bir zirâʿ” ibaresi, 1941 ve 2001 baskılarında “yüz arşın”32 

olarak; Hezekiel 45/1’de, İsraioğullarının topraklarını aralarında pay ederken Tanrı 

adına ayrılacak alanın genişliği/eni için 1665, 1827 ve 1886 ve 1941 yılı baskılarındaki 

“10.000 arşın” ibaresi, 2001 yılı baskısında Septuaginta kaynak alınarak “20.000 

arşın”33 olarak değiştirilmiştir. 

                                                 
25  Kutsal Kitap, 398. 
26  Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta bu konuda  “Bir İbranice elyazması, bazı Septuaginta elyazmaları 

ve Süryanicede (ayrıca bkz. 2. Krallar 24:8) “on sekiz”, çoğu İbranice elyazmasında sekiz” notuna yer 

verilmiştir. Bkz. Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 591. 
27  “Septuaginta, Kumran, Süryanice "Üç yaşında bir boğa", Masoretik metin  "Üç boğa", bkz. Kutsal 

Kitap, 336. 
28  “yahut elli aile erkeği” bkz. Kitabı Mukaddes, (1941), 278. 
29  “Bazı İbranice elyazmaları "yetmiş kişi" çoğu İbranice el yazmaları “yetmiş kişi, elli bin kişi” bkz. 

Kutsal Kitap, 343. 
30  “Olası metin “üç”, Masoretik Metin “Otuz”.  Bkz. Kutsal Kitap, 984. 
31  “Septuaginta "On iki arşın", Masoretik metin "On bir arşın" Kutsal Kitap, 1074. 
32  “Septuaginta, Süryanice ve 8.  ayet "Yüz arşın", İbranice "Bir arşın" Bkz. Kutsal Kitap, 1075. (1941 

ve 2001 sonrası baskılarda “arşın” ifadesi, Osmanlıca baskılardaki “zirâʿ”nın eşdeğeri olarak 

kullanılmıştır. Buna göre bu iki ifade arasında 100 kat fark vardır.) 
33  Kutsal Kitap, 1079. 



22 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çeviri baskıları arasında sayısal ifadelerle ilgili, 

önceki baskılarda metinde olmayan bazı kelime veya cümlelerin sonraki baskılarda 

eklenmesi yoluyla da farklılıkların oluştuğu görülmektedir. Örneğin; 1.Samuel, 

13/1’de Saul’un, kral olduğu zamanki yaşı ile ilgili 1665, 1827 ve 1886 yılı Kitab-ı 

Mukaddes’in Türkçe çeviri baskılarında herhangi bir ibare yok iken, 1941 baskısında 

Saul’un “kırk yaşında”34, 2001 baskısında ise  “otuz yaşında”35 kral olduğu metne 

eklenmiştir. Her iki baskının ilgili dipnotunda, bu belirtilen yaşın İbranice asıl 

metinde olmadığı belirtilmesine rağmen “tahminen” ve “düştüğü sanılarak” ekleme 

yapılmış olması ve bu eklemelerde Saul’un 10 yaş farklı belirtilmesi dikkat çekicidir. 

Hezekiel 40/48’de, önceki Kitab-ı Mukaddes çeviri baskılarında belirtilmediği 

halde, 2001 yılı Kutsal Kitap baskısında, Mabet’in giriş kapısının ölçüleri ile ilgili 

“girişin genişliği on dört arşın” ibaresi İbranice metinde olmasa da Septuaginta’da yer 

aldığı belirtilerek metne eklenmiştir.36 

Hezekiel 40/30-31’de sürgün döneminden sonra yeni yapılacak mabetin 

özelliklerinden bahsedilirken, 1665, 1827, 1886 ve 1941 baskılarında yer alan 

“uzunluğu yirmi beş zirâʿ/arşın ve genişliği beş zirâʿ/arşın” ifadesi, 2001 yılı Kutsal 

Kitap baskısında dipnot olarak bazı İbranice metinlerde yer aldığı bazılarında ise yer 

almadığı belirtilerek metinden çıkarılmıştır.37 Ayrıca, yine burada Mabet’in özellikleri 

sayılırken hurma ağaçları motifinin yeri, “dehlizlerin yanında”(1665), “revakların 

sıvalarında” (1827), “direklerde” (1886), “bölme duvarları üzerinde” (1941), “kapı 

sövelerinde” (2001) denilerek sürekli değişmiştir.  

Bu değişikliklerin birçoğunda dipnot olarak farklı kaynaklara atıflar yapılarak 

değişikliğin sebebi açıklanmaya çalışılsa da, çeviri metninde tercih edilen kaynak ile 

diğer kaynaklar arasındaki sayısal ifade farklılıkları, Kitab-ı Mukaddes’in kaynak 

metinleri arasındaki uyumsuzluğu ve üzerinde uzlaşılan orijinal tek bir kaynağın 

olmamasını göstermesi açısından kayda değerdir. 

2.1.2. “Yeni Ahit”te Oluşan Değişim ve Farklılıklar 

Kitab-ı Mukaddes’in farklı dillerdeki kaynak metinlerinin “Yeni Ahit” 

bölümünde, bazı sayısal ifadelerdeki uyuşmazlıklar Türkçe çevirilere de yansımıştır. 

Buna şu ifadeler örnek olarak verilebilir:  

                                                 
34  “İbrani metinde rakam yoktur, tahminen konulmuştur.” Bkz. Kitabı Mukaddes, (1941), 283. 
35  “Masoretik metinde “….yaşında kral olan Saul” cümlesindeki rakamın düştüğü sanılıyor.” Bkz. 

Kutsal Kitap, 350.  
36  Kutsal Kitap, 1073. 
37  Kutsal Kitap, 1072.  



SALİH ÇİNPOLAT  23 
RTEÜİFD 

 

Matta 26/53’te İsa’nın, dilemesi halinde “Baba”nın göndereceği “on iki melek” 

ile ilgili “rebavat” (1665), “bölük” (1827), “alay” (1886), “lejyon” (1941)38  ve “tümen” 

(2001) ifadeleri kullanılmıştır. Bu kelimeler, askeri birliği veya topluluğu ifade eden 

kavramlar olsa da farklı sayıdaki askeri gruplara karşılık geldiği için birbirinin yerine 

kullanılması aynı anlamı vermeyecektir. Benzer bir kullanım Markos, 5/9’da da 

görülür: Kötü ruhların/cinlerin esir aldığı adamın içindeki cinlerin çokluğunu 

belirtmek için “Hayl” (1665), “Lejyon” (1827, 1941), “Alay” (1886) ve “Tümen” (2001) 

kelimeleri kullanılmıştır. 

Yuhanna 12/3’te İsa’nın sofrada yemek yerken bir kadın tarafından (Meryem) 

başından aşağı dökülen yağın miktarı, Ali Ufki Bey’in çevirisinde (1665) ve 1827 

baskısında “bir vakiyye”39, 1886 ve 1941 yılı baskılarında “bir litre”, 2001 yılı Kutsal 

Kitap baskısında ise “yarım litre” olarak belirtilmiştir.40 Benzer bir kullanım Yuhanna 

19/39’da da görülür. Burada da 1665, 1827’teki “yüz vakıyye” ifadesi, 1886, 1941’de 

“yüz litre kadar”, 2001 baskısında ise “otuz litre kadar” olarak değişmiştir. Bu 

ifadenin Grekçede «yüz litra» olarak geçtiği belirtilmişse de niçin ve hangi kaynağa 

dayanılarak “30 litre kadar” denildiği açıklanmamıştır. 

2.2. Kişi ve Yer Adlarındaki Değişim ve Farklılıklar 

Kitab-ı Mukaddes’te yer alan kişi ve yer adları, özel ad olmaları nedeniyle, 

Türkçe çeviri baskılarında dönemin dil özellikleri gereği güncellemelerden 

etkilenmemesi gerekir. Çünkü bunlar, halkın günlük dilde konuştuğu ve zamanla 

değişime uğrayabilecek kelimeler değildir. Çeşitli konularda belirtilen yer ve kişi 

adlarının farklı tarihli baskılardaki değişikliğine “Eski Ahit” ve “Yeni Ahit” 

örnekliğinde şu örnekler verilebilir: 

2.2.1. “Eski Ahit”te Oluşan Değişim ve Farklılıklar  

1.Samuel 25/1’de, Samuel’in ölümü ve gömülmesinden sonra Davut’un gittiği 

yer için 1665, 1827, 1886 ve 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes baskılarındaki “Paran Çölü” 

ibaresi, 2001 yılı baskısında Septuaginta’ya atıf yapılarak “Moan Çölü”ne41; 2.Samuel 

8/13’de, Davut’un “Tuz Vadisi”nde öldürdüğü “on sekiz bin” kişinin kimliği Ali Ufki 

Bey çevirisi (1665) ve 1827 yılı baskısında “on sekiz biŋ Ârâmî”, 1886 yılı baskısında 

“on sekiz biŋ Süryânî”42, 1941 baskısında “on sekiz bin kişi”, 2001 baskısında ise, “on 

sekiz bin Edomlu”ya dönüşmüştür. 

                                                 
38  Kitabı Mukaddes, (1941), Yeni Ahit, 31. 
39  “dörtyüz dirhemlik tartı”. Bkz. Osmanlıca-Türkçe Sözlük (OTS), Aranan: Vakıyye,  (Erişim: 

03/02/2022). 
40  “Yarım litre kadar: Grekçede, ‘bir litra’” denilmiştir.” Kutsal Kitap, 1353. 
41  Kutsal Kitap, 370.  
42  Dipnot olarak “yahud Edomi” açıklaması yapılmıştır. Bkz. Kitab-ı Mukaddes, (1886), 268. 



24 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

2.Samuel 17/25’te, Avşalom tarafından Yoav’ın yerine ordunun başına geçirilen 

“Amasa” için 1665, 1827, 1886,43 1941 yılı baskılarındaki “İsrailî” tanımlaması, 2001 

yılındaki baskıda “İsmailî”44 olarak; 1.Tarihler 6/28’de Levi’nin soyu sayılırken 

Samuel’in ilk oğlunun adı için 1665, 1827, 1886 yılı baskılarındaki “Vasni”, 1941 ve 

2001 yılı Kutsal Kitap baskılarında (İbranice metinde geçmediği halde) bazı 

Septuaginta ve Süryanice metinlere dayandırılarak “Yoel”45 olarak değiştirilmiştir. 

1.Tarihler 11/11’de Davut’a destek veren askerler sayılırken, “Hakmonlu 

Yaşovam” için 1665’te “beğlerin başı”, 1827’de “üçlerin başı”, 1886’da “zabıtan reisi”, 

1941’de “otuzların başı”, 2001’de ise, Septuaginta elyazmalarına dayanılarak “üçlerin 

önderi” ifadesi kullanılmıştır.46 

Yine 2.Tarihler 15/8’de, 1665, 1827, 1886, 1941 yılı baskılarındaki “Oded’in 

peygamberliği” ifadesi, 2001 baskısında “bazı Vulgata elyazmaları”na atıf yapılarak 

“Odet’in oğlu Azarya’nın peygamberliği”47 olarak; 2.Tarihler 20/1’de, 1665, 1827, 1886, 

194148 yılı Kitab-ı Mukaddes baskılarındaki Ammonîler” ifadesi, 2001 yılı Kutsal 

Kitap’ta Septuaginta’ya atıf yapılarak “Meunlular”49 olarak; Yeremya, 27:1’de, 

Tanrı’nın Yeremya’ya mesajını ulaştırdığı dönem için 1665, 1827 ve 1941 yılı Kitab-ı 

Mukaddes baskılarındaki “Yoşiya oğlu Yehoyakim”in krallığı döneminde ibaresi; 

1886 ve 2001 baskılarında “Yoşiya oğlu Sidkiya”nın döneminde olarak değişmiştir. 

1886 baskısında “Sıdkıya” adının tercih edilmesinin sebebi için 27. babın 3. ve 12. 

cümleleri delil gösterilirken,50 2001 baskısında bu konuda bir açıklama yer 

almamıştır.51 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çeviri baskıları arasında, önceki çeviri metninde 

olmayan bazı kelime veya cümlelerin eklenmesi yoluyla da farklılıklar oluştuğu 

görülmektedir. Örneğin; 1.Tarihler 6/27’de Elkana’nın oğlu “Samuel”52; 1.Tarihler 

                                                 
43  Dipnot olarak: ''yâhûd İsmâʾîlîniŋ” ibaresi yer alır. Bkz. Kitabı Mukaddes, (1886), 677. 
44  “Bazı Septuaginta elyazmaları ve 1.Ta..2:17  “İsmaili”,  Masoretik metin  “İsrailli”. Bkz. Kutsal 

Kitap,  403. 
45  Kutsal Kitap, 509. 
46  Kutsal Kitap, 517. 
47  Kutsal Kitap, 558. 
48  “Belki Meuniler olacak; yirmi altıncı bab yedinci ayete bakın.” denilmiştir. Bkz. Kitab-ı Mukaddes, (1941), 

445. 
49  Kutsal Kitap, 563. 
50  “'İbrânî nüshalarınıŋ ekserinde Yehoyâkîm bulunur fakat âyet 3. ve 12. bakılsın” Kitab-ı Mukaddes, 

(1886), 641. 
51  Bu konuda Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta elyazmaları arasında farklılıkların olduğu 

bilgisine değinilmiştir: “Bazı İbranice elyazmaları ve Süryanice’de Sıdkiya’nın, bkz. Yer. 27/3,12; 

28/1), birçok İbranice elyazmasında Yehoyakim’in, (birçok Septuaginta elyazmasında bu ayet yer 

almaz)” Bkz. Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 1009. 
52  “Bazı Septuaginta elyazmaları "Samuel".  Bu ad Masoretik metinde geçmemektedir.” Bkz. Kutsal 

Kitap, 509. 



SALİH ÇİNPOLAT  25 
RTEÜİFD 

 

6/59’da Levililerin yaşadığı yerler sayılırken Harunoğullarının payına düşen 

şehirlerden “Yutta”53; 1.Tarihler 6/60’da Benyaminoğullarının payına düşen 

şehirlerden “Givon”54; 1.Tarihler 8/29’da “Givon”un kurucusu olan “Yeiel”55; 1.Tarihler 

8/30’da Givon’un kurucusunun oğullarından “Ner”56; 1.Tarihler 9/41’de Mika’nın 

oğulları sayılırken (Ali Ufki Bey çevirisinde olmayan (1665) ancak diğer çevirilerde 

yer alan) “Ahaz”57 adları İbranice/Masoretik metinde geçmediği halde 2001 yılı Kutsal 

Kitap baskısında Grekçe Septuaginta’ya ve Süryanice kaynağa atıf yapılarak “kutsal 

metne” eklenmiştir. 

Kişi ve yer adlarındaki değişimlerde tercih edilen adlar ya önceki ile aynı anlamı 

vermemekte ya da yeni ilaveler içermektedir. Bu farklılıkların kutsal metinde 

oluşması da metnin güvenilirliğini azaltmaktadır.  

2.2.2. “Yeni Ahit”te Oluşan Değişim ve Farklılıklar  

Yeni Ahit kısmında belirtilen bazı kişi ve yer adları ile ilgili farklılıklara örnek 

olarak Luka 4/44’te, İsa’nın mesajını yaymaya çalıştığı yer ile ilgili 1665, 1827, 1886 ve 

1941 yılı baskılarındaki “Celile” ifadesinin, 2001 yılı Kutsal Kitap çevirisinde 

“Yahudiye” olarak değiştirilmesi verilebilir.58 2001 yılı Kutsal Kitap çevirisinde “Yeni 

Ahit” kısmı için Grekçe kaynağın esas alındığı59 ve birçok Grekçe elyazmalarında da  

“Celile” geçtiği belirtildiği halde “Yahudiye” ibaresinin kullanılması bir çelişki olarak 

görülebilir. Kitab-ı Mukaddes’in Latince çevirisi Vulgata’da60, ayrıca ilk İngilizce çeviri 

örneklerinden Wycliffe çevirisi, 1599 tarihli Geneva Bible ve 1611 tarihli King James 

Version adlı çevirilerde de “Celile” kullanılmaktadır. “Yahudiye” ibaresinin 

kullanıldığı Christian Standard Bible (CSB), Common English Bible (CEB), Complete Jewish 

Bible (CJB) gibi İngilizce çeviriler de vardır.61 İsa’nın Luka 4/14’te Celile’ye döndüğü, 

4/31’de Celile'nin Kefernahum kentine gittiği belirtildikten sonra, Luka 4/44’teki bu 

kullanım farklılığının oluşmasında, Luka 4/43’te geçen “Ama İsa, ‘Öbür kentlerde de 

Tanrı'nın Egemenliğiyle ilgili müjdeyi yaymam gerek’ dedi. Çünkü ben bunun için 

gönderildim.” ifadesi etkili olmuş olabilir. Çünkü zaten Celile’de olan İsa’nın “öbür 

kentlerde de” mesajını yayması için buradan çıkıp Yahudiye’ye gitmesi gerekir. 2001 

Kutsal Kitap baskısında hem bu anlam uyumunu yakalamak hem de İsa’nın birçok 

                                                 
53  “Süryanice “Yutta”. Bu ad Masoretik metinde geçmemektedir. (bkz. Yeşu 21:16)” Kutsal Kitap, 510. 
54  "Givon" Masoretik metinde geçmemektedir (Bkz.  Yeşu, 21:17)” Kutsal Kitap, 510. 
55  “Septuaginta “Yeiel”. Bu ad masoretik metinde geçmemektedir. (bkz. 9:35)” Kutsal Kitap, 513. 
56  "Ner, Masoretik metinde geçmemektedir (Bkz. 9:36)” Kutsal Kitap, 514. 
57  “8:35, bazı Septuaginta ve Vulgata elyazmaları, Süryanice "Ahaz". Bu ad Masoretik metinde 

geçmemektedir.” Kutsal Kitap, 516. “Yeiel” ve “Ahaz” 1941 baskısında da yer alır: Kitabı Mukaddes, 

414-415. 
58  “Birçok Grekçe elyazmasında “Celile’deki” diye geçer.” Kutsal Kitap, 1286. 
59  Kutsal Kitap, iv. 
60   https://vulgate.org/nt/gospel/luke_4.htm (Erişim: 22/05/2022) 
61   Bkz. https://www.biblegateway.com/ (Erişim: 22/05/2022) 

https://vulgate.org/nt/gospel/luke_4.htm
https://www.biblegateway.com/


26 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

farklı bölgede mesajı duyurmak için gösterdiği gayreti vurgulamak amacıyla 

kaynaklar arasındaki farklı kullanımlardan “Yahudiye” tercih edilmiş olmalıdır. 

2.3. Çeşitli Konularda Anlam Açısından Birbirini Karşılamayan Kelime 

Değişimleri ve Farklılıklar 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirilerinin farklı tarihlerdeki güncellemelerinde 

anlam açısından birbiri ile uyumlu olmayan ifadeler kullanılmıştır. Bu farklılıklara 

“Eski Ahit” ve “Yeni Ahit” örnekliğinde şu örnekler verilebilir: 

2.3.1. “Eski Ahit”te Oluşan Değişim ve Farklılıklar 

Yaratılış 36/2’de Sivon’un oğlu Anâ’nın çölde babasının eşeklerini güderken 

yaşadığı olay için, 1665 ve 1827 yılı baskılarındaki “katırlar peyda etdi” ifadesi, 1886, 

1941 ve 2001 yılı çevirilerinde “ılıca suları/sıcak su kaynakları buldu” olarak 

belirtilmiş ve bu konuda bir açıklama yapılmamıştır. Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal 

Kitap’ta bu konuda “Vulgata’da sıcak su kaynakları bulan; Süryanicede su bulan. Bu 

sözcüğün İbranicesinin anlamı kesin olarak bilinmemektedir.” açıklaması yer alır.62 

Süleyman’ın Özdeyişleri 22/20’de, 1665, 1827, 1886 yılı Kitab-ı Mukaddes 

baskılarındaki “fazil/defaatle” ifadeleri, 1941 baskısında “doğruluk sözleri”, 2001 ise 

baskısında “otuz söz”63 olarak değişmiştir.  

Vaiz 8/10’da, 1665, 1827, 1886 ve 1941 yılı baskılarındaki “zalimlerin doğruluk 

ettikleri şehirde unutulduğu” ifadesi, 2001 yılı çeviri baskısında “kötülük yaptıkları 

kentte övüldükleri” olarak belirtilmiş ve bu değişiklik ile ilgili bir açıklama 

yapılmamıştır. Bu konuda Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta “Bazı İbranice 

elyazmaları ve Septuaginta’da övülürlerdi,  çoğu İbranice elyazmasında 

unutulurlardı.” açıklaması dipnot olarak verilmiştir.64 

Yeremya 48/6’da Tanrı’nın, Moav’ın başına gelecekleri ifade ederken, 1665, 1827, 

1886, 1941 yılı baskılarındaki “çölde ılgın ağacı gibi” ibaresi, 2001 yılı baskısında 

“yaban eşeği gibi koşun” ibaresi ile değiştirilmiştir.65 

Yeşeya 49/24’de Ali Ufki Bey çevirisinde geçen (1665)“müstahakkıŋ tutsakları” 

ve benzer şekilde 1941 yılı çeviri baskısındaki “usulüne göre esir düşenler” ifadesiyle 

esirlerin sahibi hakkındaki olumlu açıklama, 1827’de “zorbâzıŋ tutsakları”, 1886 yılı 

baskısında “kuvvetliniŋ esîr etdiḡi” ve 2001 yılı çeviri baskısında “zorbanın elindeki 

                                                 
62  Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 78. 
63  Kutsal Kitap, 813. 
64  Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 860. 
65  Kutsal Kitap, (2001), 995; Kutsal Kitap, (2009), 843. 



SALİH ÇİNPOLAT  27 
RTEÜİFD 

 

tutsak” ifadesiyle Masoretik metin yerine Vulgata ve Süryanice metin esas alınarak 

olumsuza (zorba) dönüşmüştür.66 

Yoel 1/4, ve 2/25’teki anlatımda bahsedilen hayvan türleri veya adları aynı 

anlama gelmeyecek şekilde farklı tarihli baskılarda sürekli değişmiştir. Burada Ali 

Ufki Bey’in (1665) kullandığı “ot böceği, çekirge, tırtıl, cünbez” ifadeleri, 1827 

baskısında “tırtıl, çekirge, bok böceği, sadâ” olarak; 1886 baskısında “kamsın, çekirge, 

cerâd ve cerdem” olarak; 1941 yılı baskısında “gazam, çekirge, yelek, hasil” olarak 

değiştirilmiştir.67 2001 Kutsal Kitap baskısında ise belirtilen hayvanların çekirgenin 

büyüme evrelerine verilen ad olduğu herhangi bir dipnot ya da açıklama yapılmadan 

yazılmıştır. Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta ise “çekirgeleri tanımlamak için 

kullanılan dört İbranice sözcüğün kesin anlamı bilinmemektedir” açıklaması 

yapılmıştır.68 

Yoel 2/2’de, 1665, 1827 ve 1886 ve 1941 Kitab-ı Mukaddes baskılarında yer alan 

“büyük ve güçlü bir kavim” ibaresi, 2001 baskısında “çekirge ordusu” olarak 

değiştirilmiştir. Mezmurlar 145/13’te, 1665, 1827, 1886 ve 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes 

baskılarında yer almayan “…RAB verdiği bütün sözleri tutar, her davranışı sadıktır.” 

ibaresi 2001 baskısında metne eklenmiş ve bu konuda herhangi bir açıklama 

yapılmamıştır.69 Buna benzer şekilde Yoel 2/20, 25’te de diğer baskılarda olmadığı 

halde 2001 baskısına “çekirge ordusu” ifadesi eklenmiştir.70 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirileri arasında “Eski Ahit” bölümü açısından 

birçok farklılığın oluştuğu görülmektedir. 2001 yılı Kutsal Kitap baskısının önsöz 

kısmında “Eski Ahit” bölümünün Türkçeye çevrilmesinde İbranice/Masoretik metnin 

esas alındığı belirtilmesine rağmen,71 metinde yapılan değişikliklerde çoğunlukla 

Grekçe Septuaginta’ya, Latince Vulgata’ya ve Süryanice metne atıf yapılmıştır. Buna 

göre önsözde belirtilen açıklamaya metin çevirisinde uyulmamış ve önceki çevirilerde 

yer alan (İbranice metinde geçen) ifadeler değiştirilmiştir. 

 

                                                 
66   “Kumran, Vulgata ve Süryanice "Zorbanın", İbranice "Doğru olanın".  Bkz. 25. Ayet” açıklaması 

yapılmıştır. Kutsal Kitap, 905. 
67  “Bu ayette olan üç İbrani kelime çekirgenin farklı cinsleri yahut çekirgenin büyüme çağlarına göre adları 

olması muhtemeldir.” Bkz. Kitab-ı Mukaddes, (1941),  864-865. 
68  Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 1164. 
69  Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta, “Tek bir Masoretik metin elyazması, Kumran elyazmaları ve 

Süryanicede (ayrıca bkz. Septuaginta) ‘RAB verdiği bütün sözleri tutar, her davranışı sadıktır’; pek çok 

Masoretik metinde 13. ayetin son iki satırı yer almaz.” açıklaması yapılmıştır. Bkz. Yeni Yaşam 

Açıklamalı Kutsal Kitap, 803. 
70  “İbranice’de sadece “ordu” sözcüğü geçiyor.” Kutsal Kitap, 1122, 1124. 
71  Kutsal Kitap, iv. 



28 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

2.3.2. “Yeni Ahit”te Oluşan Değişim ve Farklılıklar 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirilerinin farklı tarihli baskılarında “Yeni Ahit"te 

anlam açısından birbiri ile uyumlu olmayan ifadelere örnek olarak şunlar verilebilir:  

Luka 14/5’te, İsa’nın Şabat günü bir hastayı iyileştirmesinin ardından, 1665, 1827, 

1886 ve 1941 yılı baskılarında “eşeği veya öküzü” kuyuya düşen herkesin onu 

kurtarmaya çalışacağını belirtmişken, 2001 tarihli Kutsal Kitap çevirisinde “eşeği” 

kelimesi “oğlu” kelimesiyle değiştirilmiş ve herhangi bir açıklama yapılmamıştır. 

Ancak, Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta, “bazı el yazmalarında eşeği” notu 

düşülmüştür.72 Buradaki ifade Vulgata’da,73 Wycliffe Bible, 1599 Geneva Bible, King James 

Version gibi çevirilerde “eşeği veya öküzü” olarak belirtilirken; Christian Standard 

Bible, New Catholic Bible, Orthodox Jewish Bible74 gibi çevirilerde “oğul” kullanımı tercih 

edilmektedir. 2001 tarihli Kutsal Kitap Türkçe çevirisinde de hitap edilen hedef kitle 

düşünülerek İsa’nın hümanist yönünün de vurgulanması amacıyla bu ibare tercih 

edilmiş olmalıdır. 

Yuhanna, 9/35’te, 1665, 1827, 1886 tarihli Kitab-ı Mukaddes çevirilerinde 

“İbnullah/Allah’ın Oğlu” ifadeleri yer alırken, 1941 tarihli Kitab-ı Mukaddes’te 

“İnsanoğlu”  kavramı tercih edilmiş ve dipnot olarak “Birçok eski metinlerde Allah’ın 

Oğluna yazılmıştır.” açıklaması yapılmıştır.75 2001 tarihli Kutsal Kitap’ta ise 

“İnsanoğlu” ibaresi için sözlük kısmına bir yönlendirme yapılmışsa da bu konuda 

kaynak metin ile ilgili herhangi bir açıklama yapılmamıştır. Burada “İnsanoğlu” 

ifadesinin kullanılması, Türk okuyucusunun Müslüman kültürün etkisinde 

olmasından ve buna uygun bir uyarlamanın gerekli hissedilmesinden etkilenilmiştir.   

1.Petrus 3/18’de, İsa’nın günahkârlar için, “ʿazâb elemi” (1665), “meşakkat” 

(1827) ve “elem” (1886) çektiği belirtilerek “acı çektiğinden” bahsedilirken; 1941 ve 

2001 baskılarında İsa’nın günahkârlar için “öldüğü” vurgulanmıştır.76 Bu kelimeler 

(acı çekme ve ölüm) anlam açısından birbirini karşılamaktan uzaktır. 2001 yılı çeviri 

baskısında “Yeni Ahit” kısmı için Grekçe kaynağın esas alındığı belirtilse de bu 

kaynaklar arasında da farklı kullanımların olduğu görülmektedir. Hristiyanlıkta 

İsa’nın günahkârlar için “bir kurban olarak ölmesi” ancak ölümü yenerek tekrar 

dirilmesine vurgu amacıyla bu ifade tercih edilmiştir.  

2.4. “Yeni Ahit”te Çeviri Metnine Yapılan Ekleme ve Çıkarmalardan 

Kaynaklanan Değişim ve Başlıca Farklılıklar  

                                                 
72  Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 1395. 

73  https://vulgate.org/nt/gospel/luke_14.htm (Erişim: 22/05/2022) 
74  Bkz. https://www.biblegateway.com/ (Erişim: 22/05/2022) 
75  Kitabı Mukaddes, (1941), Yeni Ahit, 104. 
76  “Birçok Grekçe elyazmasında, “Acı çekti” diye geçer.” Kutsal Kitap, 1560. 

https://vulgate.org/nt/gospel/luke_14.htm


SALİH ÇİNPOLAT  29 
RTEÜİFD 

 

Kitab-ı Muaddes’in Türkçe çevirilerinin “Yeni Ahit” bölümündeki bazı 

“ayetler”77 Osmanlıca çevirilerde (1665, 1827 ve 1886 yılı baskılarında) metin içinde 

yer aldığı halde, 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes ve 2001 yılı Kutsal Kitap baskısından 

çıkarılmıştır. Hatta 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes’te ilgili kısım metinden çıkarıldığı için, 

o kısma ait cümle/ayet numarası da verilmemiştir. 2001 yılı Kutsal Kitap’ta ise cümle 

numaraları arasında kopukluk olmaması açısından ilgili cümle numarası kendisinden 

sonraki ile birlikte (Matta, 17/20-21; Elçilerin İşleri 8/36-37…gibi) yazılmıştır. Bu 

değişikliklerin bazıları ile ilgili dipnot açıklaması verilmişken, bazıları hakkında 

herhangi bir açıklama yapılmamıştır. 1941 yılı Kitab-ı Mukaddes baskısında78 ve 2001 

yılı Kutsal Kitap’ta79 bu kısımların “birçok Grekçe el yazmasında…”, “bazı eski 

metinlerde…”, “bazı eski metinlerin ekserisinde…”, “bazı eski muteber metinlerde…” “tam 

olarak yahut kısmen” yer aldığı dipnot olarak belirtilmesine rağmen niçin çeviri 

metninden çıkarıldığı açıklanmamıştır. 17. yüzyıldan günümüze Kitab-ı Mukaddes’in 

Türkçe çevirileri incelendiğinde, baskılar arasındaki bu farklılıkların, çevirinin belirli 

tek bir kaynak esas alınarak yapılmaması ve kaynak metinler arasındaki farklılıkların 

da Türkçe çevirilere yansıması sonucu oluştuğu anlaşılmaktadır. Bilindiği üzere 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçeye çevrilmesinde ve yayımlanmasında Protestan 

Hristiyanlar etkilidir. Tarihi süreçte Protestanlar tarafından İngilizce başta olmak 

üzere farklı dillere yapılan Kutsal Kitap çevirilerinde birçok defa güncelleme ve 

değişim olmuştur. Buna göre tüm Hristiyanların hatta tüm Protestanların kabul ettiği 

bir Kitab-ı Mukaddes kaynağının olmayışı, Türkçe çevirilerde farklı tarihli basımlarda 

görev alan çeviri/güncelleme heyetinin temel aldığı kaynaklara göre değişimlere 

sebep olmuştur. Ayrıca Kitab-ı Mukaddes’in değiştirilmediğine dair yazılan ve Kitab-

ı Mukaddes Şirketi tarafından satışı yapılan bir eserde de “Yeni Ahit” bölümüne ait 

farklı nüshalar arasında 19 farklı ayette (Matta 17/21; 18/11; 23/14; Markos 7/16; 9/48; 

11/26; 15/28; 16/9-20; Luka 17/36; 23/17; Yuhanna 5/4; 7/53; 8/11; 9/35; Elçilerin İşleri 15/34; 

24/8; 28/29; Romalılar 16/24; 1. Yuhanna, 5/7) değişik ifadelerin olduğu belirtilerek80 bu 

ihtilaflı kısımların varlığı Hristiyanlar tarafından da kabul edilmiştir. 

Kitab-ı Mukaddes’in “Yeni Ahit” kısmında dipnot açıklaması yapılarak çeviri 

metninden çıkarılan kısımlar Ali Ufki Bey çevirisindeki ifadeleriyle şunlardır:  

“Ve bu cinn cinsi taşra çıkmaz meḡer namâz ve oruc sebebi ile çıkalar.” (Matta 17/21). 

                                                 
77  Bkz. Matta 17/21; 18/11; 23/14; Markos 7/16; 9/48; 11/26; 15/28; Luka 17/36; 23/17; Yuhanna 5/4; 

Elçilerin İşleri 8/37, 15/34; 24/7; 28/29; Romalılar 16/24. 
78  Bkz. Kitab-ı Mukaddes, (1941): Yeni Ahit, 19, 20, 26, 43, 46, 48, 54, 81, 88, 97, 128, 137, 147, 153, 168. 
79  Bkz. Kutsal Kitap, 1218, 1219, 1229, 1254, 1259, 1263, 1272, 1314, 1326, 1338, 1386, 1398, 1413, 1421, 

1443. 
80  Bkz. Daniel Wickwire, Kutsal Kitap Değiştirildi mi? (Müslümanların İddia Ettikleri Gibi),  (İstanbul: 

Gerçeğe Doğru Kitapları (GDK) Yayınları, 2013),  67. 



30 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

 “Çün İbnü'l-İnsân zâyiʿ olmuş nesneyi halâs ėtmeḡe gelmişdir.” (Matta 18/11).  

“Vây size kâtibler ve Ferizzî mürâʾîler zîrâ siz dullarıŋ evlerini yersiŋiz ve bunı 

namâzlar uzatmanıŋ bahânesi ile ȯnuŋ içun dahi beter kazâyı çekersiŋiz.” (Matt, 23/14). 

“Bir kimseniŋ işidir kulağı var ise diŋlesin” (Markos 7/16).  

“Nerede ki onlarıŋ böceḡi ölmez ve âteşi söyünmez.” (Markos 9/44,46). 

“… Zîrâ eḡer siz ʿafvėtmezseŋiz semavâtda olan Babaŋız dahi hatâlarıŋızı ʿafvėtmeye” 

(Markos 11/26). 

 “Ve ol kitâb itmâm olundu ki bed fâʿillere maʿdûd oldu der.” (Markos 15/28). 

“İki âdam tarlada olalar da biri alına ve biri kala” (Luka17/36). 

 “Bu kez ol ȯnlara her bayrâmda birini salıvėrmek gerek idi.” (Luka 23/17). 

 “Zîrâ vakit-be-vakit bir melek havuza inip suyu bulandırdı. Suyu bulandırışından soŋra 

ibtidâ giren her ne hasteliḡi var idi ise şifâ bulurdu.” (Yuhanna 5/4). 

 “Filipo dahi dėdi ki eḡer bütün kalb ile îmân getỉrirsen câʾizdir, ol dahi cevâbında dėdi 

ki âmennâ ki ʿİsâ el-Mesîh İbn-Ullahdır.” (Elçilerin İşleri 8/37). 

 “Ammâ Silâ’ya orada durmak maʿkûl göründü.” (Elçilerin İşleri 15/34).  

“Nihâyet serdâr Lisiʾa yetişip ȯnủ ʿazîm zor ile ellerimizden çekdi de saŋa gönderdi” 

(Elçilerin İşleri 24/7). 

“Ve bu nesleri dėdikden soŋra Yahûdîler gitdiler ve kendỉ kendỉleriŋ arasında çok 

münâzaʿa oldu.” (Elçilerin İşleri 28/29).  

“Rabbimiz Hazret-i ʿİsânıŋ ʿinâyeti cümleŋiz ile olsun âmîn.” (Romalılar 16/24).  

Bu ifadelerin Kitab-ı Mukaddes’in bazı kaynak metinlerinde geçtiği dipnot 

olarak belirtilmişse de niçin çeviri metninden çıkarıldığı, bu ifadelerin geçtiği 

metinlerin yanlış/tahrif edilmiş mi sayıldığı ya da güvenilmez metinler mi olduğu 

hususunda açıklama yapılmamıştır. Kitab-ı Mukaddes’in çeviri metinleri 

incelendiğinde yukarıda işaret edilen kısımlar gerek Vulgata’da gerekse Wycliffe Bible, 

Geneva Bible, King James Bible gibi Kitab-ı Mukaddes’in ilk İngilizce çeviri eserlerinde 

olduğu halde, son dönemlerde yapılan “yeni, çağdaş, revizyon çeviri” (Contemporary 

English Version, New English Translation, New Revised Standard Version Updated Edition)81 

gibi çalışmalarda bu ibareler bazı eski metinlerde olmadığı belirtilerek çıkarılmış, bu 

uygulama 2001 Kutsal Kitap çevirisine de yansımıştır. Metinden çıkarılan kısımların, 

Protestanlar tarafından daha muteber sayılan bazı Grekçe metinlerde yer almadığı 

                                                 
81  Farklı dillerde yapılmış Kitab-ı Mukaddes çevirileri için bkz. https://www.biblegateway.com/ 

(Erişim: 22/.05.2022) 

https://www.biblegateway.com/


SALİH ÇİNPOLAT  31 
RTEÜİFD 

 

gerekçesiyle böyle bir işlem yapıldığı ve bu durumun tarihi süreçte İngilizce 

çevirilerde de uygulandığı görülmektedir. 

Markos 9/29’daki “oruç/savm”,  Markos 9/49’daki “Ve her kurbân tuzla 

tuzlanacaktır.” Luka 9/55-56’daki  “Siz hangi ruha ait olduğunuzu bilmiyorsunuz. 

Çünkü İnsanoğlu insanları yok etmeye değil, kurtarmaya geldi.” ifadeleri de ilgili 

“ayetlerden” kısmen çıkarılmıştır. Bu ibarelerin “Birçok Grekçe elyazmasında” yer 

aldığı, dipnot olarak belirtilse de82 çeviri metnine dâhil edilmemiştir 

Ali Ufki Bey çevirisinde (1665), 1827 ve 1886 tarihli Kitab-ı Mukaddes 

baskılarında yer aldığı halde, gerek 1941 yılı Kitabı Mukaddes gerekse 2001 yılı Kutsal 

Kitap’ta herhangi bir açıklama yapılmadan veya dipnot bilgisi verilmeden kutsal 

metin kısmından çıkarılan ifadeler ise şunlardır:83 

“Çoğu daʿvet olundular ammâ azı muhtâr oldular”(Matta 20/16). 

“Ve benim vaftiz olunacağım vaftizle vaftiz olunmaya” (Matta 20/22). 

“Ve benim vaftiz olunacağım vaftizle vaftiz olunacaksınız” (Matta 20/23).  

“Giysilerimi aralarında paylaşıyor, elbisem için kura çekiyorlar” (Matta 27/35). 

“Bunủ kasabada kimseye söyleme” (Markos 8/26).  

“Mala dayananlar” (zenginliklerine güvenenler) (Markos 10/24).  

“Yeryüzü ve içindeki her şey Rabb’indir.” (1.Korintlilere 10/28).  

“Gökte şehadet edenler üçtür. Baba ve Kelâm ve Rûhü'l-Kudüs bunlar ise üçü de birdir.” 

(1. Yuhanna 5/7). 

Kitab-ı Mukaddes’in 1941 ve 2001 baskılarındaki kutsal metne yapılan eklemeye 

örnek olarak ise, Matta, 24/36’daki “ne de Oğul”  ibaresi verilebilir. İsa’nın 

gökyüzünden inişinin ne zaman gerçekleşeceğini Tanrı’dan başka kimsenin 

(meleklerin dahi) bilmediğinin anlatıldığı ifadelerde 1665, 1827 ve 1886 yılı Kitab-ı 

Mukaddes baskılarında yer almadığı halde, 1941 ve 2001 baskılarında “ne de Oğul” 

ibaresi eklenmiş ve bu ekleme ile ilgili bir açıklama yapılmamıştır.84 

Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirilerinin farklı tarihli baskılarında, “Yeni Ahit” 

bölümünün kutsal metni üzerinde gerek kelime gerekse cümle düzeyinde birçok 

ekleme-çıkarma ve anlam açısından birbirini karşılamayan değişiklikler yapılmıştır. 

                                                 
82  Bkz. Kitabı Mukaddes, (1941), Yeni Ahit, 46; Kutsal Kitap, 1258, 1298. 
83  Matta 27/35, Markos, 8/26, 10/24; 1.Korintlilere 10/28 için Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta, 

“Bazı sonraki elyazmalarında” ve “Bazı elyazmalarında” yer aldığı bilgisi verilmiştir. Bkz. Yeni Yaşam 

Açıklamalı Kutsal Kitap, 1317,  1342, 1345, 1594. 
84  Bu konuda Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap’ta “Bazı elyazmalarında ‘ne de Oğul’ ifadesi yoktur.” 

denilmiştir. Bkz. Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, 1310. 



32 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

Bir “kutsal metin” üzerinde yapılan bu kadar değişiklik, zaman geçtikçe ihtiyaç 

duyulan kelime güncellemelerinin ötesindedir ve bu da o metnin orijinalliği 

konusundaki soruları artırmaktadır.       

SONUÇ 

Çeviri, bir dildeki ifadenin (kaynak), hedef dile (erek) anlamını kaybetmeyecek 

şekilde doğru olarak aktarılmasıdır. Dil, onu kullanan insanların diğer kültürlerle 

etkileşimleri, göçler, savaşlar, din değiştirme, teknolojik gelişmeler gibi çeşitli 

etkenlerle zaman içerisinde değişim gösterebildiğinden, çeviri metinlerinin de 

üzerinden bir süre geçtikten sonra dönemin dil özelliklerine göre güncellenmesi 

gerekebilir. Kutsal kitapların başka bir dile çevrilmesi ve bu çevirinin güncellenmesi 

ise bir dini inanışın anlaşılmasına olan etkisi açısından çok önemlidir. Kitab-ı 

Mukaddes’in Türkçeye çevirilerinde de çeviri metnini daha anlaşılır kılmak amacıyla, 

yayıncı kuruluş olan Kitab-ı Mukaddes Şirketi tarafından zaman zaman 

güncellemeler yapılmıştır. Ancak Kitab-ı Mukaddes’in 1665 yılında yapılan Ali Ufki 

Bey çevirisi ile 1827, 1886, 1941 baskıları ve 2001 yılındaki “yeni çeviri” arasında 

sözcük güncellemesini aşan, anlam açısından birbirini karşılamayan birçok farklılık 

görülmektedir. Bu farklılıkların bazıları hakkında söz konusu baskılarda dipnot 

olarak, “birçok Grekçe el yazmasında…”, “bazı eski metinlerde…”, “bazı eski metinlerin 

ekserisinde…”, “bazı eski muteber metinlerde…”  farklı ifadelerin olduğu yönünde 

muğlak açıklamalar yapılmışsa da, yapılan değişiklikler için yeterli kaynak bilgisi ve 

delil sunulmamıştır. Bu durum Kitab-ı Mukaddes’in Türkçeye çevirisinde esas 

alınacak belirli veya tek bir kaynağın olmadığını göstermektedir. Kitab-ı Mukaddes’in 

Türkçeye çevirisi yapılırken/mevcut çeviri güncellenirken, Hristiyanların “Eski Ahit” 

adını verdiği “Tanah” için kaynak metin olarak İbranice/Masoretik metin, onun 

Grekçeye çevirisi olan Septuaginta, Aramice kaydı Targum, Kumran yazıtları ve hatta 

Yahudilerin kabul etmediği “Samiriye Tevratı”; “Yeni Ahit” için ise, Grekçe 

elyazmaları, Kitab-ı Mukaddes’in Latince, Grekçe ve Süryanice çevirileri gibi farklı 

kaynaklara başvurulduğu belirtilmiştir. Bu kaynak metinler arasındaki farklılıklar da 

Türkçe çeviri baskılarına yansımıştır. 

Kitab-ı Mukaddes Şirketi’nin Dil Değişir Kelam Değişmez adıyla yayımladığı 

kitapta Ali Ufki Bey çevirisi (1666), Kitab-ı Mukaddes (1941) ve Kutsal Kitap’ta (2001) yer 

alan Türkçe çeviri ifadeleri üç sütun halinde sunulmuş ve aslında baskılar arasındaki 

farklılıkların dönemin dil özelliklerine göre yapılan kelime güncellenmesinden ibaret 

olduğu vurgulanmak istenmiştir. Ancak örnek olarak sunulan çeviri metinleri 

arasında yukarıdaki ihtilaflı yerlerin olmaması dikkat çekicidir.85 Yine Kitab-ı 

                                                 
85  Bkz. Dil Değişir Kelam Değişmez, İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 2017. 



SALİH ÇİNPOLAT  33 
RTEÜİFD 

 

Mukaddes Şirketi’nin, Kitab-ı Mukaddes’in hiç değişmediğine yönelik iddiaları da86 

bu konudaki rahatsızlığın bir yansıması olmalıdır. 

Kitab-ı Mukaddes Şirketi tarafından farklı tarihlerde yayımlanan Kitab-ı 

Mukaddes’in Türkçe çevirilerini okuyarak bilgi sahibi olmak isteyen bir okurun, söz 

konusu farklılıkları dönemin dil özellikleri gereği yapılan olağan kelime 

güncellemeleri olarak kabul etmesi oldukça güçtür. Çünkü çeviri 

yapılırken/güncellenirken yukarıda ifade edilen ihtilaflı yerlerde herhangi bir 

standart gözetilmeksizin/belirtilmeksizin bazen Grekçe, bazen Latince, bazen İbranice 

bazen de Süryanice metin esas alındığından baskılar arasında farklılıklar oluşmuştur. 

Eğer bu farklılıkların nedeni, son dönemlerde keşfedilen Kitab-ı Mukaddes’e ait daha 

eski tarihli yazmalar ise, bu durumda yıllardır kabul edilen mevcut kaynak metinlerin 

yanlışlığı/tahrifi kabul edilmiş sayılacaktır. Ayrıca daha “eski tarihli bir metnin daha 

güvenilir olduğu” tezi kabul edilerek yapılan değişim işlemi, geçmişte de uygulanmış 

olabilir. Yani diğerlerine göre yeni tarihli bir kaynak metin, günümüze ulaşmamış çok 

eski tarihli bir metni esas alarak yazılmış ve günümüze ulaşan daha eski tarihli başka 

bir metinden daha güvenilir olabilir. Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe çevirilerinin farklı 

tarihli baskılarındaki değişim ve farklılıklar, bu konudaki asıl sorunun onun kaynak 

metinleri arasındaki uyumsuzluklar olduğunu göstermektedir.  

                                                 
86  İskender Cedid, Tevrat ve İncil’in Değişmezliği, İstanbul: Gerçeğe Doğru Kitapları (GDK) Yayınları, 

2019. 



34 17. Yüzyıldan Günümüze Kitab-ı Mukaddesin Türkçe Çevirilerindeki Değişim  
RTEÜİFD 
 

KAYNAKÇA 

 

Cedid, İskender, Tevrat ve İncil’in Değişmezliği, (12. Baskı), İstanbul: Gerçeğe Doğru 

Kitapları (GDK) Yayınları, 2020. 

Charlesworth, James H. “Eski Ahit’in Apokrif Kitapları”, çeviren: Muhammet 

Tarakcı, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2003, cilt: XII, sayı: 2, s. 385-

411. 

Çinpolat, Salih, “Kitab-ı Mukaddes’in Türkçeye Çeviri Süreci ve Ali Ufki Bey’in 

Çevirisinin Önemi, Dinî Araştırmalar, 23/59, (2020), 425-446. 

Dil Değişir Kelam Değişmez, İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 2017. 

Galanti, Avram, “Lisan-ı Tarihi: Kitab-ı Mukaddesin Türkçeye Tercümeleri” İstanbul: Yeni 

Mecmua: İlim, Sanat ve Ahlaka Dair Haftalık Dergi [YM], (1918), 2(35): 177-178. 

Kitab’ul-Ahd el-Atik ve Kitab’ul-Ahd el-Cedid el-Mensub ila Rabbina İsa el-Mesih, Paris, 

1827. 

Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedid, İstanbul: Boyacıyan Agop Matbaası, 

1878.  

Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedid, İstanbul: Boyacıyan Agop Matbaası, 

1885.  

Kitab-ı Mukaddes, yani Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedid,  İstanbul: Boyacıyan Agop Matbaası, 

1886.  

Kitabı Mukaddes Eski ve Yeni Ahit, (“Tevrat” ve “İncil”), İstanbul: Kitabı Mukaddes 

Şirketi-Kenan Basımevi, 1941. 

Kut, Turgut, “Ali Ufki Bey” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (1989), 2/456-457. 

Kutsal Kitap, Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), İstanbul: Kitabı Mukaddes 

Şirketi, 2001.  

Kutsal Kitap, Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil),İstanbul: Kitabı Mukaddes 

Şirketi, 2009. 

Neudecker, Hannah The Turkish Bible Translation by Yahya bin ‘Ishaq, Also Called Haki 

(1659), Leiden: Oosters Instituut, 1994. 

Osmanlıca-Türkçe Sözlük (OTS), Aranan: Vakıyye, Erişim 03 Şubat 2022. 

http://www.osmanlicaturkce.com/?k=Vak%C4%B1yye&t=@  

http://www.osmanlicaturkce.com/?k=Vak%C4%B1yye&t=@


SALİH ÇİNPOLAT  35 
RTEÜİFD 

 

Privratsky, Bruce G. A History of Turkish Bible Translations (Annotated Chronology 

with Historical Notes and Suggestions for Further Research). PDF:  Version “S”,  

2014. http://historyofturkishbible.wordpress.com/  

Toprak, Funda,  “Kitab-ı Mukaddes’in İlk Türkçe Çevirileri” Ankara: V. Uluslararası 

Türk Dili Kurultayı Bildirileri, (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları:855/II, 2004), 

2/2881-2898.    

Wickwire, Daniel, Kutsal Kitap Değiştirildi mi? (Müslümanların İddia Ettikleri Gibi), 

İstanbul: Gerçeğe Doğru Kitapları (GDK) Yayınları, 4. Baskı, 2013.  

Yeni Yaşam Açıklamalı Kutsal Kitap, South Korea: Life Publishers International, 2010. 

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224108?page=1002  (Erişim: 

03/02/2022). 

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224109?page=330 (Erişim: 

03/02/2022). 

https://www.osmanlicakelam.net/en/texts (1665 Ali Bey’in el yazması Eski Ahit-Yeni 

Ahit). 

https://www.biblegateway.com/ (Erişim: 22/05/2022). 

https://vulgate.org/nt/gospel/luke_4.htm (Erişim: 22/05/2022). 

 

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10224109?page=330
https://www.biblegateway.com/
https://vulgate.org/nt/gospel/luke_4.htm


          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                           İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 36-59 
Geliş Tarihi:23/01/2022-Kabul Tarihi:30/05/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1062097 

Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası* 

Abdurrahman YALÇİ** 

Atıf/Cite as: Yalçi, Abdurrahman. “Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası”. Recep 

Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 36-59. 

Öz: İnsanın gözlerini açtığı dünya, başkaları tarafından tasarlanan ve herhangi 

bir boşluk bulundurmayan bir toplumsallık içermektedir. Giyim tarzından yeme 

içme pratiklerine kadar her alanda değer yüklü bir durumla karşılaşılmaktadır. 

Kişilerarası yaşam, bilişsel ve duyuşsal anlamlandırma dünyası olarak işlerin 

nasıl yapılması gerektiğine dair sunduğu davranışsal reçeteler ile devamlılık 

kazanmaktadır. İlk anlarından itibaren birey, gündelik etkileşimlerle ilişki 

içerisinde düşünümsel bir sürece dâhil olmakta; kaçınılmaz biçimde yer aldığı 

sosyalleşme süreçlerinde bir değer/değerlendirme yaklaşımı edinmektedir. 

Kendisine yönelik kavrayışı, aldığı veya alması muhtemel kabul ve retler 

üzerinden, kişilerarası bir zemine bağlı şekillenmekte; benlik algısıyla birlikte 

yaşam politikasının sınırları belirlenmektedir. Benlik değeri, gündelik hayattaki 

onanma doğrultusunda artıp azalmakta; kimlik, ötekilerle gerçekleşen etkileşim 

içerisinde inşa edilmektedir. Söz konusu inşa faaliyeti gündelik hayatın 

öğrenilme süreciyle paralel gelişmektedir. Kim olduğumuz, kim olarak 

bilindiğimizden bağımsız değildir. Bu çerçevede çalışmamız, etkileşimci 

geleneğin kuramsal perspektifini kullanmakta ve kimliği, sosyalizasyonun 

dinamik boyutu üzerinden işlerin yapılış biçimi ile ilgili bir pratik şeklinde 

değerlendirmektedir. Böylelikle kişilerarasındaki bu dinamik inşa faaliyetinin 

genel bağlamı betimlenmeye çalışılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kimlik, Benlik, Gündelik Hayat, Kişilerarası. 

 

I is Someone Else: Interpersonal Identity Construction 

Abstract: The world in which people open their eyes includes a sociability 

designed by others and without any gaps. A value-laden situation is encountered 

in every field, from dressing style to eating and drinking practices. Interpersonal 

life, as the world of cognitive and affective signification, gains continuity with 

the behavioral prescriptions it offers about how things should be done. From the 

very first moments, the individual is incorporated in a reflexive process in 

                                                 
*  Bu çalışma Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü'nde Prof. Dr. Mustafa MACİT 

danışmanlığında Abdurrahman YALÇİ tarafından hazırlanan doktora tezinden üretilmiştir. 
**  Dr. Arş. Gör., Kafkas Üniversitesi, Felsefe ve Din Bilimleri, Merkez, Kars, ayalcia@gmail.com, 

ORCID: 0000-0002-6375-0701 



ABDURRAHMAN YALÇİ  37 
RTEÜİFD 

 

relation to daily interactions; it takes a value/evaluation approach in the 

socialization processes in which it inevitably takes place. His/her understanding 

of himself/herself is shaped by the acceptances and rejections s/he has received 

or is likely to receive, depending on an interpersonal basis. Along with the self-

perception, the boundaries of life policy are determined. Self-worth increases 

and decreases in line with the approval in daily life; Identity is constructed in the 

interaction process with others. The construction activity develops in parallel 

with the learning process of daily life. The question of who we are is not 

independent of who we are known. In this framework, our study uses the 

theoretical perspective of the interactionist tradition and evaluates identity as a 

practice related to the way things are done through the dynamic dimension of 

socialization. Thus, the general context of this dynamic interpersonal building 

activity is shought to be explained. 

Keywords: Identity, Self, Everyday Life, Interpersonal. 

 

 بين الأشخاصلهوية أنا شخص آخر: بناء ا

وي على ولا يحت ،صممه الآخرونأنُسي  مجتمععلى : إن العالم الذي يفتح الناس فيه أعينهم يشمل الملخص 

ى ممارسات ، من أسلوب ارتداء الملابس إلتمجالاالفي كل وذلك أي ثغرات.  يتم مواجهة موقف مليء بالقيمة 

رية مع المعرفية والعاطفية، تكتسب استمرا تالدلالافيه  عالمفي ص اشخالأبين الحياة فالأكل والشرب. 

د في عملية منذ اللحظات الأولى يشارك الفرف.  لأعمالالوصفات السلوكية التي تقدمها حول كيفية القيام با

بدون ية التي تحدث التقييم في عمليات التنشئة الاجتماعالقيمة/ يأخذ نهج ، وتعلق بالتفاعلات اليوميةتانعكاسية 

لقاها، اعتماداً يتشكل فهمه لنفسه من خلال عمليات القبول والرفض التي تلقاها أو من المحتمل أن يتو. شكأدنى 

 لتصور الذاتيسياسة الحياة جنباً إلى جنب مع اإطار يتم تحديد  فإنهوبالتالي  ،على أساس العلاقات الشخصية

ً مع الموافقو. للشخصية ية بالتفاعل مع تبُنى الهوو ،في الحياة اليومية اتتزداد القيمة الذاتية وتنقص تماشيا

عما  ينمستقل ناسنحن لفإننا  بالتوازي مع عملية التعلم في الحياة اليومية. هذايتطور نشاط البناء و ،الآخرين

كممارسة  نتكو الهوية ، إذ إن بناءفي بناء الهوية ينيركز عملنا في هذا الإطار على دور الآخر ،نعُرف به

 طريقة التي تتم بها الأمور من خلال البعد الديناميكي للتنشئة الاجتماعية.مرتبطة بال

 الهوية ، الذات ، الحياة اليومية ، العلاقات الشخصية :الكلمات المفتاحية

 

 

GİRİŞ 

“Chuang Tzu düşünde bir kelebek olduğunu gördü, ama uyandığında, düşünde kendini bir 

kelebek olarak gören bir insan mı, yoksa düşünde kendini bir insan olarak gören bir kelebek mi 

olduğunu bilemedi.”1  

Yakın dönem sosyal bilimlerin müşterek bir konusu olan kimlik, bireysel-

kimliğin (self-identity) modernliği hakkındaki tartışmalardan toplumsal cinsiyetin 

feminist yapı-bozumuna kadar geniş bir bağlamda ele alınmaktadır.2 Özellikle çağdaş 

yaşamın tartışmalı meselelerine dair bir açıklama, kavrama ve inceleme yapmayı 

mümkün kılan bir prizma işlevini üstlenmektedir. Toplumsal analizin gündeminde 

                                                 
1  H. A. Giles’dan akt. J.L. Borges-A.B. Casares, Olağanüstü Masallar, çev. E. Akça (İstanbul: Mitos 

Yayınları, 1993), 28. 
2  Richard Jenkins, Social Identity (Abingdon: Routledge, 2008), 28. 



38 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

yer alan mevzular artık kimlik ekseninde dönen söylemin uzağına düşmemek adına 

yeniden ele alınmaktadır.3 

Kimliğin (identity) semantik tarihine bakıldığında Latince özdeşlik/aynılık 

anlamını ifade eden idem kökünden geldiği görülmektedir.4 Fakat bir kişinin/şeyin 

özdeşliği aynı zamanda bir farklılığı içerir. Bir kişinin kim ve bir şeyin ne olduğu, bir 

aynılık ile birlikte kişiyi/şeyi farklı kılan özellikleri gerektirmektedir. Örneğin sizi 

Müslüman, erkek vb. yapan şey; Katolik, kadın vb. olmayışınızdır.5 Bu noktada 

aynılığın neyi içerdiği ve insanı başkası değil de kendisi yapan, kendiliğinin sınırlarını 

belirleyen, farklılığını gösteren unsurlar sorgulanmakta; kimlik, farklı yönleri 

vurgulanarak çeşitli açılardan ele alınmaktadır.6 Söz konusu yaklaşımlar, kimlik 

tanımlarıyla birlikte kimlik tasniflerine de yansımaktadır. Fakat genellikle kişisel ve 

sosyal olmak üzere kimlik tasnifinde ikili bir kategorizasyon ön plana çıkmaktadır.7 

Kişisel kimlik, bireyin biyolojik özellikleri gibi özel vasıflarına işaret eder. Bireyi 

başkalarından ayıran nitelikler bütününü içine alan kişisel kimlikte, nev-i şahsına 

münhasır bir durum söz konusudur. Sosyal kimlik ise bireyin dinsel, siyasal, etnik, 

cinsel, ekonomik vb. gruplardaki aidiyeti ile ilişkilendirilmektedir. Bu bağlamda 

sosyal kimlik, aynı gruptaki diğer üyelerle paylaşılan kolektif kimliktir.8 

Kimlik, bireyin bazı özellikleriyle tanımlanmasına imkân sağlamakta, başkası 

tarafından bireysel bir varlık kabul edilmeyle somut bir gerçeklik kazanmaktadır.9 

Etkileşimde bulunan birey için bir onay ve konumlandırma içermektedir. Bireyin 

kendisini biri/bir şey görmesinin en azından birkaç kişi tarafından kabul edilmesi 

gerekmektedir. Çevresindekiler onu bir kişi/şey konumunda görüp onaylamazsa 

geçerli bir kimlikten söz etmek mümkün olmayacaktır. Fakat bireyin kendisine 

yönelik algısını salt algılanma temelinde yorumlamamak gerekir. Bu bağlamda 

Erikson, kişisel kimliği iki algı ile temellendirmektedir: (a) bireyin kendi aynılığına ve 

sürekliliğine dair algısı, (b) başkalarının kişinin aynılığını ve sürekliliğini tanımasına 

yönelik geliştirilen algı.10 Yaklaşımı Erikson'un kimlik formülasyonuna benzeyen 

Castells ise kişisel kimlikten çok kolektif kimliğe odaklanmaktadır. Kimliği anlam 

                                                 
3  Zygmunt Bauman, Bireyselleşmiş Toplum, çev. Y. Alogan (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2005), 173-

174. 
4  Phillip Gleason, “Kimliği Tanımlamak: Semantik Bir Tarih”, çev. F. Mollaer, Kimlik Politikaları: 

Tanınma, Özdeşlik ve Farklılık, ed. F. Mollaer (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014), 23. 
5  Brian Fay, Çağdaş Sosyal Bilimler Felsefesi, çev. İ. Türkmen (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017), 334. 
6  Bhikhu Parekh, A New Politics of Identity: Political Principles for an Interdependent World (Red Globe 

Press, 2008), 8. 
7  Fazlı Polat, “Kültürel Kimlikten Ulusal Kimliğe: Kırgızistan Örneği”, Kimlik ve Din, ed. A. Özbolat, 

M. Macit (Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 170. 
8  Asım Yapıcı, “Dini Grup Kimliği: Kimlik ve Dini Aidiyet”, Kimlik ve Din, ed. A. Özbolat-M. Macit 

(Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 41. 
9  Şahin Özçınar, “Varoluşçu Felsefede Bireysellik ve Kimlik”, Kişi, Kişilik ve Kimlik, ed. S. Yazıcı, S. 

Coşkun (İstanbul: Divan Kitap, 2014), 105. 
10  Erik H. Erikson, Identity Youth and Cris (New York: W.W. Norton&Company, 1968), 50. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  39 
RTEÜİFD 

 

kaynağı olarak göstermekte, kimliklerin egemen kurumlardan kaynaklansalar bile 

ancak bireyler tarafından içselleştirildiği, kendi anlamlarını bu içselleştirmeden yola 

çıkarak inşa ettikleri zaman kimlik haline gelebileceğini ifade etmektedir.11 Kimliğin 

algı ile söz konusu ilişkisi, statik bir şekilde betimlenmesini soruna dönüştürmektedir. 

Çünkü bireyin gündelik hayatını belirleyen sosyal süreçler, kim olduğuna yönelik 

tanımlamaların değişmesine yol açmaktadır.12 Dolayısıyla toplumsal, grup, ortam ve 

durum temelinde gerçekleşen tanımlamalar, kimliğin değişmez bir sahiplik biçiminde 

görülmesini haklılaştırmamaktadır.13  

Kimlik, sabit ve değişmez görülen bir anlayışın aksine, günümüzde daha çok bir 

oluş sürecini içerecek şekilde kabul edilmektedir.14 Bu durum özellikle post-

modernizmin etkisi altında gelişen literatürde, kimliğin akışkan, değişken, çeşitli ve 

parçalı yapısını vurgulamak için sıklıkla kullanılmakta,15 paradigma bu doğrultuda 

değişmektedir. Örneğin Bauman, Lasch'a atıfta bulunarak, günümüz dünyası için 

rağbet gören kimliklerin, "giysi değiştirir gibi benimsenebilen ve çıkarılıp atılabilen" 

kimlikler olduğunu, seçimlerin kişi için artık herhangi bir bağlılığa işaret etmediğini, 

hatta seçme özgürlüğünün pratikte bağlayıcı bir seçimden kaçınmaya vardığını 

söylemekte;16 kimliği bireyselleşme temelinde ele almaktadır.  

Bireyselleşme, çoğunlukla bir belirlenme durumundan kurtulma şeklinde 

görülmektedir. Burada artık bireyin, miras alınan, atfedilen ve doğuştan edinilen bir 

durum üzerinden bir toplumsal karaktere sahip bulunmaması söz konusudur. Kimlik 

bu temelde verili bir gerçeklikten çıkmakta, bireysel bir göreve dönüşmektedir. 

Böylelikle toplumsal belirlenimin yerini öz-belirlenim almaktadır. Kimliğin özelleşmesi, 

sosyal otoritelerin dağılması, değer mesajlarının çoksesliliği ve dünyanın parçalı 

görünümü ile bir belirsizlik kaynağı yaratan bu post-modern zeminde; her şey tekrar 

ve ayrı ayrı bir müzakerenin konusu olarak gündeme getirilmektedir.17  

Gündelik hayatın geleneksel çerçevesinin ortadan kalkmasıyla birlikte bireyler 

artık rasyonel seçimlerinin ürünü etkileşim ağlarında yer almaktadırlar. Gündelik 

hayatın değişen hikâyesi gibi kimliği meydana getiren süreçler de bir değişim 

yaşamaktadır. Fakat miras alınan değerlerin ortadan kalkmasından ziyade 

                                                 
11  Manuel Castells, Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür-Kimliğin Gücü II, çev. E. Kılıç 

(İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2006), 12-13. 
12  R. Brubaker-F. Cooper, “Kimlik”in Ötesine Geçmek”, çev. K. Kelebekoğlu, Kimlik Politikaları: 

Tanınma, Özdeşlik ve Farklılık, ed. F. Mollaer (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014), 433. 
13  Orhan Gökçe, "Avrupa'da Türk Kimliği", Tarih Boyunca Anadolu'da Türk Nüfus ve Kültür Yapısı, 

Milliyetçilik ve Milliyetçilik Tarihi Araştırmaları V. İlmi Kongresi, haz. Y. Hacaloğlu (Ankara: Türk 

Yurdu Yayınları, 1995), 109. 
14  Lori Peek, “Becoming Muslim: The Development of a Religious Identity”, Sociology of Religion, 

66/3, (2005), 217. 
15  Brubaker-Cooper, “Kimlik”in Ötesine Geçmek”, 418.  
16  Bauman, Bireyselleşmiş Toplum, 183-184. 
17  Bauman, Bireyselleşmiş Toplum, 158-279. 



40 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

parçalanması söz konusudur.18 Kendi kimliklerini icat eden/etmek zorunda kalan 

post-modern birey, Levi-Strauss’un brikolaj19 kavramı çerçevesinde ele alınabilecek 

bir tarzda, birbirleriyle çelişse dahi farklı kaynaklardan farklı kimlikleri kendi 

bütünlüğünde bir araya getirebilmektedir. Bu noktada arzu ve ihtiyaç daha geniş bir 

toplumsal boyut açarak kişiyi kendisiyle özdeşlikten çıkarmakta, birey tarafından 

arzu ve ihtiyaçların gerçekleşmesi için gerekli koşullar esas alınmaktadır.20 Artık 

bireysel beka haricinde ne varsa kötü bir yatırım görülmektedir. Şeylerin akıllıca 

kullanım biçimi, bireye hizmeti ile aynı doğrultuda değerlendirilmekte; her şeyden 

potansiyel hazzını hemen şimdi/burada sunması beklenmektedir.21 Böylelikle 

kimlikler bağlamın etkisiyle bir kolaj, hem o hem de o biçiminde inşa edilmektedir. 

Geleneksel anlamda miras alınan aidiyetler, eylemleri sınırlayıp ve onaylama 

gücüne sahiptir. Günümüzde ise sadece kişinin eylemlerine değil, eylemlerini 

sınırlayan çerçeveye yönelik bir değişim söz konusudur. Amaçların yanı sıra, bizzat 

insan etkinliğinin yapısı yeni bir hüviyete bürünmüş durumdadır.22 Bilhassa kimliğin 

everything goes (her ne olursa gider) mottosuyla betimlenen çoğulcu yapısı sık sık 

vurgulanmakta, kimliğin inşasının bireyler için artık bir zorunluluk halini aldığı 

belirtilmektedir. Kimliğin net bir biçimde tanımlanmasını ve devamlılığını sağlayan 

asli sebeplerin yaşadıkları güç kaybı; kimlik inşasını, bireylerin kendi zekâlarına ve 

sahip oldukları araçları kullanabilme kabiliyetlerine devretmektedir. Bu sebepten 

kimlik tanımlaması birey için her zamankinden daha önemli bir niteliği 

barındırmaktadır. Kimliğinin elde edebileceği en iyi kimlik olup olmadığını ve ona en 

yüksek doyumu sağlayıp sağlamayacağını bilmeyen bireyin kimliğini inşa etmesi, 

durdurulamaz bir deneyim şeklini almaktadır.23  

Kimlikler artık bir hareket/akış içerisinde şekillenmekte; bireysel hikâyeler öteki 

hikâyeleri deneyimlemekle (dolaylı/dolaysız), daima olumsal, geçiş halinde, hedefi ve 

sonu bulunmayan bir biçim almaktadır.24 Gündelik etkileşimlerde artık bir tek fikir ve 

değerler cemaatine maruz kalma ihtimali azalmış bulunmaktadır. Sonsuz ihtimaller 

arasında sabit bir pozisyonda bulunmak, cezbedici özelliğini yitirmekte; kimlik 

inşasında ihtiyaç duyulan farklılıkların tutarlığı konusu bir soruna dönüşmektedir. 

                                                 
18  Iain Chambers, Göç, Kültür, Kimlik, çev. İ. Türkmen-M. Beşikçi (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2019), 

44. 
19  Brikolajcı, yapacağı şeyi elinde bulunanlarla yapmaya çalışır ve sahip olduğu bütünün bileşimi 

herhangi bir tasarıyla ilişkili değildir. Dolayısıyla bütünü oluşturan her unsur, belirli bir tip içinde 

farklı işlemleri gerçekleştirmekte kullanılabilmektedir. Claude Levi-Strauss, Yaban Düşünce, çev. 

T. Yücel (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1994), 43. 
20  Terry Eagleton vd. Milliyetçilik, Sömürgecilik ve Yazın, çev. Ş. Kaya (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 

1993), 38. 
21  Zygmunt Bauman, Kimlik, çev. M. Hazır (Ankara: Heretik Yayıncılık, 2019), 91. 
22  Ivan Illich, Sağlığın Gaspı, çev. S. Sertabiboğlu (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011), 177. 
23  Bauman, Kimlik, 35-104. 
24  Chambers, Göç, Kültür, Kimlik, 45. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  41 
RTEÜİFD 

 

Kimliğin alınyazısı anlamına gelmediğini fark eden bireyler, kendi kararlarının kimlik 

için hayati bir önem taşıdığı bilincini edinmektedirler. Hatta sabit, “esnemez” biri 

olmak, eleştirilmek için yeterli bir gerekçe görülmektedir.25 

Goffman ve Berger dâhil sembolik etkileşimci geleneğin etkisindeki sosyologlar 

benliği, kimliğin eşanlamlısı veya bir görünümü şeklinde kullanmakta,26 bu kullanım 

ile hem kişilerarası etkileşimle inşa edilen bir nesneye hem de bu nesneyi üreten 

sürece göndermede bulunmaktadırlar.27 Benlik, bireyin kim olduğu hakkındaki 

imajlarını kapsamaktadır.28 Kimlik kavramının yelpazesini daraltarak, benliğin bir 

kendilik bilincini ifade ettiği, idrak edilen bireysel yaşam öyküsü ile ilişkili bulunduğu 

söylenebilir. Bu öykü, etkileşim içerisindeki bireyi kendisi yapan ögelere dair görüşlere 

dayanmakta, geçmiş ve geleceğin dâhil edildiği kuşatıcı bir değerlendirme ve 

yorumlama içermektedir. Gündelik etkileşimlerinde taşıdığı fiziksel özellikler, inanç 

ve aidiyetleriyle edimde bulunan bireyin kendisini algılaması, bu deneyimlerle 

şekillenmektedir. Böylece benliğin, etkileşim içerisindeki bireyin öz farkındalığını 

içerdiğini ve kim olduğuna dair kavrayışını yansıttığını söylemek mümkündür. 

Benlik algısı, bireyin repertuvarındaki mevcut bilgilere göre anlamlandırmasını 

içermektedir. Bu deşifre etme işlemi rasyonel bir akıl yürütmeyle yapılmamakta; 

gereksinimlerin, beklentilerin, geçmişin, alışkanlıkların, korunmak istenen 

illüzyonların, grup normlarının, çağın atmosferinin ve değerler sisteminin vs. izlerini 

taşımaktadır. Kendini tanıma, birçok etkenin yer aldığı karmaşık bir oyun gibidir.29 

Bu oyunda benliğin çok boyutlu (algı/duygu koleksiyonu) ama organize bir yapısı 

bulunmaktadır.30 Temelde benlik duygusu, kendilik algısının çeşitliliğine 

dayanmaktadır ve değişken bir yapıya sahiptir. Deneyimlere bağlı bir biçimde algı 

şekillenmekte ve yeniden şekillenmektedir. Deneyimler farklılaştıkça değişen 

düşünceler benlik duygusunu etkilemekte, kimliğin temelinde yer alan uyum ve 

farklılaşma temelinde bir değişim gerçekleşmektedir.  

Bireyin kendisini algılamada yaşadığı değişim, kimliğini meydana getiren 

özelliklerin farklı zaman ve koşullarda kişilerarası olumlu/olumsuz 

                                                 
25  Bauman, Kimlik, 20-41. 
26  A. L. Greil, L. Davidman, “Kimlik ve Din” çev. A. Özbolat-S. Kartopu, Kimlik ve Din, ed. A. 

Özbolat-M. Macit (Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 4. 
27  J. P. Hewitt-D. Shulman, Benlik ve Toplum, çev. Büşra Aktaş vd. (İstanbul: Bilge Kültür-Sanat 

Yayınları, 2019), 85. 
28  Nuri Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik (İstanbul: Sistem Yayıncılık, 1996), 162. 
29  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, VII. 
30  Bruce Hood benliğin bu boyutunu açıklarken David Hume’un Demet Kuramı’na (Bundle Theory) 

dayanan benlik teorisine göndermede bulunmaktadır: “Üç yüz yıl önce, sıkıcı, soğuk, çiseleyen, 

puslu ve perişan Edinburgh’da, Hume oturdu ve kendi aklı üzerinde düşündü. Benliğine baktı. 

İç benliğini tanımlamaya çalıştı ve tek bir varlık olmadığını, tersine, birbirleri üzerine yığılmış 

düşünceler, algılar ve duygular demeti olduğunu düşündü. Benliğin, bu deneyimlerin bir araya 

gelmesinden ortaya çıktığı sonucuna vardı.” Bruce Hood, Benlik Yanılsaması: Sosyal Beyin, Kimliği 

Nasıl Oluşturur, çev. E. Özdemir (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2019), 13. 



42 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

nitelendirmelerden ve içerdiği anlamdan etkilenmekte;31 bu bağlamda bir inşa süreci 

gerçekleşmektedir. Benliğin düşünümsel32 yanını vurgulayan bu niteliği, bireysel-

kimlik (self-identity) kavramında özellikle belirginleşmektedir. Giddens, benliği 

belirli ölçüde amorf bir fenomen diye tanımlamaktadır. Bireysel-kimlik ise, genel bir 

olguyu belirten benliğin aksine, düşünümsel farkındalığı ön plana çıkarmakta; 

kimliğin verili boyutuyla değil de bireyin düşünümsel etkinlikleri içinde rutin bir 

biçimde yaratılması ve sürdürülmesi gereken bir şey olarak sınırlandırılmasını 

mümkün kılmaktadır.33 

Giddens, düşünümselliği günümüz için bütün insan eylemlerinin tanımlayıcı 

bir parçası kabul etmektedir.34 Günümüz bireyini tanımlarken merkezi bir konumda 

ele aldığı bireysel-kimlik, kimliğin gündelik etkileşimlerdeki düşünümsel inşa 

sürecini içermekte; düşünümsellik, biyografik bir yorumlama temelinde inşa edilen 

benlik ile ilişkilendirilmektedir. Deneyimlerini sürekli gözlemleyen ve bu bağlamda 

eylemde bulunan çağdaş aktörler, kendilerini tanımlamaya ve giderek artan biçimde 

etkin düşünümsel bir tutuma yönelmektedir.35 Dolayısıyla bireysel-kimlik, kimlik 

inşasını ve bu dolayımda insan deneyimini daha iyi anlamak için kapsayıcı bir çerçeve 

sunmaktadır.36 Bu spesifik kavramsallaştırma, kimliğin başkalarından soyutlanmış bir 

tasavvurunu dışarıda bıraktığı gibi biyografik bir hermenötiği içerecek şekilde, 

koşulların yorumlanması ve yeniden yorumlanmasıyla uyumlu biçimde değişen 

yapısını ön plana çıkarmaktadır. Çalışmamızın merkeze aldığı kişilerarası durum, 

kimliğin söz konusu değişimi ile yakın bir ilişki içerisinde bulunmaktadır. Bu 

çerçevede kimliğin gündelik hayat öğrenilirken edimsel bilinçle ilişki içinde 

tasarlandığı nazara verilmekte ve kimlik inşasında bulunurken denkleme dahil edilen 

ötekiler temel alınmaktadır. Böylelikle kimliğe yönelik gündelik etkileşimler 

üzerinden bir değerlendirme alanının açılması hedeflenmektedir.  

1. Kişilerarası Dünya 

İtalyan yazar Papini, bir sabah uyanınca herkes tarafından unutulmuş bir 

adamdan bahseder. Kendisini çevresine hatırlatmak için birçok yol deneyen öykü 

kahramanı, tanındığına dair bir işaret bulmak için çırpınır durur fakat bir türlü 

istediğini elde edemez. Daha sonra, hiç kimse tarafından hatırlanmadığı için ortaya 

                                                 
31  Şahin Özçınar, “Varoluşçu Felsefede Bireysellik ve Kimlik”, Kişi, Kişilik ve Kimlik, ed. S. Yazıcı-S. 

Coşkun (İstanbul: Divan Kitap, 2014), 106. 
32  Düşünümsellik (reflexivity), bireyin eylemi ile gündelik hayatı öğrenirken içerisinde yer aldığı 

bilgi edinme süreci arasındaki ilişkiyi vurgulamaktadır. 
33  Anthony Giddens, Modernite ve Bireysel-Kimlik –Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum-, çev. Ü. 

Tatlıcan (İstanbul: Say Yayınları, 2019), 77. 
34  Anthony Giddens, Modernliğin Sonuçları, çev. E. Kuşdil (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1994), 39. 
35  Alberto Melucci, “Süreç Olarak Kolektif Kimlik”, çev. Ö. Mollaer, Kimlik Politikaları: Tanınma, 

Özdeşlik ve Farklılık, ed. Fırat Mollaer (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014), 90. 
36  Bhikhu Parekh, “Kimliğin Mantığı”, çev. S. Aksoy, Kimlik Politikaları: Tanınma, Özdeşlik ve Farklılık, 

ed. F. Mollaer (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014), 31. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  43 
RTEÜİFD 

 

çıkan boşluk içerisinde varoluşunu anlamlandırmaya başlar ve bir “aydınlanma” 

yaşar: “Ruhum budanmış, bana yalnızca bir parçacığı, hâlâ Ben adını verebildiğim 

küçük bir nokta kalmıştı. …Şimdi korkusuzca kendi kendime soruyordum: Sen 

kimsin? ...Şu anda evrenin merkezinde tek başına bir can...”37 

Başkaları tarafından tanınmanın radikal bir biçimde geri çekildiği bu öyküde, 

toplum tarafından unutulan bir insanın düşünümsel bir faaliyet içerisindeki iç 

dünyasına (düşünce, algı ve duygu) şahitlik etmekteyiz. Fakat kurgunun tüm 

duvarlarını esnetip sormak gerekir: Başkalarından soyutlanmış, yalnızca kendisiyle 

dolu bir kendilik mümkün müdür? Çünkü konuşmak, yazmak, söylemek ve 

düşünmek bir başkasının varlığını gerektirmektedir. Kendi dışına uzanan bu edimleri 

gerçekleştiren insan, başkalarının, başka bakışların olmadığı bir dünyada neyi, nasıl 

düşünebilir ki?38  

Zizek bu sorulara cevap kabilinden bir göz operasyonundan çarpıcı bir sahne 

betimlemektedir: Lokal anesteziden dolayı bilinci açık bir hastanın gözü yuvasından 

çıkarılır ve göz yuvarlağı, beyinle bağlantısı düzelsin diye havada biraz döndürülür. 

Tam o anda hasta, bir an için kendisini dışarıdan, "nesnel" bir bakış açısından, yabancı 

ve dünyadaki herhangi bir nesne biçiminde "gerçekten olduğu" haliyle görebilir.39 

Fakat bu dolaysız bakışın pek hoş olmayan deneyiminde bile kişi yine tek başına bir 

can değildir. Çünkü kendindeki nesnel bakış, Sartre’ın ifadesiyle üzerine düşünülmüş 

bir bilinçle kavranmaktadır.40  

İnsanı bütünlüğü içinde, varlığının kişilerarası boyutunu göz ardı etmeden 

kavramak gerekmektedir. Varlığın tam anlamı ile idrak edilebilmesi için başkasının 

varlığı zaruri görünmektedir.41 Bu bağlamda kimlik, davranılma biçimiyle ortaya 

çıkmakta ve davranma biçimi belirli bir sosyal duruma verilen tepki olarak meydana 

gelmektedir.42 Başkalarının işbirliği gerektiğinden, hiçbir zaman sadece bireyin 

kontrolünde bulunmamaktadır.43  

Felsefe tarihinde Hegel’in efendi-köle diyalektiği, kendimize yönelik algının 

oluşmasında öteki ile bağlamı ön plana çıkardığından önem arz etmektedir. Hegel’e 

göre insan, her zaman özerk ve bağımlı varoluşları bir arada bulundurmaktadır. 

Çünkü insana özgü gerçeklik, kendini ancak bilinip-tanınmış bir gerçeklik olarak 

                                                 
37  Giovanni Papini, Kaçan Ayna, çev. Ş. Karadeniz (Ankara: Dost Kitabevi, 2004), 69-80. 
38  Metin Becermen, “Etik ve Politik Bir Aktör Olarak Kişi”, Kişi, Kişilik ve Kimlik, ed. S. Yazıcı-S. 

Coşkun (İstanbul: Divan Kitap, 2014), 193-194. 
39  S. Zizek-B. Gunjevic, Acı Çeken Tanrı, Kıyameti Tersyüz Etmek, çev. A. Çiltepe (İstanbul: Sel 

Yayıncılık, 2013), 140. 
40  Jean-Paul Sartre, Varlık ve Hiçlik, Fenomenolojik Ontoloji Denemesi, çev. T. Ilgaz-G. Ç. Eksen 

(İstanbul: İthaki Yayınları, 2011), 240. 
41  Sartre, Varlık ve Hiçlik, 309. 
42  Peter L. Berger, Sosyolojiye Çağrı, Hümanist Bir Perspektif, çev. A.E. Koca (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2017), 127. 
43  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 365. 



44 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

ortaya çıkarabilir ve sürdürebilir. Hem kendisi için hem de başkaları için, bir başkası, 

başkaları ve -en sonunda- bütün başkaları tarafından bilinip-tanınmak, gerçek anlamda 

insana özgülüğü ifade etmektedir.44 Bu bağlamda benin ontolojik sınırları, 

başkası/başkaları ile girilen diyalojik süreçle belirginleşmektedir. Descartes’ın 

cogitosunda benin bilincini ifade ederken ötekini dışarıda bırakan, epistemolojik 

dayanağını kendi sınırları içerisinde tutan/içkin bir yaklaşımın aksine; sembolist şair 

Rimbaud’nun belirttiği gibi aslında “ben bir başkasıdır.”45 

Husserl tarafından bilincin yönelimsel oluşu ile vurgulanan söz konusu bilinç 

akışı, deneyimlerimizin temeli görülmekte; yargı, değerleme ve arayışların her biri, 

zihinde yönelimsel akıştan doğan deneyimlerle tanımlanmaktadır. Çünkü 

deneyimler sadece öz-bilinçte değil, aynı zamanda diğer benliklere ilişkin 

bilincimizde açımlanmaktadır. Bu süreç, kendimizle deneyimlediğimiz başkasını ve 

sosyal hayatın özelliklerini sunduğu için, kendi öz-bilincimizde bulduğumuz şeyden 

fazlasını vermektedir.46 Farkındalığımızın temeli, bilincimizin kendi dışımızda bir 

şeye yönelmesi üzerine kurulmaktadır. Bu dışarıdalık, başkalarının varlıklarına 

gönderimde bulunmaktadır. Çünkü bir insanın kim/ne olduğuna ilişkin bilgi, 

ötekilerden gelmekte ve gerçekleştirdiği eylemler belli yargılar altında başkaları 

tarafından değerlendirilmektedir. Dolayısıyla kimlik, dünya içinde bir şeydir ve 

bilince ait bir töz değildir.47  

Bireyin içsel tanımlaması ile birlikte başkaları tarafından yapılan dışsal 

tanımlamaların sentezi bir kendilik anlayışını48 örnekleyen Cooley, ayna benlik 

teorisinde kişilerarası etkileşime dayalı düşüncesinin üç temel unsurunu 

belirtmektedir: Bireyin (a) başkalarına nasıl göründüğünü hayal etmesi, (b) görünüşü 

hakkındaki değerlendirmeleri hayal etmesi, (c) kendisini küçük düşmüş hissetmesi ya 

da kendisiyle gurur duyması. Kısacası başkalarının zihnindeki düşüncenin hayali 

etkisi, duygulanımları belirler.49 Bu sebepten benlik algısının önemli bir kısmı 

gündelik yaşamdaki etkileşimle ortaya çıkmaktadır. Bir başkası tarafından 

değerlendirilme şekline ilişkin düşünce, bir referans kaynağına dönüşmektedir.50  

                                                 
44  Alexandre Kojeve, Hegel Felsefesine Giriş, çev. S. Hilav (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2001), 85-

86. 
45  “Düşünüyorum.” demek yanlış bir şey. “Beni düşünüyorlar.” demeli. Sözcük oyunumu bağışlayın. BEN 

bir başkasıdır. Arthur Rimbaud, Ben Bir Başkasıdır, çev. Ö. İnce (İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2008), 

64-65. 
46  Edmund Husserl, “Fenomenoloji”, çev. D. Küçükalp, Husserl, der. K. Küçükalp (İstanbul: Say 

Yayınları, 2015), 137-138.  
47  Gülay Özdemir Akgündüz, “Özgür Varoluşa Etik Bir Çağrı: Kimliksiz Yaşamak”, Kişi, Kişilik ve 

Kimlik, ed. S. Yazıcı-S. Coşkun (İstanbul: Divan Kitap, 2014), 94-97. 
48  Jenkins, Bir Kavramın Anatomisi: Sosyal Kimlik, 36.  
49  C.H. Cooley, Human Nature and the Social Order, (New York: Charles Scribner’s Sons, 1922), 184.   
50  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, 167-168. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  45 
RTEÜİFD 

 

Benlik, doğuştan mevcut bir şey değildir. Bireyin sosyal deneyimi ve bu 

deneyimde yer alan öteki aktörlerle etkileşimi ile ortaya çıkmaktadır. Benliğin 

meydana geldiği süreç, bireylerin etkileşimlerini ve yer aldıkları ortak eylemleri 

yansıtan toplumsal bir süreçtir. Benlik, mutlaka bir başkasının deneyimini içermekte, 

gündelik hayatta başkalarından alınan geri dönütler, yapılan şeyin anlamı diye 

içselleştirilmektedir. Mead, benliğin içsel-dışsal diyalektiğini ifade eden bu süreci 

ferdi ben (I/Ben) ve sosyal ben (Me/Beni) şeklinde ikili bir tasnif ile 

değerlendirmektedir. Sosyal ben, başkaları tarafından bilinen benliktir. Sosyal benin 

karşısında ise ferdi ben bulunmaktadır. Neticede birey, ait bulunduğu topluma tepki 

vermekte ve tepkisiyle toplumu değiştirebilmektedir. Bu bağlamda ferdi ben, bireyin 

toplumun tavrına yönelik tepkisini ifade etmektedir.51 Söz konusu diyalektik süreçte 

birey, kendisi hakkında bir kavrayış edinmekte, kendi eyleminin nesnesi olarak 

kendisiyle bir iletişim içerisine girmektedir. Bu düşünümsel süreçte deneyimler 

birikmekte ve eylemlere dair değerler/değerlendirmeler belirlenmektedir.52 

Görüleceği üzere, bireyin bilincindeki anlamın inşasını konuşurken, bu inşa, 

soyutlanmış bir konu, yani “penceresiz bir monad”53 anlamına gelmemekte; 

birbirlerine bağlanmış sayısız sosyal eylem zinciri ile ilişkili ele alınmaktadır.54 Çünkü 

bireyin herhangi bir topluluk içerisinde, genellikle kendisi tarafından bilinmeyen 

başka bireylerin işbirliği olmaksızın sosyal davranışta bulunması ve herhangi bir 

şekilde kendini ortaya koyması mümkün görülmemektedir. Yani kendi başına 

bırakıldığında bir monad hiçbir şey yapamamaktadır.55 

Tüm bu değinilerden sonra kendi içerisinde tezat gibi görünen bir benlik resmi 

ortaya çıkmaktadır. Çünkü "ben" ve "beni", aynı anda hem özne hem de nesne 

şeklinde tanımlanmaktadır.56 Bu çerçevede bireyi ve eylemini anlayabilmek, bene 

özgü olanı ortaya koyabilmek için etkileşimin gerçekleştiği kamusal alanın denkleme 

                                                 
51  George Herbert Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, çev. Y. Erdem (Ankara: Heretik Yayıncılık, 2017), 

165-213. 
52  Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective and Method, Berkeley: University of California 

Press, 1986), 62-63. 
53  Leibniz, monadları varlığı oluşturan “gerçek atomlar” olarak tanımlamaktadır. Ona göre 

monadların bir şeyin içeri girmesine ya da dışarı çıkmasına izin verecek pencereleri 

bulunmamaktadır ve her bir monad ötekinden farklı olmak zorundadır.  G.W. Leibniz, Monadoloji, 

çev. D. Çetinkasap (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019), 3-5. Ayrıca Leibniz 

bireysel benleri de birer monad olarak görmektedir. Birbirlerinden tam anlamıyla bağımsız 

oldukları için de monadların birbirlerine açılan pencereleri yoktur. Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü 

(İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999), 546. 
54  P. L. Berger-T. Luckmann, Modernite, Çoğulculuk ve Anlam Krizi, çev. M. D. Dereli (Ankara: Heretik 

Yayıncılık, 2015), 23-24. 
55  Gabriel Tarde, Monadoloji ve Sosyoloji, çev. Ö. Doğan (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2019), 41. 
56  James A. Aho, The Things of the World: A Social Phenomenology (United States of America: Praeger 

Publishers, 1998), 51. 



46 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

dâhil edilmesi gerekmektedir.57 Fakat Tarde’nin belirttiği gibi herhangi bir sosyal 

grup; içten, derinlikli ve uyumlu olsa dahi, üyelerinin şaşkın bakışları arasında 

birdenbire gerçek bir beni ortaya çıkaracak niteliğe sahip değildir.58 Bu sebepten 

insanların bir benliği nasıl geliştirdikleri, kendileriyle ilgili izlenimleri nasıl 

yönettikleri ve cazip sosyal kimlikleri nasıl beslediklerinin59 incelenmesi 

gerekmektedir. 

2. Benliğin Gelişimi ve Gündelik Hayatı Öğrenmek 

Toplum, sosyal kurumları meydana getiren ortak davranış ve müşterekliklerin 

ara bağlarından oluşmaktadır. Her biri kendi karmaşık ağına sahip (dini, ekonomik, 

eğitimsel, politik vb.) kurumlar arasında çok yönlü bir ilişki söz konusudur. Birey, 

ondan bağımsız bir varoluşa sahip fakat onu etkileyen pratikler bütününü içeren 

kültürel miraslar gibi sistemlerin içine doğmaktadır.60 İnsan dünyası her zaman 

başkalarının dünyasıdır ve bebeklik esnasında denge, başkaları tarafından yapılan 

kimlik tanımlamalarının lehinedir. Doğum, bireyin insan dünyasına ve bu dünya 

içindeki kimliklerin varsayımlarına katılmaya başlamasını ifade etmektedir.61 Çünkü 

her birey, kişilerarası ilişkiler ağından müteşekkil sosyal bir dünyaya,62 kendisiyle 

getirmediği anlamların içine doğmaktadır. Gözlerini açtığı dünya; daha önce 

dolaşılmış, keşfedilmiş, her açıdan işlenmiş, bağlamı tanımlanmış biçimde kendisini 

sunmakta63 ve yaşam öyküsünün temelini teşkil eden edimsel erişimi içinde 

deneyimlenmektedir.64 

Bourdieu’nun ifadesiyle içine doğulan dünya, birincil beğeniler dünyasıdır ve 

her şeyden önce bir annesel dünyadır.65 Söz konusu edilen, toplumsal yapıların 

içselleştirilmesinden kaynaklanan pratik oluşum kalıplarının düşünce ve 

davranışlarını devreye sokan habitustur.66 Bu yapı, bireyin düşünme biçiminin, neyi 

sevdiğinin ve yaptığının, nasıl giyindiğinin ve konuştuğunun belirli arka planlarda 

öğrenildiğini ve kim olduğunu meydana getiren alışkanlıklar haline geldiğini 

                                                 
57   Bergen Coşkun, “Birinci Tekil Şahsın Çoğulluğu ve Yalnızlığı”, Kişi, Kişilik ve Kimlik, ed. S. Yazıcı-

S. Coşkun (İstanbul: Divan Kitap, 2014), 235-237. 
58  Tarde, Monadoloji ve Sosyoloji, 44.  
59  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 111. 
60  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 268-269. 
61  Jenkins, Bir Kavramın Anatomisi: Sosyal Kimlik, 81. 
62  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 112. 
63  Sartre, Varlık ve Hiçlik, 649. 
64  Alfred Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, çev. A. Akan-S. Kesikoğlu (Ankara: Heretik 

Yayıncılık, 2018), 113. 
65  Pierre Bourdieu, Ayrım, Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi, çev. D. F. Şannan-A. G. Berkkurt 

(Ankara: Heretik Yayıncılık, 2015), 125. 
66  Pierre Bourdieu, Pratik Nedenler, Eylem Kuramı Üzerine, çev. H. Tufan (İstanbul: Kesit Yayınları, 

1995), 168. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  47 
RTEÜİFD 

 

belirtmektedir.67 Dolayısıyla kültür, aile, dil, din vb. bir bağlam içerisine doğmak; 

bireye, belirli semboller ile ayakta duran bir ilişki ağı içerisinde hem dünyaya hem de 

kendisine yönelik bir algılamayı (benlik anlayışı) sunmakta, kendisi ve başkaları için 

kim olduğuna dair şemalar vermektedir. Gündelik hayatı öğrenmeye başlayan birey, 

başkaları tarafından belirli kategoriler altında tanımlanmakta ve genellikle kendi 

yansımasını ilk defa gördüğü ebeveyninden başlayarak bir benlik inşa etmekte; yeni 

doğmuş birinden öz-bilince sahip birine dönüşmektedir. 

En temelde kimlik; sosyalizasyon sürecinde bahşedilip sürdürülmekte ve yine 

bu çerçevede dönüştürülmektedir. Sosyalleşme diye ifade edilen, çocuğun içinde 

bulunduğu toplumun bir üyesi olmayı öğrendiği sürece göndermede 

bulunmaktadır.68 Sosyalleşme, bir toplum veya topluluğun nesnel dünyasına bir 

insicam içerisinde girmek diye tanımlanabilir.69 Bu süreçte etkileşim içerisindeki her 

kaynak kendi birikimini bireye aktarmaktadır. Birey, ailesi ilk sırada gelmek üzere, 

yaşamı boyunca diyaloga geçtiği her ortam ve kişi üzerinden toplumun gerçekleriyle 

tanışmakta, aynı zamanda kendi benliğini inşa etmektedir.70 Başka insanlar 

aracılığıyla sosyal dünyayı öğrenirken bir benlik geliştirmekte, diğerlerini izleyip 

anlamaya çalışırken kim olduğunu keşfetmektedir.71 Bireysel yaşantılar ile 

uygun/onaylanan ve hatalı/cezalandırılan davranışlar öğrenilmekte, bu deneyimler 

ötekilerin beklentilerinin bir imgesi şeklinde benlik gelişiminde yer almaktadır. 

Ödüllendirilen ve cezalandırılan eylemlere ilişkin anılar zamanla kuralın bilinçdışı 

kavranışına ve ötekilerin kendisi hakkındaki imgesi temelinde gelişen bir benlik 

imgesine dönüşmektedir. Bu denklemde yer alan ötekiler, çevrede bulunan herhangi 

birileri diye düşünülmemelidir. Etkileşim içindeki insanlar arasından bazıları benlik 

için önemli/anlamlı ötekiler olarak seçilmektedir. Böylelikle onların yoğun hissedilen ve 

çok etkili değerlendirme ve tepkileri, fazlasıyla önemli görülmektedir.72 

Sosyalleşme süreci ikili bir tasnifle değerlendirilmektedir. Söz konusu 

sınıflandırmalardan asli sosyalizasyon, çocuklukla birlikte deneyimlenmektedir. 

Bireyi bulunduğu toplumun bir üyesi hâline getiren bu sosyalizasyonda, özdeşleşme 

sorunu yaşanmamaktadır. İçine doğulan çevre ve kişileri seçme imkânı 

bulunmamaktadır. Çocuk, kendi anlamlı ötekilerinin dünyasını mümkün dünyalar 

                                                 
67  Mary Holmes, Gender and Everyday Life (London: Routledge Publishing, 2009), 43. 
68  Peter L. Berger, Sosyolojiye Çağrı, Hümanist Bir Perspektif, çev. A.E. Koca (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2017), 124. 
69  P. L. Berger-T. Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, Bir Bilgi Sosyolojisi İncelemesi, çev. V. S. Öğütle 

(İstanbul: Paradigma Yayınları, 2008), 191. 
70  Ünal Şentürk, “Husserl ve Schutz: Fenomenolojik Perspektif”, Gündelik Hayat Sosyolojisi, ed. A. 

Esgin-G. Çeğin (Ankara: Phoenix Yayınevi, 2018), 263. 
71  Hood, Benlik Yanılsaması, 57. 
72  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 183. Zygmunt Bauman, Sosyolojik Düşünmek, çev. A. Yılmaz 

(İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2010), 37.  



48 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

arasından seçerek değil, var olan tek dünya şeklinde içselleştirmektedir.73 Bu 

içselleştirmeyle bir grup içinde yaşamaya ve uygun davranabilir hale gelmektedir. 

Sosyalleşme becerilerini elde etme sürecinde hayati bir rol oynayan anlamlı ötekiler, 

sosyalleştirici faillerdir.74 Çünkü çocuk toplumu tanıdıkça kendisine ait rolleri 

öğrenmekte, kendisinin kim olduğu hakkında bir fikir edinmektedir.75  

Rollerin içselleştirilmesinde ortak faaliyetlerde bulunmanın büyük bir etkisi 

bulunmaktadır. Fakat çocuk büyüdükçe, somut anlamlı ötekilerin rol ve tutumlarından 

genel rol ve tutumlara doğru bir soyutlama gerçekleşmektedir. Bu soyutlama ile 

genelleştirilmiş ötekinin76 varlığı idrak edilmektedir.77 Böylelikle rollerin sadece yakın 

çevreyle değil, toplumun beklentileriyle de ilgili olduğu anlaşılmaktadır. Çocuğun 

kendiliğine dair net algısı ancak topluma dair genel anlayış ortaya çıktıktan sonra 

mümkün hale gelmektedir.78 Bu noktada artık tam anlamıyla toplumun bir üyesidir 

ve bir benlik sahibidir.79 

Sosyalleşme süreci içerisinde toplum/grubun bireysel davranışı etkilemesi ve 

onun üzerinde kontrol sağlayabilmesi genelleştirilmiş ötekiyle mümkündür. Kişinin 

düşünüşü toplumsal süreçten etkilenmekte, kendisi ile içsel iletişimi genelleştirilmiş 

ötekinin bakış açısından gerçekleşmektedir.80 Böylece birey kendisine dışardan 

bakmaya başlamakta, diğerlerinin davranma biçimlerini zihninde örgütlemektedir. 

Grubun tutumları, onun benliğinin bir parçasına dönüşmektedir.81 Çünkü insanın 

öyle ya da böyle düşünmesi, genelleştirilmiş ötekinin ona yönelik tavrını 

benimsemesine bağlıdır. Birey, içinde yer aldığı grubun çeşitli durumlara yönelik 

sergilediği tavırları benimsemekte, davranışlarını bu doğrultuda yönetmektedir.82  

Genelleştirilmiş öteki bireyin zihninde kurulduğu zaman, asli sosyalizasyon sona 

ermekte, tali sosyalizasyon başlamaktadır. Sosyalleşen birey, artık kendi toplumunun 

nesnel dünyasındaki yeni kısımlarını deneyimlediği bir süreç yaşamaktadır. Bu 

                                                 
73  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 191-197. 
74  Bauman, Sosyolojik Düşünmek, 41. 
75  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 177. 
76  Mead, bu kavramı aynı süreç içerisindeki tavırların tamamını temsil edecek biçimde 

kullanmaktadır. Söz konusu olan genelleştirilmiş öteki, bireyin benlik bütünlüğünü sağlayan 

sosyal grubu ifade etmektedir. Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 180-181. Bu öteki, belli normlar ve 

fikirlerden oluşmaktadır. Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 104. Mead’in genelleştirilmiş ötekine 

benzer biçimde Heidegger das Man diye bir kavram kullanmaktadır. Bu kavram insanlığın belirsiz 

bir genelliğine atıfta bulunmaktadır. Örneğin çocuğa, başkalarının yanında burun karıştırılmaz 

dendiğinde o, belirli bir yüze sahip olmayan bir anonimliğe dâhil edilmektedir. Böylelikle bir 

davranışın sınırları belirlenmektedir. Berger, Sosyolojiye Çağrı, 179. 
77  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 194-195. 
78  Berger, Sosyolojiye Çağrı, 124-125. 
79  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 201. 
80  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 182. 
81  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, 163. 
82  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 182. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  49 
RTEÜİFD 

 

süreçte semantik alanlar içselleştirilmekte; bu alanların taşıdığı kavrayış biçimleri, 

değerlendirmeler ve duygusal renkler edinilmektedir. Ancak gündelik hayatta 

karşılaşılan rakip gerçeklik tanımları, edinilen semantik alanlara yönelik bir tehdide 

dönüşebilmektedir.83 Ayrıca ötekilerin beklentileri tutarsız veya karşılanamaz nitelikte 

ise bunlardan bazılarına daha çok dikkat edilmekte ve daha çok önem verilmektedir.84  

Birey gündelik hayatta kendisini en temelde bir durumun ve bu duruma ait 

rollerin tesis ettiği bakış açılarından deneyimlemektedir. Bakış açıları etkileşimi 

yönlendirmekte ve benliğin deneyimlenme sürecini etkilemektedir.85 Burada roller, 

gündelik hayatında bir durum içinde bulunan bireyin dayandığı örüntüyü vermekle 

birlikte yalnızca dışarıdan görünen birtakım eylemlerin düzenleyicisi değildir. 

Örneğin bir eylem esnasında daha coşkulu ya da sinirli olunabilir. Eylem, sadece 

coşku/kızgınlığın bir ifadesi değil aynı zamanda onu üretmektedir. Dolayısıyla 

gündelik hayattaki roller, uygun eylemlerle birlikte bu eylemlere bağlı duygu ve 

tutumlar içermekte; eylemle birlikte özneyi biçimlendirmektedir. Bu yüzden öyleymiş 

gibi yaparak bir yaşam sürdürmek çok zordur. Gayet tabii birey, öyleymiş gibi yaptığı 

şeye dönüşmektedir.86 

2.1. Dil ve Anlamlandırma Süreci 

Birey, gündelik hayat içerisinde rolünü icra ederken bir bildirimde 

bulunmaktadır. Gerçekleşen rol beyanı, başkaları tarafından yorumlanabilen bir 

şeydir.87 Bu esnada nesneler, belirli bir anlam çerçevesinde gereklilikleri, kullanımları, 

sağladıkları imkânlar temelinde kimlik tespiti sürecine girmektedirler. Bireyin kendisi 

ile birlikte başkalarını ve nesneleri anlamlandırması, yani kim olduğunu, kişilerarası 

ve nesneler dünyasındaki konumunu öğrenmesi, dil kazanımının hayati bir 

parçasıdır.88 Bundan dolayı, insan deneyiminin gelişiminde dil kritik bir öneme 

sahiptir.89 

Dil, birincil sosyalizasyon sürecinde şeylerin doğasına içkin bir şeymiş gibi 

algılanmaktadır. Dilin mutabakatla ilişkisi henüz fark edilmediğinden bir şeyin başka 

türlü adlandırılması mümkün görülmemekte, toplumsal kurumlar doğal ve 

değiştirilemez düşünülmektedir. Sosyalleşmeyi mümkün kılan gündelik hayatın 

ortak nesnelleşmeleri, yine dilsel göstergelerle sürdürülmektedir. Çünkü gündelik 

hayat, müşterek bir dile sahip ve bu dille sürdürülen bir hayattır. Dilin öğrenilmesiyle 

gündelik hayat öğrenilmektedir.90 Bu bağlamda sosyalizasyonun ilk anlarından 

                                                 
83  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 191-214. 
84  Bauman, Sosyolojik Düşünmek, 41. 
85  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 138. 
86  Berger, Sosyolojiye Çağrı, 120, 123. 
87  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 139. 
88  Jenkins, Bir Kavramın Anatomisi: Sosyal Kimlik, 83. 
89  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 106. 
90  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 55, 90. 



50 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

itibaren ötekilerle kurulan etkileşim ağı içerisinde nesneler ve kişilerarası ilişkiler 

isimlendirilmektedir.91 Toplumsal yaşamın inanılabilirliği için bir dil ve anlam 

bahşedilmektedir.92 Bireyin kendi ismi dâhil, anlamsal bagajlarıyla birlikte93 şeylerin 

isimlerini öğrenmesi sosyalleşmenin önemli bir yüzüdür; daha önemlisi ise isimlerin 

şeylerini, yani nesnelerin anlamlarını öğrenmesidir.94 

Çoğunlukla dil, ortak davranışların gerçekleşmesini sağlayan sözel jestlere 

dayanmaktadır.95 Fakat bir nesnenin ismini öğrenmek anlamını öğrenmek demek 

değildir. Birey, o nesneye yönelik insanların nasıl eylemde bulunacaklarını da 

öğrenmektedir. Sosyalleşme sürecinde, bu eylemlerin ne olduğu ve rastgele bir 

durumda uygulanması beklenen doğru eylemin bilgisi edinilmektedir. Böylece birey, 

kendisiyle sosyal dünyayı nasıl ilişkilendireceğine dair bir fikir edinmektedir.96 

Dil, toplumsal bir depo olarak çok sayıda anlam ve tecrübe yığını içermekte ve 

aktarmaktadır.97 Sosyalleşmeyle birlikte birey, kişilerarası bir zeminde kapsadığı her 

şey ile dili ve dolayısıyla sosyal dünyayı öğrenir. Böylelikle bir tipleştirme meydana 

getiren birey, kendi konumunu bu dünya içerisinde tipleştirir. Tipleştirmelerin bilgisi 

ve doğru kullanımı, sosyokültürel miras ile bütünleşmiş bir durumda bulunur. 

Karşılaşılan problemlerin çoğu için bu tipleştirmeler bir başvuru çerçevesidir. Bir dilin 

kelime dağarcığı ve sözdizimi, kabul edilmiş tipleştirmeleri yansıtmaktadır.98  

Kısacası gündelik hayatta kullanıldığı biçimiyle dil, isimlendirilmiş şeyler ve 

olayların bir dilidir. Her isim bir tipleştirme içermekte, bir genellemede 

bulunmaktadır99 ve her isimlendirme bir tipleştirme inşa etmektedir. Herhangi bir 

tipleştirmeye başvurmadan bireyin şahsi deneyimlerine yönelik bir açıklama 

yapabilmesi mümkün gözükmemektedir.100 Tipleştirmelerdeki algı ise yalnızca 

bireyle ilgili olmayıp etkileşim içindeki dış benzerlikleri içermektedir. Gündelik 

karşılaşmalar esnasında gözlemlenen dış benzerliklerden yola çıkılarak bir niyet 

okuma eylemine girişilmektedir.101 Dış görünüş, bu girişim için bilhassa önem arz 

etmektedir. Çünkü birini tipleştirmek için gereken ilk işaretleri ve etkileşim sürecinde 

tipleştirmenin sürdürülmesini sağlamaktadır.102 Ayrıca X kategorisinin bir üyesi diye 

                                                 
91  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 112. 
92  Berger, Sosyolojiye Çağrı, 182. 
93  Aho, The Things of the World: A Social Phenomenology, 40. 
94  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 114. 
95  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 185. 
96  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 114-115. 
97  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 56. 
98  Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, 136-137. 
99  Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, 134. 
100  Helmut R. Wagner, “Takdim-Sosyolojiye Fenomenolojik Yaklaşım”, Alfred Schütz, Fenomenoloji 

ve Toplumsal İlişkiler, çev. A. Akan-S. Kesikoğlu (Ankara: Heretik Yayıncılık, 2018), 32-33. 
101  Şentürk, “Husserl ve Schutz: Fenomenolojik Perspektif”, 262. 
102  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 221. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  51 
RTEÜİFD 

 

tipleştirilen birinin davranışları bu tipleştirme çerçevesinde yorumlanmakta; bireysel 

edimler, genel anlam düzeni içinde sürekli sınıflandırılmaktadır.103 Bu anlam 

düzeninin yaratılmasında çağdaşlarımızla birlikte, önceki kuşakların da etkisi 

bulunmaktadır. Hatta oyunun çok önceden, henüz biz sahneye çıkmadan belirlendiği 

sıklıkla vurgulanmaktadır.104  

Dil, sosyalizasyon için önemli bir araçtır ve eylem/anlam boyutu açısından bu 

sürecin en önemli içeriğini teşkil etmektedir.105 Hatta Mead’in ifadesiyle birey, yeni 

bir dil öğrendiğinde bile kendisini o dili kullanan insanların yerine koymakta ve 

onların tavırlarını almaktadır. Çünkü dil, sadece soyut bir kavram diye 

öğrenilememekte, belirli ölçüde repertuvarında yer alan yaşamla birlikte aktarılmakta 

ve düşüncelerde değişime yol açmaktadır.106 Bütün bireysel deneyimlerin sosyalleşme 

ve özelde dil dolayımıyla gerçekleştiğini belirtmek gerekir. Dil ve bellek, bu noktada 

karşılıklı ilişki içindedir.107 Sosyalleşmenin ilk evresinden itibaren, kişilerarası 

etkileşimle aktarılan toplumsal “bilgi stoku”, gündelik yaşamın nasıl sürdürüleceğine 

dair bir “tarif” sağlar. Kültürel kalıplara ilişkin bilgi, kendi bulgularını içermekte; 

karşıt bir delilin bulunmadığı durumlarda koşulsuz kabul görmektedir. Bu, sosyal 

yaşama dair “güvenilir tarifler” hakkında bilgi vermenin ve istenmeyen sonuçları 

engelleyerek şeyleri ve bireyi tanımlamanın bir yoludur. Söz konusu tarif, davranışlar 

için bir kural işlevine sahiptir ve bir yorumlama düzeni teşkil etmektedir.108 Böylelikle 

birey, depolanmış bilgiler aracılığıyla duruma uygun davranışlara dair bir temel 

meydana getirir.109  

Gündelik hayat pragmatik bir güdünün etkisinde bulunduğu için tarif, bilgi 

stokunda önemli bir yer işgal eder.110 Buna bağlı kullandığımız tanımlamalar, herkesin 

eşit bir şekilde katılım gösterdiği demokratik bir süreçten kaynaklanmaz. İnsanların 

bildiği şeyler, dünyanın belirli şekillerde algılanmasında çıkarı bulunanlardan 

etkilenmektedir. Birey, onların sağladığı dil üzerinden eylemine yönelik bir düşünce 

geliştirir.111 Bu bağlamda tariflerin davranışları belli kanallara yönlendirmesi 

içgüdüye benzer.112 Çünkü sosyalizasyon sürecinde, anlamlı ötekilerce tanımlanan 

yorumlama şemaları, edimsel durumun standardını belirlemektedir. Bireyin 

sorgusuz sualsiz kabul ettiği bu durum, gündelik yaşamın hâlihazırdaki gibi devam 

edeceğine ve herhangi bir şeyin tekrar yapılabileceğine ilişkin köklü bir varsayım 

                                                 
103  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 47-58. 
104  Berger, Sosyolojiye Çağrı, 108-111. 
105  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 196. 
106  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 290. 
107  Giddens, Modernite ve Bireysel-Kimlik, 40. 
108  Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, 95. 
109  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 47.   
110  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 62. 
111  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 312-313. 
112  Berger, Sosyolojiye Çağrı, 112. 



52 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

içermektedir.113 Genellikle birey, sorunları bu yollarla denetim altına alınabildiği 

sürece, pragmatik açıdan zorunlu bu bilginin ötesine geçmekle pek 

ilgilenmemektedir.114  

Gündelik hayatta kişilerarası bir iletişimin mümkün olabilmesi, üzerinde o 

durumda bulunanların uzlaşıya vardığı sembollere bağlıdır.115 Böylelikle karşılıklı 

anlama ve mutabakat ilişkisi gerçekleşmekte, müşterek bir iletişimsel çevre ortaya 

çıkmaktadır.116 Dilin kullanılmaya, yani anlamlı semboller ve göstergelerin 

öğrenilmeye başlanmasıyla karmaşık bir iletişim ve etkileşim süreci başlamaktadır.117 

Bu süreçte gerçekleşen iletişim insana has zihin ve benlik kapasitesinin ortaya 

çıkmasını sağlamaktadır.118 İlk defa başkalarının bir isimle bahsettiği bir nesne 

olduğunu ve kendisinin bu ismi kullanabildiğini öğrenen birey, benliğin kazanımına 

dair büyük bir adım atmaktadır. Çünkü artık kendisinin dışına çıkarak benliğini 

başkalarının bakış açısından görebilmektedir. Sosyal dünyayı kendisine katmaya 

başlayan birey, böylece etkileşimde bulunduğu kişilerin bakış açılarını dikkate 

aldığından rol alma konusunda yetkinleşmeye başlar.119  

Gündelik hayatın idamesini mümkün kılan rutinler, birçok etkileşimi 

kapsamaktadır. Kişilerarasında gerçekleşen etkileşimler esnasında insanlar, karşılıklı 

biçimde birbirlerinin tanımlarını vermektedirler. Gerçekleşen konuşmalar, benliğin 

yeniden inşasını ve başkalarına sunumunu; onların benlik sunumlarının onay ya da 

reddini içermektedir. Bilhassa bireyin bir özne olarak varlığı, gündelik iletişiminde 

benliğini daima yeniden inşa etmesine bağlı görülmektedir. Gündelik iletişimin 

büyük bir bölümü, bireyin kendi kimliğini onaylatma amacına yönelik 

gerçekleşmekte, kendisinin bilincine varabilmesi için kişilerarası bir iletişim içinde 

bulunması gerekmektedir.120 Bu iletişimsel çerçeveyi açıklayabilmek adına Berger ve 

Luckmann’ın söyleşme kavramı temel bir zemin sağlamaktadır. 

Berger ve Luckmann için gerçekliğin devam etmesi, ancak bir söyleşme ile 

mümkündür. Gündelik hayata, bireyin öznel gerçekliğini sürdüren, değiştiren ve 

tekrar inşa eden bir söyleşmenin durmaksızın işleyişi açısından bakılabilir. 

Söyleşmenin içerdiği gerçeklik-idâmesinin büyük bir kısmı, basit görünen cümlelerin 

içerisinde anlam edindiği bir dünyayı imlemektedir. Böylece konuşmanın, bu 

                                                 
113  Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, 94-95. 
114  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 63. 
115  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 94. 
116  Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, 187. 
117  Çocuğun iyelik zamirleri yoluyla ya da kendisinin olmayan bir şeye uzanınca gördüğü tepkiler, 

onun kontrolünü elinde tuttuğu alanları belirlemesini sağlamaktadır. Aho, The Things Of The 

World: A Social Phenomenology, 40. 
118  B. Binay-Ü. Tatlıcan, “Sembolik Etkileşimcilik ve Gündelik Hayatın Sosyolojisi”, Gündelik Hayat 

Sosyolojisi, ed. Esgin-G. Çeğin (Ankara: Phoenix Yayınevi, 2018), 169-170. 
119  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 112-113. 
120  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, 169-170. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  53 
RTEÜİFD 

 

dünyanın öznel gerçekliğini idâme ettirdiği kolaylıkla görülmektedir. Özellikle 

gelişigüzel durumda olan söyleşme, gündelik hayat için hayati bir önem arz 

etmektedir. Gelişigüzelliğin yitirilmesi demek, rutinlerde gerçekleşebilecek bir 

kırılmaya işaret etmektedir.121 Gündelik hayatın rutin işleyişi aksadığında ise, bireysel 

varoluş ve geleceğe yönelik tasarımlar yeniden düşünülmektedir. Bu tür durumlarda, 

rutin alışkanlıklar sorgulanmakta ve farklı stratejiler kabul edilmektedir.122 Örneğin 

daha iyi bir yaşama yönelik istekleri engellendiği zaman bireyin rutinleri sekteye 

uğramakta ve bu durum ötekilerle anlamlı bir söyleşme içerisinde gerçekleşmektedir. 

Söyleşme sırasında bireyin eylem çizgileri tekrar şekillenmeye, hedefler yeniden 

tanımlanmaya;123 gündelik hayata ve benliğe dair güzergâhlar güncellenmeye başlar. 

Fakat konuşmalar, aynı dili kullanan birilerinin bulunması ile mümkündür. Bu dili 

kullanan herkes, gerçeklik-idâme ettiren ötekilerdir. Söyleşme sırasında gerçekleşen 

dile ait nesnelleşmeler, bireysel bilincin nesnelleri hâline gelmektedir. Gerçeklik-

idâmesi aynı dilin sürekli kullanılması ile gerçekleşmektedir.124 Bireyin öznel anlam 

krizlerine maruz kalmaması için eylemlerinde söz konusu ötekiler ile uyum 

yakalaması gerekmektedir. Benliğin uyumlu gelişimi bu durumla sıkı bir ilişki 

içerisinde bulunmaktadır.125  

Kişilerarası bir zeminde gerçekleşen konuşmalar kamuya açık bir biçimde 

kristalize olmaktadır. Bu esnada bireyler fiziksel özellikleri, kıyafetleri ve 

beğenileriyle; hatta sessizlikleriyle bir tür konuşma içerisinde bulunmaktadırlar. 

Gündelik iletişimde görünen mesafeler ve hareket etme biçimleri bile dışarıya dönük 

bir şeyler dile getirmekte, sadece sözlü bir iletişim gerçekleşmemektedir.126 Bu 

çerçevede aynı dilin sürekli kullanılmasının etkisi ile birey kendisini en kolay şekilde 

belirli bir gruba katılarak ifade edebilmektedir.127 

2.2. Bir Gösterge Olarak Tepkiler 

Bir grubun içerdiği anlam, üyelerinin hep birlikte ait bulundukları veya ortak 

çıkarları paylaştıkları bir duygu açısından tanımlanmaktadır.128 Müşterek eylemlere 

bağlı şekilde bireyin benliği, diğer üyelerin bireye yönelik tutumlarıyla birlikte 

bireyin dâhil olduğu gündelik pratiklerde ötekilerin birbirlerine yönelik tavırlarıyla 

inşa edilmektedir. Yani benlik, bireyin ait hissettiği grup veya genelleştirilmiş ötekinin 

toplumsal tavırlarıyla meydana gelmektedir. Gündelik hayattaki tavırlar, bireyin 

yaşam öyküsüne karışmakta ve benliğin yapısında, ötekilerin tavırlarıyla birlikte, yapı 

                                                 
121  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 221. 
122  Giddens, Modernite ve Bireysel-Kimlik, 178, 265. 
123  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 292. 
124  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 222. 
125  Berger-Luckmann, Modernite, Çoğulculuk ve Anlam Krizi, 83.  
126  Aho, The Things of the World: A Social Phenomenology, 21-22. 
127  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 234. 
128  Schütz, Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler, 96. 



54 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

taşları olarak yer almaktadırlar. Neticede birey bu tavırları, sosyal ilişkiler üzerinden 

genelleştirip düzenlemekte ve kendisine katmaktadır.129 Sennett’in belirttiği gibi, 

müşterek eylemlerle paylaşılan bu kolektif benlik duygusu, genelde güçlü bir 

kamusal yaşama sahip bir toplumdaki cemaat duygusuna yol açmaktadır.130 

Birey, gündelik pratikleriyle kendisine yeter derecede bir tatmin sağlayan 

kimliklerini güçlendirmeye çalışmaktadır. Gündelik yaşam bir tanınmalar ve 

tanınmamalar ağı içinde devam ettiğinden, imajını kötü/yetersiz gören insanlar 

arasında bulunmak büyük bir problemdir. Buna maruz kalmak istenmediğinden, 

arkadaşlar bireysel yorumlama şemalarını sürdürenlerden seçilmektedir. Dolayısıyla 

kişilerarasında gerçekleşen her eylem bir kimlik seçimi barındırmakta, her kimlik de 

varlığını sürdürmek için uygun bir sosyal etkileşime ihtiyaç duymaktadır.131 

Böylelikle bireyin nasıl bir insan olduğuna dair bilinci, karşılaştığı kişiler ve 

deneyimlediği yaşantılar temelinde kabul edilip edilmemesiyle yaratılmakta, 

pekişmekte veya değişmektedir. Benliğine yönelik bir onaylanma ihtiyacına sahip 

birey, genellikle ötekilerden beklediği tepkileri alacağı davranışlarda bulunmaktadır. 

Alınan onay, bir iç desteğe dönüşmekte ve öz saygıyı (benlik saygısı) etkilemektedir. 

Benlik gelişiminin gündelik hayata aktif katılım neticesinde edinilen rollerle 

ilişkisinden dolayı; iç değerlilik duygusu, bu rollerin pratiğe aktarılmasına bağlı artıp 

azalabilmektedir.132  

Öznel gerçeklikler, söz konusu sosyal süreçler içerisinde şekillenmektedir. 

İtibarlı bir insan olarak inşa edilmek istenen benlik algısı, kimliğin onay aldığı anlamlı 

bir etkileşim içerisinde sürdürülebilmektedir. Bu söyleşmenin kesintiye uğraması, 

belirttiğimiz öznel gerçekliklerin tehlikeye girmesine yol açmaktadır. Bilhassa yüz 

yüze alınan kimlik onayından ne kadar çok mahrum kalınmışsa, gerçeklik 

vurgusunun korunma ihtimali o derece azalmaktadır. Sosyal temaslar ile diri 

tutulmadıkları sürece öznel gerçeklikler, bulundukları atmosferi inşa eden yaşayan 

gerçekliğin dışında kalmaktadırlar.133 Birey ötekilerin kendisine yönelttiği bakışlar 

üzerinden, farkında olmadan, kendisini görmekte; onların davranışlarını kendi 

davranışlarına katarak134 bir benlik inşa etmektedir. Sosyal onay almak bireysel 

haklılık için bir temel sağlamakta; kimliğini ortaya koyabilen ve böylece kendisini 

değerli hisseden birey için psiko-sosyolojik bir işlev görmektedir.135  

                                                 
129  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 183-184. 
130  Richard Sennett, Kamusal İnsanın Çöküşü, çev. S. Durak-A. Yılmaz (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2013), 289-290. 
131  Berger, Sosyolojye Çağrı, 127-128. 
132  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, 168-169. 
133  Berger-Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, 224. 
134  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 106. 
135  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, 71-72. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  55 
RTEÜİFD 

 

Özetle, sürdürülebilir bir kimlik için, o kimliğin sosyal bağlamda canlı tutulması 

gerekmektedir. Bireyin tek başına belirli bir kimliğin sahibi olması muhal 

görülmektedir.  Benlik imgesi de, başkalarının bireyi ancak bu kimlik içinde 

tanıdıkları bir sosyal bağlamda sürdürülebilmektedir.136 Bütün sosyal gruplar, 

insanlar için eylemleri üzerine söyleşebilecekleri ve grupça onaylanan bir bağlam 

tedarik etmektedir. Bu çerçevede özellikle bireyin benliği ile uyumlu güdüler 

sağlandığında veya o güdüler desteklendiğinde grup aidiyeti fazlasıyla 

güçlenmektedir.137 Ayrıca birey; ikna, alaya alma, dedikodu ve utandırma gibi 

incelikli işleyen sosyal kontrol mekanizmalarına maruz kalmaktadır. İnsanların çoğu, 

farklı sosyal durumlar içinde alaya alınmaktan kaygı duymakta ve uyumlu hareket 

etmeye yönelmektedir.138 Böylece rahatsızlık veren koşullar uyarlayıcı davranışlara ve 

öncelikler listesinin güncellenmesine yol açmaktadır.139 Burada eylemler, bizatihi 

değerli bulunduğundan değil, rahatsız edici durumlardan kaçınmak için istenip 

yapılmaktadır. Aynılaşma bir tür stratejiyle ilgili görünmektedir.140  

Diğerlerine gösterilen tavır, karşılığında alınan tepki ve tavırlar, ardından tüm 

bu tavırlara tepkinin deneyimlere eklemlenmesiyle bir düşünce ortaya çıkmakta ve 

geliştirilen stratejilerde bu düşünce yönlendirici olmaktadır. Yani ötekilerden alınan 

tepkiler bir uyaran haline gelmektedir.141 Bu bağlamda, gündelik hayatta deneyimler 

edindikçe bilişsel bir değişim yaşanmaktadır. Tam anlamıyla ferdi ve sosyal ben 

tasnifi insanların bilinçliliğinde yaşanan değişimi temsil etmektedir: Birey; öncelikle 

bir uyarıcıyı yanıtlar, bunu yaparken bir eylem planı geliştirir. Daha sonra ötekinin 

bakış açısından kendi verdiği tepkinin farkına varır ve kendi benliğinin farkındalığına 

tepki verir.142 Rutin gündelik pratiklerde gerçekleşen bu diyalektik, sentez üzerine 

kurulmaktadır.143 Mead’e göre söz konusu süreç, deneyimin kişiye dönmesi, yani 

düşünümsellik yoluyla meydana gelmektedir. Bilinçli şekilde uyum sağlayabilen 

bireyin sürecin sonucunda değişiklik yapabilmesi, kendisine karşı başkasının 

yaklaşımını benimsemesini sağlayan bu aracılıkla mümkündür. Bu sebepten 

düşünümsellik, sosyal süreç içerisinde bilinçliliğin temel şartı olarak 

vurgulanmaktadır.144 

 

 

                                                 
136  Berger, Sosyolojye Çağrı, 126. 
137  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 232. 
138  Berger, Sosyolojye Çağrı, 93-95. 
139  Giddens, Modernite ve Bireysel-Kimlik, 27. 
140  Bilgin, İnsan İlişkileri ve Kimlik, 61. 
141  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 109.   
142  Hewitt-Shulman, Benlik ve Toplum, 354. 
143  Jenkins, Bir Kavramın Anatomisi: Sosyal Kimlik, 44. 
144  Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 162. 



56 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

SONUÇ 

Kim olduğumuz ile kim olarak bilindiğimiz arasındaki ilişkiye dayanarak kimlik 

inşasının, hayatın ilk evrelerinden itibaren ortaya çıktığı söylenebilir. Sosyalleşme 

sürecinde, bir süreklilik içerisinde, gündelik hayat pratiklerine dair reçeteler 

edinilmekte ve gündelik hayat belirli göstergeler etrafında öğrenilmektedir. Bu 

esnada birey, bir benlikten söz edebilmeyi mümkün kılan, başkalarının gözünden 

kendisini görmeye başlamaktadır. Başkaları, kimliğin taşıdığı tüm anlamlandırmaları 

kapsayan bir konumda bulunmaktadır. Mead’in kendisine nesne benlik biçiminde 

vurguladığı bu durum, “ben” ve “beni” arasındaki döngü içerisinde tüm hayata 

yayılan sosyalizasyon sürecinde benliğin değişimini, yani otobiyografik düzenlemeyi 

içermektedir. 

Otobiyografik düzenleme, gündelik hayatın kişilerarası dünyasındaki algılanma 

biçimleriyle ilişki içerisinde bulunmaktadır. Etkileşimde bulunurken gerçekleşen 

temaslarla birlikte bireysel-kimliğin düşünümselliği denkleme girmekte ve kimlik 

organizasyonları geribildirimler üzerinden belirlenmektedir. Kişilerarasında takdir 

görmek (ya da görmemek), benlik saygısı ile ilişkili olarak kimliğin temeline 

dokunmaktadır. Söz konusu geribildirimler kimlik için bir üretimin ve yeniden 

üretimin gerçekleşmesini sağlamaktadır. Böylelikle kimlik; sosyalizasyona bağlı inşa, 

süreklilik ve değişim ile dinamik bir süreç halini almaktadır.  

Sosyalleşme sürecinde hayatını normal bir şekilde sürdürebilmek adına kimliği 

için gerekli donanımları edinen birey, buna uygun bir rol ilişkisi içerisinde gündelik 

hayata katılmaktadır. Başkalarının beklentilerine karşılık gelen rollerin her biri, farklı 

bir durumla ilişkilendirilmekte ve bu durumlar bir tanım içermektedir. Sosyal 

ilişkilerde “başarılı” olabilmek için yemek yeme ve kıyafetten davranış biçimlerine 

kadar, farklı durumlara uygun “bu iş nasıl yapılır”ı öğrenmek gerekmektedir. 

Dolayısıyla kişilerarası zeminin bağlamsal gerçekliği, kimlik için hayati bir öneme 

sahip görülmektedir. Cooley’in aynasına yansıdığı gibi, aldığımız tepkilere dayanarak 

başkaları tarafından nasıl düşlendiğimize dair düşüncemiz, benlik anlayışımızın 

temelidir. Böylece benlik algısında paradoksa düşen Chuang Tzu’nun bu aynaya 

muhtaç olduğu söylenebilir.  



ABDURRAHMAN YALÇİ  57 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Aho, James A. The Things of the World: A Social Phenomenology. United States of 

America: Praeger Publishers, 1998. 

Akgündüz, Gülay Özdemir. “Özgür Varoluşa Etik Bir Çağrı: Kimliksiz Yaşamak”. 

Kişi, Kişilik ve Kimlik. ed. S. Yazıcı-S. Coşkun. 93-99. İstanbul: Divan Kitap, 2014. 

Bauman, Zygmunt. Bireyselleşmiş Toplum. çev. Y. Alogan. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2005. 

Bauman, Zygmunt. Kimlik. çev. M. Hazır. Ankara: Heretik Yayıncılık. 2019. 

Bauman, Zygmunt. Sosyolojik Düşünmek. çev. A. Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2010. 

Becermen, Metin. “Etik ve Politik Bir Aktör Olarak Kişi”. Kişi, Kişilik ve Kimlik. ed. S. 

Yazıcı-S. Coşkun. 193-197. İstanbul: Divan Kitap, 2014. 

Berger, P. L.-Luckmann, T. Modernite, Çoğulculuk ve Anlam Krizi. çev. M. D. Dereli. 

Ankara: Heretik Yayıncılık, 2015. 

Berger, P. L.-T. Luckmann. Gerçekliğin Sosyal İnşası, Bir Bilgi Sosyolojisi İncelemesi. çev. 

V. S. Öğütle. İstanbul: Paradigma Yayınları, 2008. 

Berger, Peter L. Sosyolojiye Çağrı, Hümanist Bir Perspektif. çev. A.E. Koca. İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2017. 

Bilgin, Nuri. İnsan İlişkileri ve Kimlik. İstanbul: Sistem Yayıncılık, 1996. 

Binay, B. - Tatlıcan, Ü. “Sembolik Etkileşimcilik ve Gündelik Hayatın Sosyolojisi”. 

Gündelik Hayat Sosyolojisi. ed. Esgin-G. Çeğin. 147-190. Ankara: Phoenix 

Yayınevi, 2018. 

Blumer, Herbert. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley: University 

of California Press, 1986. 

Borges, J.L.- Casares, A.B. Olağanüstü Masallar. çev. E. Akça. İstanbul: Mitos Yayınları, 

1993. 

Bourdieu, Pierre. Ayrım, Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi. çev. D. F. Şannan-A. G. 

Berkkurt. Ankara: Heretik Yayıncılık, 2015. 

Bourdieu, Pierre. Pratik Nedenler, Eylem Kuramı Üzerine. çev. H. Tufan. İstanbul: Kesit 

Yayınları, 1995. 

Brubaker, R.- Cooper, F. “Kimlik”in Ötesine Geçmek”. çev. K. Kelebekoğlu. Kimlik 

Politikaları: Tanınma, Özdeşlik ve Farklılık. ed. F. Mollaer. Ankara: Doğu Batı 

Yayınları, 2014. 

Castells, Manuel. Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür-Kimliğin Gücü II. çev. E. 

Kılıç. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2006. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999. 

Chambers, Iain. Göç, Kültür, Kimlik. çev. İ. Türkmen-M. Beşikçi. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2019. 



58 Ben Bir Başkasıdır: Kişilerarasında Kimlik İnşası 
RTEÜİFD 
 

Cooley, C.H. Human Nature and the Social Order. New York: Charles Scribner’s Sons, 

1922. 

Coşkun, Bergen. “Birinci Tekil Şahsın Çoğulluğu ve Yalnızlığı”. Kişi, Kişilik ve Kimlik. 

ed. S. Yazıcı-S. Coşkun. 233-238. İstanbul: Divan Kitap, 2014. 

Eagleton, Terry vd. Milliyetçilik, Sömürgecilik ve Yazın. çev. Ş. Kaya. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 1993. 

Erikson, Erik H. Identity Youth and Cris. New York: W. W. Norton&Company, 1968. 

Fay, Brian. Çağdaş Sosyal Bilimler Felsefesi. çev. İ. Türkmen. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2017. 

Giddens, Anthony. Modernite ve Bireysel-Kimlik, Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum. 

çev. Ü. Tatlıcan. İstanbul: Say Yayınları, 2019. 

Giddens, Anthony. Modernliğin Sonuçları. çev. E. Kuşdil. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

1994. 

Gleason, Phillip. “Kimliği Tanımlamak: Semantik Bir Tarih”. çev. F. Mollaer. Kimlik 

Politikaları: Tanınma, Özdeşlik ve Farklılık. ed. F. Mollaer. 22-52. Ankara: Doğu Batı 

Yayınları, 2014. 

Gökçe, Orhan. "Avrupa'da Türk Kimliği". Tarih Boyunca Anadolu'da Türk Nüfus ve 

Kültür Yapısı, Milliyetçilik ve Milliyetçilik Tarihi Araştırmaları V. İlmi Kongresi. haz. 

Y. Hacaloğlu. Ankara: Türk Yurdu Yayınları, 1995. 

Greil, A. L.-Davidman, L. “Kimlik ve Din”. çev. A. Özbolat-S. Kartopu. Kimlik ve Din. 

ed. A. Özbolat-M. Macit. 3-38. Adana: Karahan Kitabevi, 2016. 

Hewitt, J.P.- Shulman, D. Benlik ve Toplum. çev. Büşra Aktaş vd. İstanbul: Bilge Kültür-

Sanat Yayınları, 2019. 

Holmes, Mary. Gender and Everyday Life. London: Routledge Publishing, 2009. 

Hood, Bruce. Benlik Yanılsaması: Sosyal Beyin, Kimliği Nasıl Oluşturur. çev. E. Özdemir. 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2019. 

Husserl, Edmund. “Fenomenoloji”. çev. D. Küçükalp, Husserl. der. K. Küçükalp. 136-

149. İstanbul: Say Yayınları, 2015. 

Illich, Ivan. Sağlığın Gaspı. çev. S. Sertabiboğlu. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011. 

Jenkins, Richard. Social Identity. Abingdon: Routledge, 2008. 

Kojeve, Alexandre. Hegel Felsefesine Giriş. çev. S. Hilav. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2001. 

Leibniz, G.W. Monadoloji. çev. D. Çetinkasap. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019. 

Levi-Strauss, Claude. Yaban Düşünce. çev. T. Yücel. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

1994. 

Mead, George Herbert. Zihin, Benlik ve Toplum. çev. Y. Erdem. Ankara: Heretik 

Yayıncılık, 2017. 



ABDURRAHMAN YALÇİ  59 
RTEÜİFD 

 

Melucci, Alberto. “Süreç Olarak Kolektif Kimlik”. çev. Ö. Mollaer. Kimlik Politikaları: 

Tanınma, Özdeşlik ve Farklılık. ed. Fırat Mollaer. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 

2014. 

Özçınar, Şahin. “Varoluşçu Felsefede Bireysellik ve Kimlik”. Kişi, Kişilik ve Kimlik. ed. 

S. Yazıcı-S. Coşkun. 103-123. İstanbul: Divan Kitap, 2014. 

Papini, Giovanni. Kaçan Ayna. çev. Ş. Karadeniz. Ankara: Dost Kitabevi, 2004. 

Parekh, Bhikhu. “Kimliğin Mantığı”. çev. S. Aksoy. Kimlik Politikaları: Tanınma, 

Özdeşlik ve Farklılık. ed. F. Mollaer. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014. 

Parekh, Bhikhu. A New Politics of Identity: Political Principles for an Interdependent World. 

London: Red Globe Press, 2008. 

Peek, Lori. “Becoming Muslim: The Development of a Religious Identity”. Sociology of 

Religion. 66/3 (2005), 215-242. 

Polat, Fazlı. “Kültürel Kimlikten Ulusal Kimliğe: Kırgızistan Örneği”. Kimlik ve Din. 

ed. A. Özbolat-M. Macit. 167-189. Adana: Karahan Kitabevi, 2016.  

Rimbaud, Arthur. Ben Bir Başkasıdır. çev. Ö. İnce. İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2008. 

Sartre, Jean-Paul. Varlık ve Hiçlik, Fenomenolojik Ontoloji Denemesi. çev. T. Ilgaz-G. Ç. 

Eksen. İstanbul: İthaki Yayınları, 2011. 

Schütz, Alfred. Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler. çev. A. Akan-S. Kesikoğlu. Ankara: 

Heretik Yayıncılık, 2018. 

Sennett, Richard. Kamusal İnsanın Çöküşü. çev. S. Durak-A. Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2013. 

Şentürk, Ünal. “Husserl ve Schutz: Fenomenolojik Perspektif”. Gündelik Hayat 

Sosyolojisi. ed. A. Esgin-G. Çeğin. 235-268. Ankara: Phoenix Yayınevi, 2018. 

Tarde, Gabriel. Monadoloji ve Sosyoloji. çev. Ö. Doğan. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 

2019. 

Wagner, Helmut R. “Takdim-Sosyolojiye Fenomenolojik Yaklaşım”. çev. A. Akan-S. 

Kesikoğlu. Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler. mlf. Alfred Schütz. 7-60. Ankara: 

Heretik Yayıncılık, 2018. 

Yapıcı, Asım. “Dini Grup Kimliği: Kimlik ve Dini Aidiyet”. Kimlik ve Din. ed. A. 

Özbolat-M. Macit. 41-64. Adana: Karahan Kitabevi, 2016. 

Zizek, S.-Gunjevic, B. Acı Çeken Tanrı, Kıyameti Tersyüz Etmek. çev. A. Çiltepe. İstanbul: 

Sel Yayıncılık, 2013. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                           İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 60-84 
Geliş Tarihi:27/01/2022-Kabul Tarihi:19/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1063989 

Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 

Necmi KARSLI* 

Atıf/Cite as: Karslı, Necmi. “Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık”. Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 60-84. 

Öz: Yardımseverlik, insanlar arasında sevgi ve kardeşlik duygularını geliştiren 

ahlaki bir erdemdir. Yardımseverlik aynı zamanda diğerlerine karşı görevlerini 

yapmış olmanın neden olduğu tatmin duygusu yaşatarak, öz saygıyı 

geliştirerek, bireyselleşme eğiliminden uzaklaştırarak ruh sağlığına olumlu katkı 

sağlamaktadır. Bireylerde yardımseverlik eğilimini geliştiren en önemli 

olgulardan birisi dindir. İlahi ve dünyevi dinlerde yardımseverlik ve diğer 

toplum yanlısı davranışlar tavsiye edilmektedir. Bu çalışmada yardımseverlik ve 

dindarlık arasındaki ilişki incelenmiştir. Araştırmanın örneklemi Trabzon’da 

ikamet eden değişik yaş ve meslek gruplarından 580 bireyden oluşturmaktadır. 

Araştırmada ölçme araçları olarak Yardımseverlik Ölçeği ve Dini Tutum Ölçeği 

kullanılmıştır. Araştırmada öncelikle bazı demografik değişkenler ile 

yardımseverlik ve dindarlık arasındaki ilişkilere bakılmış, daha sonra 

yardımseverlik ile dini tutum arasındaki ilişkiler incelenmiştir. Elde edilen 

verilerin analizi sonucunda dini tutum ile yardımseverlik arasında pozitif ilişki 

tespit edilmiştir. Araştırmada ayrıca, kadınların yardımseverlik düzeyinin 

erkeklerinkinden anlamlı derecede daha yüksek olduğu saptanmıştır. Araştırma 

yardımseverlik eğilimi üzerinde dinin önemli bir etkisinin olduğunu ortaya 

koymuştur. 

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Yardımseverlik, Hayırseverlik, Din, 

Dindarlık 

 

Helpfulness and Religiosity in Youth and Adults 

Abstract: Helpfulness is a moral virtue that fosters feelings of love and 

brotherhood among people. At the same time, helpfulness contributes positively 

to mental health by providing a sense of satisfaction caused by having done their 

duty towards others, improving self-esteem, and avoiding the tendency to 

individualization. Religion is one of the most important phenomena that develop 

the tendency of benevolence in individuals. Charity and other pro-social 

                                                 
*  Doç. Dr, Trabzon Üniversitesi, Felsefe ve Din Bilimleri, Trabzon, necmikarslı@hotmail.com, 

ORCID: 0000-0002-2975-9307 



NECMİ KARSLI  61 
RTEÜİFD 

 

behavior are recommended in divine and secular religions. In this study, the 

relationship between helpfulness and religiosity was examined. The sample of 

the research consists of 580 individuals from different age and occupation groups 

residing in Trabzon. Helpfulness Scale and the Religious Attitude Scale were 

used as measurement tools in the research. In the research, first of all, the 

relations between some demographic variables and helpfulness and religious 

attitude were examined, then the relations between benevolence and religious 

attitude were examined. As a result of the analysis of the data obtained, a positive 

relationship was determined between religious attitude and helpfulness. In the 

study, it was also determined that the level of helpfulness of women was 

significantly higher than that of men. The research revealed that religion has a 

significant effect on the helpfulness tendency. 

Keywords: Psychology of Religion, Helpfulness, Charity, Religion, Religiosity 

 

والعمل الخيري عند الشباب والبالغين التدين  

ل الخيري العمل الخيري فضيلة أخلاقية تنمي مشاعر المحبة والأخوة بين الناس. كما يساهم العم : ملخصال

ه الآخرين، تجا قيام بواجبهبالارتياح الناجم عن  الشعوربشكل إيجابي في الصحة النفسية من خلال توفير 

هارة العمل م. فالدين أحد الظواهر التي تطور تفرديا يصبحمن الميل إلى أن  ويمتقوتحسين احترام الذات 

. للمجتمعمؤيدة يري وغيره من السلوكيات الخالخيري لدى الأفراد . فالديانات السماوية وغيرها توصي بالعمل ال

فردا  580 دراسة مني هذه الدراسة، تم فحص العلاقة بين العمل الخيري والمواقف الدينية. تتكون عينة الفف

ومقياس  من مختلف الأعمار والفئات المهنية المقيمين في طرابزون. وتم استخدام مقياس الأعمال الخيرية

رات في البحث. وقد بحثت الدراسة أولا في العلاقات بين بعض المتغي القياس أداتيالموقف الديني 

اقف الدينية. ت العلاقات بين العمل الخيري والموالديموغرافية والأعمال الخيرية والمواقف الدينية، ثم درس

. والعمل الخيريني تم تحديد علاقة إيجابية بين الموقف الديفقد ونتيجة لتحليل البيانات التي تم الحصول عليها، 

ه تأثير كبير لأن الدين أظهر فمنها أن مستوى المرأة في الأعمال الخيرية أعلى بكثير من مستوى الرجل.. وقد 

 .الميل إلى أن يكون خيرياعلى 

 العمل ، الدين، التدين سيكولوجية الدين، الإحسان،الكلمات المفتاحية: 

GİRİŞ 

Sosyal bir varlık olan insan, bir toplum içinde doğar, yaşar ve ölür. İnsanoğlu, 

bebeklik evresinden başlayarak hayatının tüm dönemlerinde bir başkasının yardım 

ve desteğine muhtaçtır. Özellikle bebeklik çocukluk ve yaşlılık dönemlerinde, 

hastalık, yakınların ölümü ve diğer sıkıntı zamanlarında diğerlerinden gelecek 

yardım ve desteğe daha fazla gereksinim duyulmaktadır. Kovid-19 salgını ve küresel 

iklim değişimlerinin üretim faaliyetlerini sekteye uğratmasının neden olduğu 

ekonomik krizler ve hayat pahalılığı, paylaşma ve yardımlaşmanın önemini 

günümüzde daha da artırmıştır. İyilik ve yardım etme davranışı aynı zamanda 

bireyin mutluluğuna katkı sağlamaktadır. Tanskanen ve Danielsbacka’nın 

araştırmasında gönüllü hayır işleri yapan yaşlı yetişkinlerin yapmayanlara göre daha 

mutlu oldukları, ayrıca hayır kurumlarına bağış yapan genç yetişkinlerin 



62 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

yapmayanlara göre daha mutlu oldukları bulunmuştur.1 Dunn ve arkadaşlarının 

araştırmasında ise başkaları için para harcayanların kendileri için para 

harcayanlardan daha mutlu yaşadıkları tespit edilmiştir.2 Paylaşma ve yardımlaşma 

insanlığın huzuru için gereklidir. Aşırı bireyselleşmenin egemen bir tutum olduğu 

Batı toplumlarında zengin ve fakir arasındaki gelir dağılımındaki eşitsizlik ve 

adaletsizlik sonucunda cinayetler, yaralamalar, gasp olayları sıklıkla meydana 

gelmektedir. Bireyleri şiddete yönelten önemli çevresel etkenlerden birisi ekonomik 

problemlerdir. Canlılar ciddi açlık ve susuzluk tehlikesi ile karşılaştıklarında 

varlıklarını devam ettirebilmek için hayatta kalma içgüdünün etkisiyle şiddet 

uygulayabilmektedirler. Bundan dolayı ekonomik kriz ve salgın zamanlarında daha 

fazla şiddet olayları meydana gelmekte ve insanların yaşam süreleri kısalmaktadır.3 

Tarihsel bir olgu olan dinler bireylerin duygu ve davranışlarını düzenleyen pek çok 

inanç, öğreti ve ritüel ihtiva etmektedir. Semavi ve dünyevi dinlerde yardımlaşma, 

paylaşma ve diğer toplum yanlısı davranışlar tavsiye edilmektedir. Bu araştırmada 

yardımseverlik ile dini tutum arasındaki ilişki incelenmiştir. Bu bağlamda 

araştırmanın temel problemi genç ve yetişkin bireylerde yardımseverlik ile dini tutum 

arasında nasıl bir ilişki bulunduğunun tespit edilmesidir. Bu temel problemin yanında 

yaş, cinsiyet, medeni durum ve meslek değişkenleri ile yardımseverlik ve dini tutum 

arasındaki ilişkiler de incelenmiştir. Çalışmada yardımlaşma ve dindarlık ilişkisi 

öncelikle kuramsal açıdan ele alınmış daha sonra yaptığımız nicel araştırma 

bulgularımız yorumlanarak diğer araştırma bulguları ile karşılaştırılmıştır. 

Araştırmada elde edilen veriler araştırmanın yapıldığı yer, zaman ve uygulanan 

ölçekler ile sınırlı olup, herkes ve tüm zamanlar için genellenemez. Yardımseverlik ile 

çeşitli demografik değişkenlerin ilişkisi üzerine pek çok araştırma yapılmış olmakla 

birlikte literatürde dindarlık ve yardımseverlik ilişkisi üzerine çok fazla çalışma 

bulunmamaktadır. Araştırma bireysel ve toplumsal yardımseverliğe her 

zamankinden daha fazla ihtiyaç duyduğumuz günümüzde yardım etme davranışı 

üzerinde dinin etkisi ortaya koyması açısından önem arz etmektedir. Yardımseverlik 

                                                 
1  Antti Olavi Tanskanen - Mirkka Danielsbacka, “Do Voluntariness and Charity Pay Off? Well-

being Benefits of Participating in Voluntary Work and Charity for Older and Younger Adults in 

Finland”, Research on Ageing and Social Policy 4/2 (2016), 2. 
2  Elizabeth W. Dunn vd., “Spending Money on Others Promotes Happiness”, Science 319/5870 

(2008), 1687. 
3  Natalia S. Gavrilova vd., “The response of violent mortality to economic crisis in Russia”, 

Population Research and Policy Review 19/5 (2000), 397; Amalesh Sharma - Sourav Bikash Borah, 

“Covid-19 and Domestic Violence: an Indirect Path to Social and Economic Crisis”, Journal of 

Family Violence, (2020),1. 



NECMİ KARSLI  63 
RTEÜİFD 

 

ve dindarlık ilişkisi daha önce Demirkol4 ve Gültekin5 tarafından kuramsal açıdan, 

Ayten6, Demir7 Bilge ve Kula8 tarafından nicel açıdan ele alınmıştır.  

Yardımseverlik 

Yardım etme davranışı sözlükte kendi güç ve imkanını başka birisinin iyiliği için 

kullanmak, muavenet etmek, işlerin daha etkin ve verimli olabilmesi için katkı ve 

destek sağlamak anlamlarına gelmektedir.9 Yardım etme davranışı ile ilişkili olan 

diğer kavramlar toplum yanlısı davranış ve özgeciliktir. Toplum yanlısı davranış, 

toplumca değer verilen, olumlu sosyal sonuçları olan ve bir başkasının fiziksel ve 

psikolojik iyi oluşuna katkı sağlayan davranıştır.10 Özgecilik ise, kişisel yarar 

gözetmeksizin bir başkasına yardımcı olmaya çalışmak, diğerkamlıktır.11 Yardım 

etme davranışının bir alt kategorisinde yer alan özgecilik bir başkasına yardım 

etmenin neden olduğu doyum dışında herhangi bir karşılık veya ödül beklentisi 

olmaksızın bir başkasına gönüllü olarak yardımcı olmak anlamına gelmektedir.12 

İnsan ve hayvanlardaki yardımsever davranışların kaynağı merak konusu 

olmuş ve incelenmiştir. Zira insanoğlunun bir başka özelliği bencilliktir. İnsan pek çok 

davranışını kendi öz çıkarları için gerçekleştirir. Toplum yanlısı davranışlar insana 

dair bu genel kanaat ile çelişmektedir. Canlılardaki yardım etme davranışı genel 

olarak biyolojik ve sosyal kaynaklı olarak açıklanmaktadır.  

Biyolojik görüşe göre, canlılar fizyolojik ihtiyaçlarını gidermeye yönelik 

doğuştan gelen bir eğilime sahip oldukları gibi aynı zamanda başkalarına yardım 

etmeye de doğuştan eğilimlidirler. Sosyal-biyologlar yardım etme davranışını genetik 

mirasın bir ürünü olarak görürler. Sosyo-biyolojiye göre yaşamın özü hayatta kalma 

genidir ve genlerimiz bizi kendilerinin hayatta kalma şansı maksimum olacak şekilde 

harekete geçirirler, üreme yoluyla farklı bedenlere aktarılarak öldüğümüzde 

                                                 
4  Melih Demirkol, “Dinî Bir Tutum Olarak Yardımseverlik”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 7/12 (2019), 212. 
5  Mürşide Gültekin, Yardımseverlik Değeri ve Psiko-Sosyal İşlevleri: Kur’an Ayetleri Bağlamında Bir 

İnceleme (Karabük: Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021), 

52. 
6  Ali Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 69. 
7  Muhammed Demir, Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği) (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 77. 
8      Emine Zehra Bilge - Mustafa Naci Kula, “Liseli Gençlerin Dindarlık Eğilimi ve İyilik Algısı 

Arasındaki İlişki”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (2020), 215. 
9  İsmail Parlatır - Türk Dil Kurumu, (ed.), Türkçe sözlük, (Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu, Türk Dil Kurumu, 1998), 2535. 
10  Michael A Hogg vd., Sosyal psikoloji (Ankara: Utopya Yayinevi, 2011), 496. 
11  Parlatır - Türk Dil Kurumu, Türkçe sözlük, 1869. 
12  Shelley E Taylor vd., Sosyal psikoloji (Ankara: Imge Kitabevi, 2010), 379. 



64 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

genlerimiz yaşamaya devam ederler. Böylece sosyo-biyologlar yardım eden için 

görünür bir fayda olmadığında sergilenen kalıtımsal olan güçlü bir özgeciliğin 

varlığına inanmaktadırlar. Sosyo-biyologlar özgeci davranışların pek çok hayvan 

türünde de gözlemlendiğine işaret ederek, bu davranışların öğrenilmiş değil, 

doğuştan geldiğini, bunun insan özgeciliği için de geçerli olduğunu 

savunmaktadırlar. Sosyo-biyolojik yaklaşım özgeciliğin doğuştan geldiğine dair 

yeterli düzeyde kanıtların olmaması ve model alma gibi sosyal faktörleri hesaba 

katmaması gibi nedenlerden ötürü eleştirilmiştir.13 

Sosyal yaklaşıma göre yardım etme davranışı doğuştan gelmemekte, karmaşık 

sosyalleşme süreçleri yoluyla sonradan öğrenilmektedir. Yaklaşım, yardım etme 

davranışının gelişiminde yönlendirici talimat alma, koşullanma ve gözlem yoluyla 

öğrenme gibi faktörlerin etkili olduğunu savunmaktadır.14 Çocuklara başkalarına 

yardımcı olmaları konusunda yönlendirici talimatlar vermek yardım etme 

eğilimlerini güçlendirmektedir. Ayrıca bir davranışın ödüllendirilmesi o davranışı 

pekiştirmekte ve tekrar edilme sıklığını artırmaktadır. Çocukların doğal ortamlarında 

yaptıkları yardım etme davranışının ödüllendirilmesi yardım etme davranışını 

pekiştirmekte ve o davranışın tekrar edilme ihtimalini artırmaktadır. Yardım etme 

davranışının gelişimini etkileyen bir diğer önemli faktör gözleyerek öğrenmedir. 

Sosyal öğrenme teorisine göre gözleyerek öğrenmede dikkat, hafızada tutma, 

denemeler yapma ve davranışa motive olma gibi süreçler yer almaktadır.15 Birey 

içinde bulunduğu sosyal ortamda veya medyada bir başkasının yardım etme 

davranışını izleyerek de yardımsever olmayı öğrenebilir. Guo ve arkadaşlarının 

Çin’in Wuhan kentinde gerçekleştirdikleri bir deneyde katılımcılar iki gruba ayrılmış, 

deney grubundaki katılımcılara Çin’in sosyal medyasında yaygın olarak paylaşılan 

merkezi hükümet liderinin yerel bir hastane ve süpermarketi ziyareti ile Wuhan’a 

giden gönüllü sağlıkçıların videoları izlettirilmiş, kontrol grubundaki katılımcılara ise 

krizle ilgisi olmayan nötr bir video izlettirilmiş, araştırma sonucunda topluma karışan 

lider ve gönüllü sağlıkçı videolarını izleyen deney grubundaki katılımcıların kontrol 

grubundaki katılımcılara nazaran belirsiz durumlarda daha az risk alma ve daha fazla 

toplum yanlısı davranış sergiledikleri tespit edilmiştir.16 Mano’nun sosyal medyanın 

hayır işlerine gönüllü olarak katılıma ve maddi yardımda bulunma üzerindeki 

                                                 
13  Hogg vd., Sosyal psikoloji, 498. 
14  Hogg vd., Sosyal psikoloji, 501. 
15  Albert Bandura, Social learning theory (New Jersey: Prentice-Hall, 1977), 23. 
16  Yiting Guo vd., “Viral social media videos can raise pro-social behaviours when an epidemic 

arises”, Journal of the Economic Science Association 7/2 (2021), 120. 



NECMİ KARSLI  65 
RTEÜİFD 

 

etkisini incelediği araştırmada sosyal medyanın toplum yanlısı davranışları ve maddi 

yardımda bulunmayı artırmada etkili olduğu bulunmuştur.17 

Bireylerin yardım etme davranışını etkileyen bir diğer faktör yüklemelerdir. 

Fritz Heider tarafından geliştirilen Yükleme (Atıf) Teorisi bireylerin davranış ve 

olaylara yönelik nedensel açıklamalar üretmede bilgiyi kullanma tarzlarını 

betimleyen bir yaklaşımdır.18 Heider’e göre insanlar iki temel insani gereksinimi 

gidermek için yükleme yaparlar. Bunlar, tutarlı ve dengeli bir dünya görüşüne ve 

çevre üzerinde kontrole sahip olmaktır.19 Yardımseverlik eğiliminin sürekli olması 

için yardımseverlik düşüncesinin içselleştirilmesi gereklidir. Yükleme kuramına göre 

bu durum bireyin kendisine yardımseverlik atfetmesiyle gerçekleşmektedir. “Ben 

yardımsever birisiyim” diyen bir kişi yardım etmenin mümkün olduğu durumlarda 

kendisine kılavuzluk edecek bir yüklemede bulunmaktadır. Muhtaç durumdaki 

insanlar hakkındaki yüklemeler de bireylerin yardım etme davranışını etkileyebilir. 

Bazen insanlar yardım etmedikleri gibi, masum bir kurbanı suçlama yoluna da 

gidebilirler. Adil dünya hipotezine göre insanlar bu dünyanın adil bir yer olduğuna 

ve herkesin başına geleni hak ettiğine inanmaya ihtiyaç duymaktadırlar. Örneğin 

birisinin başına bir kötülük gelmiş ise belki de o kişini onu hak ettiği için gelmiştir. 

Yardım etme davranışını etkileyen bir diğer faktör normlardır. Normlar hangi 

davranışın normal hangisinin anormal olduğunu belirleyen davranış kalıplarıdır. Pek 

çok kültürde diğerlerine yardım etmenin iyi, bencilliğin ise kötü olduğunu bildiren 

normlar bulunmaktadır.20 Özellikle üç norm, yardım etme davranışı ile yakından 

ilişkilidir. Bunlar toplumsal sorumluluk, karşılıklılık ve toplumsal adalettir. İlk olarak 

toplumsal sorumluluk kuralı, bakmakla yükümlü olduklarımıza yardım etmemizi 

emreder. Ebeveynlerin çocuklarına bakmaları beklenir, anne baba bu görevi yerine 

getiremediğinde sosyal kurumlar işe karışıp çocuğun bakımını sağlayabilir veya 

üstlenebilirler. İkinci olarak karşılıklılık kuralı, bize yardım edenlere bizim de 

yardımcı olmamız gerektiğini söyler. Pek çok araştırma diğerlerinden yardım alan 

bireylerin yardım aldıkları kişilere ileride yardım etme olasılıklarının daha yüksek 

olduğunu ortaya koymuştur. Üçüncü olarak toplumsal adalet kuralı, dürüstlük ve 

kaynakların hakça dağıtımıyla ilişkili toplumsal kuraldır. Bu kurala göre bir göreve 

eşit katkıda bulunan kişiler eşit ödüller almalıdırlar. Eğer grupta biri diğerlerinden 

daha fazla alırsa ödülü yeniden dağıtarak adaleti sağlama yönünden baskı 

                                                 
17  Rita S. Mano, “Social media, social causes, giving behavior and money contributions”, Computers 

in Human Behavior 31 (2014), 287. 
18  Jon E. Roeckelein, Dictionary of theories, laws, and concepts in psychology (Westport, Conn: 

Greenwood Press, 1998), 57. 
19  Çiğdem Kağıtçıbaşı, Günümüzde insan ve insanlar: sosyal psikolojiye giriş (İstanbul: Evrim Yayınevi, 

2010), 248. 
20  Hogg vd., Sosyal psikoloji, 503-505. 



66 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

hissedecektir. Diğerlerinden daha az alan kişi de bu durumdan dolayı hoşnutsuzluk 

duyacaktır. Hayır kurumlarına para bağışı yapma davranışı da düşük gelirli insanlar 

için hakkaniyete uygun durumlar meydana getirme arzusu ile güdülenmektedir.21 

Yardımseverlik ve Din 

İnsanoğlunun hayattaki tüm yönelimlerinin merkezinde yer alan din, ihtiva 

ettiği öğreti ve ritüeller yoluyla bireyin duygu, düşünce ve davranışlarını kontrol 

eden ve şekillendiren eşsiz bir değerler sistemidir. Başka bir tanıma göre din, bireysel 

ve toplumsal yönleri bulunan, inanç, bilgi ve uygulama acısından sistemleşmiş, 

mensuplarına bir yaşam tarzı sunan, onları belli bir hedef ve dünya görüşü etrafında 

toplayan yapıdır.22 Dinin insanoğlunun hayatındaki yansıması olan dindarlık ise yaş, 

cinsiyet, medeni durum, ekonomik durum, eğitim durumu gibi pek çok faktörden 

etkilenebilen bireysel, duygusal, dinamik, çok boyutlu bir yapıdır. 

Dindarlık ve yardımseverlik ilişkisi konusunda yapılan araştırmalarda genel 

olarak pozitif yönlü ilişkiler tespit edilmektedir.23 Bu durumun temel nedeni aşağıda 

kapsamlı bir şekilde ele alındığı gibi dinlerin ihtiva ettiği inanç ve ritüeller yoluyla 

paylaşma ve yardımlaşmayı dini bir görev ve sorumluluk olarak yüklemesi ve ayrıca 

bireylerde sevgi, saygı, empati, sabır, merhamet, hoşgörü gibi pozitif duyguları 

geliştirmesidir. Dinin yardımseverlik eğilimine önemli bir katkısı empati duygusunu 

geliştirmesidir. Yapılan pek çok araştırmada dindarlık ile empati arasında pozitif 

ilişki olduğu24 empatinin olumlu toplum yanlısı davranışları artırdığı tespit 

edilmiştir. Bazı araştırmalarda, olumlu psikolojik durumun diğerlerine yardım etme 

davranışında artışa, aynı zamanda diğerlerine yardım etme davranışının yardım eden 

için olumlu psikolojik sonuçlara neden olduğu ve güçlü benlik imajını pekiştirdiğini 

ortaya koymuştur. 25  

Semavi ve dünyevi dinlerde yardımlaşma ve diğer toplum yanlısı davranışlarda 

bulunmak hem bir görev ve sorumluluk hem de bir ibadet olarak kabul edilmektedir. 

Yahudilikte yardımseverlik Tanrı tarafından emredilen bir görev, yoksullar için bir 

                                                 
21  Taylor vd., Sosyal psikoloji, 382-383. 
22  Muhammed Kızılgeçit, Din Psikolojisinin 300’ü (Ankara: Otto, 2020), 18. 
23  Arthur C. Brooks, “Faith, Secularism, and Charity”, Faith & Economics 44 (2004), 7. 
24  Ali Ayten, Empati ve din: Türkiye’de yardımlaşma ve dindarlık üzerine psiko-sosyal bir araştırma 

(İstanbul: İz Yayıncılık, 2010), 207; Amanda L. Giordano vd., “Predicting Empathy: The Role of 

Religion and Spirituality”, Journal of Professional Counselling: Practice, Theory & Research 41/2 (2014), 

53. 
25  Michael Lewis vd., ed., Handbook of emotions, (New York: Guilford Press, 2008), 440; Nancy 

Eisenberg - Paul A. Miller, “The relation of empathy to prosocial and related behaviors.”, 

Psychological Bulletin 101/1 (1987), 91; David A. Schroeder vd., “Empathy and Prosocial Behavior”, 

The Oxford Handbook of Prosocial Behavior, (ed.) David A. Schroeder - William G. Graziano (Oxford 

University Press, 2015), 282; Michael Carlson v.dğr., “Positive mood and helping behavior: A test 

of six hypotheses.”, Journal of Personality and Social Psychology 55/2 (1988), 211. 



NECMİ KARSLI  67 
RTEÜİFD 

 

hak, aynı zamanda bireyin günahının yükünü kaldıran bir davranış olarak kabul 

edilmektedir.26 Yahudiler kendilerini kölelikten kurtaran ve vaat edilmiş toprakları 

veren tek Tanrı’yı cömertliğin timsali olarak görüler. Bu nedenle zayıfları koruma ve 

kurtarma şeklinde Tanrı’nın cömertliğini taklit etme görevinin kendilerine verildiğine 

inanırlar.27 Ayrıca Yahudilikte maddi dünyadaki her şeyin Rab’be ait olduğuna28 bu 

nedenle yoksullara verilen hediyelerin gökte olanların hakkı olduğuna 

inanılmaktadır. Tevrat’ta “Kalbinizi katılaştırmayın ve elinizi kapatmayın muhtaç akrabana 

karşı elini aç ve ona ihtiyacı olan kadarını ödünç ver”29 “ülkenizde muhtaçlar asla bitmeyecek, 

bu yüzden size emrediyorum: ülkenizdeki fakir ve muhtaç akrabalara elinizi açın”30 

pasajlarında paylaşma ve yardımlaşma tavsiye edilmektedir. Tevrat’ta ihtiyaç sahibi 

olanlara vermek Tanrıya ödünç vermeye benzetilmiş, yoksullara verenlerin 

cömertliklerinden ötürü ilahi ödülle31 ile mükafatlandırılacakları bildirilmiştir.32 

Hristiyanlıkta yardımseverlik ve paylaşmak sadece iyi bir davranış değil aynı 

zamanda ibadet, Tanrı’ya hizmet ve Tanrı’ya ödünç vermek olarak görülmektedir.33 

İncil’deki “Kötülük hazineleri fayda sağlamaz, sadaka ölümden kurtarır”34 “Yoksullara iyilik 

eden, Rab'be ödünç verir ve geri ödenecektir”35 pasajlarında hayırseverlik ve paylaşmak 

tavsiye edilmektedir. Hristiyanlıkta genel anlamıyla yardımseverlik maddi olmayan 

ve öncelikle Tanrı’ya yönelik bir sevgiyi ifade etmektedir. Bu Tanrı sevgisinden gelen 

sıcaklık, daha sonra arkadaşlara, yabancılara hatta düşmanlara doğru yönelmekte, 

somut yardımsever davranışlar olarak kendisini göstermektedir.36  Hristiyanlık 

öğretisinde vermenin almaktan daha hayırlı olduğu, para, mal ve hatta tüm hayatı 

diğerleri ile paylaşmanın erdemli bir davranış olduğu vurgulanmaktadır. Teslisci bir 

Tanrı anlayışının hâkim olduğu Hristiyanlıkta bir kendini verme faaliyeti olarak 

yardımlaşma, Baba’nın kendisini bütünüyle Oğul’a verdiği, Oğul’un kendisini 

bütünüyle Baba’ya verdiği ve Ruh olan sevginin her ikisini birleştirdiği ve ayırdığı 

ölçüde üçlü bir Tanrı sevgisinin yansımasıdır. Hristiyanlıkta genel olarak yedi 

                                                 
26  Alyssa M. Gray, Charity in rabbinic Judaism: atonement, rewards, and righteousness, (New York: 

Routledge, 2019), 7. 
27  Paul Vallely, Philanthropy: from Aristotle to Zuckerberg (London: Bloomsbury Continuum, 2020), 30. 
28  Mezmur 24:1. 
29  Tesniye 15:7-8. 
30  Tesniye 15: 11. 
31  Süleymanın Meselleri 19:17. 
32  Mark R. Cohen, Poverty and charity in the Jewish community of medieval Egypt (Princeton: Princeton 

University Press, 2005), 6. 
33  Gary A. Anderson, Charity: the place of the poor in the Biblical tradition (New Haven: Yale University 

Press, 2013), 18. 
34  Prov 10:2. 
35  Prov 19:17. 
36  James Brodman, Charity & religion in medieval Europe (Washington: Catholic University of America 

Press, 2009), 3. 



68 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

merhamet davranışı tanımlanmaktadır. Bunlar, açları doyurmak, susuzlara su 

vermek, çıplakları giydirmek, evsizleri barındırmak, hapishanedekileri ziyaret etmek, 

hastaları teselli etmek ve ölüleri gömmektir. Benzer şekilde öğretmek, öğüt vermek, 

teselli etmek, bağışlamak, tahammül etmek ve diğerleri için dua etmek te merhamet 

davranışları arasında sayılmaktadır.37 Hinduizm’de paylaşmak ve yardımlaşmak bir 

tercihten öte görev olarak kabul edilmektedir. Zenginliğin sadece bireyin öz faydası 

için değil aynı zamanda bir karakter imtihanı olduğuna inanılmaktadır. Brahmanlara 

(Brahma rahibi) karşı cömert olmak kuraldır. Bunun dışında misafirlere ve belli 

durumdaki kişilere vermek de emredilmektedir. Hinduizm’de vermenin iki temel 

amacı vardır. Bunlar faziletlerin biriktirilmesi (punya) ile arınma veya kefarettir. Tüm 

eylemler (karma) bireye ya değer ya da kusur kazandırmaktadır. Dini hayatın 

amaçlarından birisi mümkün olduğu kadar çok pozitif karma biriktirmek, aynı 

zamanda negatif karmayı ortadan kaldırmaktır. Vermek geçmişteki kusurlu 

davranışların gücünü zayıflatır, aynı zamanda pozitif karma biriktirmeye yardımcı 

olur. Verme sayesinde birey pozitif ve negatif karma dengesini kendi lehine 

değiştirebilir ve daha iyi bir yeniden doğuş sağlayabilir. Hindu toplumunda çeşitli 

suçların kefareti için cömertlik davranışı sıklıkla sergilenmektedir. Hediyenin miktarı 

suçun türüne göre değişse de bir Brahman’ı öldürme suçu bile kişinin tüm servetini 

Veda (Hindu kutsal metinleri) üzerine çalışan bir Brahman’a hediye etmesi ile 

bağışlanabilir.38 Budizm’de diğerlerine hizmet etme ve cömertlik sadece temel bir 

erdem değil aynı zamanda Budizm’in yolu ve amacıyla ilgili önemli bir ritüeldir. 

Dhammapada’da yer alan “Cimriler Tanrıların dünyasına gitmezler, sadece aptallar 

cömertliği övmez. Bilge adam cömertliği sever ve onun sayesinde öbür dünyada 

kutsanmışlardan olur”39 ve Buda’ya atfedilen “Tanrıların ve insanların refahı, yararı ve 

iyiliği için yola çıkın”40 dizeleri Budizm’in yardımseverliğe ve cömertliğe yönelik 

tutumunu özetlemektedir. Budizm’de cömertlik ve bağışlama anlamına gelen Dāna, 

aydınlanma ve mükemmelleşme yolunda sahip olunması gereken on erdemden 

birisidir. Bu erdemler arasında en başta cömertlik (dāna) gelmekte, ardından ahlak, 

feragat, bilgelik, enerji, sabır, doğruluk, kararlılık, şefkat ve sükûnet gelmektedir. 

Budizm’in kutsal metinlerinde pek çok şekliyle cömertlik, kötülüğün üç kaynağı olan 

aç gözlülük, nefret ve cehaleti tedavi eden bir erdem olarak ele alınmıştır.41 

                                                 
37  Gregory R. Beabout, Charity in Jewish, Christian, and Islamic traditions (Lanham: Lexington Books, 

2017), 33,35. 
38  Warren Frederick Ilchman vd., ed., Philanthropy in the world’s traditions (Bloomington: Indiana 

University Press, 1998), 73. 
39  Dhammapada Dhp., v177. 
40    Vinaya Piteka 1.21. 
41  Ilchman vd., Philanthropy in the world’s traditions, 79-82. 



NECMİ KARSLI  69 
RTEÜİFD 

 

İslam dini, inanan bireye Allah’a, diğer canlılara ve çevreye karşı bir takım görev 

ve sorumluluklar yüklemiştir. Yardımlaşma İslam’ın bireye yüklediği diğerlerine 

yönelik sorumluluklardandır. Kur’an-ı Kerim’de ihsan, ikram, îsâr, a’ta, infak ve sahih 

amel şeklinde ifade edilen yardımlaşma hem bir ibadet hem de tavsiye edilen ahlaki 

bir davranıştır. Kur’an-ı Kerim’de “İyilik ve takva üzerinde yardımlaşın, günah ve 

düşmanlık üzerinde yardımlaşmayın”42, “Allah'ın sana ihsan ettiği gibi, sen de (insanlara) 

iyilik et”43, “Akrabaya, yoksula ve yolda kalmış yolcuya haklarını ver, fakat saçıp savurma”44, 

“(Mallarınızı) Allah yolunda harcayın. Kendi kendinizi tehlikeye atmayın. İyilik edin. 

Şüphesiz Allah iyilik edenleri sever”45 ayetlerinde inananlara güzel işlerde 

yardımlaşmaları, iyilik yapmaları ve mali yardımda bulunmaları tavsiye 

edilmektedir. O gün o altın ve gümüşlerin üstü cehennem ateşinde kızdırılacak da bunlarla 

alınları, yanları ve sırtları dağlanacak (onlara): "İşte bu kendi canınız için saklayıp 

biriktirdiğiniz şeydir. Haydi şimdi tadın bakalım şu biriktirdiğiniz şeyin tadını!" 

denilecek”46ayetinde ise sahip oldukları malları biriktirerek, ihtiyaç sahibi insanlara 

yardım etmeyen insanların ahirette karşılaşacakları acı verici azaptan 

bahsedilmektedir. Yardımlaşmanın en önemli boyutunu mali yardımlaşma 

oluşturmaktadır. Zira mali imkanlar, başta gıda olmak üzere, eğitim, sağlık gibi pek 

çok yaşamsal ihtiyacın temini açısından gereklidir. Kur’an-ı Kerim’de zekât, sadaka 

ve infak ile ilgili 99 ayetin bulunması, ayrıca pek çok ayette namaz ibadeti ile birlikte 

zekât ve infakın zikredilmesi İslam’ın mali yardımlaşmaya verdiği önemi 

göstermektedir. İslam’ın temel kaynaklarında yardım etme davranışı mali yardımda 

bulunmak47, bilgiyi paylaşmak48, iyilik yapmak49, yakınlara bakmak50, tebessüm 

etmek51, din kardeşini sevmek52 ve ihtiyacını gidermek53, hakkı ve sabrı tavsiye 

etmek54, iyiliği emredip kötülükten sakındırmak55, dargınları barıştırmak56, yolunu 

kaybedene yol göstermek ve insanlara rahatsız veren şeyleri yoldan kaldırmak57 

                                                 
42  el-Mâide 5/2. 
43  el-Kasas 28/77. 
44  el-İsrâ 17/26. 
45  el-Bakara 2/195. 
46  et-Tevbe 9/35. 
47  el-Bakara 2/3; Âl-i İmrân 2/92; Âl-i İmrân 3/134. 
48  Tirmizî, “İlim”, 3; Ebû Dâvûd, “İlim”, 9. 
49  el-Kasas 28/77. 
50  en-Nahl 16/90. 
51  Tirmizî, “Birr”, 36; Ebu Davut, “Libas”, 24. 
52  Müslim, “Îmân”, 93; Tirmizi, “Sıfâtü’l-Kıyame”, 56. 
53  Buharî, “Mezâlim”, 3. 
54  el-Asr 103/3. 
55  Tirmizî, “Birr”, 36. 
56  Müslim, “Zekât”, 56. 
57  Tirmizî, “Birr”, 36; Müslim, “Birr”, 127. 



70 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

şeklinde maddi ve manevi boyutlarıyla ele alınmış ve tavsiye edilmiştir. İslam’da 

kimlere yardım edileceği konusunda ise anne baba, eş ve çocuklar gibi bakmakla 

yükümlü olunan kişiler öncelikli olmak üzere yakınlara58 yetimlere, yoksullara ve 

yolda kalmışlara59 maddi ve manevi olarak yardımcı olmak tavsiye edilmiştir. 

Kur’an-ı Kerim’de paylaşma ve yardımlaşmanın gizli olarak yapılmasının daha 

hayırlı olduğu60 iyiliği başa kakarak gönül kırmanın ve gösterişin ise iyiliğin tüm 

sevabını ortadan kaldıracağı bildirilmiştir.61  

Müslümanlar için dini ve ahlaki bir model olan Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

hayatında paylaşma ve yardımlaşma belirgin bir şekilde yer almıştır. Hz. Muhammed 

“Bir kul, kardeşine yardım ettiği sürece Allah da o kuluna yardım eder”62; “Bir mümin, aç bir 

mümini doyurursa, Allah da o kimseyi cennet meyveleriyle doyuracaktır. Yine bir mümin, 

susuz kalan bir mümine bir şeyler içirip susuzluğunu giderirse, Allah kıyamette ona (misk ile 

mühürlenmiş lezzetli bir içecek olan) 'Rahîk-ı Mahtûm'dan içirecektir. Yine bir mümin, 

elbiseye ihtiyacı olan bir mümini giydirirse, Allah da ona cennetin yemyeşil elbiselerinden 

giydirecektir”63 buyurarak yardımseverlerin Allah’ın sevgisine ve yardımına nail 

olacakları, Ahirette de çeşitli nimetlerle ödüllendirilecekleri bildirmiştir. Ayrıca Hz. 

Muhammed (s.a.v) “Müminler, birbirlerini sevmede, birbirlerine merhamet ve şefkat 

göstermede, tıpkı bir organı rahatsızlandığında diğer organları da uykusuzluk ve yüksek ateşle 

bu acıyı paylaşan bir bedene benzer”64buyurarak müminler arasındaki birlik ve 

dayanışmanın önemini vurgulamıştır. O’nun hayatında paylaşma ve yardımlaşma 

sadece vazedilen ahlaki bir davranış değil, aynı zamanda bizzat uygulanarak 

sergilenen bir yaşam tarzı olmuştur. Hz. Muhammed (s.a.v) aile hayatında ev 

işlerinde eşine yardımcı olmuş65, “Sizin en hayırlınız, ailesine karşı en hayırlı olandır. Ben 

de aileme karşı en hayırlı olanınızım”66 buyurmuştur. Ayrıca maddi imkansızlıklardan 

dolayı evlenemediğini söyleyen gençlere yardımcı olup evlenmelerini sağlamıştır.67 

Malı tutmanın, biriktirmenin değil Allah rızası için infak etmenin gerçek kazanç 

olduğunu bildiren Hz. Muhammed’in evinde bir koyun olarak kurban kesilip, ihtiyaç 

sahiplerine dağıtılmıştı. Hz. Muhammed eve döndüğünde “Koyundan geriye ne kaldı 

                                                 
58  en-Nahl 16/90. 
59  el-Bakara 2/215. 
60  el-Bakara 2/271. 
61  el-Bakara 2/264. 
62   Müslim, “Zikr”, 38. 
63  Tirmizî, “Kıyâme”, 18. 
64  Buhârî, “Edeb”, 27; Müslim, “Birr”, 66. 
65  Buhârî, “Ezân”, 44. 
66  İbn Mâce, “Nikâh”, 50. 
67  Ebû Dâvûd, “İmâre”, 19-20. 



NECMİ KARSLI  71 
RTEÜİFD 

 

diye sordu”, “Sadece bir kürek kaldı” dediler. Bunun üzerine “Desenize, bir küreği hariç 

hepsi duruyor”68 buyurmuştur.  

Muhacir-Ensar dayanışması İslam tarihinde Müslümanlar arasındaki paylaşma 

ve yardımlaşmanın en güzel şekilde sergilendiği olaylardan birisidir. Osmanlı 

toplumunda zengin insanların ihtiyaç sahibi insanlara, hatta hayvanlara yardım için 

kurulmuş vakıflar, ırk, din ayrımı gözetmeksizin herkese hizmet veren hastaneler, 

fakirlere, kimsesizlere, gariplere, yolculara ve ihtiyaç duyan herkese ücretsiz yemek 

hizmeti veren imarethaneler, şehirlerarası yol güzergahlarında yapılmış yolcuların 

ihtiyaçlarının karşılandığı han ve kervansaraylar bulunmaktaydı.69 Ayrıca ihtiyaç 

sahibi olan insanlara yardım için yapılmış sadaka taşları mevcuttu. Sadaka taşları, 

vakarından dolayı fakirliğini gizleyenlere, ihtiyacını kimseye açmayanlara alan el 

olmanın ve bir şey istemenin ezikliğini yaşatmamak için geliştirilmiş zarif bir 

yöntemdi.70 

Yöntem  

Araştırmamızda iki veya daha fazla sayıdaki ilişkinin varlığını ve derecesinin 

belirlenmesini amaçlayan bir araştırma modeli olan ilişkisel tarama modeli 

kullanılmıştır. Bu modelde aralarında ilişkinin varlığı incelenen değişkenler ilişkisel 

çözümlemeye olanak verecek veri çiftleri şeklinde ayrı ayrı sembolleştirilmektedir.71 

Örneklem 

Araştırma örneklemi 2020-2021 Eğitim Öğretim döneminde Trabzon 

Üniversitesi’nin farklı fakülte ve bölümlerinde öğrenim görmekte olan üniversite 

öğrencileri ile farklı yaş ve meslek gruplarından rastlantısal olarak seçilmiş 580 

yetişkin bireyden oluşmaktadır. Örneklemin 236’sı (%40,7) 17-21 yaş grubunda, 285’i 

(%49,1) 22-39 yaş grubunda, 59’u (%10,2) 40-59 yaş grubunda yer almaktadır. 

Örneklemin 462’si (%79,7) kadın, 118’i ise (%20,3) erkektir. Örneklemin 476’sı (%82,1) 

bekar, 104’ü ise (%17,9) evlidir. Örneklemin 451’i (%77,8) üniversite öğrencisi, 49’u 

(%8,4) öğretmen, 22’si (%3,8) akademisyen, 11’i (%1,9) din görevlisi, 14’ü (%2,4) 

memur, 8’i (%1,4) serbest meslek, 25’i (%4,3) ev hanımıdır. Örneklemin 56’sının (%9,7) 

sosyo-ekonomik düzeyi düşük, 507’sinin (%87,4) orta, 17’sinin ise (%2,9) ise yüksektir. 

 

 

                                                 
68  Tirmizî, “Sıfatü’l Kıyame”, 55. 
69  Adnan Adıgüzel, “İnsanlık Onurunu Koruma ve Kırma Arasında Hayırseverlik Anlayışı”, 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (2014), 82. 
70  Ensar Çetin, “Bir Sosyal Yardımlaşma Pratiği Olarak Askıda Kahve ve Sadaka Taşı”, Akademik 

Bakış Dergisi, 41 (2014), 6. 
71  Niyazi Karasar, Bilimsel araştırma yöntemi (Ankara: Nobel Yayıncılık, 2020), 114. 



72 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

Veri Toplama Araçları 

Kişisel Bilgi Anketi: Araştırma anketinin demografik değişkenler ihtiva eden bu 

kısmında katılımcıların yaş, cinsiyet, sınıf ve ekonomik durumu ile ilgili birtakım 

ifadeler yer almaktadır. 

Yardımseverlik Ölçeği: Demirci tarafından doktora tezi bağlamında geliştirilen 

ölçek, likert formatında 2’si ters olarak kodlanmış tek boyutlu toplam 7 maddeden 

oluşmaktadır. Yardımseverlik Ölçeğinin geçerliliğini tespit için uygulanan faktör 

analizi sonucunda ölçeğin toplam varyansın %42,62’sini açıklayan tek boyutlu bir 

yapıya sahip olduğu tespit edilmiştir. Ölçek maddelerinin faktör yükleri .50 ile .74 

arasında değişmektedir. Ölçeğin ölçüt-bağıntılı geçerliliği için Portre Değerler 

Anketi’nin evrensellik, iyilikseverlik, geleneksellik ve uyma alt ölçekleri ile arasındaki 

ilişkiler incelenmiş, analiz sonucunda ölçeğin bu boyutlar ile pozitif ilişkili olduğu 

tespit edilmiştir. Ölçeğin güvenirlik durumun gösteren Cronbach alpha iç tutarlılık 

katsayısı .76; üç hafta arayla tekrar uygulanmasından elde edilen test-tekrar test 

güvenirlik katsayısı .63 olarak bulunmuştur. Tüm bu analizler ölçeğinin bireylerde 

yardımseverlik eğilimini ölçmek için geçerli ve güvenilir bir ölçüm aracı olduğunu 

ortaya koymuştur.72  

Ok-Dini Tutum Ölçeği: Ok tarafından geliştirilen ölçek likert formatında 2’si ters 

olarak kodlanmış toplam 8 maddeden oluşmaktadır. Dini Tutum Ölçeği dini biliş, dini 

duygu ve dini davranış ve dini ilişki şeklinde dört boyuttan oluşmaktadır.  Ölçeğin 

geçerlilik durumunu tespit için faktör analizi uygulanmış ve tüm maddelerinin 4 

faktörde kümelendiği ve tüm maddelerin toplam varyansın %78’ini açıkladığı 

bulunmuştur. Ölçeğin boyutlarının alfa düzeylerinin davranış alt boyutu (.60) 

haricinde tatmin edici düzeyde olduğu görülmüştür. Ölçek boyutlarının kendi 

aralarındaki korelasyonları ise .26-.52 arasında değişmektedir. İki farklı uygulaması 

yapılan ölçeğin alt boyutları ile birlikte tatmin edici düzeyde iç tutarlılığa (.81 ve .91) 

sahip olduğu, açılımsal ve doğrulayıcı faktör geçerliliğinin bulunduğu ve diğer 

dindarlık ölçekleri ile yapılan analizler sonucunda kriter geçerliliğine sahip olduğu 

görülmüştür. Tüm bu analizler, Ok-Dini Tutum Ölçeği’nin bireylerde dini tutum 

durumunu ölçmek için geçerli ve güvenilir bir ölçüm aracı olduğu ortaya 

koymuştur.73 

 

                                                 
72  İbrahim Demirci, Huzurlu ve mutlu yaşamın değerler ve karakter güçleri bağlamında karma bir 

araştırmayla incelenmesi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2017), 200. 
73  Üzeyir Ok, “Dini tutum ölçeği: ölçek geliştirme ve geçerlik çalışması”, Uluslararası İnsan Bilimleri 

Dergisi 8/2 (2011), 528-549. 



NECMİ KARSLI  73 
RTEÜİFD 

 

 Hipotezler 

Araştırma hipotezlerimiz iki kısma ayrılmaktadır. Birinci kısımdaki hipotezler 

yardımseverlik ve dini tutum ile bazı demografik değişkenler arasındaki ilişkilerle 

ilgilidir. İkinci kısım hipotezler ise yardımseverlik ve dini tutum ilişkisi üzerinedir.   

Birinci kısım hipotezler: 

A1. Yaş arttıkça dindarlık artar. 

A2. Yaş arttıkça yardımseverlik artar.  

A3. Kadınlar erkeklere nazaran daha dindardırlar. 

A4. Kadınlar erkeklere nazaran daha yardımseverdirler. 

A5. Evliler bekarlara nazaran daha dindardırlar.  

A6. Evliler bekarlara nazaran daha yardımseverdirler.  

A7. Öğrencilerin dindarlık düzeyi diğer meslek gruplarınkinden daha düşüktür. 

A8. Öğrencilerin yardımseverlik düzeyi diğer meslek gruplarınkinden daha düşüktür. 

İkinci kısım hipotezler: 

B1. Yardımseverlik ile dini tutum arasında pozitif yönlü anlamlı ilişki vardır. 

B2.  Dindarlık düzeyi yüksek olanların yardımseverlik eğilimi dini tutumu düşük 

olanlarınkinden daha yüksektir.  

İşlem 

Araştırma verilerinin toplanabilmesi için Trabzon Üniversitesi Etik Kurulu’ndan 

izin alındıktan sonra 2020-2021 eğitim öğretim yılı bahar döneminde Trabzon 

Üniversitesi’nin farklı fakülte ve bölümlerinde öğrenim görmekte olan öğrenciler ile 

Trabzon il merkezinde ikamet eden farklı yaş ve meslekten 580 birey üzerinde 

gönüllülük esasına göre elektronik anket uygulaması yapılmıştır. Elektronik ankettin 

giriş kısmında katılımcılara araştırmanın amacı, verilerin sadece bilimsel amaçla 

kullanılacağı konularında bilgilendirme yapılmıştır. 

Verilerin Analizi  

Araştırmada verilerin analizi için SPSS (v26) yazılımı kullanılmıştır. Öncelikle 

yaş, cinsiyet, medeni durum, meslek, sosyo-ekonomik durum değişkenlerinin 

yardımseverlik ve dini tutum ile ilişkilerine bakılmış daha sonra yardımseverlik ile 

dini tutum arasındaki ilişkiler incelenmiştir. Analiz için frekans, korelasyon, t-testi, 

tek yönlü Anova ve regresyon işlemleri uygulanmıştır. 

 



74 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

Bulgular 

Demografik Değişkenlere Göre Yardımseverlik ve Din Tutum Arasındaki 

İlişkiler 

Tablo 1. Demografik Değişkenler ile Yardımseverlik ve Dini Tutum 

Arasındaki Korelasyonlar 

 Yaş Cinsiyet Medeni D. Meslek Ekonomik D. 

Yardımseverlik .029 -.106* -.016 .047 .080 

Dini Tutum .153** -.020 -.145** .126** .047 

 Tablo 1’de görüldüğü gibi yardımseverlik ile cinsiyet (r=-.106, p<.05) arasındaki 

ilişkiler; dini tutum ile yaş (r=.153, p<.01), medeni durum (r=-.145, p<.01) ve meslek 

(r=.126 p<.01) arasındaki ilişkiler istatiksel olarak anlamlılık derecesine ulaşmıştır. 

Yardımseverlik ile yaş, medeni durum, meslek ve ekonomik durum arasındaki 

ilişkiler; dini tutum ile cinsiyet ve ekonomik durum arasındaki ilişkiler ise istatiksel 

olarak anlamlılık derecesine ulaşmamıştır.  

Tablo 2. Cinsiyete Göre Yardımseverlik ve Dini Tutum Düzeyleri 

 

Yardımseverlik 

Cinsiyet  N    X̅ ss 

Erkek 118 30.35 4.02 

Kadın 462 31.20 2.97 

                            T =2.154    df =151.17    p=.033 

Dini Tutum 
Erkek 118 34.38 6.51 

Kadın 462 34.66 5.32 

                            t=488       df=578       p=.626 

Tablo 2’deki verilere göre erkeklerin yardımseverlik ortalaması x̅=30.35 iken 

kadınlarınki x̅=31.20’dir. Uygulamış olduğumuz t-testi analiz sonucuna göre 

kadınların yardımseverlik düzeylerinin erkelerinkinden istatiksel olarak anlamlı 

derecede daha yüksek olduğu tespit edilmiş olup hipotez A4 desteklenmiştir (t=2.154, 

p=.033, p<.05). Yine tablo 2’deki verilere göre kadınların dini tutum düzeyleri 

erkeklerinkinden bir miktar daha yüksek çıkmış olmakla birlikte gruplar arasındaki 

farklılık istatiksel olarak anlamlılık derecesine ulaşmamıştır (t=488, p=.626, p>.05). 

Böylece hipotez A3 desteklenmemiştir. 

Tablo 3. Yaş Gruplarına Göre Yardımseverlik ve Dini Tutum Düzeyleri 

 

Yardımseverlik 

Yaş N % X̅ ss  

1- 17-21 yaş grubu 236 40.7 30.96 3.33  

2- 22-39 yaş grubu 285 49.1 31.02 3.15  

3- 40-59 yaş grubu 59 10.2 31.35 3.16  

Toplam 580 100 31.03 3.23  

                       F (2.577) = 346   p=.708    p>.05                         Tamhane 



NECMİ KARSLI  75 
RTEÜİFD 

 

Araştırmada yaş arttıkça bireylerde yardımseverlik eğiliminin artmakta olduğu 

tespit edilmiş olmakla birlikte Tablo 3’te yer alan Tek Yönlü Varyans (Anova) 

analizine göre yaş gruplarının yardımseverlik puanları arasındaki farklılık istatiksel 

olarak anlamlılık derecesine ulaşmamıştır (p=.708 p>.05). Ayrıca tablo 3’teki verilere 

göre 17-21 yaş grubunun dini tutum ortalaması x̅=33.70 iken, 22-39 yaş grubunun ki 

x̅=34.97, 40-59 yaş grubunun dini tutum ortalaması ise x̅=36.40’tır. Uygulamış 

olduğumuz Tek Yönlü Varyans (Anova) analizine göre yaş ile dini tutum arasında da 

pozitif yönlü anlamlı ilişki bulunmuştur (p=.001 p<.05). Post Hoc (Tamhane) analiz 

sonucuna göre bu durum 17-21 yaş grubu ile diğer yaş grupları arasındaki 

farklılaşmadan kaynaklanmaktadır.  

Tablo 4. Medeni Duruma göre Dini Tutum Düzeyleri 

 

Yardımseverlik 

Medeni D. N X̅ ss 

Bekar 476 31.01 3.26 

Evli 104 31.14 3.05 

                            T =382         df =578        p=.702 

Dini Tutum 
Bekar 476 34.22 5.85 

Evli 104 36.33 3.65 

                           T =4.711   df =234.70    p=.000 

Araştırma örneklemi içinde dul bireyler bulunmadığından dolayı medeni 

durum analizimiz bekar ve evli grupları arasında yapılmıştır. Tablo 4’teki t-testi analiz 

sonucuna göre evlilerin yardımseverlik düzeyleri bekarlarınkinden bir miktar daha 

yüksek çıkmış olmakla birlikte gruplar arasındaki farklılık istatiksel olarak anlamlılık 

derecesine ulaşmamıştır (t=382, p=.702, p>.05). Böylece hipotez A6 desteklenmemiştir. 

Ayrıca tablo 4’teki verilere göre bekarların dini tutum ortalaması x̅=34.22 iken 

evlilerinki x̅=36.33’tür. Uygulamış olduğumuz t-testi analizi sonucuna göre evlilerin 

dini tutum düzeylerinin bekarlarınkinden istatiksel olarak anlamlı derecede daha 

yüksek olduğu tespit edilmiş olup hipotez A5 desteklenmiştir (t=4.711, p=.000, p<.01).  

Tablo 5. Meslek Durumuna Göre Yardımseverlik ve Dini Tutum Düzeyleri 

 Meslek N % X̅ ss  

 

 

 

Yardımseverlik 

1. Öğrenci 451 77.8 30.96 3.30  

2. Öğretmen 49 8.4 30.95 2.90  

3. Akademisyen 22 3.8 31.13 2.35  

4. Din görevlisi 11 1.9 32.81 2.35  

Dini Tutum 
1- 17-21 yaş grubu 236 40.7 33.70 6.41 1/2,3 

2- 22-39 yaş grubu 285 49.1 34.97 4.98  

3- 40-59 yaş grubu 59 10.2 36.40 3.90  

Toplam 580 100 34.60 5.58  

                        F (2.577) = 6.932    p=.001    p<.05 



76 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

5. Memur 14 2.4 31.21 3.33  

6. Serbest meslek 8 1.4 31.50 2.56  

7. Ev hanımı 25 4.3 31.36 3.56  

Toplam 580 100 31.03 3.23  

                             F (6.573) = 680   p=.666 p>.05                           

Tamhane 

 

 

 

Dini Tutum 

1. Öğrenci 451 77.8 34.17 5.89 1/2,3,6 

2. Öğretmen 49 8.4 36.18 4.01  

3. Akademisyen 22 3.8 35.50 4.59  

4. Din görevlisi 11 1.9 35.90 4.67  

5. Memur 14 2.4 35.00 4.33  

6. Serbest meslek 8 1.4 36.12 3.31  

7. Ev hanımı 25 4.3 37.12 3.20  

Toplam 580 100 34.60 5.58  

                             F (6.573) = 2.271   p=.036    p<.05 

 

Tablo 5’teki verilere göre öğrencilerinin dini tutum puanı x̅=34.17 iken 

(öğretmen=36.18; akademisyen=35.50; din görevlisi=35.90; memur=35.00; serbest 

meslek=36.12), ev hanımlarının dini tutum puanı ise x̅=37.12’dir. Uyguladığımız Tek 

Yönlü Varyans (Anova) analizine göre dini tutum ile meslek gruplarının dindarlık 

puanları arasında anlamlı bir farklılık vardır (p=.036 p<.05). Araştırmada en düşük 

dini tutum düzeyine öğrencilerin sahip olduğu tespit edilmiş olup hipotez A7 

desteklenmiştir. Araştırmada en yüksek dini tutum düzeyine ise ev hanımlarının 

sahip olduğu görülmüştür. Post Hoc (LSD) analizine göre anlamlı farklılık, öğrenciler 

ile öğretmenler ve ev hanımları arasındaki farklılaşmadan kaynaklanmaktadır. Diğer 

taraftan tablo 5’de yer alan Tek Yönlü Varyans (Anova) analizine göre meslek ile 

yardımseverlik arasında ise istatiksel olarak anlamlı bir farklılık bulunmamıştır 

(p=.666 p>.05). Böylece hipotez A8 desteklenmemiştir. 

Dindarlık ile Yardımseverlik Arasındaki İlişkiler 

Tablo 6. Dini tutum ile Yardımseverlik Arasındaki Korelasyon İlişkisi 

 Yardımseverlik 

Dini Tutum .334** 

Tablo 6’daki verilere göre yardımseverlik ile dini tutum (r=.334, p<.01) 

arasındaki ilişkiler istatiksel olarak anlamlılık derecesine ulaşmıştır. Böylece 

“Yardımseverlik ile dini tutum arasında pozitif yönlü anlamlı bir ilişki vardır” şeklindeki 

hipotez B1 desteklenmiştir. 

 

 

 



NECMİ KARSLI  77 
RTEÜİFD 

 

Tablo 7. Dini Tutum Durumuna Göre Yardımseverlik Düzeyleri 

 

Yardımseverlik 

 

Dini Tutum N X ̅ ss 

Düşük 78 29.53 4.39 

Yüksek 141 32.87 2.44 

              t = -6.200   df = 103.91   p =.000 

Tablo 7’deki verilere göre dini tutum düzeyi düşük olanların yardımseverlik 

ortalaması x̅=29.53 iken, dini tutum düzeyi yüksek olanların yardımseverlik 

ortalaması x̅=32.87’dir. T-testi analiz sonucuna göre dini tutum düzeyi yüksek 

olanların yardımseverlik düzeyinin dini tutum düzeyi düşük olanlarınkinden 

istatiksel olarak anlamlı derecede daha yüksek olduğu tespit edilmiş olup hipotez B2 

desteklenmiştir (t=-6.200, p=.000, p<.01).  

Tablo 8. Dini Tutum ile Yardımseverlik Arasındaki Regresyon Analizi 

Yardımseverlik 
β t p R2 

.553 7.505 .000 .306 

Tablo 8’de yardımseverlik ile din tutum arasındaki tekli regresyon analizi 

sonucuna yer verilmiştir.  Regresyon analizinde bağımlı değişken olarak 

yardımseverlik, bağımsız değişken olarak ise dini tutum kabul edilmiştir. Uygulamış 

olduğumuz tekli regresyon analizi sonucunda dini tutumun yardımseverliği anlamlı 

bir şekilde açıkladığı tespit edilmiştir (β=.553, p=000<.05).  

TARTIŞMA VE SONUÇ 

Cinsiyet yardımseverlik ilişkisi ile ilgili olarak araştırmada kadınların 

yardımseverlik düzeylerinin erkeklerinkinden istatiksel olarak anlamlı derecede daha 

yüksek olduğu tespit edilmiştir (bkz. Tablo 2). Ayrıca araştırmada anlamlılık 

derecesine ulaşmamış olmakla birlikte kadınların dini tutum düzeylerinin 

erkeklerinkinden daha yüksek olduğu tespit edilmiştir. Kadınların erkeklere nazaran 

daha duygusal bir yapıya sahip olmaları, sorunlarını daha kolay bir şekilde diğerleri 

ile paylaşabilmeleri, annelik içgüdüsü, toplumun kadına yüklediği roller araştırmada 

kadınların yardımseverlik düzeylerinin erkeklerinkinden daha yüksek çıkmasında 

etkili olmuş olabilir. Kadınların yardımseverlik düzeylerinin erkeklerinkinden daha 

yüksek çıkmasını etkileyen bir başka faktör dindarlıktır. Zira araştırmada anlamlılık 

derecesine ulaşmamış olmakla birlikte kadınların dini tutum düzeyleri 

erkeklerinkinden bir miktar daha yüksek çıkmıştır. Araştırmada dini tutum ile 

yardımseverlik arasında pozitif yönlü anlamlı ilişki tespit edilmiştir (bkz. Tablo 6). 

Dolayısıyla dinin tutum düzeyi erkeklerinkinden daha yüksek çıkan kadınların dinin 

paylaşma ve yardımlaşma ile ilgili tavsiyelerine daha fazla uymaları yardımseverlik 

düzeylerinin de erkeklerinkinden daha yüksek çıkmasında etkili olmuş olabilir. 

Demir’in yaşları 15-72 arasında değişen 421 birey üzerinde yaptığı araştırmada da 



78 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

kadınların erkeklere nazaran daha yardımsever oldukları tespit edilmiştir.74 

Yılmaz’ın öğretmenler üzerinde yaptığı araştırmada kadın öğretmenlerin 

yardımseverlik düzeylerinin erkek öğretmenlerinkinden anlamlı derecede yüksek 

olduğu görülmüştür.75 Bilge ve Kula’nın liseli gençler üzerinde yaptıkları araştırmada 

kız öğrencilerin iyilik algısı düzeylerinin erkeklerinkinden anlamlı derecede daha 

yüksek olduğu tespit edilmiştir.76 Aslan’ın ilkokul 4. Sınıf öğrencileri üzerinde yaptığı 

araştırmada da kız öğrencilerin yardımseverlik düzeylerinin erkeklerinkinden 

anlamlı derecede daha yüksek olduğu bulunmuştur.77 Eagly ve Crowley’in cinsiyet 

ve yardım etme davranışı ilişkisini inceledikleri meta-analiz çalışmasında kadınların 

erkeklere nazaran daha fazla empati gösterdikleri halde, erkeklerin kadınlara göre 

yardım etme eğilimlerinin daha yüksek düzeyde olduğu bulunmuştur.78 Ayten’in 

yaşları 16-74 arasında değişen 911 birey üzerinde yaptığı araştırmada ise cinsiyet ile 

genel yardım boyutunda anlamlı bir ilişki bulunmazken, arkadaşa yardım boyutunda 

kadınların, belirsiz durumlarda yardım boyutunda ise erkeklerin lehine anlamlı 

sonuçlar elde edilmiştir.79 

Yaş ile yardımseverlik arasında anlamlılık derecesine ulaşmayan pozitif yönlü 

ilişki tespit edilmiştir. Ayrıca araştırmada, yaş arttıkça bireylerde dini tutum 

düzeylerinin anlamlı derecede artmakta olduğu tespit edilmiştir (bkz. Tablo 3).  

Araştırmada katılımcıların büyük çoğunluğunun (%89,8) 17-39 yaş grubunda olması 

ve üst yaş gruplarından katılımcı sayısının azlığı yaş ile yardımseverlik arasındaki 

ilişkinin anlamsız çıkmasında etkili olmuş olabilir. Bununla birlikte genel olarak 

bireylerde yaş arttıkça yardımseverlik eğiliminin artması beklenilen bir durumdur. 

Zira yardımseverlik, ahlaki olgunluk, hayat tecrübesi, dindarlık ve özellikle de sosyo-

ekonomik durum ile yakından ilişkilidir. Bireylerde yaşın artması ile birlikte ahlaki 

olgunlaşma, daha fazla öz kontrol kabiliyeti, dindarlıkta artış (bkz. Tablo 3) ve belli 

bir işte çalışma nedeniyle sosyo-ekonomik düzeyde yükselme meydana gelir. Bu 

faktörler, araştırmada üst yaş gruplarında yer alan yetişkin bireylerin yardımseverlik 

düzeylerinin çoğunluğu öğrenci ve işsiz bireylerden oluşan alt yaş 

gruplarındakilerden daha yüksek çıkmasında etkili olmuş olabilir. Ayten’in 

araştırmasında da yaş ile genel yardım etme eğilimi arasında anlamlı bir ilişki 

                                                 
74  Demir, Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği), 52. 
75  Ercan Yılmaz, “Öğretmenlerin Değer Tercihlerinin Bazı Değişkenler Açısından İncelenmesi”, 

Değerler Eğitimi Dergisi 7/17 (2009), 115. 
76   Bilge - Kula, “Liseli Gençlerin Dindarlık Eğilimi ve İyilik Algısı Arasındaki İlişki”, 233. 
77  Serkan Aslan, “İlkokul 4. Sınıf Öğrencilerinin Hoşgörü Eğilimleri ile Yardımseverlik Tutumlarının 

Çeşitli Değişkenler Açısından İncelenmesi”, İnönü Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 18/1 (2017), 

171. 
78  Alice H. Eagly - Maureen Crowley, “Gender and helping behavior: A meta-analytic review of the 

social psychological literature.”, Psychological Bulletin 100/3 (1986), 283. 
79  Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, 116. 



NECMİ KARSLI  79 
RTEÜİFD 

 

bulunmamıştır.80 Demir’in araştırmasında ise yaş ile yardımseverlik arasında anlamlı 

ilişkiler bulunmuştur. Buna göre en yüksek yardımseverlik düzeyi orta ve ileri 

yetişkinlik dönemlerinde en düşük yardımseverlik ise 22-34 yaş aralığındaki ilk 

yetişkinlik döneminde görülmüştür.81 

Medeni durum ile yardımseverlik arasında anlamlılık derecesine ulaşmayan 

pozitif yönlü ilişki tespit edilmiştir. Ayrıca araştırmada, evlilerin dini tutum 

düzeylerinin bekarlarınkinden istatiksel olarak anlamlı derecede daha yüksek olduğu 

tespit edilmiştir (bkz. Tablo 4). Örneklemin %82,1’ini oluşturan bekarların tamamına 

yakınının (17-21 yaş grubu=%100 bekar; 22-39 yaş grubu=%82,1 bekar) alt yaş 

gruplarında yer almasından dolayı medeni durum ile yardımseverlik ilişkisinin 

olumsuz çıkmasını etkileyen faktörlerden birisi yaştır. Bununla birlikte anlamlılık 

derecesine ulaşmamış olmakla birlikte evlilerin yardımseverlik düzeylerinin 

bekarlarınkinden bir miktar daha yüksek çıkmasında evliliğin bireye kazandırdığı 

sorumluluk ve olgunluğun yanında dindarlık faktörü de etkili olmuş olabilir. Zira 

araştırmada dinden uzak olanlara nazaran dindarların daha fazla yardımsever 

oldukları (bkz. Tablo 6) ve bekarlara nazaran evlilerin daha fazla dindar oldukları 

(bkz. Tablo 4) anlamlı bir şekilde tespit edilmiştir. Demir’in araştırmasında da 

evlilerin yardımseverlik ve dindarlık düzeylerinin bekarlarınkinden anlamlı derecede 

daha yüksek olduğu tespit edilmiştir.82 Yılmaz’ın araştırmasında ise en yüksek 

yardımseverlik düzeyi bekarlarda ve evlilerde en düşük yardımseverlik düzeyi ise 

boşanmışlarda görülmüştür.83 Ayten’in araştırmasında ise en yüksek yardımseverlik 

düzeyi dul ve boşanmışları kapsayan diğerleri grubunda, daha sonra evlilerde, en 

düşük yardımseverlik düzeyi ise bekarlarda tespit edilmiştir.84 

Meslek ile yardımseverlik arasında istatiksel olarak anlamlı bir ilişki 

bulunmamıştır. Bununla birlikte araştırmada, meslek ile dini tutum arasında istatiksel 

olarak anlamlı ilişki tespit edilmiştir (bkz Tablo 5). Bulgulara göre en düşük dini 

tutum düzeyinin öğrencilerde, en yüksek dini tutum düzeyinin ise ev hanımlarında 

olduğu görülmüştür. Örneklemin büyük çoğunluğunun (%77,8) üniversite 

öğrencilerinden oluşması ve diğer meslek gruplarından katılımcı sayısının düşük 

olması meslek ile yardımseverlik arasındaki ilişkinin anlamsız çıkmasında etkili 

olmuş olabilir. Anlamlılık derecesine ulaşmamış olmakla birlikte en düşük 

yardımseverlik düzeyi öğrencilerde en yüksek yardımseverlik düzeyi din görevlileri 

ve ev hanımlarında görülmüştür. Öğrencilerin yardımseverlik düzeyinin düşük 

çıkmasında daha önce bahsedilen yaş, dindarlık ve sosyo ekonomik durum faktörleri 

                                                 
80  Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, 122. 
81  Demir, Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği), 56. 
82  Demir, Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği), 66. 
83  Yılmaz, “Öğretmenlerin Değer Tercihlerinin Bazı Değişkenler Açısından İncelenmesi”, 116. 
84  Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, 127. 



80 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

etkili olmuştur. Ev hanımlarının yardımseverlik düzeyinin diğerler meslek 

gruplarınınkinden daha yüksek çıkmasında dindarlık düzeylerinin yüksek düzeyde 

olması etkili olmuş olabilir. Demir’in araştırmasında ise meslek ile yardımseverlik 

arasında anlamlı ilişkiler tespit edilmiştir. Buna göre en yüksek yardım etme eğilimi 

emekli ve ev hanımlarında en düşük yardım etme eğilimi ise iş adamı ve serbest 

meslek gruplarında görülmüştür.85 Ayten’in araştırmasında ise meslek ile 

yardımseverlik arasında anlamlı bir ilişki tespit edilmemiştir.86 

Dini tutum ile yardımseverlik arasında pozitif yönlü anlamlı ilişki olduğu ve dini 

tutum düzeyi yüksek olanların yardımseverlik düzeylerinin dini tutum düzeyi düşük 

olanlarınkinden istatiksel olarak anlamlı derecede daha yüksek olduğu tespit 

edilmiştir (bkz. Tablo 6,7). Daha önce kapsamlı bir şekilde ifade edildiği gibi semavi 

ve dünyevi dinlerde yardımlaşma ve diğer toplum yanlısı davranışlarda bulunmak 

hem bir görev ve sorumluluk hem de bir ibadet olarak kabul edilmektedir. Dolayısıyla 

araştırmada dini tutum düzeyi düşük olanlara nazaran dini tutum düzeyi yüksek 

olanların daha yardımsever çıkmasında dindar bireylerin dinin paylaşma ve 

yardımlaşma ile ilgili emir ve tavsiyelerine daha fazla itaat etmeleri etkili olmuş 

olabilir. Pichon ve arkadaşlarının araştırmasında dini kavramların kendi başlarına 

bilinçsiz bir şekilde toplum yanlısı davranış şemalarını harekete geçirebileceğini 

ortaya koymuştur.87 Ayten’in araştırmasında dini inanç ve etki boyutları ile 

yardımseverlik arasında pozitif yönlü güçlü anlamlı ilişkiler tespit edilmiştir.88 

Demir’in araştırmasında ise dindarlığın bilgi, inanç, ritüel ve etki boyutları, iç 

güdümlü ve dış güdümlü dindarlık ile yardım etme eğilimi arasında pozitif yönlü 

anlamlı ilişkiler bulunmuştur.89 Bilge ve Kula’nın 379 lise öğrencisi üzerinde 

yaptıkları araştırmada iç güdümlü dindarlık ile iyilik algısı arasında pozitif, dış 

güdümlü dindarlık ile iyilik algısı arasında ise negatif yönlü ilişki tespit edilmiştir.90 

Brooks’un araştırmasında bir dine inanan ve inancını yaşayan bireylerin daha sık ve 

gönüllü olarak yardım etme davranışı sergiledikleri bulgulanmıştır.91 Lemay ve 

Bates’in sokak sanatçılarına yardım etme davranışı üzerine yaptıkları araştırmada 

daha önce sokak sanatçıları ile öfke deneyimi yaşamamış, evsizlere yardımda 

                                                 
85  Demir, Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği), 71. 
86  Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, 143. 
87  Isabelle Pichon vd., “Nonconscious influences of religion on prosociality: a priming study”, 

European Journal of Social Psychology 37/5 (2007), 1032. 
88  Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, 153. 
89  Demir, Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği), 77-79. 
90  Bilge - Kula, “Liseli Gençlerin Dindarlık Eğilimi ve İyilik Algısı Arasındaki İlişki”, 215. 
91  Brooks, “Faith, Secularism, and Charity”, 7. 



NECMİ KARSLI  81 
RTEÜİFD 

 

bulunmuş ve daha düşük dini köktenciliğe sahip katılımcıların sokak sanatçılarına 

daha fazla yardım etme eğiliminde oldukları tespit edilmiştir.92 

Yardımseverlik ve dini tutum ilişkisinin incelendiği bu araştırmada sonuç olarak 

kadınların erkeklere nazaran daha yardım sever oldukları, yaş arttıkça dini tutum 

düzeyinin arttığı, evlilerin dini tutum düzeylerinin bekarlarınkinden daha yüksek 

olduğu, en düşük dini tutum düzeyinin öğrencilerde en yüksek dini tutum düzeyinin 

din adamları ve ev hanımlarında olduğu tespit edilmiştir. Yaş, medeni durum, meslek 

ile yardımseverlik arasında anlamlı bir ilişki bulunmamıştır. Araştırmanın temel 

problemi ile ilgili olarak dini tutum ile yardımseverlik arasında pozitif yönlü güçlü 

ilişkiler tespit edilmiştir. Bulgularımız konu üzerine yapılan başka araştırmaların 

bulguları ile uyumluluk arz etmektedir. İnsanoğlunun duygu, düşünce ve 

davranışları üzerinde önemli etkisi olan dinler, ihtiva ettikleri inanç, öğreti ve ritüeller 

ile bireylerde yardımseverlik ve toplum yanlısı davranışları geliştirmektedir. 

İnsanlığın huzuru ve refahı için yardımseverlik eğilimini geliştiren dini, manevi 

değerler çocuklara erken gelişim dönemlerinden başlayarak kazandırılmalıdır. Bu 

bağlamda insan kişiliğinin şekillendiği çocuk dönemi ve ergenlik dönemini içine alan 

ilk ve orta öğretim din kültürü ve ahlak bilgisi kitaplarında yardımseverlik ve diğer 

erdemlere daha fazla yer verilmelidir. Araştırmamız katılımcıların çoğunluğunun 

genç bireylerden oluşması yönüyle sınırlıdır. Dinin yardımseverlik üzerindeki 

etkisinin daha net bir şekilde anlaşılabilmesi için üst yaş gruplarından daha fazla 

bireyin katılımı ile bu araştırma tekrarlanmalıdır.  

                                                 
92 John O. Lemay - Larry W. Bates, “Exploration of Charity toward Busking (Street Performance) as a 

Function of Religion”, Psychological Reports 112/2 (2013), 578. 



82 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

KAYNAKÇA 

 

Adıgüzel, Adnan. “İnsanlık Onurunu Koruma ve Kırma Arasında Hayırseverlik 

Anlayışı”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (2014), 69-

92. 

Anderson, Gary A. Charity: the place of the poor in the Biblical tradition. New Haven: Yale 

University Press, 2013. 

Aslan, Serkan. “İlkokul 4. Sınıf Öğrencilerinin Hoşgörü Eğilimleri ile Yardımseverlik 

Tutumlarının Çeşitli Değişkenler Açısından İncelenmesi”. İnönü Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi Dergisi 18/1 (2017), 163-163.  

Ayten, Ali. Empati ve Din: Türkiye’de Yardımlaşma ve Dindarlık Üzerine Psiko-sosyal Bir 

Araştırma. İstanbul: İz Yayıncılık, 2010. 

Ayten, Ali. Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009. 

Bandura, Albert. Social Learning Theory. Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall, 

1977. 

Beabout, Gregory R. Charity in Jewish, Christian, and Islamic Traditions. Lanham: 

Lexington Books, 2017. 

Bilge, Emine Zehra - Kula, Mustafa Naci. “Liseli Gençlerin Dindarlık Eğilimi ve İyilik 

Algısı Arasındaki İlişki”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

(2020), 215-240.  

Brodman, James. Charity & Religion in Medieval Europe. Washington: Catholic 

University of America Press, 2009. 

Brooks, Arthur C. “Faith, Secularism, and Charity”. Faith & Economics 44 (2004), 1-8. 

Carlson, Michael - Charlin, Ventura - Miller, Norman. “Positive Mood and Helping 

Behavior: A Test of Six Hypotheses.” Journal of Personality and Social Psychology 

55/2 (1988), 211-229.  

Cohen, Mark R. Poverty and Charity in the Jewish Community of Medieval Egypt. 

Princeton: Princeton University Press, 2005. 

Çetin, Ensar. “Bir Sosyal Yardımlaşma Pratiği Olarak Askıda Kahve ve Sadaka Taşı”. 

Akademik Bakış Dergisi. 41 (2014), 1-12. 

Demir, Muhammed. Dindarlık-Yardımseverlik İlişkisi (Malatya Örneği). Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 



NECMİ KARSLI  83 
RTEÜİFD 

 

Demirci, İbrahim. Huzurlu ve mutlu yaşamın değerler ve karakter güçleri bağlamında karma 

bir araştırmayla incelenmesi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017. 

Demirkol, Melih. “Dinî Bir Tutum Olarak Yardımseverlik”. Gaziosmanpaşa Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 7/12 (2019), 211-232. 

Dunn, Elizabeth W. - Aknin, Lara B. - Norton, Michael I. “Spending Money on Others 

Promotes Happiness”. Science 319/5870 (2008), 1687-1688.  

Eagly, Alice H. - Crowley, Maureen. “Gender and Helping Behavior: A Meta-Analytic 

Review of the Social Psychological Literature”. Psychological Bulletin 100/3 (1986), 

283-308.  

Eisenberg, Nancy - Miller, Paul A. “The Relation of Empathy to Prosocial and Related 

Behaviors”. Psychological Bulletin 101/1 (1987), 91-119.  

Gavrilova, Natalia S vd. “The response of violent mortality to economic crisis in 

Russia”. Population Research and Policy Review 19/5 (2000), 397-419.  

Giordano, Amanda L vd. “Predicting Empathy: The Role of Religion and Spirituality”. 

Journal of Professional Counseling: Practice, Theory & Research 41/2 (2014), 53-66.  

Gray, Alyssa M. Charity in rabbinic Judaism: atonement, rewards, and righteousness. First 

edition. New York: Routledge, 2019. 

Guo, Yiting vd. “Viral Social Media Videos Can Raise Pro-Social Behaviours When an 

Epidemic Arises”. Journal of the Economic Science Association 7/2 (2021), 120-138.  

Hogg, Michael A vd. Sosyal Psikoloji. Ankara: Utopya Yayinevi, 2011. 

Ilchman, Warren Frederick vd. Philanthropy in the world’s traditions. Bloomington: 

Indiana University Press, 1998. 

Kağıtçıbaşı, Çiğdem. Günümüzde İnsan ve İnsanlar: Sosyal Psikolojiye Giriş. İstanbul: 

Evrim Yayınevi, 2010. 

Karasar, Niyazi. Bilimsel Araştırma Yöntemi. Ankara: Nobel Yayıncılık, 2020. 

Kızılgeçit, Muhammed. Din Psikolojisinin 300’ü. Ankara: Otto, 2020. 

Lemay, John O. - Bates, Larry W. “Exploration of Charity toward Busking (Street 

Performance) as a Function of Religion”. Psychological Reports 112/2 (2013), 578-

592.  

Lewis, Michael vd. Handbook of Emotions. 3rd ed. New York: Guilford Press, 2008. 

Mano, Rita S. “Social Media, Social Causes, Giving Behavior and Money 

Contributions”. Computers in Human Behavior 31 (2014), 287-293.  



84 Genç ve Yetişkinlerde Yardımseverlik ve Dindarlık 
RTEÜİFD 
 

Mürşide, Gültekin. Yardımseverlik Değeri ve Psiko-Sosyal İşlevleri: Kur’an Ayetleri 

Bağlamında Bir İnceleme. Karabük: Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Ok, Üzeyir. “Dini tutum ölçeği: ölçek geliştirme ve geçerlik çalışması”. Uluslararası 

İnsan Bilimleri Dergisi 8/2 (2011), 528-549. 

Parlatır, İsmail - Türk Dil Kurumu, ed. Türkçe sözlük. 9. baskı. Ankara: Atatürk Kültür, 

Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Türk Dil Kurumu, 1998. 

Pichon, Isabelle - Boccato, Giulio - Saroglou, Vassilis. “Nonconscious Influences of 

Religion on Prosociality: A Priming Study”. European Journal of Social Psychology 

37/5 (2007), 1032-1045.  

Roeckelein, Jon E. Dictionary of Theories, Laws, and Concepts in Psychology. Westport, 

Conn: Greenwood Press, 1998. 

Schroeder, David A. vd. “Empathy and Prosocial Behavior”. The Oxford Handbook of 

Prosocial Behavior. Ed. David A. Schroeder - William G. Graziano. Oxford 

University  

Sharma, Amalesh - Borah, Sourav Bikash. “Covid-19 and Domestic Violence: An 

Indirect Path to Social and Economic Crisis”. Journal of Family Violence. (2020), 1-

7.  

Tanskanen, Antti Olavi - Danielsbacka, Mirkka. “Do Voluntariness and Charity Pay 

Off? Well-being Benefits of Participating in Voluntary Work and Charity for 

Older and Younger Adults in Finland”. Research on Ageing and Social Policy 4/2 

(2016), 2-28.  

Taylor, Shelley E - Peplau, Letitia Anne - Sears, David O - Dönmez, Ali. Sosyal Psikoloji. 

Ankara: Imge Kitabevi, 2010. 

Vallely, Paul. Philanthropy: From Aristotle to Zuckerberg. London Oxford New York 

New Delhi Sydney: Bloomsbury Continuum, 2020. 

Yılmaz, Ercan. “Öğretmenlerin Değer Tercihlerinin Bazı Değişkenler Açısından 

İncelenmesi”. Değerler Eğitimi Dergisi 7/17 (2009), 109-128. 

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                          İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 85-99 
Geliş Tarihi:27/03/2022-Kabul Tarihi:01/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1094099 

Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu 
Nüshalar ve Asıl Kaynağa Ulaşma Gayreti* 

Merve ŞİŞMAN* 

Atıf/Cite as: Şişman, Merve. “Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 

ve Asıl Kaynağa Ulaşma Gayreti”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 

(2022), 85-99. 

Öz: Osmanlı dönemi âlimlerinden olan Münâvî, 16-17. yüzyıllarda (1545-1622) 

Kahire’de yaşamış önemli bir âlimdir. Küçük yaştan itibaren ilim talebine 

başlayan bu âlim hadis, fıkıh, tefsir ve tasavvuf gibi muhtelif alanlarda önemli 

eserler kaleme almıştır. Münâvî’nin öne çıktığı hususlardan en önemlisi ise 

şerhçiliğidir. O, Süyûtî’nin el-Câmiu’s-Sağîr isimli eseri üzerine yazmış olduğu 

Feyzü’l-Kadîr şerhi ile şöhrete ulaşmıştır. Münâvî ilgili şerhinde hadisleri doğru 

anlamak için bütüncül bir bakış sergilemiş ve çeşitli açılardan izah etmiştir. 

Hadisleri açıklarken pek çok kaynaktan istifade eden müellif, şerhinde bazı 

nüshalardan da istifade etmiştir. Münâvî tarafından söz konusu nüshalara 

yapılan atıflar önem arz etmektedir. Zira günümüze ulaştığı henüz bilinmeyen 

bazı nüshalara atıf yapılması şârihin ilgili nüshalara ulaştığını göstermektedir. 

Bir başka ifadeyle söz konusu nüshalara 17. yüzyılda ulaşılabilir olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu sebeple şârih tarafından ilgili nüshalara yapılan atıflar bilgi 

değeri açısından oldukça önemlidir. Bu çalışmada Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr 

şerhinde kullanmış olduğu nüshalar ve asıl kaynağa yapmış olduğu atıflardan 

yola çıkarak asıl nüshaya ulaşma gayreti ele alınacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Münâvî, Şerh, Nüsha, Asıl. 

 

The Copies Used by Munawi on his Commentary on Fayd  

al-Qadir and The Endeavour to Attain the Original Source  
Abstract: Munawi, one of the important scholars of the Ottoman Empire, lived 

in Kahire in the 16-17th century (1545-1622). This scholar, who started to demand 

knowledge from a young age, wrote important works in various fields such as 

hadith, fiqh, tafsir and mysticism. The most prominent point of Munawi is 

                                                 
*  Bu makale “Abdurraûf el-Münâvî ve Hadis İlmindeki Yeri” adlı doktora tezinden istifade edilerek 

hazırlanmıştır. Bk. Merve Şişman, Abdurraûf el-Münâvî ve Hadis İlmindeki Yeri (Bayburt: 

Bayburt Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021). 
*  Dr. Öğretim Üyesi, Bayburt Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri, Bayburt, Türkiye, 

mervesisman@bayburt.edu.tr, ORCID: 0000-0001-6324-4246 



86  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

commentary. He became famous with “Fayd al-Qadir”, his commentary on al-

Suyuti's al-Jami al-Saghir. In his relevant commentary, Munawi displayed a 

holistic view to understand the hadiths correctly and explained them from 

various angles. The author, who made use of many sources while explaining the 

hadiths, also benefited from some copies in his commentary. The references 

made by Munawi to the copies are important. Because, the references to some 

copies that are not yet known to have reached the present day shows that the 

commentator had this copies. In other words, it is understood that the copies in 

question were accessible in the 17th century. In this study, the efforts to reach the 

original copy will be discussed based on the copies used by Munawi in his 

commentary on Fayd al-Qadir and the references he made to the original source.  

Keywords: Hadith, Munawi, Commentary, Copy of Book, Book of Teacher 

 

النسخ التي استخدمها المناوي في شرح فيض القدير والجهود المبذولة للوصول إلى المصدر  

 الأصلي

 السابع عشر-خلال القرنين السادس عشرعاش في القاهرة  ،من علماء العهد العثماني المناوي يعتبر :ملخص

مؤلفات مهمة في مختلف المجالات مثل الحديث والفقه  لهبدأ في طلب العلم منذ صغره، وقد . (۱٦۲۲-۱٥٤٥)

شرح فيه ر، الذي يالقد المسمى فيضهي شرحه  المناوي بها اشتهر التيكتب أهم ال ومن ،والتفسير والتصوف

من  لهاتطرق ونظرة شمولية من خلال الأحاديث في كتابه شرح  المناويعرض . وطييلسلالصغير  جامعال

. في شرحهوأشار إلى العديد من النسخ كما استفاد من العديد من المصادر في شرح الأحاديث، . زوايا مختلفة

بعض النسخ  حوللأن الإشارات التي قدمها  ،إلى النسخ المعنية مهمة المناويالإشارات التي قدمها  وكانت تلك

في هذه الدراسة، ستتم مناقشة . قيمةالمهمة للغاية من حيث كانت التي لم يعرف بعد أنها وصلت إلى يومنا هذا 

 فيضه على شرحفي  المناويالجهود المبذولة للوصول إلى النسخة الأصلية بناءً على النسخ التي استخدمها 

 .إلى المصدر الأصلي أشار فيهاوالإشارات التي  ،ريالقد

 الأصل. ،النسخة ،الشرح ،يالمناو الحديث، : الكلمات المفتاحية

 

GİRİŞ 

Osmanlı dönemi âlimlerinden Münâvî miladî 16/17. yüzyıllarda (1545-1622) 

Kahire’de yaşamış önemli bir isimdir. Kendisi ilmî bir çevrede yetişmiş, küçük 

yaşlardan itibaren ilim tahsil etmiştir. Elde ettiği ilmî birikim neticesinde önemli 

eserler kaleme almış, başta hadis ilmi olmak üzere fıkıh, kelâm, siyer, şemâil, ahlâk, 

tasavvuf, dil ve edebiyat olmak üzere muhtelif sahalarda telifte bulunmuştur. Ancak 

O, daha çok Süyûtî’nin (ö. 911/1505) el-Câmiu’s-Sağîr’i üzere kaleme almış olduğu 

şerhi Feyzü’l-Kadîr ile şöhret bulmuştur. Söz konusu şerhte şârih, bir rivayeti muhtelif 

açılardan ele alarak kelime tahlilleri yapmış, lafız farklılıklarını ve mübhem şahıslar 

ile müşkil yerleri açıklamış, hadisin maksadını beyan etmiştir. Yine âyet-hadis, hadis-

hadis, hadis-şiir münasebeti Münâvî tarafından değerlendirmeye alınan diğer 

hususlar olmuştur. Şerhinde kullandığı kaynaklar ise okuyucuya önemli bilgiler 

sunmaktadır. Zira Münâvî Feyzü’l-Kadîr’de günümüze ulaştığı henüz tespit 

edilememiş bazı müellif nüshalarına atıflarda bulunmuştur. Yine şârihin, asıl ve fer’ 

nüshalar arasında mukayese yaparak izahta bulunması bir diğer önemli husustur. Bu 

çalışmada ilgili eser üzerinden Münâvî’nin kullanmış olduğu nüshalara ve asıl 

nüshalara ulaşma gayretine yer verilecektir. Öncesinde ise Münâvî’nin hayatı, ilmî 



MERVE ŞİŞMAN  87 
RTEÜİFD 

 

şahsiyeti ve eserleri, eserlerinde kullandığı kaynaklar ve kendinden sonraki âlimlere 

etkisi hakkında kısaca bilgi verilecektir. 

1. Münâvî’nin Hayatı 

Münâvî, Kahire’de 952/1545 yılında dünyaya gelmiş Osmanlı dönemi 

âlimlerindendir. Tam adı Abdurraûf b. Tâci’l-‘ârifin b. Nûriddîn Ali b. Zeynilabidîn 

b. Şerefiddîn Yahya b. Muhammed el-Münâvî el-Haddâdî el-Kahirî eş-Şâfiî’dir.2   

Hem anne tarafından büyük dedesi olan Yahya el-Münâvî hem de babası Tâcü’l-

‘ârifîn olmak üzere Münâvî asil, dinî ilimlerde şerefli bir aileye mensup olarak 

dünyaya gelmiştir.3 Küçük yaşlardan itibaren ilimle iştigal eden Münâvî’nin ilk hocası 

babası olmuş, onun himayesinde bulûğa ermeden Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemiş, yine 

Arapçaya dair bazı meseleleri de babasından tahsil etmiştir.4 Dönemindeki 

hocalardan ilim almadığı hiçbir alan bırakmayan Münâvî,5 Şemsüddîn er-Remlî (ö. 

1004/1596), Muhammed b. Sâlim et-Tablâvî (ö. 1014/1606), Nûrüddin Ali b. Ğânim el-

Makdisî (ö. 1004/1596), Ebü’l-Mekârim Muhammed el-Bekrî (ö. 994/1586), 

Muhammed b. Ali es-Semerkandî (ö. 981/1573), Abdulvehhâb b. Ahmed eş-Şa‘rânî (ö. 

973/1565) gibi önemli hocalardan ilim tahsil etmiştir. Münâvî’nin öğrencilerine 

bakıldığında ise oğulları Zeynülabidîn b. Abdirraûf (ö. 1026/1617) ve Tâcüddîn 

Muhammed b. Abdirraûf  (ö. ?), Süleyman el-Bâbilî (ö. 1026/1617), Ahmed b. 

Muhammed el-Makkarî (ö. 1041/1632), Ali b. Muhammed el-Uchûrî (ö. 1066/1656) gibi 

isimlerin onun tedrisatından geçtiği görülmektedir.6   

                                                 
2  Muhammed el-Emîn b. Fazlillâh el-Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser fî Aʿyâni’l-Karni’l-Hâdî ʿAşer (Kahire: 

el-Matbaatu’l-Vehbiyye, 1284), 2/412-416; İsmail Paşa el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ʿârifîn Esmâʾü’l-

Müellifîn ve Âsârü’l-Musannifîn (Beyrut: Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 1/510; Muhammed 

Abdülhay b. Abdilkebîr el-Kettânî, Fihrisü’l-Fehâris ve’l-Esbât ve Muʿcemü’l-Meʿâcim ve’l-Meşyahât 

ve’l-Müselselât, thk. İhsan Abbâs (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1982), 2/560; Ebû Gays 

Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd ez-Ziriklî, el-Aʿlâm (Beyrut: Dâruʼl-İlm liʼl-Melâyîn, 2002), 

6/204; Ömer Rıza Kehhâle, Muʿcemü’l-Müʾellifîn (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1414), 2/143. 
3  Abdürraûf b. Tâcil‘ârifîn el-Münâvî, el-Fethu’s-Semâvî bi Tahrîci Ehâdîsi Tefsîri’l-Kâdi’l-Beyzâvî, thk. 

Ahmed Müctebâ b. Nezîr es-Selefî (Riyad: Dâru’l-Asime, 1409), 20; Münâvî, en-Nüzhetü’z-Zehiyye 

fî Ahkâmi’l-Hammâmi’ş-Şerʿiyye ve’t-Tıbbiyye, thk. Abdülhamîd Sâlih Hamdân (Kahire: ed-Dârü’l-

Mısriyye el-Lübnâniyye, 1408), 5. 
4  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/412. 
5  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/412; Münâvî, el-Yevâkît ve’d-Dürer Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-fiker, thk. Ebû 

Abdullah Rebî‘ b. Muhammed es-Suûdî (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, ts.), 14. 
6  Münâvî’nin hoca ve talebeleri için bk. Merve Şişman, Abdurraûf el-Münâvî ve Hadis İlmindeki Yeri, 

(Bayburt: Bayburt Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 14-19. 



88  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

Münâvî 1031/1622 senesinde Kahire’de vefat etmiştir.7 O, bugün Mısır’da 

Zâviyetü’l-Münâvî diye bilinen yerde medfundur.8 Münâvî vefat ettiğinde “Zamanın 

Şâfiî’si öldü”9 denilmiş ve onun için mersiyeler yazılmıştır.10 

2. Münâvî’nin İlmî Şahsiyeti ve Eserleri 

Çocukluğundan beri ilim tahsili ile meşgul olan Münâvî için “Kovasını 

daldırmadığı hiçbir ilim bırakmamıştır” denmiştir.11 Yine onun hakkında Ziriklî dinî 

ve fennî sahadaki âlimlerin büyüklerinden olduğunu,12 Muhibbî de farklı alanlardaki 

ilimleri kendisinde topladığını ve bu konuda kimsenin onun gibi olmadığını 

söylemiştir.13 

İlme vermiş olduğu önem neticesinde Münâvî muhtelif alanlarda pek çok eser 

tasnif etmiştir. Yapılan araştırmalar neticesinde onun kaleme aldığı yüzden fazla eser 

bilgisine ulaşılmıştır. İlgili eserler içerisinde tamamlanan veya eksik kalan, günümüze 

ulaşan veya sadece ismi bilinenler vardır. Münâvî’nin bazı eserleri ise henüz o 

hayattayken muhtelif bölgelere yayılmıştır.14 O, eserlerini telif ederken halkın 

ihtiyaçlarını da göz önünde bulundurmaya dikkat etmiştir. Öyle ki o, bazı eserlerini 

çevresinden gelen yoğun talepler neticesinde kaleme almıştır.15  

Münâvî daha çok yazmış olduğu şerhlerle şöhret bulmuş bir âlimdir. Onun 

tarafından kaleme alınan şerhlerin en büyük özelliklerinden biri, muhtelif 

kaynaklarda farklı yerlerde yer alan bilgilerin bir bütün oluşturacak şekilde 

gösterilmesidir.  Öyle ki kendisinin bu yöntemi “şerh ile meşrûhu hayat ile ruhun 

karışması gibi mezcetmiştir” diyerek övülmüştür.16 

                                                 
7  İsmail Paşa el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ʿÂrifîn Esmâʾü’l-Müellifîn ve ‘Asârü’l-Musannifîn (Beyrut: Dâru 

İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 1/510; Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/146; Kettânî, Fihrisü’l-Fehâris, 2/560; 

Kehhâle, Muʿcemü’l-Müʾellifîn, 2/143; Muhammed Cemil el-Azm, ’Ukûdü’l-Cevher fî Terâcimi Men 

Lehum Hamsûne Tasnîfen Fe Mietü Feekser (Beyrut: el-Matba’atü’l-ehliyye, 1326), 258. 
8  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/416; M. Yaşar Kandemir, “Münâvî, Muhammed Abdürraûf”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/573. 
9  Münâvî’nin vefatı üzerine söylenen “مَان  ifadesinin ”مَاتَ شَافعِِيّ الزَّ

40+1+400+300+1+70+80+10+1+30+7+40+1+50=1031 olmak üzere ebced hesabında 1031 tarihine 

tekabul ettiği ifade edilmiştir. Bk. Münâvî, el-Fethü’s-semâvî, 28 (neşredenin girişi). 
10  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/416. 
11  Bk. Münâvî, el-Yevâkît ve’d-Dürer, 17. 
12  Ziriklî, el-Aʿlâm, 6/204. 
13  Muhibbî, Hulâsatü’l-eser, 2/412. 
14  Münâvî, İrğâmü Evliyâʾi’ş-Şeytân bi-Zikri Menâkıbi Evliyâʾi’r-Rahmân, thk. Muhammed Edîb el-

Câdir (Beyrut: Dâru Sâdır, ts.), 5. 
15  Bk. Münâvî, et-Teysîr bi-Şerhi’l-Câmiʿi’s-sağîr, thk. Muhammed el-Ğazâzî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1435), 1/29-30; Münâvî, Şerhu’l-Erbeîn, vr. 2; Münâvî, İsfâru’l-Bedr, 179; Münâvî, el-

Câmiʿu’l-Ezher, 12-13; Münâvî, el-Yevâkît ve’d-Dürer, 34. 
16  Kettânî, Fihrisü’l-Fehâris, 2/560. 



MERVE ŞİŞMAN  89 
RTEÜİFD 

 

Burada Münâvî’nin her bir eserini ele almak mümkün değildir. Ancak onun 

hadis alanında yazmış olduğu eserler hakkında kısaca bilgi vermek gerekirse şunlar 

söylenebilir: 

Buğyetü’t-tâlibîn li-Maʿrifeti Istılâhi’l-Muhaddisîn: Hadis usûlüne dair kaleme 

alınan eser mukaddime ve dört bölümden oluşmaktadır.17 el-Câmiʿu’l-Ezher min 

Hadîsi’n-Nebiyyi’l-Enver: Münâvî, Süyûtî’nin el-Câmiʿu’l-Kebîr eserinde bulunmayan 

hadisler üzerine ilgili eserini kaleme almıştır.18 el-Edʿiyetü’l-Mebrûre bi’l-Ehâdîsi’l-

Meʾsûre: Münâvî’nin me’sûr dualar hakkında yazdığı eseridir.19 el-Yevâkît ve’d-Dürer 

Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-Fiker: Eser İbn Hacer (ö. 852/1449) tarafından kaleme alınan 

Nüzhetü’n-Nazar’ın haşiyesidir.20 el-Mecmûʿu’l-Fâʾik min Hadîsi Hâtimeti Rusüli’l-

Halâʾik: Münâvî muhtelif eserler arasından seçtiği kısa hadisler ile bu eseri kaleme 

almıştır.21 el-Fethü’s-Semâvî bi Tahrîci Ehâdîsi Tefsîri’l-Kâdi’l-Beyzâvî: Eser, Beyzâvî’nin 

(ö. 685/1286) tefsiri üzerine telif edilmiştir. Münâvî burada Envârü’t-Tenzîl’de geçen 

hadislerin tahricini yapmıştır.22 el-İthâfâtü’s-Seniyye bi’l-Ehâdîsi’l-Kudsiyye: Kudsî 

hadisleri alfabetik olarak kaleme alan Münâvî eserinde toplam 272 rivayete yer 

vermiştir.23 Şerhu’l-Erbaîn: Eserin yazma nüshası Süleymaniye Kütüphanesi’nde 

Şerhu’l-Ehâdisi’n-Nebeviyye li’l-Nevevî adıyla yer almaktadır.24 Şerhu Risaleti’l-Bekrî fi 

Fazli Leyleti’n-Nısf min Şabân: Eser isminden anlaşılacağı üzere Münâvî’nin 

hocalarından Ebü’l-Mekârim Muhammed el-Bekrî’nin kitabı üzerine yazılmış bir 

şerhtir.  Ebü’l-Mekârim en-Nübze adlı eserini Şaban ayının 15. gecesi yani Berat 

gecesinin fazileti hakkında yazmıştır.25 el-Metâlibü’l-ʿAliyye: Münâvî’nin dualara dair 

kaleme alınan bir diğer eseridir.26 Raf’u’n-Nikâb an Kitâbi’ş-Şihâb: Eser Kudâî (ö. 

454/1062) tarafından kısa hadislerden seçilerek kaleme alınan Şihâbü’l-Ahbâr üzerine 

                                                 
17   Münâvî, Buğyetü’t-Tâlibîn li-Maʿrifeti Istılâhi’l-Muhaddisîn, Süleymaniye Kütüphanesi, Esad Efendi, 

nr. 257, vr. 1. 
18  Münâvî, el-Câmiʿu’l-Ezher min Hadîsi’n-Nebiyyi’l-Enver (Kahire: el-Merkezü’l-Arabî li’l-bahs ve’n-

neşr, 1980), 12-13. 
19  Münâvî, el-Edʿiyetü’l-Mebrûre bi’l-Ehâdîsi’l-Meʾsûre, Süleymaniye Kütüphanesi, Reşid Efendi, nr. 

1451, vr. 3. 
20  M. Yaşar Kandemir, “Münâvî, Muhammed Abdürraûf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/573. 
21  Münâvî, el-Mecmûʿu’l-Fâʾik min Hadîsi Hâtimeti Rusüli’l-Halâʾik, Muhammed et-Türkî 

Kütüphanesi, vr. 2. 
22  Münâvî, el-Fethu’s-Semâvî, 75. 
23  Örneğin bk. Münâvî, el-İthâfâtü’s-Seniyye bi’l-Ehâdîsi’l-Kudsiyye, thk. Muhammed Münîr ed-

Dımaşkî (Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1426), 15, 37, 38, 120. 
24  Münâvî, Şerhu’l-Erbaîn, Süleymaniye Kütüphanesi, Laleli, nr. 492, vr. 276. Bu şerhin incelendiği 

bir çalışma için bkz. Merve Şişman, Osmanlı Muhaddislerinden Abdurraûf El-Münâvî Ve Şerhu’l-

Erbaîn’deki Metodu –Cibrîl Hadisi Örneği-, Osmanlı Dönemi İlmi Çalışmaları III (Ankara: Sonçağ 

Akademi, 2022),  5-34. 
25  Münâvî, Fazli Leyleti’n-Nısf min Şabân, Süleymaniye Kütüphanesi, Lala İsmail, nr. 547, vr. 2, 65. 
26  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/414. 



90  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

telif edilmiştir.27 İsʿâfü’t-Tullâb bi Şerhi Tertîbi’ş-Şihâb: Şihâbü’l-Ahbâr eseri üzerine telif 

edilmiş bir diğer şerhtir. Künûzü’l-Hakâʾik min Hadîsi Hayri’l-Halâʾik: Münâvî’nin kısa 

hadislerden seçerek telif ettiği eseridir. Öyle ki müellif her sayfaya yüz hadis sığacak 

şekilde hadisleri eserine almıştır.28 

2.1. Eserlerinde Kullandığı Kaynaklar 

Münâvî kaleme aldığı eserlerde pek çok kaynaktan istifade etmiştir. Dolayısıyla 

onun kullanmış olduğu kaynakların her birini zikretmek mümkün değildir. Ancak 

onun kaynak kullanımındaki yönteminden kısaca bahsedilebilir: Münâvî’nin 

kullandığı kaynaklar arasında bir âlimin görüşünü verip bilginin hangi eserde geçtiği 

hakkında açıklamada bulunmadığı, müellif bilgisine değinmeden sadece eser ismine 

yer verdiği ya da görüşüne yer verdiği âlimin hem değerlendirmesini hem de bu 

izahın hangi eserinde geçtiğine dair bilgiler verdiği durumlar olmuştur.  

Örneğin Tîbî’den (ö. 743/1343) en çok istifade eden şârihler arasında sayılan29 

Münâvî bu âlimin görüşlerine sıklıkla yer vermiştir. Öyle ki o sadece Feyzü’l-Kadîr 

eserinde bile sekiz yüzden fazla yerde Tîbî görüşünü zikretmiş, fakat bunların hangi 

eserde geçtiğine her zaman değinmemiştir.  Esasında bu durum yadırganacak bir 

husus değildir. Zira önceki dönemlerdeki eser tasnif kriterleri ile günümüzdekiler 

farklılık arz etmektedir. Münâvî’nin şerhlerinde eser bilgisine yer verip müellifi 

zikretmediği kaynaklar arasında ise Mecmau’l-ğarâib, et-Tenkiyye, Risâletü’l-azudiyye, 

Şerhü’l-avârif, Şerhü’ş-şihâb, el-Bahr gibi eserler örnek verilebilir.30  Münâvî şerhlerinde 

bu eserlerde yer alan bilgilerden istifade etmiş ancak eserlerin müellif isimlerini 

belirtmemiştir.  

Münâvî’nin hem eser hem müellif bilgisine yer verdiği durumlar da mevcuttur. 

Şerhlerini pek çok âlimin izahı ile donatan şârihin bu şekilde verdiği kaynak bilgiler 

arasında İbn Hazm’ın (ö. 456/1064) el-Muhallâ’sı, Abdulkadir Geylânî’nin (ö. 561/1165-

66) Futûhu’l-Ğayb’ı, İbnü’n-Nefîs’in (ö. 687/1288) eş-Şâmil’i ve Zekeriyyâ el-Ensârî’nin 

(ö. 926/1520) Şerhü’l-Behce’si gibi eserler zikredilebilir.31 

 

 

                                                 
27  Detaylı bilgi için bk. Mehmet Efendioğlu, “Şihâbü’l-Ahbâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/143-144. 
28  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/414. 
29  Selim Demirci, Tîbî’nin Mişkât Şerhi ve Hadis Literatüründeki Yeri (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015), 266. 
30  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr Şerhu’l-Câmiʿi’s-Sağîr, thk. Ahmed Abdusselâm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2018), 2/444, 3/672, 683, 4/47, 595; Münâvî, İmʿânü’t-Tullâb Şerhu Tertîbi’ş-Şihâb, thk. 

Abdullah b. Abdurrahim el-Âmirî (Suud: Câmiatü Ümmü’l-Kura, 2013), 1/435. 
31  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/369, 3/411, 672, 4/58, 300, 535. 



MERVE ŞİŞMAN  91 
RTEÜİFD 

 

2.2. Eserleriyle Kendinden Sonraki Âlimlere Etkisi 

Muhibbî, Münâvî’nin eserlerine insanların çokça rağbet gösterdiğini, onun 

eserlerinin pek çok faydası olduğunu söylemiştir.32 Münâvî’nin bazı eserleri sonraki 

âlimler için müracaat edilen kaynak eserler haline gelmiştir.  

Münâvî’nin sonraki âlimlere tesir ettiği en önemli eserlerden biri ise el-Câmiu’s-

Sağîr şerhleri olan Feyzü’l-Kadîr ve et-Teysîr’dir. Bu iki eser Süyûtî’nin ilgili eserinin 

anlaşılmasında temel kaynaklardan olup, sonraki şârihlere öncülük etmiştir. Öyle ki 

yazılan el-Câmiu’s-Sağîr’in bazıları şerhleri Münâvî’nin eserleri esas alınarak telif 

edilmiştir.33   

Söz konusu şerhlerden et-Teysîr, Kadrî Bigavî (ö. 1042/1632) tarafından Osmanlı 

Türkçesine tercüme de edilmiştir. Kadrî Bigavî’nin 1042/1632 senesinde tercümenin 

son cildini tamamlamış olduğu dikkate alınırsa henüz Münâvî’nin vefatından on yıl 

kadar sonra eserinin tercüme edildiği görülecektir.  Söz konusu tercüme Sultan IV. 

Murat’a (ö. 1049/1640) takdim edilmiştir.34  Verilen bu kısa bilgiler dahî Münâvî 

tarafından kaleme alınan el-Câmiu’s-Sağîr şerhlerinin önemini ve şöhretini gösteren 

önemli hususlardır.   

3. Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar ve Asıl 

Kaynağa Ulaşma Gayreti  

3.1. Kullandığı Nüshalar 

Burada önemine binaen Feyzü’l-Kadîr şerhi hakkında kısaca bilgi vermek yerinde 

olacaktır. Bilindiği üzere Süyûtî’nin el-Câmiü’s-Sağîr eseri üzerine pek çok şerh 

yazılmıştır. Ali el-Herevî (ö. 611/1215), İbnü’l-Alkamî (ö. 656/1258), Ali b. Ahmed el-

Bûlâkî (ö. 1070/1659) gibi âlimler el-Câmiü’s-Sağîr’in şârihlerindendir.35 Münâvî de 

ilgili eser üzerine kendisini şöhrete ulaştıran Feyzü’l-Kadîr Şerhu’l-Câmii’s-Sağîr şerhini 

kaleme almıştır. Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr şerhini binli yıllar içerisindeyken kaleme 

aldığı yapmış olduğu izahlardan anlaşılmaktadır.36   

                                                 
32  Muhibbî, Hulâsatü’l-Eser, 2/416.  
33  Mustafa Celil Altuntaş, Süyûtî’nin el-Câmi’u‘s-Sağîr’inin Osmanlı Hadis Eğitimindeki Yeri 

(Sempozyum: Sahn-ı Semân’dan Dârulfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir Dünyası (Âlimler, Müesseseler 

ve Fikrî Eserler) - XVII.Yüzyıl ) (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları, 2017), 359.  
34  Altuntaş, Suyûtî’nin el-Câmi’u‘s-Sağîr’inin Osmanlı Hadis Eğitimindeki Yeri, 347-348; Halime 

Çavuşoğlu, “Vehbî-i Yemânî’ye Ait Bir Mesnevi Şerhi ‘Kitâb-ı Rûhanî Fî Şerh-i Mesnevî-i 

Muhtasar-ı Nûrânî’ ve Bu Eserdeki Vehbî-i Yemânî Manzumeleri”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 65 (2019), 13. 
35   Detaylı bilgi için bk. Abdullah Muhammed el-Habeşî, Câmiu’ş-Şurûh ve’l-Havâşî (Abu Dabi: el-

Mecmeu’s-Sekâfî), 1/716-724; Mücteba Uğur, “el-Câmiu’s-Sağîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/114. 
36  Bk. Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 2/425. 



92  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

Burada şârihin daha sonra el-Câmiü’s-Sağîr üzerine et-Teysîr bi-Şerhi’l-Câmii’s-

Sağîr adıyla kaleme aldığı şerhe de değinmek gerekir. Zira Münâvî Feyzü’l-Kadîr şerhi 

için kıskanç bazı kimselerin benzerini getirmeye çabaladıklarını söylemiş, başarılı 

olamayınca Feyzü’l-Kadîr’de sözün çok uzatıldığı, kîl u kâlın çok olduğu yönünde 

eleştirilere yöneldiklerini ifade etmiştir. Bunun üzerine bazı kimseler Münâvî’den 

Feyzü’l-Kadîr’in ihtisar edilmesini istemiştir. Ancak eserde mevcut olan pek çok 

değerli bilginin ihtisar ile zayi olmasından çekinen müellif ayrı bir şerh daha kaleme 

almış ve et-Teysîr’i yazmıştır.37   

Münâvî tarafından telif edilen bu iki şerh el-Câmiü’s-Sağîr’in anlaşılmasında 

temel kaynaklardan sayılmıştır.38 Öyle ki el-Câmiü’s-Sağîr’in, özlü ve önemli bir eser 

olarak değerlendirilen Feyzü’l-Kadîr ile kullanılması isabetli bir davranış olarak 

değerlendirilmiştir.39   

Süyûtî söz konusu eserini kısa hadislerden seçerek alfabetik olarak tertip 

etmiştir.  Münâvî de şerhinde bu sıraya uymuş, ancak hadisleri geniş bir şekilde şerh 

etmiştir. Şârih çoğunlukla hadisin tahrîcini yapmış, senedi ve râvileri hakkında 

okuyucuya bilgi vermiştir. Münâvî hadisin muhtevasına yönelik yapmış olduğu 

şerhlerde ise kendinden önceki âlimlerin değerlendirmelerine sıklıkla başvurmuş, 

yeri geldiğinde kendi izahlarını da beyan etmiştir. Onun, hadisin metni ve 

muhtevasına yönelik şerhine bakıldığında ise kelime tahlillerine, hadiste geçen 

kelimelerin lügat ve örfteki anlamlarının izahına, hadisten çıkarılan hükümlere, bazı 

hadislerin varsa lafız farklılıklarına ve ziyadelerine dikkat çekerek metne bütüncül 

bakışı sağladığı görülmüştür. 

Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr şerhinde kullandığı nüshalar ise verdiği bilgiler 

ışığında tespit edilebilmektedir. Nitekim o bazen aynı eserin farklı nüshalarını 

kullanmış, bazen de diğer hadis eserlerinin nüshalarına başvurmuştur. Kullanmış 

olduğu bu nüshalar arasında asıl nüsha, müellifin müsvedde nüshası ve fer’ nüshalar 

olabilmektedir. Burada Münâvî’nin atıf yaptığı bazı nüshalar oldukça önemlidir. Zira 

bunlar arasından günümüze ulaştığı bilinmeyen nüshalar yer almaktadır. 

                                                 
37  Münâvî, et-Teysîr, 1/29-30. 
38  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, 1/320; Mustafa Celil Altuntaş, Suyûtî’nin el-Câmi’u‘s-Sağîr’inin 

Osmanlı Hadis Eğitimindeki Yeri (Sempozyum: Sahn-ı Semân’dan Dârulfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir 

Dünyası (Âlimler, Müesseseler ve Fikrî Eserler) - XVII.Yüzyıl ) (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi 

Kültür Yayınları, 2017), 359; Selim Demirci, Tîbî’nin Mişkât Şerhi ve Hadis Literatüründeki Yeri 

(İstanbul, 2015), (Doktora Tezi). Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi’nden edinilmiştir. 

(Tez No. 388795), 266. 
39  İsmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı (İstanbul: İFAV, 1985), 119; Cemal Ağırman, “Hadis 

Kaynaklarını Okuma Yöntemi ve Musanniflerin Dili”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 10/2 (2006), 104. 



MERVE ŞİŞMAN  93 
RTEÜİFD 

 

Örneğin Feyzü’l-Kadîr şerhi incelendiğinde Münâvî’nin, el-Câmiu’s-Sağîr eserinin 

asıl ve fer‘ pek çok nüshasına muttali olduğu anlaşılmaktadır.40  Hâlbuki günümüzde 

bu eserin müellif nüshasının akıbeti bilinmemektedir.41  Durum böyle olunca Feyzü’l-

Kadir şerhinin önemi daha da artmaktadır. Zira şârih Münâvî elinde bulunan asıl 

nüshalar ile fer‘ler arasında mukayese imkânına sahip olmuş, bu sayede önemli 

tespitlerde bulunmuştur. Konu ile örnekler aşağıda verilecektir.  

3.2. Asıl Kaynağa Ulaşma Gayreti  

Münâvî’nin şerhinde kullanmış olduğu nüshalara geçmeden önce nüsha, asıl ve 

fer’ gibi kavramlara kısaca değinmek yerinde olacaktır.   

“ خ-س-ن ” kökünden gelen nüsha kavramı sözlükte kopya etmek, çoğaltmak 

anlamına gelmektedir. Terim olarak ise bir kitabın yazmalarından her biri 

manasındadır. Söz konusu yazma eser hadis rivayet eden şeyhin/hocanın kendisine 

has olan kitabı ise bu nüshaya asl, hocanın kitabından yazılmış, çoğaltılmış veya 

hocanın nüshası ile karşılaştırılması yapılmış nüshaya ise fer’ denilmektedir.42 

Yukarıda değinildiği gibi Münâvî yazmış olduğu şerhlerde pek çok nüshadan 

istifade etmiştir. Söz konusu nüshalar arasında müellif nüshası olan asıl nüshalar 

yanında fer‘ nüshalar da bulunmaktadır. Kullanılan nüshaların mukayesesi şârih için 

önem arz etmiştir. Zira hadisleri açıklarken yapmış olduğu değerlendirmeler 

incelendiğinde bu durum ortaya çıkmaktadır. Çalışmanın bu kısmında özelde 

Münâvî’nin asıl nüshalardan istifadesi, genelde ise şârih tarafından kullanılan diğer 

nüshalar hakkında bilgi verilecektir. 

Feyzü’l-Kadîr şerhi incelendiğinde Münâvî’nin pek çok eserin müellif nüshasına 

müttali olduğu anlaşılmıştır. O, Feyzü’l-Kadîr’in pek çok yerinde el-Câmiu’s-Sağîr’in 

nüshalarından bahseder. Bu konuda Münâvî tarafından Süyûtî’ye ait eserinin 

nüshalarına yapılan atıflardan bir kısmı şöyledir:      

 Fakat musannifin (Süyûtî) nüshasında kendi) لكن اطلعت علي نسخة المصنف بخطه“

yazısıyla gördüm ki)”,43 “وقفت على نسخة المصنف فرأيت بخطه (Musannif nüshasına vakıf 

oldum ve onun kendi yazısı ile gördüm)”,44 “كذا بخطه كما رأيته في مسودته (Aynı şekilde 

(Süyûtî’nin) müsveddesinde kendi yazısı ile gördüğüm gibi) ”, “ كذا رأيته في مسودة المؤلف

كذا “ 45 ,”(Aynı şekilde onu müellifin müsveddesinde kendi yazısı ile gördüm) بخطه

                                                 
40  Örneğin bk. Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/49, 178, 197, 588. 
41  Altuntaş, Suyûtî’nin el-Câmi’u‘s-Sağîr’inin Osmanlı Hadis Eğitimindeki Yeri, 344. 
42  Kelimenin diğer anlamları; İçinde tek bir senedle rivayet edilmiş olan hadislerin toplandığı hadis 

kitabı, içinde sadece bir hocadan alınmış olan hadislerin toplandığı hadis kitabı. Bk. Abdullah 

Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü (İstanbul: İFAV, 2013), 249. 
43  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 3/507. 
44  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 2/330, 457, 516, 571. 
45  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 4/413, 6/183. 



94  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

 Musannif kendi yazısıyla böyle kaydetti. Bunu ben) ضبطه المصنف بخطه ورأيته بعيني

gözümle gördüm”,46 “ كذا في نسخ الكتاب ثم رأيته بخط المصنف هكذا والذي وقفت عليه في أصول صحيحة

 Kitabın nüshalarında bu şekildedir. Daha sonra bunu musannifin kendi yazısı) قديمة

ile eski sahih asıllarda da böyle gördüm)”,47 “ما رأيته في عدة نسخ من هذا الجامع (Görmüş 

olduğum el-Câmi’nin pek çok nüshasında)”,48 “لا وجود لها في خط المصنف (Müellif 

nüshasında bu yoktur)”,49 “ولم أره في نسخة المؤلف التي بخطه (Müellifin kendi el yazısı ile 

olan nüshasında görmedim)”.50 

Verilen bu örneklerden her biri esasında Münâvî’nin asıl yani müellif 

nüshalarına ulaşma gayretini göstermektedir. Hâlbuki daha önce de ifade edildiği gibi 

el-Câmiu’s-Sağîr’in müellif nüshasının günümüze ulaştığı bilinmemektedir. 

Münâvî’nin bu şekilde yapmış olduğu atıflar şârihin hem nüshalar arası mukayese 

yaptığını hem de günümüze ulaşmayan bazı nüshalara vakıf olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

Münâvî’nin nüshalar arası mukayese yaptığını gösteren bir diğer örnek de 

Süyûtî’nin bir hadisin sahâbî râvisi için Sehl b. Sa‘d’ı (ö. 91/710) zikretmesi 

hakkındadır. Eserin pek çok nüshasında Sehl b. Sa‘d isminin zikredildiğini gören 

şârih, bu hatanın Süyûtî’den kaynaklandığını tespit etmiştir. Zira sahâbî râvi Sehl b. 

Sa‘d değil Sehl b. Mâlik olmalıdır. Münâvî şayet el-Câmiu’s-Sağîr’in pek çok 

nüshasında bu nispeti görmeseydi ilgili hatanın müstensihlerden kaynaklı bir hata 

olabileceğini fakat durumun böyle olmadığını söylemiştir. Dolayısıyla Münâvî el-

Câmiu’s-Sağîr’in hem asıl hem de fer‘ nüshaları arasında mukayese yapmış olacak ki 

söz konusu hatanın kimden kaynaklandığını tespit edebilmiştir.51  

Konu ile ilgili diğer örnek de Münâvî’nin bir hadisin metninde yer alan “ليس منا” 

ifadesinin Süyûtî’nin el yazısıyla bu şekilde yazıldığı, fakat bazı nüshalarda “ليس منها” 

kullanımının da bulunduğunu söylemesidir. Şârih böylece nüsha farklılıklarına 

dikkat çekmiş olmaktadır.52  

Münâvî, Feyzü’l-Kadîr’de sadece aynı eserin farklı nüshaları arasında mukayese 

yapmakla yetinmez. O bir nüshada karşılaştığı bilgiyi muhtelif âlimler tarafından 

kaleme alınan eserlerin nüshaları ile de karşılaştırır. Örneğin Süyûtî, eserine aldığı 

“Sadakanın en faziletlisi dili muhafaza etmektir” rivayetinin tahrîcini Deylemî’nin (ö. 

509/1115) Firdevs’i olarak verir. Hadisi şerh eden Münâvî ise bazı rivayetlerde 

                                                 
46  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 4/675. 
47  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 5/418. 
48  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/588. 
49  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/255, 333. 
50  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/434. 
51  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/588. 
52  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 3/438. 



MERVE ŞİŞMAN  95 
RTEÜİFD 

 

“Sadakanın en faziletlisi dildir” ifadelerinin yer aldığını ancak nüshaların genelinde 

hadisin ilk verildiği şekliyle olduğunu şu sözlerle ifade etmiştir: “Sonra Süyûtî’nin 

rivayeti nispet ettiği Firdevs eserine müracaat ettim de orada “Sadakanın en faziletlisi 

dili muhafaza etmektir” şeklinde olduğunu gördüm”.53  

Deylemî’nin Firdevs’ine Münâvî tarafından yapılan atıflardan bir kısmı da 

şöyledir: “لفظ رواية الديلمي فيما وقفت عليه من أصول قديمة من الفردوس مصححة بخط الحافظ ابن حجر 

(Hâfız İbn Hacer yazısıyla tashih edilmiş el-Firdevs’in eski asıl nüshalarında 

karşılaştığım Deylemî rivayetinin lafzı ise (...))”, “ صول صحيحة مصححة بخط والذي رأيته في أ

 Hâfız İbn Hacer yazısıyla tashih edilmiş el-Firdevs’in sahih) الحافظ ابن حجر من الفردوس

asıllarında gördüğüm...)”, “كما وقفت عليه في نسخ مصححة بخط الحافظ ابن حجر (Hâfız İbn Hacer 

yazısı ile tashih edilmiş nüshalarda gördüğüm gibi)” 54. Söz konusu ifadeler rivayetler 

hakkında nüshalar arası yapılan mukayeseyi gösteren hususlardır.55 

Yine Münâvî şerhin bir yerinde, Süyûtî tarafından rivayet edilen bir hadisin 

metnini “والذي رأيته في أصول صحيحة من سنن البيهقي ومختصرها للذهبي بخطه (Onu, Beyhakî 

Sünen’inin sahih asıllarında ve Zehebî’nin Sünen muhtasarında kendi el yazısı ile 

gördüm)” diyerek muhtelif asıl nüshalar ile mukayese etmiş ve lafız farklılıklarına 

dikkat çekmiştir.56  

Münâvî’nin bu şekildeki şerh metodu İbn Mâce’nin (ö. 273/887) Sünen’i üzerine 

şerh yazan Moğultay b. Kılıç’ın (ö. 762/1361) nüshaları için de geçerli olmuştur. Onun 

732/1331 senesinde Sünen’i şerhetmeye başlayıp beş cilt kadar yazdığı, fakat 

tamamlayamadığı57 eserine Münâvî atıflarda bulunmuştur. Nitekim o “ رأيت بخط مغلطاي 

(Moğultay yazısı ile gördüm ki)” gibi ifadeler bu durumu göstermektedir.58  

İbn Hacer’in Nüzhe’si üzerine de şerh yazan müellif yine bu eserin nüshalarını 

gördüğünü ifade etmiş ve “و في نسخ” diyerek mukayeseli telif yaptığını okuyucuya 

hissettirmiştir. Yine İbn Hacer yazısı ile olan el-İsâbe ve Lisânü’l-Mîzân nüshaları da 

Münâvî tarafından kullanılmıştır.59         

Münâvî atıf yaptığı diğer nüshalar için de şöyle demiştir: Taberânî (ö. 360/971) 

eseri için “لفظ رواية الطبراني فيما وقفت عليه من النسخ (Nüshalarında karşılaştığım Taberânî 

rivayetinin lafzı)”,60 Taberânî ve Heysemî’nin (ö. 807/1405) eserleri için “  رأيته في أصول

                                                 
53  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 2/51. 
54  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 4/89, 147, 191. 
55  Benzer örnekler için bk. Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/588, 2/51, 365, 3/679, 4/187, 416. 
56  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 6/217. 
57  M. Yaşar Kandemir, “Moğultay b. Kılıç”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2005), 30/230. 
58  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 5/122, 6/256.  
59  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 3/144, 5/369; Münâvî, el-Yevâkît ve’d-Dürer, 625. 
60  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 3/637. 



96  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

 Mu’cem ve Mecma‘u’z-Zevâid’in sahih asıl nüshalarında) صحيحة من المعجم ومجمع الزوائد

gördüm ki)”,61 Ebû Nuaym el-İsfahânî (ö. 430/1038) eseri için “الذي وقفت عليه في نسخ الحلية 

(Hilye’nin nüshalarında karşılaştığım)”,62 Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071) eseri için “ 

 .63 Beyhakî (ö,”(Tarih’in pek çok nüshasında gördüğüm)والذي رأيته في عدة نسخ من تاريخ 

458/1066) eseri için “الذي وقفت عليه في أصول قديمة صحيحة من شعب البيهقي (Beyhakî’nin 

Şu‘ab’ının eski tashihli asıllarında gördüğüm)”,64 Beğavî’nin (ö. 516/1122) eseri için 

 65 Zehebî’nin (ö. 748/1348) eseri,”(Mesâbih’in bazı nüshalarında) في بعض نسخ المصابيح“

için “وقفت عليه بخط الحافظ الذهبي في تلخيص (Ona Telhîs’de hafız Zehebî hattı ile vâkıf 

oldum)”, “كذا رأيته بخط الحافظ الذهبي في مختصر المستدرك (Aynı şekilde Hâfız Zehebî’nin 

Müstedrek Muhtasar’ında el yazısı ile gördüm)”,66 Makrîzî’nin (ö. 845/1442) eseri için 

  67.”(Makrîzî’nin Tezkire’sinde kendi el yazısı ile gördüm) رأيت في تذكرة المقريزي بخطه“

Münâvî tarafından kullanılan kaynak nüshalar elbette bunlarla sınırlı değildir. 

Fakat verilen bu bilgiler ışığında onun, hadis şerhinde nüshalar arası mukayeseli şerh 

yaptığı ve pek çok eserin asıl nüshasını kullandığı anlaşılmaktadır. Dolayısıyla 

Münâvî’nin şerhleri sayesinde hem günümüze ulaştığı henüz bilinmeyen müellif 

nüshalarından cüzî birtakım bilgiler edinilmesi hem de diğer bazı müellif nüshaları 

hakkında bilgiler edinmek mümkündür.  

SONUÇ 

Münâvî 1545-1622 yıllarında Kâhire’de yaşamış önemli bir muhaddistir. Küçük 

yaşlardan itibaren ilimle iştigal etmiş, bunun neticesi olarak hadis, fıkıh, kelâm, siyer, 

şemâil, ahlâk ve tasavvuf gibi alanlarda muhtelif eserler telif etmiştir. Ancak onun 

daha çok şerhçiliği ile öne çıktığı görülmüştür. O kaleme almış olduğu şerhlerde bir 

rivayeti muhtelif pek çok açıdan ele almış ve bu özelliği sebebiyle övülmüştür. 

Münâvî’yi şöhrete ulaştıran eseri ise Süyûtî’nin el-Câmiu’s-Sağîr’i üzere kaleme 

almış olduğu şerhi olmuştur. Onun, ilgili eser üzerine iki şerh kaleme aldığı 

görülmüştür. Bunlardan biri meşhur eseri Feyzü’l-Kadîr, diğeri ise et-Teysîr şerhidir. 

Bu iki eser Süyûtî’nin ilgili eserinin anlaşılmasında temel kaynaklardan sayılmış, 

diğer şârihlerin başvurduğu eserlerden olmuştur. Ayrıca söz konusu şerhlerden et-

Teysîr’in, Kadrî Bigavî tarafından Osmanlı Türkçesine tercüme edildiği ve Sultan IV. 

Murat’a takdim edildiği tespit edilmiştir. Bu hususlar Münâvî tarafından kaleme 

alınan şerhlerin haiz olduğu önemin göstergesidir.  

                                                 
61  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/332. 
62  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 5/314. 
63  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 1/643. 
64  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 2/69, 200, 6/142. 
65  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 2/354. 
66  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 2/200, 3/376, 5/311. 
67  Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, 5/543. 



MERVE ŞİŞMAN  97 
RTEÜİFD 

 

Şârih Münâvî, Feyzü’l-Kadîr’i telif ederken pek çok kaynaktan istifade etmiştir. 

Onun başvurduğu bazı kaynak eserlerin okuyucuya önemli bilgiler sunduğu tespit 

edilmiştir. Zira üzerine şerh yazılan el-Câmiu’s-Sağîr’in müellif nüshasının yani asıl 

nüshanın günümüze ulaşıp ulaşmadığı bilinmemektedir. Fakat yapılan araştırmalar 

neticesinde Münâvî’nin söz konusu asıl nüshalara çokça atıfta bulunduğu tespit 

edilmiştir. Ayrıca şârihin, Taberânî, Ebû Nuaym ve Beyhakî gibi bazı âlimlerin müellif 

nüshalarına atıfta bulunduğu, Zehebî, Moğultay b. Kılıç ve İbn Hacer’in bizzat kendi 

el yazılarını muhtevi olan nüshalardan da istifade ettiği görülmüştür. Netice itibariyle 

bazı asıl nüshalar hakkında araştırma yapmak isteyen kimselerin Münâvî şerhlerine 

müracaat etmeleri gerektiği anlaşılmıştır.  



98  Münâvî’nin Feyzü’l-Kadîr Şerhinde Kullanmış Olduğu Nüshalar 
RTEÜİFD 
 

KAYNAKÇA 

 

Ağırman, Cemal. “Hadis Kaynaklarını Okuma Yöntemi ve Musanniflerin Dili”. 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006). 

Altuntaş, Mustafa Celil. Süyûtî’nin el-Câmi’u‘s-Sağîr’inin Osmanlı Hadis Eğitimindeki Yeri 

(Sempozyum: Sahn-ı Semân’dan Dârulfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir Dünyası (Âlimler, 

Müesseseler ve Fikrî Eserler) - XVII.Yüzyıl ). İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür 

Yayınları, 2017. 

Aydınlı, Abdullah. Hadis Istılahları Sözlüğü. İstanbul: İFAV, 8. Basım, 2015. 

Çakan, İsmail Lütfi. Hadis Edebiyatı. İstanbul: İFAV, 1985. 

Çavuşoğlu, Halime. “Vehbî-i Yemânî’ye Ait Bir Mesnevi Şerhi ‘Kitâb-ı Rûhanî Fî Şerh-i 

Mesnevî-i Muhtasar-ı Nûrânî’ ve Bu Eserdeki Vehbî-i Yemânî Manzumeleri”. Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 65 (2019). 

Demirci, Selim. Tîbî’nin Mişkât Şerhi ve Hadis Literatüründeki Yeri. Doktora Tezi. Marmara 

Üniversitesi. 2015. 

Efendioğlu, Mehmet. “Şihâbü’l-ahbâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Habeşî, Abdullah Muhammed. Câmiu’ş-Şurûh ve’l-Havâşî. Abu Dabi: el-Mecmeu’s-Sekâfî, 

2004. 

İsmail Paşa, el-Bağdâdî. Hediyyetü’l-ʿÂrifîn Esmâʾü’l-Müellifîn ve Âsârü’l-Musannifîn. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, ts. 

Kandemir, M. Yaşar. “Moğultay b. Kılıç”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2005. 

Kandemir, M. Yaşar. “Münâvî, Muhammed Abdürraûf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi.  İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Kehhâle, Ömer Rıza. Muʿcemü’l-Müʾellifîn. 4 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1414. 

Kettânî, Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr. Fihrisü’l-Fehâris ve’l-Esbât ve Muʿcemü’l-

Meʿâcim ve’l-Meşyahât ve’l-Müselselât. thk. İhsan Abbâs. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

1982. 

Muhibbî, Muhammed el-Emîn b. Fazlillâh. Hulâsatü’l-Eser fî Aʿyâni’l-Karni’l-Hâdî ʿAşer. 4 

Cilt. Kahire: el-Matbaatu’l-Vehbiyye, 1284. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn.  Feyzü’l-Kadîr Şerhu’l-Câmiʿi’s-Sağîr. thk. Ahmed 

Abdusselâm. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2018. 



MERVE ŞİŞMAN  99 
RTEÜİFD 

 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn.  İrğâmü Evliyâʾi’ş-Şeytân bi-Zikri Menâkıbi Evliyâʾi’r-

Rahmân. thk. Muhammed Edîb el-Câdir. Beyrut: Dâru Sâdır, ts. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn.  İsfâru’l-Bedr an Leyleti’l-Kadr. thk. Ebu’l-Hasan 

Abdullah b. Abdulaziz. Kahire: Dâru’r-Risâle, 1440. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. Buğyetü’t-Tâlibîn li-Maʿrifeti Istılâhi’l-Muhaddisîn, Esad 

Efendi, nr. 257, Süleymaniye Kütüphanesi. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. el-Câmiʿu’l-Ezher min Hadîsi’n-Nebiyyi’l-Enver. Kahire: 

el-Merkezü’l-Arabî li’l-Bahs ve’n-Neşr, 1980. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. el-Fethu’s-Semâvî bi Tahrîci Ehâdîsi Tefsîri’l-Kâdı’l-Beyzâvî. 

thk. Ahmed Müctebâ b. Nezîr es-Selefî. Riyad: Dâru’l-Asime, 1409. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. el-İthâfâtü’s-Seniyye bi’l-Ehâdîsi’l-Kudsiyye. thk. 

Muhammed Münîr ed-Dımaşkī. Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1426. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. el-Mecmûʿu’l-Fâik min Hadîsi Hâtimeti Rusüli’l-Halâik, 

Muhammed et-Türkî Kütüphanesi. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. el-Yevâkît ve’d-Dürer Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-Fiker. thk. Ebû 

Abdullah Rebî‘ b. Muhammed es-Suûdî. 2 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, ts. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. en-Nüzhetü’z-Zehiyye fî Ahkâmi’l-Hammâmi’ş-Şerʿiyye 

ve’t-Tıbbiyye. thk. Abdülhamîd Sâlih Hamdân. Kahire: ed-Dârü’l-Mısriyye el-

Lübnâniyye, 1. Basım, 1408. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. et-Teysîr bi Şerhi’l-Câmiʿi’s-Sağîr. thk. Muhammed el-

Ğazâzî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1435.  

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. Fazli Leyleti’n-Nısf min Şabân, Süleymaniye 

Kütüphanesi, Lala İsmail, nr. 547, Süleymaniye Kütüphanesi. 

Münâvî, Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn. Şerhu’l-Erbeîn, Laleli, nr. 492, Süleymaniye Kütüphanesi. 

Şişman, Merve. Abdurraûf el-Münâvî ve Hadis İlmindeki Yeri, Doktora Tezi. Bayburt 

Üniversitesi. 2021. 

Şişman, Merve. Osmanlı Muhaddislerinden Abdurraûf El-Münâvî Ve Şerhu’l-Erbaîn’deki 

Metodu –Cibrîl Hadisi Örneği-, Osmanlı Dönemi İlmi Çalışmaları III. Ankara: Sonçağ 

Akademi, 2022.   

Uğur, Mücteba. “el-Câmiu’s-Sağîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7/113-114. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd. el-Aʿlâm. 8 Cilt. Beyrut: Dâruʼl-ilm 

liʼl-Melâyîn, 15. Basım, 2002. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                        İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 100-123 
Geliş Tarihi:14/03/2022-Kabul Tarihi:14/06/2022   Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1087739 

أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب 

 الجرح والتعديل

Ali Mohsen Zaid ALMASAWA* 

Atıf/Cite as: Almasawa, Ali Mohsen Zaid. “Ebu’l-Cârûd Ziyâd bin el-Münzir beyne’z-Zeydiyye 

ve Ehli’l-Hadîs min Bâbi’l-Cerh ve’t-Ta‘dîl”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 21 (2022), 100-123. 

Cerh ve Ta‘dil Bağlamında Zeydiyye ve Ehl-i Hadis 

Arasında Ebu'l-Carud Ziyad b. Münzir 
Öz: Zeydî mezhebi etrafında çok sayıda tartışmalı konu vardır. Bu çerçevede 

Zeydî mezhebinin fikir ve mezhep olarak niteliği de net değildir, çağdaş 

araştırmacılar arasında üzerinde ittifak sağlanamayan konulardandır. 

Zeydiyye’nin özellikle de Yemen’deki son dönem mensuplarının çok farklı 

gruplara ayrıldığı gözlemlenmektedir. Cârûdiyye bu bölünmenin içinde başat 

grup olarak ortaya çıkmaktadır. Cârûdiyye’nin kurucusu Ebü’l-Cârûd’un 

incelenmesi mezhebin araştırılması bağlamında değer kazanmaktadır.  Cerh ve 

taʽdîl açısından onun şahsiyetinin açıklanmasında iki tür yaklaşım ve görünüm 

benimsenmektedir. İlk yaklaşım Zeydî alimlerin Ebü’l-Cârûd’a bakışını 

içermekteyken ikinci yaklaşım, ehl-i hadîse aittir. Bu makalede eleştirel ve 

analitik bir perspektifle her iki yaklaşım da sunulmakta olup ravilerin durumları 

ele alınırken başvurulan temel metot, hadisçilerin râvi kritik usulleridir. Zira 

makalemizde vurgulandığı üzere Zeydîlerin ilm-i ricâl sanatında özgün bir 

yöntemleri bulunmamaktadır. Bu makalenin amaçlarından biri de ehl-i hadîsin 

mecrûh râvilere yönelik yaklaşımını Ebü'l-Cârûd hakkındaki tavırları vasıtasıyla 

tespit etmektir. Çalışmamızın önemi, kurucu lider İmam Zeyd’den sonraki fikir 

öncülerinden olup Zeydiyye’nin en yaygın ve kalabalık kolu olan Cârûdiyye 

fırkasını tesis eden Ebü’l-Cârûd’un yeni bir ekol teşekkülünde oynadığı dikkat 

çekici role değinilmesinden kaynaklanmaktadır.  Çalışmamızda hadisçilerin ve 

Zeydî ulemanın onun hakkında söyledikleri, onun aktardığı hadislerin değeri, 

onu güvenilir veya zayıf gören alimlerin ifadelerinin senet ve metin açısından 

kritiği gibi başlıklar işlenmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Ebü'l-Cârûd, Cârûdiyye, Ehl-i Hadîs, Zeydiyye, Cerh ve 

Taʽdîl. 

                                                 
*  Doktora öğrencisi, Ankara Üniversitesi, İslam Hukuku Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye, 

alimohsenzaid1981@gmail.com, ORCID: 0000-0002-7159-0787 



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  101 
RTEÜİFD 

 

 

 

Abu Al-Jarud Ziyad bin Al-Mundhir between the Zaydiyyah and 

the People of Hadith in the context of Jarh and Ta’deel 

Abstract: There are many controversial issues in the Zaydi sect. Rather, the Zaydi 

sect as an idea and as a sect is considered a controversial issue in itself, especially 

among contemporaries. Zaydism, in terms of difference and denomination, was 

divided into several sections, especially among the later Zaydis of Yemen. This 

group here is from the window of wound and modification, and the research 

presents two scenes: the first for the Zaydi scholars and the second for the people 

of hadith. The hadith, as the Zaydis do not have a method for them in the men’s 

science, as this article shows. The purpose of this study is to explain the approach 

of the people of hadith in dealing with the wounded narrators through their 

dealings with Abu al-Jarud. The importance of studying the personality of the 

article comes from the Al-Jaroudia group, which is attributed to the personality 

of the article. It is the most prevalent Zaydi sect than other sects, and Abu al-

Jarud represents the starting point for the ideas that entered the Zaydi sect after 

the death of Zayd ibn Ali, to whom the Zaydi sect is attributed. Hadith scholars, 

and the article examines the evidence of the sayings that spoke about the 

character of the article with an explanation of the approach to dealing with the 

narratives of Abi Al-Jarud. 

Keywords: Abu al-Jaroud, Al-Jaroudiyah, Ahl al-Hadith, Zaydi, Jarh and Ta'dil 

 

من باب الجرح والتعديل الحديث وأهل الزيدية بين المنذر بن زياد الجارود أبو   

 ضيةق يعتبر وكمذهب كفكرة الزيدي المذهب إن بل الزيدي، المذهب في الجدلية القضايا هي كثيرة: ملخص

 ندع خصوصا أقسام عدة إلى انقسمت والملل الفرق حيث من فالزيدية المعاصرين، عند خصوصا بنفسه جدلية

 منهنا  الفرقة هذه زعيم عن والحديث الانقسام، هذا رأس في الجارودية فرقة وتأتي اليمن، زيدية متأخري

 دراسة أتيت ثم الحديث، لأهل والثاني الزيدية لعلماء الأول :مشهدين عرضي والبحث والتعديل، الجرح نافذة

 الجارود، بيأ المنذر بن زياد حول المشهدين في عرضه تم لما وتحليلية نقدية المقالة هذه وطبيعة المشهدين،

لرجال كما تبُين افي فن علم  لهم منهج لا الزيدية أن إذ الحديث، أهل منهج هو هناللرواة  النقدي المنهج أن كما

 .المقالة هذه

هم مع أبي والغرض من هذه الدراسة بيان منهج أهل الحديث في التعامل مع الرواة المجروحين من خلال تعامل

 هيف الة؛ى شخصية المقإل نسبتُ  التي الجارودية فرقة من حيث المقالة شخصية دراسة أهمية وتأتيالجارود، 

 إلى دخلت يالت للأفكار البداية نقطة الجارود أبو ويمثل فرق،ال من غيرها عن انتشارا الزيدية الفرق أكثر

 من قيل ما بين جمعي المقال وهذا يدي،الز المذهب إليه ينُسب والذي علي بن زيد موت بعد الزيدي المذهب

 الأقوال نيدأسا س المقالةدروت الفن، هذا علماء قبل من معه التعامل واقع وبين الجارود أبي في وتعديل جرح

 .الجارود أبي مرويات مع التعامل مع بيان منهج المقالة شخصية في تكلمت التي

 .لالجرح والتعدي ،الزيديةلحديث، أهل ا ،الجارودية ،الجارود أبو: المفتاحية الكلمات

 

  المدخل

 وقد ،تنسب فرقة الجارودية إلى أبي الجارود، وهذه الفرقة التي هي إحدى الفرق الزيدية، هي الأشهر من بينها

فرق   ست الأشعري الحسن أبو الإمام فعدهم: الزيدية فرق عدد في اخُتلِف
فرق   ثمان الزيدية أن المسعودي وذكر ،(1)

(2)، 

                                                 
 .66الإسلاميين واختلاف المصلين، ص  أبو الحسن علي بن إسماعيل بن إسحاق بن أبي موسى الأشعري، مقالات  1
 . 3/208أبو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر،   2



102  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

فرق   ثلاث أنهم التبصير في الإسفراييني وذكر
 ذكروا هؤلاء وكل ،(4)الإسفراييني قول يوافق ما الشهرستاني وذكر ،(3)

 فرق منأنها  اليمن زيدية عدتها وكذلك ،المنذر بن زياد الجارود أبي إلى نسبتها ذكروا ومعظمهم منها، الجارودية أن

 .الجارود أبي المنذر بن زياد إلى الجارودية نسبة في خلافا أعلم ولا ،(5)الزيدية

 كواقع، اليوم زيدية وبين الزيدي المنهج بين واضحا انفصاما هناك أن سيجد ،الزيدي المذهب في يطالع ومن

 كتاب يطالع من وسيجد السالفة، العصور أغلب في فردية تكون قد كنتوءات يظهر كان الانفصام هذا أن العلم مع

: اليوم المعاش الواقع مع المقارنة عند يظهر حيث ،الانفصام لهذا واضحة   صورة   ،يرالوز لابن والقواصم العواصم

أئمة الزيدية كانوا يقتنون كتب أهل الحديث،  فعلى سبيل المثال لتوضيح هذا الانفصام: مثال ما ذكره ابن الوزير، بأن 

عونها، وعليها إجازاتهم في رواية الحديث، وأنهم إذا مَلِكوا شيئا ه، وه، وحَفِظَ وبه، وصان وااغتبطمن كتب الحديث،  ويسم ِ

ع بينما في واقعنا المعاصر، نجد هجوما من زيدية العصر على كتب الحديث، فقد أقيمت مناظرات مع  ،(6)هووربما سم 

الزيدية في اليمن ، والتي طالت لساعات من أجل النقاش حول صحة كتب الأمهات الست لاسيما الصحيحين، وقد 

ض تلك المناظرات  التي كانت تحدث في مجالس العلم وأحيانا في الجامعات، فعندما يطالع الشخص ما في حضرتُ بع

كتب الزيدية سواء في كتب ابن الوزير أو في كتب غيره ويجد واقعا مخالفا لما في منهج الزيدية ولما في كتبهم 

 ن منهجهم وتراثهم.وتاريخهم، يستطيع يدرك حينها الانفصام بين الزيدية المعاصرة وبي

 وذلك الجارودية، فرقة شخصيات من شخصية أهم عن واضحة صورة لوضع الإسهام في المقالة هذه وتأتي

 .السابقة القناعات عن متجردة دراسة في

، مخترعة   :فرق ثلاث إلى اليمن في الجارودية متأخرو انقسم فقد، انتشارا   الزيدية الفرق أكثر هي الجارودية

 بن زياد الجارود أبي مع الحال وكذلك ،الباحثين لِ بَ قِ  من الأوفر النصيب لجاروديةل كان لذلك ،(7)وحُسينيَّة ومطرفيَّة،

 وتعديل جرح في مشهدين بين الأمر بداية في القارئ أضع أن رأيت وقد المقالة، هذه في بحثنا محل هو والذي ،المنذر

 شخصية وهو الجارود، لأبي الترجمة خلال من وذلك الحديث، اءعلم ومشهد ،الزيدية علماء مشهد: وهما الجارود أبي

ومظهر هذه التقلبات هو: أنه كان على  القناعات تلك تغير الأحداث كانت ما سرعان وقناعات فكرية تقلبات اعترتها

زيد بعد ، ثم سرعان ما ظهرت له أفكار تناقض فكر الإمام الزيدية إلى الإمامية من تحول فكر المذهب الإمامي، ثم

 زيد تابعف موت زيد بن علي، مثل رواية المثالب في الصحابة، وقد كان خروجه عن الإمامية بسبب خروج الإمام زيد،

 يكن لم فهو وأفكاره قناعاته على أث رَ   قد قمع من وأتباعه زيد ثورة أصاب ما ولعل، الزيدي المذهب إمام علي بن

 الطالبين مقاتل في جاء وقد خروجه، في المتحمسة الشخصيات من هافي كان فقد علي، بن زيد ثورة في مغمورا شخصا

فعندما بدأ الإمام زيد بالخروج، كان الناس يتوافدون عليه حتى  ،(8)جيشه في علي بن زيد بشعار صوته يرفع كان بأنه

ير من المناصرين وصل عددهم إلى أكثر من اثني عشرة ألف مبايع، والذي يظهر أنه في وسط هذا الزخم والعدد الكب

رفع أبو الجارود وأصحاب الإمام زيد سقف توقعاتهم في تحقيق النجاح لخروجهم، وعندما صدموا بخذلان أهل الكوفة، 

وقد تم حبس عدد كبير من المبايعين له في مسجد الأعظم بالكوفة من خلال حيلة من هشام بن عبد الملك وأصحابه، 

وه سوى مائتان ونيف، فانتهى الأمر بمقتل زيد وملاحقة أتباعه والتضييق حتى ما بقي بجانب زيد من الذين بايع

 .المنذر بن زياد عند الفكري التحول رئيسا في جزءا شكلت ، فهذه الأحداث والنتائج(9)عليهم

                                                 
 . 29 -27طاهر بن محمد الإسفراييني، أبو المظفر، التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، ص  3
 .1/157الملل والنحل، محمد بن عبد الكريم الشهرستاني،   4

 .3/457محمد بن إبراهيم بن الوزير، العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم،   5

 .345 /2 ،محمد بن إبراهيم بن الوزير، العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم  6
 .3/457، محمد بن إبراهيم بن الوزير، العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم  7

لي النجاشي، ع، وانظر: أبو العباس أحمد بن 133علي بن الحسين بن محمد بن أحمد، أبو الفرج الأصبهاني، مقاتل الطالبيين، ص انظر:  8

 .170رجال النجاشي، ص: 
 .139 – 131انظر: أبو الفرج الأصبهاني، مقاتل الطالبين، ص:   9



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  103 
RTEÜİFD 

 

وأبو الجارود وهو يمثل رأس الجارودية لا يعني ذلك أن جميع أفكار الجارودية صادرة منه، فلم يسجل لنا  

عن أبي الجارود غير فكرة المغالاة في آل البيت، والمثالب في الصحابة، وأما  -فيما أعلم  –ولا كتب الروايات  التاريخ

 –وهي فكرة الاعتقاد بأن الإمام علي سيرجع إلى الحياة الدنيا   –بقية أفكار الجارودية مثل فكرة الإيمان بالرجعة 

ا نسُبت للجارودية ولم تنسب لأبي الجارود نفسه، فأفكار ومعتقدات وغيرها من الأفكار، إنم (10)وفكرة تحليل المتعة

أبي الجارود، لم ينقل عنه من أفكار الجارودية غير المغالاة في آل البيت والقدح في الصحابة، وبعد هذا التوضيح 

 يمكننا هنا نقل بعض أفكار ومعتقدات الجارودية:

 :عد رسول اللهأيهم في أحقية علي بن أبي طالب للإمامة بر - ١

فكان هو الإمام من  ،بأن النبي صلى الله عليه وسلم نص على علي بن أبي طالب بالوصف لا بالتسمية :يقولون

 .(11)روا بذلك الصحابةفكفَّ  ،وعدم طلبه للوصف فهو كافر ،وأن من خالف عليا بعدم اتباعه في إمامته ،بعده

ة في منهجهم وتراثهم على اختلاف فرقهم إلا النادر، ولعله : هذا الرأي لا نجد من يقول به من الزيديملحوظة 

تم القضاء على  حينما ،، وأظن أن هذا كان رأيا لأبي الجارود في بداية الأمر(12) كان رأيا للجارودية في بداية عهدها

ذا الرأي مع مرور ه تفَ ثم خَ  ، فجاء هذا الرأي نتيجة لصدمة الانتكاسة التي حدثت لثورة الإمام زيد،ثورة الإمام زيد

 وتحول إلى التخطئة والله أعلم. الزمن،

 :رأيهم في إمامة المفضول - ٢

 .(13)بعدم جواز إمامة المفضول مع وجود الفاضل :يقولون

 .(14)رأيهم في إمامة من لم يكن من البطنين - ٣

تكون هذه الإمامة ن ولذلك فإمامة من جاء من غير نسل الحسن والحسي ،يرون بأن الإمامة مقصورة في البطنين

 .)15( عندهم غير شرعية

 :)البترية( (17)والصالحية (16)رأيهم في فرقتي السليمانية - ٤

 .(18)لأنهما لا يكفران أبي بكر وعمر السليمانية والبترية؛ فرقتي رونيكف ِ 

 : (19) هـ( 150)مات بعد  الجارود لأبي الزيدية ترجمة: أولا 

أبو  هـ( مِن رواة الإمام زيد بن علي وأسند له حديثا فقال: " 445علوي )ت ذكره محمد بن علي أبو عبد الله ال

أخبرنا محمد بن الحسين النخاس قراءة، قال: أخبرنا الحسن بن ، عليه السلام الجارود الكوفي تابعي، عن زيد بن علي

                                                 
 .518 /9كمال في أسماء الرجال، تهذيب الانظر: يوسف بن عبد الرحمن المزي،  10

 .77، 76 /4حل، ، وأبو محمد علي بن أحمد بن حزم، الفصل في الملل والأهواء والن1/67انظر: أبو الحسن الأشعري، مقالات الإسلاميين،   11

 .١١٠ - ١٠٩عبد الله بن محمد بن حميد الدين، الزيدية قراءة في المشروع وبحث في المكونات، ص   12
 .1/٦٤ين بن الحسن، العناية التامة في تحقيق مسألة الإمامة، عز الد  13

نسبة إلى بطن  "البطنين" مصطلح عند الزيدية يقصد به الحسن الحسين ابني الإمام علي بن أبي طالب ومن جاء من نسلهما وكلمة البطنين  14

 الحسن وبطن الحسن كما بينت وكما هو مشهور في كتبهم.
 .١/٢٨٤ بن حمزة، شرح الرسالة الناصحة بالأدلة الواضحة، المنصور بالله عبد الله  15

ادريس بن عبد الله  مَ ن سمَّ ن مَ وقد ذكر أنه مِ  ،وإلية تنسب فرقة الزيدية السليمانية ،م الزيديةتكل ِ وهو مُ  ،نسبة إلى سليمان بن جرير :السليمانية  16

مجمع البحور، لك، انظر: أحمد بن صالح بن أبي الرجال، مطلع البدور ومؤسس دولة الأدارسة بالمغرب وقد شكك بعض علماء الزيدية في ذ
2/352. 

انظر: . مذاهب الأخرى، وقد أثنى عليه الزيدية وغيرهم من الةيتزعم هذه الفرقة الحسن بن صالح بن حي الهمداني، إليه تنسب الفرقة الصالحي  17

 .7/361، والذهبي، سير أعلام النبلاء، 2/52، ومجمع البحور أحمد بن صالح بن أبي الرجال، مطلع البدور
 .٢٤أبو منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي الأسفراييني، الفرق بين الفرق، ص  18
أحمد هجرية انظر:  150لم يتم ذكر تاريخ محدد لوفاة أبي الجارود لكن معظم المؤرخين من الزيدية وأهل الحديث يذكرون أن الوفاة بعد عام   19

ب تقريب التهذي (، ابن حجر،436، عبد السلام الوجيه، أعلام المؤلفين، )ص 2/295ن أبي الرجال، مطلع البدور ومجمع البحور، بن صالح ب
 .188/  4، عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، (221)ص: 



104  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

نكاح إلا  بن علي  قالا: لاعن أبي الجارود، عن زيد بن علي ومحمد  علي السلولي، قال: حدثنا صالح بن أبي الأسود،

 الدين صارم ذكر، و(21)ـ( موثوقا في سند الحديثه 652) تحُميد بن أحمد الشهيد المحلي  واعتبره، (20)"بولي.

 القديم الزمن في رواياتهم على ويعتمد البيت، آل من ليسوا الذين الرواة من مجموعةفي مقدمة  هـ(914ت ) (22)الوزير

هـ(: 1092ت ) (24)الرجال أبي بن صالح بن أحمد وقال ،(23) والتضعيف التصحيح في هادهماجت إلى ويرُجع والحديث،

 روى الزيدية، من الجارودية تنسب وإليه النهدي،: وقيل الثقفي،: وقيل الهمداني، الكوفي المنذر بن زياد الجارود أبو"

: هـ( فقال 1375)ت بن الإمام الهادي الحسن  عبد اللهووثقه  ،(25)"واحد غير له ترجم عاملا ، عالما   وكان الترمذي، له

 إلى التفات ولا النواصب منه نالت وقد مأمون ثقة ... ،(26)بكنيته المشهور الكوفي الأعمى الجارود أبو المنذر بن زياد"

 علي، بن زيد الإمام أتباع خُلَّص من إنه: "(هـ1428) (28)المؤيدي الدين مجد عنه ،وقال(27)"الترمذي به واحتج قولهم،

  .(29)"لدعوته المجيبين بنصرته، القائمين عنه، الآخذين

 في ءجا ما خلال من أيضا ويتضح واضح، هو كما ويوثقونه الجارود أبي على يثنون الزيدية أن نرى وهنا

 .بالنواصب أسماهم مَن قبل من المنذر بن زياد تجريح رفض الصغرى الجداول

 :هـ( 150ت بعد ) الجارود لأبي الحديث أهل ترجمة: ثانيا

 أبى عن تحدث لا ": هـ( لأبي عوانة 182قول يزيد بن أبي زريع )ت  حاتم أبي لابن والتعديل الجرح في جاء

 .(30)".فأحرقه كتابه أخذ فإنه الجارود

هـ( حيث جاء في الكتاب  226قول الإمام يحيى بن يحيى النيسابوري )ت  إكمال تهذيب الكمالوذكُِر في كتاب 

 .(32) ": يضع الحديث-(31)«تاريخ نيسابور»فيما ذكره الحاكم في  - يى بن يحيىوقال يح: "

                                                 
 .66ين، ص: تسمية من روى عن الإمام زيد بن علي من التابع ،أبو عبد الله محمد بن علي العلوي  20

 .248/  1، الحدائق الوردية في مناقب أئمة الزيدية، حُميد بن أحمد الشهيد المحلي  21
علام، وأصبح المرجع هـ(، قرأ في شتى الفنون، وبرع حتى صار علما  من الأ834صارم الدين إبراهيم بن محمد بن عبد الله الحسني، ولد سنة )  22

ن علي بن محمد بهـ(. انظر: محمد 914م من العبادة والزهد، توفي في صنعاء سنة )في وقته، والمشار اليه بالفضيلة، وكان على جانب عظي

ن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي بوخير الدين  - 1/31بن عبد الله الشوكاني اليمني، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، 
 .1/66الدمشقي، الأعلام، 

 .155، 80، 79لوزير، الفلك الدوار في علوم الحديث والفقه والآثار، ص ا محمد بن صارم الدين إبراهيم  23

هـ(، ونشأ في 1029أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني، مؤرخ أديب وافر الاطلاع، من علماء الزيدية، ولد في الأهنوم )باليمن( سنة )  24
در الطالع بمحاسن هـ(. انظر: محمد بن عبد الله الشوكاني، الب1092)صنعاء وتوفي بها، من كتبه )مطلع البدور ومجمع البحور(، توفي سنة 

 .1/137لزركلي، الأعلام، وا - 1/52من بعد القرن السابع، 

 .2/295أبي الرجال، مطلع البدور ومجمع البحور،  بن صالح نب أحمد  25
نْدهَ العبدي، فتح الباب محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن مَ  ذكر ابن منده أن الذي كنى أبا الجارود هو يحيى بن معين. انظر: أبو عبد الله  26

 .204في الكنى والألقاب، ، ص 

 .1/432عبد الله بن الإمام الهادي الحسن بن يحيى القاسمي، الجداول الصغرى مختصر الطبقات الكبرى،   27
 26ي. ولد في دية في عصره، وأحد أكابر أهل البيت النبومجد الدين بن محمد بن منصور المؤيدي الحسني: عالم مجتهد مرجع علماء الزي  28

 يوم الثلاثاء م بعد قيام الوحدة اليمنية ترأس حزب الحق الإسلامي في اليمن. توفى رحمه الله1990شعبان بالرضمة من جبل برط، وفي سنة 

لزيدي الإسلامي. برابط: م. انظر: موقع المجلس ا2007سبتمبر سنة 18هـ، الموافق 1428السادس من شهر رمضان سنة 
(http://www.zaidiah.com/aticles/2252) 

 .1/212مجد الدين المؤيدي، لوامع الأنوار في جوامع العلوم والآثار وتراجم أولي العلم والأنظار،   29

 .3/546أبو محمد عبد الرحمن بن محمد ابن أبي حاتم، الجرح والتعديل،   30
ن النسخة التي عتاب تاريخ نيسابور للحاكم النيسابوري فلم أجده، ولعل النسخة المطبوعة عندنا ناقصة بحثت عن قول يحيى بن يحيى في ك  31

فارسية وترجم إلى العربية اطلع عليها العلامة علاء الدين مغلطاي أو أن الناقل وهم في ذلك بسبب أن كتاب تاريخ نيسابور للحاكم كتب باللغة ال

 صحيف.فكان فيه كثير من الأخطاء والت
 .122/  5علاء الدين مغلطاي، إكمال تهذيب الكمال،   32



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  105 
RTEÜİFD 

 

 يساوي ليس اللَّّ  عدو كذاب الجارود أبو المنذر بْن زياد": هـ( 233عن يحيى بن معين )ت  الكامل في وجاء

 أبَى بِحَدِيث الْفَزارِي   عَنهُ  يحدث ابكَذَّ  الْجَارُود أبَُو الْمُنْذر بن زِياَد" :معين بن يحيى وفي رواية الدوري عن ،(33)"فلسا

 .(34)"الْحِيطَان يثلم أنَ عليا أمَر وَسلم عَلَيْهِ  الله صلى النَّبِي أنَ جَعْفَر

هـ( كما ذكر عنه ابنه عبد الله: سمعت أبي يقول: "أبو الجارود زياد بن المنذر  241أحمد )ت  وقال الإمام

 .(35)متروك الحديث، وضعفه جدا"

 .(36)"فيه يتكلمون: "بقولههـ(  256)ت  بخاريال وذكره 

  . (37)"زياد بن المنذر أبو الجارود كوفي ضعيف الحديث واهي الحديثهـ(: "  264وقال أبو زرعة )

أبو عُبيَد الآجري: سألت أبا داود عن زياد بْن هـ( كما جاء في التهذيب للمزي: " 275أبو داوود )ت  وَقاَل

 . (38)"كذاب، سمعت يحيى يقوله المنذر أبي الجارود، فقال:

  . (39)"منكر الحديث جدا: "هـ(٢٧٧ت )وقال أبو حاتم الرازي 

 .(40)"شيعي  "هـ(:  292البزار )ت  أبو بكروقال 

 .(41)الحديث" متروك": هـ( 303)ت  النسائيقال و

 .(42)"كذاب خبيث، يروى عنه الفزارىهـ( " 319وقال عنه أبو القاسم عبد الله البلخي )ت 

 وآله، عليه الله صلى الله رسول أصحاب مثالب في الحديث يضع رافضيا ، كان: "هـ( 354)ت  حبان ابن قالو

 .(43)"حديثه كتابة تحل لا ،أصُول مَاله أشَْيَاء الْبيَْت أهل فضََائِل عَن ويروي

أمليتها مع سائر أحاديثه وهذه الأحاديث الذي " :بعد أن سرد أحاديث زياد ابن المنذر هـ( 365)ت  قاَلَ ابنُ عَدِي

التي لم أذكرها عامتها غير محفوظة وعامة ما يروي زياد بْن المنذر هذا في فضائل أهل البيت، وَهو من المعدودين 

 .(44)"من أهل الكوفة الغالين

 .(45)هـ( : "أبو الجارود ضعيف" 385وقال الدارقطني )ت 

مُنْذر أبَوُ الْجَارُود الثَّقَفِي  رَدِيء يروي الْمَناَكِير فِي زِياَد بن الْ هـ(: " 405وقال الحاكم النيسابوري )ت 

 . (46)"الْفضََائِل

                                                 
 .4/132أبو أحمد بن عدي الجرجاني، الكامل في ضعفاء الرجال،   33

 .3/366يحيى بن معين بن عون بن زياد بن بسطام بن عبد الرحمن المري بالولاء البغدادي، تاريخ ابن معين )رواية الدوري(،   34

 .3/382الشيباني، العلل ومعرفة الرجال،  أحمد بن محمد بن حنبل  35
 .3/371محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله، التاريخ الكبير،   36

 .546 /3أبو محمد عبد الرحمن بن محمد ابن أبي حاتم، الجرح والتعديل،   37

 .518 /9تهذيب الكمال في أسماء الرجال، يوسف بن عبد الرحمن المزي،   38
 .546 /3أبو محمد عبد الرحمن بن محمد ابن أبي حاتم، الجرح والتعديل،   39

 .179/  1علي بن أبي بكر الهيثمي، كشف الستار عن زوائد البزار،   40

 .44عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي، الضعفاء والمتروكون، ص وأب  41
 .372 /2ل الأخبار ومعرفة الرجال، أبو القاسم عبد الله البلخي، قبو  42

 .1/306الضعفاء، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البسُتي المجروحين من المحدثين و  43

 .136/  4 ،الكامل في الضعفاءابن عدي،   44
جارود، كوفي عن زياد بن المنذر أبو ال : "(154 /2والمتروكون للدارقطني ) الضعفاء. جاء أيضا في 52/  4الدارقطني، سنن الدارقطني،   45

نظر: ابن الجوزي، ا". وقد نقل ابن الجوزي عن الدارقطني أنه قال في أبي الجارود: "متروك الحديث". أبي الطفيل، وأبي جعفر محمد بن علي

 .301/  1الضعفاء والمتروكون، 
 .(139)ص:  ،ري، المدخل إلى الصحيحأبو عبد الله الحاكم النيسابو  46



106  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

زِياَد بن الْمُنْذر أبَوُ الْجَارُود الْكُوفِي الثَّقَفِي  صَاحب الْمَذْهَب الردي روى الْمَنَاكِير هـ(: " 430وقال أبو نعيم )ت 

 .(47)"فِي الْفضََائِل وَغَيره عَن الْأعَْمَش ترََكُوهُ 

 بين لجمعا وعندليس فيها من وثقه،  المنذر بن زياد في الحديث أهلالمذكورة آنفا من أقوال  الأقوال وهذه

 .المنذر نب زياد وتجريح تعديل حول النظر وجهات في الشاسع البون نجد الحديث وأهل الزيدية مشهد أعني المشهدين

ها بالترتيب نألمنذر من خلال الذي مر معنا قبل قليل يجد جرح أهل الحديث لزياد بن األفاظ والمتأمل في ذكر 

 اية الدوري "، وفي روفلسا يساوي ليس اللَّّ  عدو كذاب. 3. يضع الحديث، 2، فأحرقه كتابه أخذ. 1الزمني كالآتي: )

. متروك 4"،  الْحِيطَان يثلم أنَ لياع رأمَ وَسلم عَلَيْهِ  الله صلى النَّبِي أنَ جَعْفَر أبَى بِحَدِيث الْفَزارِي   عَنهُ  يحدث كَذَّاب

، دامنكر الحديث ج. 7، كذاب، سمعت يحيى يقوله. 6، كوفي ضعيف الحديث واهي الحديث. 5الحديث وضعفه جدا 

 لبمثا في الحديث يضع رافضيا ، كان. 11، عنه الفزارى يكذاب خبيث، يرو. 10. متروك الحديث، 9. شيعي، 8

. 12، حديثه كتابة حلت لا أصُول مَاله أشَْياَء الْبَيْت أهل فَضَائِل عَن ويروي وآله، هعلي الله صلى الله رسول أصحاب

ب الردي روى الْمَناَكِير فِي الْفَضَائِل الْكُوفِي الثَّقَفِي  صَاحب الْمَذْهَ . 14، رَدِيء يروي الْمَناَكِير فِي الْفضََائِل. 13ضعيف 

 (. وَغَيره عَن الْأعَْمَش ترََكُوهُ 

 ،الجارود أبي عن تكلموا الذين الزيدية أن نجد ترجمة الزيدية وأهل الحديث لزياد بن المنذر، في التأمل ندوع

 السند، والغالب عندهم أنهم لا يذكرون (48)المراسيل قبول من مذهب الزيدية لأن ؛عاصروه أو معه عاشوا ممن ليسوا

ي كتابه العواصم والقواصم عند إنكاره على جمال الدين بل يختصرونها ويذكرون متن الحديث كما ذكر ابن الوزير ف

. 1حيث اشترط جمال الدين لقبول الأحاديث:  -وذلك في معرض جداله معه، وفي معرض الجواب والرد -شيخه، 

بأن  ، فأجابه ابنُ الوزير:وعدالة من عدَّل المعدل. 4وعدالة مَن عدَّلهم، . 3ومعرفةَ عدالتهم . 2معرفةَ رجال الأسانيد، 

الذي اشترطه لا يوجد في أحاديث الزيدية،
 

 الجرح في صنفلا يوجد فيهم من و الرواية بعلمتهتم  لموأن الزيدية 

ولهذا نجد أن الزيدية لم تذكر الأسانيد عند تعديلها لأبي الجارود، ولم تنقل عن معاصري  ؛(49)واحدا مصنفا والتعديل

 ،المدح لا ذمه يفيد ما الإمامية الشيعة كتب في وجد وقد ،عديله دون إسنادمسندا، بل يذكرون ت زياد ابن المنذر تعديلا

، وكان أبو الجارود مكفوفا (50)البحر وذكر أن سرحوبا اسم شيطان أعمى يسكنسماه سرحوبا جعفر  اأبفمن ذلك أن 

 ونقل الشيخ المفيد عدة أقوال في ذم أبي الجارود منها:  أعمى،

إن  :فقلبته، فقال أبو عبد الله (51)جارية معها قمقم فمرت بنا ،د أبي عبد الله: كنا عنقالحكى عن أبي نصر  .1

 هذه الجارية هذا القمقم، فما ذنبي. كما قلبتْ  ،ب أبي الجارودلْ قَ  بَ لَ الله عز وجل قد قَ 

 ها.يموت إلا تائ قال لي أبو عبد الله: ما فعل أبو الجارود، أما والله لا :ن أبي أسامة، قالع .2

حفصة وأبا الجارود، فقال: كذابون، مكذبون،  صير قال: ذكر أبو عبد الله كثير النوا وسالم بن أبيعن أبي ب .3

 .(52) كفار، عليهم لعنة الله

  وهذا الجارود، أبي توثيق في رواية أسند مَن فيها أجد فلم الزيدية، كتب مصادر من لي توفر فيما بحثت وقد

 أن إلا أسلفت، كما الرجال بعلم الاهتمام عدم عن ناتج وذلك منها؛ لمتأخرةا أو القديمة سواء الزيدية كتب في ملاحظ

 وإن ،معدودة مؤلفات صورة في ،الحديث وعلم ،الرجال وتراجم ،الإسناد بقضية الاهتمام حاولوا الزيدية متأخري

 والزيدية قواعد، علوهاج الآراء هذه على وبناء الحديث، أهل تراجم من ونقل   ،الزيدية لآراء تجميع   عن عبارة كانت

                                                 
 .(83)ص: أبو نعيم الأصبهاني، الضعفاء،   47
لسند سواء كان من االانقطاع في عندهم الزيدية لأن بالمرسل  عندما تسند الزيدية للحديث ويكون السند منقطعا أو معضلا فقد تصفه الزيدية  48

صفى في أصول . انظر: أحمد بن محمد بن علي الوزير، الميسمونه مرسلاأكثر بدايته أو من وسطه أو من آخره وسواء كان راوي واحد أو 

 .90انظر: أحمد بن محمد لقمان الكاشف لذوي العقول عن وجوه معاني الكافل بنيل السؤول، ص و -. 193الفقه، ص
 .1/327محمد بن إبراهيم بن الوزير، العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم،   49

 . 7/83حسن الأمين، أعيان الشيعة، : انظر  50

أسِْ. انظر: ابن الأثير،   51 ن فيِهِ الْمَاءُ مِنْ نحُاس وَغَيْرِهِ، وَيكَُونُ ضَيَّق الرَّ  .110 /4 ،ريب الحديث والأثرغالنهاية في  القمُْقمُ: مَا يسَُخَّ
  16انظر: الشيخ المفيد، المسائل الجارودية، ص:   52



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  107 
RTEÜİFD 

 

 فيهم يوجد لا علمي حد على أنه إلا (53)الحديث أهل مدرسة نضوج قبل  نشأوا كونهم يةالفقه المذاهب بقية حال حالهم

 ومن هـ( 277) ت  حاتم وأبيهـ(  234)ت  المديني ابن زمن في أقصد الحديث أهل زمن في الرجال علم في برز مَن

 ،القرون هذه طول فعلى ،هموأمثالهـ(  748)ت  الذهبي بزمن مرورا هـ(  463)ت  ديالبغدا الخطيب مثل بعدهم جاء

 منهم.  والرواة الرجال علم في برز من أعرف لا

 ،الجارود باأ عاصر من إلى الروايات بعض أسندوا أنهم سنجد ،الحديث أهل عند الثاني المشهد إلى نأتي وعندما

 .الآتي التفصيل في معنا سيأتي كما

 هم هـ( 150)ت بعد  الجارود لأبي الزيدية من والتعديل التوثيق نقل من أن: المشهدين رواية في ملاحظوال

حُميد بن ل مث القرن الخامس بعد وما هـ(  445مثل محمد بن علي أبو عبد الله العلوي )ت  الخامس القرن في الذين

 من أن فسنجد لزيديةا غير عند أما آنفا، بينت كما اسند اعندما أثنوا عليه لم يذكرووـ(، ه 652) تأحمد الشهيد المحلي 

 .رواياتهم ويسندون بعدهما وما الثالثالثاني و القرن في هم المنذر بن زياد في تكلم

 :الحديث أهل روايات ومناقشة دراسة

 دأور فقد المنذر، بن زياد ترجمة في الحديث أهل روايات بعض على الضوء بعض ألقي أن هنا وسأحاول

 : كالآتي وهي المنذر بن زياد جرح في أسانيد الكامل كتاب صاحب

 ليس اللَّّ  عدو كذاب الجارود أبو لمنذرا بْن زياد: قال يَحْيى، عَن صالح، بن معاوية حَدَّثنَا حماد، ابن حَدَّثنَاَ -1) 

 .فلسا يساوي

ثُ  كَذَّاب   الْجَارُودِ  بوُأَ  الْمُنْذِرِ  بْن زياد: قال يَحْيى، عَن العباس، حَدَّثنَا حماد، ابن حَدَّثنَا - 2  مَرْوَانُ  عَنْهُ  يحَُد ِ

ُ  صَلَّى النَّبِيَّ  أنََّ  جَعْفَر   أبَِي بِحَدِيثِ  الْفَزَازِي    .الحيطان بثلم لياع أمر وَسلَّمَ  عَليَهِ  اللَّّ

، عَبد حَدَّثنَا حماد، بن حَدَّثنَاَ - 3  .المنذر بْن زياد وَهو ديث،حال متروك الجارود أبو قال أبيه عن اللَّّ

 منه سمع جعفر أبي وعن عطية سمع الثقفي الجارود أبو المنذر بْن زياد قال البخُارِي   حَدَّثنَا الجنيدي، حَدَّثنَاَ - 4

 (54).(مَعِين بن رماه معاوية بْن مروان

 : كالآتي فسنجدها الحديث علم منظور من الأسانيد الأربعة هذه إلى نظرنا وإذا

 :الأول دالسن

 حماد بن أحمد بن محمد بشر أبو هوف حماد ابنعند : فهذا السند متصل برواته إلا أن هناك ملحوظة وهي

 وهو. روايته في يقدح لا فيما فيه تكلموا إنما لأنه روايته؛ في يجرح لا الكلام هذا أن إلا كلام فيه ورد وقد الدولابي

                                                 
ربعة، والمقصود علم الحديث لم يكتمل ولم ينضج نضوجا كاملا إلا في مرحلة متأخرة عن مرحلة وزمن أئمة المذاهب الأانظر: المقصود بأن   53

ن الثالث أقصد في بنضوج مدرسة الحديث هنا هو أن عصر التدوين لعلوم الحديث لم يكتمل ذلك التدوين إلا في القرن الثالث، وما قبل القر

بدأ التدوين للحديث بطلب  ية التدوين وليس اكتمال التدوين ومعظم هذه البدايات بدأت من منتصف القرن الثاني فعندماالقرن الثاني كانت فيه بدا
كجامع معمر بة هـ( لما عنده من أحاديث وتتابع العلماء في الكتا 123هـ(  فكتب الزهري )ت  101رسمي من الخليفة عمر بن عبد العزيز)

 198 توجامع سفيان بن عيينة )  ،هـ( 167) ت ، ومصنف حماد بن سلمة هـ( 161) ت سفيان الثوري  ، وجامعهـ( 154) ت بن راشد 

بوام علوم الحديث أ. وهذه الكتابات تعتبر تجميع للحديث في أبواب وجوامع ومصنفات وأما في القرن الثالث فقد تم اكتمال التدوين في هـ(
ذا، فأفرد العلماء خاصا مثل علم الحديث الصحيح، وعلم المرسل، وعلم الأسماء والكنى، وهك أصبح كل نوع من أنواع الحديث علماالمتنوعة ف

.  والإمام زيد 61 – 58، واكتمل التدوين في هذا القرن. انظر: نور الدين عتر، منهج النقد في علوم الحديث، ص: كل نوع منها بتأليف خاص

منه كان في بداية زهـ(  179( ماتا قبل أن تشتد وتقوى حركة التدوين والإمام مالك )ت هـ 150هـ(، والإمام أبو حنيفة )ت  122بن علي )ت 
نبل وعلي ابن المديني التدوين وقد ألف هو حينها الموطأ، ووأما الإمام الشافعي فقد جاء في زمن أئمة علم الحديث مثل ابن معين وأحمد بن ح

 عندهم.  ج علم الحديث واكتماله، وهذا ليس تبريرا لهم وإنما توصيف للواقعوأمثالهم؛ لذلك قلت أن المذهب الزيدي نشأ قبل نضو

 
 .4/132ابن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال،  54



108  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

 قالها التي التهم حجر ابن استبعد وقد(55)وإسناده، الدولابي رواية في سلي الكلام بأن ،الدارقطني كلام من أيضا واضح

 .بالصواب أعلم والله  (57)الحافظ بالإمام وصفه له ترجم عندما الذهبي أن كما (56)الدولابي، في عدي ابن

 : الثاني السند

 الرواية على هتأثير وعدم آنفا الكلام سبب ذكر تم وقد الدولابي حماد ابن حول فيه تكلم ما إلا مطعن فيه ليس

 .والإسناد

 : الثالث السند

 .حوله الملاحظات وجود حيث من الثاني السند نفس السند وهذا

 :الرابع السند

 . إمام والبخاري ثقة فالجنيد غبار عليه ليس السند وهذا

  الجارود أبي عيفتض حول نقلها التي الأسانيد معظم بصحة القول نستطيع ،كتابه في عدي ابن نقله ما خلال ومن

 الجارود أبا عاصروا ممن يكونوا لم فيه تكلموا الذين العلماء أئمة عن نقلت التي الأسانيد كل أن إلا المنذر، بن زياد

 في اعتمدوا كلهم فسنجدهم المنذر بن زياد في القول عدي ابن عنهم نقل الذين العلماء على نظرة ألقينا ولو به، واحتكوا

 الجرح، سبب بين من هو معين ابن لأن" معين ابن رماه" الرابع السند في البخاري قال ولذلك معين بن يحيى من النقل

بعد عام  بينما يذكر المترجمون أن وفاة زياد كانت هجرية وخمسون وثمانية مائة عام في ولد -معين بن يحيى أي- وهو

 والمعاصرة اللقاء فإمكانية، (59)واطلاع وعلم يةدرا عن نقل ما عنه ينقل حتى به محتكا يكن لم فهو ، (58)هجرية 150

 المنذر بن زياد عن معين بن يحيى كلام يكون وبالتالي ومائة، وخمسين ثمَان سنة في توفي معين ابن لأن ممكنة غير

 نقله لما بالنسبة هذا الصحابة، في المثالب نقل من عنه رفعُ  ما خلال ومن المنذر بن زياد مرويات خلال من هو نماإ

 .عدي ابن

 ،حاتم وأبي، معين بن ويحيى ،حنبل بن وأحمد ،زريع بن يزيد :عن روايات الجرح في نقل فقد حاتم أبي ابن أما

 في ورود ما عن النظر بغض- زريع بن يزيد باستثناء المنذر بن زياد وفاة بعد ولدوا هؤلاء وكل ،(60)زرعة وأبي

 وحسب ،تقريبا ثلاثة أو بعقدين المنذر بن زياد لوفاة مقاربة وفاته تكان فقد -مقال من عقبة بن محمد طريق عن الرواية

 أحرق قد بأنه الجرح سبب بين وقد ،له معاصر وهو بن المنذر زياد في تكلم الذي الوحيد هو زريع بن فيزيد بحثت ما

 سبب أن ذكر الذيو التثبت، وعدم الوهم أو الاختلاط من يؤمن فلا حفظه من يحدث صار أنه المعنى وكأن ،(61)كتبه

ويحيى ين يحيى النيسابوري كما ذكرنا سابقا، ولعل النيسابوري تابع  معين ابن والوضع للأحاديث الكذب هو الجرح

ابن معين لمكانة ابن معين في هذا الفن، ونلاحظ أن كثيرا من العلماء الكبار من الذين ترجموا لأبي الجارود لم يذكروا 

ي في جرح أبي الجارود، فقد سردوا أسماء علماء كُثرُ من الجارحين ولم يذكروا قول قول يحيى بن يحيى النيسابور

                                                 
 .14/310الذهبي، سير أعلام النبلاء،  55

 .10/463أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، تهذيب التهذيب،  56

 .14/310الذهبي، سير أعلام النبلاء،   57
ين من الزيدية وأهل ذكرنا سابقا عند بداية ترجمة الزيدية لأبي الجارود أنه لم يتم ذكر تاريخ محدد لوفاة أبي الجارود لكن معظم المؤرخ 58

 هجرية. 150الحديث يذكرون أن الوفاة بعد عام 

معين في رميه  لمرتكزات التي ارتكز عليها ابنالصورة للقارئ عن المنطلقات وا أوضحإلا أنني  الجرحالمعاصرة واللقاء ليست شرطا في  59
الجارود بالكذب  أن الذي اعتمد عليه ابن معين في رمي ابن كما سيأتي معنا في هذا البحث: لابن الجارود بالكذب وهي كما أخبر ابن عدي

روايات أطلق ابن ناء على وجود هذه الاقب في آل البيت ويغالي فيها وبنهي روايات ابن الجارود لأنه يروي مثالب في الصحابة ويروي الم

  معين وصف الكذب.
  .546 /3أبو محمد عبد الرحمن بن محمد ابن أبي حاتم، الجرح والتعديل، نظر: ا 60

ادق وتابع الإمام لم أجد من ذكر سبب إحراق أبو الجارود لكتبه، والذي أظنه أن السبب في ذلك هو تحول آراءه فبعد أن ترك أبا جعفر الص 61

ن مرويات بسبب د عند دعوته للخروج تغيرت قناعاته بعد الذي حدث من هزيمة وانتكاسة للإمام زيد وأصحابه فلم يعد يؤمن بما عنده مزي
 ذلك فأحرق كتابه وقد يكون هناك سببا آخر والله أعلم بالصواب.



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  109 
RTEÜİFD 

 

مَا رَأىَ يَحْيَى بنُ يَحْيَى مِثلَْ نَفْسِهِ، يحيى بن يحيى النيسابوري، مع أن يحيى بن يحيى إمام فقد قال عنه الإمام أحمد : "

علماء الحديث أن يغفلوا عن ذكر قوله، خصوصا أنهم قد ذكرو من هو "، فمثل هذا الإمام ما كان لوَمَا رَأىَ النَّاسُ مِثلْهَُ 

، والمزي في (63)، وابن الجوزي في كتابه الضعفاء والمتروكين(62)ابن عدي في كتابه الكاملدونه بدرجات، فهذا 

ام يحيى بن الإمأن ، كل هؤلاء لم يذكروا (66)، وفي ميزان الاعتدال(65)، والذهبي في تاريخ الإسلام(64)تهذيب الكمال

ح أبا الجارود بالوضع،  النيسابوري ىيحي هـ( في كتابه إكمال تهذيب  762كما نقله عنه العلامة مغلطاوي )ت  -جر 

أن ابن عدي وابن الجوزي والمزي والذهبي يتوسعون في ذكر أقوال الجارحين مع  ،-الكمال بأنه: "يضع الحديث" 

ما يشير إلى أن أصل الجرح بالكذب إنما جاء من قبل ابن معين، أضف وهو  والمعدلين، ومع أن يحيى بن يحيى إمام،

 حاتم أبو مثل الأئمة بقية أما ،إلى ذلك أن الإمام البخاري صرح بأن الذي رمى أبا الجارود بالكذب هو يحيى بن معين

 رمي سبببأن  يعد ابن ذكر وقدولم يصفوه بالكذب،  الحديث في وضعفه توهينه ذكروا إنما زرعة وأبو حنبل وابن

 والمعروف ،(67)في ذلك ويفرط غيرهم ثلب في و البيت أهل فضائل في لأحاديث   روايته ر هوالمنذ بن لزياد معين ابن

 : المقال ليتضح الأمثلة بعض هنا وسأضرب ،(68)الجرح في الناس أشد من معين ابن أن والتعديل الجرح أهل عند

 كذاب أنه: مرة الواسطي عاصم بن علي بن عاصم عن قال معين ابن أن :الكامل كتابه في عدي ابن ذكر فقد

، (69)صحيحه في البخاري عنه روى قد عاصم أن العلم مع .الناس سيد أنه وأخرى ،بشيء ليس أنه ورواية ،كذاب بن
الرواة فرواية البخاري هنا عن عاصم هي طريقته في الرواية عن الرواة المتكلم فيهم فهو رحمه الله إذا لم يعرف حال 

الذين تكلموا فيهم بقدح ، بمعنى أنه لا يعرف صحيح رواياتهم من ضعيفها،  فهو حينئذ لا يروي لهم ولا يكتب حديثهم،
(70) 

وأما من عرفهم وفرق بين رواتهم الصحيحة والسقيمة انتقى من رواياتهم ما يحقق استخراج الرواية الصحيحة من بين 

 .  (71)الروايات السقيمة

 يكتب بأس به ليس أنه ،رواية معين ابن عن عدي ابن نقل فقد ،وكيع أبي مليح بن الجراح في الحال وكذلك

 وهو الحديث، ضعيف أنه مَعِين بْن يحيى عَن رواية الكمال تهذيب في المزي الإمام وذكر (72)ثقة أنه وثانية ،حديثه

 وهذا (74)الحديث يضع كان مليح بن الجراح نأ زعم معين ابن أن حبان ابن ذكر كما ،(73)الحماني يَحْيَى أبي من أمثل

، ومن أدلة عدم دقة وصف ابن معين لأبي الراوي على الكذب صفة إطلاق في يتثبت لا قد معين ابن أنإلى  إشارة فيه

الجارود بالكذب وأنه غير صحيح: أن كثيرا من العلماء لم يقولوا بمثل قول ابن معين، بل أشار إلى أن حال أبي الجارود 

الضعف، وأن توصيف الكذب هو من ابن معين كما سيأتي معنا في قول البيهقي أيضا، ومن الأدلة أيضا على أن  هو

وصف الكذب لأبي الجارود وصف غير صحيح: هو أن رواية الدوري في جرح ابن معين لأبي الجارود بالكذب قد 

 صلى النَّبِي أنَ جَعْفَر أبَى بِحَدِيث الْفَزارِي   عَنهُ  يحدث ذَّابكَ  الْجَارُود أبَوُ الْمُنْذر بن زِياَد"جاءت مفسرة وهي كالآتي: 

                                                 
  .4/132أبو أحمد بن عدي الجرجاني، الكامل في ضعفاء الرجال،   62

 .    301 /1لضعفاء والمتروكون، ابن الجوزي، ا  63

  . 518 /9يوسف بن عبد الرحمن المزي، تهذيب الكمال في أسماء الرجال  64
 .  370 /4 ،868 /3الذهبي، تاريخ الإسلام   65

 .93 /2الذهبي، ميزان الاعتدال،   66

 .4/136ابن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال،  67
، وذكر ابن (172: ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل )ص. انظر: الذهبي، متعنتون ،لجوزجانيوا ،وأبو حاتمذكر الذهبي أن ابن معين،  68

عين وأحمد، ويحيى مومن الثالثة: يحيى بن  ثم ذكر في الطبقة الثالثة فقال: " أن كل طبقة من نقاد الرجال لا تخلو من متشدد ومتوسطحجر 

 .482 /1ب ابن الصلاح النكت على كتا". انظر: ابن حجر، أشد من أحمد
هْ   69 ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قاَلَ: سَألََ رَجُل  رَسُولَ كما جاء في البخاري بلفظ: "حَدَّثنَاَ عَاصِمُ بْنُ عَلِي  ، قاَلَ: حَدَّثنَاَ ابْنُ أبَيِ ذِئْب ، عَنِ الز  ِ، عَنْ سَالِم   رِي 

ِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ، فَقاَلَ: مَا  عْفرََانُ وَ لاَ يَلْبسَُ القمَِيصَ »يَلْبسَُ المُحْرِمُ؟ فَقاَلَ: اللَّّ ، لاَ السَّرَاوِيلَ، وَلاَ البرُْنسَُ، وَلاَ ثوَْب ا مَسَّهُ الزَّ ، وَلاَ وَرْس 

انظر: محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري، صحيح البخاري، «" عْبيَْنِ لكَ فمََنْ لَمْ يجَِدِ النَّعْليَْنِ فَلْيَلْبسَِ الخُفَّيْنِ، وَلْيقَْطَعْهُمَا حَتَّى يكَُوناَ أسَْفلََ مِنَ ا
1/82. 

، العلل الكبير" انظر: الترمذي،  وَكُل  رَجُل  لَا أعَْرِفُ صَحِيحَ حَدِيثهِِ مِنْ سَقِيمِهِ لَا أرَْوِي عَنْهُ وَلَا أكَْتبُُ حَدِيثهَُ  وقد صرح البخاري بذلك فقال: " 70

 .(394)ص: 
 . 383، ص: منهج الإمام البخاري في انتقائه من أحاديث الرواة المتكلم فيهمذا ما يسميه البعض بطريقة الانتقاء، انظر: بشير السيد، وه 71

 .2/410ابن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال،  72

 .4/519يوسف بن عبد الرحمن المزي، تهذيب الكمال في أسماء الرجال،  73
 .1/219المحدثين والضعفاء والمتروكين،  ابن حبان، المجروحين من  74



110  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

. فبينت رواية الدوري هنا السبب وهو أن أبا الجارود يروي حديثا عن (75)"الْحِيطَان يثلم أنَ عليا أمَر وَسلم عَليَْهِ  الله

لم تفسر سبب وصف الكذب وهي كالآتي:  بن صالح الأشعري ةالنبي بأنه أمر عليا أن يثلم الحيطان، بينما رواية معاوي

 .(76)"فلسا يساوي ليس اللَّّ  عدو كذاب الجارود أبو المنذر بن زياد"

بي أرواية بسبب وعند النظر في سبب إطلاق ابن معين لوصف الكذب كما جاء في رواية الدوري، نجد أنه 

مال، فلعل صاحب ال لغير إلا بطيب نفس منالأصل المتفق عليه تحريم مال ا ، وذلك لأنم الحيطانلحديث ثل الجارود

ذا الإشكال في هذه الرواية بسبب مخالفته للأصل المذكور، والجواب على هالجارود  يكذب ابرأى  معين مام ابنالإ

 يث المعنى:في أبي الجارود بروايته لحديث ثلم الحيطان هو من جانبين الأول جواب من حيث الرواية والثاني من ح

جاء  ففي كتاب حديث شيخ الثغر الحافظ لوين المصيصي: أن هذا الحديث لم ينفرد به أبو الجارود الجواب الأول

كان إذا سافر أمر عليا »فيه: "حدثنا لوين، قال: حدثنا شريك، عن جابر، عن أبي جعفر، أن النبي صلى الله عليه وسلم 

 .(77)"ليأكل الناس من التمر الحيطان رضي الله عنه أن يثلم

أحدكم بحائط فليأكل  "إذا مرَّ  أنه قال: - رضي الله عنه -روي عن عمر  أنه قد اب من حيث المعنى:والجو

واختلف فيها عادة في أول الإسلام  تانهي مسألة فقهية، وهي أنها ك وهنا مسألة الأكل من الحائط .(78) "...منه

، شريك ه في ذلكبل تابع ،الحديث المنذر بن زيادولم ينفرد ب ،ثر من جهة المعنىفعليه فلا نكارة في الأ، (79)الفقهاء

 في رواية الدوري التي جاءت مفسرة للكذب.  التهمة بالكذاب لا تستند لحجة منطقية ةعلتكون ف

 الإمام منه يسلم لم معين ابن أن وهوعلى اطلاق ابن معين لوصف الكذب في عير موضعه:  آخر مثالا وهاك

 معِين ابْن آذىَ قد :قال ،للشافعي معين ابن رمي طرق   من صح قد بأنه البر عبد بنا عن الذهبي نقل فعندما ،الشافعي

 . ( 80)كَلَامه الى النَّاس يلْتفَت وَلم ،بذلك نَفسه

 العلماء منهجية أشرح لكنني الجرح في الحجة فهو ،معين بن يحيى المحدثين إمام شأن من نقلل لا هنا ونحن

 .نفاآ بعضها أوردت كما الحديث علماء به يأخذ لم معين لابن تجريح من مفك معين ابن تجريح مع التعامل في

 السبب عدي ابن ذكر ولذلك الشديدة، وعباراته الجرح في بشدته معروفا كان معين ابن أن هذا كل من والشاهد

 ويفرط غيرهم في مثالب أيضا وروايته البيت أهل لفضائل المنذر بن زياد رواية سببها أن لزياد معين ابن رمي في

ن أحاديثه الجارود أبا وأنفيها،   أبو رواها التي الأحاديث أن إلى يشير عدي ابن ولعل ،(81)نظر فيها عنهم يروي عَمَّ

 زياد أن إلى يشير وهذا -وسأضرب أمثلة على على هذه الروايات  -  عنهم نقل الذين الرواة جهة من نظر فيها الجارود

 متروكة أحاديثه يسمونويحيى بن يحيى النيسابوري  معين بن يحيى دون العلماء ولذلك الكذب يتعمد يكن لم المنذر بن

إن التهمة بالكذب تكون ناتجة عن تفرد راوي برواية يكونَ فيها مُخالِفا  للقواعِدِ ، كما قال ابن حجر: "موضوعة وليست

لذلك من كان هذا حاله  ،يكذب في حديث النبين لم إالمعلومةِ فيتهم بالكذب لذلك أو أنه يعرف عنه الكذب في الكلام و

يقال له متهم بالكذب ويسُمى الحديث الذي يرويه حديث متروك، أما من يكذب في حديث النبي فيقال عنه كذاب وليس 

ولذلك نجد حكم ابن حجر على حديث أبي الجارود  ؛(82)"متهم بالكذب ويسمى الحديث الذي يرويه حديث موضوع

                                                 
 .3/366يحيى بن معين، تاريخ ابن معين )رواية الدوري(،   75

 .4/132أبو أحمد بن عدي الجرجاني، الكامل في ضعفاء الرجال،   76

 14ص:  ،حديث لوين المصيصي، أبو جعفر محمد بن سليمان المصيصي  77
 . 53/  2انظر: ابن كثير، مسند الفاروق،   78

ك عادة بعمل ذلك كما الأصل المتفق عليه تحريم مال الغير إلا بطيب نفس منه، فإن كانت هنايقول القرطبي في مسألة الأكل من الحائط: "...   79

: " انظروالله أعلم كان في أول الإسلام، أو كما هو الآن في بعض البلدان، فذلك جائز. ويحمل ذلك على أوقات المجاعة والضرورة، كما تقدم
 .227 /2 ،تفسير القرطبيالقرطبي، 

 .29محمد بن أحمد الذهبي، الرواة الثقات المتكلم فيهم بما لا يوجب ردهم، ص   80

 .4/136ابن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال،  81
 .106 رِ، صبن حجر العسقلاني، نزُْهَةُ النَّظَرِ فيِ توَضِيحِ نخُْبةَِ الْفِكَرِ فيِ مُصْطَلحَِ أهَْلِ الأثََ ر: اانظ 82



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  111 
RTEÜİFD 

 

: هو الحكم بالضعف وليس بالوضع؛ لكون أبي الجارود متروك الحديث حيث قال: (83)ابن عباسالذي جاء عن طريق 

، (84)"وقد كذَّبه ابن معين الحديث بهذا الإسناد ضعيف جد ا؛ فيه أبو الجارود الأعمى، وهو رافضي متروك الحكم عليه:"
ابن معين وهو ما يؤكد أن مصدر  وهنا نلاحظ ابن حجر يصف أبا الجارود بأنه متروك، ويسند وصف الكذب إلى

 الاتهام بالكذب من قبَِلِ ابن معين.

ويؤكد لنا أيضا أن العلماء يحكمون على روايات أبي الجارود بالضعف وليس بالوضع: ما جاء عند البيهقي  

المنذر،  تفرد به أبو الجارود زياد بن في سننه حيث قال بعد إيراده للحديث ذاته الذي جاء عن طريق ابن عباس: "

فالبيهقي هنا ينسب الوصف بالكذب لابن معين، وأما ، (85)"وهو كوفي ضعيف كذبه يحيى بن معين، وضعفه الباقون

حِين لأبي الجارود، وهذا يؤكد لنا أن مصدر  الوصف بالضعف فالبيهقي ينسب وصف الضعف لبقية العلماء المُجَر ِ

 الوصف بالكذب هو ابن معين.

 باعتبار أو آخر راو   باعتبار ولكن اطلاقه على ليس التضعيف ذلك يكون قد لأناس ضعيفهت عند معين ابن أن كما

 كما آخر راو   وبين بينه مفاضلة هناك كانت ما إذا حال في ضعفه فقد الرحمن عبد بن للعلاء تضعيفه مثل معين موقف

 أم إليك أحب أهو سأله ثم بأس به يسل فقال أبيه عن الرحمن عبد بن العلاء عن معين ابن سأل فقد الدارمي ذلك ذكر

 هو نماإو اطلاقه على ليس بالكذب المنذر بن لزياد ورميه تضعيفه فلعل ( 86)ضعيف العلاء بأن فأجاب يالمقبر سعيد

 بسبب تكون قد بالكذب رميه في العلة ولعل غيرهم، مثالب في روايات و البيت أهل فضائل في لروايات ذكره بسبب

 التي رواها أبو الجارود:  تومن أمثلة الروايا سابقا، عدي ابن ذكر كما المنذر بن زياد عنهم روى عمن

حدثنا علي بن العباس الكوفي، حدثنا عباد بن يعقوب أخبرني علي بن هاشم عن زياد بن المنذر عن عمران  - 1

قال رسول الله  {د وجوهبن ميثم عن مالك بن ضمرة، عن أبي ذر، قال: لما نزلت هذه الآية: }يوم تبيض وجوه وتسو

تحشر أمتي يوم القيامة على خمس رايات فأسألهم ماذا فعلتم في الثقلين وذكر  :صلى الله عليه وسلم صلى الله عليه وسلم

 .(88). أي وذكر حديث الثقلين المعروف(87)الحديث

نا محمد بن سنان، حدثنا أحمد بن علي بن الحسين بن زياد الكوفي، حدثني يحيى بن زكريا اللؤلؤي، حدث - 2

تاب من ظلمه وآمن  :قال {وإني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحا ثم اهتدى} : عن أبي الجارود، عن أبي جعفر قال

 .(89)وعمل صالحا بعد إساءة ثم اهتدى إلى ولايتنا أهل البيت ،من كفر

ل: حدثنا زياد بن المنذر، عن أخبرنا أبو يعلى، قال: حدثنا عقبة بن مكرم: قال: حدثنا يونس بن بكير، قا - 3

عن أبي برزة قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "ألا إن الكذب يسود الوجه، والنميمة  نافع بن الحارث

. فهذا ابن حبان يروي حديثا لأبي الجارود في صحيحه، مع أنه قد قال كما سبق في أبي الجارود: (90)من عذاب القبر"

"، وهو هنا قد كتب حديثه، وهو ما يشير إلى أن للعلماء طريقة للتعامل مع الرواة الذين وصفهم ديثهح كتابة تحل لا "

ابن معين بالكذب، خصوصا إذا علمنا أن ابن حبان ذكر أبا الجارود في المجروحين، وذكره أيضا في الثقات، وهو ما 

الحالة هذه التي رواها ابن حبان نفسه هنا، وقد تكون  يشير إلى أن أبا الجارود قد توُثق روايته في بعض الحالات، كمثل

                                                 
 ينزل به واديا، لا يسلك به بحرا، ولا الحديث هو عن ابن عباس: " كان العباس بن عبد المطلب إذا دفع مالا مضاربة اشترط على صاحبه أن 83

نن رقطني، س. انظر: الداولا يشتري به ذات كبد رطبة، فإن فعل فهو ضامن، فرفع شرطه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأجازه "

 . 184/  6، وانظر: البيهقي، السنن الكبرى، 52/  4الدارقطني، 

 .392 /7 ،المطالب العاليةابن حجر العسقلاني، انظر:  84
 .184/  6انظر: البيهقي، السنن الكبرى،  85

 .173يحيى بن معين، تاريخ ابن معين )رواية عثمان الدارمي(، ص  86

  .135 /4الكامل في ضعفاء الرجال ابن عدي،  87
إنَِّهُمَا لَنْ مْدوُد  مِنَ السَّمَاءِ إلِىَ الْأرَْضِ، وَعِتْرَتيِ أهَْلُ بيَْتيِ، وَ مَ " إنِ يِ تاَرِك  فيِكُمُ الثَّقَليَْنِ، أحََدهُمَُا أكَْبَرُ مِنَ الْآخَرِ: كِتاَبُ اللهِ حَبْل  الحديث هو:   88

 .170/  17أحمد بن حنبل، مسند أحمد، يَفْترَِقاَ حَتَّى يرَِداَ عَليََّ الْحَوْضَ ". انظر: 

 . 136 /4الكامل في ضعفاء الرجال ابن عدي،  89
 44 /13انظر: ابن حبان، صحيح ابن حبان،  90



112  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

هذه هي طريقة البخاري في انتقاء بعض روايات صحيحة لرواة قد تكلم العلماء فيهم كما ذكر ذلك سابقا في هذا البحث، 

 الذي رماه ابن معين بالكذب وروى له البخاري، والله أعلم.  عاصم بن علي بن عاصمحيث ضُرِب مثال ب

والذين أشار ابن عدي أن الرواية عنهم هي السبب في رمي ابن معين  المنذر بن زياد عنهم نقل الذين ةالرواو

بالكذب لأبي الجارود من أمثلة هؤلاء الرواة: الراويان المذكوران في الحديث الأول والثالث فقد روى أبو الجارود في 

 العقيلي ميثم قال بن عمرانالمذكور، و فع بن الحارث، وفي الحديث الثالث عن ناميثم بن عمرانالحديث الأول عن 

حدثني آدم بن موسى قال: سمعت  وأما نافع بن الحارث فقد ذكره العقيلي بقوله: "، (91)الرافضة كبار من: أنه عنه

. وجاء في ميزان (92)"البخاري قال: نافع بن الحارث الهمداني كوفي روى عنه، زياد بن المنذر ولم يصح حديثه

 .(93)"قال البخاري: لم يصح حديثه، وهو كوفي، حدث عنه زياد بن المنذر نافع بن الحارث دال: "الاعت

 عند ودالجار أبي المنذر بن زياد طريق من وهي تلَ بِ قُ  التي روايات بعض هناك أن وجدت البحث خلال ومن

 :منها العلماء بعض

 (:مرة ائةم اليوم في الله لأستغفر إني) حديثل روايته في المنذر بن زياد لإسناد الدارقطني الإمام ترجيح

 وسأنقل ثالحدي هذا إسناد في الطرق اختلفت وقد المنذر بن زياد طريق منها طرق عدة قطني الدار أورد فقد

ِ  رَسُولُ  قاَلَ  مُوسَى، أبَِي عَنْ  برُْدةََ، أبَِي حَدِيثِ  عَنْ  وَسُئِلَ : ورد كما الدارقطني نص ُ  صَلَّى اللَّّ  لأستغفر إني: وسلم عَليَْهِ  اللَّّ

ة   مئة اليوم في الله  .مَرَّ

 أبَِيهِ، نْ عَ  برُْدةََ، أبَِي بْنِ  سَعِيدِ  عَنْ  الْكُوفةَِ، مِنَ  شَيْخ   الْحُر ِ  أبَِي بْنُ  الْمُغِيرَةُ  فَرَوَاهُ  برُْدةََ، أبَِي عَلَى فِيهِ  اخْتلُِفَ : فَقاَلَ 

هِ  عَنْ  ، بْنُ  يْدُ حُمَ  خَالَفهَُ ، مُوسَى أبَِي جَد ِ ِ  عَنِ  الْمُهَاجِرِينَ، مِنَ  رَجُل   حَدَّثنَِي: الَ قَ  برُْدةََ، أبَِي عَنْ  فَرَوَاهُ  هِلَال  ُ  لَّىصَ  النَّبِي   اللَّّ

 .وَسَلَّمَ  عَليَْهِ 

، ثاَبتِ   وَخَالَفَهُمَا ةَ، بْنُ  وَعَمْرُو الْبنَُانِي  ِ، ر ِ الْأغََ  عَنِ  دةََ،برُْ  أبَِي عَنْ  فَرَوَياَهُ  مُرَّ  .لْمُزَنِي  ا: قاَلَ  مَنْ  وَمِنْهُمْ  الْجُهَنِي 

ِ، الْأغََر ِ  عَنِ  برُْدةََ، أبَِي عَنْ  الْجَارُودِ، أبَوُ الْمُنْذِرِ  بْنُ  زِيَادُ  رَوَاهُ  وَكَذلَِكَ  وَابِ  أشَْبَهَهُمَا وَهُوَ  الْمُزَنِي   مَنْ  قَوْلُ  باِلصَّ

نا ليس خاصا بإسناد أبي الجارود، إلا أن له وجه اعتبار في إيراده في هذا الموضع فالترجيح ه    .(94)"الْأغََر ِ  عَنِ : قاَلَ 

 الْحُر ِ  أبَِي بْنُ  الْمُغِيرَةُ  عن الحديث إسناد رقطُ  الدارقطني ذكر فقدوالاستشهاد بذكره هنا مع ذكر إسناد ثابت البناني، 

، ثاَبتِ   عن وهو ثالث ريقط وعن هِلَال   بْنُ  حُمَيْدُ  طريق وعن الْكُوفةَِ  مِنَ  شَيْخ   ةَ  بْنُ  وَعَمْرُو الْبنُاَنِي   وصل ما وعند مُرَّ

 برُْدةََ، أبَِي عَنْ  الْجَارُودِ، أبَوُ الْمُنْذِرِ  بْنُ  زِياَدُ  رَوَاهُ  وَكَذلَِكَ : قال المنذر بن زياد طريق وهو الرابع الطريق الدارقطني

ِ، الْأغََر ِ  عَنِ  وَابِ  هُمَاأشَْبَهَ  وَهُوَ  الْمُزَنِي  ، عَنِ : قاَلَ  مَنْ  قَوْلُ  باِلصَّ  لطريق يجعل التحقيق في إمام قطني الدار فهذا الْأغََر ِ

وإن كان الأصل هنا هو طريق ثابت البناني، إلا أن ذكر  ،البنُاني ثابت وطريق طريقه واعتبر اعتبارا المنذر بن زياد

البناني يشير إلى أن رواية أبو الجارود يمكن أن تذكر في باب  رواية أبي الجارود هنا والاستشهاد بها مع رواية ثابت

الشواهد والمتابعات والدليل على ذلك استشهاد الدارقطني بها بعد رواية ثابت البناني، ولم يخرجها من استشهاده بل 

وَابِ  أشَْبَهَهُمَا وَهُوَ  عمم لفظ الاستشهاد بقوله: " "، فجملة  "من قال" عامة يدخل فيها غَر ِ الْأَ  عَنِ : قاَلَ  مَنْ  قَوْلُ  باِلصَّ

ثابت البناني وأبو الجارود، وعندما تكلم الدارقطني في أبي الجارود فهو ما ذكره في سننه أو في كتابه الضعفاء 

 والمتروكين وكانت ألفاظه في الجرح كالآتي:

 .(95)في سنن الدارقطني قال: "أبو الجارود ضعيف" – 1

                                                 
 .3/244محمد بن أحمد الذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال،  91
 .286/  4العقيلي، الضعفاء الكبير،  92

 241 /4 ،ميزان الاعتدالالذهبي،  93

 .7/216عمر الدارقطني، العلل الواردة في الأحاديث النبوية، علي بن  94
 . 52/  4الدارقطني، سنن الدارقطني،   95



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  113 
RTEÜİFD 

 

فهذه  . (96)"كوفي، عن أبي الطفيل، والسبيعي، وأبي جعفر محمد بن علي ين قال: "في الضعفاء والمتروك – 2

، عن الدارقطني بأنه قال في أبي الجارود أنه (97)ألفاظ الدارقطني في تجريح أبي الجارود، وأما نقل بعض العلماء

في خطبة الكتاب: أنه تقرر  متروك فهو مأخوذ من كلام الدارقطني في خطبة كتابه )الضعفاء والمتروكون( حيث بيَّن

، وعليه فإن استشهاد الدارقطني بأبي الجارود في الحديث الذي أورده عن الأغر يدل (98)ذكره في كتابه هذاترك من 

 على أنه يمكن أن نستشهد ببعض روايات أبي الجارود في ببعض الحالات والله أعلم.

 :انالأذ تشريع طريقة في الجارود أبي لحديث السهيلي تصحيح

 المنذر بن زياد به تفرد حديثا يصحح بأن الأذان تشريع مسألة في لرأيه الانتصار من يمنعه لم السهيلي وهذا

ا يَكُونَ  أنَْ  الْحَدِيثِ  بِهَذاَ وَأخَْلقَُ : "للحديث ذكره بعد قال حين  ورفض السهيلي تعقب قد كثير ابن كان وإن. (99)"صَحِيح 

 به رماها التي الوضع من المستوى بذلك ليست المنذر بن زياد أحاديث أن على دلاست هنا أنني إلا للحديث، تصحيحه

 الى تحتاج جدا دقيقة مسألة وهي الفن هذا أهل قواعد حسب معها التعامل يتم وأن جملة ترفض ألا فينبغي معين ابن

 .البدع أهل روايات قبول أعني ونظر تأمل

 : البدع أهل روايات حكم في استطراد

 : فقال لبدعا أهل روايات قبول في معين بن يحيى جواب ذكر أن بعد الذهبي الإمام على الأمر هذا تشكلاس لقد 

 وتقواه، الحديث في صدقه علم إذا والرافضي، والجهمي، والمعتزلي، القدري،: وَهِيَ  كَبِيْرَة ، مَسْألَةَ   هَذِهِ : قلُْتُ "

 عَنْه؟ُ يؤُْخَذُ  هَلْ  ية،الداع في وترددوا بحديثه، والعمل روايته، قبول اءالعلم أكثر عليه فالذي بدعته، إلى داعيا يكن ولم

 .وَهُجْرَانِهِ  حَدِيْثِهِ، تجََن بِ  إلَِى الحُفَّاظِ  مِنَ  كَثِيْر   فَذهََبَ 

 فجميع السنة؟ تلك ترك لنا يسوغ فكيف بها، تفرد سنة عنده ووجدنا داعية، وكان صدقه، علمنا إذا: بَعْضُهُم قاَلَ 

 رواه ما قبول فإن دمه، تبح ولم الإسلام، دائرة من خروجه بدعته تبح لم إذا المبتدع بأن تؤذن الحديث، أئمة تصرفات

، فِي دَخَلَ  مَنْ  أنََّ : منها لي اتضح والذي ينبغي، كما لي تتبرهن لم المسألة وهذه سائغ،  وَلاَ  رُؤُوْسِهَا، مِنْ  يعَُدَّ  وَلمَْ  بِدعَة 

 لِصِدْقِهِم الِإسْلامَِ  كُتبُِ  فِي وَحَدِيْثهُُم المَذْكُوْرِيْنَ، بأِوُْلئَِكَ  زَكَرِيَّا أبَوُ الحَافظُِ  مَثَّلَ  كَمَا حَدِيْثهُ، يقُْبَلُ  ا،فيِْهَ  أمَْعَنَ 

"وَحِفْظِهِم
(100.)

 

 إلا هبترك يقولون الحفاظ أكثر حال كان وإن بدعته إلى الداعي البدعة صاحب أن لنا يبين الذهبي الإمام وهنا

 قبول على تدل الحديث أئمة تصرفات جميع أن العلماء بعض ذكر كما العملية الناحية من به المتعامل هي عنه الأخذ أن

 قبلهم من الصحابة وكذلك الحديث أهل منهجية من الواضح وهو الإسلام دائرة من بدعته تخرجه لم ما المبتدع رواية

: بقوله البدع أهل روايات قبول سبب المديني بن علي العلل علم إمام علل فقد (101)الأهواء وأهل الخوارج من أخذهم في

أيِْ  لِذلَِكَ  الْكُوفةَِ  أهَْلَ  ترََكْتُ  وَلَوْ  الْقَدَرِ، لِحَالِ  الْبَصْرَةِ  أهَْلَ  ترََكْتُ  لَوْ   الخطيب قال. الْكُتبُُ  خَرِبتَِ  التَّشَي عَ، يَعْنِي,  الرَّ

 .(102)"الْحَدِيثُ  لَذهََبَ  يَعْنِي الْكُتبُُ، خَرِبتَِ  قَوْلهُُ : "القول هذا إيراد بعد البغدادي

 :الجارود أبي لرواية عودة

                                                 
 . 154/  2الدارقطني، الضعفاء والمتروكون،   96

 .301/  1مثل ابن الجوزي. انظر: ابن الجوزي، الضعفاء والمتروكون،  97

 249 /1 ،الضعفاء والمتروكونانظر: الدارقطني،  98
 .4/185الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية، عبد  99

 .7/154الذهبي، سير أعلام النبلاء،  100

 .125أحمد بن علي الخطيب البغدادي، الكفاية في علم الرواية، ص 101
 .129أحمد بن علي الخطيب البغدادي، الكفاية في علم الرواية، ص   102



114  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

 في يبالغ من نجد المنذر ابن زياد رواية مع وبعد أن تم سرد تعامل الدارقطني وابن حبان والبيهقي والسهيلي

 ليس التعامل هذا أن إلا ،(103)كتابه في وايةالر تلك يذكر من على ويعيب ،المنذر ابن زياد فيها أي رواية إيراد رفض

 هو كما ،الحديث علم وضوابط قواعد حكمهت المتعامل دام ما اقائم وسيظل ،قائم والتدقيق الفحص فمجال الإنصاف من

 مناقشته عند المنذر بن زياد لرواية القبول من نوعا حجر لابن الفتح في وجدت وقد ،المحدثين جمهور عند معروف

 ،الأذان رسوله يعلم أن الله أراد لما قال علي حديث من وغيره وللبزار: " نصه ما قال فقد الأذان تشريع يقةطر لمسألة

 أكبر الله أكبر الله فقال الحجاب وراء من ملك خرج إذ :وفيه الحديث فذكر فركبها ،البراق لها يقال بدابة جبريل أتاه

ا مَترُْوك   وَهُوَ  الْجَارُودِ  أبَوُ الْمُنْذِرِ  بْنُ  زِياَدُ  إسناده فيو .السماء بأهل فأم بيده الملك أخذ ثم آخره وفي  عَلَى وَيمُْكِنُ  أيَْض 

ةِ  تقَْدِيرِ  حَّ فابن حجر هنا يؤكد إمكانية وضع رواية أبي  (.104)" بالمدينة وقع ذلك فيكون الإسراء تعدد على يحمل أن الص ِ

على ذلك تعدد وقوع الإسراء، وهو ما يؤكد لنا ما نقلناه عنه  الجارود في موضع الصحة علي سبيل الافتراض، ويبني

 ،  رواية أن إلى يشير ما وهومن التفريق بين أن يكون الحديث موضوع أو أن يكون الحديث متروك، فتأمله فإنه بيَ ِن 

 لمجرد تهروايا ذكر بعضهم رفض كما أو معين ابن لنا صورها كما الانحطاط من المستوى بذلك ليست الجارود أبي

 كان وإن رفض محل لا وتمحيص دراسة محل الجارود أبي روايات تكون بأن :هو به نتعامل أن ينبغي والذي الذكر،

 به التعامل ينبغي الذي وهو والتدقيق بالفحص أحاديثهم مع التعامل وتم ،بذلك غيره رمى فقد بالكذب رماه قد معين ابن

 .بالصواب أعلم والله الحديث أهل منهج بحس والنقد بالدراسة أقصد الجارود أبي مع

 النتائج

ح أبي أنه يوجد بون شاسع بين ترجمة الزيدية وبين ترجمة علماء الحديث في تعديل وجر سبق مما نستخلص

ن من يوثقه من الجارود زياد بن المنذر، فالزيدية في التوثيق هم ما بين من يوثق روايته بالنص على عدالته وما بي

بن علي(، وأما  ملية وذلك بالرواية عنه وبذكره في الرواية مثل ما جاء في كتاب )تسمية من روى عن زيديالناحية الع

 في الجرح فليس في الزيدية من يذكره بجرح.

قد تفاوتت صيغ وأما عند علماء الحديث، فهم في التوثيق لا يوجد بينهم من نص على توثيقه، وبالنسبة للجرح ف 

لتشيع، د، فهناك من وصفه بالكذب، وبعضهم وصفه بالضعف في الحديث، والبعض وَسَمَهُ باالجرح في أبي الجارو

 وهذا التفاوت بين الطرفين يرجح فيه جانب علماء الحديث في تضعيف أبي الجارود علي تفصيل  سيأتي.

لذي اأن مصدر وصف أبي الجارود بالكذب هو: الإمام يحيى بن معين، والدليل على ذلك أن البخاري صرح ب

كامل للسبب الذي رماه بالكذب ابن معين، وأبو داود عندما كذَّبه قال: سمعت يحيى يقوله، وأشار ابن عدي في كتابه ال

افظ ابن حجر جعل ابن معين يصفه بالكذب، وذكر البيهقي بأن ابن معين كذبه وأن البقية ضعفوه، وذكر ذلك أيضا الح

ين في إطلاقهم لذين أطلقوا وصف الكذب على أبي الجارود إنما تابعوا ابن معالعسقلاني، وعليه يكون بقية العلماء ا

 الكذب عليه.

وصف ابن معين لأبي الجارود بالكذب يحتمل أن يكون سببه الرواة الذين روى عنهم أبو الجارود كما شار ابن 

لى أبي الجارود؛ ولذلك ذكر وإشارة ابن عدي هنا يمكننا أن نفهم منها، عدم موافقته لإطلاق وصف الكذب ع -عدي،

، وقد يحتمل أن يكون سبب وصف ابن معين لأبي -أن السبب ليس في أبي الجارود وإنما في الرواة الذين روى عنهم

الجارود بالكذب هو أن أبا الجارود كان يحدث بحديث ثلم الحيطان كما في رواية الدوري، وفي هذا الجانب نجد أن 

لإطلاق وصف الكذب؛ لأنه من حيث المعنى هي مسألة فقهية لا تستوجب القول بكذب هذا السبب ليس سببا حقيقيا 

صاحبها أيا كان رأيه، ومن حيث الرواية لم ينفرد بها أبو الجارود بل شاركه فيها شُريك، أضف إلى ذلك أن هناك رواة 

رحهم ابن معين لم يعتمده وصفهم ابن معين بالكذب ومع ذلك أخرج لهم العلماء أحاديث، وأيضا أن بعض الذين ج

العلماء مثل جرحه للشافعي، خصوصا أن العلماء قد ذكروا أن ابن معين متشدد في جرحه، وبناء على ما ذكر يكون 

                                                 
 .5/63محمد المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير،  انظر: زين الدين  103
 .79 – 2/78، البخاري أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح 104



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  115 
RTEÜİFD 

 

وصف ابن معين للرواة بالكذب يحتاج أن يوضع تحت الدراسة والتحقيق وهو الذي ينبغي أن يكون مع أبي الجارود 

 في هذه المسألة.

" زياد بن لأبي الجارود عندما ذكره في كتابه )الضعفاء والمتروكون( كانت صيغته كالآتي:  تجريح الدارقطني

، وأما نقل من نقل من العلماء عن الدارقطني المنذر أبو الجارود، كوفي عن أبي الطفيل، وأبي جعفر محمد بن علي"

ص للدارقطني، ولعله إنما نقل ذلك بناء بأنه قال في أبي الجارود "متروك الحديث"  فلعل من نقل ذلك قد وقف على ن

فقد ذكر الدارقطني في خطبة الكتاب بأن الذي  –وهو الأظهر  -على ما ذكره الدارقطني في مقدمة خطبة الكتاب  

لا يتعامل معه بناء على أنه كذاب وإنما سيذكرهم في الكتاب هم المتروكون، والدارقطني عند تعامله مع أبي الجارود 

بناء على كونه متروك في الحديث، ولذلك الدارقطني عندما يضعف أحاديث أبي الجارود لا يصفها بالوضع وإنما 

يصفها بالضعف، كما جاء في سنن الدارقطني، والذي نجد من خلال تعامل الدارقطني مع أبي الجارود: هو أن ضعف 

مل بحيث يمكن الاستشهاد برواياته في بعض الحالات، مثلما استشهد برواية ثابت البناني، أبي الجارود ضعف محت

وبرواية أبو الجارود زياد بن المنذر في حديث )إني لأستغفر الله في اليوم مائة مرة( عند ترجيحه بأن الرواية التي 

ةَ  بْنُ  وَعَمْرُووهي روايتي ثابت البناني  –جاءت عن طريق الأغر   وذلك بقوله: " -، وكذلك رواية أبي الجارود مُرَّ

وَابِ  أشَْبَهَهُمَا وَهُوَ  "، فجملة "من قال" هي جملة عامة، يدخل فيها ثابت البناني و عمرو الْأغََر ِ  عَنِ : قاَلَ  مَنْ  قَوْلُ  باِلصَّ

 وأبو الجارود.

جريحهم لأبي الجارود بالضعف، ولذلك بقية العلماء الذين جرحوا زياد بن المنذر أبا الجارود: قولهم معتبر في ت

رجحنا القول في بداية هذه النتائج بضعف أبي الجارود على التفصيل المذكور، وهذا لا يعني أن كل روايات أبي 

الجارود محكوم عليها بالضعف، وإنما توضع روايات أبي الجارود في موضع التحقيق والتدقيق، فما رواه أبو الجارود 

أو مناقب أهل البيت فهو متهم في روايته في هذا الباب لانفراده بالرواية، وما رواه في غير المناقب  في مثالب الصحابة

لآل البيت والمثالب في الصحابة، فيوضع موضع الدراسة ويمكن أن يكون في الاستشهادات كما استشهد ببعض روايات 

أقصد موضع  –ؤيد هذا الحكم في هذا الموضع أبي الجارود الدارقطني، والسهيلي، وابنُ حجر وغيرُهم، والذي ي

أن بعض أئمة الحديث قد أخرج لأبي الجارود، مثل الترمذي في سننه،  -الروايات التي ليس فيها المثالب ولا المناقب

 في الحديث يضع ومثل ابن حبان في صحيحه، بل إنَّ ابن حبان ذكره في الثقات، فعندما نجمع بين قول ابن حبان: "

"، حديثه كتابة تحل لا ،أصُول مَاله أشَْيَاء الْبَيْت أهل فضََائِل عَن ويروي وآله، عليه الله صلى الله رسول صحابأ مثالب

وبين إيراده لرواية له في صحيحه، وكذلك عندما نجمع بين ذكر ابن حبان له في الثقات وذكره أيضا في الضعفاء، 

د ضعيف في بعض الحالات، ومقبول في بعض الحالات عند ابن نستطيع أن نستنتج من هذا الجمع بأن أبا الجارو

ِم فيهم بجرح ، وهو ما يشير 
حبان، كما يفعل البخاري في انتقاء الروايات الصحيحة من بين روايات الرواة الذين تكُل 

 إلى أن بعض المواضع يمكننا أن نوثق فيها أبا الجارود مثل مواضع رغائب الأعمال. 

 في وغلو الأصحاب في مثالب عنهم روى الذين  روايات أخذزياد بن المنذر ي افع الذي جعلعند التأمل في الد

 السياسية الحالةكذلك بسبب و، علي بن زيد الإمام ثورة قمع الدافع هو الآثار التي وجدت بعد قد يكون البيت، آل مدح

 بحالة نسميه أن نستطيع فيما زيد صحابأ دخل فقد ،عصره حكام قبل من ومطاردتهم بأتباعه التشهير عنها نتج التي

وبسبب هذه الانتكاسة قد  ، مثل الانتكاسات التي تحدث لأي أمة أو أي جماعة أو أي فرد،-التعبير صح إن - انتكاس

والمبادئ التي كان مقتنع بها، وفي هذا السياق يمكننا تفسير إحراق  للمنهج مراجعاتعنده  حدثت يكون أبو الجارود 

 الحالة تؤيد الرواية كون ؛الرواة حال عن الطرف يغض جعلهوقد يكون هذا أيضا هو الذي  ،د لكتابهأبي الجارو

 عليهم الله رضوان الأصحاب في مثالب روى من برواية الأخذ في وذلك الانتكاسة، هذه أنتجتها والتي عنده الشعورية

 عليهم الله رضوان الصحابة في الثلب في دخل قد بنفسه هو يكون وقد عليهم، الله رضوان البيت أهل في المغالاة أو

 .زيد أصحاب قمع بعد نتج الذي بالرواية لا بالرأي

 نستطيع لا أننا إذ المنذر؛ بن زياد الجارود أبي قبل من جاءت الزيدي المذهب على الدخيلة الأفكار بداية إن

دون  – الزيدية عند المعلوم إذ ،تبناها التي ءالآرا في كبير دور فلها ،الجارود أبو عايشها التي الأحداث بعُد ترك



116  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

 بكر أبي يسبون من رفض زيد الإمام أن :الأربعة المذاهب من المشهورين العلماء عند وكذلك والإمامية -الجارودية 

 بكر يبلأ مولاته زيد عن اشتهر وقد ثورته في زيد الإمام مع يخرج أن الجارود لأبي كان وما تولاهما،أنه و ،وعمر

 أصحاب في المغمورة الشخصيات من يكن لم الجارود أبا بأن نعلم عندما خصوصا ،لهما بالتولي مقتنع وهو إلا ،مروع

 تحوله سبب بأن ذلك إلى أضف ،خروجه في المتحمسة الشخصيات من زيد الإمام ثورة في كان فقد ،جيشه وفي ،زيد

 في المتابعة هذه لكن ،زيد الإمامهب الإمامي وتابع فترك المذ ؛زيد الإمام خروج :هو زيد مذهب إلى الإمامية من

 أفكار تحول فترة بداية وهي - علي بن زيد جيش انهزام وبين ،علي بن لزيد متابعته بداية فبين ،كثيرا تستمر لم الحقيقة

 حصل وما ،وأبعادها الأمويين دولة وبين زيد الإمام بين حصلت التي فالأحداث بالكبيرة، ليست فترة -الجارود أبي

 ليست بأفكار وخروجه ،المنذر بن زياد رأيوتحويل  تغير في كبيرا دورا لها كان قد انتكاسة، من علي بن زيد لثورة

 على دخيلة أفكار وهي ،الزيدية إلى الأفكار بعض لتسريب مدخلا شك لَ  بدوره والذي ،علي بن زيد الإمام أفكار من

ررا لأبي الجارود وإنما أنا وصاف للواقع المذكور ومفسر لمجموع ، وأنا هنا لست مبعلي بن زيد الإمام مذهب

 المعلومات التي وجدتها في هذا البحث.

 

 
 المصادر

 

: محمد سالم عزان، مكتبة التراث الإسلامي، صعدة، دار التراث تحالفلك الدوار في علوم الحديث والفقه والآثار، : محمد الوزير بن إبراهيم

 صنعاء. -اليمني 

 هـ.1396، 1طحلب  –دار الوعي  ،: محمود إبراهيم زايد تحالضعفاء والمتروكون، : د بن شعيب بن علي الخراساني النسائيأحم

 المدينة المنورة. -المكتبة العلمية  ،الكفاية في علم الرواية، تح: أبو عبد الله السورقي، إبراهيم حمدي المدني: أحمد بن علي الخطيب البغدادي

 هـ.1379بيروت،  -فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار المعرفة : ي بن محمد بن حجر العسقلانيأحمد بن عل
: ربيع بن هادي عمير المدخلي، عمادة البحث العلمي بالجامعة تحأحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، النكت على كتاب ابن الصلاح، 

 م1984-هـ 1404، 1ط لسعودية،الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية ا

 هـ.1326، 1، طتهذيب التهذيب، مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند : أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني
أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر،  تح: أ. د. عبد الله بن ضيف الله 

 م. 2008 -هـ  1429، 2ط ،جامعة طيبة بالمدينة المنورة ،حيليالر

 بيروت. -دار صادر  ،وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح: إحسان عباس: أحمد بن محمد الإربلي
،  2، طالرياضدار الخاني،  ،وصي الله بن محمد عباس :العلل ومعرفة الرجال، تح: أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني

 م.2001 -هـ  1422

 م. 1996 -هـ  1417لبنان،  -المصفى في أصول الفقه، دار الفكر  المعاصر بيروت : أحمد بن محمد بن علي الوزير
بة مركز مكت الكاشف لذوي العقول عن وجوه معاني الكافل بنيل السؤول، تح: د. المرتضى بن زيد المَحَطْوَري الحَسَنيِ،: أحمد بن محمد لقمان

 م. ٢٠٠٤ -ه ١٤٢٥، 2طبدر للطباعة والنشر والتوزيع، 

مطلع البدور ومجمع البحور، تح: عبد السلام عباس الوجيه، ومحمد يحيى سالم عزان، مركز التراث : أبي الرجال بن صالح بن أحمد

 والبحوث اليمني.

، بيروت –دار الغرب الإسلامي  ،تح: الدكتور بشار عواد معروف ،أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد

 م. 2002 -هـ 1422، 1ط
إسماعيل بن عمر ابن كثير أبو الفداء ، مسند الفاروق أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب رضي الله عنه وأقواله على أبواب العلم، 

 م 2009 -هـ  1430، 1ط مصر، –دار الفلاح، الفيوم  ،إمام بن علي بن إمام :تح
 - ١٤١٤، 2ط لبنان، –بيروت  -دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع  ،الشيخ المفيد، المسائل الجارودية، تح: الشيخ محمد كاظم مدير شانجي

 م ١٩٩٣

عوة بالمنوفية العدد التاسع بشير السيد، منهج الإمام البخاري في انتقائه من أحاديث الرواة المتكلم فيهم، مجلة كلية أصول الدين والد
 ..والثلاثون

 م.1986 -هـ  1406حسن الأمين: أعيان الشيعة، دار التعارف بيروت سنة: 

 م.2002 ، 15، طخير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس الزركلي: الأعلام، دار العلم للملايين
، 1ط ،لبنان –عالم الكتب  ،ة الناجية عن الفرق الهالكين، تح: كمال يوسف الحوتالتبصير في الدين وتمييز الفرق: طاهر بن محمد الإسفراييني

 م. 1983 -هـ 1403

ادار إحياء التراث العربي، ، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية، تح: عمر عبد السلام السلامي: عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي
 م.2000 -هـ 1421، 1، طبيروت

الجرح والتعديل، طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية : حمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتمعبد الر

 م.1952  -هـ  1271، 1، طبيروت –الهند دار إحياء التراث العربي  –بحيدر آباد الدكن  -
 .1طبيروت،  –فرق، دار الآفاق الجديدة عبد القاهر بن طاهر البغدادي الأسفراييني، الفرق بين ال



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  117 
RTEÜİFD 

 

ن علي الثقافية، سنة: بالجداول الصغرى مختصر الطبقات الكبرى، مؤسسة الإمام زيد : عبد الله بن الإمام الهادي الحسن بن يحيى القاسمي

 هـ.1375

 .صعدةب –مية اليمن مركز أهل البيت للدراسات الإسلا عبد الله بن حمزة، شرح الرسالة الناصحة بالأدلة الواضحة،
علي محمد معوض شارك في تحقيقه: عبد -تح: عادل أحمد عبد الموجود، الكامل في ضعفاء الرجال: عبد الله بن عدي بن عبد الله الجرجاني

 م.1997 -ه 1418، سنة: 1، طلبنان-بيروت -الكتب العلمية ، الفتاح أبو سنة

 ٢٠٠٤ -هـ ١٤٢٤، 1طءة في المشروع وبحث في المكونات، مركز الرائد للدراسات والبحوث، عبد الله بن محمد بن حميد الدين، الزيدية قرا
 م

هجر للطباعة والنشر  ،تح: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو ، طبقات الشافعية الكبرى :عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي

 هـ.1413، 2، طوالتوزيع
 (https://2u.pw/cahmQاية التامة في تحقيق مسألة الإمامة، تم تنزيل الكتاب من موقع الزيدي انظر الرابط: )عز الدين بن الحسن، العن

لاف مقالات الإسلاميين واخت: علي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري

 م. 1980 -هـ  1400، 2، طدار فرانز شتايز، بمدينة فيسبادن )ألمانيا(، هلموت ريتر تح:المصلين، 

 القاهرة -علي بن أحمد بن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل، مكتبة الخانجي

ار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع سنة د ،تاريخ دمشق، تح: عمرو بن غرامة العمروي: علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر

 م.1995 -هـ  1415
 مروج الذهب ومعادن الجوهر، مؤسسة دار الهجرة. ، علي بن الحسين بن علي المسعودي

 مقاتل الطالبيين، تح: السيد أحمد صقر، دار المعرفة، بيروت.: علي بن الحسين بن محمد بن أحمد، أبو الفرج الأصبهاني

العلل الواردة في الأحاديث النبوية، التحقيق: )المجلدات من الأول، إلى الحادي عشر تح: محفوظ الرحمن زين الله : ارقطنيعلي بن عمر الد
م. و)المجلدات من الثاني عشر، إلى الخامس عشر علق عليه: محمد  1985 -هـ  1405، 1، طالرياض. -السلفي( الناشر: دار طيبة 

 هـ.1427، 1، طالدمام –ابن الجوزي  دار، بن صالح بن محمد الدباسي(

نشُر في برنامج جوامع الكلم المجاني التابع لموقع الشبكة الإسلامية،  (مخطوط)لوين أبو جعفر محمد بن سليمان، حديث لوين المصيصي، 
 م2004، 1ط

 صعدة. -لعلم والأنظار، مركز آل البيت لوامع الأنوار في جوامع العلوم والآثار وتراجم أولي ا: مجد الدين بن محمد بن منصور المؤيدي

مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر  العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم، تح: شعيب الأرنؤوط،: محمد بن إبراهيم بن الوزير
 م. 1994 -هـ  1415، 3طوالتوزيع، بيروت، 

، لبنان –بيروت  -دار البشائر الإسلامية  ،ردهم، تح: محمد إبراهيم الموصلي الرواة الثقات المتكلم فيهم بما لا يوجب: محمد بن أحمد الذهبي

 م.1992 -هـ 1412، 1ط

 م.1998 -هـ1419، 1، طلبنان –تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية بيروت : محمد بن أحمد الذهبي

هـ  1405، 3طشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، سير أعلام النبلاء، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف ال: محمد بن أحمد الذهبي

 م 1985 /
 1382، 1طلبنان،  –ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تح: علي محمد البجاوي، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت : محمد بن أحمد الذهبي

 م.1963 -هـ 

 م1990هـ، 1410، 4طبيروت،  –عبد الفتاح أبو غدة، دار البشائر  محمد بن أحمد الذهبي، ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل، تح:
 -فتح الباب في الكنى والألقاب، تح: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، مكتبة الكوثر : محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن مَنْدهَ العبدي

 م.1996 -هـ 1417، 1طالرياض، 

جامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه = صحيح ال: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري
، دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي( ،البخاري، تح: محمد زهير بن ناصر الناصر 

 هـ.1422، سنة: 1ط
دائرة المعارف العثمانية، حيدر ، التاريخ الكبير، طبع تحت مراقبة: محمد عبد المعيد خان، البخاري محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة

 .الدكن –آباد 

 –محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت 
 مـ 1995 -هـ  1415لبنان، 

المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تح: : محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي أبو حاتم الدارمي البسُتي

 هـ.1396، 1، طحلب –دار الوعي  ،محمود إبراهيم زايد
 الملل والنحل، مؤسسة حلبي.، محمد بن عبد الكريم الشهرستاني

 بيروت –البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، دار المعرفة  ،ن محمد بن عبد الله الشوكانيمحمد بن علي ب

 هـ.1356، 1طمصر،  –فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية الكبرى : محمد عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي المناوي
، 1طبيروت،  –،  الضعفاء الكبير، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، دار المكتبة العلمية محمد بن عمرو بن موسى أبو جعفر العقيلي المكي

 م1984 -هـ 1404

محمد بن عيسى بن سَوْرة الترمذي، العلل الكبير للترمذي = ترتيب علل الترمذي الكبير، تح: صبحي السامرائي , أبو المعاطي النوري , 
 1409، 1طبيروت،  –تبة النهضة العربية محمود خليل الصعيدي، عالم الكتب , مك

مكتبة  ،كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي القسطنطيني المشهور باسم حاجي خليفة أو الحاج خليفة

علوم الحديثة، ودار الكتب بغداد )وصورتها عدة دور لبنانية، بنفس ترقيم صفحاتها، مثل: دار إحياء التراث العربي، ودار ال -المثنى 
 م.1941 ،العلمية(

 (.http://www.zaidiah.com/aticles/2252موقع المجلس الزيدي الإسلامي. برابط: )

 م 1981-هـ  1401، 3، طسورية –نور الدين عتر، منهج النقد في علوم الحديث، دار الفكر، دمشق 
، 1، طمعجم الأدباء = إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تح: إحسان عباس دار الغرب الإسلامي، بيروت: ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي

 م.1993 -هـ  1414

مركز ، فتاريخ ابن معين رواية الدوري، تح: د. أحمد محمد نور سي ،يحيى بن معين بن عون بن زياد بن بسطام بن عبد الرحمن المري
 .1979 – 1399، 1، طمكة المكرمة -البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي 

https://2u.pw/cahmQ
http://www.zaidiah.com/aticles/2252


118  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

دار ، د محمد نور سيفد. أحم :تاريخ ابن معين رواية عثمان الدارمي، تح: يحيى بن معين بن عون بن زياد بن بسطام بن عبد الرحمن المري

 دمشق. -المأمون للتراث 
، 1، طبيروت –مؤسسة الرسالة  ،تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تح: د. بشار عواد معروف: ييوسف بن عبد الرحمن بن يوسف المز

 .م1980 -هـ  1400

 

  



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  119 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Buhârî, Muhammed b. İsmail b. İbrahim. el-Câmi‘u’l-müsnedü’s-sahîhu’l-muhtasar min 

umûri Rasûlillâh sallâllahu aleyhi vesellem ve sunenih ve eyyâmih=Sahîh-i Buhârî. thk. 

Muhammed Züheyr b. Nâsır en-Nâsır.  Dâru Tavki’n-Necât, 1422. 

Buhârî, Muhammed b. İsmail b. İbrâhim. et-Târîhu’l-kebîr. Haydarâbâd: Dâiretu’l-

Ma‘ârifi’l-‘Usmâniyye, ts.  

Cürcânî, Abdullah b. ‘Adî b. Abdullah. el-Kâmil fî du‘afâi’r-ricâl. thk. ‘Adil Ahmed 

Abdulmevcûd-Ali Muhammed Mu‘avvad-Abdulfettâh Ebû Sene. Beyrut: el-

Kütübü’l-‘İlmiyye, 1418/1997.  

Dârekutnî, Ali b. Ömer. el-‘İlelü’ll-vâride fi’l-ehâdîsi’n-nebeviyye. thk. Birinci ciltten on 

birinci cilde kadar: Mahfûzu’r-Rahmân Zeynüllâh es-Selefî. Riyâd: Dâru 

Tayyibe, 1405/1985. Aynı eser on ikinci ciltten on beşinci cilde kadar talik: 

Muhammed b. Sâlih b. Muhammed ed-Debâsî. Dammâm: Dâru İbn Cevzî, 1427.  

Dârimî, Muhammed b. Hibbân b. ahmed b. Hibbân b. Mu‘âz b. Ma‘bad et-Temîmî. el-

Mecrûhîn mine’l-muhaddisîn ve’d-du‘âfa ve’l-metrûkîn. thk. Mahmûd İbrahim 

Zâyed. Haleb: Dârü’l-va‘y, 1396.  

Ebû Cafer el-Mekkî, Muhammed b. Amr b. Mûsâ. ed-Du‘afâü’l-Kebîr. thk. Abdülmu‘tî 

Emîn Kal‘acî. Beyrut: Dârü’l-Mektebeti’l-‘İlmiyye, 1404/1984. 

Ebû Mûsâ el-Aş‘arî, Ali b. İsmail b. İshak b. Salim b. İsmail b. Abdullah b. Mûsâ b. Ebî 

Bürde. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve ihtilâfu’l-musâllîn. ed. Hellmut Ritter. Wiesbaden: 

Dâru Franz Şitayz, 3. Basım, 1400/1980. 

Ebu’r-Ricâl, Ahmed b. Sâlih. Matla‘u’l-budûr ve mecma‘u’l-buhûr. thk. ‘Abdusselam 

‘Abbâs el-Vecîh-Muhammed Yahyâ Sâlim ‘İzân. Yemen:Merkezu’t-Turâs ve’l-

Buhûsi’l-Yemenî ts. 

Emîn, Hasan. A‘yânu’ş-Şî‘a. Beyrut: Dâru’t-Ta‘âruf, 1406/1986.  

Esbehânî, Ali b. Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed. Mekâtilü’t-tâlibîn. thk. es-Seyyid 

ahmed Sakr. Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, ts. 

Esferâyînî, Abdulkâhir b. Tâhir el-Bağdâdî. el-Fark beyne’l-firak. Beyrut: Dâru’l-Âfâk 

el-Cedîde, 2. Basım, ts. 

Hacı Halîfe, Mustafa b. Abdullah Kâtib Çelebî, Keşfu’z-Zunûn ‘an Esâmi’l-kütüb ve’l-

fünûn. Bağdat: Mektebetü’l-Müsennâ, 1941. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî. Târîhu Bağdad. thk. Beşâr 

‘Avâd Ma‘rûf. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî 1422/2002.  



120  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

Hatîb el-Bağdâdî, Ahmed b. Ali el-Hatîb el-Bağdadî. el-Kifâye fî ‘ilmi’r-rivâye. thk. Ebu 

Abdullah es-Sûrakî-İbrahim Hamdi el-Medenî, Medine: el-Mektebetü’l-

‘İlmiyye, ts. 

Horasânî, Ahmed b. Şu‘ayb b. Ali el-Horasânî en-Nisâî. ed-Du‘afâ ve’l-mutrekûn. thk. 

Mahmud İbrahim Zâyed. Haleb: Dâru’l-va‘y, 1396.  

Hümeydüddîn, Abdullah b. Muhammed. ez-Zeydiyye kırâa fi’l-meşrû‘ ve bahs fi’l-

mukevvenât. b.y.: Merkezu’r-Râid li’d-Dirâsât ve’l-Buhûs, 1424/2004. 

‘Itr, Nuruddîn. Menhecu’n-nakd fî ‘ulûmi’l-hadîs. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 3. Basım, 

1401/1981.  

İbn ‘Asâkir, Ali b. Hasan b. Hibetullah. Târîhu Dımaşk. thk. ‘Amr b. Ğarâme el-‘Umerî. 

Dâru’l-Fikr, 1415/1995. 

İbn Ebî Hâtim, Abdurrahman b. Muhammed b. İdris b. el-Münzir et-Temîmî el-

Hanzalî er-Râzî. el-Cerh ve’t-ta‘dîl. Haydarabad-Beyrut: Meclisu Dâireti’l-

‘Usmâniyye-Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-‘Arabî 1271/1952.  

İbn Hacer el-‘Askalânî, Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Hacer, Tehzîbu’t-tehzîb, 

Hindistan: Matba‘atu Dâireti’l-Ma‘ârif en-Nizâmiyye, 1326.  

İbn Hacer el-‘Askalânî, Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Hacer. en-Nüket ‘alâ Kitâbi İbn 

Salâh. thk. Rabî‘ b. Hâdî ‘Umeyr el-Madhalî. Medine: ‘İmâdetu’l-bahsi’l-‘ilmî 

bi’l-Câmi‘ati’l-İslâmiyye, 1404/1984.  

İbn Hacer el-‘Askalânî, Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Hacer. Fethu’l-bârî şerhu 

Sahîhi’l-Buhârî. Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, 1379.  

İbn Hacer el-‘Askalânî, Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Hacer. Nüzhetu’n-nazar fî 

tavdîhi nuhbeti’l-fiker fî mustalahi ehli’l-eser. thk. Abdullah b. Dayfullah er-Ruhaylî. 

Medine: Câmi‘atu’t-Tayyibe, 2. Basım, 1429/2008.  

İbn Hallikân, Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. Ebî Bekr b. Hallikân el-İrbîlî. 

Vefeyâtu’l-a‘yân ve ebnâu ebnâi’z-zamân. thk. İhsân Abbas, Beyrut: Dâru Sâdır, ts.  

İbn Hamza, Abdullah. Şerhu’r-Risâleti’n-nâsiha bi’l-edilleti’l-vâdiha. Sa‘da: Merkezu 

Ehli’l-Beyt li’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye. ts. 

İbn Hasan, ‘İzzüddîn. el-‘İnâyetü’t-tâmme fî tahkiki mes’eleti’l-îmâme, PDF: b.y. ts. 

https://ia800404.us.archive.org/20/items/love_407_201605/%d8%a7%d9%84%d8

%b9%d9%86%d8%a7%d9%8a%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%aa%d8%a7%

d9%85%d8%a9%20%d9%81%d9%8a%20%d8%aa%d8%ad%d9%82%d9%8a%d

9%82%20%d9%85%d8%b3%d8%a3%d9%84%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8

%a5%d9%85%d8%a7%d9%85%d8%a9.pdf  

https://ia800404.us.archive.org/20/items/love_407_201605/%d8%a7%d9%84%d8%b9%d9%86%d8%a7%d9%8a%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%aa%d8%a7%d9%85%d8%a9%20%d9%81%d9%8a%20%d8%aa%d8%ad%d9%82%d9%8a%d9%82%20%d9%85%d8%b3%d8%a3%d9%84%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%a5%d9%85%d8%a7%d9%85%d8%a9.pdf
https://ia800404.us.archive.org/20/items/love_407_201605/%d8%a7%d9%84%d8%b9%d9%86%d8%a7%d9%8a%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%aa%d8%a7%d9%85%d8%a9%20%d9%81%d9%8a%20%d8%aa%d8%ad%d9%82%d9%8a%d9%82%20%d9%85%d8%b3%d8%a3%d9%84%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%a5%d9%85%d8%a7%d9%85%d8%a9.pdf
https://ia800404.us.archive.org/20/items/love_407_201605/%d8%a7%d9%84%d8%b9%d9%86%d8%a7%d9%8a%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%aa%d8%a7%d9%85%d8%a9%20%d9%81%d9%8a%20%d8%aa%d8%ad%d9%82%d9%8a%d9%82%20%d9%85%d8%b3%d8%a3%d9%84%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%a5%d9%85%d8%a7%d9%85%d8%a9.pdf
https://ia800404.us.archive.org/20/items/love_407_201605/%d8%a7%d9%84%d8%b9%d9%86%d8%a7%d9%8a%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%aa%d8%a7%d9%85%d8%a9%20%d9%81%d9%8a%20%d8%aa%d8%ad%d9%82%d9%8a%d9%82%20%d9%85%d8%b3%d8%a3%d9%84%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%a5%d9%85%d8%a7%d9%85%d8%a9.pdf
https://ia800404.us.archive.org/20/items/love_407_201605/%d8%a7%d9%84%d8%b9%d9%86%d8%a7%d9%8a%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%aa%d8%a7%d9%85%d8%a9%20%d9%81%d9%8a%20%d8%aa%d8%ad%d9%82%d9%8a%d9%82%20%d9%85%d8%b3%d8%a3%d9%84%d8%a9%20%d8%a7%d9%84%d8%a5%d9%85%d8%a7%d9%85%d8%a9.pdf


ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  121 
RTEÜİFD 

 

İbn Hazm, Ali b. Ahmed. el-Fasl fi’l-mile’l ve’l-ehvâ ve’n-nihal. Kahire: Mektebetü’l-

Hancî, ts.  

İbn Kesîr, İsmail b. Ömer Ebu’l-Fidâ. Müsnedu’l-Fâruk Emîru’l-mü’mînîn Ebî Hafs Ömer 

b. el-Hattâb radiyallahu ‘anhu ve akvâluhu ‘alâ ebvâbi’l-‘ilm. thk. İmâm b. Ali b. 

İmâm. Feyyûm: Dâru’l-Felâh, 1430/2009. 

İbn Mendeh el-‘Abdî, Muhammed b. İshâk b. Muhammed b. Yahyâ. Fethu’l-bâb fi’l-

kînâ ve’l-elkâb. thk. Ebû Kutebye Nazar Muhammed el-Fâryânî. Riyâd: 

Mektebetü’l-Kevser, 1417/1996. 

İbnü’l-Vezîr, Muhammed b. İbrahim. el-‘Avâsım ve’l-kavâsım fi’z-züb ‘an seneti Ebi’l-

Kâsım. thk. Şuayb el-Arnaut. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 3. Basım,1415/1994. 

İsferâyînî, Tahir b. Muhammed. et-Tabsîr fi’d-Dîn ve temyîzu’l-firkati’n-nâciye ‘ani’l-

firaki’l-hâlikîn. thk. Kemal Yusuf el-Hût. Lübnan: ‘Alemu’l-Kütüb, 1403/1983. 

Kâsimî, Abdullah b. el-İmâm el-Hâdî el-Hasan b. Yahyâ. el-Cedâvilu’s-suğrâ 

muhtasaru’t-tabakâti’l-kübrâ. b.y.: Müessesetü’l-İmâm Zeyd b. Ali es-Sakâfiyye, 

1375.  

Levîn el-Masîsî, Ebû Cafer Muhammed b. Süleyman. Hadîsu Levîn el-Masîsî. 

(Cevâmi‘u’l-kelîm isimli kütüphane programı içerisinde neşredilmiştir.), 2004. 

Lukmân, Ahmed b. Muhammed. el-Kâşif li zevi’l-‘ukûl ‘an vucûhi ma‘ani’l-kâfil bi neyli’s-

suûl. thk. el-Murtadâ b. Zeyd el-Mihatvarî el-Hasanî. 2. Baskı. b.y.: Mektebetü 

Merkezi Bedr li’t-Tibâ‘a ve’n-neşr ve’t-tevzî‘, 1425/2004.  

Meclisu’z-Zeydî el-İslâmî, Erişim: 28.05.2021 http://www.zaidiah.com/aticles/225 

Mes‘ûdî, Ali b. Hüseyin b. Ali. Mürûcu’z-zeheb ve me‘âdinu’l-cevher. Müessesetü Dâri’l-

Hicre, ts.  

Müeyyidî, Mecduddîn b. Muhammed b. Mansûr. Levâmi‘u’l-ebrâr fî cevâmi‘u’l-‘ulûm 

ve’l-âsâr ve terâcimu ûli’l-‘ilmi ve’l-enzâr. Sa‘da: Merkezu Âli’l-Beyt, ts.  

Münâvî, Muhammed b. Abdurraûf b. Tacü’l-‘arîfîn. Feyzü’l-kadîr şerhu’l-Câmi‘i’s-sağîr. 

Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 1356. 

Müzzî, Yusuf b. Abdurrahman b. Yusuf.  Tehzîbü’l-kemâl fî esmâi’r-ricâl. thk. Beşşâr 

‘Avvâd Marûf. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1400/1980.  

Seyyid, Beşir. Menhecu’l-İmâm el-Buhârî fî intikâihi min ehâdîsi’r-rûvati’l-mütekellem 

fîhim. Mecelletü Külliyeti Usûli’d-Dîn ve’d-Da‘ve bi’l-Menûfiyye 39.  

http://www.zaidiah.com/aticles/225


122  أبو الجارود زياد بن المنذر بين الزيدية وأهل الحديث من باب الجرح والتعديل 
RTEÜİFD 
 

Sübkî, Abdulvahhâb b. Takiyyuddîn. Tabakâtu’ş-Şafi‘iyyeti’l-kübrâ. thk. Mahmud 

Muhammed et-Tanâhî-Abdulfettâh Muhammed el-Hulv. Hicr li’t-Tibâ‘a ve’n-

Neşr ve’t-Tevzî‘, 2. Basım, 1413. 

Süheylî, Abdurrahman b. Abdullah b. Ahmed. er-Ravdu’l-ünüf fî şerhi’s-sîreti’n-

nabeviyye. thk. Ömer Abdusselam es-Selâmî. Beyrut: Dâru İhyâi’tt-Turâsi’l-

‘Arabî, 1421/200.  

Şehristânî, Muhammed b. Abdülkerîm. el-Milel ve’n-nihal. b.y.: Müessesetü Halebî, 

ts.  

Şenkîtî, Muhammedü’l-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr el-Ceknî. Edvâü’l-beyân fî 

îdâhi’l-Kurân bi’l-Kur’ân. Beyrut: Dâru’l-fikr, 1415/1995. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdullah. el-Bedru’t-tâli‘ bimehâsini mi 

ba‘di’l-karni’s-sâbi‘. Beyrut: Dârü’l-ma‘rife, ts. 

Şeybânî, Ahmed b. Muhammed b. Hanbel b. Hilâl b. Esed. el-‘İlel ve ma‘rifetu’r-ricâl. 

thk. Vasiyyullah b. Muhammed Abbas. Riyâd: Dâru’l-Hâncî, 1422/2001. 

Şeyhu’l-Müfîd. el-Mesâilu’l-cârûdiyye. thk. eş-Şeyh Muhammed Kâzım. Beyrut: Dâru’l-

Müfîd li’t-Tibâ‘a ve’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 1414/1993.  

Tirmizî, Muhammed b. İsa b. Sevre. el-‘İlelü’l-kebîr li’t-Tirmizî Tertîbü ‘ileli’t-Tirmîzî el-

Kebîr. thk. Subhî es-Samerrâî-Ebu’l-Ma‘âtîi en-Nûrî-Mahmud Halil es-Su‘aydî. 

Beyrut: ‘Alemü’l-Kütüb-Mektebetü’n-Nahdati’l-‘Arabiyye, 1409. 

Vezîr, Ahmed b. Muhammed b. Ali. el-Musaffâ fî usûli’l-fıkh. Beyrut: Dâru’l-fikri’l-

Mu‘asır, 1417/1996. 

Vezîr, İbrahim b. Muhammed. el-Feleku’d-devvâr fî ‘ulûmi’l-hadîs ve’l-fikh ve’l-âsâr. thk. 

Muhammed Salim ‘İzzân. Sa‘da: Mektebetü’t-Turâsi’l-İslâmî, San‘a: Dâru’t-

Turâsi’l-Yemenî, ts.  

Yahya b. Ma‘în, Ebû Zekeriyâ Yahyâ b. Mâ‘in b. ‘Avn b. Ziyâd b. Bistâm b. 

Abdurrahman el-Mürrî. Târîhu İbn Ma‘în rivâyetu’d-Devrî. thk. Ahmed 

Muhammed Nûr Seyf. Mekke: Merkezü’l-bahsi’l-‘ilmî ve ihyâu’t-Turâsi’l-

İslâmî, 1399/1979. 

 Yahya b. Ma‘în, Ebû Zekeriyâ Yahyâ b. Mâ‘in b. ‘Avn b. Ziyâd b. Bistâm b. 

Abdurrahman el-Mürrî. Târîhu İbn Ma‘în rivâyetu ‘Usmân ed-Dârimî. thk. Ahmed 

Muhammed Nûr Seyf. Dımaşk: Dâru’l-Me’mûn li’t-Turâs, ts. 

Yâkût el-Hâmevî, Yâkût b. Abdullah er-Rûmî. Mu‘cemü’l-üdebâ İrşâdü’l-erîb ilâ 

ma‘rifeti’l-edîb. thk. İhsan Abbas. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1414/1993.  



ALI MOHSEN ZAID ALMASAWA  123 
RTEÜİFD 

 

Zehebî, Muhammed b. Ahmed. er-Ruvâtu’s-sikâti’l-mütekellem fîhim bimâ lâ yûcibu 

redduhum. thk. Muhammed İbrahim el-Mûsilî. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye, 1412/1992.  

Zehebî, Muhammed b. Ahmed. Mizânü’l-i‘tidâl fî nakdi’r-ricâl. thk. Ali Muhammed el-

Bacâvî. Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, 1382/1963.  

Zehebî, Muhammed b. Ahmed. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ. thk. Şuayb el-Arnaut 

danışmanlığında bir komisyon. Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985.  

Zehebî, Muhammed b. Ahmed. Tezkiretü’l-huffâz. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye 

1419/1998.  

Zehebî, Muhammed b. Ahmed. Zikru men yu‘temedu kavluhu fi’l-cerh ve’t-ta‘dîl. thk. 

‘Abdulfettâh Ebu Gudde. Beyrut: Dâru’l-Beşâir, 1410/1990. 

Ziriklî, Hayruddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Ali b. Fâris. el-A‘lâm.  Dâru’l-‘İlm li’l-

Melâyin, 15. Basım, 2002. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                         İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 124-157 
Geliş Tarihi:31/12/2021-Kabul Tarihi:29/01/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1051769 

Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği: 
Ahîzâde’nin Zahîratü’l-Ukbâ Adlı Eseri Örneği* 

Şevket TOPAL** Seyit BADIR*** 

Atıf/Cite as: Topal, Şevket-Badır, Seyit. “Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği: 

Ahîzâde’nin Zahîratü’l-Ukbâ Adlı Eseri Örneği”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 21 (2022), 124-157. 

Öz: Klasik telif türleri umumiyetle bir metin üzerine yapılan çalışmalarla gelmiş ve 

gelişmiştir. Bu bağlamda esas alınan metnin niçin tercih edildiğinin birçok sebebi 

vardır: Kısalığı, dil itibariyle muhkemliği, ders kitabı olması, kolay ezberlenebilirliği, 

müellifinin ilmi kuvveti, kutsallığı veya bereketli kabul edilmesi bunlar arasındadır. 

İlim anlayışı, geleneği sürdürme, hoca-talebe münasebetleri gibi başkaca etkili 

unsurlar da bu çerçevede değerlendirilebilir. Bu sebeplerden hareketle metinler 

üzerine şerh ve haşiye türü eserler kaleme alınmıştır. Bu makalemizde hâşiye kavramı 

üzerinde durulduktan sonra kısaca Ahîzâde’nin hayatı ve ilmi kişiliğinden 

bahsedilecektir. Makalenin devamında ise Zahîratü’l-ukbâ adlı eserin tanıtımı 

yapılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: İslam Hukuku, Ahîzâde, Sadrüşşerîa, Zahîratü’l-ukbâ, Şerhu’l-

Vikâye, Hâşiye. 

 

Annotation Tradition in Hanafi Fiqh Writing: The Example of 

Ahīzāde's Zahīratü'l-Ukbā 

Abstract: Types of classical copyright have been generally shaped and developed 

through various studies on a text. There are numerous reasons for taking into 

account the text concerned, including its briefness, linguistic excellence as well 

as its many characteristics such as its usage as textbook, its mnemonic structure, 

the scientific strength of its writer, its holiness and plentifulness. It is also 

possible to incorporate other crucial reasons into this list, e.g. scientific approach, 

conventional maintenance, relationships between scholars and students. All 

                                                 
*  Bu çalışma Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü'nde Prof. Dr. Şevket 

TOPAL danışmanlığında Seyit BADIR tarafından hazırlanan doktora tezinden üretilmiştir. 
**  Prof. Dr., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Rize, Türkiye, sevket.topal@erdogan.edu.tr,  

 ORCID: www.orcid.org/0000-0001-8628-2800 
***  Doktora Öğrencisi, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Rize, Türkiye, seyyit1977@hotmail.com,  

ORCID: www.orcid.org/0000-0002-4187-2556 

mailto:sevket.topal@erdogan.edu.tr
mailto:seyyit1977@hotmail.com


ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  125 
RTEÜİFD 

 

these reasons have enabled scholars to prepare expositive and annotative 

studies. In this study, the notion of annotation is initially scrutinised. 

Subsequently, Ahīzāde’s life and his scientific identity will be explained in a brief 

manner. The article will then turn its attention to his work entitled ‘Zahīratü’l-

ukbā’. 

Keywords: Islamıc Law, Ahīzāde, Sadrüşşerīa, Zahīratü’l-ukbā, Şerhu’l-Vikāye, 

Annotation. 

 

ة العقبى لأخي زاده كتاب ذخير في تأليف الفقه الحنفي تقليد الحاشية: مثل   
ظهرت أنواع المؤلفات القديمة بشكل عام، وتطورت مع العمل على المتن. في هذا السياق، هناك  الخلاصة:

ً تدريسياً، و قويًّا  سهْلَ الحفظ و أسباب عديدة لترجيح المتن. ومن بينها: قصره، وإحكامه لغوياً، وكونه كتابا

يمكن أيضًا تقييم العوامل المؤثرة الأخرى مثل فهم العلم، واستمرار  مباركاً. قدسيًّا ، أو قبوله مؤلّفه علميًّا، أو

بناءً على هذه الأسباب، تمّ تأليف الشرح والحاشية على  التقليد، والعلاقات بين المعلم والطالب في هذا الإطار.

م( 1500ه/905زاده )ت. المتون. في مقالتنا هذه، بعد التركيز على مفهوم الحاشية، ستبحث بإيجاز حياة أخي 

وشخصيتها العلمية. في تكملة المقالة، سيعرّف كتاب أخي زاده المسمى بذخيرة العقبى في شرح صدر الشريعة 

 العظمى.

 .الحاشية شرح الوقاية، ذخيرة العقبى، صدر الشريعة، أخي زاده، الفقه،: كلمات مفتاحية

 

GİRİŞ 

Fıkıh ilmi kaynak bakımından çok geniş bir külliyata sahip olup bu külliyatın 

bir kısmı te’lif diğer bir kısmı da şerh ve hâşiyelerden oluşmaktadır. En genel anlamda 

te’lif eserlerin daha iyi anlaşılması ihtiyacı şerh ve hâşiyelerin yazılmasına sebep 

olmuştur. Bu bağlamda Hanefî Mezhebi içerisinde de çok geniş bir şerh ve hâşiye 

edebiyatı meydana gelmiş ve bu eserler ilim adamları tarafından da okuna 

gelmişlerdir. Hanefî fakihi Sadrüşşerîa’nın (ö. 747/1346) Şerhu’l-Vikâye isimli eseri 

üzerine Ahîzâde’nin (ö. 905/1500) yazmış olduğu Zahîratü’l-ukbâ fî Şerhi Sadrişşerîati’l-

uzmâ adlı hâşiyesini bu gelenek içerisinde kaleme alınmış kitaplar arasında 

değerlendirebiliriz.   

1. Hâşiye  

Bu başlık altında hâşiye kelimesinin anlamı, hâşiyelerin tarihi, hâşiye yazma 

gerekçesi ve Hanefî fıkhında hâşiyeler üzerinde durulacaktır.  

1.1. Haşiye Kelimesinin Anlamı  

Sözlükte “doldurmak; gereğinden fazla söz söylemek veya yazmak” 

anlamlarına gelen haşv masdarından türetilmiş bir isim olan hâşiye (çoğulu havâşî) 

“söz ve yazıdaki fazlalıklar, bir şeyin kenarı, bir eserin ve yazının bulunduğu sayfanın 

kenarlarındaki boşluk” demektir. Terim olarak hâşiye, “sayfa boşluklarına ilâve 

edilen açıklayıcı ve tamamlayıcı bilgileri içeren not” manasında olup hâmiş ve 

derkenar kelimeleriyle eş anlamlıdır.1 Bir başka açıdan ise hâşiye, metin ve kitap 

üzerine yapılmış, doğru ve yerinde anlamaya, ilmi muhafazaya, devamlılığı 

                                                 
1  Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Hâşiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997), 16/419-422. 



126  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

sağlamaya ve malumatı olabildiğince kaydetmeye dönük, fonksiyonel ve katılımcı 

yoğun çabaların bir ürünüdür.”2 Genelde şerhlere dair yapılan açıklama, eleştiri ve 

ilâve tarzı notlardan oluşan eserler hâşiye, hâşiyelere dair yazılan notlar ise 

ta’lik/ta’lîkât olarak adlandırılmıştır.3    

Gerek hâşiye gerekse şerh, ta’lîkât, tefsir vb. kelimeler açıklanmasına gerek 

duyulan metinler için söz konusudur. Fakat bunlar, ilgili eserin anlaşılamayan 

kısımlarını izah için olduğu gibi esasen kapalı olmayan konuyu daha çok vuzuha 

kavuşturmak, o konuda okuyucuyu daha fazla bilgilendirmek gayesiyle de yapılır. 

Hâşiye türü eserler metinden ziyade şerhteki bazı güç ve kapalı ifadeleri açıklama, 

tamamlayıcı bilgi verme ve yerine göre eleştirme amacı taşıyan çalışmalardır. Bu tür 

ilâvelerin daha çok ders kitabı olarak okutulan eserler üzerinde yapıldığına bakarak 

bunların hoca veya öğrencilere ait ders notlarının düzenlenmesi sonucunda meydana 

geldiği söylenebilir. Özellikle Osmanlı Devleti’nin son zamanlarında yoğun biçimde 

görülen hâşiyelerin bir özelliği de kelime veya cümleyi izaha “kavlühû” ifadesiyle 

başlanmasıdır.4  

1.2. Haşiyelerin Tarihi 

Şerh geleneğinin İslâm öncesinde çeşitli milletlerde mevcut olduğu 

bilinmektedir. Bir metne açıklama yazma geleneğinin kutsal kitapların yorumuyla 

başladığı düşünülmektedir. Zira ilâhî mesaj ne kadar açık ve anlaşılır olursa olsun 

insanların bilgi ve kültür düzeyleri farklı olduğundan herkesin onu aynı şekilde 

anlaması mümkün değildir. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm “mübîn” (apaçık) sıfatıyla 

nitelendiği halde bir kısım âyetler başka âyetlerle tefsir edilmiştir. Hz. Peygamber’in 

hadisleri de yerine göre Kur’an’ın lafzını veya mânasını açıklar mahiyettedir.5  

İslâm dünyasındaki şerh ve hâşiye geleneğinin ilk dönemlere kadar uzandığı, 

daha sonra özellikle Memlükler ve ardından Osmanlılar zamanında yaygınlaştığı 

görülmektedir. Hz. Peygamber’in Kur’an’daki bazı meseleleri tefsir etmesi, az bilinen 

kelimelerin manalarını ve Kur’an hükümlerini açıklaması İslâm kültüründe şerhin 

başlangıcı kabul edilebilir.6  

Şerh ve hâşiye yazımının Memlükler ve Osmanlılar döneminde başlayıp devam 

ettiği, bu dönemlerin ilmî ve fikrî bakımdan duraklama ve gerilemeyi temsil ettiği 

                                                 
2  İsmail Kara, Şerh ve Haşiye Geleneği Kuşatılmadan İslâm’ın Klasik Kaynakları ve İlim Mirası 

Anlaşılabilir mi? Türkiye 4. Dini Yayınlar Kongresi, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2011), 63. 
3  Sedat Şensoy, “Şerh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 

38/555-558. 
4  Topuzoğlu, “Hâşiye”, 16/419-422. 
5  Topuzoğlu, “Hâşiye”, 16/419-422. 
6  Şensoy, “Şerh”, 38/555-558. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  127 
RTEÜİFD 

 

söylenmekte, şerh ve hâşiye yazanların çoğunun eski Arap üslûbuna tamamen hâkim 

olamadıkları, edebî seviye bakımından yetersiz kaldıkları, hatta bazılarının gramer 

hataları yaptığı iddia edilmektedir. Buna karşılık şerhlerde görülen zorlukların büyük 

ölçüde ele alınan konulardaki derinleşme dolayısıyla ortaya çıktığı söylenmekte, 

ayrıca ilim adamlarının zor meseleleri anlama ve çözme becerileriyle diğerlerinden 

ayrıldıkları, bunun kusur değil üstünlük sayılması gerektiği de belirtilmektedir. 

Bazılarınca ilmî bakımdan gerileme devri diye nitelendirilen şerh döneminde birçok 

büyük ilim adamının yetişmiş olması bu görüşün isabetsizliğini ortaya koymaktadır. 

Bu devirde yazılan eserlerin pedagojik kurallara uymadığı şeklindeki görüş de haksız 

bulunmakta, metin, şerh, hâşiye ve ta’lik sıralamasıyla yapılan eğitimin tedrîcîlik 

yöntemi çerçevesinde ele alındığı ifade edilmektedir.7    

1.3. Haşiye yazma gerekçesi  

Birçok şerh ve hâşiye dibacesinde yer alan; “alim bir dostumun/talebelerimin/bu 

kitabı okuyanların/meslektaşlarımın/devlet adamının…bu metnin/bu kitabın meselelerini 

açmam, zor/muğlak kısımlarını açıklamam, ıstılahlarını tarif etmem istikametindeki ısrarlı 

arzularını yerine getirmek için bu eseri telif etmemi istemeleri” mealindeki sözler, şerh ve 

haşiyelerle eğitim süreçleri, hoca-talebe münasebetleri, ilim meclisleri arasındaki 

doğrudan ve besleyici ilişkiyi açıkça ortaya koymaktadır.8  

İbn Haldûn (ö. 808/1406) haşiye yazılmasının sebebini, daha önceki teliflerin 

muğlak ve anlaşılmayan ifadelerini beyan etmek, hatalarını tashih ederek sonraki 

metinlerin doğru olmasını sağlamak şeklinde ifade etmiştir.9  Hâşiye yazmaya 

götüren sebepler, gerekli yerleri şerh etmek, yazarın değinmediği hususları ve eksik 

kısımları ikmal etmek, ilgili başka görüşleri değerlendirmeye almak, konuları 

kategorize etmek, tenkitlerde bulunmak ve kendi görüşünü ortaya koymak10 şeklinde 

sıralanabilir.  

1.4. Hanefî Fıkhında Hâşiyeler 

Hanefî Mezhebinin kurucusu Ebû Hanîfe’nin fıkıh alanında bir kitabı 

bilinmemekte olup görüşleri talebeleri vasıtasıyla bizlere ulaşmıştır. Özellikle Ebû 

Hanîfe’nin talebesi Muhammed b. Hasen eş-Şeybânî’nin derlediği, kendisinden 

tevâtür ve şöhret yoluyla nakledildikleri için “zâhirü’r-rivâye” (el-usûl) olarak anılan 

el-Asl (el-Mebsût), ez-Ziyâdât, el-Câmi’u’l-kebîr, el-Câmi’u’s-sağîr, es-Siyerü’l-kebîr ve es-

                                                 
7  Şensoy, “Şerh”, 38/555-558. 
8  İsmail Kara, Şerh ve Haşiye Geleneği Kuşatılmadan İslâmın Klasik Kaynakları ve İlim Mirası 

Anlaşılabilir mi?, Türkiye 4. Dini Yayınlar Kongresi, 66. 
9  İbn Haldun, Mukaddime, (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2018), 2, 973-974; Sezai ENGİN, Hadis Şerh 

Geleneğinde Haşiye ve Talikalar, (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2019), 12. 
10  Muhammet Abay, “Osmanlı Döneminde Tefsir Haşiyeleri”, Başlangıçtan Günümüze Türklerin 

Kur’ân Tefsirine Hizmetleri, (İstanbul: y.y., 2012), s. 175. 



128  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

Siyerü’s-sağîr11 adlı eserler Hanefî fıkhının ilk ve en güvenilir kaynaklarını 

oluşturmaktadır. Bazıları defalarca basılan bu eserlerden özellikle ez-Ziyâdât, el-

Câmi’u’l-kebîr ve el-Câmi’u’s-sağîr üzerine tanınmış Hanefî âlimleri tarafından yapılan 

birçok şerh, ihtisar ve nazım çalışmasının önemli bir kısmı yazma halinde bugüne 

ulaşmıştır.12  

Sonraki dönemlerde İslam coğrafyasının genişlemesiyle birlikte mütekaddimûn 

Hanefî alimlerin görüşleri kitaplarda muhtasar metinler halinde derlenmeye 

başlanmıştır. Bazılarında yalnız Ebû Hanîfe’nin, bazılarında talebelerinin de 

görüşlerinin kaydedildiği bu muhtasar metinler zaman içinde birçok âlim tarafından 

şerhedilmiştir.13 Ayrıca bu metin ve şerhlere hâşiyeler yazılmıştır. Hanefî furu’ fıkhı 

ile ilgili kaleme alınan meşhur bazı hâşiyeler şöyle sıralanabilir:  

Sedîdüddin el-Kâşgarî’nin (ö. 705/1305) Münyetü’l-musallî adlı eserine İbrâhim 

el-Halebî’nin (ö. 956/1549) yazdığı Halebî sağîr diye bilinen şerhe Güzelhisârî’nin (ö. 

1253/1837) Hilyetü’n-nâcî adıyla yazdığı hâşiye; 

Ahîzâde Yûsuf Efendi’nin (ö. 905/1500) Sadrüşşerîa’ya ait Şerhu’l-Vikâye’ye 

yazdığı Hâşiye-i Çelebî diye tanınan Zahîretü’l-ukbâ adlı hâşiyesi;  

Sâdî Çelebi’nin (ö. 945/1539) Bâbertî’ye (ö. 786/1384) ait el-Hidâye şerhi el-İnâye 

üzerine yazdığı hâşiyesi;  

Muhammed b. Abdullah et-Timurtaşî’nin (ö. 1006/1598) Tenvîrü’l-ebsâr’ına 

Haskefî (ö. 1088/1677) tarafından ed-Dürrü’l-muhtâr adıyla yazılan şerhe İbn Âbidîn’in 

(ö. 1252/1836) Reddü’l-muhtâr adlı meşhur hâşiyesiyle Tahtâvî’nin (ö. 1231/1816) aynı 

şerhe hâşiyesi;  

Molla Hüsrev’in (ö. 885/1480) Dürerü’l-hükkâm adlı eserine Vânî Efendi (ö. 

1096/1685) ve Azmîzâde Mustafa Hâletî’nin (ö. 1040/1631) hâşiyeleridir.  

2. Şerhu’l-Vikâye 

Şerhu’l-Vikâye, Burhânüşşerîa’nın (VII-VIII/XIII-XIV yüzyıl) torunu Sadrüşşerîa 

(ö. 747/1346) için telif ettiği el-Vikâye’nin şerhidir. Sadrüşşerîa (ö. 747/1346) daha önce 

en-Nukâye adıyla ihtisar ettiği bu eseri oğlu Mahmûd’un isteği üzerine şerh etmeye 

başlamış, ancak onun vefatından sonra tamamlayabilmiştir. Medreselerde okutulan 

                                                 
11  İmam Muhammed’in bu adla anılan eserinin varlığı tartışmalıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Eyyüp 

Said Kaya “Zâhiru’r-rivaye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 44/101. 
12  Ahmet Özel, “Hanefî Mezhebi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1997), 16/21. 
13  Özel, “Hanefî Mezhebi”, 16/21.  



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  129 
RTEÜİFD 

 

temel eserlerden biri haline gelen şerh üzerine pek çok hâşiye, ta’lik ve risâle 

yazılmıştır.14  

Şerhu’l-Vikâye üzerine yapılan bazı haşiyeler: 

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Alâüddîn Alî b. Muhammed b. Mes‘ûd el-Bistâmî eş-Şahrûdî Musannifek’in (ö. 

875/1470) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı haşiyedir. 

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Molla Hüsrev’in (ö. 885/1480) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı haşiyedir.  

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Hasan Çelebi’nin (ö. 891/1486) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı haşiyedir. 

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Ya’kup Paşa’nın (ö. 891/1486) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı haşiyedir. 

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Muhyiddin Muhammed Niksârî’nin (ö. 901/1495) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı 

haşiyedir. 

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Muhyiddin Mehmed Hatibzâde’nin (ö. 901/1495) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı 

haşiyedir. 

Zahîratü’l-ukbâ 

Ahîzâde/Ahî Çelebî Yusuf b. Cüneyd et-Tokâdî’nin (ö. 905/1500) Şerhu’l-Vikâye 

üzerine yazdığı haşiyedir.  

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Kutbuddin el-Merzîfonî’nin’nin (ö. 935/1528) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı 

haşiyedir.  

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

Arap Çelebî’nin (ö. 950/1543) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı haşiyedir.  

Haşiyetü Şerhi’l-Vikâye 

İsâmüddin el-İsferâyînî’nin (ö. 951/1544) Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı 

haşiyedir.15 

                                                 
14  Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zunûn, 2/2020; Dr. Salah Muhammed Ebu’l-Hac, Mukaddimetü Müntehe’n-

nükâye, 1/75-84; Özen, “Sadrüşşerîa”, 35/427-431; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 132-135. 
15  Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zunûn, 2/2020; Dr. Salah Muhammed Ebu’l-Hac, Mukaddimetü Müntehe’n-

nükâye, 1/75-84; Özen, “Sadrüşşerîa”, 35/427-431; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 132-135. 



130  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

3. Ahîzâde’nin Hayatı ve İlmî Şahsiyeti 

Bu başlık altında Ahîzâde’nin (ö. 905/1500) yaşadığı çağ, ilmi hayatı, hocaları, 

öğrencileri ve eserleri hakkında özet bir şekilde bilgi verilecektir.    

3.1. Yaşadığı Çağ 

Ahîzâde, Osmanlı Devleti yükselme devri âlimlerinden olup Fatih Sultan 

Mehmed (ö. 886/1481) (1451-1481) ve II. Bayezid (ö. 918/1512) (1481-1512) 

dönemlerinde yaşamıştır. Bu dönem kendisi için önemli avantajlar sağlamıştır. Zira 

devletin başında Fâtih Sultan Mehmet gibi ilmi ve âlimi himaye eden bir yönetici 

bulunmaktaydı. Fatih Sultan Mehmet, Arabistan ve İran’da devrinin büyük âlimlerini 

kendi ülkesine getirtmeye çalışmıştır. Çünkü kendi ülkesindeki ulemâ bir Acem veya 

Arap ulemâsı düzeyinde değildi. Bu da cihan imparatoru olan Fatih’i üzmekteydi. 

Genellikle yabancılara karşı Hocazâde’yi (ö. 893/1488) örnek gösterirdi. Bu hususta eli 

çok geniş değildi.  

Fatih Sultan Mehmet, İstanbul’un fetihten sonra oradaki sekiz kiliseyi medrese 

(Zeyrek Medresesi) haline getirdi. Ayrıca Ayasofya medresesini açtı. Fatih Camii 

Külliyesi olarak 875/1470’de ünlü Sahn-ı Semân medreselerini yaptırdı. Fatih, 

medreseleri bizzat kendisi teftiş eder, orada okutulan dersleri dinler ve başarılı 

gördüklerine çeşitli ödüller verirdi. Bunun yanında saray içerisinde, sefer esnasında 

hatta sünnet düğününde bile ilmî tartışmalar yaptırırdı. Fatih devrinin en büyük 

âlimleri arasında Molla Hüsrev (ö. 885/1480), Molla Gürânî (ö. 893/1488), Molla Yegân 

(ö. 865/1461 civarı), Hızır Bey (ö. 863/1459) ve Hocazâde Muslihuddin (ö. 893/1488) ilk 

akla gelenlerdir. Bu dönemde fıkıhta Molla Hüsrev, tefsirde Molla Gürânî, kelâmda 

Hocazâde bütün İslâm âlemince makbul olan eserler yazmışlardır. O dönemde 

yetişmiş seçkin ilim ve idare adamlarının çoğu bunların talebeleridir. Bu çalışmada 

konu edilen Ahîzâde de Molla Hüsrev’in öğrencilerindendir.16 

Ahîzâde, eserinin mukaddimesinde yaşadığı bu dönemle ilgili önemli bilgiler 

aktarmaktadır. Bu dönemle ilgili olarak fıkıhta yetkin olmanın küçümsendiğini 

felsefecilere ve onların kitaplarına değer verildiğini ancak en muteber fıkıh 

kitaplarının bir dinara hatta bir dirheme bile satılmadığını ifade ederek Fatih Sultan 

Mehmed Han (ö. 886/1481) dönemine eleştiri getirmektedir. Bu dönemden sonra II. 

Bayezid Han (ö. 918/1512) döneminde ise fıkhın tekrar değer kazandığını ve fıkıh 

ulemasının kıymetinin arttığını ifade ederek II. Bayezid Han’a övgüde bulunmakta ve 

O’na dua etmekte olduğunu görmekteyiz.17 Ahîzade’nin bu ifadelerinin, Fatih Sultan 

                                                 
16  Halil İnalcık, “Mehmed II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

28/395-407. 
17  Ahîzâde Yûsuf b. Cüneyd et-Tokâdî, Zahîratü’l-ukbâ fî Şerhi sadrişşerîati’l-uzmâ, (Kayseri: Râşid 

Efendi Kütüphanesi, no. 430), 1b, 2a. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  131 
RTEÜİFD 

 

Mehmed Han ve II. Bayezid Han dönemlerinde yaşamış bir alimin yaşadığı dönemi 

değerlendirmesi olarak önemli bir bilginin günümüze aktarımı olduğunu 

düşünmekteyiz. 

Fatih Sultan Mehmed Han ve II. Bayezid Han dönemlerinde Osmanlı 

Devleti’nin merkezi sayılabilecek İznik, Bursa, Edirne ve fetihten sonra İstanbul birer 

ilim merkezi olarak temayüz etmiştir. 

3.2. Hayatı 

Yûsuf b. Cüneyd et-Tokâdî, Ahîzâde veya Ahî Çelebî olarak tanınmaktadır.18 

Kaynaklarda doğum yeri ve tarihi ile ilgili bilgi yer almamaktadır. Kâtip Çelebi (ö. 

1067/1657) babasının Tokat’ta imam olduğunu söylemektedir.19  Osmanlı Devleti 

yükselme dönemi alimlerinden olan Ahîzâde’nin hayatı ile ilgili fazla bir bilgi 

bulunmamaktadır. Bütün eğitim hayatını Osmanlı Devleti’nde tamamlamış ve Bursa 

Molla Hüsrev, Edirne Haceriyye, İstanbul Kalenderiyye, Vezir Mahmut Paşa, Bursa 

Sultaniye ve son olarak da İstanbul Sahn-ı semân medreselerinde müderrislik 

yapmıştır. Ahîzâde, İstanbul’da evinin yakınında Ahîzâde Yûsuf Efendi Camii’ni 

yaptırarak kitaplarını oraya vakfetmiş ve Sahn-ı Semân’da müderrisken vefat edip 

yaptırdığı camiin haziresine defn olunmuştur. Kaynaklarda vefat tarihinin 902/1497 

veya 905/1500 olduğu söylenmektedir.20 

3.3. İlim Tahsili ve Hocaları  

Ahîzâde, Merzifon Medresesi müderrisi Ahmed b. Abdullah el-Kırımî21 (ö. 

879/1474)’de eğitim hayatına başlamış daha sonra II. Bayezid’in hocası olan Molla 

                                                 
18  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 166-167; Mahmud b. Süleyman, el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-

ahyâr min fukahâi mezhebi’n-Nu’mâni’l-muhtâr, (İstanbul: Mektebetü’l-irşad, 1438/2017), 4/336-337; 

Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zunûn, 2/1227, 2021-2022, 2043; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 226-227; ez-

Ziriklî, el-A’lâm, 8/223; Ömer Rıza Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, (Beyrut: Mektebetü’l-Müsennâ, 

1957), 13/286; Halit Ünal, “Ahîzâde Yûsuf Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 1/549; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 223-224. 
19  Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/428. 
20  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 166-167; el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr, 4/336-337; Kâtip 

Çelebî, Keşfü’z-zunûn, 2/1227, 2021-2022, 2043; Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/428; el-Leknevî, el-

Fevâʾidü’l-behiyye, 226-227; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 8/223; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 13/286; Ünal, 

“Ahîzâde Yûsuf Efendi”, 1/549; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 223-224. 
21  el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr, 4/222-224; Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 1/161; el-Leknevî, el-

Fevâʾidü’l-behiyye, 25; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 1/159. 



132  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

Selâhaddin’de22 okumaya devam etmiş ve en son Molla Hüsrev’in23 (ö. 885/1480) 

yanında eğitimini tamamlamıştır.24  

3.4. Öğrencileri  

Ahîzâde, hayatı medreselerde ders vermekle geçmiş olan bir alimdir. 

Dolayısıyla böyle bir alimin birçok öğrencisi olmuştur. Ancak kaynaklar onun 

öğrencileri hakkında fazla bilgi vermemektedirler. Tespit edebildiğimiz öğrencileri 

Taşköprizâde’nin (ö. 968/1561) dayısı Âbid Çelebî olarak bilinen Abdulaziz b. Seyyid 

Yûsuf Hüseyin el-Hüseynî25 (ö. 931/1524) ve Hayreddin Efendi26 (ö. 950/1543)’dir. 

3.5. Eserleri  

Ahîzâde’nin nahiv, mantık, belagat, kelâm, tefsir ve fıkıh alanlarında eserleri 

bulunmaktadır. Ahîzâde’nin bilinen eserleri şunlardır:  

Zahîretü’l-ukbâ fî şerhi Sadri’ş-şerî’ati’l-uzmâ, Zübdetü’t-ta’rîfât, (nahiv, mantık ve 

belâgat) Muhtasaru/Müntehabü Fetâvâ Kâdîhân, Ta’lîkât alâ Tefsîri’l-Beyzâvî, Terceme-i 

Ferâiz-i Sirâciyye ve Hediyyetü’l-mühtedîn//Hediyyetü’l mehdiyyîn (kelâm).27  

3.6. İlmi Kişiliği 

Ahîzâde, Şerhu’l-Vikâye üzerine yazdığı Zahîretü’l-ukbâ fî şerhi Sadri’ş-şerî’ati’l-

uzmâ adlı hâşiyesi ile özellikle Şerhu’l-Vikâye’nin ders kitabı olarak belirlendiği 

Osmanlı medreseleri ve Hint alt kıtasındaki medreselerde ve ilim çevreleri üzerinde 

etkili olmuş bir âlim ve fakîhtir. 

Taşköprizâde (ö. 968/1561) Ahîzâde’den devrin ilmiyle amel eden erdem sahibi 

alimlerinden biri diye bahsederken, Mahmud b. Süleyman el-Kefevî (ö. 990/1582) ise 

alim, fâzıl, ilmiyle âmil, usûl ve furu’da mütebahhir, aklî ve naklî ilimlerde engin 

deniz, vera’ sahibi zâhid, âbid sıfatlarıyla övgüde bulunmaktadır. Kaynaklar 

Ahîzâde’nin ilimle meşgul olan, her zaman Kur’an okuyan, fıkıh kitaplarını mütalaa 

                                                 
22  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 109; Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 2/176.  
23  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 70-72; el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr, 4/208-215; Kâtip 

Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/219-220; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 184; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 6/328. 
24  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 166-167; el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr, 4/336-337; Kâtip 

Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/428; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 226-227; Ünal, “Ahîzâde Yûsuf 

Efendi”, 1/549; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 223-224. 
25  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 139; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 139. 
26  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 264; el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr, 4/337.  
27  Keşfü’z-zunûn, 2/2043; Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/428; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 226-

227; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 8/223; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 13/286; Ünal, “Ahîzâde Yûsuf 

Efendi”, 1/549; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 223-224. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  133 
RTEÜİFD 

 

eden, sahip olduğu çok sayıdaki kitabını ilim sahiplerine vakfeden hayır sahibi, 

faziletli bir kimse olduğundan bahsetmektedirler.28  

4. Zahîratü’l-Ukbâ fî Şerhi Sadrişşerîati’l-Uzmâ Adlı Eserin Tanıtımı ve 

Tahlili 

Bu başlık altında Sadrüşşerîa’nın (ö. 747/1346) Şerhu’l-Vikâye adlı eseri üzerine 

Ahîzâde tarafından kaleme alınan Zahiratü’l-ukbâ fî Şerhi sadrişşerîati’l-uzmâ adlı 

hâşiyesinin tanıtımı ve tahlili yapılacaktır. Burada eserin tanıtımı, yazılış gerekçesi ve 

yöntemi verilecek, ayrıca Zahiratü’l-ukba adlı eser üzerinde başkalarınca yapılan 

çalışmalara değinilecektir. Son olarak eserin yararlandığı kaynaklara, Hanefî fıkıh 

literatüründeki yerine, mezhep içi tercih örneklerine ve Hanefi mezhebi haricindeki 

âlimlere yaptığı bazı atıflara yer verilecektir. 

4.7.1. Eserin Yazılış Nedeni 

Hanefî literatüründe şerhler ve haşiyeler gibi hacimli, kapsamlı ve delile dayalı 

(müdellel) teliflerin yanı sıra, ana meselelere ve delillere yer vermeksizin mezhebin 

hâkim görüşüne kolayca ulaşmayı sağlayacak metinler de yazılmıştır. Hanefî 

literatüründe hem ders hem de fetva kitabı olarak kullanılan bu metinler daha sonra 

mütûn-i selâse/üç metin, mütûn-i erba’a/dört metin ve mütûn-i sitte/altı metin 

şeklinde gruplandırılmıştır. Muhtasaru’l-Kudûrî, Vikâye ve Kenzü’d-dekâik mütûn-i 

selâse’yi; Vikâye, el-Muhtâr, Mecma’u’l-bahreyn ve Kenz mütûn-i erba’a’yı ve bu beşe el-

Hidâye’nin de ilave edilmesi ile mütûn-i sitte oluşmaktadır.  

Bu metinlerden birisi olan el-Vikâye üzerine Sadrüşşerîa’nın yazmış olduğu şerh 

İslam coğrafyasında ve özellikle Osmanlı Devleti’nde asırlarca müderris, müftü ve 

kâdıların Hanefî literatüründe mürâcaat ettikleri muteber temel metinlerden birisi 

haline gelmiştir. Osmanlı hukuk düşüncesinin şekillenmesinde önemli bir etkiye 

sahip Şerhu’l-Vikâye, Osmanlı Devleti’nin bir nevi yarı resmi hukuku olarak kabul 

edilmiş ve de padişah fermanları ile ders kitabı listesinde seçkin yerini almıştır. 

Osmanlı Medreselerinde okutulan temel fıkıh kitaplarından birisi haline gelen 

Şerhu’l-Vikâye üzerine Osmanlı âlimleri tarafından pek çok hâşiye, ta’lik ve risale 

yazılmıştır. Ahîzâde’nin kaleme almış olduğu ve de bu çalışmanın ana konusu olan 

Zahîratü’l-ukbâ, bu çalışmaların en önemlilerinden bir tanesidir.  

Osmanlı Devleti yükselme devrinde birçok medresede müderrislik yapan ve 

Müderrisliği sırasında sürekli olarak okutmuş olduğu Şerhu’l-Vikâye hakkında övgü 

dolu sözler sarf eden Ahîzâde, eserin bazı yerlerinde kapalılıklar bulunduğuna da 

                                                 
28  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 166-167; el-Kefevî, Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr, 4/336-337; Kâtip 

Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/428; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 226-227; Ünal, “Ahîzâde Yûsuf 

Efendi”, 1/549; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 223-224. 



134  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

kendi yazmış olduğu mukaddimede işaret etmektedir. Bu kapalılıkları ve güçlükleri 

ortadan kaldırmak için zamanın âlimlerinin eserler kaleme aldıklarını ancak tam 

manası ile muvaffak olamadıklarını ifade etmektedir. Müellifimiz kendisinin ise uzun 

süre Şerhu’l-Vikâye üzerine çalıştığını, birçok âlimden bu kitabı mütalaa ettiğini, 

dolayısıyla bu eserde bulunan kapalılıkları ve zorlukları çözebileceğine kanaat 

getirdiğini ve de bu cesaretle söz konusu kitaba haşiye yapmaya karar verdiğini 

söylemektedir. Ahîzade bu haşiyesinin sadece şerhe yönelik olmadığını, yer yer 

Vikâye metninde bulunan kapalılıkları ve yanlış anlamalara sebep olacak ifadeleri de 

açıkladığını ileri sürer; haşiyesinde hiçbir şerh ve haşiyede bulunmayan nükteler 

zikrettiğini de ifade eder. 

Ahîzâde, insanın kemâle ermesinin ve güzel huylarla bezenmesinin ancak şer’î 

ilimler vasıtasıyla olacağını ve bu ilimlerin arasında helal ve haramı beyan etmesi, 

dünya ve ahirette saadete vesile olması yönüyle de fıkıh ilminin özel bir yere sahip 

olduğunu vurgular. Kendisi Zahîretü’l-ukbâ adlı eseri kaleme alma gerekçesini de 

bununla izah eder. 

Ahîzâde kendi hâşiyesinin mukaddimesinde Şerhu’l-Vikâye hakkında övücü 

sözler söylemek suretiyle dolaylı yoldan kendi haşiyesini de övmüş olmaktadır. O 

Zahîra’da şu anlama gelebilecek ifadeler kullanmaktadır: Bu eser özellikle fıkıh ilmiyle 

ilgilenen ve Osmanlı medreselerinde müderrislik yapan kimseler için büyük bir 

öneme sahiptir. Zira bir kitabın kapalı olan yerlerinin açıklanması, eksik bırakılan 

yerlerin tamamlanması, ihtiyaç duyulan bazı görüşlerin delillendirilmesi ve bütün 

bunların o ilimde yetkin bir âlim tarafından yapılması neticede bir kitabın anlaşılması 

için büyük önem taşımaktadır.  

Kâtip Çelebî ve Abdülhay el-Leknevî eserin bu önemini belirtmek sadedinde 

onun hâşiyeler içerisinde benzerlerine göre daha derli toplu ve dikakte değer 

olduğunu zikretmenin yanında, öğrenciler arasında da yaygın bir kullanıma sahip 

olduğunu ifade ederler.29 

4.7.2. Eserin Muhtevası 

Burhânüşşerîa, Vikâyetü’r-rivâye adlı eserini üst başlık olarak “kitap”, alt 

başlıklar olarak “bab” ve “fasıl” şeklinde üçlü tasnif yöntemiyle kaleme almıştır. 

Vikâye şerhi üzerine çalışma yapan Ahîzade’nin de bu üçlü tasnif yöntemi üzerine 

çalışmasını oluşturduğunu görmekteyiz. Tahâret kitabıyla başlayıp hünsâ kitabıyla 

eseri bitirmektedir.  

Hidâye ve Bedâiu’s-sanai’ gibi bazı Hanefî fıkıh kaynaklarında ferâiz bölümü 

bulunmadığı gibi Hidâye’nin meselelerinin özetlendiği Vikâye’de ve onun şerhlerinde 

                                                 
29  Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/428; el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye, 226-227. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  135 
RTEÜİFD 

 

de ferâiz bölümü bulunmamaktadır. Dolayısıyla Vikâye şerhi üzerine çalışma yapan 

Ahîzâde’nin Zahîratü’l-ukbâ’sında da ferâiz bölümü bulunmamaktadır. Bu eserlerde 

ferâiz bölümünün bulunmama sebebi olarak, bu alanda yazılan müstakil eserlerle 

ferâiz ilminin ayrı bir ilmî disiplin haline gelmiş olması söylenebilir. 

Hanefî fıkıh kitaplarının tertibinde Nikâh ve Bey’ (Alış-veriş) konularının yer 

aldığı sıra dikkat çeken bir durumdur. Tahâvî (ö. 321/933), Kerhî (ö. 340/952), Kudûrî 

(ö. 428/1037), Mevsılî (ö. 683/1284), İbnü’s-Sââtî (ö. 694/1295) gibi fakîhler eserlerinde 

ibâdet konularının hemen peşinde bey’ konularını işlemişler, nikâh konularını ise 

daha sonra ele almışlardır. Bunun gerekçesi olarak ise insanların bey’e olan 

ihtiyaçlarının nikah konularına olan ihtiyaçlarından daha fazla olması zikredilmiştir.30 

İmam Muhammed (ö. 189/805), el-Hâkim eş-Şehîd (ö. 334/945), el-Kâsânî (ö. 587/1191), 

el-Merginânî (ö. 593/1197), Burhanüşşerîa, (VII-VIII/XIII-XIV yüzyıl), Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî (ö. 710/1310), Molla Hüsrev (ö. 885/1480), İbrâhîm el-Halebî (ö. 956/1549) 

gibi fakîhler ise eserlerinde ibadet konularının peşinde nikâh konularını işlemiş, bey’ 

konularını ise daha sonra ele almışlardır. Bunun gerekçesi olarak ise nikâhın ibâdet 

konularına daha yakın olduğu, hatta nikâhlanmanın ibâdet maksadıyla bir köşeye 

çekilmekten daha faziletli ve nikahın peygamberlerin bir sünneti olduğu ifade 

edilmiştir.31   

Eserin hâtime kısmında bu kitabı bitirmeye muvaffak kılan Allah’a hamd eden 

Ahîzâde, zamanın şerli insanlarından şikâyette bulunmakta ve kitabını hicri 891 

yılında yazmaya başlayıp hicri 901 yılında tamamladığını ifade etmektedir. 

4.7.3. Eserin Yöntemi  

Ahîzâde’nin, eserini Şerhu’l-Vikâye’nin tasnif sistemi olan üçlü tasnif sistemine 

(kitap, bab ve fasl) göre oluşturduğunu az önce ifade etmiştik. Yazmış olduğu hâşiye 

ile amacının, Sadrüşşerîa’nın (ö. 747/1346) tanımlarını vermediği kavramların 

tanımlarını yapmak, eksik bıraktığı yerleri tamamlamak, kapalı geçtiği yerleri 

açıklamak olduğunu ifade eden müellifimiz, bu amaç doğrultusunda şârihin 

ifadelerini parça parça قوله  diyerek ele almış, elinden geldiğince açıklanmaya ihtiyaç 

duyulan yerleri açıklamaya, delillendirilmesi gereken yerleri delillendirmeye gayret 

göstermiş bazı yerlerde ise ibarenin tashihi için şârih Sadrüşşerîa’yı eleştirmekten de 

                                                 
30  Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-Haddâd, el-Cevheretü’n-neyyira alâ Muhtasari'l-

Kudûrî, (Kahire: Matbaatu'l-Hayriyye, 1322), 1/183; Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî 

el-Guneymî ed-Dımaşkî, el-Lübâb fî şerhi'l-Kitâb, thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, 

(Beyrut: el-Mektebetü'l-ilmiyye, t.y.), 2/3.  
31  Ebu Muhammed Bedreddin Mahmud b. Ahmed b. Musa el-Ayni, el-Binâye fi şerhi'l-Hidâye 

(Beyrut: Darü'l-Kütubi'l-İlmiyye, 1420/2000.), 5/3; Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. 

Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî İbnü’l-Hümâm, Fethu'l-kadir, (Beyrut: Dâru'l-Fikr, t.y.), 3/184. 



136  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

çekinmemiştir. Ahîzade’nin hâşiyeyi yazarken yapmış olduğu çalışmaların bir kısmı 

şu şekildedir: 

4.7.3.1. Tanımları Yapılmayan Kavramları Tanımlaması 

Ahîzâde, Şerhu’l-Vikâye’de tanımı yapılmayan bazı dini/fıkhî kavramları 

açıklayarak hâşiyesine başlar. Bununla ilgili örnek sadedinde bazı kavramlar aşağıda 

verilmiştir: 

Tahâret: Nezâfet (temizlik) anlamında olup mukabili denes (pislik) diyerek sözlük 

anlamını vermekte daha sonra ise tahâreti, “şer’î bir kavram olarak hakîkî veya hükmî 

necaseti gidermektir” şeklinde tanımlamaktadır.32  

Farz: Sözlükte kesmek, kesin olarak hükmetmek ve takdir etmek, terim olarak 

ise kendisinde şüphe olmayan kesin bir delille sabit olan hükümdür. Bu tanıma göre 

farzın hükmü olarak özürsüz terk edenin azabı hak etmesi, inkâr eden kimsenin ise 

kafir olması gerekeceğini ifade eden Ahîzâde, câhid (kâfir), müevvil olmayandır33 diye 

bir kâide bulunduğundan dolayı ictihâdi farzlarla ilgili herhangi bir itirazın 

gelemeyeceğini zira müctehidlerin delillere dayanarak tevilde bulunduklarını 

(müevvil) söylemektedir.34 Müellifimiz bu bilgileri Ekmeleddin el-Bâbertî’nin (ö. 

786/1384) Hidâye şerhi olan el-İnâye adlı eserine dayandırmaktadır.35  

Müçtehit: Ahîzâde kitabu’l-kadâ bölümünde müçtehidin tanımını yaparak onun 

Kur’ân, sünnet, icmâ ve kıyası bilen kişi olduğu söyler. O, müçtehitlerin kendi fikirleri 

ile ortaya koymuş oldukları fer’î delilleri bilmelerinin şart olmadığını ve müçtehidin 

fıkıh ilminde olduğu kadar hadis ilminde de özel yetkinliği olması gerektiğini ifade 

eder. Bu görüşünü muteber kitaplardan alıntılar yaparak destekler.36 

Eserde şârih tarafından tanımı yapılmayan birçok kavramın tanımının 

yapıldığını görmek mümkündür. 

4.7.3.2. Eksik Kısımları Tamamlaması  

Ahîzâde, Sadrüşşerîa’nın şerhinde eksik bıraktığı bazı yerleri tamamlamaya 

çalışmıştır. Kendisi tahâret kitabına girilmeden önce beş önemli bilginin bilinmesi 

gerektiğine işaret ederek, bu bilgileri ve gerekçelerini şöyle sıralamıştır: 

1. İbâdet konularının, muâmelât ve hadlerden önce zikredilmesi. Bu tertibin gerekçesi 

olarak kulluk manasının ibadetlerle gerçekleşeceğini söyler. 

                                                 
32  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 3b. 
  الجاحد: من لا يكون مؤولا  33
34  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 4a. 
35  Ekmelüddîn, el-Bâbertî, el-İnâye şerhu’l-Hidâye, 1/19.  
36  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 197a. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  137 
RTEÜİFD 

 

2. Namazın diğer ibadetlerden önce zikredilmesi. Bu tertibin gerekçesi olarak 

namazın dinin direği olmasını zikreder.  

3. Tahâretin, namazdan önce zikredilmesi. Bu tertibin gerekçesi olarak temizliğin 

namazın şartı olmasını zikreder. Ancak tahâret konularının, diğer şartlar üzerine 

takdim edilmesinin gerekçesi olarak özür sebebiyle taharetin düşmemesinin ifade 

edilmesini yerinde bulmamakta ve niyetin de şart olduğunu, özür sebebiyle onun da 

düşmediğini söyler. Ahîzâde, bazı Vikâye şarihlerinin dediği gibi tahâret konularının 

daha önemli olduğundan diğer şartlar üzerine takdim edildiğini söylemenin daha 

uygun olduğunu ifade eder.  

4. Girişe taharet kitabı (kitâbu’t-tahâret) diyerek başlanması, bab (bâbu’t-Tahâret) ile 

başlanmaması. Bunun gerekçesi olarak kitabın, toplamak anlamında olup burada 

kastedilenin de bütün tahâret türlerinin ele alınması olduğunu söyler.  

5. Tahâret lafzının müfred olarak kullanılması. Bunun gerekçesi olarak ise lâm ile 

marife olan çoğulda bulunan topluluk manası, tercih edilen görüşe göre iptal olunur. 

Dolayısıyla Ahîzâde’ye göre çoğul/cemi sigası burada gereksiz yere sözü uzatmak 

olacaktır.37 Ancak Ahîzâde’nin bu görüşü Leknevî (ö.1304/1886) tarafından 

eleştirilmiştir.38  

Ahîzâde eserinde lüğavî farklara da değinmektedir. Mesela vudû’ / الوُضوء ile 

vedû’ / الوَضوء arasındaki farkı vudû’, yüzü, iki eli ve iki ayağı yıkamak, başı mesh 

etmek; vedû’ ise abdest kendisi ile alınan şey diyerek açıklamaktadır.39 

Sadrüşşerîa (ö. 747/1346) abdestte ayakların mesh edilmesi ile ilgili herhangi bir 

şey söylememektedir. Ahîzâde ise abdest ayetinde geçen “أرجلكم” kelimesinin cer 

okunması durumunda nasb kıraati ile cer kıraatini cem etmek gerekip ayakları 

yıkama ve mesh etme konusunda bazı alimlerin40 söylediği gibi muhayyerlik 

gerekeceği noktasında bir itirazın gelebileceğinden ve bu itiraza cer kıraatinin 

zâhirinin icma’ ile terk edildiği ve cer okumanın ise cer bi’l-civâr41 olduğu söylenerek 

cevap verileceğini söylemektedir.42 Ancak ayetteki أرجلكم kelimesini İbn Âmir (ö. 

118/736), Âsım’ın (ö. 127/745) iki râvisinden biri olan Hafs (ö. 180/796), Nâfî (ö. 

                                                 
37  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 3a. 
38  Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm b. Muhammed Emînillâh es-Sihâlevî el-

Leknevî, Ebü’l-Hasenât, es-Siâye fî keşfi mâ fî Şerhi’l-Vikâye, nşr: Dr. Salah Muhammed Ebu’l-Hac, 

ts, 130; el-Leknevî, Umdetü’r-ri’âye bi tahşiyeti Şerhi’l-Vikâye, (nşr: Dr. Salah Muhammed Ebu’l-Hac, 

ts), 1, 226.  
39  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 4a. 
40  Müellif nüshasının kenarında bu alimlerin Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), Taberî (ö. 310/923) ve Cübbâî 

(ö. 303/916) olduğu söylenmektedir.  
41  Ercüliküm kelimesinin kesre okunması bir âmil sebebiyle değil, yanındaki kelimenin kesreli 

olmasından kaynaklanmaktadır. 
42  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 6a. 



138  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

169/785), Kisâî (ö. 189/805) ve Ya’kûb el-Hadramî (ö. 205/821) mansûb olarak; İbn 

Kesîr (ö. 120/738), Âsım’ın iki râvisinden biri olan Şu’be (ö. 193/809), Ebû Ca’fer (ö. 

130/747-48), Ebû Amr (ö. 154/771), Hamza (ö. 156/773) ve Halef (ö. 229/844) ise mecrûr 

olarak okumuşlardır.43 Dolayısıyla nasb ve cer kıraatinden her birinin mütevatir ve 

sahih bir kıraat olduğunda herhangi bir şüphe bulunmamakta ve Ahîzâde’nin cer 

kıraatinin icma’ ile terk edilmiş olduğunu söylemesi de yerinde olmamaktadır.  

Sadrüşşerîa, abdestte boğazı mesh etmenin hükmüne değinmemektedir. 

Ahîzâde abdestte boğazı mesh etmenin bidat olduğunu söyleyerek şerhe katkıda 

bulunmaktadır.44 

4.7.3.3. Kapalı Yerleri Açıklaması  

Ahîzâde, abdest âyetinin medenî olduğu konusunda icmâ’ olduğunu oysa 

namazın Mekke’de farz kılındığını söyledikten sonra devamla şöyle der: Her iki 

mekân arasındaki farklı zaman dilimine bakıldığında mantıken Hz. Peygamber’in 

(Medine’de abdest âyeti ininceye kadar olan sürede) abdestsiz namaz kıldığını 

söylemek gerekecektir. Oysa bu iddiaya farklı cevaplar verilebilir. Zira Şari Teâlâ’dan 

bir bildirim yoksa o takdirde tıpkı cihat ve oruçta olduğu gibi abdestsiz namaz kılmak 

da mümkündür. Öte yandan Hz. Peygamber’in abdesti Kur’an vahyi dışında bir 

vahiyden (vahy-i gayri metlüv) veya önceki şerîatlerden öğrenmesi mümkündür. 

Ahîzâde bu görüşünü desteklemek için “İşte bu, benim ve benden önceki peygamberlerin 

abdestidir”45 hadisini nakleder.46  

Ahîzâde, hocası Molla Hüsrev’in (ö. 885/1480) Dürerü’l-hükkâm fî şerhi Gureri’l-

ahkâm adlı eserinden oldukça istifade etmektedir. Hocasının açıklama ve tahlillerini 

kimi zaman ismiyle kimi zaman da ismini vermeyerek eserine almaktadır. Örneğin 

Ahîzâde, Hz. Peygamber’in abdest ayeti inmeden önceki namazı ile ilgili tartışmalar 

sadedinde isim vermeden Molla Hüsrev’in (ö. 885/1480) ifadelerine yer vermektedir. 

Bunu kendisinin Molla Hüsrev’den aldığını yine Molla Hüsrev’in eserindeki “bu 

konuyu bu üslûp üzere sadece ben ele aldım” ifadelerinden anlıyoruz. Dolayısıyla 

Ahîzâde’nin buradaki ana kaynağı hocasının eseridir.47 

                                                 
43  Ebû Amr ed-Dânî, Osman b. Saîd, Câmiu’l-beyân fi’l-kırâati’s-sebʽı’l-meşhûra, thk. Mehmet Kemal 

Atik (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayın Matbaacılık, 1999/1420), 2/114-115; Muhammed Sâlim 

Muhaysin, el-Hâdî Şerhu Tayyibeti’n-neşr fi’l-kırâati’l-aşr (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1997/1417), 2/168-169.  
44  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 10b. 
45  Ebû Abdillah Ahmed b. Hanbel, Müsnedü Ahmed b. Hanbel, Thk. Şu’ayb Arnâut (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1995), 10/27. 
46  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 4a. 
47  Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm fî şerhi Gureri’l-ahkâm, (İstanbul: Fazilet Neşriyat ts.), 1/7.  



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  139 
RTEÜİFD 

 

4.7.3.4. Delilsiz Yerleri Delillendirmesi  

Ahîzâde, Sadrüşşerîa’nın (ö. 747/1346) abdestte başın tamamının mesh 

edilmesinin farz olmadığına delil olarak Mugîre b. Şu’be’nin (ö. 50/670) rivayetini 

meşhur hadis olarak nitelemesinin yerinde olmadığını ifade ederek bu rivayetin ahâd 

haber olduğunu söylemektedir. Öte yandan Ahîzâde bu hadisin haber-i ahâd 

olmasının İmam Malik’in görüşünün reddedilmesi ve Kitab’ın mücmelini beyân 

noktasında yeterli olduğunu ifade etmektedir.48  

Sadrüşşerîa, abdest ayetinin, başa mesh edilecek miktar konusunda Hanefîlere 

göre mücmel; şafiîlere göre ise mutlak olduğunu söylemektedir.49 Hanefîler 

görüşlerini, “mesh” kelimesi sözlükte eli gezdirmek anlamına gelmekte olup 

parmakların bir veya üç tel saça dokunmasına mesh denilmeyeceğinde şüphe 

olmadığını ayrıca “duvara el sürdüm” denildiğinde bundan maksadın duvarın bir 

kısmına el sürmek olduğunu söyleyerek delillendirmektedirler.50  

Ahîzâde, şârihin abdest ayetinin başa mesh miktarı konusunda mücmel 

olduğunu ispat sadedinde zikretmiş olduğu bu iki delilde tartışılacak iki nokta 

bulunduğunu söylemektedir.  

Birinci olarak hasmın, bir veya üç tel saça el sürmenin mesh sayılmayacağı 

görüşüne itirazı olabilir. Çünkü mesh, isabet ettirmek anlamına gelir. İsabet ise el 

sürmekle meydana gelir.  

İkinci olarak “Yüzünüzü mesh edin”51 ayetinde yüzün tamamının mesh edilmesi 

nas ile değil hadislerle sabit olmuştur, dolayısıyla buradaki ayette de başın tamamının 

mesh edilmesinin gerekli olduğuna dair bir delil bulunmamaktadır. O halde “bâ” 

harfinin kaidesine göre meshin bir bölüm için gerekli olduğuna hükmedilebilir.  

Ahîzâde, bu gerekçelerden hareketle ayetin mesh miktarı konusunda mücmel 

olduğunun sabit olamayacağını ifade etmektedir. Müellifimiz bu görüşle ilgili olarak 

Şeyh Bedreddin’in (ö. 823/1420) et-teshîl adlı eserine atıfta bulunmakta ve Şeyh 

Bedreddin’in bana göre doğru olan görüş, ayetin mesh mahallini tayin konusunda 

olduğu gibi miktarı konusunda da mücmel değil mutlak olmasıdır52 diye söylediğini 

aktarmaktadır.53  

                                                 
48  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 7a. 
49  Sadrüşşerîa, Şerhu’l-Vikâye, 1/14. 
50  Sadrüşşerîa, Şerhu’l-Vikâye, 1/14. 
51  en-Nisâ, 4/43.  
52  Şeyh Bedreddin, et-Teshîl Şerhu Letâifi’l-işârât, thk. Mustafa Bülent Dadaş, (İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayın Matbaacılık, 2019), 1/87. 
53  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 7a, 7b. 



140  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

4.7.3.5. Sadrüşşerîa ve Diğer Alimlere Eleştirisi  

Ahîzâde, abdest âyetinde iltifât sanatının54 olduğunu söyleyen Ebu’l-Berekât en-

Nesefî’yi (ö.710/1310)55 eleştirmekte ve âyette iltifat sanatının bulunmadığını 

söylemektedir.56 Ahîzâde’nin bu eleştirisinde Kıvâmuddin el-Ka’kî (ö.749/1348), 

Kıvâmuddin el-İtkânî (ö.758/1357) ve el-Bâbertî’den (ö.786/1384) istifade ettiğini 

söyleyebiliriz.57 

Sadrüşşerîa (ö. 747/1346), Şemsü’l-eimme el-Halvânî’nin (ö. 452/1060) Ebu 

Yusuf’tan (ö. 182/798) namaz kılan kimsenin yüzünü ve abdest azalarını ıslatması 

halinde su azalar üzerine akmasa dahi yeterli olacağını ifade eden rivayete dayanarak 

kulak ile favori arasında kalan beyaz yerin ıslatılmasının yeterli olduğunu suyu o 

bölgeye akıtmanın gerekli olmayacağını ifade ettiğini söylemektedir. Ahîzâde, kulak 

ile favori arasında kalan beyaz yerin abdest organlarından olduğunu kabul edenlere 

göre ıslatmanın yeterli olmadığını; abdest organlarından biri olarak kabul etmeyen 

Ebu Yusuf’a göre ise bu bölgeyi ıslatmanın gerekli olmadığını söyleyerek, Şemsü’l-

eimme el-Halvânî’ye nispet edilen bu görüşünün gerekçesini sorgulamaktadır. 

Ahîzâde, el-Halvâni’nin müçtehitlerden olduğunu dolayısıyla kulak ile favori 

arasında kalan beyaz yeri abdest organlarından kabul edip o bölgenin ıslatılmasının 

yeterli olduğu görüşünü tercih ederek el-Halvânî’nin, hem Ebu Hanîfe (ö. 150/767) ve 

İmam Muhammed’e (ö. 189/805) hem de Ebu Yusuf’a muvafakat ettiğini 

söylemektedir.58 Bu açıklamaya itiraz edilip müçtehit bir başka bir müçtehidi taklid 

etmesi caiz olmaz denilecek olursa buna iki yönden cevap verilebileceğini 

söylemektedir. Birincisi bu itirazı kabul etmeyerek, Ebu Hanîfe’den gelen bir rivayete 

göre bir müçtehidin kendinden daha bilgili müçtehidi taklidi caizdir.59 İkincisi bu 

itirazı kabul ederek, bir müçtehidin diğer bir müçtehidi taklid etmesinin caiz 

olmaması ancak Şafiî (ö. 204/820), Malik (ö. 179/795) gibi mutlak müçtehitler 

hakkındadır. Dolayısıyla Şemsu’l-eimme el-Halvânî mutlak müçtehit olmadığından 

kendinden daha bilgili olan müçtehitleri taklid etmesi caizdir. Ahîzâde, bu görüşlerde 

hocası Molla Hüsrev’den (ö. 885/1480) istifade ettiğini söylemektedir.60 

                                                 
54  İltifât, bir ifadede sözün yönünü birdenbire değiştirerek üslûp farklılığı meydana getirme 

anlamında edebî sanattır. İsmail Durmuş, “İltifât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/152-153. 
55  Ebü'l-Berekat Hafızüddin Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd Nesefi, Müstesfâ fî şerhi’n-Nâfi’ (thk. 

Hasan Özer, Muhammed Caba, İstanbul: Mektebetü’l-İrşad, 2017/1438),   
56  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 3b. 
57  Ekmelüddîn Muhammed b. Mahmûd b. Ahmed el-Bâbertî er-Rûmî el-Mısrî, el-İnâye şerhu’l-

Hidâye, (Beyrut: Daru’l-fikr ts.), 1/13; Bedreddin el-Ayni, el-Binâye fi şerhi'l-Hidâye, 1/145.  
58  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 5a. 
59  Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, el-Fusûl fi’l-usûl nşr. Uceyl Câsim en-Neşemî, (Küveyt: 

1414/1994), 3/362.  
60  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 5a. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  141 
RTEÜİFD 

 

Sadrüşşerîa (ö. 747/1346) Şerhu’l-Vikâye’de ilâ harfi ceri ile ilgili nahiv alimlerinin 

dört görüşünün bulunduğunu söylemektedir.61 Ahîzâde, Sadrüşşerîa’nın et-Tavzîh 

adlı usul eserinde de bu dört görüşü zikrettiğini ancak Teftâzânî (ö. 792/1390) 

tarafından birkaç yönden eleştirildiğini söyleyerek Teftâzânî’nin Telvîh adlı eserinden 

bu eleştirileri aktarmaktadır.62  

Ahîzade, Ebu’l-Berakât en-Nesefi (ö. 710/1310), Alâuddin es-Semerkandî (ö. 

539/1144), Hâherzâde (ö. 483/1090) ve Sadrüşşehîd’in (ö. 536/1141) ağzı ve burnu 

yıkamada mübalağa etmenin sünnet olmasını söylemelerine eleştiride bulunup aynı 

delilden hareketle gusülde mübalağanın farz olması gerektiğini ve guslün farzının 

dört olmasının lazım geleceğini halbuki bütün muteber metinlerde guslün farzının üç 

olduğunu ifade etmektedir.63 

Ahîzâde garîbu’l-hadisten de istifade ederek hadis-i şerifte geçen “teraccül” 

kelimesinin tarakla saç taramak manasına geldiğini, ayaktan mesti çıkarma manasına 

geldiğini söylemenin vehimden ibaret olduğunu ifade etmektedir.64 

Ahîzâde, namazda kahkaha atmanın abdesti bozma konusunda şarihin 

ibaresine eleştiride bulunmakta ve daha kısa ve daha güzel nasıl ifade edeceği 

noktasında açıklama da yapmaktadır.65 Öte yandan namazda kahkaha atmanın ister 

unutarak olsun ister kasten ister gülen kimsenin dişleri görünsün ister görünmesin 

abdesti bozacağını, teyemmümün de bu hükümde olduğunu söyler. Ancak kahkaha 

ile gülmenin guslü bozmayacağını ilave eder. Hal böyle olmasına rağmen Ahîzâde, 

bu hususla alakalı olarak bazı fakihler nazarında guslün değil ama gusül esnasında 

alınan namaz abdestinin bozulacağını ve yeniden abdest almadan o kimsenin namaz 

kılamayacağını, bazılarına göre ise bu durumda abdest azalarının taharetinin de 

bozulmayacağını nakleder. O abdest-gusül ilişkisi bağlamında bütün bu detayları 

zikrederek şerhe katkıda bulunur.66 Ahîzâde’nin kaynak belirtmeden verdiği bu 

bilgilerin Bedreddin el-Aynî’nin (ö. 855/1451) el-Hidâye şerhi olan el-Binâye adlı 

eserinde bulunduğunu görmekteyiz.67 

                                                 
61  Sadrüşşerîa, Şerhu’l-Vikâye, 1/8. 
62  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 5a, 5b; Ubeydullâh b. Mes’ûd el-Mahbûbî el-buhârî Sadrüşşerîa, Tavzih 

(Telvîh Şerhu’t-Tavzîh ile), thk. Zekeriya Ümeyrat, 1.Baskı, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts), 

1/221-222; Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn el-Herevî el-Horâsânî et-Teftâzânî, Telvîh Şerhu’t-

Tavzîh, thk. Zekeriya Ümeyrat, 1.Baskı, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts), 1/222. 
63  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 8b. 
64  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 10b. 
65  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 14b. 
66  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 14b.   
67  Bedreddin el-Ayni, el-Binâye fi şerhi'l-Hidâye, 1/296. 



142  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

4.7.4. Zahîratü’l-ukbâ Üzerine Yapılan Çalışmalar 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Ahîzâde’nin eseri üzerine Gulâm Sinân (ö. 

912/1506) tarafından tenkit amaçlı yazılan bir çalışma bulunmaktadır.68  

Sinâneddin Yûsuf Gulâm, Sultan Bayezid dönemi alimlerinden Sahn-ı semân 

müderrislerinden birisi olup Sultan Murad Han’ın vezirlerinden birinin kölesidir.69 

Sinâneddin Yûsuf Gulâm’ın çalışmamızda değerlendireceğiz eseri ise Zahîratü’l-ukbâ 

üzerine yapmış olduğu çalışmadır.  

Gulâm Sinan, eserin mukaddimesinde, kitap yazan kişilerin çoğunluğunu 

ilimde derinlik sahibi olmayan ve değersiz öğretim metotlarını kullanan kimseler 

olarak görünce, kendisinin bir kitap yazma işi üzerinde iyiden iyiye düşündüğünü 

belirtmektedir. Bu noktada Ahîzâde’nin de kitap yazma işinde ısrarcı olan bu 

kimselerden olduğunu ifade ederek haşiyesine atıfta bulunmakta ve daha önce 

aralarındaki samimiyeti ve sonra bu samimiyetin bozulmasını Hz. Yûsuf kıssasına 

telmihte bulunarak anlatmaktadır.   

Gulâm Sinan Ahîzâde’nin kendisine ihanet ettiğini ve hatta Hz. Yûsuf’a 

kardeşlerinin beslemiş olduğu kin ve nefreti kendisine beslediğini ve bunun 

neticesinde kendisini kuyunun dibine atma derecesine kadar geldiğini dile 

getirmektedir. Durum böyleyken Gulâm Sinan, Ahîzâde’ye olan sevgisinin azaldığını 

ve herkesin görebileceği şekilde onun gömleğini arkadan yırttığını ve haşiyesinde 

gördüğü karmaşık ve gerçek dışı rüyaları gerçek anlamlarını ortaya çıkarırcasına 

yorumladığını dile getirmektedir. 

Gulâm Sinan, Ahîzâde ile arasında olan ilişkiyi dile getirdikten sonra hâşiyesini 

eleştirmek için bir eser yazmaya kalkışmasının sebeplerini birkaç sözle 

açıklamaktadır. Şöyle ki zamanın âlimlerinin, kitapları okuyup anlamadan 

kopyalayıp ve daha sonra kütüphanelerine koyduklarını, dolayısıyla bu hâşiye 

konusunda da aynı adetin meydana gelmesinden dolayı özellikle ilme yeni başlayan 

öğrencilere hayırdan çok şer etkisi yapmasından korktuğunu; ikinci sebep olarak, 

hâşiyede yer alan bu yanlışlara cevap verilmemesinin ona göre Osmanlı Saltanatı için 

bir ayıp ve bu eşsiz millet için bir noksanlık olduğunu ifade etmektedir.  Çünkü böyle 

bir şey bu memleketin böyle bariz hatalara cevap verecek âlim ve fâzıl kimselerden 

yoksun olduğunu, sanki onların ruhsuz cesetlerden ibaret olduğunu göstermektedir. 

                                                 
68  Şükrü Özen, “Sahn-ı Semân’da Bir Atışma: Gulâm (Köle) Sinan’ın Mektubu”, Osmanlı 

Araştırmaları Dergisi, 38 (2011), 161-192. 
69  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye, 167-168; Kâtip Çelebî, Süllemü’l-vusûl, 3/441.  



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  143 
RTEÜİFD 

 

Üçüncü bir sebep olarak ise eski dostu Ahîzâde ile artık aralarında bir dostluğun 

bulunmadığını ifade etmektedir.70  

Gulâm Sinan, eserin kenar kayıtlarında yazdığı bir notta ise bu çalışmayı 

yapmadaki amacının kitap yazarları sınıfına girmek olmadığını asıl amacının kitap 

yazmaya kalkışan Ahîzâde’nin bu işe yetkin bir kimse olmadığını ortaya koymaktır.71  

Gulâm Sinan, risalesinin bu bölümünde eleştiriyi daha da artırarak Ahîzâde’nin 

dokumacılık dışında bütün sanatlarda yetersiz ve beceriksiz olduğunu, bunun 

yanında muhatap alınıp da kınanmaya değmez ve özellikle fıkıh gibi büyük bir 

alanda kitap yazacak kadar şerefli biri olmadığından eser yazmasına kısıtlama 

getirilmesi gerektiğini söyler. Bütün bunlara rağmen “oda kimdir ki kitabını inceleyip 

gerekli eleştirileri yapayım” demediğini kitabın halini gösterme kabilinden küçük bir 

bölümünü eleştiriye tabi tuttuğunu, geri kalan kısmının ise buna kıyas edilmesi 

gerektiğini söylemektedir. Kitabın tamamını eleştiriye tabi tutmamasının diğer bir 

gerekçesini risalenin sonun da “Kitabını tamamlasaydı bu üslup üzere tezyif ederdim. 

Ancak en iyisi sözü kısa tutmaktır. Zira her iki tarafça da buradan çıkarılması gereken 

malum olmuştur.” sözüyle dile getirmektedir.72 Bu ifadeden anlaşılıyor ki Ahîzâde, 

haşiyesini tamamlama aşamasında bu tenkitlere maruz kalmıştır.  

Gulâm Sinan’ın yazdığı bu risale incelendiği zaman, eleştiriye tabi tutulan 

kısmın eserin mukaddimesi ile tahâret ve nikah bölümlerinin baş tarafları olduğu 

görülecektir. Sinan bu durumun gerekçesini sayfa kenarına aldığı dikkat çekici ve bir 

o kadar da ilginç olan şu cümlelerle açıklamaktadır: “Zikredilen diğer görüşlerini 

eleştirmeyi nikâh bölümüne bıraktım. Çünkü hâşiye yazarı benim kastımı duyunca 

kitabının nüshalarını topladı. Öyle ki onun bir izini bulamadım ve bir tozunu da 

göremedim. Nihâyet Yüce Allah şeriatını tahriften korumak için içindekileri 

göstermek üzere bana onun hâşiyesinin nikâh bölümünden üç varak ihsân etti.”73 Bu 

ifadelerden hareketle Ahîzâde’nin, Gulâm Sinan’ın kendisine yaptığı eleştiriyi 

duyunca eserin neşredilmesini iki yıl daha beklettiği anlaşılmaktadır. Çünkü Gulâm 

Sinan’ın Zahîratü’l-ukbâ mukaddimesinden yaptığı alıntıda Ahîzâde’nin eserini sekiz 

yılda tamamladığı ifade edildiği halde74 eserin günümüze gelen nüshalarında söz 

konusu süre “on yıla yakın” olarak zikredilmektedir.75  

                                                 
70  Sinanüddin Yûsuf Gulâm, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, (Süleymaniye Ktp., Bağdatlı Vehbî, no. 2052), 

89b-90b. 
71  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 90b. 
72  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 111b. 
73  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 100b. 
74  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 93b.-94a. 
75  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 1a., 294a. 



144  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

Gulâm Sinan, Zahîratü’l-ukbâ’da çokça gramer hatası olduğunu ve maksadın 

anlaşılamayacak kadar anlam düşüklüğünün bulunduğunu ifade etmektedir. Bunu 

yaparken de kendi alaycı ve aşırı tenkitçi üslubunu devam ettirerek: “Sadrüşşerîa’nın 

bâplarını inceleme yolunda üstatlara ve uzmanlara müracaat ederek çaba sarf eden ve 

eserin lafızlarındaki problemleri halletme ve manâlarının açıklanması konusunda 

bazı kimselerce anlaşılmayan noktalarına muttali olduğunu iddia eden birinin 

“Ubeydullah b. Mes’ûd b. Tâcişşerîa” kelimelerinin i’râbını yapmasının şaşılacak bir 

durum olduğunu söylemektedir. Zira bu hususun bir günde veya günün bir 

bölümünde el-Avâmil’i ezberlemeye çalışan her çocuğun bilebileceği açıklıkta 

olduğunu söyleyerek Ahîzâde’yi eleştirmektedir.  Sinan’a göre Ahîzâde’nin yaptığı 

şey me’ânî ilminde de ifade edilen “Lazimu faideti’l-haber” kabilinden yani muhataba 

yeni bilgi öğretmek değil, bilinenleri tekrar etmekten ibarettir.76  

 Zahîratü’l-ukbâ’nın eski alimlerin yazmış olduğu kitaplardan çok daha düşük 

derecede olduğunu, ibaresinde mananın anlaşılmasını zorlaştıracak derecede 

kapalılığın bulunduğunu dile getiren Gulâm Sinan, kitap hakkında “kulakları 

tırmalayan aptalca ibâreler ve insan tabiatının ürktüğü uçuk istiârelerle geçmiş 

ulemânın (kudemâ) tabirleri değiştirilmiş ve fukahânın incelemeleri tahrif edilmiştir” 

denilmesini uygun bulmuştur.77  

Risalede yaptığımız incelemeden hareketle Gulâm Sinan’ın, doğru bildiğini 

savunurken karşı görüş sahibini ağır ifadelerle eleştirmekten geri durmayan bir 

kişiliğe sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bu davranıştan kendisi ile araları açık olan 

Ahîzâde’nin yanısıra başka alimlerin de nasiplendiği görülmektedir. Örnek olarak 

Sinânüddin Yûsuf, abdestte tertibin farz olduğunu söyleyen İmam Şâfiî’nin delilinin 

birçok alim tarafından yanlış yorumlandığı ve bu alimlerin kendi görüşlerini zayıf 

delillerle destekledikleri fakat kendi verdiği bilginin dikkate alınması gerektiğini dile 

getirmektedir.78  

Gulâm Sinan, Ahîzâde’nin diğer kaynaklardan yapmış olduğu alıntılarda da 

fahiş hatalara düştüğünü ve iftira edercesine yanlış bilgiler verdiğini söylemektedir. 

Buna dair örneklerden bir tanesine “kitâbu’n-nikâh” bölümünde yer vermektedir. 

Şöyle ki mut’a nikahının anlatıldığı bölümde Ekmeleddin el-Bâbertî’nin “Mut’a 

nikahında müddetin tayini gerekmez” dediğini dile getiren muhaşşîye ağır eleştiride 

bulunarak Ekmel’in ibaredeki amacının bu olmadığını, böyle bir anlayışın vehim 

olduğunu ve bunun da ancak ilimde kemale ermeyen kişilerden meydana 

gelebileceğini ifade etmektedir. Buna dair bir diğer örnek ise velâyet konusunda 

İmam Muhammed’den bir görüşü yanlış aktarması ile ilgili olarak “Böylesi ancak bir 

                                                 
76  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 94a.,b.-102b., 111a.  
77  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 95b. 
78  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 100b. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  145 
RTEÜİFD 

 

bunaktan sadır olacak fâhiş bir hatadır.” diyerek Ahîzâde’yi eleştirmektedir.79 

Yaptığımız inceleme sonucunda Gulâm Sinân’ın eleştirisinde haklı olduğunu ancak 

bu tarzda yanlışlara bu dozda eleştiride bulunmanın ilmi olmayacağını 

düşünmekteyiz.  

Ahîzâde’nin bir fıkıh kitabı yazmasına rağmen fukahânın ıstılahına bile vakıf 

olmadığını ileri süren Gulâm Sinân, buna dair zikretmiş olduğu bir örnekte “Bunun 

gibi garip ve hayret verici olan sözler bir beşer sözü olamaz. Belki cinlerin sözleri veya 

hayvanların sesleri olsa gerek. Çünkü beşerin sözü böyle şer ifadelerinden beridir.” 

gibi ağır ifadelerle Ahîzâde’yi eleştirmektedir.80  

4.7.5. Zahîratü’l-ukbâ’nın Kaynakları 

Ahîzâde eserini meydana getirirken fıkıh, fetvâ, fıkıh usûlü, tefsir, hadis, lügat, 

nahiv ve astronomi alanında olmak üzere tespit edebildiğimiz kadarıyla toplamda 

yüz otuz iki kaynaktan istifade etmiştir. Bu kaynakları alanlarına ayırarak eserde 

geçtiği sıra üzere şu şekilde sıralayabiliriz:  

Fıkıh Kaynakları: Muhît/el-Muhîtü’l-Burhânî, el-Kifâye fî şerhi’l-Hidâye, Mi’racü’d-

dirâye ilâ şerhi’l-Hidâye, el-İnâye Şerhu’l-Hidâye, el-Müstasfâ fî şerhi’n-Nâfî’, Gâyetü’l-beyân 

ve nâdiretü’l-akrân, el-Hidâye, Mebsûtu Şemsi’l-eimme el-Halvânî, Bedâ’i’u’s-sanâ’i’ fî 

tertîbi’ş-şerâ’i’, Kenzü’d-dekâ’ik, ez-Ziyâdât, el-Câmi’u’l-kebîr, el-Müctebâ şerhu 

Muhtasari’l-Kudûrî, et-Teshîl Şerhu Letâifi’l-işârât, Tebyînü’l-Hakâik, el-Câmi’u’s-sagîr, el-

Îzâh fî şerhi’t-Tecrîd, el-Kâfî fî Şerhi’l-Vâfî, el-Asl, Nihâyetü’l-kifâye fî-dirâyeti’l-Hidâye, 

Gâyetü’s-Serûcî, el-Muhtasar/Muhtasaru’l-Kudûrî, Tuhfetü’l-fukahâ, el-Mebsût, el-Esrâr 

fi’l-usûl ve’l-fürû’/ el-Esrâr fi’l-fürû’, el-Fetâva’t-Tatarhâniyye/Zâdu’l-müsafir fi’l-furu’, en-

Nihâye fî şerhi’l-Hidâye, Uyûnü’l-mesâ’il, el-Yenâbi’ fî ma’rifeti’l-usûl ve’t-tefâri’, el-Müfîd 

ve’l-mezîd/ Şerhu’t-Tecrîd, Mecma’u’l-bahreyn ve mülteka’n-neyyireyn, el-Vecîz, Fethu’l-azîz 

fî Şerhi’l-Vecîz/eş-Şerhu’l-kebîr, el-Muhît/el-Muhîtu’ş-şemsî, el-Emâlî/ Emâlî Kâdîhan, 

Şerhu’l-Hidâye, Dürerü’l-bihâr fi’l-mezâhibi’l-erba’ati’l-ahyâr, Şerhu’l-Buhârî/ Gurerü’l-

ezkâr fî şerhi Düreri’l-bihâr, el-Kevseciyye/el-İstiğnâ/el-İstîfâ, Şerhu Muhtasari’l-

Kudûrî/Şerhu’l-Akta’, Manzûmetü’n-Nesefî fi’l-hilâf, Şerhu Mecma’i’l-bahreyn, Şerhu 

Muhtasari’t-Tahâvî, ez-Zahîre, Şerhu’n-Nukâye, Dürerü’l-hükkâm, es-Siyer, el-İhtiyâr li-

ta’lîli’l-Muhtâr, el-Hülâsâ, el-Mebsût/Mebsûtu Şeyhi’l-İslâm, Muhtelefü’r-rivâye, 

Müşkilâtü’l-Kudûrî, Kitâbü’l-Mücerred, Şerhu’l-Ferâ’izi’s-Sirâciyye, Şerhu’l-Câmi’i’s-sagîr, 

Şerhu’l-Câmi’i’s-sagîr, Şerhu’l-Câmi’i’s-sagîr, Şerhu’l-Câmi’i’s-sagîr, Kifâyetü’l-müntehî, 

Emâli’l-İmâm Ebî Yûsuf, Şerhu Manzûmeti’l-ferâ’iz/Şerhu Câmi’i’d-dürer, el-

Muhtasar/Muhtasaru’t-Tahâvî, el-Muhtasar/Muhtasaru’l-Kerhî, Ahkâmü’l-vakf, Câmiu’l-

fusûleyn, el-Câmiu’l-kebir, Hakâ’iku’l-Manzûme, Şerhu’l-Câmi’i’s-sagîr, Şerhu’l-Kenz, 

                                                 
79  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 108b. 
80  Gulâm Sinan, Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ, 107b. 



146  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

Fusûlü’l-İmâdî/el-Fusûlü’l-İmâdiyye, Tevfîku’l-inâye fî Şerhi’l-Vikâye/et-Tevfîk Şerhu’l-

Vikâye, el-Musaffâ/Şerhu’l-Manzûmeti’n-Nesefiyye, el-Müntekâ, et-Tecrîd/Tecrîdü’l-Kudûrî, 

Mebsûtu Ebî’l-Yüsr.  

Fetvâ Kaynakları: el-Fetâva’z-Zahîriyye, Tetimmetü’l-fetâvâ, Hulâsatü’l-fetâvâ, 

Mecmû’u’n-nevâzil ve’l-havâdis ve’l-vâkı’ât, el-Fetâva’l-Hâniyye/el-Hâniyye, el-Mültekât 

fi’l-fetâva’l-hanefiyye, Kunyetü’l-Münye li-tetmîmi’l-gunye/Kunyetü’l-Münye alâ mezhebi 

Ebî Hanîfe, el-Fetâva’l-Bezzâziyye/ Hulâsatü’l-Bezzâziyye, Câmi’u/Cevâmi’u’l-fıkh, 

Mecma’u’l-Fetâvâ, Münyetü’l-müftî fî fürûi’l-Hanefiyye.  

Fıkıh Usûlü Kaynakları: et-Tavzîh fî halli gavâmizi’t-Tenkîh, et-Telvîh ilâ keşfi 

hakâ’iki’t-Tenkîh, Usûlü’l-Pezdevî/Kenzü’l-vüsûl ilâ ma’rifeti’l-usûl, Keşfü’l-esrâr fî şerhi 

Usûli’l-Pezdevî, Takvîmü’l-edille, Mîzânü’l-usûl fî netâ’ici’l-ukûl, Hâşiye ale’t-Telvîh, et-

Tahkîk, et-Tebyîn, el-Menâr/Menârü’l-envâr, Şerhu’l-Menâr/Keşfü’l-esrâr.  

Tefsir Kaynakları: Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-teʾvîl, el-Keşşâf an hakâʾikı gavâmizi’t-

tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-teʾvîl, Hâşiye ale’l-Keşşâf (Şerhu’l-Keşşâf), et-Teysîr fî’t-

tefsîr, Mefâtîhu’l-gayb / et-Tefsîrü’l-kebîr, Te’vîlâtü Ehli’s-sünne, Me’âlimü’t-tenzîl.  

Hadis Kaynakları: Sahîhayn, el-Muvatta, eş-Şifâ bi-ta’rîfi hukûki’l-Mustafâ, es-

Seyfü’l-meslûl alâ men sebbe’r-Resûl, er-Risâletü’l-mugniye fi’s-sükût ve lüzûmi’l-büyût, 

Meşâriku’l-envâri’n-nebeviyye min sıhâhi’l-ahbâri’l-Mustafaviyye, Emâlî Ebî Mûsâ.  

Kelâm Kaynakları: el-Makâsıd, Şerhu’l-Makâsıd, el-Mevâkıf fî ilmi’l-kelâm, el-Milel 

ve’n-Nihal.  

Lügat ve Nahiv Kaynakları: Tâcü’l-luga/es-Sıhâh, el-Mugrib fî tertîbi’l-Mu’rib, el-

Kâmûsü’l-muhît, el-Mufassal fi’n-nahv, el-Cemhere fi’l-luga / Cemheretü’l-luga, Düstûru-l-

luga/ed-Düstûr, el-Müntehab, Dîvânü’l-edeb, Şerhu Miftâhi’l-ulûm, Muhtasaru’l-

Cevherî/Muhtâru’s-Sıhâh, Kitâbü’l-Ayn, Esâsü’l-belâga, Mukaddimetü’l-edeb.  

Astronomi Kaynakları: Çağmînî/el-Mülahhas fi’l-hey’e, Şerhu’t-Tezkire/Şerhu 

Tezkireti’n-Nasîriyye/Tavzîhu’t-Tezkire.  

4.7.6. Zahîratü’l-ukbâ’nın Hanefî Fıkıh Literatüründeki Yeri  

Bu başlık altında Zahîratü’l-ukbâ’ya atıfta bulunan fakihler ve bu fakihlerin 

eserlerinden bahsedilerek eserin Hanefî fıkıh literatüründeki yeri tespit edilmeye 

çalışılacaktır.   

 

 

 

 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  147 
RTEÜİFD 

 

1. Mecma’u’l-enhur fî şerhi Mülteka’l-ebhur 

Eser, Şeyhîzâde Abdurrahman’ın (ö. 1078/1667) İbrâhim b. Muhammed el-

Halebî’ye (ö. 956/1549) ait Mülteka’l-ebhur adlı kitabın şerhi olup şârihin lakabına 

nisbetle Dâmâd ismiyle tanınmıştır.81 

Şeyhîzâde, eserinin yedi yerinde Ahîzâde ve eserine atıfta bulunmaktadır.82  

2. ed-Dürrü’l-muhtâr 

Alâüddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Haskefî ed-Dımaşkî’nin (ö. 

1088/1677) eseridir. Eser, Şemseddin Muhammed b. Abdullah et-Timurtaşî’nin (ö. 

1004/1595) fıkha dair Tenvîrü’l-ebsâr adlı eserinin şerhidir.83 

Haskefî, eserinin dokuz yerinde Ahîzâde ve eserine atıfta bulunmaktadır.84 

3. Minhatü’l-hâlik ale’l-Bahri’r-râ’ik 

İbn Âbidîn Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî’nin 

(ö. 1252/1836) eseridir. Ebü’l-Berekât en-Nesefî’nin (ö. 710/1310) fıkha dair Kenzü’d-

dekâ’ik adlı eserine Zeynüddin İbn Nüceym’in (ö. 970/1563) el-Bahrü’r-râ’ik adıyla 

yazdığı şerhin haşiyesidir.  

İbn Âbidîn, bu eserinin dört yerinde Ahîzâde ve eserine atıfta bulunmaktadır.85 

4. Reddü’l-muhtâr ale’d-Dürri’l-muhtâr 

Timurtaşî’nin (ö. 1004/1596) Hanefî fıkhına dair Tenvîrü’l-ebsâr adlı eserine 

Alâeddin el-Haskefî’nin (ö. 1088/1677) ed-Dürrü’l-muhtâr adıyla yaptığı şerhe İbn 

Âbidîn’nin (ö. 1252/1836) yazdığı hâşiyedir.86 

İbn Âbidîn, bu eserinin takriben sekiz yerinde Ahîzâde ve eserine atıfta 

bulunmaktadır.87 

 

                                                 
81  Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zunûn, 2/1815, ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/332; Tahsin Özcan, “Şeyhîzâde”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/86. 
82  Şeyhîzâde Abdurrahman, Mecma’u’l-enhur fî şerhi Mülteka’l-ebhur,1/23, 28, 611; 2/124, 555, 637, 722.  
83  ez-Ziriklî, el-A’lâm, 6/284; Ahmet Özel, “Haskefî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/387-388. 
84  el-Haskefî, İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr ale’d-Dürri’l-muhtâr, (Beyrut: Daru’l-fikr, 1421/1992), 1/25, 

2/383, 3/152, 4/220, 5/86, 685, 6/256, 672.  
85  Zeynüddin İbn Nüceym, İbn Âbidîn, Minhatü’l-hâlik ale’l-Bahri’r-râ’ik, (Kahire: el-Matbaatü’l-

İlmiyye, ts), 1/35, 2/393, 6/93, 7/207.   
86  ez-Ziriklî, el-A’lâm, 6/42; Ahmet Özel, “İbn Âbidîn, Muhammed Emîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/292-293. 
87  İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/25, 1/137, 1/270, 1/312, 4/449, 4/594, 5/685, 6/296. 



148  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

5. el-Lübâb fî şerhi’l-Kitâb 

Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî’nin (ö. 

1298/1881) Kudûrî’nin (ö. 428/1037) el-Muhtasar’ı üzerine yazmış olduğu şerhtir.88 

el-Meydânî, eserinin üç yerinde Ahîzâde ve eserine atıfta bulunmaktadır.89 

6. es-Si’âye fî keşfi mâ fî Şerhi’l-Vikâye 

Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm b. 

Muhammed Emînillâh es-Sihâlevî el-Leknevî’nin (1848-1886) Sadrüşşerîa’nın Şerhu’l-

Vikâye’si üzerine yaptığı bir çalışmadır.90  

Abdülhay el-Leknevî, bu eserinin takriben on sekiz yerinde Ahîzâde ve eserine 

atıfta bulunmaktadır.91 

7. Umdetü’r-ri’âye fî halli Şerhi’l-Vikâye 

Abdülhay el-Leknevî’nin (1848-1886) Sadrüşşerîa’nın Şerhu’l-Vikâye’si üzerine 

yaptığı bir diğer çalışmadır.92 Müellif, bu çalışmayı Kitabü’l-bey’ a kadar yapmış eseri 

tamamlayamamıştır.  

Abdülhay el-Leknevî, bu eserinin on yerinde Ahîzâde ve eserine atıfta 

bulunmaktadır.93 

8. Zübdetü’n-nihâye li Umdeti’r-riâye  

Abdülhamîd b. Abdilhalîm b. Bahri’l-ulûm Abdülalî Muhammed el-Ensârî el-

Leknevî’nin (ö.1353/1934) Kitabü’l-bey’den Kitabü’l-Mükâteb’e kadar olan Umdetü’r-

riâye’ye olan tekmilesidir.94 Abdülhamîd el-Leknevî, bu eserinin beş yerinde Ahîzâde 

ve eserine atıfta bulunmaktadır.95 

                                                 
88  ez-Ziriklî, el-A’lâm, 4/33; Davut Yaylalı, “Meydânî, Abdülganî b. Tâlib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/500-501. 
89  Abdulganî el-Meydânî, el-Lubâb fî Şerhi'l-Kitâb, nşr. Muhammed Muhyîddîn Abdulhamîd, 

(Beyrût: el-Mektebetü’l-İlmiyye), 2/15, 3/227, 4/92.  
90  Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü'l-Ârifîn, 2/385; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn,11/235; İbrahim 

Hatiboğlu, “Leknevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

27/133-136. 
91  el-Leknevî, es-Si’âye fî keşfi mâ fî Şerhi’l-Vikâye, 1/27, 28, 130, 138, 168, 173, 241, 383, 409, 412, 422, 

423, 462, 580, 581, 585, 605, 693.  
92  Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü'l-Ârifîn, 2/385; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn,11/235; İbrahim 

Hatiboğlu, “Leknevî”, 27/133-136. 
93  Abdülhay el-Leknevî, Umdetü’r-riâye fî halli şerhi’l-Vikâye, thk. Salah Muhammed Ebü’l-Hac, 

(Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1440/2019), 1/114, 229, 238, 249, 312, 395, 424, 456, 525, 4/482.   
94  Abdülhay el-Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır ve behcetü’l-mesâmi’ ve’n-nevâzır, (Beyrût: Daru ibn Hazm, 

1420/1999), 8/1267. 
95  Abdülhamîd el-Leknevî, Zübdetü’n-nihâye li Umdeti’r-riâye, thk. Salah Muhammed Ebü’l-Hac, 

(Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, (1440/2019), 5/8, 30, 96, 99, 512.  



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  149 
RTEÜİFD 

 

9. Hüsnü’d-dirâye li evâhiri Şerhi’l-Vikâye  

Abdülazîz b. Abdirrahîm el-Leknevî’nin (ö. 1358/1939) Kitabü’l Mükâteb’den 

eserin sonuna kadar Umdetü’r-riâye’ye olan tekmilesidir.96  

Abdülazîz el-Leknevî, bu eserinin takriben iki yüz altmış sekiz yerinde Ahîzâde 

ve eserine atıfta bulunmaktadır.97 

4.7.7. Zahîratü’l-ukbâ’daki Mezhep İçi Tercihler  

Ahîzâde’nin Şerhu’l-Vikâye üzerine yapmış olduğu çalışmada, şârihin mezhep içi 

görüşlerde eksik bıraktığı yerleri tamamladığını, yanlış anlamalara yol açacak yerleri 

tashih ettiğini, delil zikretmediği yerlerde konuların delillerini zikrettiğini, mezhep içi 

tercihlere ve bu tercihlerin sebeplerine değindiğine, ilave olarak da yer yer diğer 

mezheplere atıfta bulunduğu görülür. Aşağıda bununla ilgili bazı örnekler 

verilmiştir: 

1. Ahîzâde, İmam Muhammed’in (ö. 189/805) abdestte başı mesh etme 

konusunda mesh aleti olan eli dikkate alarak üç parmakla başa mesh etmenin farz 

olduğunu söylediğini ancak Ebu Hanife (ö. 150/767) ve Ebu Yusuf’un (ö. 182/798) ise 

mesh edilen yeri dikkate alarak başın dörtte birinin mesh edilmesinin farz olduğu 

görüşünde olduklarını aktarmaktadır. Ahîzâde, Mugîre b. Şu’be’den (ö. 50/670) 

rivayet edilen hadisin ve Peygamberimizin bir defa bile üç parmakla mesh 

etmemesinin İmam Muhammed’in aleyhine bir delil olduğunu söyleyerek Şeyhayn’ın 

görüşünü tercih etmektedir.98 

2. Abdestte sakalın yıkanması veya mesh edilmesi konusu Hanefî imamlar 

arasında tartışmalıdır. Ahizâde, Ebû Hanîfe’ye (ö. 150/767) göre sakalın dörtte birinin 

mesh edilmesi gerektiğini söyler ve bu görüşü de Hasan b. Ziyad’dan (ö. 204/819) 

gelen bir rivayete dayandırır. Öte yandan Ahizâde Bişr b. Gıyâs’a (ö. 218/833) 

                                                 
96  Abdülhay el-Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır, 8/1279.  
97  Abdülazîz b. Abdirrahîm el-Leknevî, Hüsnü’d-dirâye li evâhiri Şerhi’l-Vikâye, thk. Salah Muhammed 

Ebü’l-Hac, (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, (1440/2019), 7/6, 7, 9, 10, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 21, 

22, 24, 26, 28, 29, 31, 32, 34, 36, 37, 39, 46, 48, 52, 54, 55, 57, 59, 67, 68, 70, 71, 73, 74, 75, 76, 78, 80, 81, 

87, 89, 92, 100, 101, 102, 103, 106, 107, 108, 109, 111, 112, 113, 115, 116, 117, 118, 119, 123, 124, 125, 

126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 134, 139, 144, 147, 150, 152, 153, 157, 159, 161, 162, 163, 165, 166, 

170, 173, 174, 178, 180, 183, 184, 185, 187, 190, 191, 195, 207, 208, 212, 213, 218, 223, 230, 231, 234, 

236, 237, 238, 239, 240, 241, 242, 243, 244, 245, 247, 248, 249, 250, 252, 253, 254, 255, 257, 259, 262, 

266, 267, 270, 271, 273, 274, 275, 276, 280, 281, 282, 283, 284, 285, 286, 290, 291, 292, 294, 295, 296, 

298, 299, 300, 301, 302, 303, 304, 305, 307, 308, 309, 311, 312, 314, 316, 319, 321, 322, 324, 325, 326, 

327, 329, 332, 333, 334, 335, 340, 341, 342, 343, 350, 351, 352, 353, 354, 355, 356, 365, 366, 367, 369, 

371, 373, 374, 375, 378, 379, 381, 383, 386, 390, 391, 393, 394, 398, 408, 420, 426, 431, 443, 449, 450, 

452, 453, 457, 458, 461, 462, 464, 478, 479, 480, 485, 488, 509, 514, 515, 517, 524, 527, 529, 532, 534, 

535, 537, 538, 542, 545, 546, 550, 551, 558, 561, 562, 566, 569, 572, 573, 574, 575, 576, 584, 585, 587, 

591, 593, 594, 598, 610, 614, 620, 628, 629, 635, 648, 651, 652, 659, 660, 661. 
98  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 7b. 



150  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

dayanarak Ebû Yusuf’a göre (ö. 182/798) abdest alırken sakalın tamamının mesh edilmesi 

gerektiğini ve bu görüşün de Ebû Hanife’ye ait olduğunu söylediğini nakleder. Bir 

başka rivayete göre ise Ebû Hanife’nin sakalın dörtte birinin yıkanması gerektiğini, 

Ebû Yusuf’tan gelen bir rivayete göre ise sakalı yıkamanın da mesh etmenin de 

tamamen düştüğünü aktarmaktadır. Ahîzâde’nin el-esah kaydıyla aktardığı bir diğer 

rivayete göre Ebu Hanife sakalın zahirine suyun gezdirilmesini yeterli görmektedir.99 

Ahîzâde bu görüşlerin Tebyin’de de bulunduğunu ifade etmektedir.100 Tebyinü’l-

Hakâik’ta sakalın zahirine suyun gezdirilmesi rivayeti İmam Muhammed’den (ö. 

189/805) de nakledilmektedir.101 

4.7.8. Zahîratü’l-ukbâ’da Geçen Diğer Mezhepler ve Âlimler 

Ahîzâde Zahîratü’l-ukbâ’da Hanefî Mezhebi dışında diğer üç mezhebe de birçok 

yerde atıfta bulunmaktadır. Bunun yanında Zahirî mezhebine üç, İmâmiyye’ye bir, 

Mu’tezile’ye üç, Cebriyye’ye de bir yerde atıf yapmaktadır. Ayrıca Hasan-ı Basrî (ö. 

110/728), İbn Şihâb ez-Zührî (ö. 124/742), Süfyân es-Sevrî (ö. 161/778) ve Evzâî (ö. 

157/774) gibi birçok alimin görüşlerine yer vermektedir. Ancak Hanefî Mezhebi 

dışında atıfta bulunduğu mezhep ve alimlerin görüşlerini Hanefî kaynaklarından 

nakletmekte ve diğer mezheplerin kaynaklarına müracaat etmediği görülmektedir.  

Bu kısımda Ahîzâde’nin haşiyesinde, Hanefi mezhebi dışında atıfta bulunduğu 

alimlerin görüşlerinden bazı örnekler verilecektir: 

1. Başa mesh etmek abdestin farzlarından biridir. Fakat başın ne kadarının mesh 

edileceği konusunda fakihler arasında görüş ayrılığı bulunmaktadır. Ahîzâde 

eserinde bu konu ile ilgili İmam Malik (ö. 179/795), İmam Şâfiî (ö. 204/820) ve Hasan-

ı Basrî’ye (ö. 110/728) atıfta bulunmakta ancak görüşleri sahiplerine nispet etmeden 

bazılarına göre başın tamamının102, bir kısmına göre bir veya iki kılın mesh 

edilmesinin yeterli olacağı103, bazılarına göre ise başın çoğunluğunun104 mesh 

edilmesinin söylendiğini ifade etmektedir.105 

2. Ahîzâde, Sadrüşşerîa’nın “İmam Malik’e göre abdestte başın tamamının mesh 

edilmesi farzdır” ifadesini “Ahmed b. Hanbel’e (ö. 241/855) göre de başın tamamının mesh 

                                                 
99  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 7b. 
100  Osman b. Ali ez-Zeylaî, Tebyinü’l-hakâik Şerhu Kenzi’d-dekâik, (Kahire: el-Matbatü’l-Kübrâ el-

Emiriyye, 1313), 1/3.  
101  ez-Zeylaî, Tebyinü’l-hakâik, 1/3.  
102  el-Karâfî, ez-Zehira, 1/259.  
103  eş-Şâfiî, el-Ümm, 1/41. 
104  İbn Kudâme, el-Muğnî, 1/93.   
105  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 4a. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  151 
RTEÜİFD 

 

edilmesi farzdır”106 diyerek tamamlamakta ve İmam Malik ve Ahmed b. Hanbel’in bu 

konuda dayandıkları delili değerlendirmektedir.107  

3. Sadrüşşerîa, teyemmümde sırayı gözetmenin (tertip) Hanefîler’e göre şart 

olmadığını söylemektedir.108 Ahîzâde ise Şafiî ve Ahmed b. Hanbel’e göre 

teyemmümde abdestte olduğu gibi sırayı gözetmenin farz olduğunu109, İmam Malik’e 

göre ise yüzü ve eli ardı ardına mesh etmenin (vilâ) farz olduğunu110 söyleyerek şerhe 

katkıda bulunmaktadır.111 Ancak Hanbelî mezhebinin kaynaklarında Ahmed b. 

Hanbel’e göre kişi abdestsizlikten dolayı teyemmüm ediyorsa tertip ve muvâlâtın 

farz, cünüplükten dolayı teyemmüm ediyorsa tertip ve muvâlâtın farz olmadığı ifade 

edilmektedir.112 

SONUÇ 

Bu çalışmada Hanefî fıkıh yazıcılığında hâşiye geleneği içeresinde yer alan hicrî 

IX. yüzyılın sonu X. yüzyılın başlarında yaşamış, Sultan Fatih ve II. Bayezid devri 

Hanefî fakihlerinden olan Ahîzade Yusuf b. Cüneyd et-Tokâdî’nin (ö. 905/1500) 

Zahîratü’l-ukbâ adlı eserinin tanıtımı yapılmıştır. Dönemin ilim geleneğinden 

anlaşıldığına göre âlimler kendilerini buna götüren bir sebep ya da talep olmadıkça 

müstakil bir eser çalışması yapmamaktadırlar. Onlarda ders okutma ve öğrenci 

yetiştirme daha ön planda gözükmektedir. Bu alimler genellikle kendilerinden önce 

yazılan muteber bir kitabı mütalaa yolunu seçmektedirler. Şerh ve hâşiyeler de bu 

esnada çıkan bir takım zorunluluktan doğmaktadır. Zahîratü’l-ukbâ adlı eser bunun 

tipik bir örneğidir. Ahîzâde’nin gerek eserin mukaddimesinde gerekse hâşiyeleri 

esnasında kullandığı üslup ve yönteme bakarak bunu rahatlıkla söylemek 

mümkündür. Bu çalışmadan hareketle elde ettiğimiz sonuçlar şu şekildedir:  

1. Eserin yazılmasındaki temel amaç Şerhu’l-Vikâye’nin okuyanlar tarafından 

daha rahat anlaşılmasını temin etmektir. Bu bağlamda metnin kapalı görülen 

kısımları izah edilmiş, hükümlerin delilleri ayrıntılı bir şekilde verilmiş ve 

görebildiğimiz kadarıyla bu noktalarda da müellifimiz amacına ulaşmıştır. Bu açıdan 

baktığımızda kitabın hâşiye hüviyetinde olmakla birlikte telif bir eserin niteliklerine 

sahip olduğunu söyleyebiliriz. 

                                                 
106  el-Karâfî, ez-Zehira, 1/259; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1/93.   
107  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 6b. 
108  Sadrüşşerîa, Şerhu’l-Vikâye, 1/59. 
109  en-Nevevî, el-Mecmu’, 2/234; Mansûr b. Yûnus el-Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ’ an metni’l-İknâ’, (Beyrut: 

Daru’l-kutübi’l-ilmiyye, 1982), 1/175.    
110  el-Karâfî, ez-Zehira, 1/356. 
111  Ahîzâde, Zahîratü’l-ukbâ, 23b. 
112  el-Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ’, 1/175. 



152  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

2. Kitap genel itibariyle derleme bir eserdir. Birçok kaynaktan bilgiler bir araya 

getirilerek oluşturulmuştur. Ancak mütedâvel bir kitabın hâşiyesi olması sebebiyle 

çok rağbet görmüştür. Eserin rağbet görmesinin en önemli sebeplerinden biri de 

Şerhu’l-Vikâye’yi izah etme noktasında başarılı olmasıdır. Zira müellifimiz bu ders 

kitabını uzun yıllar Sahn-ı Semân medreselerinde okuttuğu için eserde gördüğü 

kapalılık ve eksikleri hâşiyesinde gidermeye çalışmıştır. Bu bağlamda ihtiyaç duyulan 

birtakım ilaveler içermesi yönüyle Şerhu’l-Vikâye okuyan ve okutan fıkıh 

araştırmacılarının elinde dolaşan bir eser haline gelmiştir.  

3. Müellifimiz ilk devir Hanefî kaynaklarından istifade etmekle birlikte sonraki 

dönem kaynaklardan daha fazla yararlanmıştır. Eserde Hidâye ve Vikâye şerhlerinden 

çok miktarda alıntı yapılmıştır. Ayrıca alıntı yapılan kaynakların çoğunun isminin 

verilmesi, o devirde yazılan birçok eserde bulunmayan bir özellik olması yönüyle 

eserin ayrıcalıklı vasıflarından biri olarak zikredilebilir. Fakat Ahîzâde, kitabında 

Bedreddin el-Aynî’nin (ö. 855/1451) el-Binâye isimli Hidâye şerhinden tespit ettiğimiz 

kadarıyla birebir alıntılar yapmasına rağmen, kitabın ve müellifinin adını hiçbir yerde 

zikretmemiştir. Bu durum, o dönemde Osmanlı Devleti ile Memlükler arasındaki 

siyâsî çekişmelerden kaynaklanmış olabilir. Bu hassasiyet sebebiyle bir Osmanlı âlimi 

olan Ahîzâde’nin Memlükler’de resmî görev almış Bedreddin el-Aynî ve eserini 

kitabında zikretmemesi anlaşılabilir bir durumdur. 

4. Eserin önemli özelliklerinden biri de şahsî veya mezhebe ait görüş 

savunulurken aklî ve naklî delillerden yararlanmasıdır. Eserde sadece hükümler 

verilmekle yetinilmemiş, görüşlerin varsa aklî veya nakli delilleri de getirilmek 

suretiyle görüşler savunulmuş ve bu şekilde Şerhu’l-Vikâye okuyucularına katkı 

sağlamaya çalışılmıştır. Ahîzâde Şerhu’l-Vikâye’de geçen meseleleri izah etmenin 

yanında delili belirtilmeyen meselenin dayandığı delil ve gerekçeleri de 

zikretmektedir. Böylelikle eser fıkıh alanında çalışma yapanların fıkhî 

potansiyellerinin gelişmesine yardımcı olmaktadır. 

5. Ahîzâde eserinde pek çok farklı kaynaktan istifade etmiştir. Bunlar sayı 

bakımından ifade edilecek olursa; eserlerin yetmiş altısı fıkıh, on biri fetvâ, on biri 

fıkıh usulü, yedisi tefsir, yedisi hadis, dördü kelam, on üçü lügat ve nahiv ikisi ise 

astronomidir. Ahîzâde bu kaynaklardan doğrudan isim vererek alıntı yapmıştır. Bu 

bilgiler müellifimizin hâşiyesini çok geniş bir kaynak yelpazesinden istifade ederek 

kaleme aldığını ve istifade edilen bu kaynaklar dikkate alındığında, kendisinden 

önceki fıkıh müktesebatını aktarma hususunda büyük bir hizmeti yerine getirdiğini 

söyleyebiliriz. Ayrıca tespit edebildiğimiz kadarıyla Hanefî kaynaklardan dokuz 

eserin üç yüz yirmi yedi yerinde Ahîzâde’nin eserine atıfta bulunulmuştur. Buradan 

hareketle Ahîzâde’nin eserinin Hanefî fıkıh literatüründe kendisinden istifade edilen 

bir kaynak olduğu değerlendirmesi yapılabilir. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  153 
RTEÜİFD 

 

6. Ahîzâde Hanefî mezhebinin yanı sıra diğer fıkıh mezheplerinin görüşlerine 

de atıfta bulunmaktadır. Buna göre eser mukayeseli bir fıkıh kitabı niteliğinde 

görülebilir. Ancak diğer fıkıh mezheplerinden yapılan nakillerde mezheplerin kendi 

kaynaklarından değil de Hanefî fıkıh kaynaklarından istifade edilmesi eser açısından 

bir eksiklik olarak görülebilir. Zira asıl olan her mezhebin görüşünün kendi 

kaynaklarından alınmasıdır. Nitekim Hanefî fıkıh kaynaklarından nakil yapılması 

sebebiyle diğer mezhepler ile ilgili aktarılan bilgilerde bazen hataya düşüldüğü 

görülmektedir. 

7. Şerhu’l-Vikâye Osmanlı medreselerinde uzun yıllar ders kitabı olarak 

okutulmuştur. Ahîzâde’nin esere yazmış olduğu hâşiyesi ise bu ders kitabının daha 

iyi anlaşılmasını sağlamıştır. Bu bakımdan da kendisi ayrıca Osmanlı fıkıh mirası 

içerisinde önemli bir yere sahip olmuştur.  

8. Müellifimizin eserinin Osmanlı kütüphanelerinde birçok yazma nüshasının 

bulunması kitaba olan rağbetin göstergesidir. Ancak Şerhu’l-Vikâye’nin zamanla 

Osmanlı medreselerinde müfredattan çıkarılması, tabiatıyla Ahîzâde’nin hâşiyesinin 

de eskisi gibi revaçta olmamasına sebep olmuştur. Nitekim birçok yazma nüshası 

bulunan bu kitabın Osmanlı’da matbu’ olmaması görüşümüzü desteklemektedir.  

9. Şerhu’l-Vikâye Hint Alt Kıtası’nda halen ders kitabı olarak okutulmaya devam 

etmektedir. Bu ihtiyacı karşılamak için Ahîzâde’nin haşiyesinin o bölgede bir baskısı 

yapılmıştır. Ancak bu baskı, kullandığı yazı karakteri ve içerisindeki yazım hataları 

sebebiyle istifadeye çok da elverişli değildir.  



154  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

KAYNAKÇA 

 

Abay, Muhammet. “Osmanlı Döneminde Tefsir Haşiyeleri”, Başlangıçtan Günümüze 

Türklerin Kur’ân Tefsirine Hizmetleri. İstanbul: by. 2012. 

Ahîzâde, Yûsuf b. Cüneyd et-Tokâdî. Zahîratü’l-ukbâ fî Şerhi sadrişşerîati’l-uzmâ. 

Kayseri: Râşid Efendi Ktp., no. 430, 1b-2a. 

Ahmed b. Hanbel. Ebû Abdillah. Müsnedü Ahmed b. Hanbel. 45 cilt. Thk. Şu’ayb Arnâut 

Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1995. 

Ayni, Ebu Muhammed Bedreddin Mahmud b. Ahmed b. Musa. el-Binâye fi şerhi'l-

Hidâye. Beyrut: Darü'l-Kütubi'l-İlmiyye, 1420/2000.  

Bâbertî, Ekmelüddîn Muhammed b. Mahmûd b. Ahmed er-Rûmî el-Mısrî. el-İnâye 

şerhu’l-Hidâye. 10 cilt. Beyrut: Daru’l-fikr, t.y..  

Bedreddin, Şeyh. et-Teshîl Şerhu Letâifi’l-işârât. thk. Mustafa Bülent Dadaş. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayın Matbaacılık, 2019. 

Buhûtî, Mansûr b. Yûnus. Keşşâfü’l-kınâ’ an metni’l-İknâ’. Beyrut: Daru’l-kutübi’l-

ilmiyye, 1982.  

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. el-Fusûl fi’l-usûl. 4 cilt. nşr. Uceyl Câsim en-

Neşemî. Küveyt: 1414/1994.  

Çelebî, Kâtip. Süllemü’l-vusûl ilâ tabakâti’l-fuhûl. nşr. Ekmeleddin İhsanoğlu. İstanbul: 

Ma’hedü’l-Buhus ve’d-Dirasati’l-Arabiyye, İslam Tarih Sanat ve Kültür 

Araştırma Merkezi IRCICA, 1442/2010. 

Dânî, Ebû Amr. Osman b. Saîd. Câmiu’l-beyân fi’l-kırâati’s-sebʽı’l-meşhûra. 2 cilt. thk. 

Mehmet Kemal Atik. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayın Matbaacılık, 

1999/1420.  

Durmuş, İsmail. “İltifât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22:152-153.  

İstanbul: TDV Yayınları, 2000.  

Ebu’l-Hac, Dr. Salah Muhammed. Mükaddimetü Müntehe’n-nükâye. Amman: 

Müessetü’l-verrak, 2006.  

Engin, Sezai. Hadis Şerh Geleneğinde Haşiye ve Talikalar. İstanbul: Endülüs Yayınları, 

2019. 

Gulâm, Sinanüddin Yûsuf. Hâşiye alâ Zahîreti’l-ukbâ. Süleymaniye Ktp.. Bağdatlı 

Vehbî, no. 2052, 89b-90b. 



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  155 
RTEÜİFD 

 

Haddâd, Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed. el-Cevheretü’n-neyyira alâ 

Muhtasari'l-Kudûrî. Kahire: Matbaatu'l-Hayriyye, 1322. 

Hasenî, Abdülhay. Nüzhetü’l-havâtır ve behcetü’l-mesâmi’ ve’n-nevâzır. Beyrût: 

Daru ibn Hazm, 1420/1999.  

Hatiboğlu, İbrahim. “Leknevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27:133-136. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003.  

İbn Haldun, Mukaddime. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2018.  

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. Muhammed b.. 

el-Muğnî. Kahire: Mektebetü’l-Kahire. t.y.  

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-

İskenderî. Fethu'l-kadir. Beyrut: Dâru'l-Fikr, t.y..  

İnalcık, Halil. “Mehmed II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28:395-407. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Kara, İsmail. “Şerh ve Haşiye Geleneği Kuşatılmadan İslâm’ın Klasik Kaynakları ve 

İlim Mirası Anlaşılabilir mi?”, Türkiye 4. Dini Yayınlar Kongresi. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî. ez-Zehira. 

Beyrut: Daru’l-garb el-islâmî, 1994.  

Kâtip Çelebî, Mustafa b. Abdillah, Keşfü’z-zunûn ‘an esâmi’l-kütüb ve'l-fünûn, 2 cilt. 

Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-‘Arabî, 1941. 

Kaya, Eyyüp Said. “Zâhiru’r-Rivâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44:101–

102.  İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  

Kefevî, Mahmud b. Süleyman. Ketâibu a’lâmi’l-ahyâr min fukahâi mezhebi’n-Nu’mâni’l-

muhtâr. İstanbul: Mektebetü’l-irşad, 1438/2017. 

Kehhâle, Ömer Rıza. Mu’cemü’l-müellifîn. 15 cilt.Beyrut: Mektebetü’l-Müsennâ, 1957.  

Leknevî, Abdülazîz b. Abdirrahîm. Hüsnü’d-dirâye li evâhiri Şerhi’l-Vikâye. 7 cilt. thk. 

Salah Muhammed Ebü’l-Hac. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 1440/2019.  

Leknevî, Abdülhamîd. Zübdetü’n-nihâye li Umdeti’r-riâye. 7 cilt. thk. Salah Muhammed 

Ebü’l-Hac. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 1440/2019. 5/8 

Leknevî, Muhammed Abdülhay Ebu’l-Hasenât. el-Fevâʾidü’l-behiyye fî terâcimi’l-

Hanefiyye. nşr. M. Bedreddin Ebû Firâs. Kahire: Matbaatü Saadet, 1324/1906. 

Leknevî, Muhammed Abdülhay Ebü’l-Hasenât. es-Siâye fî keşfi mâ fî Şerhi’l-Vikâye. nşr: 

Dr. Salah Muhammed Ebu’l-Hac. t.y..    



156  Hanefî Fıkıh Yazıcılığında Hâşiye Geleneği 
RTEÜİFD 
 

Leknevî, Muhammed Abdülhay Ebü’l-Hasenât. Umdetü’r-riâye fî halli şerhi’l-Vikâye, 7 

cilt. thk. Salah Muhammed Ebü’l-Hac, (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1440/2019), 

Meydânî, Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Guneymî Dımaşkî.  el-Lübâb fî şerhi'l-

Kitâb. thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid. Beyrut: el-Mektebetü'l-

ilmiyye. t.y..  

Molla Hüsrev. Dürerü’l-hükkâm fî şerhi Gureri’l-ahkâm. 2 cilt. İstanbul: Fazilet Neşriyat, 

t.y.. . 

Muhaysin, Muhammed Sâlim. el-Hâdî Şerhu Tayyibeti’n-neşr fi’l-kırâati’l-aşr. Beyrut: 

Dâru’l-Cîl, 1417/1997. 

Nesefi, Ebü'l-Berekat Hafızüddin Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd. Müstesfâ fî şerhi’n-

Nâfi’. thk. Hasan Özer. Muhammed Caba. İstanbul: Mektebetü’l-İrşad, 

1438/2017.   

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. el-Mecmu’ şerhu'l-Mühezzeb. 20 cilt. 

Beyrut: Dârü'l-Fikr, t.y..  

Nüceym, Zeynüddin İbn. İbn Âbidîn. Minhatü’l-hâlik ale’l-Bahri’r-râ’ik. Kahire: el-

Matbaatü’l-İlmiyye, t.y..   

Özcan, Tahsin. “Şeyhîzâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39:86. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010.  

Özel, Ahmet.  “Haskefî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16:387-388. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1997.  

Özel, Ahmet.  “İbn Âbidîn. Muhammed Emîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 19:292-293. İstanbul: TDV Yayınları, 1999.  

Özel, Ahmet.  Hanefî Fıkıh Âlimleri ve Diğer Mezheplerin Meşhurları. Ankara: TDV 

Yayınları, 2018. 

Özel, Ahmet. “Hanefî Mezhebi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16:21-27. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1997.  

Özen, Şükrü. “Sadrüşşerîa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35:427-431. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2008.  

Özen, Şükrü. “Sahn-ı Semân’da Bir Atışma: Gulâm (Köle) Sinan’ın Mektubu”. Osmanlı 

Araştırmaları Dergisi 38 (2011): 161-192. 

Paşa, Bağdatlı İsmail. Hediyyetü'l-Ârifîn. Esmâü’l-Müellifîn ve Âsârü’l-Musannifîn. 

Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı, 1951.  



ŞEVKET TOPAL & SEYİT BADIR  157 
RTEÜİFD 

 

Sadrüşşerîa, Ubeydullâh b. Mes’ûd el-Mahbûbî el-Buhârî. Şerhu’l-Vikâye. 4. Cilt. nşr. 

Dr. Salah Muhammed Ebu’l-Hac. Amman: Müessetü’l-verrak, 1427/2006. 

Sadrüşşerîa, Ubeydullâh b. Mes’ûd el-Mahbûbî el-buhârî. Tavzih Telvîh Şerhu’t-Tavzîh 

ile. thk. Zekeriya Ümeyrat. 1.Baskı. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y..   

Şâfiî, Ebu Abdillah. Muhammed b. İdrîs. el-Ümm. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1410/1990.  

Şensoy, Sedat. “Şerh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/555-558. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010. 

Şeyhîzâde, Abdurrahman b. Muhammed, Mecma’u’l-enhur fî şerhi Mültekâ’l-ebhur, 2 

cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1998. 

Taşköprîzâde, Ebü’l-Hayr İsâmüddîn Ahmed Efendi. eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye fî 

ulemâi’d-devleti’l-Osmâniyye. Beyrut: Daru’l-kutbi’l-arabî, t.y.. .   

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn el-Herevî el-Horâsânî, Telvîh Şerhu’t-Tavzîh. 

thk. Zekeriya Ümeyrat. 1.Baskı, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y..  

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Hâşiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/419-

422. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Ünal, Halit. “Ahîzâde Yûsuf Efendi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1:549. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998.  

Yaylalı, Davud. “Meydânî. Abdülganî b. Tâlib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 29:500-501. Ankara: TDV Yayınları, 2004.  

Zeylaî, Osman b. Ali. Tebyinü’l-hakâik Şerhu Kenzi’d-dekâik. 6 cilt. Kahire: el-Matbatü’l-

Kübrâ el-Emiriyye, 1313. 

Ziriklî, Hayruddin b. Mahmud b. Muhammed b. Ali b. Faris ed-Dimeşkî. Kamusu 

Teracim li Eşheri’r-Ricali ve’n-Nisâi mine’l-Arabi ve’l-Musta’rabîn ve’l-Müsteşrikîn el-

A’lâm. 8 cilt. Beyrut: Daru’l-İlm, 2002.  

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                        İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 158-184 
Geliş Tarihi:16/03/2022-Kabul Tarihi:30/04/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1088847 

Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 

Nihat UZUN* 

Atıf/Cite as: Uzun, Nihat. “Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi”. Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 158-184. 

Öz: “Toplumun işlerini üzerine alma, yürütme, yönetme işi, insan topluluklarını 

yönetme sanatı” şeklinde tanımlanan siyâset müslüman topluluklar arasında 

gelişen önemli kurumlardan birisidir. İslam medeniyetinde ortaya çıkan ve 

gelişen her kurum gibi siyâset de temelde naslar çerçevesinde şekillenmiştir. Her 

ne kadar Kur’ân detaylıca ilgilenmiş olmasa da Müslümanlar siyâsetin her 

alanını Kur’an’la ilişkilendirmişlerdir. Bu alanlardan birisi de siyâset 

literatürünün önemli bir kısmını oluşturan siyâsetnâmelerdir. Erken 

dönemlerden itibaren kaleme alınmaya başlanan siyâsetnâmeler genel itibariyle 

hükümdarlara siyâset sanatının inceliklerine dair tavsiyeler vermeyi 

amaçlamıştır. Bu eserlerde devlet yönetiminin temel ilkeleri, devlet başkanında 

bulunması gereken başlıca özellikler, yönetimde dikkat edilmesi veya 

kaçınılması gereken hususlar, devlet görevlilerinin tayin ve denetimleri, 

beytülmâl idaresi, devletlerarası ilişkilerde uyulması gereken kurallar, 

hükümdarın Allâh’a ve halka karşı sorumlulukları, devletin ayakta kalmasının 

temel şartları gibi konular üzerinde durulur. Siyâsetnâmelerde yazarlar 

iddialarını delillendirmek ve desteklemek için Kur’ân âyetlerine bolca yer 

vermişlerdir. Bunu yaparken bazen âyetlerin mâna ve mesajını dikkate almışlar 

bazen de bu durumu pek önemsemeden âyetleri kendilerini destekleyecek 

şekilde konuşturmuşlardır. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’ân, Âyetlerin Bağlamı, Siyâset, Siyâsetnâme.   

 

Usage of the Qur'anic Verses in The Books of Statecraft 

(Siyasatnamehs) 

Abstract: Politics, which is defined as "the work of taking over the affairs of the 

society, conducting and managing, and the art of managing human 

communities", is one of the important institutions that developed among Muslim 

communities. Like every institution that emerged and developed in the Islamic 

civilization, politics was basically shaped within the framework of the holy texts. 

                                                 
*  Doç. Dr., Trabzon Üniversitesi, Tefsir Anabilim Dalı, Trabzon, Türkiye, nirunx@hotmail.com, 

ORCID: 0000-0002-5955-9250 



NİHAT UZUN  159 
RTEÜİFD 

 

Although the Qur'an did not deal with it in detail, Muslims associated every 

aspect of politics with the Qur'an. One of these aspects is siyasatnamehs (the 

books of statecraft/government, political treatises), which constitutes an 

important part of the politics literature. The siyasatnamehs, which started to be 

written since the early periods, generally aimed to give advice to the rulers about 

the intricacies of the art of politics. In these works, the issues such as the basic 

principles of the state administration, the basic characteristics that a head of state 

should have, the points to be considered or avoided in the administration, the 

appointment and control of state officials, the administration of the treasury of 

state (beytulmâl), the rules to be followed in interstate relations, the 

responsibilities of the ruler to God and the people, the basic principles of the 

state's survival are focused on. In the siyasatnamehs, the writers have given 

plenty of place to the verses of the Qur'an to prove and support their claims. 

While doing this, they sometimes took into account the meaning and message of 

the verses, and sometimes they made the verses speak in a way that supports 

them, without paying much attention to the meaning and message.  

Keywords: Tafseer (Commentary), The Qur’an, Context of the Verses, The 

Politics, Siyasatnameh (The Book of Statecraft). 

 

 كتب سياست نامه كيفية استخدام الآيات القرآنية في

ارة المجتمعات السياسة ، التي تعُرّف بأنها "عمل تولي شؤون المجتمع ، وتنفيذها وإدارتها ، وفن إد الملخص:

أت مثل كل مؤسسة نش  .البشرية" ، هي إحدى المؤسسات المهمة التي تطورت بين المجتمعات الإسلامية

ن أن معلى الرغم . وتطورت في الحضارة الإسلامية ، السياسة قد تشكلت أساسًا في إطار النصوص الدينية

إحدى هذه  .القرآن لم يتعامل معها بالتفصيل ، إلا أن المسلمين ربطوا كل جانب من جوانب السياسة بالقرآن

هدف من كتب كان ال .لتي تشكل جزءًا مهمًا من أدب السياسةالمجالات هي كُتبُُ سِير الملوك )سياست نامه( ا

فن السياسة بشكل  منذ الفترات المبكرة ، تقديم المشورة للحكام حول تعقيدات ا"سياست نامه" ، التي بدأت كتابته

من  ة المطلوبة في هذه الكتب يركز على القضايا مثل المبادئ الأساسية لإدارة الدولة ، والسمات الرئيسي. عام

ارة اقبتهم ، وإدرئيس الدولة ، والنقاط التي يجب مراعاتها أو تجنبها في الإدارة ، وتعيين مسؤولي الدولة ومر

 والشعب ، وجب اتباعها في العلاقات الدولية ، ومسؤوليات الحاكم تجاه الله يخزينة الدولة ، والقواعد الت

لقرآن لإثبات ادعاءاتهم ا، أعطى الكُتَّاب مكاناً كبيرًا لآيات والمبادئ الأساسية لبقاء الدولة. في كتب سياست نامه 

لوا الآيات تتحدث وأثناء قيامهم بذلك ، أخذوا أحياناً معنى ومفهوم الآيات في الاعتبار ، وأحياناً جع .ودعمها

 ها الاصلي ومفهومها كثيرًا.اة تدعمها ، دون الالتفات إلى معنبطريق

 ه.القرآن الكريم، سياق الآيات القرآنية، السياسة، كتب سياست نام : التفسير،الكلمات المفتاحية

 

GİRİŞ 

Arapça’daki temel anlamı, “hayvanlarla ilgilenmek, onları evcilleştirmek” olan 

siyâset, “idare sanatı, insanları idare etmek, insanlara işlerinde başkanlık yapmak, 

toplumun işlerini üzerine almak” şeklinde tanımlanır.1 Sosyolojik bir kurum ve 

                                                 
1  Ebû Abdurrahmân Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘Ayn, thk. Mehdî el-

Mahzûmî-İbrâhim es-Sâmerrâî (Beyrut: Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, ts.), 7/336; Ebû Nasr İsmâil b. 

Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh, thk. Ahmed Abdulgafûr Attâr (Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 

1407), 3/938; Muhammed b. Mükerrem el-İfrîkî el-Mısrî İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Beyrut: Dâru 

Sâdir, 1414), 6/108; Mecdüddîn Ebû Tâhir Muhammed b. Ya’kûb el-Fîrûzâbâdî, el-Kamûsu’l-Muhît, 

thk. Mektebu Tahkîki’t-Türâs (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1426), 551; Ebu’l-Feyz Murtezâ 

Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, thk. Ali Şîrî 



160  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

toplumun bir arada yaşama pratiği olması açısından siyâsetin gayesi ortak bilincin, 

ihtiyaçların ve hedeflerin bir araya getirdiği insan topluluklarının, “ortak iyilik”i 

gerçekleştirmelerinin ve dünya üzerinde yer edinebilmelerinin temin edilmesidir.2 

İslam medeniyetinde ortaya çıkan ve gelişen çoğu kurum gibi siyâsetin de 

temelde naslar çerçevesinde şekillendiğini söylemek mümkündür. Bununla birlikte, 

siyâsetin şekillenmesinde nasların -özellikle Kur’ân âyetlerinin- rolü genel ilkeler 

sağlamak şeklinde olmuştur. Zira naslar detaylı siyâsi sistemler ve teoriler ortaya 

koymamaktadır. Kur’ân söz konusu olduğunda bunun en muhtemel sebebi, Kur’ân’ın 

esasen bir anayasa metni veya siyâset teorisi kitabı olmaması ve öncelikli olarak bir 

siyâsi organizasyonun tesisini amaçlamamasıdır. Dolayısıyla ondan böyle bir 

belirleme de beklenmemelidir. Ayrıca bütün şartları, kuralları ve detaylarıyla Kur’ân 

tarafından belirlenmiş bir siyâsi sistemin, toplumların ve anlayışların hızlı ve köklü 

değişimi sebebiyle nüzul sonrası dönemde donukluğa ve tıkanmalara sebep olacağı 

da aşikârdır. Kur’ân’ın asıl hedefi, temelinde tevhid inancının bulunduğu, aklın ve 

vahyin güzel görüp emrettiği bir adalet ve ahlak düzenini insanlar arasında 

yaygınlaştırmaktır.3 Nitekim birçok âyette onun bu hedefinden bahsedilmektedir.4  

Müslümanlar gerek Hz. Peygamber’in vefatının ardından ortaya çıkan 

siyasi/itikadi mezhepler bağlamında, gerek iktidar mücadelelerinde gerekse de 

oluşturdukları siyâset literatüründe âyetlerden bir şekilde yararlanmışlardır. Bu 

yararlanma hem temel ilkeler hem de –Kur’ân çoğunlukla bahsetmiyor olmasına 

rağmen- detaylar konusunda olmuştur.5  

Siyâsetle ilgili faaliyetlerin diğer kısımlarında olduğu gibi 

siyâsetnâme/nasihatnâme türü eserlerde de gerek görüldükçe naslardan destek 

aranmıştır. Bu sebeple ele alınan konu bağlamında âyetlerden deliller getirilmeye 

çalışılmıştır. Bu delillendirme çabalarında en çok dikkat çeken husus kimi zaman 

âyetlerin tabiî ve tarihsel bağlamlarının göz ardı edilmiş olmasıdır. Âyetler 

bağlamlarından çıkarılıp sadece lafızları üzerinden değerlendirilere müellifin veya 

eserini takdim ettiği yöneticinin siyâset anlayışını destekleyecek şekilde yorumlanıp 

açıklanmaya çalışılmıştır. Öyle görünüyor ki siyâsi-itikadi mezhepler ve iktidar 

mücadeleleri alanında Kur’ân âyetlerinin kullanılması daha ziyade onun yegâne 

meşruiyet kaynağı olarak görülmesiyle ilgilidir. Bunun dışındaki siyâsi literatüre dair 

eserlerde (siyâsetnâmeler, nasihatnâmeler vb.) âyetlerin sıklıkla kullanımı ise 

                                                 
(Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1424), 8/322; Hızır Murat Köse, “Siyaset”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/294. 
2  Ahmet Yaman, İslâm Hukukunun Oluşum Süreçlerinde Siyâset Hukuk İlişkisi (Konya: Yediveren 

Yayınları, 2004), 7. 
3  Süleyman Uludağ, İslam Siyaset İlişkileri (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1998), 34-35. 
4  Bk. el-İsrâ 17/9-10; Tâhâ 20/98; el-Fâtır 35/3; Sâd 38/65. 
5  Nihat Uzun, Hicrî II. Asırda Siyâset-Tefsir İlişkisi (İstanbul: Pınar Yayınları, 2011), 155-244. 



NİHAT UZUN  161 
RTEÜİFD 

 

meşruiyet meselesinin yanında Kur’ân’ın hayatın her alanına dair mutlaka bir 

beyanda bulunduğunun düşünülmesiyle ilgilidir.6 

Otuzdan fazla siyâsetnâme örneğinin incelenmesi neticesinde oluşturulan 

makalede siyâsetnâmelerin niteliği, İslâm siyâset düşüncesi içindeki yeri ve daha 

ziyade bu eserlerin âyetleri kullanım biçimi ele alınmaya çalışılacaktır. Bununla 

hedeflenen, siyâsetnâme yazarlarının Kur’ân’la siyâset düşüncesi arasında kurdukları 

bağın keyfiyetini ve bu keyfiyetin dayandığı muhtemel ilkeleri ortaya koyabilmektir. 

Her ne kadar siyâsetnâmeleri çeşitli yönlerden inceleyen akademik çalışmalar 

yapılmışsa da, görebildiğimiz kadarıyla özellikle bu makalenin temel konusu olan 

siyâsetnâmelerin âyetleri ele alış biçimi üzerine bu denli kapsamlı bir inceleme 

yapılmamıştır. Kaynaklarımız arasında da yer alan, Nurullah Yazar’a ait “Âyet ve 

Hadislerin Siyasi Kavramların Açıklanmasındaki Önemi: Siyasetnâmelerden 

Yansımalar” isimli makale bu konuyla alakalıysa da örneklerinin ve buna bağlı olarak 

değerlendirmelerinin son derece sınırlı oluşu sebebiyle konunun etraflıca kavranması 

açısından pek yardımcı olmamaktadır. Sınırlı sayıdaki doktora ve yüksek lisans 

tezlerinde de siyâsetnâmeler çeşitli açılardan incelenmesine rağmen onların âyetleri 

kullanma biçimi üzerinde pek durulmamış görünmektedir.   

1. Siyâset ve Ahlak Literatürünün Önemli Bir Parçası: Siyâsetnâmeler  

İslâm siyâset düşüncesi literatürünün önemli bir kısmını 

siyâsetnâme/nasihatnâme geleneği oluşturmaktadır. Siyâsetnâmeler, dönemin sultan 

ve devlet adamlarına pratik tavsiyelerde bulunmak ve adaletli bir yönetim 

oluşturmalarını sağlamak amacıyla yazılan siyâsi, ahlaki ve dini içerikli eserlerdir. 

İslâm tarihinin erken dönemlerinden itibaren kaleme alınmaya başlanan bu eserler 

genel itibariyle hükümdarlara siyâset sanatının inceliklerine dair tavsiyeler vermek 

amacındadır. Çoğunlukla devlet başkanları için yazılmış olmakla birlikte, devlet 

görevlileri için yazılanların yanı sıra, genel olarak siyâset sanatı dâhil, ibadet, ahlak, 

âdâb-ı muâşeret gibi dini ve sosyal içerikli olanları da vardır.7 Bu eserlerde devlet 

yönetiminin temel ilkeleri, devlet başkanında bulunması gereken başlıca özellikler, 

yönetimde dikkat edilmesi veya kaçınılması gereken hususlar, devlet görevlilerinin 

tayin ve denetimleri, beytülmâl idaresi, devletlerarası ilişkilerde uyulması gereken 

kurallar, hükümdarın Allâh’a ve halka karşı sorumlulukları, devletin ayakta 

kalmasının temel şartları gibi konular üzerinde durulur.8 

                                                 
6  Uludağ, İslam Siyaset İlişkileri, 118. 
7  Ahmet Uğur, Osmanlı Siyasetnameleri (Ankara: Kültür ve Sanat Yayınları, ts.), 20. 
8  Agâh Sırrı Levend, “Siyaset-nameler”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı - Belleten 10/ (01 Ocak 1963), 

168; Mahmut Arslan, “Eski İran Devlet Geleneği ve Siyasetnâmeler”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Sosyoloji Dergisi 3/1 (1989), 245-248; Hasan Hüseyin Adalıoğlu, “Siyâsetnâme”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/304. 



162  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

Siyâsetnâmelerde devrin zihniyet, anlayış ve inancına göre en ideal ya da en 

uygun ahlaki, sosyal ve siyasal organizasyonun nasıl olması gerektiği, bu amaçlara 

hangi yollardan ulaşılabileceği gösterilmeye çalışılmıştır. Halkın, toplumun ve 

devletin durumu tasvir edilerek hükümdarlara nasıl bir tavır takınmak, hangi 

tedbirleri almak ve ne türlü bir ıslahata girmek gerektiği hususunda öğütler verilir. 

Bu arada kötü yönetimin, adaletsizliğin ve zulmün zararlı sonuçları ortaya konulur.9 

Siyâsetnâmeler bir ihtiyaca binaen ortaya çıkmış ve bu ihtiyacı karşıladıkları 

sürece de işlevsel olmuşlardır. Siyâset üzerindeki anlaşmazlıklar ve devletin doğası 

üzerine yapılan tartışmalar siyâsetnâmelerin oluşmasının iç dinamikleri olarak 

görülebilir.10 Bununla birlikte bir yazın türü olarak şöhret bulması, alana katkıda 

bulunma veya idareciler tarafından takdir görme isteği gibi sebepler de 

siyâsetnâmelerin oluşmasında etkili olmuştur.11 Filozof yahut kelamcıların aksine, 

daha çok pratik siyâset içinde vazife almış siyâsetnâme yazarları idarecilere el kitabı 

olacak eserler kaleme almışlar ve toplumda adaletli düzenin önemine ve bunun 

devamı için siyâsetin bu husustaki rolüne dikkat çekmişlerdir.12 Bazı araştırmacılar bu 

eserlerde çok faydalı bilgiler bulunsa da ciddi bir devlet ve siyâset felsefesine 

rastlanmadığı görüşündedirler.13 Filozofların konuyla ilgili eserleriyle mukayese 

edildiğinde böyle bir yorum yapmak mümkün olabilir fakat yazılış gayeleri ve 

muhtevaları göz önüne alındığında siyâsetnâmeler ortaya çıktıkları milletlerin 

toplum ve devlet geleneklerini, zihniyetlerini ve felsefelerini tanımak açısından 

olduğu kadar, siyâset sosyolojisi açısından da önemli belgelerdir.14 

Siyâsetnâmelerin ilk kaynaklarını önceki kültür ve medeniyetlere dair eserler ile 

yönetim sanatına dair tecrübeler oluşturmaktadır. Bunun yanında siyâsetnâme 

yazarları, başta Fars tarih ve siyâset geleneği olmak üzere, Hind hikmetinden ve 

Yunan filozoflarının ideal devlet düşüncesinden de esinlenmişlerdir. Bu sebeple 

siyâsetnâmelerde İran krallarının hayat hikâyelerini anlatan bazı eserlerden, ilk 

dönem İslâm devletlerinde görev yapan Fars kökenli devlet adamlarının eserlerinden, 

Hind filozof ve krallarının siyasi kuralları ve ahlakî uygulamalarından, Yunan 

filozoflarının ideal devlet kuramına dair görüş ve sözlerinden, İslam öncesi Arap 

krallarının hikâyeleri ve siyasi tecrübelerinden ve Çin kültürüne mensup filozof ve 

                                                 
9  Arslan, “Eski İran Devlet Geleneği ve Siyasetnâmeler”, 246. 
10  Kadir Canatan, İslâm Siyaset Düşüncesi ve Siyasetnâme Geleneği (İstanbul: Doğu Kitabevi, 2014), 9. 
11  Veli Atmaca, “Hadîsleri Bakımından Siyasetnâmeler (I) (Siyâset ve Siyâsetnameler Hakkında 

Genel Bilgiler)”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5 [Prof. Dr. Şaban Kuzgun Armağanı] 

(2000), 24. 
12  Köse, “Siyaset”, 37/298. 
13  Uludağ, İslam Siyaset İlişkileri, 47. 
14  Levend, “Siyaset-nameler”, 167; Arslan, “Eski İran Devlet Geleneği ve Siyasetnâmeler”, 245. 



NİHAT UZUN  163 
RTEÜİFD 

 

kralların siyâset sanatına dair bilgi ve tecrübelerinden faydalanılmıştır.15 Bu 

literatürde fıkıh ve diğer disiplinlerde işlenmeyen protokol ve strateji konularına yer 

verildiği gibi hitap ettiği idareciye kendi iktidarı çerçevesinde nasıl davranması ve 

uzun vadede ne gibi tedbirler alması gerektiğine dair öğütlerde bulunulur.16 

İslam dünyasında siyâsetnâmelerin ilk örneklerinin Hz. Ali döneminden 

itibaren görülmeye başlandığı söylenebilir. Abdülhamîd el-Kâtib’in (ö. 132/750), Ahdü 

Mervân ilâ İbnihî Ubeydillâh ya da Risâletü Abdilhamîd el-Kâtib fî Nasîhati Veliyyilahd 

risalesinin de Arap edebiyatındaki ilk siyâsetnâmelerden olduğu söylenmektedir.17 

Emevîler döneminde yazılıp hem ortaya çıkan toplumsal karışıklıkların çözülmesi 

için öneriler sunan hem de siyasi ve askeri öğütler içeren bazı risalelerin de 

siyâsetnâme türünde olduğu kabul edilmektedir.18 Daha sonra başta İbnü’l-Mukaffa 

(ö. 142/759) olmak üzere Câhiz (ö. 255/869), Fârâbî (ö. 339/950), Mâverdî (ö. 450/1058), 

Nizâmülmülk (ö. 485/1092), Gazzâlî (ö. 505/1111), Turtûşî (ö. 520/1126), İbnü’t-Tiktakâ 

(ö. 709/1309’dan sonra), İbn Cemâa (ö. 733/1333), İbn Teymiyye (ö. 728/1328) ve İbn 

Haldûn (ö. 808/1406) gibi meşhur âlim ve devlet adamları el-ahkâmu’s-sultâniyye, es-

siyâsetü’ş-şer‘iyye, âdâbü’l-mülûk, âdâbü’l-vüzerâ, nasîhatü’l-mülûk ve benzeri 

başlıklar taşıyan siyâsetnâme eserleri kaleme almışlardır.19 

2. Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanımı 

Yukarıda sayılanlara ilave olarak, siyâsetnâmelerin iddialarına delil, dayanak ve 

destek olarak kullandıkları önemli kaynaklar arasında hiç şüphesiz âyet ve hadisler 

de yer almaktadır. Bu eserlerde hemen her konuda âyetlere ve hadislere müracaat 

edildiği görülebilmektedir. Hilâfet, adalet, emanet ve meşveret/şûrâ gibi temel siyasi 

ilkelerin özellikle âyetlerden çıkarılmaya çalışıldığını ve hadislerle desteklendiğini 

söylemek mümkündür.20 Bunların yanında, iktidarın meşruiyeti ispatlanırken, 

idarecilerde bulunması/bulunmaması gereken özellikler anlatılırken birçok âyetten 

istifade edilmiştir. Müellifler bazen âyetlerin sadece bir kısmını kullanırken bazen 

bütün bir âyete yer verirler. Bazen de farklı müelliflerin aynı konuyla ilgili olarak aynı 

                                                 
15  Hasan Hüseyin Adalıoğlu, “Siyâsetnâmelerin Klasik Kaynakları”, Osmangazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 5/2 (2004), 1. 
16  Köse, “Siyaset”, 37/298. 
17  Güldane Gündüzöz - Soner Gündüzöz, “Arap Edebiyatında İlk Siyâsetnâme Ahdü Mervân 

Üzerine”, EKEV Akademi Dergisi XI/31 (2007), 221. 
18  Adalıoğlu, “Siyâsetnâme”, 37/304. 
19  Adalıoğlu, “Si̇yasetnâmeleri̇n Klasi̇k Kaynakları”, 3; Adalıoğlu, “Siyâsetnâme”, 37/304-306; 

Gündüzöz - Gündüzöz, “Arap Edebiyatında İlk Siyâsetnâme Ahdü Mervân Üzerine”, 218-219. 
20  Hadislerin kullanımı için bk. Veli Atmaca, “Hadisleri Bakımından Siyâsetnâmeler (III) (Ebû’n-

Necîb’in en-Nehcü’l-Meslûk’unda Yönetilenlerle İlgili Rivâyetler)”, Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 8 (2003), 44-53. 



164  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

âyetin sadece bir parçasını veya tamamını kullandıkları görülebilmektedir.21 Bazı 

müellifler âyetlere çok daha az yer verip eserini geçmiş siyâset adamlarının ve hikmet 

sahibi kimselerin sözleriyle doldururken bazıları da âyetlere bolca yer vermektedir. 

Bu gibi durumlarda müellifin meşrebinin ön plana çıktığını söylemek mümkündür.  

Ele alınan konularla yer verilen âyetlerin ilişkisi dikkate alındığında, 

siyâsetnâme müelliflerinin âyetleri kullanma biçimlerini temel olarak iki başlık 

altında değerlendirmek mümkündür. Bunlardan ilki müelliflerin âyetleri mâna ve 

mesajını daha ziyade dikkate alarak kullanmalarıdır. Burada “mâna ve mesaj” derken 

kastettiğimiz, âyetin nüzul ortamında ve öncesi-sonrası, başı-sonu itibariyle içinde yer 

aldığı tabii ortamında (siyâk) ifade ettiği mâna ve vermek istediği mesajdır. İkincisi 

ise müelliflerin âyetleri daha ziyade sadece lafızları açısından değerlendirip 

kullanmalarıdır. Bu kullanımda âyetlerin anlamı nüzul ortamından yahut içinde 

bulundukları siyaktan değil sadece lafızlarından elde edilmektedir. Aşağıdaki 

başlıklarda her iki durumun da örneklerine yer verilecektir. 

2.1. Mânayı ve Mesajı Dikkate Alan Kullanımlar 

Siyâsetnâmelerdeki âyet kullanımlarının çoğunlukla bu şekilde olduğunu 

söylemek mümkündür. Buna göre müellifler inceledikleri konuya mâna ve mesajı 

bakımından uygun düşen âyetleri seçmekte ve bu şekilde sözlerine Kur’ân’dan destek 

bulmaktadırlar. Mesela sultana yahut yöneticilere itaat konusunu ele alırken “Ey iman 

edenler! Allâh'a itaat edin. Peygamber'e ve sizden olan yöneticilerinize (ulülemr) de itaat 

edin.”22 âyetini23; vezirlik müessesesini anlatırken Hz. Mûsâ’nın dilinden nakledilen 

“Bana ailemden bir de vezir (yardımcı) ver”24 âyetini25; askerlerin savaşa teşvik edilmesini 

                                                 
21  Nurullah Yazar, “Âyet ve Hadislerin Siyasi Kavramların Açıklanmasındaki Önemi: 

Siyasetnâmelerden Yansımalar”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XXIII/2 (2019), 

897. 
22  en-Nisâ 4/59. 
23  Ebu’l-Hüseyn Hilâl b. el-Muhassin b. İbrâhîm b. Hilâl el-Harrânî es-Sâbiî, Rusûmu Dâri’l-Hilâfe, 

thk. Mîhâîl Avvâd (Beyrut: Dâru’r-Râid el-Arabî, 1986), 134; Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. 

Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Ahkâmu’s-Sultâniyye (Kahire: Dâru’l-Hadîs, ts.), 16; 

Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazâlî, et-Tibru’l-Mesbûk fî Nasîhati’l-Mülûk, haz. 

Ahmed Şemsüddîn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1409), 43; Ebü’n-Necîb Celalüddin 

Abdurrahman b. Nasr b. Abdullah eş-Şeyzerî, el-Menhecü’l-Meslûk fî Siyâseti’l-Mülûk, thk. Ali 

Abdullâh el-Mûsî (Zerka : Mektebetü’l-Menâr, 1987), 626; Takiyyüddîn Ebu’l-Abbâs Ahmed b. 

Abdülhalîm b. Abdüsselâm İbn Teymiyye, es-Siyâsetü’ş-Şer’iyye fî Islâhi’r-Râ’î ve’r-Ra’iyye (el-

Memleketu’l-Arabiyyetu’s-Su’ûdiyye: Vizâretü’ş-Şüûni’l-İslâmiyye, 1418), 6. 
24  Tâhâ 20/29. 
25  Ebû Mansûr Abdülmelik b. Muhammed es-Seâlibî, Tuhfetü’l-Vüzerâ, thk. Sa’d Ebû Diye (Amman: 

Dârü’l-Beşîr, 1994), 39; Ebû Ya’la Muhammed b. Hüseyin el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-Sultâniyye, thk. 

Muhammed Hâmid el-Fıkî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421), 29; Ebu Bekr Muhammed b. 

el-Velîd el-Fihrî et-Turtûşî, Sirâcü’l-Mülûk, thk. Muhammed Fethî Ebû Bekr (Kahire: ed-Dâru’l-

Mısriyye, 1414), 69; Mahmûd b. İsmail b. İbrâhim el-Hayrbeytî, ed-Dürretü’l-Garra fî Nasîhati’s-

Selâtin ve’l-Kudât ve’l-Ümerâ (Mekke : Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, 1417), 212; Ebû Abdullâh 



NİHAT UZUN  165 
RTEÜİFD 

 

ve bu konuda cesaret ve sabır göstermeleri gerektiğini anlatırken “Ey Peygamber! 

Müminleri savaşa teşvik et. Eğer sizden sabırlı yirmi kişi bulunursa, iki yüze (kâfire) galip 

gelirler…”26 âyetini27; müslüman toplumun çoğunluğunun görüşüne muhalefet ederek 

isyana kalkışan grupların durumu ele alınırken “Eğer müminlerden iki grup birbirleriyle 

vuruşurlarsa aralarını düzeltin. Şayet biri ötekine saldırırsa, Allâh'ın buyruğuna dönünceye 

kadar saldıran tarafla savaşın…”28 âyetini29; emaneti ehline vermek ve insanlar arasında 

adaletle hükmetmek gerektiği konusunu anlatırken “Allâh size, mutlaka emanetleri ehli 

olanlara vermenizi ve insanlar arasında hükmettiğiniz zaman adaletle hükmetmenizi 

emreder…”30 âyetini31 delil ve destek olarak kullanmaktadırlar.  

Bu tür kullanımlarda âyetlerin tarihi ve tabii bağlamlarına olabildiğince dikkat 

edildiği gözlemlenmektedir. Böyle olduğu için âyetlerin ele alınan konuyla sadece 

lafzen değil mâna ve mesaj bakımından da uyumlu olduğunu söylemek mümkün 

olmaktadır.  

2.2. Sadece Lafza İtibar Eden Kullanımlar 

Bu başlık altında inceleyeceğimiz âyetler ise siyâsetnâme yazarları tarafından 

bağlamları büyük oranda göz ardı edilip sadece lafızları dikkate alınan âyetler 

olacaktır. Hemen belirtmek gerekir ki bu tür kullanımlar epey bir yekûn tutsa da 

siyâsetnâme yazarlarının genel tavrını oluşturmamaktadır. Bununla birlikte onlar ele 

aldıkları konuya Kur’ân’dan destek bulmak için kimi âyetlerin sadece lafızlarının ilgili 

konuya yakınlığını yeterli görmüşler ve âyetleri kullanmaktan geri durmamışlardır. 

Bu tür bir tavır elbette ki İslâmi ilimlerin diğer alanlarında da görülmektedir. 

                                                 
Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Asbahî el-Endelusî İbnü’l-Ezrak, Bedâi’u’s-Silk fî Tabâi’i’l-

Mülk, thk. Ali Sâmî en-Neşşâr (Irak: Vizâretü’l-İ’lâm, ts.), 175. 
26  el-Enfâl 8/65. 
27  eş-Şeyzerî, el-Menhecü’l-Meslûk, 616; Ebû Abdullah Muhammed b. İbrahîm b. Sadullah İbn Cemâa, 

Tahrîru’l-Ahkâm fî Tedbîri Ehli’l-İslâm, thk. Fuâd Abdulmün’im Ahmed (Doha: Dârü’s-Sekâfe, 

1408), 160. 
28  el-Hucurât 49/9. 
29  el-Mâverdî, el-Ahkâmu’s-Sultâniyye, 101; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-Sultâniyye, 55; eş-Şeyzerî, el-

Menhecü’l-Meslûk, 661; İbn Teymiyye, es-Siyâsetü’ş-Şer’iyye, 77; İbn Cemâa, Tahrîru’l-Ahkâm, 27; 

Necmeddîn et-Tarsûsî, Tuhfetü’t-Türk, çev. Muhammed Usame Onuş (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018), 26. 
30  en-Nisâ 4/58. 
31  İbn Teymiyye, es-Siyâsetü’ş-Şer’iyye, 6, 51; Ebû Abdullah Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn 

Kayyim el-Cevziyye, et-Turuku’l-Hükmiyye fi’s-Siyâseti’ş-Şer’iyye, thk. Nâyif b. Ahmed el-Hamd 

(Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, 1428), 246; Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdülkerîm 

b. Rıdvân İbnü’l-Mevsılî, Hüsnü’s-Sülûk el-Hâfız Devleti’l-Mülûk, thk. Fuâd Abdulmünim Ahmed 

(Riyad: Dâru’l-Vatan, ts.), 81; Âşık Çelebi, Mi’râcü’l-Eyâle ve Minhacü’l-Adâle: Aşık Çelebi’nin 

Siyasetnamesi (İnceleme-Tenkitli Metin), haz. Muhammed Usame Onuş-Abdurrahman Bulut-Ahmet 

Çelik (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı yayınları, 2018), 120; Şihâb en-Neyrîzî, 

Miftâhu’s-Sa’âde fî Kavâ’idi’s-Siyâde, çev. Abdullah Dodangeh (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2018), 94. 



166  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

Buradaki âyet kullanım biçiminin arkasındaki en güçlü saik, lafızların umumluk 

özelliğinin öncelikle dikkate alınmış olmasıdır. Yazarların tavrından anlaşıldığına 

göre lafızlarının umumluk ifade etmesi, bir âyetin esasen bahsetmediği konulara da 

teşmil edilebilmesini sağlamaktadır. 

Bu kısımda, siyâsetnâmelerdeki bu tür kullanım örneklerinden bazılarını 

başlıklar halinde vererek âyetlerin bağlamları ve nispeten göz ardı edilen anlamları 

hakkında değerlendirmelerde bulunacağız. 

2.2.1. İlmi Gizlememek 

Mâverdî (ö. 450/1058), Nasîhatü’l-Mulûk32 isimli siyâsetnâmesinin 

mukaddimesinde, kendisini bu kitabı yazmaya sevk eden şeylerden birisinin Allâh 

Teâlâ’nın şu âyetleri olduğunu söylemektedir: “Allâh, kendilerine kitap verilenlerden, 

‘Onu mutlaka insanlara açıklayacaksınız, onu gizlemeyeceksiniz’ diyerek söz almıştı”33; 

“İndirdiğimiz açık delilleri ve hidâyet yolunu -kitapta onu insanlara apaçık göstermemizden 

sonra- gizleyenler yok mu, işte onlara hem Allâh hem de bütün lânet ediciler lânet eder.”  34 

Devamla yer verdiği hadislerden de anlaşıldığı üzere Mâverdî bu âyetleri ilmi 

gizlememek gerektiği konusunda delil olarak kullanmaktadır.35  

Esasında bu hususta Mâverdî yalnız değildir. Taberî (ö. 310/923) gibi bir erken 

dönem müfessiri de -her ne kadar Yahudiler hakkında inmiş olsalar da- bu âyetlerin 

mânalarının, kendisinde bulunan ve Allâh’ın insanlara açıklamasını farz kıldığı 

ilmi/bilgiyi onlardan gizleyen herkese teşmil edileceğini ve böyle yapanların da laneti 

hak edeceğini belirtmektedir. Taberî’nin “Allâh’ın insanlara açıklamasını farz kıldığı 

bilgi” derken kastettiği, ilim sahibi olan herkeste bulunan bilgidir. Çünkü o, 

yukarıdaki ikinci âyetle Rasûlullâh’ın “Bir kimseye bildiği bir bilgi hakkında soru 

sorulur, o da bunu gizlerse kıyamet gününde kendisine ateşten bir gem vurulur”36 

                                                 
32  Fuâd Abdulmün‘im Ahmed, klasik kaynakların çoğunda adı geçmeyen kitabın Mâverdî’ye 

nisbetini kabul etmemekte ve Ebû Zeyd el-Belhî’ye ait olabileceği ihtimali üzerinde durmaktadır. 

Bk. Fuâd Abdulmün’im Ahmed, Ebu’l-Hasen el-Mâverdî ve Kitâbu “Nasîhatü’l-Mülûk” (İskenderiye: 

Müessesetü Şebâbi’l-Câmi’a, ts.), 13-33. Eseri Türkçe’ye tercüme eden araştırmacı ise yaptığı 

incelemeler sonucunda Fuâd Abdulmün’im’in iddiasının zorlama bir görüş olup kitabın el-

Mâverdî’ye aidiyetinde şüphe bulunmadığı kanaatine ulaşmıştır. Bk. Ebu’l-Hasan el-Mâverdî, 

Siyâset Sanatı - Nasîhatü’l-Mülûk, çev. Mustafa Sarıbıyık (İstanbul: Kırkambar Kitaplığı, 2000), 36-

41. 
33  Âl-i İmrân 3/187. 
34  el-Bakara 2/159. 
35  Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habib el-Mâverdî, Nasîhatü’l-Mülûk, thk. Hıdır Muhammed 

Hıdır (Kuveyt : Mektebetü’l-Felah, 1983), 33. 
36  Ebû Abdullâh Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî Ahmed b. Hanbel, Müsnedu’l-İmâm Ahmed b. 

Hanbel, thk. Şu’ayb el-Arnaûd vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421), 16/264. 



NİHAT UZUN  167 
RTEÜİFD 

 

hadisinin aynı mânayı ihtiva ettiğini düşünmektedir.37 Oysa bu âyetlerde ehl-i 

kitaptan, özel olarak da Yahudilerden bahsedildiği açıktır. Onlar kitaplarında yer alan 

bazı hakikatleri kendi lehlerine olacak şekilde gizledikleri için bu şekilde itaba maruz 

kalmışlardır. Bu durumda şayet âyetin lafızlarındaki umumluk dikkate alınacaksa 

kendi ilahi kitaplarında bulunan hakikatleri işlerine yarayacak şekilde gizleyen başka 

kimselere (mesela Müslümanlara) teşmil edilebilir. Nitekim Derveze (1888-1984) de 

Bakara sûresindeki âyetten hareketle, Allâh’ın kitabındaki rehberlik ve açık 

delillerden herhangi bir şeyi gizleyen herkesin laneti hak etmiş olacağını 

söylemektedir.38 Dolayısıyla bilgisini insanlara aktarmayan yahut kitap haline 

getirmeyen kimselerin de bu tavırlarından dolayı lanete muhatap olacaklarını 

söylemek maksadı aşmak olacaktır.  

2.2.2. Emânete Tâlip Olmak 

Siyâsetnâme/nasihatnâme türünün mühim örneklerinden olan eserinde Turtûşî 

(ö. 520/1126), görev verilmediği yahut davet edilmedikleri halde idari görev almak 

isteyen ve bu tür işlere talip olanların eleştirildiğini ve hoş görülmediğini belirttiği 

bölümde, “Allâh Teâlâ emaneti elde etmek için çabalayanları cahil olarak 

vasıflandırmaktadır” diyerek meşhur “emânet” âyetini39 nakletmektedir. Bu te’vilini 

haklı çıkarmak için de Rasûlullâh’tan “Kadılar üç sınıftır. Birisi cennette, diğer ikisi 

ateştedir. Cennette olanı, hakkı bilip onunla hüküm verendir. İnsanlar arasında 

bilgisizce hüküm veren ile hakkı bilip hükümde haksızlık yapan ise ateştedir.”40 

hadisini aktaran Turtûşî’ye göre hadisteki son iki kişi, fıskı ve cehaleti sebebiyle 

kadılık makamına getirilemeyecek kadar zayıftırlar.41 

Âyetteki “emânet” kelimesiyle tam olarak neyin kastedildiğine yönelik te’viller 

bir yana,42 burada emâneti yüklendikten sonra onu gerektiği gibi taşımayı 

beceremeyen ve bu konuda titizlenmeyen insan eleştirilmektedir. Elmalılı’nın (1878-

1942) ifadeleriyle “insan Allâh’ın ve ibâdullahın hukukunu yüklendiği halde lâyikıyle 

îfa etmeyip kendine yazık ediyor.”43 Turtûşî’nin bahsettiği husus ise göreve talip olma 

meselesidir. O, “emânet” ifadesini genelleştirerek âyeti bahsettiği konuyla 

                                                 
37  Ebû Câfer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân, thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1420), 3/251-252. 
38  Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsîru’l-Hadîs (Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1383), 6/273. 
39  “Biz emaneti, göklere, yere ve dağlara teklif ettik de onlar bunu yüklenmekten çekindiler, 

(sorumluluğundan) korktular. Onu insan yüklendi. Doğrusu o çok zalim, çok cahildir.” (el-Ahzâb 33/72). 
40  Ebû Dâvud, Akziye, 2; İbn Mâce, Ahkâm, 3. 
41  et-Turtûşî, Sirâcü’l-Mülûk, 176. 
42  Hayreddin Karaman vd., Kur’an Yolu - Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2017), 4/405-406. 
43  Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (İstanbul: Eser Neşriyat ve Dağıtım, 1979), 6/3935. 



168  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

ilişkilendirmiştir fakat görüldüğü üzere buradaki “emânet”le kadılık görevine talip 

olma arasında müellifin düşündüğü türden bir bağ kurmak isabetli değildir. 

2.2.3. Düşmanın Hediyesini Kabul Etmek 

Necmeddin Ebû İshak et-Tarsûsî (ö. 758/1357) Tuhfetü’t-Türk isimli kitabında 

düşman komutanından gelen hediyeyi emirin kabul edip edemeyeceğine dair şunları 

söyler: “Düşmanın hükümdarı, ordunun emirine bir hediye gönderirse onu kabul 

etmesinde bir beis yoktur. Bu Müslümanlar için fey’ olur. Çünkü [o hükümdar] sırf 

[emirin] kendisi için değil emirin izzeti ve Müslümanlarla elde ettiği izzet sebebiyle o 

hediyeyi vermiştir. Bu da Müslümanların gücüyle elde edilmiş mal konumunda olur. 

Bu durum Resûlullah’a (sav) gelen hediyelerden farklıdır. Çünkü onun kuvveti de 

izzeti de Müslümanlar ile kâim değildir. Zira Allâh Teâlâ “Allâh seni insanlardan 

korur”44 buyurmuştur. Bu sebeple hediye sadece Rasûlullâh’ın (sav) olur.”45 

Her ne kadar İbn Haldûn’un (ö. 808/1406) asabiyet teorisiyle çelişse de,46 

Rasûlullâh’ın Allâh’ın elçisi olması ve vahiyle desteklenmesi sebebiyle kuvvetinin ve 

izzetinin Müslümanlar ile kâim olmadığını söylemek bir dereceye kadar anlaşılabilir 

bir husustur. Fakat bu yargı için “Allâh seni insanlardan korur” âyetini delil olarak 

kullanmak isabetsizdir. Çünkü bu âyet Rasûlullâh’ı tebliğ görevinde desteklemek ve 

cesaretlendirmek amacındadır.47 Yoksa işlerini yürütmek için Müslümanların 

yardımına ihtiyacı olmadığını anlatmak için değil. Zira Rasûlullâh bu âyetten önce 

olduğu gibi bundan sonra da Müslümanlardan destek almıştır ve zaferlerini onların 

da desteğiyle elde etmiştir. 

2.2.4. İlk İki Halifenin Meşruiyeti 

Muhammed b. Abdülkerîm Şihâb en-Neyrîzî (ö. 800/1397’den sonra), 

siyâsetnâmesinde Hz. Peygamber’den sonra yönetimi ele alan Hz. Ebû Bekir ve Hz. 

Ömer’in halifeliklerini delillendirme sadedinde şöyle bir çıkarım yapmaktadır: “Diğer 

bir delil ise Allâh Teâlâ’nın şu sözüdür: “Allâh, içinizden iman edip de sâlih ameller 

işleyenlere, kendilerinden önce geçenleri halife kıldığı gibi onları da yeryüzünde mutlaka halife 

kılacağını vaad etmiştir.”48 Âyette geçen istihlâf vaadi ittifakla ya Ali hakkında ve ondan 

                                                 
44  el-Mâide 5/67. 
45  Necmeddîn et-Tarsûsî, Tuhfetü’t-Türk, s. 110. 
46  İbn Haldûn’un asabiyet anlayışına göre bedâvette insanları diğer insanlardan gelebilecek şiddete 

karşı koruyacak, kendi cesaret ve kuvvetlerinin dışında, yegâne unsur aynı kaderi paylaştığı 

insanların yardımı ve desteğidir. Dolayısıyla bâdiyenin kendine özgü zor şartlarında birlikte 

yaşadığı insanların, genellikle de yakın aile fertlerinin desteği ve yardımı olmadan kimse hayatta 

kalamaz. Akif Kayapınar, “İbn Haldûn’un Asabiyet Kavramı: Siyaset Teorisinde Yeni Bir Açılım”, 

İslâm Araştırmaları Dergisi 15 [İbn Haldun Özel Sayısı I] (2006), 88. 
47  Derveze, et-Tefsîru’l-Hadîs, 9/181-183. 
48  en-Nûr 24/55. 



NİHAT UZUN  169 
RTEÜİFD 

 

sonra gelen kişi hakkındadır ya da Ebû Bekir ile ondan sonra gelen kişi hakkındadır. 

Birinci görüş ittifakla bâtıldır. İkinci görüş ise geçerli ve makbul olan görüştür.”49 

Neyrîzî, Hz. Ömer’in faziletlerini saydığı bir yerde, aynı âyet üzerinden hilafetin 

kendisine Kur’ân’ın va‘di olduğunu belirterek şunları söyler: “Zira o, Hâlid b. Velîd’in 

kardeşi Osman b. el-Velîd b. Muğire’nin hizmetinde iken Allâh Teâlâ onu 

müslümanlıkla aziz kılmış ve nübüvvet mucizesiyle ona vaad ettiğini şu âyet-i 

kerîmesinde açıklamıştır: “Allâh, içinizden iman edip de sâlih ameller işleyenlere, 

kendilerinden önce geçenleri halife kıldığı gibi onları da yeryüzünde mutlaka halife kılacağını 

vaad etmiştir.”50 Dolayısıyla Ebûbekir’den (radiyallâhu ‘anhuma) sonra onu 

yeryüzünün halifesi kıldı.”51  

Neyrîzî ve başka sünnî âlimlerin bu ve benzeri âyetleri hulefâ-i râşidînin 

halifelikleriyle ilişkilendirmeleri Şîa’nın bu husustaki tavrına bir tepki niteliğindedir. 

Onların her fırsatta âyetleri Hz. Ali’nin imâmeti yönünde te’vil etmeleri sünnî 

âlimlerin böyle bir çaba içine girmelerine sebep olmuştur.52 Kaldı ki Neyrîzî her ne 

kadar âyetin anlamı hususunda bir ittifaktan bahsetse de müfessirler aynı fikirde 

değildir. Burada genel bir hitap vardır ve Allâh’ın yolundan yürüyenlere O’nun 

yeryüzünde çeşitli imkânlar bahşedeceğine dair vaadi söz konusu edilmektedir. 

Burada Müslümanlardan önce gelenler ise İsrailoğullarıdır. Onlar da geçmişte 

isyankâr olmadıkları dönemlerde Allâh’ın vaadettiği şeylere kavuşmuşlardır.53 

Dolayısıyla buradaki istihlâf vaadi, siyâsi anlamda halifelik değil, Allâh’ın 

buyruklarına uyma sonucunda elde edilmesi vaad edilen dünya ve âhiret 

nimetleridir. 

2.2.5. Devletin Bekası 

İbn Haldûn’un tarih üzerine yazdığı kapsamlı eserinin mukaddime bölümünde, 

devletin kuruluşu, mücadeleleri, bekası ve yıkılışı hakkındaki sözleri bir tür 

siyâsetnâme olarak kabul edilebilir. O, bu bölümde fikirlerini aktarırken kimi zaman 

âyetlerden destek almakta ve onların delaletine başvurmaktadır. Mesela devletin 

kaosa sürüklenmesinin sebeplerinden bahsettiği yerde “…Onun için Farslarda ve 

diğer milletlerde olduğu gibi, herkesin kabul edip itaat edeceği siyasi kanunların 

olması bir zorunluluktur. Eğer devlet böyle bir siyâsetten yoksun kalırsa işler düzene 

girmez ve hâkimiyeti tam olarak gerçekleşmez” demektedir. İbn Haldûn bu sözlerini 

                                                 
49  en-Neyrîzî, Miftâhu’s-Sa’âde, 72. 
50  en-Nûr 24/55. 
51  en-Neyrîzî, Miftâhu’s-Sa’âde, 282. 
52  Uludağ, İslam Siyaset İlişkileri, 114. 
53  Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-Uyûn, 

thk. es-Seyyid İbn Abdilmaksûd b. Abdirrahîm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 4/118. 



170  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

bir âyette geçen “Önce gelip geçenler arasında da Allâh'ın âdeti böyle idi”54 cümlesiyle 

bağlamaktadır.55 

Sadece cümle olarak bakıldığında âyetteki ifadenin İbn Haldûn’un söylemek 

istedikleriyle uyumlu olduğu düşünülebilir fakat âyetin tamamında 

peygamberlerden ve Allâh’ın onlar hakkındaki uygulamasından bahsedilmektedir. 

Âyetin tamamı şöyledir: “Allâh'ın, kendisine helâl kıldığı şeyde Peygamber'e herhangi bir 

vebâl yoktur. Önce gelip geçenler arasında da Allâh'ın âdeti böyle idi. Allâh'ın emri mutlaka 

yerine gelecek, yazılmış bir kaderdir.” Açıktır ki buradaki “daha önce gelip geçenler”den 

maksat, önceki peygamberlerdir.56 Burada İbn Haldûn âyetteki ifade sadece lafzen 

söylemek istediklerine uygun düştüğü için iktibas yapmakta sakınca görmemiştir. 

Fakat âyetin siyakına bakılmadığı zaman bu cümlenin hakikaten devletin siyâsi 

kanun geleneğiyle ilgili olduğu düşünülebilir ki bu doğru değildir. 

2.2.6. Dünyevi Yasalar-Uhrevi Yasalar 

İbn Haldûn, insanların koyduğu siyasi hükümler ve yasalarla Şeriat yasalarını 

karşılaştırdığı bir yerde “(insanların koyduğu) siyasi hükümlerle sadece dünyevi 

fayda ve çıkarlar gözetilir” dedikten sonra, bu sözünü desteklemek maksadıyla bir 

âyette yer alan “Onlar, dünya hayatının görünen yüzünü bilirler.”57 ifadesine yer verir.58 

Yukarıda olduğu gibi bu cümle de sadece lafzi uyuşmadan dolayı iktibas yapılmış 

görünmektedir. Zira âyette insanların devlet yönetimi açısından ortaya koyduğu 

hükümler veya sistemler söz konusu edilmemekte, âhireti umursamayan müşrik 

zihniyetli insanların dünyaya dalıp gitmeleri eleştirilmektedir.59  

2.2.7. Kadı Huzurunda Durma Mesafesi 

Muhyiddîn el-Kâfiyecî  (ö. 879/1474), Seyfü’l-Mülûk ve’l-Hükkâm isimli 

risalesinde, kaza ve hüküm meclisinde kadı ile davalı-davacının arasında olması 

gereken mesafeyle ilgili şunları söyler: “Kitâbu’l-kazâ’da (Yargılama Hükümleri 

Bölümü) zikredildiği üzere, davalı ve davacı kadı’nın huzurunda iken kazâ ve hüküm 

meclisine saygı gereği dizlerinin üzerine oturmalıdırlar. Taraflarla kadı arasında 

takrîben iki zirâ‘ kadar mesafe bulunmalıdır. Bunlar, öğrenci ile hoca arasında ve 

                                                 
54  Ahzâb 33/38. 
55  Ebû Zeyd Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed Veliyyüddîn el-Hadramî el-İşbîlî İbn 

Haldûn, Târîhu İbn Haldûn (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1408), 1/238. 
56  et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, 20/276. 
57  er-Rûm 30/7. 
58  İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, 1/238. 
59  et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, 20/75. 



NİHAT UZUN  171 
RTEÜİFD 

 

reâyâ ile devlet başkanı arasındaki ilişkilerde de geçerli olan ilkelerdir. Allâh Teâlâ 

şöyle buyurur:60 “(Peygambere olan mesafesi) iki yay aralığı kadar yahut daha az oldu.”61  

Hâlbuki bu âyet Rasûlullâh'ın Cebrail ile buluştuğunu ve ondan vahiy aldığını 

etkili/vurgulu bir biçimde anlatma sadedinde, birbirlerine ne kadar 

yakınlaştıklarından bahsetmektedir. Rasûlullâh ile Cebrail’in bu derece yakınlaşmış 

olmaları, onun kesinlikle vahiy aldığı hususunda muhatapları ikna etmek için bir delil 

olarak kullanılmaktadır.62 Dolayısıyla âyet Kâfiyecî’nin yansıtmaya çalıştığı gibi ast-

üst ilişkisini düzenleme hakkında bir kural vazetmediği gibi bu konuyla hiç 

ilgilenmemektedir. 

2.2.8. Kadılıktan Uzak Durmayı Tavsiye Eden Âyetler 

Kâfiyecî’nin âyetleri ilginç bir şekilde değerlendirdiği başka bir yer de, insanlara 

kadılık görevinden uzak durmalarının tavsiye edilmesidir. Ona göre bazı âyetlerde 

buna yönelik tavsiye anlamı vardır: “İlk olarak kadılıktan uzak durulmasını salık 

veren ve buna karşı uyarıda bulunan unsurları açıklayalım. Allâh Teâlâ’nın şu âyetleri 

bu türden anlamlar ihtiva etmektedir:63  “Ey iman edenler! Siz kendinizi düzeltin. Siz 

doğru yolda olursanız yoldan sapan kimse size zarar veremez. Hepinizin dönüşü Allâh’adır. 

O zaman Allâh size yaptıklarınızı haber verecektir.”64 “Ey iman edenler! Allâh’a karşı 

gelmekten sakının ve herkes, yarın için önceden ne göndermiş olduğuna baksın. Allâh’a karşı 

gelmekten sakının. Şüphesiz Allâh, yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.”65  

Açıktır ki bu âyetlerde kadılıkla ilgili herhangi bir mâna saklı değildir. 

Buralarda, müşriklerin imana gelip gelmemesinin Müslümanları çok fazla 

ilgilendirmemesi gerektiği yönünde bir çeşit uyarı vardır. Özellikle ilk âyetin 

müminlerin, iman çağrısına olumlu karşılık vermemekte direnen ve kötülükler içinde 

yüzmeye devam eden inkârcıların durumuna üzülmeleri üzerine nâzil olduğu rivayet 

edilmiştir.66 

2.2.9. Kadılığı Özendiren Âyetler 

Kâfiyecî, kadılığın yerildiği gibi özendirildiğini de âyetlere dayandırmakta bir 

sakınca görmemiştir: “Kadılığın özendirilip teşvik edilmesini açıklamaya gelince, 

                                                 
60  Muhyiddîn el-Kâfiyecî, Seyfü’l-Mülûk/Seyfü’l-Kudāt: Kâfiyeci’nin Siyâsetnâmeleri, çev. Nail 

Okuyucu (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018), 110. 
61  en-Necm 53/9. 
62  Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir b. Âşûr İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr 

(Tunus: ed-Dâru’t-Tûnisiyye li’n-Neşr, 1984), 27/97; Derveze, et-Tefsîru’l-Hadîs, 2/76. 
63  el-Kâfiyecî, Seyfü’l-Mülûk, 214. 
64  el-Mâide 5/105. 
65  el-Haşr 59/18. 
66  Karaman vd., Kur’an Yolu, 2/350. 



172  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

Allâh Teâlâ’nın şu âyetleri bu türden anlamlar ihtiva etmektedir:67  “Ancak Allâh’ın 

lütuf ve rahmetiyle, yalnız bunlarla sevinsinler. Bu, onların toplayıp durduklarından daha 

hayırlıdır.”68; “Çalışanlar böylesi için çalışsınlar!”69  

Bu âyetlerde insanların teşviki söz konusu edilebilir fakat meselenin kadılıkla 

ilgisi yoktur. İlk âyetin hemen öncesinde, insanlara Allâh’tan kalplere şifa, 

mü’minlere bir hidayet ve rahmet kaynağı olarak öğütler geldiği söylenmekte, 

sonrasında ise sevinilecek şeyin bu olduğu belirtilmektedir. İkinci âyet ise 

cehennemden kurtulan bir kimsenin sevincinin anlatıldığı bir bağlamdadır ve 

neticede böyle bir kurtuluş için çalışılması gerektiği vurgulanmaktadır. 

2.2.10. Cinler ve İnsanlardan Elçiler Gönderilmesi 

Kâdı Hüseyin b. Hasan (ö. 936/1529’dan sonra), Letâifü’l-Efkâr isimli siyâsetnâme 

türü eserinde kimi zaman âyetleri bağlamının tamamen dışına çıkararak 

kullanmaktadır. Mesela cinler ve insanlardan elçiler gönderilmesinden bahsettiği 

yerde şu ifadelere yer verir: “Muhakkikler şöyle söyler: “Cinler mükelleftirler ancak 

peygamberleri insanlardandır.” Eğer böyle ise şu âyetin anlamı nasıl anlaşılacaktır: 

“İnsanları ve cinleri yalnızca bana ibadet etmeleri için yarattım.”70 Bize göre hem cin hem 

de insanlardan elçiler gönderilir. Şu âyet buna delâlet eder:71 “O ikisinden inci ve mercan 

çıkar.”72 

Belli ki âyetteki inci ve mercan ifadeleri istiare yoluyla cin ve insanlar için 

gönderilen elçilere hamledilmektedir. Fakat bu çok uzak bir te’vil ve delillendirmedir. 

Çünkü bu âyet, Allâh’ın sayısız nimetlerinin peş peşe zikredildiği bir bağlamda yer 

almakta olup içinden inci ve mercan çıkarılan iki deniz/su ve bunların birbirine 

karışmaması da aynı konunun bir parçasıdır.73     

2.2.11. Allâh’ın Sultanlara Nimeti 

Tuhfetü’l-Memlûk isimli eserde Allâh’ın sultanları halîfe yapmakla 

nimetlendirdiğinden bahisle şöyle denilmektedir: “Yine Allâh (cc) sultanların halîfe 

olmasındaki nimetini zikretmiş ve şöyle buyurmuştur:74 “Sizi yeryüzünün halîfeleri 

                                                 
67  el-Kâfiyecî, Seyfü’l-Mülûk, 218. 
68  Yûnus, 10/58. 
69  es-Saffât, 37/61. 
70  ez-Zâriyât 51/56. 
71  Kâdı Hüseyin b. Hasan, Letâifü’l-Efkâr: Kâdı Hüseyin b. Hasan’ın Siyâsetnâmesi, çev. Özgür Kavak 

(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018), 392. 
72  er-Rahmân 55/22. 
73  Derveze, et-Tefsîru’l-Hadîs, 6/95. 
74  Anonim, Tuhfetü’l-Memlûk, 63. 



NİHAT UZUN  173 
RTEÜİFD 

 

yapan, size verdiği (nimetler) hususunda sizi denemek için kiminizi kiminizden derecelerle 

üstün kılan odur.”75 

Belirtmek gerekir ki bahsi geçen âyette siyâsi anlamda halîfelikten değil “peşi 

sıra/ardından gelmek” anlamında halifelikten bahsedilmektedir. Nitekim müfessirler 

de âyetteki cümleyle ilgili olarak insanların cinlerden sonra yeryüzüne gelmesi, her 

dönemin halkının önceki dönemin halkından sonra gelmesi, birbirleriyle 

yardımlaşarak anlaşabilsinler diye bazısının diğerinden sonra getirilmesi ve 

Müslümanların diğer bütün ümmetlerden sonra gelen ümmet olması gibi görüşler 

serdetmişlerdir.76 Dolayısıyla âyetteki “halîfe” kelimesini hükümdâr mânasında 

kullanmak sadece onun lafzının umumluğunu göz önünde bulundurup siyakını 

dikkate almamak yoluyla olabilir. 

2.2.12. Hükümdarın İstihbarat Toplaması 

Mâverdî’nin, daha önce bahsi geçen siyâsetnâmesinde hükümdarın istihbarat 

edinmek için casuslar görevlendirmesi ve bu hususta çeşitli tekniklere başvurmasının 

temel dayanağı olarak şu âyetler zikredilmektedir:77  

“Yoksa onlar, bizim kendilerinin sırlarını ve gizli konuşmalarını işitmediğimizi mi 

sanıyorlar? Hayır, öyle değil; yanlarındaki elçilerimiz (hafaza melekleri de) yazmaktadırlar.”78 

“Şunu iyi bilin ki üzerinizde bekçiler, değerli yazıcılar vardır; onlar, yapmakta 

olduklarınızı bilir.”79 

“İnsan hiçbir söz söylemez ki, yanında gözetleyen yazmaya hazır bir melek 

bulunmasın.”80 

Esasında bu âyetlerde Allâh Teâlâ’nın öncelikle müşriklerin isyankârlıklarına 

eşlik eden vurdumduymazlıklarına yönelik tehditleri söz konusudur.81 Bununla 

birlikte âyetlerin âhiretteki mükâfat ve ceza için bütün insanların yapıp etmelerinin 

kaydedilmesinden ve bunun da Allâh’ın kudretine bir vurgu anlamı taşıdığından 

bahsettiği de söylenebilir. Fakat Allâh’ın koyduğu bu yasadan (sünnetullah) hareketle 

hükümdarın da halkını casuslar aracılığıyla dinlemesi/gözetlemesi gerektiğini 

söylemek sadece âyetlerin tabii bağlamını göz ardı etmek mânasına gelmemekte aynı 

zamanda Allâh ve sultanın idareciliği bir anlamda eşitlenmiş gibi olmaktadır. Her ne 

                                                 
75  el-En‘âm 6/165. 
76  el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-Uyûn, 2/196-197. 
77  Anonim, Tuhfetü’l-Memlûk, 98. 
78  ez-Zuhrûf 43/80. 
79  el-İnfitâr 82/10-12. 
80  Kaf 50/18. 
81  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 26/303. 



174  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

kadar Mâverdî bunu “Allâh’ın edebiyle edeplenme” olarak açıklasa da82 esasında bu 

ve benzeri durumlar İslam siyâset düşüncesine göre siyâsetin merkezinde yer alan ve 

Allâh/Tanrı tarafından görevlendirilen hükümdara bakış açısıyla ilgilidir. Denilebilir 

ki, bu bakış açısını en iyi yansıtan, sultanın Allâh’ın yeryüzündeki gölgesi olduğu 

düşüncesidir.83  

2.2.13. Hükümdarın Sır Saklaması 

Yine Mâverdî, hükümdarın sır saklaması ve sırrını kimseye söylememesi 

gerektiğini örneklendirirken Allâh Teâlâ’nın kendini “O bütün gaybı bilir. Fakat gaybını 

hiç kimseye açmaz.”84 şeklinde tavsif ettiği âyeti ve Hz. Yakub’un oğlu Yûsuf’a rüyasını 

kardeşlerine anlatmamasını tembihlediğini bildiren âyeti85 kullanır. Ona göre Allâh 

nasıl ki bütün kullarının en gizli sırlarına muttali olduğu halde onların ayıplarını 

ortaya dökmüyor ve gizliliklerini açığa vurmuyorsa, sultan da bulunduğu bu yüce 

makamda kendini sır saklamaya alıştırmalı ve sırrına kimseyi ortak etmemelidir.86 

Hükümdarın özellikle stratejik konulardaki fikir ve kararlarını yahut 

bulunduğu konum itibariyle doğal olarak kendisine ulaştırılan bilgileri herkesle 

paylaşmaması elbette gerekli ve önemlidir. Fakat bu hususun Allâh’ın gaybı bilmesi 

ve gaybını dilediğinden başkasına bildirmemesiyle ilgisinin kurulması pek yerinde 

değildir. Çünkü Allâh’ın bu vasfı onun sır tutmasıyla değil, insanlardan birini 

peygamber seçmesi ve ona vahyetmesiyle ilgilidir.87  

2.2.14. Hükümdarın Adamları Üzerindeki Gücü 

Nizâmülmülk (ö. 485/1092) hükümdarın ra‘iyyeti (halkı) üzerinde etkili 

olabilmesi için öncelikle yakın çevresindeki adamları üzerinde otorite kurması 

gerektiğini dile getirirken Sâsânî Devleti’nin kurucusu ve destan kahramanı 

hükümdar Erdeşîr’in (226-240) şu sözünü nakleder: “Yakın çevresindeki adamlarını 

çekip çevirme gücüne sahip olmayan hükümdar, halkını ve raiyyetini asla yola 

getiremez.” Nizâmülmülk bu görüşü âyetle de delillendirmek maksadıyla, “Bu 

hususta Hak Teâlâ şöyle buyuruyor” diyerek Şuarâ sûresindeki “Yakın akrabalarını 

uyar”88 âyetini zikreder.89 

                                                 
82  el-Mâverdî, Nasîhatü’l-Mülûk, 214. 
83  Arslan, “Eski İran Devlet Geleneği ve Siyasetnâmeler”, 245; Canatan, Siyasetnâme Geleneği, 10. 
84  el-Cinn 72/26. 
85  Yûsuf 12/ 5. 
86  el-Mâverdî, Nasîhatü’l-Mülûk, 139-140. 
87  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 29/247-248. 
88  eş-Şuarâ 26/214. 
89  Ebû Ali Kıvâmüddîn Hasan b. Ali b. İshak Nizâmülmülk, Siyâset-nâme, haz. Mehmet Altan 

Köymen (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1999), 44. 



NİHAT UZUN  175 
RTEÜİFD 

 

Mekke döneminin ortalarında indiği anlaşılan Şuarâ sûresindeki bu âyet Hz. 

Peygamber’e kendi yakınlarını uyarmasını emretmekle esasında onların İslâm daveti 

karşısında herhangi bir ayrıcalıkları olmadığını, Peygamber’e yakınlıklarına güvenip 

rahat edeceklerini düşünmemeleri gerektiği mesajını vermiş gibidir. Nitekim âyetin 

nüzulünden sonra Hz. Peygamber yakın akrabalarına giderek onları uyarmış; 

kendilerini ateşten korumaları gerektiğini ve Allâh’ın huzurunda kendisinin onlar 

için bir şey yapamayacağını bildirmiştir.90 Buradan da anlaşılacağı üzere bir 

peygamberin kendi yakın çevresini imana girmeleri konusunda uyarmasıyla bir 

hükümdarın yakın çevresi üzerinde otorite kurması iki farklı alanla ilgili hususlardır. 

Dolayısıyla diğer örneklerde olduğu gibi burada da âyet daha ziyade lafzi anlamı göz 

önüne alınarak kullanılmış görünmektedir. 

2.2.15. Elçinin Sorumluluğu 

Nizâmülmülk civar devletlerden ülkeye gelecek elçilerin nasıl karşılanıp 

ağırlanacakları konusundan bahsederken elçilere çirkin davranılmaması gerektiğini, 

onların ülkelerinin hükümdarını temsil ettiklerini ve nihayetinde kendilerine verilen 

elçilik görevini yerine getirdiklerini söyler. Bu gerekliliği pekiştirmek maksadıyla da 

“Nitekim Allâh Teâlâ da Kitâb-ı Kerîm’inde şöyle buyurur” diyerek bir âyette geçen 

“Elçiye düşen, açık-seçik iletmekten başka bir şey değildir”91 ifadesini nakleder.92   

Kur’ân’da bu ifadenin (veya benzerlerinin) geçtiği diğer âyetlere de 

bakıldığında93 buralarda genel olarak insanların Allâh’a ve Peygamber’e itaate 

çağrıldığı, Allâh’ın emirlerinin yerine getirilmemesi halinde bunun olumsuz 

sonuçlarıyla karşılaşılacağının vurgulandığı görülür. Nizâmülmülk’ün alıntıladığı 

âyetin tamamı da şöyledir: “De ki: Allâh’a da itaat edin, Rasulüne de itaat edin. Yan 

çizerseniz, o sadece kendisine yüklenenden, siz de sadece kendinize yüklenenden 

sorumlusunuz. Ona itaat ederseniz, doğru yolda gitmiş olursunuz. Elçiye düşen, açık-seçik 

iletmekten başka bir şey değildir.” Görüldüğü gibi burada da esasen vahyin muhatabı 

olan insanlara yapmaları gerekenler hatırlatılmakta, mesajı reddetmeleri durumunda 

elçinin bunda herhangi bir sorumluluğu olmadığı, zira onun üzerine düşen görevi 

yerine getirdiği vurgulanmaktadır.94 Dolayısıyla âyetlerdeki bu türden ifadeler 

uluslararası ilişkilerde elçilere iyi davranılması ve görevlerini yerine getirmeleri 

hususunda işlerinin kolaylaştırılmasıyla ilgili değildir.  

 

                                                 
90  et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, 19/405-406. 
91  en-Nûr 24/54. 
92  Nizâmülmülk, Siyâset-nâme, 68. 
93  Mesela bk. Âl-i İmrân 3/20; el-Mâide 5/92, 98-99; en-Nahl 16/35, 82. 
94  et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, 19/207; Derveze, et-Tefsîru’l-Hadîs, 8/435. 



176  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

2.2.16. Hükümdarın Bir Tek Vezirinin Olması Gerektiği 

Ebû Mansûr es-Se‘âlibî (ö. 429/1038) Tuhfetü’l-Vüzerâ isimli siyâsetnâmesinde 

hükümdarların zaman zaman aynı anda birden çok veziri bulunduğunu, bunun 

yanlış bir karar olup ülke için tehlike arz ettiğini belirtir. Çünkü vezirlerin çok olması, 

karar vericilerin çokluğu sebebiyle ıslahtan ziyade ifsada yol açacaktır. Ona göre bu 

konuda yapılması gerekeni en güzel ve en doğru biçimde açıklayan söz Allâh 

Teâlâ’nın “Eğer yerde ve gökte Allâh'tan başka tanrılar bulunsaydı, yer ve gök kesinlikle 

bozulup gitmişti”95 sözüdür. Vezirlik hükümdarlığı takip ettiği için, nasıl ki bir ülkede 

aynı anda iki hükümdar olması uygun değilse, aynı şekilde iki vezir olması da uygun 

değildir.96  

Burada da esasen İslâm siyâset düşüncesinde yer alan, hükümdarın 

yeryüzündeki en üstün yönetici olması açısından Allâh’a benzetilmesi yaklaşımıyla 

karşı karşıya olduğumuzu söyleyebiliriz. Bu yaklaşım sebebiyle muhal ve mümkün 

olan aynileştirilebilmekte ve bunun için de âyetler sadece lafzen değerlendirilip delil 

yahut hareket noktası olarak kullanılabilmektedir. Allâh’ın birden çok olması –en 

azından İslâm söz konusu olduğunda- muhaldir. Bahsi geçen âyette Allâh bu muhal 

durumu özellikle müşriklerin daha kolay anlayacağı biçimde örneklendirerek 

anlatmaktadır.97 Hükümdarın yahut halifenin aynı anda birden çok olması ise –

pratikte örneği az olsa da- netice itibariyle mümkün bir durumdur. Nitekim bir 

dönem Abbâsî hilâfetinin yanında Şiî-Fâtımî ve ardından Endülüs Emevî halifeliğinin 

ortaya çıkışı İslâm dünyasında fiilî olarak aynı anda üç halifenin varlığı sonucunu 

doğurmuştur.98 Dolayısıyla şirk düşüncesinin etkin bir biçimde eleştirildiği ve kadir-

i mutlak ilahın tek olmasının gerekliliğinin temellendirildiği bir âyeti tamamen 

dünyevi olan hükümdarlık –yahut burada olduğu gibi vezirlik- için hareket noktası 

kabul etmek, âyetin mefhumuna bakmayıp sadece lafzına itibar etmek anlamına 

gelmektedir.   

 

                                                 
95  el-Enbiyâ 21/22. 
96  Ebû Mansûr Abdülmelik b. Muhammed b. İsmail es-Se’âlibî, Tuhfetü’l-Vüzerâ, thk. Sa’d Ebû Diye 

(Amman: Dârü’l-Beşîr, 1994), 29. Ayrıca bk. Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Muhammed b. 

Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Ahkâmu’s-Sultâniyye (Kahire: Dâru’l-Hadîs, ts.), 60. Başka bir 

siyâsetnâmede bir beldede tek bir sultanın olması gerektiği hususu yine aynı âyetle 

ilişkilendirilmekte ve şöyle denmektedir: “Nasıl ki bir ülkede iki sultanın bulunması uygun 

değilse, aynı şekilde varlık için iki ilahın olması da uygun olmayacaktır. Allâh Teâlâ şöyle 

buyurur: “Eğer yerde ve gökte Allâh'tan başka tanrılar bulunsaydı, yer ve gök kesinlikle bozulup gitmişti.” 

İbn Cemâa, Tahrîru’l-Ahkâm, 74.  
97  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 17/39. 
98  Osman Gazi Özgüdenli, “Sultan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009), 37/497. 



NİHAT UZUN  177 
RTEÜİFD 

 

2.2.17. Müslümanların Zimmînin Yönetimine Verilmesi 

Bir siyâsetnâmede çeşitli yönetim makamlarına tayin edilecek kimselerden 

bahsedilirken, Müslümanların zimmînin [İslâm beldesinde yaşayan gayri müslim 

tebaa] yönetimine verilmesinin caiz olmadığı söylenmektedir. Buna göre, zimmî bir 

kimse sadece diğer zimmîlerden alınacak cizye yahut müşrik tüccarlardan toplanacak 

vergiler için görevlendirilebilir. Müslümanlardan toplanacak haraç, öşür ve benzeri 

vergiler için yahut başka herhangi bir hususta Müslümanlar bir zimmînin yönetimine 

verilemez. Çünkü Allâh Teâlâ “Allâh kâfirler için müminler aleyhine asla bir yol (ً
ا
 (سَبِيل

vermeyecektir.”99 ve “Ey iman edenler! Yahudileri ve hıristiyanları dost edinmeyin. Zira onlar 

birbirinin dostudurlar. İçinizden onları dost tutanlar, onlardandır.”100 buyurmuştur. Kim 

bir Müslümanı bir zimmînin yönetimine verirse o onun aleyhine bir yol vermiş 

demektir.101      

İbn Abbâs ve Süddî gibi erken dönem müfessirlerine bakıldığında ilk âyetteki 

ifade Allâh’ın kıyamet günü mü’minlerin aleyhine olarak kâfirler için bir “hüccet” 

vermeyeceğinden bahsetmektedir.102 İbn Âşûr ise burada tamamen dünyevi bir 

vaadin söz konusu olduğunu, buna göre mü’minlerin asla kâfirlerin boyunduruğuna 

girmeyeceğini söylemektedir. O, bu durumun tarihsel olarak Peygamber dönemi 

mü’minleri için geçerli olduğunu, sonraki mü’minler için ise onlar gerçek manada 

mü’min oldukları müddetçe yine geçerli olacağını belirtmektedir.103 Her hâlükârda 

âyetteki ifadeden Müslümanların idaresindeki bir devlette bir gayri müslimin –

müslümanları idare edeceği- herhangi bir göreve getirilmemesi gerektiği sonucunu 

çıkarmak ancak zorlamayla mümkün olacaktır. Kaldı ki gerekli şartları taşıdığı zaman 

bir zimmînin böyle bir göreve getirilmesinde herhangi bir mahzur da bulunmasa 

gerektir. 

   İkinci âyetin bulunduğu bağlam da bir anlamda uluslararası ilişkilerden 

bahsetmekte ve Müslümanların toplum olarak gayri müslimlerle ilişkisi üzerine 

konuşmaktadır.104 Dolayısıyla buradan da müslüman ülke vatandaşı olan bir gayri 

müslimin idari göreve getirilemeyeceği anlamını çıkarmak zorlama olacaktır. 

 

 

                                                 
99  en-Nisâ 4/141. 
100  el-Mâide 5/51. 
101  İbn Cemâa, Tahrîru’l-Ahkâm, 146-147. 
102  et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, 9/327-328. 
103  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 5/238. 
104  et-Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, 10/398; Ebu’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-

Zemahşerî, el-Keşşâf (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1407), 1/642; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 

6/228-229. 



178  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

2.2.18. Sultanın İyiliğinin/Kötülüğünün Halka Sirayet Etmesi 

Endülüslü âlim İbnü’l-Ezrak (ö. 896/1491) siyâsetnâmesinde hükümdarla halkı 

arasındaki etkileşimden bahsederek, hükümdarın iyi yahut kötü oluşunun halka da 

sirayet edeceğini, hatta bu sebeple “halk hükümdarının dini üzeredir” şeklinde bir 

deyişin olduğunu belirtir. Hükümdarın iyi oluşuyla ülkenin bereketleneceğini, kötü 

oluşuyla da ülkede her yönden bozulmanın meydana geleceğini belirten İbnü’l-Ezrak 

bu sözlerinin devamında “Allâh Teâlâ buyurur ki” diyerek şu âyet parçasını 

nakleder:105 “O ülkelerin halkları inansalar ve sakınsalardı, elbette onların üstüne gökten ve 

yerden nice bereket kapıları açardık.”106  

Bu âyet esasen peygamberin tebliğ ettiklerine karşı inkârcı bir tutum takınan 

belde halklarından bahsetmektedir. Nitekim âyetin burada yer verilmeyen 

bölümünde “fakat yalan saydılar, biz de ettikleri yüzünden onları yakalayıverdik” ifadesi 

bulunmaktadır. Bu sebeple müfessirler de meseleyi kendilerine peygamber 

gönderilen ve peygambere iman yerine onu reddedip yalan sayan topluluklarla 

ilişkilendirmişlerdir.107 Dolayısıyla bu âyeti bir ülkenin hükümdarıyla halkı 

arasındaki ilişki bağlamında okumak âyetin bağlamını dikkate almadan sadece belli 

bölümünün lafzını göz önünde bulundurmak olacaktır.    

SONUÇ 

İslâm siyâset düşüncesi literatürünün önemli bir kısmını 

siyâsetnâme/nasihatnâme geleneği oluşturmaktadır. Erken dönemlerden itibaren 

kaleme alınmaya başlanan siyâsetnâmeler, devlet yönetimini, devlet işlerinin nasıl 

yürütülmesi gerektiğini, yöneticilerin ve tebaanın karşılıklı sorumluluk ve haklarını 

ele alan eserlerdir. Bu eserlerde hem devletin ve siyâsi hayatın bizzat karşılaştığı 

zorluklar ve bunların çözümleri hem de ideal bir siyâsi işleyişin nasıl olması gerektiği 

üzerinde durulmuştur. 

İslâm siyâset düşüncesini şekillendiren temel unsurun vahiy olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Her ne kadar siyâsi literatür ve uygulamalarda hem 

İslam öncesi birikimlerden hem de yaşanılan ortamdan etkilenme söz konusu olsa da 

pergelin sabit ayağının vahyin üzerinde durduğu söylenebilir. Vahiy ve onun pratize 

edilmiş şekli olan Sünnet, İslâm siyâset düşüncesinde belirleyici unsurdur. Bu 

belirleyicilik özellikle Kur’ân söz konusu olduğu zaman daha ziyade ilkeler ve genel 

karakteristik açısından öne çıkmaktadır. Bu açıdan, İslâm siyâset düşücesinin 

belkemiğini oluşturan adalet, emanet, ehliyet gibi temel ilkelerin Kur’ân tarafından 

sıklıkla vurguladığını ve emredildiğini söylemek mümkündür.  

                                                 
105  İbnü’l-Ezrak, Bedâi’u’s-Silk fî Tabâi’i’l-Mülk, 86. 
106  el-A‘râf 7/96. 
107  ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/133. 



NİHAT UZUN  179 
RTEÜİFD 

 

İslâm siyâset düşüncesini oluşturan literatürün diğer kısımlarında olduğu gibi 

siyâsetnâme/nasihatnâmelerde de gerek görüldükçe naslardan destek aranmıştır. Bu 

sebeple ele alınan konu bağlamında âyetlerden deliller getirilmeye çalışılmıştır. 

Bununla birlikte, genel olarak siyâset düşüncesi literatüründe âyetler kimi zaman 

konuşmadıkları hususlarda da siyâsi alana çekilmiş görünmektedir. Bu durum siyâsi-

itikadi mezheplerin çatışmalarında görüldüğü gibi, politik tartışma ve çekişmelerde 

ve siyâsetnâmeler gibi eserlerde de kendini göstermektedir. Buralarda âyetler, mâna, 

maksat ve mesajı bakımından ele alınan konuya uygun bir şekilde değerlendirildikleri 

gibi, sadece lafızları dikkate alınarak, bağlamı, dolayısıyla esas mânâsı ve verilmek 

istenen mesajı göz ardı edilerek de değerlendirilmeye çalışılmıştır. Yukarıda bu iki 

kullanım biçiminin siyâsetnâmelerdeki bazı örneklerini sergilemeye çalıştık. Fakat 

bilmek gerekir ki genel mânada siyâset alanında âyetlerin bu şekilde 

“konuşturularak” kullanılmasının örnekleri burada zikrettiğimizden çok daha 

fazladır. Görünen o ki Kur’ân adalet, meşveret, maslahat gibi genel ilkelerin dışında 

siyâsete belirgin bir destek sağlamadığı için, siyâsetle ilgilenenler âyetleri kendi 

arzularına göre konuşturmuş ve onlardan istediklerini alma yoluna gitmişlerdir. 

Siyâsetnâme yazarlarını böyle bir tavra yönlendiren başlıca iki sebebin 

olduğunu söylemek mümkündür: Bunlardan ilki Kur’ân’ın etkili ve önemli bir 

meşruiyet kaynağı olmasıdır. Buna göre herhangi bir konu için Kur’ân’dan delil yahut 

destek ortaya konabilirse bu o konudaki haklılığın ispatı olacaktır. Kur’ân’ın 

doğrudan delil veya destek sunduğu konularda onun meşruiyet kaynağı oluşundan 

haklı olarak faydalanılmaktadır. Fakat böyle olmadığı durumlarda âyetler 

lafızlarındaki umumluk dikkate alınarak yahut bir şekilde te’vil edilerek 

kullanılmaktadır.  

İkinci sebep ise siyâsetnâme yazarlarının Kur’ân’ın siyâset gibi önemli bir 

kurum hakkında hem genel hem de detaylı değerlendirmeler yaptığına kanaat 

getirmiş olmalarıdır. Birkaç istisna dışında, siyâsetnâmelerin ele aldıkları her konuyu 

-hadislerin yanında- âyetlerle süslemeleri bunu göstermektedir. Bu kanaate göre, 

daha az önemdeki bazı hususlarda bile söz söyleyen Kur’ân’ın, toplumsal yaşamı 

çeşitli yönlerden ve doğrudan etkileyen siyâset gibi önemli bir kurumla ilgili detaylı 

konuşmamış olması düşünülemez. Bundan dolayı âyetler ele alınan konularla bir 

şekilde ilişkilendirilerek değerlendirilmiştir.  

İncelediğimiz siyâsetnâmelerdeki âyet kullanımlarında dikkat çeken bir husus 

da yazarların sultanla Allâh arasında çeşitli yönlerden benzerlik kurup Allâh’ın kendi 

fiil ve sıfatlarıyla ilgili âyetleri sultanlarla ilgili olacak şekilde kullanmalarıdır. 

Verdiğimiz örneklerde de görüleceği gibi yazarlar hükümdara “melik” denmesi, 

sultanın/vezirin tek olması, sultanın sırrını kimseyle paylaşmaması, sultanın 

istihbarat toplaması vb. konularda âyetleri sultanla Allâh’ı benzeştirecek şekilde 



180  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

kullanmışlardır. Bunun sebebi hiç şüphesiz klasik dönemdeki İslâm siyâset 

düşüncesinde var olan sultan/hükümdâr algısıdır. Bu algıya göre hükümdâr Allâh 

tarafından tayin edilmiş ve yeryüzündeki diğer insanlara göre en üst makamda yer 

alan bir kişidir. Allâh nasıl bütün kâinatın tek yöneticisiyse hükümdâr da ülkesinin 

en üstün güce sahip idarecisidir. Böyle düşünüldüğü için Allâh’la ilgili bazı âyetler 

rahatlıkla hükümdârla ilgili konularda delil ve destek olarak kullanılabilmiştir.   

Gerek siyâsi mücadelelerde gerekse de siyâsetnâme türü eserlerde âyetlerin 

mâna ve mesajının değil de sadece lafzının dikkate alınarak kullanılması onların tabii 

ve tarihsel bağlamlarının göz ardı edildiği anlamına gelmektedir. Âyetler bu şekilde 

bağlamlarından çıkarılarak müellifin veya eserini takdim ettiği yöneticinin siyâset 

anlayışını destekleyecek şekilde yorumlanıp kullanılmaya çalışılmaktadır. Siyâset 

alanında pek yaygın olan bu yaklaşım kanaatimizce isabetli bir tavır değildir. Çünkü 

siyâsetle ilgilenen kimseler, bağlamını ve gerçekte ne söylediğini dikkate almaksızın 

âyetlere anlam yüklemeye veya onları destek olarak kullanmaya çalıştıkları zaman 

aşağı yukarı her siyasi anlayışı Kur’ân’a dayandırmak mümkün olabilecektir. Bu 

durum da açıkça, siyâset alanında Kur’ân’ın gösterdiği yolda yürümek yerine, 

yürünülen yolda Kur’ân’ı bir araç olarak kullanmak anlamına gelecektir.  



NİHAT UZUN  181 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Adalıoğlu, Hasan Hüseyin. “Siyâsetnâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 37/304-306. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Adalıoğlu, Hasan Hüseyin. “Si ̇yasetnâmeleri ̇n Klasi ̇k Kaynakları”. Osmangazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 5/2 (2004), 1-22. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdullâh Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî. Müsnedu’l-

İmâm Ahmed b. Hanbel. thk. Şu’ayb el-Arnaûd vd. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1421. 

Ahmed, Fuâd Abdulmün’im. Ebu’l-Hasen el-Mâverdî ve Kitâbu “Nasîhatü’l-Mülûk”. 

İskenderiye: Müessesetü Şebâbi’l-Câmi’a, ts. 

Anonim. Tuhfetü’l-Memlûk. ed. Özgür Kavak. çev. Yakup Kara. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2016. 

Arslan, Mahmut. “Eski İran Devlet Geleneği ve Siyasetnâmeler”. İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Dergisi 3/1 (1989), 231-262. 

Âşık Çelebi. Mi’râcü’l-Eyâle ve Minhacü’l-Adâle: Aşık Çelebi’nin Siyasetnamesi 

(İnceleme-Tenkitli Metin). haz. Muhammed Usame Onuş-Abdurrahman Bulut-

Ahmet Çelik. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı yayınları, 

2018. 

Atmaca, Veli. “Hadîsleri Bakımından Siyasetnâmeler (I) (Siyâset ve Siyâsetnameler 

Hakkında Genel Bilgiler)”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5 [Prof. 

Dr. Şaban Kuzgun Armağanı] (2000), 357-370. 

Atmaca, Veli. “Hadisleri Bakımından Siyâsetnâmeler (III) (Ebû’n-Necîb’in en-

Nehcü’l-Meslûk’unda Yönetilenlerle İlgili Rivâyetler)”. Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 8 (2003), 45-58. 

Canatan, Kadir. İslâm Siyaset Düşüncesi ve Siyasetnâme Geleneği. İstanbul: Doğu 

Kitabevi, 2014. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd el-. es-Sıhâh. thk. Ahmed Abdulgafûr Attâr. 

Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 1407. 

Cevziyye, Ebû Abdullah Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyim el-. et-

Turuku’l-Hükmiyye fi’s-Siyâseti’ş-Şer’iyye. thk. Nâyif b. Ahmed el-Hamd. 

Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, 1428. 

Derveze, Muhammed İzzet. et-Tefsîru’l-Hadîs. Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-

Arabiyye, 1383. 



182  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

Elmalılı Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Eser Neşriyat ve Dağıtım, 3. 

Basım, 1979. 

Ferrâ, Ebû Ya’la Muhammed b. Hüseyin el-. el-Ahkâmu’s-Sultâniyye. thk. 

Muhammed Hâmid el-Fıkî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1421. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn Ebû Tâhir Muhammed b. Ya’kûb el-. el-Kamûsu’l-Muhît. thk. 

Mektebu Tahkîki’t-Türâs. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1426. 

Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-. et-Tibru’l-Mesbûk fî Nasîhati’l-

Mülûk. haz. Ahmed Şemsüddîn. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1409. 

Gündüzöz, Güldane - Gündüzöz, Soner. “Arap Edebiyatında İlk Siyâsetnâme Ahdü 

Mervân Üzerine”. EKEV Akademi Dergisi XI/31 (2007), 217-232. 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdurrahmân Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî. Kitâbu’l-‘Ayn. thk. 

Mehdî el-Mahzûmî-İbrâhim es-Sâmerrâî. Beyrut: Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, ts. 

Hayrbeytî, Mahmûd b. İsmail b. İbrâhim el-. ed-Dürretü’l-Garra fî Nasîhati’s-Selâtin 

ve’l-Kudât ve’l-Ümerâ. Mekke : Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, 1417. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir b. Âşûr. et-

Tahrîr ve’t-Tenvîr. Tunus: ed-Dâru’t-Tûnisiyye li’n-Neşr, 1984. 

İbn Cemâa, Ebû Abdullah Muhammed b. İbrahîm b. Sadullah. Tahrîru’l-Ahkâm fî 

Tedbîri Ehli’l-İslâm. thk. Fuâd Abdulmün’im Ahmed. Doha: Dârü’s-Sekâfe, 3. 

Basım, 1408. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed Veliyyüddîn el-

Hadramî el-İşbîlî. Târîhu İbn Haldûn. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 1408. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem el-İfrîkî el-Mısrî. Lisânü’l-Arab. Beyrut: Dâru 

Sâdir, 1414. 

İbn Teymiyye, Takiyyüddîn Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Abdülhalîm b. Abdüsselâm. es-

Siyâsetü’ş-Şer’iyye fî Islâhi’r-Râ’î ve’r-Ra’iyye. el-Memleketu’l-Arabiyyetu’s-

Su’ûdiyye: Vizâretü’ş-Şüûni’l-İslâmiyye, 1418. 

İbnü’l-Ezrak, Ebû Abdullâh Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Asbahî el-Endelusî. 

Bedâi’u’s-Silk fî Tabâi’i’l-Mülk. thk. Ali Sâmî en-Neşşâr. Irak: Vizâretü’l-İ’lâm, 

ts. 

İbnü’l-Mevsılî, Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdülkerîm b. Rıdvân. 

Hüsnü’s-Sülûk el-Hâfız Devleti’l-Mülûk. thk. Fuâd Abdulmünim Ahmed. 

Riyad: Dâru’l-Vatan, ts. 



NİHAT UZUN  183 
RTEÜİFD 

 

Kâdı Hüseyin b. Hasan. Letâifü’l-Efkâr: Kâdı Hüseyin b. Hasan’ın Siyâsetnâmesi. çev. 

Özgür Kavak. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018. 

Kâfiyecî, Muhyiddîn el-. Seyfü’l-Mülûk/Seyfü’l-Kudāt: Kâfiyeci’nin Siyâsetnâmeleri. 

çev. Nail Okuyucu. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018. 

Karaman vd., Hayreddin. Kur’an Yolu - Türkçe Meâl ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 6. Basım, 2017. 

Kayapınar, Akif. “İbn Haldûn’un Asabiyet Kavramı: Siyaset Teorisinde Yeni Bir 

Açılım”. İslâm Araştırmaları Dergisi 15 [İbn Haldun Özel Sayısı I] (2006), 83-114. 

Köse, Hızır Murat. “Siyaset”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/294-299. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Levend, Agâh Sırrı. “Siyaset-nameler”. Türk Dili Araştırmaları Yıllığı - Belleten 10/ 

(01 Ocak 1963), 167-194. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasan el-. Siyaset Sanatı - Nasîhatü’l-Mülûk. çev. Mustafa Sarıbıyık. 

İstanbul: Kırkambar Kitaplığı, 2000. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-. el-

Ahkâmu’s-Sultâniyye. Kahire: Dâru’l-Hadîs, ts. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-. en-

Nüket ve’l-Uyûn. thk. es-Seyyid İbn Abdilmaksûd b. Abdirrahîm. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habib el-. Nasîhatü’l-Mülûk. thk. Hıdır 

Muhammed Hıdır. Kuveyt : Mektebetü’l-Felah, 1983. 

Neyrîzî, Şihâb en-. Miftâhu’s-Sa’âde fî Kavâ’idi’s-Siyâde. çev. Abdullah Dodangeh. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018. 

Nizâmülmülk, Ebû Ali Kıvâmüddîn Hasan b. Ali b. İshak. Siyâset-nâme. haz. Mehmet 

Altan Köymen. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1999. 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Sultan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

37/496-497. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Sâbiî, Ebu’l-Hüseyn Hilâl b. el-Muhassin b. İbrâhîm b. Hilâl el-Harrânî es-. Rusûmu 

Dâri’l-Hilâfe. thk. Mîhâîl Avvâd. Beyrut: Dâru’r-Râid el-Arabî, 2. Basım, 1986. 

Seâlibî, Ebû Mansûr Abdülmelik b. Muhammed es-. Tuhfetü’l-Vüzerâ. thk. Sa’d Ebû 

Diye. Amman: Dârü’l-Beşîr, 1994. 



184  Siyâsetnâmelerde Âyetlerin Kullanılış Biçimi 
RTEÜİFD 
 

Şeyzerî, Ebü’n-Necîb Celalüddin Abdurrahman b. Nasr b. Abdullah eş-. el-

Menhecü’l-Meslûk fî Siyâseti’l-Mülûk. thk. Ali Abdullâh el-Mûsî. Zerka : 

Mektebetü’l-Menâr, 1987. 

Taberî, Ebû Câfer Muhammed b. Cerîr et-. Câmi‘u’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân. thk. 

Ahmed Muhammed Şâkir. 24 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1420. 

Tarsûsî, Necmeddîn et-. Tuhfetü’t-Türk. çev. Muhammed Usame Onuş. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018. 

Turtûşî, Ebu Bekr Muhammed b. el-Velîd el-Fihrî et-. Sirâcü’l-Mülûk. thk. 

Muhammed Fethî Ebû Bekr. Kahire: ed-Dâru’l-Mısriyye, 1414. 

Uğur, Ahmet. Osmanlı Siyasetnameleri. Ankara: Kültür ve Sanat Yayınları, ts. 

Uludağ, Süleyman. İslam Siyaset İlişkileri. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1998. 

Uzun, Nihat. Hicrî II. Asırda Siyâset-Tefsir İlişkisi. İstanbul: Pınar Yayınları, 2011. 

Yaman, Ahmet. İslâm Hukukunun Oluşum Süreçlerinde Siyâset Hukuk İlişkisi. 

Konya: Yediveren Yayınları, 2004. 

Yazar, Nurullah. “Âyet ve Hadislerin Siyasi Kavramların Açıklanmasındaki Önemi: 

Siyasetnâmelerden Yansımalar”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi XXIII/2 (2019), 891-909. 

Zebîdî, Ebu’l-Feyz Murtezâ Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk el-Hüseynî 

ez-. Tâcu’l-Arûs. thk. Ali Şîrî. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1424. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-. el-Keşşâf. 

Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1407. 

 

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                        İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 185-210 

Geliş Tarihi:25/03/2022-Kabul Tarihi:23/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1093264 

Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde  

Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 

Vehbi CANSIZ* 

Atıf/Cite as: Cansız, Vehbi. “Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik 

Tutarlılığı Meselesi”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 185-

210. 

Öz: Müfessirler müteşâbih konusunu Âl-i İmrân 3/7. âyet bağlamında ele 

almakta ve bu ayetteki “müteşâbihât” kelimesinin ne anlama geldiğiyle ilgili 

çeşitli değerlendirmeler yapmaktadırlar. Müfessirlerin müteşâbih olan âyetlerin 

Allah'tan başkası tarafından bilinemeyeceğini savunmalarına rağmen, 

müteşabih kapsamında değerlendirdikleri bazı hususlarla ilgili geniş izahlara 

yer verdikleri görülmektedir. Bu çalışmada önce usul eserlerinde  (fıkıh usulü ve 

ulûmü’l-Kur’ân) sonra da tefsir kaynaklarında müteşâbih konusunun nasıl ele 

alındığı incelenmektedir. Ayrıca te’vîlinin bilinip bilinemeyeceği konusunda 

müfessirlerin müteşabih meselesine yaklaşımları tespit edilmekte ve müteşâbih 

konuları arasında zikredilip mahiyetinin bilinemeyeceği ifade edilen “hurûf-ı 

mukatta‘a, Allah’ın sıfatları ve fiilleri” gibi hususlar üzerinden teori-pratik 

tutarlılığının değerlendirilmesi yapılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Fıkıh usulü, Ulûmü'l-Kur'ân,  Müteşâbih, Tutarlılık. 

 

Within the Framework of the Concept of Mutashābih the Issue of 

Theory-Practical Consistency of Commentators 

Abstract: The commentators deal with the subject of mutashabih within the 

framework of Âl-i İmrân 3/7 verse and make various evaluations about what the 

word “muteshabihat” in this verse means. Although the commentators argue 

that the mutashabih verses cannot be known by anyone other than Allah, it is 

seen that they include extensive explanations about some of the issues they 

consider within the scope of mutashabih. In this study, firstly, it is examined how 

the subject of mutashabih is handled in the works of methodology (fiqh method 

and ulûmü'l-Kur'an) and then in the tafsir sources. In addition, the approaches 

of the commentators to the mutashabih issue regarding whether its ta'wîl can be 

                                                
*  Öğr. Gör. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kur’an Okuma ve Kıraat İlmi, 

Rize, Türkiye, vehbi.cansiz@erdogan.edu.tr, ORCID: 0000-0002-4592-9820 



186  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

known or not, are determined, and the theory-practice consistency is evaluated 

through issues such as "hurûf-ı mukatta'a, Allah's attributes and actions", which 

are mentioned among the mutashabih topics and stated that their nature cannot 

be known. 

 

الملاحظات في التفاسير في سياق الإتساق النظري والعملي من خلال مصطلح المتشابه   

عمران ويناقشون معاني  آلالمفسّرون يتناولون موضوع المتشابه في سياق الآية السابعة لسورة : الملخّص

هذه الآية بملاحظات مختلفة. على الرغم من أن المفسّرين يروْن أنهّ لايعرف معاني الآيات المتشَابهة إلا الله 
الآيات من جانب آخر. فسوف يتناول هذا  من جانب ولكنهّم يعُطون بعضَ التفَاَصيل في المسائل المتعلقّة بهذه

البحث مسئلة كيف يطُالع موضوع المتشابه في مصادر الأصول وعلوم القرآن والتفاسير أيضا. إضافة إلى ذلك 
رين في مسئلة هل من الممكن أن يعرف أحد تأويل هذه الآيات. ويحُاول أيضًا  يحُاول على تثبيتِ آراءِ المفسِّ

ساق النظري والعملي مِنْ خلال مسائل الحروف المقطّعة و صفات الله جل جلاله وأفعاله على تقييم مسئلة الإتّ 
 التي كانت مذكورة بين المتشابهات كمسائل لا يعرف ماهيتّها أحدٌ إلِاّ الله.

      .الإتساق، ، علوم القرآن، المتشابهأصول الفقه التفسير،الكلمات المفتاحيةّ: 

 

GİRİŞ 

Müteşâbih ayetlerin varlığı konusunda âlimler arasında ihtilaf olmamasına 

rağmen gerek fıkıh usulü ve ulûmü’l-Kur’ân kaynaklarında gerekse tefsirlerde 

müteşâbihle ilgili farklı tanımlamalar yapılmakta, hangi âyetlerin müteşâbih olduğu 

konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Yapılan her tanım aslında ilgili âyetlerin 

anlaşılmasında müfessirin yaklaşımını ortaya koyacak şekilde bir çerçeve 

çizmektedir. Şöyle ki müfessirler ya da usulcüler, Âl-i İmrân Sûresi 7. âyette 

müteşâbihin bilinip bilinemeyeceği hakkında fikir beyan etmektedirler. Bu bağlamda 

onların müteşâbih kapsamına aldıkları konularla ilgili âyetlerin tefsirinde, kendileri 

için usul sadedinde olan bu fikirleri doğrultusunda yorum yapmaları zorunlu hale 

gelmektedir. Bu çalışmada Âl-i İmrân Sûresi 7. âyet merkeze alınarak, usul ve tefsir 

kaynaklarında müteşâbih kavramı için yapılan tanımlar, müteşâbih âyetlerin bilinip 

bilinememesi ve tanımlanırken kapsama dâhil edilen konularla ilgili âyetlerde 

müfessirlerin yaklaşımları konu edilecektir. Çalışmanın ana konusuna zemin 

hazırlayacak mahiyette ilk olarak “müteşâbih” kavramının usul ve ulûmü'l-Kur'ân 

eserlerinde nasıl tanımlandığına değinilecek sonrasında Âl-i İmrân 3/7. âyet 

bağlamında müfessirlerin yorumları değerlendirilecektir. 

Günümüze kadar telif edilen bütün eserler ve bu eserlerdeki değerlendirmeler 

çok kapsamlı bir çalışmayı gerektirecek mahiyette olduğundan, makaleye konu edilen 

“müteşâbih” kavramı öne çıkan bazı tefsirleri üzerinden tahlil edilecektir. Buna göre 

ilk dönem müfessirlerden Taberî (öl. 310/923), Mâtürîdî (öl. 333/944), Zemahşerî (öl. 

538/1144) ve Kurtubî (öl. 671/1273); son dönem müfessirlerden Muhammed Abduh 

(öl. 1905), İbn Âşûr (öl. 1973) ve Süleyman Ateş’in tefsirleri incelenecektir. Söz konusu 

müfessirler tercih edilirken dirâyet, rivâyet ve ahkâm tefsirlerinde konunun nasıl 

işlendiğini görerek varsa farklı yaklaşımların tespit edilmesi; ayrıca Zemahşerî ile 



VEHBİ CANSIZ  187 
RTEÜİFD 

 

Mu‘tezile’nin, Mâtürîdî ile de Ehl-i sünnet’in (Mâtürîdiyye) konuya dair görüşlerinin 

mukâyesesi amaçlanmıştır. 

Çalışmaya konu olan “müteşâbih” kavramıyla ilgili birçok müstakil çalışmanın 

bulunduğunu söylemek mümkündür. Fakat yapılan alan araştırmasında incelenen 

müfessirlerden bazılarının eserleri üzerinden genel bir araştırmaya tabi tutuldukları 

görülse de müfessirlerin müteşâbih meselesine nasıl yaklaştıklarını usul-tefsir/teori-

pratik açısından analiz eden bir çalışmaya rastlanmamıştır.1 Bu sebeple müfessirlerin 

müteşâbih kavramına yaptıkları tanımları ve çizdikleri çerçeveyi usül kabul ederek 

ilgili hususları eserlerinde yorumlarken ne denli tutarlı bir yol izlediklerini tespit etme 

adına bu çalışma yapılmıştır. 

I. Usul Eserlerinde Müteşâbih Kavramı 

“Müteşâbih” kavramı ulûmü’l-Kur’ân konuları arasında ele alınan önemli 

kavramlardandır. Klasik dönemden itibaren müfessirler arasında müteşâbih âyetlerin 

varlığıyla ilgili bir ihtilaf söz konusu değilken, hangi âyetlerin müteşâbih olduğuyla 

ilgili ciddi görüş ayrılıkları mevcuttur.2 Bu başlık altında çalışma kapsamının dışında 

kalan bu görüş farklılıklarına girmeden “müteşâbih” kavramının sözlük ve terim 

anlamlarının yanında fıkıh usulü ve ulûmü’l-Kur’ân eserlerinde konuya dair yapılan 

değerlendirmeler aktarılacaktır.  

                                                
1  Bazı müfessirlerin ulûmü’l-Kur’ân açısından değerlendirildiği şu çalışmalar dikkat çekmektedir: 

Zülfikar Durmuş, “Mûtezili Müfessir Zemahşerî’nin Muhkem ve Müteşâbih’e İlişkin Görüşlerinin 

Analitik İncelemesi”, Marife Dergisi 3/3 (2003): 259-273; M. Zeki Duman, “Kur’an’da Müteşabihât”, 

Bilimname: Düşünce Platformu 9/3 (2005): 13-37; Mustafa Hocaoğlu, Ahkâm Tefsirlerinin Usûl 

Açısından Mukayesesi (Rize: STS Yayıncılık, 2010); Nefise Karaca Efe, Kurtubî’nin Kur’an İlimleri’ne 

Yaklaşımı (Doktora Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2012); Muhammed Hadi Marifet, “Muhkem ve 

Müteşâbih”, Misbah Dergisi 2/21 (2013): 179-198; Abdurrahman Harbi, Te’vîlâtü’l-Kur’ân ile Keşşâf 

Tefsirlerinin Ulûmü’l-Kur’ân Açısından Değerlendirilmesi (Doktora Tezi, Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi, 2019); İmran Çelik, Kur’ân’ın Çağdaş Dönem Sünnî-Şiî Yorumu (el-Menâr/el-Mîzân) 

(Ankara: Fecr Yayınları, 2021); Ersin Çelik, Şîa’da Kur’an İlimleri -Muhammed Hâdî Ma‘rifet Örneği- 

(Ankara: Fecr Yayınları, 2021). 
2  Şükrü Özbuğday, “Kur’ân-ı Kerîm’deki Muhkem - Müteşâbih Ayrımının İncelikleri”, Diyanet İlmi 

Dergi 35/3 (1999): 30-35; Muhammed b. Abdilkerim eş-Şehristânî, “Umûm, Husûs, Muhkem, 

Müteşâbih, Nâsih ve Mensûh Hakkında”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, trc. Selim 

Türcan 9/17 (2010): 226-228. Konuyla ilgili olarak ayrıca bk.: Durmuş, “Mûtezili Müfessir 

Zemahşerî’nin Muhkem ve Müteşâbih’e İlişkin Görüşlerinin Analitik İncelemesi”; Galip Türcan, 

“Mâturîdî’ye Göre Muhkem ve Müteşâbih Âyetler”, Milel ve Nihal Dergisi 7/2 (2010): 277-294; 

Marifet, “Muhkem ve Müteşâbih”; Fahrüddin er-Râzî, “Muhkem Müteşâbih Meselesine Selefin 

Bakışı”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, trc. Celalettin Divlekci, 32 (2014): 

175-188. 



188  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

Kur’an’da beş sûrede3 altı defa zikredilen “müteşâbih” kelimesi sözlükte “birçok 

yönden birbirine benzeyen, benzeşen”4 anlamına gelirken terim olarak “mânâ yönünden 

birden fazla ihtimal taşıdığından dolayı anlaşılmasında güçlük bulunan lafız veya söz”5 

şeklinde tanımlanmaktadır.6 İsfahânî (öl. V./XI. yy’ın ilk çeyreği) ve Cürcânî (öl. 

816/1413) gibi lügat eserleri telif eden âlimlerin meseleye yaklaşımları, müteşâbihin 

mana itibariyle kesinlik ifade etmediğinden ve tam olarak anlaşılamadığından dolayı, 

sadece Allah tarafından bilinebileceği yönündedir.7 

Fıkıh usulü âlimlerinden Cessâs (öl. 370/981) müteşâbihin birden fazla manayı 

muhtevi olduğunu ifade ederek müteşâbih olan âyetlerin muhkem âyetlere irca 

edilerek anlaşılacağını söylemektedir. Bu uygulamanın fıkhî konularda çokça 

yapıldığına değinen Cessâs, meselenin izahını kıraat farklılıkları üzerinden 

yapmaktadır. Örneğin; kadınların hayız hallerinde kendileriyle birlikte olmayı 

yasaklayan, Bakara 2/222. âyetteki8 “ َوَلَا تقَْرَبوُهُنَّ حَتّٰى يطَْهُرْن / temizlenmedikçe onlarla cinsel 

ilişkide bulunmayın.” ifadesinde bulunan kıraat farklılıkları dolayısıyla “ هُرْنَ يطَْ  ” 

kelimesi iki farklı anlama gelebileceğinden ötürü müteşâbih kabul edilmektedir. Şöyle 

ki, söz konusu kelimeyi tahfifle ( َيطَْهُرْن) okuyanlara göre sadece hayız kanının 

kesilmesine delalet etmektedir; bu da muhkemdir. Teşdidle ( َيطََّهَّرْن) okuyanlara göre 

ise, hayız kanının kesilmesine delalet ettiği gibi gusletmeye de delalet etmektedir; bu 

da müteşâbihtir. Cessâs bu durumda âyetin ne dediğinin tam olarak ortaya 

                                                
3  Bakara 2/25; Âl-i İmrân 3/7; En‘âm 6/99, 141; Zümer 39/23. 
4  Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-

Kur’ân, thk. Nizar Mustafa el-Bâz (Mekke: Mektebet-ü Nizâr Mustafa el-Bâz, t.y.), 1/ 335; Ebü’l-

Fazl Cemalüddin Muhammed b. Mükerrem b. Ali b. Ahmed İbn Manzûr, Lisânü’l-arab (Kuveyt: 

Dâru’n-Nevâdir, 2010), 4/ 2190. 
5  el-İsfahânî, el-Müfredât, 1/ 335; Yusuf Şevki Yavuz, “Müteşâbih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, c. 32 (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 204. 
6  Müteşâbihin mahiyetiyle ilgili olarak, “şekil, renk, tat; adâlet, zulüm... gibi keyfiyet bakımından 

birbirine benzeyen” ve “lafzın bizzat kendisinde gizlilik olan ve idraki asla umulmayan” şeklinde 

değerlendirmeler de yapılmaktadır. el-İsfahânî, el-Müfredât, 1/ 335; Ali b. Muhammed eş-Şerîf el-

Cürcânî, Kirabü’t-ta’rîfât, thk. Abdurrahman el-Maraşli (Beyrut: Daru’n-Nefais, 2012), 200-202. 

Ayrıca Elmalılı’nın (öl. 1942) müteşâbihle ilgili olarak yaptığı şu açıklama dikkat çekicidir: “ ...İki 

şeyin birbirine karşılıklı olarak ve eşit derecede benzemelerine teşâbüh, benzeyenlerden her birine müteşâbih 

denir ki bunlar birbirinden seçilemezler ve insan zihni onları birbirinden ayırt etmekten âciz kalır.” Elmalılı 

Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili (İstanbul: Azim Dağıtım, 2011), 2/ 344. 
7  Duman, “Kur’an’da Müteşabihât”, 23-24. 
8  “ َ ُ اِنَّ اللّّٰٰ رْنَ فَأتْوُهُنَّ مِنْ حَيْثُ امََرَكُمُ اللّّٰٰ اءَ فِي الْمَحيضِ وَلَا تقَْرَبُوهُنَّ  حَ تّٰى يَطْهُرْنَ فَاِذاَ تطََهَّ وَيَسْـَٔلوُنَكَ عَنِ الْمَحيضِ قُلْ هُوَ اذَىً فَاعْتزَِلوُا النِّسََٓ

رينَ  ابينَ وَيُحِبُّ الْمُتطََهِّ  Sana kadınların aybaşı hallerini soruyorlar. De ki: O bir rahatsızlıktır. Bu / يحُِبُّ التَّوَّ

sebeple âdet günlerinde kadınlardan ayrı durun, temizlenmedikçe onlarla cinsel ilişkide 

bulunmayın. İyice temizlendiklerinde onlara Allah’ın emrettiği şekilde yaklaşın. Allah çok tövbe 

edenleri sever ve içi dışı temiz olanları sever.” 



VEHBİ CANSIZ  189 
RTEÜİFD 

 

konulabilmesi için kelimenin, başka ihtimali olmayan “hayız kanının kesilmesine” 

hamledilmesi gerektiğini savunmaktadır.9 

Serahsî (öl. 483/1090 [?]) de mahiyeti itibariyle muhatabına kapalı olan 

müteşâbihin sadece Allah tarafından bilinebileceğini savunmaktadır. Meseleye 

ru’yetullah üzerinden açıklık getiren Serahsî’ye göre kıyamette Allah’ın görülmesinin 

ne şekilde olacağının bilinmesi mümkün olmadığından müteşâbihattan sayılan bu tür 

konularda müminin durması ve “َيَقوُلوُنَ اٰمَنَّا بِه كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبنِّا / “… Ona inandık, hepsi rabbimiz 

katındandır.” derler.” âyetinin mucibince amel etmesi gerekmektedir.10 

Ulûmü'l-Kur'ân müelliflerinden Zerkeşî (öl. 794/1392) Süyûtî (öl. 911/1505) ve 

Zürkânî (öl. 1367/1948) ise müteşâbih kavramını yaklaşık olarak yukarıdaki gibi 

tanımladıktan sonra meseleyi farklı açılardan değerlendirmektedirler. Onlara göre 

Allah’ın zatı, sıfatları, filleri gibi mahiyetine vukufiyetin mümkün olmadığı 

konularda âyetler, muhkem olan “ ٌلَيْسَ كَمِثلِْه شَيْء / O’na benzer hiçbir şey yoktur.”11 âyetine 

irca edilmelidir. Yine şeytan ve nefis gibi Allah’ın dışındaki varlıkların fiillerine dair 

âyetler En‘âm 6/125.12 âyete; Allah’la ilgili zaman, mekan veya maiyyet ifade eden 

âyetler Nahl 16/60.13 ve İhlâs 112/1.14 âyetlerine irca edilerek anlaşılmaya 

çalışılmalıdır.15 

Müellifler,  Âl-i İmrân 3/7. âyetinde geçen “ اسِخُونَ فيِ الْعِلْمِ وَمَا يَعْلمَُ   ” تأَوْيلَهَُٓ اِلاَّ اللّّٰٰ وَالرَّ

cümlesinde “ ّّٰٰاِلاَّ الل” ifadesinde vakıf yapılıp devamını yeni bir cümle olarak kabul edip 

etmeme konusundaki tartışmalara da yer vermektedirler. Buna göre ilgili yerde 

vakfedip devamını yeni bir cümle olarak kabul edenlere göre, müteşâbihin mahiyetini 

Allah’tan başka kimse bilemez. Bu durumda ilimde derinleşenlerin müteşâbihi 

bilemeyecekleri için her şeyin Allah katından olduğuna kesin olarak inandıklarını 

ifade etmektedirler. İlgili kısımda vakıf yapmaksızın iki cümleyi tek cümle olarak 

kabul edenlere göre ise müteşâbih, Allah’la birlikte, ilimde derinleşenler tarafından 

da bilinmektedir. Ayrıca müteşâbihin Allah’tan başkası tarafından bilinemeyeceği 

                                                
9  Ebû Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî el-Cessâs, el-Füsûl fi’l-usûl, thk. Uceyl Câsim en-Neşemî (Kuveyt: 

Dar-u türasi’l-İslâmî, 1994), 1/ 375. 
10  Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, ed. Ebü’l-

Vefâ el-Efganî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993), 1/ 169. 
11  Şûrâ 42/11 
 kimi de saptırmak isterse, göğe çıkıyormuş gibi kalbine darlık / وَمَنْ يُرِدْ انَْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً “  12

ve sıkıntı verir.” 
ِ الْمَثلَُ الْاَعْلٰى“  13  ”.Allah’a ise en yüce sıfatlar yaraşır / وَلِِلّّٰ
ُ  احََدٌ “  14  ”.De ki: "O, Allah’tır, tektir / قُلْ هُوَ اللّّٰٰ
15  Bedreddin Muhammed b. Abdullah ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Mustafa 

Abdulkadir Ata (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012), 2/ 44-45; Celalüddin Abdurrahman es-

Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Fevvaz Ahmed Zümerli (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 2016), 

875-882; Muhammed Abdülazim ez-Zürkânî, Menâhilü’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Fevvaz 

Ahmed Zümerli (Kuveyt: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1995), 515-520. 



190  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

söylendiğinde “Kur’an’da ümmet tarafından bilinemeyen/anlaşılamayan bir şey mi var?” 

sorusunu sorarak konuyla ilgili ihtilaflara ve Kur’an’da müteşâbih âyetlerin 

bulunmasıyla ilgili olarak bir takım hikmet ve faydalara temas etmektedir.16 

Yukarıda müteşâbih kavramıyla ilgili olarak gerek lügat gerekse usül ve 

ulûmü’l-Kur’ân eserlerinde ifade edilen görüşler çerçevesinde kavram tanımlanmaya 

çalışıldı. Şimdi de ilk dönem ve son dönem müfessirlerinin Âl-i İmrân 3/7. âyet 

bağlamında müteşâbih kavramına yaklaşımları ele alınacak ve çizdikleri çerçeve 

ortaya konulacaktır. 

II. Âl-İ İmrân 3/7 Bağlamında Müteşâbihin Te’vîlinin Bilinebilirliği 

Müteşâbih konusu -çalışmaya konu olan şekliyle- müfessirlerce Âl-i İmrân 

Sûresi17 7. âyette ele alınmaktadır. Müfessirler surenin ilk bölümünün Hz. Îsâ ile ilgili 

meseleleri Hz. Peygamber’le tartışmak üzere Necran’dan gelen Hristiyan heyetle Hz. 

Peygamber arasında geçen tartışma konuları üzerine indiğini söylemektedirler.18 

Genel olarak tevhid ve akaidle ilgili meselelere vurgu yapılan bu surede, zaman 

zaman farklı konulara da dikkat çekilmektedir.  

“Müteşâbih” kavramı yukarıda da ifade edildiği gibi Kur’an’da farklı yerlerde 

geçse de bu çalışmada Âl-i İmrân 3/7. âyet çerçevesinde ele alınacaktır. Çünkü 

çalışmadaki asıl hedef kavramın tanımından ziyade müfessirler tarafından 

kapsamına dâhil edilen çeşitli konuların, “te’vîlin bilinip bilinemeyeceğiyle ilgili olarak” 

nasıl işlediği üzerinden bir mukâyese yapmaktır. Zira müteşâbih sayılan konularının 

mahiyetinin bilinip bilinemeyeceği meselesi müfessirlerce bu âyetin tefsirinde ele 

alınmaktadır.  

Âl-i İmrân Sûresi 7. âyet: 

ذَٓي انَْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتاَبَ مِنْهُ اٰياَتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ امُُّ الْكِتاَ” ا الَّذينَ في قلُوُبهِِمْ زَيْ هُوَ الّـَ غٌ فيَتََّبعِوُنَ بِ وَاخَُرُ مُتشَاَبِهَاتٌ فاَمََّ

اسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يقَوُلوُنَ اٰمَنَّا بهِ كُلٌّ اِ هُ ابْتغَََِٓٓاءَ الْفِتنْةَِ وَابْتِغَََٓٓاءَ تأَوْيلِه وَمَا يعَْلَمُ تأَوْيلَهَُٓ مَا تشََابَهَ مِنْ  ُ وَالرَّ  مِنْ عِنْدِ رَبِّناَ وَمَا يذََّكَّرُ لاَّ اللّّٰٰ

 “اِلآََّ اوُلوُا الْالَْباَبِ 

 “Sana kitabı indiren O’dur. Onun (Kur’an) bir kısım âyetleri muhkemdir ki bunlar 

kitabın esasıdır; diğerleri ise müteşâbihtir. Kalplerinde eğrilik bulunanlar, fitne çıkarmak ve 

                                                
16  ez-Zerkeşî, el-Burhân, 2/ 46-48; es-Süyûtî, el-İtkân, 882-887; ez-Zürkânî, Menahilü’l-irfan, 520-524. 
17  Âl-i İmrân Medine’de nazil olup mushaf tertibine göre üçüncü sırada yer alan iki yüz âyetten 

müteşekkil bir sûredir. 
18  Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîl-i âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. 

Abdilmuhsin et-Türkî (Kahire: Dâr-u Hicr, 2001), 3/ 162-163; Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed 

b. Ebî Bekr el-Kurtubî, el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân ve’l-mübeyyinü limâ tezammenehü mine’s-sünneti ve 

âyi’l-Furkân, thk. Muhammed İbrahim el-Hifnâvî ve Mahmud Hamid Osman (Kahire: Daru’l-

hadis, 2010), 2/ 381; Fahrüddin er-Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, thk. İbrahim Şemsüddîn ve Ahmed 

Şemsüddîn (Bağdat: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013), 7/ 134; Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr, et-

Tahrîr ve’t-tenvîr (Beyrut: Müessesetü’t-Târîh, t.y.), 3/ 7-8. 



VEHBİ CANSIZ  191 
RTEÜİFD 

 

onu (kişisel arzularına göre) te’vîl etmek için ondaki müteşâbihlerin peşine düşerler. Hâlbuki 

onun te’vîlini ancak Allah bilir; bir de ilimde yüksek pâyeye erişenler. Derler ki: Ona inandık, 

hepsi rabbimiz katındandır. (Bu inceliği) yalnız aklıselim sahipleri düşünüp anlar.”19 

Bu kısımda ilk ve son dönemde telif edilen tefsirlerde müfessirlerin âyeti ve 

özellikle “müteşâbih” kavramını nasıl anladıklarına, hangi konuları müteşâbih 

kategorisinde değerlendirdiklerine ve müteşâbihin te’vîliyle ilgili olarak âyetin son 

kısmını ne şekilde yorumladıklarına temas edilecektir.  

A. İlk Dönem Tefsirlerinde 

Müfessirler, âyetin tefsirinde öncelikle muhkem ve müteşâbihin ayrımını 

yapmaktadırlar. Buna göre muhkem âyetler; vaad, tehdit, sevap, ceza, helal, haram, 

öğüt ve ibretleri içeren âyetlerdir. Çünkü bu âyetler hiçbir yoruma mahal 

bırakmayacak derecede açık anlamlı olan âyetlerdir. Bu sebeple de Allah tarafından 

“ الْكِتاَبِ  امُُّ   / kitabın anası/aslı” şeklinde nitelenmiştir. Müteşâbih âyetler ise muhkem 

âyetler gibi anlam açısından net olmayan, kelimeleri/tilaveti birbirine benzer olsa da 

manası muhatabı tarafından anlaşılmayacak bir mahiyette olan âyetlerdir.20 Taberî 

Mâtürîdî ve Kurtubî bu tür âyetlerin sadece Allah tarafından bilineceğini, akıl sahibi 

ve ilimde derinleşmiş kimselerin bu hakikat karşısında söz söylemekten çekinmeleri 

gerektiğini ifade etmektedirler.21 Buna mukabil Zemahşerî müteşâbih âyetlerin 

anlamını Allah’tan başka, ilimde derinleşen kimselerin de bileceğini savunmaktadır.22 

Zemahşerî’ye göre Kur’an’da, ilimde derinleşenlerin bileceği mahiyette müteşâbih 

âyetlerin bulunmaması halinde Müslümanlar kolaya kaçıp Allah’ın varlığı gibi 

konularda araştırma yapmaktan uzaklaşabilirler. Bu sebeple müteşâbih âyetlerle 

Allah, Müslümanları araştırmaya sevk etmektedir.23  

Eserlerinde âyetleri açıklamak üzere birçok rivayete başvuran Taberî, Mâtürîdî 

ve Kurtubî, muhkem-müteşâbihle ilgili müfessirlerin ihtilaf içerisinde olduğunu 

söyleyerek bu âyetin izahı çerçevesinde sahabe ve tâbiûn arasında müfessir olanların 

                                                
19  Hayrettin Karaman v.dğr., Kur’ân Yolu Meâli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014), 

49. 
20  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/ 171-173; Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-

Mâturîdî, Te’vîlât-ü ehli’s-sünne, thk. Mecdî Bâ Sellûm (Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, 2005), 2/ 

305; Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâik-i 

ğavâmizi’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl, thk. Adil Ahmed Abdülmevcud ve Ali 

Muhammed Muavvez (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 1/ 333; el-Kurtubî, el-Câmi’ li 

ahkâmi’l-Kur’ân, 2/ 386. 
21  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/ 171-173. 
22  ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/ 333. 
23  ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/ 333; Harbi, Te’vîlâtü’l-Kur’ân ile Keşşâf’ın Mukayesesi, 131-135. Kurtubî 

Te’vîlin bilinmesi konusunda Zemahşerî gibi düşünmese de müteşâbih âyetlerin Kur’ân’da 

bulunmasına dair Zemahşerî’nin zikrettiği hikmetlere işaret etmektedir. bkz. el-Kurtubî, el-Câmi’ 

li ahkâmi’l-Kur’ân, 2/ 394. 



192  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

görüşlerine yer vermektedirler. Buna göre nâsih âyetler muhkem, mensuh âyetler 

müteşâbih;24 anlam açısından muhatapta şüphe bırakmayacak şekilde net hüküm 

bildiren âyetler muhkem, farklı yorumlara açık mahiyette olan âyetler müteşâbih;25 

tek bir anlama gelen âyetler muhkem, birden fazla anlama gelen âyetler müteşâbih26 

şeklinde değerlendirilmektedir.27 

Taberî ve Kurtubî,  konu ile ilgili Cabir b. Abdullah’ın (öl. 78/697) görüşünü daha 

tutarlı bulmaktadır. Ona göre muhkem, anlamı ve te’vîli ilim ehli tarafından bilinen 

ve tefsir edilen âyetler; müteşâbih ise te’vîlini Allah’tan başka kimsenin bilemeyeceği 

âyetlerdir. Bu bağlamda Hz. Îsâ’nın nüzul vakti, kıyametin ne zaman kopacağı ve 

hurûf-ı mukatta‘a gibi mahiyeti hiç kimse tarafından bilinemeyen meseleler 

müteşâbih konulardır.28 Buna ilâve olarak Kurtubî’nin, mensuh olmayan âyetlere, 

“muhkemdir” diyerek, nesh ile muhkem arasında ilişki kurduğu ve konuya dair 

aktardığı görüşler arasında bulunan “muhkemler nâsih, müteşâbihler ise mensuh 

olanlardır” sözünü de tercih ettiği ifade edilmektedir.29  

Mâturîdî, insani özelliklerin Allah’a izafe edildiği âyetlerin lafzî olarak 

anlaşılamayacağını, metafizik âleme ait bu hususların fiziki âleme aktarılmasının 

zorunlu bir sonucu olması sebebiyle insan davranışlarına teşbih edilerek anlatıldığını 

söylemektedir. Dolayısıyla her ne kadar lafzen insan fiillerinin tasviri gözlemlense de 

nispet Allah’a olunca anlam tam olarak bilinememektedir.30 Müfessir söz konusu 

âyette müteşâbihin kapsamını net olarak çizmemekle birlikte, yukarıda sözü edilen 

fiillerin ve hurûf-ı mukatta‘a gibi konuların mahiyetinin tam olarak bilinemeyeceğini 

vurgulayarak “ ّّٰٰوَمَا يَعلْمَُ تأَوْيلَهَُٓ اِلاَّ الل” cümlesinin ne ifade ettiğiyle ilgili ipuçları 

vermektedir.31 

                                                
24  İbn Mes‘ûd (öl. 32/652-53), İbn Abbâs (öl. 68/687-88), Dahhâk (öl. 105/723) ve Katâde (öl. 117/735) 
25  Mücahid (öl. 103/721). 
26  İbn. Zübeyr, bu görüşe ilaveten muhkem âyetlerin, muhaliflere ve batıla karşı Allah'ın varlığına 

delil teşkil eden ve kullarını çeşitli haramlara karşı uyarı/koruma içeren âyetler olduğunu, 

müteşâbihlerin ise farklı yönlere çekilebilme özelliğinden ötürü sapık fikirlilerin, arzu ettikleri 

gibi üzerine konuştukları âyetler olduğunu söylemektedir. Meseleyi sadece kıssalar etrafında 

değerlendiren İbn Zeyd’e göre muhkem, kıssaların net ve detaylı bir şekilde anlaşılmasını 

sağlayan âyetler; müteşâbih ise aynı kıssanın çeşitli sûrelerde farklı lafız ve yönleriyle aktarıldığı 

âyetlerdir. Ayrıca İbn Zeyd’in muhkem âyetlere örnek olarak, Hûd Sûresi’nde detaylı olarak 

anlatılan Nûh (a.s.), Hûd (a.s.), Salih (a.s.), İbrahim (a.s.), Lût (a.s.) ve Şuayb (a.s.)’ın kıssalarını; 

müteşâbih âyetlere de birçok surede farklı lafızlarla yaklaşık olarak aynı anlama gelecek şekilde 

anlatılan Musa (a.s.)’ın kıssasını zikrettiği rivayet edilmektedir.  
27  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/ 172-174; el-Mâturîdî, Te’vîlât, 2/ 303-305; el-Kurtubî, el-Câmi’ li ahkâmi’l-

Kur’ân, 2/ 386-388. 
28  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/ 174-175; el-Kurtubî, el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân, 2/ 388. 
29  Karaca Efe, Kurtubî’nin Kur’an İlimleri’ne Yaklaşımı, 131-133. 
30  Harbi, Te’vîlâtü’l-Kur’ân ile Keşşâf’ın Mukayesesi, 139. 
31  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 2/ 311-312; 7/ 267; 8/ 704-705. 



VEHBİ CANSIZ  193 
RTEÜİFD 

 

Mâtürîdî’ye göre âyette geçen “فيََتَّبعِوُنَ مَا تشََابهََ مِنْهُ ابْتِغَََٓٓاءَ الْفِتْنةَِ وَابْتِغَََٓٓاءَ تأَوْيلِه” ifadesindeki 

“tabi olmak” bilindik anlamda itaat değildir. Zira Kur’an kendisine tabi olunması için 

gönderilmiş bir kitaptır. Muhkem olsun müteşâbih olsun Kur’an âyetlerine tabi olup 

onları hayata geçirmek haddi zatında övülesi bir durumdur. Bu sebeple âyetteki 

َّبِعوُنَ “  kelimesi, müteşâbih âyetler üzerinden Müslümanların kafalarını karıştırmak ”فَيتَ

üzere bid’at ehli tarafından yapılan çalışmaları ifâde etmektedir.32 Ayrıca Mâtürîdî 

Kur’an’da müteşâbih âyetlerin bulunmasıyla ilgili olarak iki hikmet olduğunu 

söylemektedir: Birincisi, eğer müteşâbih bilinebilen konularla alakalı ise ya âlimin 

cahile üstünlüğünü göstermek, ya da murad-ı ilâhîyi öğrenebilmek için muhatabı 

araştırmaya sevk etmektir. İkincisi, bilinemeyen konularla ilgili ise bu durumda Allah 

bu tür âyetler üzerinden kullarını imtihana tabi tutmaktadır.33 

Taberî, Kur’an’da insanların Allah’ın istediği doğrultuda yaşamalarını sağlamak 

için ihtiyap duyup da anlayamadıkları bir âyetin bulunmasını caiz görmemektedir. 

Çünkü ona göre “ كْرَ لِتبَُينَِّ  لَ الَِيْهِمْ وَانَْزَلْـنََٓا الَِيْكَ الذِّ لِلنَّاسِ مَا نزُِّ  / İnsanlara indirdiklerimizi kendilerine 

açıklaman için kitabı indirdik.”34 âyetinin ifade ettiği gibi Hz. Peygamber’in görevi 

Kur’an âyetlerini insanların anlayacağı şekilde açıklamaktır. O halde Kur’an’da 

insanların anlamadığı bir âyet yoktur. Peki, Allah’tan başkası tarafından anlaşılmayan 

müteşâbihin anlamı nedir?  Taberî bu soruya, “ ُْيوَْمَ يأَتْي بعَضُْ اٰياَتِ رَبكَِّ لَا ينَْفعَُ نَفْساً ايمَانُهَا لمَْ تكَن

 Daha önce inanmamış yahut inancı sayesinde bir iyilik / اٰمَنتَْ مِنْ قبَْلُ اوَْ كَسَبتَْ فَٓي ايمَانِهَا خَيْراً 

yapmamış kimseye, rabbinden bazı işaretler geldiği gün iman etmesi fayda sağlamaz.”35 

âyetiyle cevap vermektedir. Ona göre âyette vurgulanan şey kıyamet alametlerinden 

biri/birkaçı -ki bunlar Hz. Peygamber’in açıklamasına göre güneşin batıdan 

doğmasıdır- geldiğinde iman etmenin fayda sağlamayacağıdır. Kulun ihtiyaç 

duyduğu şey en fazla Hz. Peygamber’in işaret ettiği alamettir. Burada müteşâbih olup 

bilinmesi mümkün olmayan şey ise bu alametin ne zaman ortaya çıkacağıdır.36 

Diğer üç müfessirden farklı olarak müteşâbih âyetlerin de bilinebileceğini 

savunan Zemahşerî’ye göre muhkem âyetler kitabın aslı olduğu için, müteşâbih olan 

âyetler muhkemlere irca edilerek anlaşılabilmektedir. Örneğin, müteşâbih olan “ جُوهٌ وُ 

الِٰى رَبِّهَا ناَظِرَةٌ   يوَْمَئذٍِ ناَضِرَةٌ   / Oysa o gün bir kısım yüzler rablerine bakarak mutlulukla 

parıldayacaktır.”37 âyeti, muhkem olan “ ُلَا تدُرِْكُهُ الْابَْصَار / Gözler O’nu idrak edemez.”38 

âyetine irca edilerek anlaşılmalıdır. Yine “ اِذََٓا ارََدنََْٓا انَْ نُهْلكَِ قرَْيةًَ امََرْناَ مُترَْفيهَا فَفسََقوُا فيهَاوَ   / Bir 

ülkeyi helâk etmek istediğimizde oranın şımarmış yöneticilerine emirler veririz; onlar ise orada 

                                                
32  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 2/ 309. 
33  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 2/ 313. 
34  Nahl 16/44 
35  En‘âm 6/158 
36  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/ 175. 
37  Kıyâmet 75/22-23. 
38  En'âm 6/103. 



194  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

günah işlemeye devam ederler.”39 âyeti müteşâbih olup, anlaşılabilmesi için muhkem 

olan “ ِلَا يأَمُْرُ باِلْفحَْشََٓاء َ  Allah kötülüğü emretmez.”40 âyeti çerçevesinde anlaşılması / انَِّ اللّّٰٰ

gerekmektedir.41 

 B. Son Dönem Tefsirlerinde 

Son dönem diye adlandırabileceğimiz 21. yy’da telif edilen tefsirler ele 

alınacaktır. Bu bağlamda Abduh ve Reşîd Rızâ, İbn Âşûr ve Süleyman Ateş’in 

tefsirleri incelenecektir. 

İncelemeye alınan müfessirler, ilk dönem tefsirlerinde olduğu gibi, genel 

hatlarıyla muhkemin, te’vîle/yoruma ihtimali olmayacak şekilde açık olan ve 

kıssalarda peygamberlerin ümmetlerine dair yaşadıklarını anlatan âyetler; 

müteşâbihin ise, üzerine farklı fikirlerin oluşma zemini bulduğu ve birtakım tekil 

meselelerin birbirine benzemesi sebebiyle muhatabın zihninde bir netlik 

kazanamayan âyetler olduğunu söylemektedirler.42  

Abduh, muhkem ve müteşâbihle ilgili olarak geçmişte zikredilen farklı görüşleri 

on maddede43 toplayarak müteşâbihle ilgili üç tasnif yapmaktadır: Birincisi, anlamını 

Allah’tan başka kimsenin bilemeyeceği âyetler. Özellikle âhiret hayatına dair gaybî 

bilgilerin mahiyetini tam anlamıyla sadece Allah bilir. İkincisi, İlimde derinleşenlerin 

bilebileceği âyetler. Müteşâbihler sadece âhiret hayatına dair âyetler olmayıp, Allah’ın 

ve peygamberin sıfatları gibi hususları da ihtiva etmektedir. İlimde derinleşenler, 

Kur’ân’ın muhkem âyetlerine başvurmak suretiyle bu âyetlerin anlamlarını 

bilebilirler. Üçüncüsü de namaz vakitleri gibi birden fazla sonuç çıkarılması mümkün 

olan âyetlerdir. Kur’an, mesajının ulaştığı her yerde namaz vakitleri oranın şartlarına 

göre belirlensin diye bu durumu müphem/müteşâbih bırakmıştır.44 

Abduh, Allah’ın söylediği her sözün muhatapça anlaşılan bir izahı olması 

gerektiğine inandığından ötürü, Allah’a, sıfatlarına, gayb âlemine yönelik konularda 

tenzîh metodunu benimseyen Selefin yolunda olduğunu, diğer hususlarda ise hem 

selefin tenzîh metodunu hem de halefin te’vîl metodunu kullandığını ifade 

etmektedir.45 Ayrıca Kur’an’da müteşâbih âyetlerin bulunmasıyla ilgili olarak bazı 

hikmetlere dikkat çeken Abduh, müteşâbih âyetlerle, dinde akla ve ilme özel bir 

                                                
39  İsrâ 17/16. 
40  A'râf 7/28. 
41  ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/ 333. 
42  Muhammed Abduh - Muhammed Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Kur’âni’l-hakîm (Tefsîru’l-menâr), trc. Harun 

Ünal - Nusrettin Bolelli (İstanbul: Ekin Yayınları, 2011), 3/ 233-234; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 

3/ 16-17; Süleyman Ateş, Kur’ân-ı Kerîm’in Tefsiri (Ankara: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988), 1/ 412-

413. 
43  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 3/ 237-239. 
44  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 3/ 240. 
45  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 1/ 312; Çelik, Kur’ân’ın Çağdaş Dönem Sünnî-Şiî Yorumu, 81. 



VEHBİ CANSIZ  195 
RTEÜİFD 

 

vurgu yapıldığını ifâde etmektedir. Ona göre bu âyetler, insanları kevnî deliller, aklî 

burhanlar, hitap yolları ve delalet şekilleri üzerine araştırmaya sevk etmekte ve dini 

anlamada aklın özne/aktif bir role sahip olduğuna işaret etmektedir. Öte yandan nasıl 

ki peygamberler sadece seçkin insanlardan gönderilmiş ise bazı müteşâbih âyetlerin 

de seçkin insanlar tarafından anlaşılacağı formları vardır. Örneğin, Hz. Îsâ’nın 

“Allah’ın kelimesi” ve “Allah’tan bir ruh” olması ve bu durumun Kur’ân’da müteşâbih 

bir dille ifade edilmesi bunun delilidir.46 

İbn Âşûr ise Âl-i İmrân Sûresi’nin Necran Hristiyanlarıyla yapılan tartışma 

üzerine nazil olduğuna vurgu yaparak yedinci âyetin de onların, Kur’an âyetlerinin 

Hz. Îsâ’nın ulûhiyetine işaret ettiği iddialarına bir reddiye niteliği taşıdığını 

söylemektedir. Ona göre “ ٌمِنْهُ اٰياَتٌ مُحْكَمَات” ifadesi Kur’an’ın, onların iddialarına karşı ne 

denli sağlam olduğuna işaret etmektedir. Ayrıca âyette “muhkem” için,  “مُحْكَم” 

kelimesinin istiâre yoluyla “مَنْع” anlamı içermesi sebebiyle, muhtemel başka 

anlamların oluşmasının imkânsızlığı; müteşâbih için ise kelimenin benzeşme 

anlamından hareketle yine istiâre yoluyla muhtemel farklı anlamlara gelebileceği 

ifade edilmektedir.47 

Müfessir muhkem âyetlerin “kitabın aslı” olarak tanımlanması sebebiyle “itikat, 

teşri‘, âdâb ve mev‘ize” konularının, başka manalara ihtimali olmayacak şekilde 

anlatıldığı âyetler olduğunu belirtmektedir. Buna mukabil, müteşâbih âyetlerin ise 

muhkemler kadar kesin bir anlama delalet etmeyen, ihtiva ettiği farklı anlamlara 

delaleti eşit derecede olan âyetler olduğunu söylemektedir.48 

İbn Âşûr’a göre şu iki şey Kur’an’ın maksatları arasında yer almaktadır: 

Birincisi, Kur’an’ın devamlılık arz eden bir şeriat olduğudur. Bu da âyetlerin lafız 

açısından, öncekilerin ve sonrakilerin, meselelerini halletme esnasında başvurarak 

hüküm istinbat edecekleri mahiyette olmasını gerektirmektedir. İkincisi ise, şeriatın 

yükünü omuzlayan İslam âlimlerini yeni hükümler ve maksatları ortaya çıkarmaya 

yönelik araştırmaya sevk etmektir. Böylece her dönemdeki âlimler, o döneme ait yeni 

ortaya çıkan meselelerin hallinde murâd-ı ilâhîyi tespit edebilecek ve problemlere 

çözüm üretebileceklerdir.49 

Kur’an’ın asıl maksatları arasında yer alan bu iki husus dikkate alındığında 

muhkem-müteşâbih konularıyla alakalı net bir sonuca ulaşılabileceğini vurgulayan 

İbn Âşûr, araştırmalarının sonucu olarak Kur’an’daki müteşâbihlerin mahiyetiyle 

                                                
46  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 3/ 245-247. 
47  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 15. 
48  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 16. 
49  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 18. 



196  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

ilgili on madde zikretmektedir.50 Fakat ayrı ayrı maddelenmiş olsa da zikredilen 

hususların aslında Abduh’un dile getirdiği üçlü tasnifin kapsamına girdiğini 

söylemek mümkündür. 

İbn Âşûr konuya dair söz konusu maddeleri zikretmesine rağmen müteşâbihin 

te’vîlinin bilinmesiyle ilgili olarak “ اسِخُونَ فيِ الْعِلْ  مِ وَالرَّ ” ifadesinin Allah lafzına 

atfedildiğini; dolayısıyla da ilimde derinleşenlerin müteşâbih âyetlerin te’vîlini 

bileceğini söylemektedir. Ona göre Kur’an’daki muhkem âyetler zaten herkes 

tarafından anlaşılmaktadır. Allah’ın övdüğü ve faziletli kıldığı ilimde derinleşenler 

ise herkesten farklı olarak müteşâbih âyetleri anlayarak temayüz etmektedirler. O, bu 

görüşüne İbn Abbâs’ın Âl-i İmrân 3/7. âyetle ilgili olarak “Ben müteşâbihin te’vîlini 

bilenlerdenim.” sözünü delil olarak sunmaktadır.51  

Âyette geçen “ قوُلوُنَ اٰمَنَّا بهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبنِّاَيَ  ” ifadesiyle ilgili iki ihtimalin olduğunu 

söyleyen İbn Âşûr, birincisinde; ilgili sözün kinaye yoluyla itikadî alana delalet 

ettiğini ifade etmektedir. Buna göre ilimde derinleşenler müteşâbihin te’vîlini 

bilmekte ve “Kur’an’ın tamamı neden ilk bakışta anlaşılan muhkem âyetlerden 

müteşekkil değil?” gibi bir şüpheye düşmeden muhkem olsun müteşâbih olsun bütün 

âyetlerin Allah katından gönderildiğine inanmaktadırlar.  İkinci ihtimalde ise, bu 

sözün ilimde derinleşenler tarafından diğer insanlara bir tavsiye niteliğinde 

söylendiğini zikretmektedir.52 

Süleyman Ateş de diğer müfessirler gibi muhkem ve müteşâbih kavramlarını 

izah kabilinden farklı görüşleri aktarmaktadır. Öte yandan el-İsfahânî’nin müteşâbihe 

                                                
50  1- Kıyamet ahvaline ve Allah’ın rubûbiyetine dair hususlar gibi beşer aklının künhüne vakıf 

olamayacağı bir takım meseleleri içeren âyetler. 2- Hurûf-ı mukatta‘a ve Allah’ın semaya/arşa 

istiva etmesi gibi -anlamı açık olan diğer âyetlere hamledilerek çeşitli te’vîllerle anlaşılmaya 

çalışılsa da- Müslümanların iman edeceği tarzda manalar içeren âyetler (Bakara 2/1, 29; Tâhâ 20/1, 

5). 3- Beşer dili ile tam olarak ifade edilemeyen, Allah’ın “Rahmân, Raûf, Mütekebbir” gibi 

sıfatlarının geçtiği âyetler (Bakara 2/163; Âl-i İmrân 3/30; Haşr 59/23). 4- Kâinatın yaratılışı ve 

güneş ve rüzgârların hareketleri, gece-gündüzün oluşumu gibi bazı dönemlerde ne olduğu tam 

olarak anlaşılmayan fakat zaman ilerleyip bilim geliştikçe mahiyeti anlaşılabilen meseleleri içeren 

âyetler (Hicr 15/22; Yâsîn 36/38; Zümer 39/5). 5- Ulûhiyetin kemaline aykırı olan, tenzîh gerektiren 

ve Allah’a doğrudan nispeti mümkün olmadığı için mecâzî olarak anlaşılması gereken âyetler 

(Zâriyât 51/47; Tûr 52/48; Rahmân 55/27). 6- Arapça olup Kureyş ve Ensar gibi Kur’an’ın ilk 

muhatapları tarafından anlaşılamayan lafızları içeren âyetler (Tevbe 9/114; Nahl 16/47; Hâkka 69/ 

36; Abese 80/31). 7- Teyemmüm, zekât ve riba gibi Araplar tarafından normalde bilinmeyen; ancak 

sonradan literal anlam kazanan şer‘î ıstılahlar içeren âyetler. 8- Başka milletlere mensup kişilerce 

-Arapça bilse de- sebebi bilinmediği için müteşâbih zannedilen Arapça üslupları (zaid harfler vs.) 

içeren âyetler (Nisâ 4/142; Şûrâ 42/11). 9- Dönemin Arap adetlerine göre inen, o dönemde anlaşılan 

fakat daha sonra ne olduğu tam olarak anlaşılamayan meseleleri içeren âyetler (Bakara 2/158, 187; 

Mâide 5/93). 10- Zayıf görüşlü Bâtıniye ve Müşebbihe’nin müteşâbihattan saydığı âyetler (A'râf 

7/187; İsrâ 17/85; Kalem 68/42). İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 18-21.  
51  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 25. 
52  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 28. 



VEHBİ CANSIZ  197 
RTEÜİFD 

 

dair yaptığı üçlü tasnifin konuya ışık tutacağını da belirtmektedir. İsfahânî’ye göre 

müteşâbihler üç kısımdır: Birincisi, kıyametin kopması, Dâbbe’nin çıkması gibi sadece 

Allah tarafından bilinen hususlar. İkincisi, garîb lafızlar ve kapalı hükümler gibi 

yaklaşık olarak herkesin bilebileceği hususlar. Üçüncüsü de ilk ikisi arasında bir 

mahiyet taşıyan meselelerdir ki bunları da ilimde derinleşenler bilebilmektedir.53 

Ateş, müteşâbih âyetlerin anlaşılmasında İslam âlimlerinin iki usule sahip 

olduğunu söylemektedir. İlki Selefin usulüdür. Buna göre ilgili âyetler hakkında 

yorumdan kaçınmak ve olduğu gibi iman etmek gerekir. Diğeri ise sonraki âlimlerin 

takip ettiği ve Allah’ın zatına yakışmayan ve tenzîh gerektiren lafızları Allah’ın zatına 

yakışacak tarzda anlama şeklindedir. Ateş’e göre söz konusu âyetlerin anlaşılmasında 

selefin usulü takip edilmelidir. Zira Allah’ın zatı, sıfatları ve fiilleri vb. gibi 

antropomorfik ifadelerle hurûf-ı mukatta‘a, mahiyeti açısından kullar tarafından 

bilinmesi mümkün olamayan konulardır.54  

Müteşâbih konusunda yukarıdaki açıklamaları yapan Ateş, Âl-i İmrân Sûresi 7. 

âyetteki müteşâbih ifadesinin Kur’an’la ilgili değil Kutsal Kitap’la ilgili olduğunu 

savunmaktadır. Ona göre surenin ilk bölümü Necran Hristiyanlarına yönelik 

olduğundan, 7. âyetteki “ ٌالَّذينَ في قلُوُبهِِمْ زَيْغ” ifadesi ehli kitabı, “ ُفيََتَّبعِوُنَ مَا تشَاَبَهَ مِنْه” ifadesi 

ise Hz. Îsâ hakkındaki uluhiyet iddialarına işaret etmektedir.55 

III. Müteşâbih Kapsamında Değerlendirilen Hususları İçeren Âyetlerin 

Tefsiri 

Çalışmanın bu bölümünde müfessirler tarafından (teoride) müteşâbih olarak 

ifade edilen hususların, ilgili konuya dair âyetleri tefsir ederlerken (pratikte) nasıl bir 

yol takip ettikleri değerlendirilecektir. Buna göre “te’vîlinin bilinemeyeceği ifade 

edilen müteşâbih konularla ilgili âyetlerde müfessirler yorum yapmışlar mıdır, yoksa 

bunun mahiyetini sadece Allah bilir düşüncesi ile yorumdan kaçınmışlar mıdır?” 

sorularına cevap aranacaktır. Bir başka deyişle müfessirlerin, hem kendilerinden 

önceki usulcülerin hem de bizzat kendilerinin ortaya koyduğu usule riayet edip 

etmedikleri ortaya konulacaktır. Belirlenen başlıklar altında, çalışmada ele alınan 

bütün müfessirler değil -çalışmanın amacına uygun olarak- ilgili konuyu müteşâbih 

kapsamına alıp mahiyetinin bilinemeyeceğini savunan müfessirler incelenecektir. 

A. Hurûf-ı Mukatta‘a 

Hurûf-ı mukatta‘a Arap alfabesindeki on dört harften ( ،ا، ح، ر، س، ص، ط، ع، ق، ك

 oluşmakta ve Kur’an’da tekrarlarıyla birlikte yirmi dokuz formda ikisi (ل، م، ن، هـ، ى

                                                
53  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 412-413. 
54  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 414. 
55  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 416. 



198  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

Medenî olmak üzere yirmi dokuz sûrenin başında yer almaktadır.56 Bu harfleri 

çalışmada ele alınan müfessirlerden Taberî, Mâtürîdî, Kurtubî, İbn Âşûr ve Süleyman 

Ateş müteşâbih kapsamında değerlendirmektedir. Müteşâbihin te’vîlinin ilimde 

derinleşenler tarafından bilineceğini savunanların da aralarında bulunduğu bu 

müfessirlere göre hurûf-ı mukatta‘anın bilgisini Allah kendisine ayırmıştır. Söz 

konusu müfessirler hurûf-ı mukatta’a ile ilgili düşüncelerini Bakara Sûresi’nin  ilk 

ayetinde izah etmişlerdir.  

Taberî, “الم” harflerinin “Kur’an’ın isimleri” “Bazı surelerin girişleri” “başında 

bulundukları surelerin isimleri” “Allah’ın ism-i azamı” “yemin ifadeleri” “isim ve 

fiillerden kısaltılmış her biri ayrı anlama gelen rumuzlar”57 “dilde kullanılan hece 

harfleri” “her biri birden fazla anlama gelen harfler” “Kur’an’ın sırları” şeklinde 

yorumlanabileceğini söylemektedir.58  Bunlara ilâve olarak dil âlimlerinin de 

görüşlerine59 yer veren Taberî zikrettiği görüşler içerisinde, ortaya konulan bütün 

görüşleri ihtiva etmesi sebebiyle her birinin ayrı ayrı anlamları olduğu görüşüne 

katıldığını beyan etmektedir.60  

Taberî hem eserinin mukaddimesinde hem de Âl-i İmrân Suresi’ndeki 

müteşâbih bahsinde Kur’an âyetlerini üç kısma ayırmaktadır. 1- Manası herkes 

tarafından anlaşılacak şekilde açık olan âyetler. 2- Manasındaki kapalılığın Hz. 

Peygamber’in beyanıyla giderildiği âyetler. 3- Hurûf-ı mukatta‘a, kıyametin ne zaman 

kopacağı gibi sadece Allah’ın bilebileceği meseleleri ihtiva eden âyetler. Taberî ilk 

ikisinin muhkem üçüncüsünün ise müteşâbih olduğunu, müteşâbihin de sadece Allah 

tarafından bilineceğini söylemektedir.61 Bu beyanına rağmen Taberî’nin sadece Allah 

tarafından bilenecek olan müteşâbih kapsamına aldığı hurûf-ı mukatta‘a hakkında bu 

kadar nakilde bulunması ve hatta bunlar arasında bir tercih yapması, onun kendi 

usulüne aykırı davrandığı izlenimi vermektedir. 

Mâtürîdî, hurûf-ı mukatta‘a ile ilgili olarak yukarıda Taberî’nin zikrettiği 

görüşlere ilâveten “hurûf-ı mukatta‘adan sonraki âyetin o harflerin tefsiri olduğu” 

“ümmetin ömrünün hesap edildiği ebcet harfleri olduğu” “anlamının Allah’a ait olan 

müteşâbihattan olup müslümanlar için imtihan kılındığı” görüşlerini aktarmaktadır.62 

Ayrıca müfessir, bu harflerle yemin kastedilmesinin kuvvetle muhtemel olduğıunu 

                                                
56  M. Zeki Duman - Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

c. 18 (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 401. 
57  Örneğin; “الم” ifadesinde “ا” ben (أنا), “ل” Allah (الله), “م” ise iyi bilirim (أعلم) anlamına gelmekte ve 

cümle olarak “Ben her şeyi en iyi bilen Allah’ım” demektir. 
58  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 1/ 118-120. 
59  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 1/ 120-123. 
60  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 1/ 125-126. 
61  et-Taberî, Câmiu’l-beyân, 1/ 56-57; 3/ 175. 
62  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 1/ 370-371. 



VEHBİ CANSIZ  199 
RTEÜİFD 

 

da vurgulamaktadır. Ona göre Araplar arasında kıymetli olan şeylere yemin etme 

geleneği bulunduğu için Allah da insanların dünya ve âhiret saadetini temin edecek 

hususları bilmelerini sağlayan bu önemli harflere yemin etmektedir. Mâtürîdî bunun 

dışında yukarıdaki görüşlerin ihtimal dâhilinde olduğunu ifade etmekte hatta bazı 

görüşlerin veciz bir anlatım örneği sunduğunu belirtmektedir. Örneğin; bu harflerin 

bir takım rumuzlar olduğu ihtimali Kur’an’ın icazına delalet etmektedir. Zira rumuzla 

iletişim kurmak veciz bir üslup özelliğini yansıtmaktadır. Yine o, bu harflerin sadece 

Allah’ın bileceği bir mahiyette olduğu kulların bu konuda sessiz kalıp teslimiyet 

göstermeleri gerektiğinin de muhtemel olduğunu ifade etmektedir.63  

Mâtürîdî’nin konuyla ilgili bu kadar ihtimal zikretmesi ve bu ihtimallere dair 

olumsuz herhangi bir değerlendirme yapmaması onun, kendi usulüyle çelişmektedir. 

Çünkü o, hurûf-ı mukatta‘a’nın mahiyetinin tam olarak bilinemeyeceği 

savunmaktadır. 

Hurûf-ı mukatta‘anın mahiyetinin bilinemeyeceğini ifâde eden Kurtubî de 

Bakara Sûresi’nin ilk âyetinde konuyla ilgili olarak bu harflerin müteşâbih konular 

arasında olduğuna dikkat çekmekte, bu harflerin bilgisinin, Allah’a ait olduğunu 

vurgulamaktadır. Fakat böyle söylemesine rağmen, bu harflerle ilgili yapılan 

değerlendirmelerin faydalı olacağı kanaatini paylaşan âlimlere atıfta bulunarak, söz 

konusu harflerin ne anlama geldiğine dair Taberî’nin de zikrettiği farklı görüşlere 

temas etmektedir. Müfessir, Taberî’nin aktardıklarına ilâveten “harflerin müşriklere 

meydan okuma olduğu” ve “bazı isimlere64 delalet ettiği” görüşlerine yer 

vermektedir.65 

Kurtubî’nin yukarıda özellikle vurgulamasına rağmen herhangi bir eleştiri 

getirmeden hurûf-ı mukatta‘a konusunda bu kadar açıklamaya yer vermesi teori-

pratik mukâyesesi açısından çelişki arz etmektedir.  

İbn Âşûr ise müteşâbih konusunda cumhurun görüşüne66 katıldığını ifade 

ederken aynı zamanda ilimde derinleşenlerin de müteşâbih konularına muttali 

olabileceğini söylemektedir. Hatta müteşâbihin te’vîlini bilmek ilimde derinlik sahibi 

olanları diğer insanlardan ayıran bir özellik olup Allah’ın övgüsüne mazhariyet için 

bir gerekçe olduğunu savunmaktadır. 67  

                                                
63  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 1/ 370. 
64  Örneğin: “الم” ifadesinde “ا” Allah, “ل” Cebrail, “م” Muhammed ismine veya  “ل” Latîf, “م” Mecîd 

sıfatlarına delalet etmektedir. 
65  el-Kurtubî, el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân, 1/ 155-158. 
66  Muhkem, hükümlere delaleti açık bir şekilde anlaşılan, müteşâbih ise bilgisini Allah’ın kendisine 

sakladığı hususları ihtiva eden âyetlerdir. 
67  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 3/ 18-21. 



200  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

Müfessir, bu harflerle ilgili malumatın gizliliği sebebiyle yirmi bir farklı görüş 

bulunduğunu; yaptığı araştırma ve detaylı inceleme neticesinde bu görüşleri üç 

kısımda ele aldığını belirtmektedir: 

Birinci kısım: Hurûf-ı mukatta‘a, birtakım kelime ve cümleleri ifade eden 

rumuzlar olup taşıdığı sırlar marifet ehlinin anahtarlarıyla keşfedilebilir. Müfessir bu 

kısımda Taberî ve Kurtubî tarafından da aktarılan görüşleri sekiz maddede 

zikretmektedir.68 

İkinci kısım: Sûre başlarında bulunan bu harfler bir takım isim ve fiillere delalet 

etmektedir. İbn Âşûr bu konuda da dört görüş nakletmektedir.69 

Üçüncü kısım: Hurûf-ı mukatta‘a isimlerinin telaffuz edilmesiyle hakikate 

çağıran bir takım maksatlara mebni kılınmış harflerdir. Müfessir bu kısımla ilgili 

olarak da “harflerin yemin ifade ettiği”, “meydan okuma olduğu”, “çocuklara öğretir 

gibi Allah’ın âyetlerinin heceleyerek öğretilmiş olacağı”, “tembih ifade eden nida 

sözcükleri olduğu”, “ehli kitabın peygamberleri tarafından “Kur’an sureleri hurûf-ı 

mukatta’a ile başlayacaktır.” sözlerinin neticesi olduğu” gibi dokuz farklı görüş 

zikretmektedir.70 

Müfessirin hem cumhurun görüşüne katıldığını hem de ilim sahiplerinin 

müteşâbih konularını bileceklerini söylemesi başlıbaşına bir çelişkidir. Zira cumhura 

göre bu konalar sadece Allah tarafından bilinebilir. Buna ilâveten yaptığı okumalar 

neticesinde müteşâbihe dair ortaya koyduğu sonuçlarda hurûf-ı mukatta‘ayı iman 

edilmesi gereken hususlar arasında saydığı halde hakkında bu kadar açıklamaya yer 

vermesi ayrı bir tutarsızlık örneği olarak görülmektedir.  

Süleyman Ateş de hurûf-ı mukatta‘anın mahiyetinin bilinemeyeceğini savunan 

müfessirlerdendir.71 Fakat Bakara Sûresi’nin başında, hurûf-ı mukatta‘a ile ilgili 

olarak temelde iki görüş olduğunu söylemektedir: Birinci görüş bu harflerin Allah’tan 

başkası tarafından bilinmesinin mümkün olmadığıdır. Müfessir bu konuda hurûf-ı 

mukatta‘anın Allah’ın sırrı olduğunu ifade eden çeşitli rivayetler zikretmektedir. 

İkinci görüş ise, bu harflerin anlamının insanlar tarafından da bilinmesinin mümkün 

olduğudur. Bu görüşe göre Allah, Kur’an’ı anlaşılmak üzere gönderdiğinden dolayı 

Kur’an’da insanların anlamayacağı şeylerin bulunması doğru değildir. Ateş, bu görüş 

çerçevesinde yukarıda zikredilen on dört farklı değerlendirmeye yer vermekte ve bir 

kısmını eleştirmektedir.72 

                                                
68  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 205-208. 
69  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 208-210. 
70  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 210-213. 
71  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 417. 
72  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 84-88. 



VEHBİ CANSIZ  201 
RTEÜİFD 

 

Müfessir, bu harflerle ilgili Ahfeş’e (öl. 177/793) ait olduğunu belirttiği şu görüşe 

katılmaktadır: Harfler, Allah’ın çeşitli dillerde gönderdiği kitapların, en güzel 

isimlerin ve sıfatların yapı taşı; milletlerin konuştukları dillerin temelidir. Allah, 

insanların birbirleriyle konuşup anlaştıkları, Allah’a dua ettikleri onu yücelttikleri bu 

harflere yemin ederek, taşıdıkları öneme vurgu yapmıştır. Allah’ın, harflerin bir 

kısmına yemin etmesi hepsine yemin etmesi şeklinde anlaşılmalıdır.  

Süleyman Ateş, Ahfeş’in ortaya koyduğu bu görüşe katılmakla birlikte hurûf-ı 

mukatta‘adan sonraki âyetlerde “kitap, tenzil, vahy” gibi konulara temas 

edildiğinden ve bu harflerin kendi başına bir anlama gelmediğinden dolayı, söz 

konusu harflerin Arapça dışındaki dillerde indirilen ve Araplar tarafından 

anlaşılamayan ilahî kitapları ifade ettiğini eklemektedir. Ateş, “ حُفِ الْاوُلٰى انَِّ هٰذاَ لَفِي الصُّ

 Bunlar önceki kitaplarda, İbrahim ve Musa’nın kitaplarında da vardır.”73 / صُحُفِ ابِْرٰهيمَ وَمُوسٰى

âyetlerine bağlantı kurarak, bu harflerle eski ilahî kitapların özünün Kur’an 

aracılığıyla tekrar insanlığa ulaştırıldığına işaret edildiğini düşünmektedir.74 

Diğer müfessirler gibi Süleyman Ateş’in de bilinmesi imkânsız olarak kabul 

ettiği hurûf-ı mukatta‘a ile ilgili bu denli açıklama yaparak kendi usulüyle çeliştiği 

görülmektedir.  

B. Allah’ın Sıfatları ve Fiilleri 

Kur’an, muhatabının mümkün ölçüde tanıyabilmesi için Allah’ı çeşitli sıfatlarla 

anmaktadır. İnsanların zihnine, ilah tasavvurunu, Allah’ın ilim, kudret ve yaratıcılık 

sıfatları çerçevesinde çizen Kur’an âyetleri, bunların dışında da çeşitli mana ve 

kavramları Allah’ın zatına nispet etmektedir. Daha çok âyet sonlarında zikredilen bu 

mana ve kavramlar Allah’ın sıfatları yanında en güzel isimler anlamında “esmâ-i 

hüsnâ” terkibiyle de anılmaktadır.75  

Bunların dışında bazı âyetlerde “semaya/arşa istiva, Allah’ın eli (yed), Allah’ın 

gelmesi (mecî’)” gibi Allah’a izafe edilen birtakım hususlar bulunmaktadır.  Gerek 

Allah’ın sıfatları gerekse ona isnat edilen insana özgü hususlar, müfessirler 

tarafından, mahiyeti itibarı ile bilinemeyenler arasında sayılmaktadır.  

Bu kısımda söz konusu meseleleri, bilinemeyen müteşâbih kategorisinde 

değerlendiren müfessirlerin ilgili âyetlerdeki değerlendirmeleri ele alınacaktır. Buna 

göre, Abduh-Reşîd Rızâ, İbn Âşûr ve Süleyman Ateş Allah’ın sıfatlarının mahiyetinin 

                                                
73  A‘lâ 87/18-19. 
74  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 89. 
75  Bekir Topaloğlu, “Esmâ-i Hüsnâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 11 (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995), 409. 



202  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

sadece Allah tarafından bilinebilir olduğunu söylemektedirler. Allah’a isnat edilen 

hususlarla ilgili ise bu müfessirlere Mâtürîdî de eklenmektedir. 

1. Allah’ın Sıfatları 

İbn Âşûr, Allah’ın “Rahmân, Raûf ve Mütekebbir” gibi sıfatlarını, tam olarak 

neyi ifade ettiği beşer dili ile anlatılamayacağı için müteşâbih olarak 

değerlendirmektedir. İbn Âşûr’un özellikle bu sıfatları zikretmesine mukabil, Abduh 

sıfatlar konusunda tenzîhî bir usul takip ettiğini, Süleyman Ateş ise mutlak zikrederek 

Allah’ın sıfatlarının mahiyeti itibariyle asla bilinemeyeceğini vurgulamaktadır. Buna 

rağmen ilgili sıfatlara bakıldığında üç müfessirin de çeşitli açıklamalar yaparak ne 

anlama gelebileceğini tespite çalıştıkları görülmektedir. Meseleyi çok fazla 

uzatmamak için bu başlık altında “Rahmân ve Rahîm” sıfatları örneğinde söz konusu 

müfessirlerin yaklaşımları ile yetinilecektir. 

Allah’ın “Rahmân ve Rahîm” sıfatlarıyla ilgili olarak Abduh, Fâtiha Sûresi’nin 

başında çeşitli izahlar yapmaktadır. Buna göre rahmet kökünden gelen bu iki sıfatın 

insanda bulunan merhametten tamamen farklı anlamda olması gerektiğinin altını 

çizmektedir. Birlikte kullanıldıkları yerlerde Rahîm sıfatının Rahmân sıfatının te’kidi 

olduğu görüşünü reddeden Abduh, Rahmân sıfatının “kendisinden nimetlerin, iyilik 

ve ihsanın yağması gibi rahmetin sonucu olarak kabul edilen fiillerin sadır olduğu 

zata” delalet ettiğini; Rahîm sıfatının ise “rahmet ve ihsanın bizzat kaynağını” 

gösterdiğini söylemektedir. Ona göre Rahmân her ne kadar nimet ve ihsanın bolca 

aktığını ifade etse de muhatap bu sıfatın Allah’ın zatında sabit olması gerektiği 

sonucuna varmaz. Rahîm sıfatıyla birlikte merhametin kaynağının Allah olduğuna, 

insanlarınkine benzemeyen farklı bir rahmet sıfatının zatında sabit olduğuna kanaat 

getirir. Bir başka deyişle Rahmân sıfatının Allah’ın zatında sabit olan rahmete delaleti 

için Rahîm sıfatının zikredilmesi gerekir.76  

Reşîd Rızâ ise hocasının bu görüşünü, iki sıfatın birlikte zikredilmesindeki 

nükteyi yansıtması açısından faydalı bulurken, İbn Kayyim’in (öl. 751/1350) bu 

konuya dair görüşüyle,  Rahmân ve Rahîm sıfatlarına yüklediği anlamı doğru 

bulmadığı izlenimi oluşturmaktadır. Ona göre, -Abduh’un aksine- Rahmân Allah’ın 

zatında kaim olan bir sıfat, Rahîm ise, zatta kaim olan sıfatın merhuma; rahmetle 

muamele edilen kullara ulaşmasına delalet etmektedir. Bir başka deyişle Rahmân 

Allah için bir sıfat Rahîm ise fiil anlamına gelmektedir.77 

Abduh ve Reşîd Rızâ her ne kadar bu sıfatlarla ilgili çeşitli değerlendirmeler 

yapmış olsalar da konunun başında Allah’ın rahmet sıfatının insanlarınki ile benzerlik 

                                                
76  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 1/ 64. 
77  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 1/ 66-67. 



VEHBİ CANSIZ  203 
RTEÜİFD 

 

arz etmesinin imkânsız olduğunu belirterek müteşâbih konusunda kendileri için 

koymuş oldukları usule (tenzîhî üslup) uydukları görülmektedir.  

İbn Âşûr, insanın merhametli olmasını “başkalarına karşı iyilik ve ihsanda 

bulunmak, zarar verecek şeylerden korumak” şeklinde izah etmekte ve birisi için “o 

merhametli davrandı” sözü söylendiğinde bu şekilde anlaşılması gerektiğini ifade 

etmektedir. Merhametin Allah’a isnat edilen bir sıfat olduğunda ise muhatabın 

öncelikle “ ٌلَيْسَ كَمِثلِْه شَيْء / O’na benzer hiçbir şey yoktur.”78 âyetini dikkate alması 

gerektiğini hatırlatmaktadır.79 Allah için Rahmân ve Rahîm sıfatının bu manada tam 

olarak neyi ifade ettiğinin bilinemeyeceğini söylemesine rağmen İbn Âşûr, söz konusu 

sıfatların mübalağa ifade ettiğini belirtmekte, ayrıca çok kullanımından dolayı 

insanların zihninde yaklaşık bir anlam oluşacağı için bu sıfatların -tenzîhî bir üslup 

olması şartıyla- müteşâbih kapsamında değerlendirilmeyeceğini iddia etmektedir.80  

Gerek bu iddiası gerekse bu sıfatları açıklamak için uzun uzadıya farklı 

görüşlere81 temas etmesi sebebiyle İbn Âşûr’un müteşâbih konusunda belirlediği 

yöntemden farklı bir yol izlediği görülmektedir.  

Süleyman Ateş ise, Rahmân ve Rahîm sıfatlarının “رحم” fiilinden mübalağa 

kalıbında türetilmiş iki sim/sıfat olduğunu söylemektedir. Rahmân kelimesindeki 

mübalağanın Rahîm kelimesinden fazla olması sebebiyle bu sıfatın Allah’tan başkası 

için kullanılmadığını/kullanılamayacağını belirtmektedir. Rahîm sıfatının ise insan 

için de kullanılabileceğine dair Hz. Peygamber’in müminlere karşı şefkatinin ifâde 

eden Tevbe 9/128. âyetini82 örnek olarak vermektedir.83 

Ateş, Rahmân sıfatının tam olarak Türkçe karşılığı olmadığı için “çok merhamet 

eden, rahmeti her şeyi kuşatan, iyiliği her şeye yaygın” şeklinde açıklanabileceğini 

belirtmektedir. O, Rahmân sıfatının kapsadığı rahmetin ezeli olması sebebiyle iyi-

kötü, mümin-kâfir herkesin zorunlu olarak bu rahmetten istifade edeceğini 

söylemektedir. Rahîm sıfatının da çok merhametli anlamında olduğunu ifade eden 

müfessir, bu sıfatın daha çok âhirete yönelik olan merhameti kapsadığını iddia 

etmektedir. Bu anlam farkıyla Rahmân sıfatının dünyada hiçbir ayrım yapmaksızın 

                                                
78  Şûrâ 42/11. 
79  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 166-167. 
80  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 167. 
81  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 167-170. 
يْهِ مَا عَنتُِّمْ حَريصٌ عَليَْكُمْ بِالْمُؤْمِنينَ  رَؤُفٌ رَحيمٌ “  82 اءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ انَْفُسِكُمْ عَزيزٌ عَلَ  Andolsun, size içinizden öyle bir / لَقدَْ جََٓ

peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya uğramanız ona ağır gelir, size çok düşkündür, müminlere 

karşı şefkat ve merhamet doludur.” 
83  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1: 73. Süleyman Ateş Hz. Peygamber için kullanılan Rahîm sıfatıyla ilgili 

olarak, dipnotta Ahzâb 33/43. âyeti de zikretmektedir. Fakat söz konusu âyetin öncesine ve 

sonrasına bakıldığında âyette geçen “ ً  ”.O, müminlere karşı çok merhametlidir /وَكَانَ بِالْمُؤْمِنينَ رَحيما

ifadesinin Allah’tan bahsettiği anlaşılmaktadır. 



204  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

herkese; Rahîm sıfatının ise âhirette sadece inananlara yönelik olacağı sonucunu 

çıkarmaktadır.  Süleyman Ateş’e göre Allah’ın her şeyi yaratması, rızık vermesi vb. 

onun Rahmân sıfatının tecellisi olup bütün varlıklar onun rahmeti içindedirler. Rahîm 

ise kendi iradeleriyle Allah’ın istediği şekilde hayat sürenlere mükâfat, O’na asi 

olanlara ise ceza vermesidir. Bu anlamda Rahîm sıfatı aynı zamanda Allah’ın adaleti 

çerçevesinde vereceği mükâfat ve cezaları da içermektedir.84  

Süleyman Ateş de müteşâbih bahsinde, bilinmesi mümkün olmayanlar arasında 

zikrettiği Allah’ın sıfatları konusunda bu açıklamaları yaparak çelişkili bir durum 

ortaya koymaktadır.  

2. Allah’ın Fiilleri 

Yukarıda da ifade edildiği üzere Kur’an’da zaman zaman Allah’a izafe edilen 

insana özgü fiiller zikredilmektedir. Bu tür âyetlerin nasıl anlaşılacağına dair, özellikle 

müteşâbih konusu çerçevesinde müfessirlerin yaklaşımları önem arz etmektedir. Bu 

başlık altında söz konusu âyetleri müteşâbih sayıp anlaşılmasının mümkün 

olmadığını ifade eden Mâtürîdî, İbn Âşûr ve Süleyman Ateş’in değerlendirmeleri 

incelenecektir.  

Mâtürîdî, Allah’ın arşa istiva etmesini anlarken temel prensibin “ ٌلَيْسَ كَمِثلِْه شَيْء / 

O’na benzer hiçbir şey yoktur.”85  âyetinin esas alınması olduğunu vurgulamaktadır. 

Ona göre, bu âyetlerde Allah’a izafe edilen hususları olduğu gibi almak; fakat bunu 

yaparken Allah’ın başka varlıklara benzemeyeceği hakikatini zihinde canlı tutmak 

gerekir. Çünkü Allah’ın hiçbir şeye benzemediğine inanmak, insan için benzer 

lafızlarla zikredilen hususların Allah için farklı manalar içerdiğini de bilmeyi 

gerektirir.86  

Mâtürîdî, “ ِاء مََٓ ى الَِى السَّ  âyetini tefsir ederken öncelikle konuyla ilgili farklı   87”ثمَُّ اسْتوََٰٓ

görüşleri zikretmekte sonra da kendi değerlendirmesini ortaya koymaktadır. O, bu 

tür âyetlerde Müşebbihe’nin88 iddia ettiği gibi insanda bulunan özelliklerin Allah için 

aynı mahiyette olduğunu kabul etmemektedir. İstivanın, lafız olarak insan için 

kullanılan şeyler arasında yer alsa da Allah için farklı bir mahiyet arz ettiğini söyleyen 

Mâtürîdî, bu âyeti yukarıda ifade edilen prensibe göre değerlendirmektedir.89   

                                                
84  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 73. 
85  Şûrâ 42/11. 
86  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 2/ 410; 7/ 269. 
87  Bakara 2/29 
88  Müşebbihe “Allah’ı yaratıklara veya yaratıkları Allah’a benzeten yahut bu sonuçları doğurduğu 

ileri sürülen inançları benimseyenleri” ifade etmektedir. bk. Yusuf Şevki Yavuz, “Müşebbihe”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 32 (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 156. 
89  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 1/ 410-411. 



VEHBİ CANSIZ  205 
RTEÜİFD 

 

İmam Mâtürîdî Tâhâ Suresi’ndeki “حْمٰنُ علَىَ الْعرَْشِ اسْتوَٰى  âyetinde ise istivanın 90”الَرَّ

iki şekilde anlaşılabileceğini savunmaktadır. Birincisi, âyette geçen “arş” kelimesinin 

hükümranlık anlamında anlaşılarak, Allah’ın hükümranlığın eksiksiz ve dış etkenlere 

mahal vermeyecek nitelikte olduğudur. Bunun yanında “istiva” kelimesinin “istila” 

anlamında kullanılarak, kendisinden başka kimsenin hükümranlık yetkisinin 

olmadığını da ifade etmektedir. İkincisi ise arşın yaratılan alemin en yüksek noktası 

olması üzerinden mecâzî olarak Allah’ın mekandan münezzeh olduğu anlamına 

gelmektedir. Şöyle ki insan zihninde arş, mekan açısından en üst seviye olduğu için 

Allah kendisiyle ilgili olarak arşa atıf yapmak suretiyle, Allah’ın her şeyden üstün ve 

müstağni olduğu mecâzî üslupla anlatılmaktadır.91 

İstiva konusunda Mâtürîdî, tenzîhe aşırı vurgu yapması dolayısıyla meselenin 

tam olarak anlaşılamayacağını ifade etmektedir. Allah’a izafe edilen istivanın ne 

anlama geldiğine dair çeşitli değerlendirmeler yapsa da kullanmış olduğu tenzîhî 

üslubun belirlediği usule uygun olduğu kanaati uyandırmaktadır. 

Abduh ve Reşîd Rızâ “ ِاء مََٓ ى الَِى السَّ  âyetini tefsir ederlerken Allah’ın yer ve  92”ثمَُّ اسْتوََٰٓ

gökleri yaratması ve tesviye etmesine dair çeşitli açıklamalar yapmakta, fakat istiva 

konusunun mahiyetinin bilinemeyeceğini, dolayısıyla da iman edilmesi gereken bir 

husus olduğunu söylemektedirler.93  Müfessirler sahabenin, bu âyetin vurguladığı 

şeyin Allah’ın yegâne kudreti ve azameti olduğunu bildikleri için konuyla ilgili hiçbir 

kafa karışıklığına düşmediklerini hatırlatarak âyetle ilgili lafzi değerlendirmelerin de 

imana bir katkı sağlamayacağına dikkat çekmektedirler.94    

İbn Âşûr ilk âyetin tefsirinde, kelimeye harf-i cerr (إلى) eklenmesinin istivanın 

mecâzî olduğuna işaret ettiğini söylemektedir. Buna göre Allah’ın semayı yaratıp 

tesviye etmeye yöneldiği temsili bir üslupla anlatılmaktadır.95 İkinci âyetin tefsirinde 

ise istiva ve arş kelimelerinin birlikte zikredilmesinin üslup güzelliği oluşturduğunu 

belirten İbn Âşûr, bu üslupla Allah’ın kudret ve azametine vurgu yapıldığına işaret 

olduğunu düşünmektedir. İbn Âşûr’a göre, Arapların zihninde var olan taht sahipleri 

üzerinde Allah’ın hükümranlığının her hangi bir ortağının olamayacağı 

vurgulanmaktadır. Zira bu tür âyetler “ ٌلَيْسَ كَمِثلِْه شَيْء / O’na benzer hiçbir şey yoktur.”96 

âyeti esas alınarak anlaşılmalıdır.97  

                                                
90  Tâhâ 20/5 
91  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 1/ 411-412; 7/ 267-268. 
92  Bakara 2/29 
93  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 1/ 347. 
94  Abduh - Reşîd Rızâ, Tefsiru’l-menar, 9/ 311. 
95  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 1/ 379. 
96  Şûrâ 42/11. 
97  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 16/ 96-97. 



206  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

Süleyman Ateş de diğer müfessirler gibi Allah’ın arşa istivasının, temsili olarak, 

kâinat üzerindeki hükümranlığına, kudretine ve azametine işaret ettiğini 

söylemektedir. Ateş, buna ilâveten Kur’an âyetleriyle Tevrat arasında bir mukâyese 

yaparak, yer ve göklerin yaratılmasına dair Tevrat’ta “Allah’ın kainatı altı günde 

yaratıp yedinci gün dinlendiği” yönündeki âyetlere karşın burada Allah için bir 

yorulmanın söz konusu olmadığına işaret edildiğini ifade etmektedir.98 

İmam Matürîdî, Allah’ın gelmesini (mecî’) ifade eden “ ًّ ًّ صَفا اءَ رَبُّكَ وَالْمَلكَُ صَفا  / وَجََٓ

Rabbin gelip melekler de saf saf dizildiğinde”99 âyetinin tefsirinde Allah’a izafe edilen 

gelme fiilinin hiç kimse tarafından hakiki anlamda bir gelme olarak anlaşılmayacağını 

ifade etmektedir.100 O, bu âyetin anlamını üç ihtimalle açıklamaktadır: Birinci ihtimal, 

âyetteki atıf harfi (و) “ba (ب)” harf-i cerri anlamında olup “melekleri getirdi” 

anlamındadır. Bu şekilde olursa mana tam olarak anlaşılmış olmaktadır. İkinci 

ihtimal, hakiki anlamda olmamak kaydıyla kulların fiillerinin Allah’a isnadı caiz 

olduğu için âyetin mecazi olarak ve âyete “وعده” takdir edilerek “Allah’ın vadi geldi” 

şeklinde anlaşılmasıdır. Üçüncü ihtimal ise, Allah’ın vadettiği vakit geldi anlamında 

olmasıdır. Zira Allah’ın yarattığı bu alemin hikmeti yaşanan hayatın -iyiye mükafat 

kötüye ceza olarak- karşılığının verilmesidir.101 

İbn Âşûr “ ا ءَ رَبُّكَ وَجََٓ ” ifadesi ya mecazi aklî olarak “hükmü geldi” anlamında; ya 

da hesabın O’nun gelmesiyle başlayacağını ifade eden teşbîhî bir istiâre olduğunu 

söylemektedir.102 Süleyman Ateş ise âyetlerde hesap gününün tasviri yapıldığını ifade 

etmektedir. Ona göre, bu âyetin de bulunduğu kısımda Allah temsili bir anlatımla 

mahkeme-i kübrâyı insanların idrakine yaklaştırarak anlatmaktadır. İnsanların 

zihinlerinde bulunan mizansene uygun olarak, meleklerin bile saygı ile eğildiği bir 

hükümdar edasıyla Allah’ın tahtına oturması tasvir edilmektedir.103 

Allah’ın fiillerine temas edilen âyetlerde incelenen müfessirlerin hepsinin, 

müteşâbihle ilgili olarak benimsedikleri usule uygun bir yaklaşım sergiledikleri 

görülmektedir. 

SONUÇ 

Müteşâbih konusunu Âl-i İmrân 3/7. âyet bağlamında ele alan ve bir anlamda 

usul-tefsir mukayesesi yapan bu çalışmada elde edilen sonuçları, maddeler halinde 

şu şekilde sıralamak mümkündür: 

                                                
98  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 1/ 117; 4/ 1639. 
99  Fecr 89/22. 
100  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 1/ 412. 
101  el-Mâturîdî, Te’vîlât, 1/ 411; 7/ 10/ 523-525. 
102  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 30/ 298. 
103  Ateş, Kur’ân Tefsiri, 6/ 3045-3046. 



VEHBİ CANSIZ  207 
RTEÜİFD 

 

 1- Kur’an’da geçen muhkem ve müteşâbih kavramları müfessirler tarafından 

kısmî farklılıklarla birlikte aynı şekilde anlaşılmıştır. Buna göre muhkem, lafızlarının 

herkesin de anlayacağı şekilde tek bir manaya delalet eden âyetleri; müteşâbih ise 

lafızlarının birden fazla anlama gelebilecek şekilde olduğu için muhatabın zihninde 

net bir karşılığı olmayan âyetleri ifade etmektedir.  

2- Âl-i İmrân 3/7. âyet bağlamında müteşâbih konusunu değerlendiren 

müfessirler arasında, müteşâbihin kapsamına alınan konular açısından fikir ayrılığı 

bulunmaktadır. Buna göre Zemahşerî ve Abduh hariç bütün müfessirler hurûf-ı 

mukatta‘ayı müteşâbih kapsamına değerlendirmektedir. Allah’ın zatı, sıfatları ve 

fiilleri, âhiret tasvirleri gibi gayb alemine ait meselelerde ise sadece Zemahşerî yalnız 

kalmaktadır. Onun dışındaki müfessirler bu meseleleri müteşâbih kapsamında 

değerlendirmektedirler.  

 3- Müteşâbihin bilinebilirliğini net bir şekilde savunan ve konular arasında 

hiçbir istisna yapmayan müfessir Zemahşerî’dir. Diğer müfessirlerden bir kısmı 

ilimde derinleşenlerin te’vîli bileceğini savunsalar da bazı konular hakkında 

susmanın ve iman etmenin gerekliliğini vurgulamaktadırlar.  

4- Müteşâbihin te’vîliyle ilgili olarak bilinmesinin imkansız olduğu ifade edilen 

konularda müfessirlerin bazılarının kendi belirlemiş oldukları usulle çeliştikleri 

görülmektedir. Buna göre hurûf-ı mukatta‘anın kesinlikle bilinemeyeceğini söyleyen 

Taberî, Mâtürîdî, Kurtubî, İbn Âşûr ve Süleyman Ateş, bu harflerin mahiyetine dair 

birçok görüşe yer vermekte ve konuyla ilgili uzun uzadıya açıklamalar 

yapmaktadırlar.  

Allah’ın sıfatları konusunda ise Muhammed Abduh ve Reşîd Rızâ 

benimsedikleri tenzîhî üslubu kullanırken, İbn Âşûr ve Süleyman Ateş kendi 

usulleriyle çelişmektedirler. Buna mukabil Allah’ın fiilleri konusuyla ilgili ele alınan 

bütün müfessirler (Mâtürîdî, Abduh, İbn Âşûr ve Süleyman Ateş) müteşâbih 

konusunda mahiyetinin kesinlikle bilinemeyeceğini vurguladıkları gibi, konuyla ilgili 

âyetlerin tefsirinde de bu vurguya yer vererek meseleyi izahtan imtina etmektedirler.  



208  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

KAYNAKÇA 

 

Abduh, Muhammed - Reşîd Rızâ, Muhammed. Tefsîru’l-Kur’âni’l-hakîm (Tefsîru’l-

menâr). Trc. Harun Ünal - Nusrettin Bolelli. 14 Cilt. İstanbul: Ekin Yayınları, 2011. 

Ateş, Süleyman. Kur’ân-ı Kerîm’in Tefsiri. 6 Cilt. Ankara: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988. 

Cessâs, Ebû Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî el-. el-Füsûl fi’l-usûl. Thk. Uceyl Câsim en-

Neşemî. Kuveyt: Dar-u türasi’l-İslâmî, 1994. 

Cürcânî, Ali b. Muhammed eş-Şerîf el-. Kirabü’t-ta’rîfât. Thk. Abdurrahman el-Maraşli. 

Beyrut: Daru’n-Nefais, 2012. 

Çelik, Ersin. Şîa’da Kur’an İlimleri -Muhammed Hâdî Ma‘rifet Örneği-. Ankara: Fecr 

Yayınları, 2021. 

Çelik, İmran. Kur’ân’ın Çağdaş Dönem Sünnî-Şiî Yorumu (el-Menâr/el-Mîzân). Ankara: 

Fecr Yayınları, 2021. 

Duman, M. Zeki. “Kur’an’da Müteşabihât”. Bilimname: Düşünce Platformu 9/3 (2005): 

13-37. 

Duman, M. Zeki - Altundağ, Mustafa. “Hurûf-ı Mukattaa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 401-408. c. 18. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Durmuş, Zülfikar. “Mûtezili Müfessir Zemahşerî’nin Muhkem ve Müteşâbih’e İlişkin 

Görüşlerinin Analitik İncelemesi”. Marife Dergisi 3/3 (2003): 259-273. 

Harbi, Abdurrahman. Te’vîlâtü’l-Kur’ân ile Keşşâf Tefsirlerinin Ulûmü’l-Kur’ân 

Açısından Değerlendirilmesi. Doktora Tezi, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, 

2019. 

Hocaoğlu, Mustafa. Ahkâm Tefsirlerinin Usûl Açısından Mukayesesi. Rize: STS 

Yayıncılık, 2010. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir. et-Tahrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Beyrut: Müessesetü’t-

Târîh, t.y. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemalüddin Muhammed b. Mükerrem b. Ali b. Ahmed. 

Lisânü’l-arab. 6 Cilt. Kuveyt: Dâru’n-Nevâdir, 2010. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-. el-Müfredât 

fî garîbi’l-Kur’ân. Thk. Nizar Mustafa el-Bâz. 2 Cilt. Mekke: Mektebet-ü Nizâr 

Mustafa el-Bâz, t.y. 

Karaca Efe, Nefise. Kurtubî’nin Kur’an İlimleri’ne Yaklaşımı. Doktora Tezi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi, 2012. 



VEHBİ CANSIZ  209 
RTEÜİFD 

 

Karaman, Hayrettin - Çağrıcı, Mustafa - Dönmez, İbrahim Kafi - Gümüş, Sadrettin. 

Kur’ân Yolu Meâli. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014. 

Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-. el-Câmi’ li ahkâmi’l-

Kur’ân ve’l-mübeyyinü limâ tezammenehü mine’s-sünneti ve âyi’l-Furkân. Thk. 

Muhammed İbrahim el-Hifnâvî - ve Mahmud Hamid Osman. 10 Cilt. Kahire: 

Daru’l-hadis, 2010. 

Marifet, Muhammed Hadi. “Muhkem ve Müteşâbih”. Misbah Dergisi 2/21 (2013): 179-

198. 

Mâturîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-. Te’vîlât-ü ehli’s-

sünne. Thk. Mecdî Bâ Sellûm. 10 Cilt. Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, 2005. 

Özbuğday, Şükrü. “Kur’ân-ı Kerîm’deki Muhkem - Müteşâbih Ayrımının İncelikleri”. 

Diyanet İlmi Dergi 35/3 (1999): 27-38. 

Râzî, Fahrüddin er-. et-Tefsîru’l-kebîr. Thk. İbrahim Şemsüddîn - ve Ahmed 

Şemsüddîn. 16 Cilt. Bağdat: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013. 

Râzî, Fahrüddin er-. “Muhkem Müteşâbih Meselesine Selefin Bakışı”. Süleyman 

Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. Trc. Celalettin Divlekci. 32 (2014): 

175-188. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-. Usûlü’s-Serahsî. 

Ed. Ebü’l-Vefâ el-Efganî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993. 

Süyûtî, Celalüddin Abdurrahman es-. el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân. Thk. Fevvaz Ahmed 

Zümerli. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 2016. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdilkerim eş-. “Umûm, Husûs, Muhkem, Müteşâbih, 

Nâsih ve Mensûh Hakkında”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. Trc. 

Selim Türcan 9/17 (2010): 223-228. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-. Câmiu’l-beyân an te’vîl-i âyi’l-Kur’ân. Thk. 

Abdullah b. Abdilmuhsin et-Türkî. 26 Cilt. Kahire: Dâr-u Hicr, 2001. 

Topaloğlu, Bekir. “Esmâ-i Hüsnâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 404-418. c. 

11. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Türcan, Galip. “Mâturîdî’ye Göre Muhkem ve Müteşâbih Âyetler”. Milel ve Nihal 

Dergisi 7/2 (2010): 277-294. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Müşebbihe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 156-158. c. 

32. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 



210  Müteşâbih Kavramı Çerçevesinde Müfessirlerin Teori-Pratik Tutarlılığı Meselesi 
RTEÜİFD 
 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Müteşâbih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 204-207. c. 

32. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dîni Kur’ân Dili. 10 Cilt. İstanbul: Azim 

Dağıtım, 2011. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer b. Muhammed ez-. el-Keşşâf an 

hakâik-i ğavâmizi’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl. Thk. Adil Ahmed 

Abdülmevcud - ve Ali Muhammed Muavvez. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2009. 

Zerkeşî, Bedreddin Muhammed b. Abdullah ez-. el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân. Thk. 

Mustafa Abdulkadir Ata. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazim ez-. Menâhilü’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân. Thk. Fevvaz 

Ahmed Zümerli. 2 Cilt. Kuveyt: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1995. 

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                       İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 211-230 
Geliş Tarihi:14/10/2021-Kabul Tarihi:02/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1009869 

 لأحكام التجويد وأثره في المعنىالإيحاء الصوتي 

Alaaddin SALİHOĞLU* 

Atıf/Cite as: Salihoğlu, Alaaddin. “el-Îhâu’s-Savtî li-Ahkâmi’t-Tecvîd ve Eseruhû fi’l-Ma‘nâ”. 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 211-230. 

Ses Anlam İlişkisi Bağlamında Tecvid Kaidelerinin Fonetik 

Yapısı 

Öz: Ses-anlam ilişkisini ele alan konular, kelimelerin ses yapılarında ortaya çıkan 

ilave anlamlardan söz eder. Arapçada geniş yer tutan ses yansımalı kelimelerin 

Kur’an‐ı Kerîm’de de birçok örneği bulunmaktadır. Bu konuda birtakım 

çalışmalar yapılmış olsa da bunların çoğu meselenin lafız yönüyle sınırlı 

kalmıştır. Bu makalede ise Kur’ân’ın okunuşu sırasında tecvid kurallarının 

uygulanması sonucunda ortaya çıkan mücevved seslerin tasvir ettiği tâli 

manaların tespitine çalışılacaktır. Bir diğer ifadeyle, tecvid kaidelerinin fonetik 

itibarıyla ayetlerdeki anlatımı destekleyen yönü üzerinde durulacaktır. Bu, 

tecvid kaidelerinden sesle tasvir hususiyetini gösteren bazı örneklerin tahlil 

edilmesi ve fonetik tonunu oluşturan seslerin incelenmesi, mananın tespitinde 

oynadığı rolün açıklanması yoluyla olacaktır. Çalışmada bu konu on noktada ele 

alınacaktır. Bunlar: harflerin mahreç ve sıfatları, med, idğâm, sekte, hâ-i sekt, hâ-

i kinâye (zamir), revm ve işmâm, imâle, terennüm elifi, vakıf ve ibtidâ. Nitekim 

bu çalışma, ‘Âsım (ö. 127/745) Kırâati’nin Hafs (ö. 180/796) Rivâyeti’nin tecvid 

kuralları ile sınırlandırılmış olacak, seçilen örneklerin tahlilinde analitik yöntem 

takip edilecektir. Ayrıca geçmişte ve günümüzde ses anlam ilişkisi olgusunun 

tarihçesine değinilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Tecvîd, Fonetik, Ses, Tasvîr, Anlam. 

 

The Vocal Suggestions of Tajwīd Rules and Its Effects on 

Meanings 

Abstract: The research aims to study the influence of pronunciation, intonation, 

phonetic, and recitation rules of the Qur’an (tajwīd); by selecting, analysing and 

explaining several examples in which the rules of recitation provide additional 

meanings into the verses. By giving a historical synopsis, the research expounds 

                                                 
*  Dr. Öğr. Üyesi, Dumlupınar Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Kur’ân-ı Kerim Okuma ve 

Kırâât İlmi Anabilim Dalı, Kütahya, Türkiye, alaaddin.salihoglu@dpu.edu.tr,  

ORCID: 0000-0002-2390-6679 



212 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

the views of classical and modern scholars regarding the additional meanings of 

tajwīd rulings and sheds light on the connection between the science of 

intonation and the phonetical formula. The analysis of examples regarding the 

pronunciation, phonetic, recitation and intonation rules of the Qur’an shows the 

influence of tajwīd over the understanding, interpretation, and meanings of the 

Qur’an. The research examines this connection relaying on ten fundamental 

criteria; articulation of letters and their attributions, lengthening of the sound 

(mad), merging (idghām), silence (sakt), silence with hā (hā al-sakt), pronouns 

(hā al-kināya), slight pronunciation and clenching lips (rawm wa ishmām), 

predisposing (imāla), alif al-tarannum, pause (waqf), and ibtidā’. The analysis of 

examples regarding the pronunciation of tajwīd rules with sounds and phonetic 

intonation in the Qur'an elucidates the role of tajwīd for determining the 

meaning of the verses that are conceptualised in the mind of the reader and 

listener. The study is limited to the tajwīd rules of the narration of Hafs bin 

Suleiman (d. 180/796) on the reading of Imam Asim bin Abi Al-Najud Al-Kufi (d. 

127/745), and the analytical method is adopted for the examination of selected 

examples. 

Keywords: Tajwīd, Phonetic, Sound, Pronunciation, Meaning. 

 

لأحكام التجويد وأثره في المعنىالإيحاء الصوتي    

لال خيهدف البحث إلى دراسة ظاهرة الإيحاء الصوتي )وحي الصوت( لأحكام التجويد، وذلك من  : ملخصال

لبحث دراسة اصطفاء عدد من الأمثلة التي تجلت فيها خاصية الإيحاء بالصوت وتحليلها ودراستها. وقد تضمن ا

جويد بالدرس والمحدثين حول هذه الظاهرة، كما ألقى الضوء على صلة علم التتاريخية لآراء العلماء القدماء 

ية، وذلك بعرض الصوتي، ثم تناول البحث ظاهرة الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثرها في فهم المعاني القرآن

 ت،الموضوع في عشر نقاط رئيسة وهي مخارج الحروف وصفاتها، والمد، والإدغام، والسكت، وهاء السك

التعريف  داء؛ حيث تم  نُّم، والوقف والابتوهاء الكناية )الصلة(، والروم والإشمام، والإمالة، وألف الخروج والتَّر

وحيه من معانٍ تبهذه الأحكام والتمثيل لها بأمثلة مناسبة من القرآن الكريم للوقوف على جرسها الموسيقي وما 

رواية ل. ولقد اقتصرت الدراسة على القواعد التجويدية أو تعكسه من صور تتجسد في ذهن القارئ والسامع

د اعتما (، وتم  127/745( عن قراءة عاصم بن أبي النَّجود الكوفي )ت. 180/796حفص بن سليمان )ت. 

 المنهج التحليلي في دراسة الأمثلة المختارة.

 اللفظ، المعنى. ،صوتال ،الإيحاء ،: التجويدالكلمات المفتاحية

 

 مدخل

من مسائل تتعلق  دراسة الأصوات القرآنية في علم اللغة قدرًا كبيرًا من الاهتمام والبحث لما يتكشف عنهاتحظى 

أخرى،  بجماليات النص. هذه الجماليات سببها تآلف دقيق بين الأصوات من جهة وبين الأصوات والمعاني من جهة

رآنية جمال ردات القرآنية، حيث أن لكل مفردة قفينتج عن هذا التآلف موسيقى خاصة تفتح طريقاً لفهم معاني المف

و تشديد أو أتفخيم أو إمالة أو فتح أو تحقيق أو تسهيل أو مد ٍ  إيقاعي وجرس موسيقي وأصوات خاصة ذات ترقيق أو

 ما إلى ذلك من القواعد التجويدية.

ائية في تصوير المعاني المختلفة، وإذا قلنا إن هذه الأصوات الناشئة عن القواعد التجويدية المختلفة لها قدرة إيح

فإننا نقصد هنا المعاني الضمنية أو الدلالات الضمنية التي تعتمد على ظلال اللفظة ويختلف تقييمها باختلاف الأفراد 



ALAADDİN SALİHOĞLU  213 
RTEÜİFD 

 

وثقافتهم وتذوقهم للغة. وهذه المعاني والدلالات الضمنية تختلف عن المعاني اللغوية المعجمية التي تعتمد على الإحالة 

 1المصادر التي يتفق أهل الاختصاص عليها ويثبت استعمالها في السياق اللغوي ويدرك إدراكًا علمياً عقلياً.إلى 

 أولاً: الإيحاء الصوتي بين القدماء والمحدثين

أشار علماء اللغة قديمًا وحديثاً إلى ظاهرة الإيحاء الصوتي والعلاقة بين الأصوات ومعانيها الضمنية 

يمري )ت. عب  ومدلولاتها، ويعد  ( أول من أوجد مناسبة طبيعية بين اللفظ ومدلوله، حيث 250/865اد بن سليمان الص 

ح. ى المُعين ترجيحًا من غير مرجَّ ثم  2يرى أنه لولا وجود تلك المناسبة الطبيعية لكان تخصيص الاسم المعين بالمُسم 

قول في  ة الطبيعية بين صوت الجندب ومدلوله( وحاول إيجاد العلاق175/791جاء الخليل بن أحمد الفراهيدي )ت. 

،) ( الذي حاول ربط المصادرِ التي تكون على وزن 180/796ومن ذلك أيضًا ما ذكره سيبويه )ت.  3العرب: )صرَّ

الفَعَلانِ بالاضطراب والحركة وذلك بربط توالي الحركات بتوالي الأفعال، فالنَّزَوان، والنَّقَزان هي زعزعةُ البَدن 

( على الخليل وسيبويه بشيء قريب 392/1002وعق ب ابن جني )ت.  4ازه في ارتفاع، والغلَيَاَنُ زعزعةٌ وتحركٌ.واهتز

لْصَلةَِ أنها تدل على تكرير الفعل، عْزَعَةِ والقلَْقلَةَ والص  وكذلك  5مما ذكراه عندما اعتبر المصادر الرباعية المضعَّفة كالزَّ

كما وأفرد بابًا في كتابه )الخصائص(  6ى تكرير الفعل ككسَّر وفتَّح وغلَّق وأمثالها.اعتبر تكرير عين الفعل دليلًا عل

سماه: "بابٌ في تصَاقبُِ الألفاظِ لِتصَاقبُِ المعاني"، قال فيه: "هذا غور من العربية لا ينُتصََف منه ولا يكاد يحُاط به، 

 7وأكثر كلام العرب عليه وإن كان غفلًا مسهوًا عنه".

( في كتابه )أسباب حدوث الحروف( إلى الربط بين الحروف وأصواتها وما 428/1037وذهب ابن سينا )ت. 

ِ الأجسام عنده القاف فيقابلها من الأصوات الطبيعية مشيرًا إلى المناسبة بينها وبين دلالتها الصوتية،  تصدر عن شق 

كما وأفرد السيوطي )ت.  8جسم صلب بسيط.وقلعها دفعة واحدة، والكاف تصدر عن وقوع جسم صلب كبير على 

ائتلاف اللفظ مع المعنى أن فجعل ( في الإتقان باباً سماه: "ائتلاف اللفظ مع اللفظ وائتلافه مع المعنى". 911/1505

 9.جزلًا فجزلة وإن كانتتكون ألفاظ الكلام ملائمة للمعنى المراد، فإن كان المعنى المراد فخمًا كانت ألفاظه فخمة، 

فوا الإيحاء الصوتي أو الدلالة الصوتية بقولهم: "هي التي تستفاد من طبيعة بعض أم ا المحدثون فقد عرَّ

الأصوات، فالخاء في )تنَْضَخ( مثلًا جعلتها تدل على فَوَران السائل في شدة وعنف، وعلى العكس منها كلمة )تنَْضَح( 

ن الصوت والمعنى من الباحثين المعاصرين لاسل وممن قال بوجود علاقة بي 10تعبر عن فوران الماء في بطء".

وذهب إبراهيم  11( الذي يرى أن المعنی والصوت كلاهما مرتبط بالآخر ارتباطا لا يقبل التفرقة،1938كرومبي )ت. 

أما مصطفى صادق الرافعي  12أنيس في كتابه )دلالة الألفاظ( إلى أن هذه العلاقة يمكن أن تلُحَظ في كل لغة من اللغات،

( فقد تكلم طويلًا في كتابه )إعجاز القرآن والبلاغة النبوية( عن الجانب الصوتي ودلالةِ الحركاتِ، 1356/1937. )ت

وأن لكل ِ لفظٍ صوتاً ربما أشبه موقعه من الكلام ومن طبيعة المعنى الذي هو فيه والذي تساق له الجملة.
وقد حاول  13

                                                 
ساسية واللغوية والمنطقية، لة المركزية يطلق عليها أيضاً الأصلية والمعجمية والأيقسم علماء اللغة دلالة الألفاظ إلى مركزية وهامشية؛ فالدلا   1

ً بالضمنية والثانوية والعاطفية والإيحائية. ينظرعند جاسم محمد عبد العبود،  حات الدلالة العربية مصطلوأما الدلالة الهامشية فتسمى أيضا
 .122-118(، 2007العلمية، ، )بيروت: دار الكتب دراسة في ضوء علم اللغة الحديث

 .102-101، مصطلحات الدلالة العربيةعبد العبود،    2
 .2/152، تح: محمد علي النجار )مصر: دار الكتب المصرية، المكتبة العلمية(، الخصائصعثمان ابن جني،    3
ن جني، ؛ اب4/14(، 1408/1988، تح: عبد السلام محمد هارون )القاهرة: مكتبة الخانجي، الكتابعمرو بن عثمان الملقب سيبويه،    4

 .2/152، الخصائص
 .2/153، الخصائصابن جني،    5
 .2/155، الخصائصابن جني،    6
 .2/145، الخصائصابن جني،    7
 .79-93مير علم )دمشق: مطبوعات مجمع اللغة العربية(،  ىيحي –، تح: محمد الطيان أسباب حدوث الحروفالحسين بن عبد الله ابن سينا،    8
لعامة للكتاب، ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم )القاهرة: الهيئة المصرية االإتقان في علوم القرآنعبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي،    9

1394/1974 ،)3/299-300. 
 .169(، 1984، )بيروت: مكتبة لبنان، ي اللغة والأدبمعجم المصطلحات العربية فكامل المهندس،  - مجدي وهبة   10
 .39(، 1954، ترج. محمد عوض محمد )مصر: لجنة التأليف والترجمة والنشر، قواعد النقد الأدبيلاسل ابَر کرومبي،    11
 .71(، 1976، )القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، دلالةُ الألفاظِ إبراهيم أنيس،    12
 .155(، 1425/2005، )بيروت: دار الكتاب العربي، إعجاز القرآن والبلاغة النبويةصادق الرافعي، مصطفى    13



214 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

د العلاقة بين حروف اللغة ومدلولاتها فجعل الهمزة تدل علی الجوفية، ( إيجا1417/1996الشيخ عبد الله العلايلي )ت. 

 14والباء علی بلوغ معنی الشيء، والتاء علی التعلق بالشيء، والجيم علی العِظَم مطلقاً، وهكذا باقي الحروف.

وا إلى ( رحمه الله هو من أكثر العلماء المعاصرين الذين أشار1385/1966والجدير بالذكر أن سيد قطب )ت. 

 ه الدلالية الإيحائية على تفسير الآيات، فقالبين الصوت وقدرتِ  أثر أصوات الحروف وما تتصف به من صفاتٍ، وربطَ 

في كتابه )التصوير الفني في القرآن الكريم(: "والتناسق في القرآن ألوانٌ ودرجات؛ فمنها ذلك الإيقاع الموسيقي الناشئ 

وتناسق ذلك كله مع الجو الذي تطُلق فيه هذه الموسيقى ووظيفتها التي  ، ...ص ٍ من تخير الألفاظ ونظمها في نسق خا

وقال في موضع آخر: "ويجبُ أن نتوسَّعَ في معنى التصوير حتى ندُركَ آفاق التصويرِ الفني  15تؤديها في كل سياق".

في القرآن، فهو تصويرٌ باللون، وتصوير بالحركة، وتصوير بالتخي ل، كما أنه تصوير بالن غمة تقوم مقام اللون في 

في إبرازِ صُورةٍ من  بارات، وموسيقى السياقالتمثيل، وكثيرًا ما يشترك الوصف والحِوارُ، وجرسُ الكلمات، ونغم الع

ها العينُ والأذُنُ، والحس  والخيالُ، والفكرُ والوجدانُ".  16الصورِ تتملاَّ

الدلالة الصوتية  ثم تعاقبت بعد ذلك الكثير من المؤلفات والبحوث الأكاديمية والدراسات الجامعية، التي تناولت

الحال في  رت في غالبها حول دراسة الدلالة الصوتية للألفاظ، كما هووالإيحاء الصوتي بمختلف مستوياته، وتمحو

رآن الكريم( لحسين بحث )دلالة الجرس والايقاع في المفردة القرآنية( لخالد توفيق، و)التصوير بالإيحاء الصوتي في الق

وتي وأثرهو) أسود، ة( لهوارية الحاج في الد لال الإيحاء الصوتي في تعبير القرآن( لقاصد ياسر الزيدي، و)الإيحاء الص 

حمد حسين علي، و)التأثير الصوتي للقرآن الكريم( لعادل أبو شعر، وكما في كتاب )الصوت اللغوي في القرآن( لم

( لنعمان چاقر Kur’ân-ı Kerim’de Ses Yansımalı Kelimelerعلي الصغير وكذلك بحث بعنوان )

(Numan Çakır( وبحث بعنوان ،)Kur’ân’ın Mana Zenginliği ve Fonetik Anlamı Yansıması 

Üzerine Bazı Örneklemeler( لبهاء الدين دارطما )Bahattin Dartma( وبحث بعنوان ،)Arap Dilinde 

Seslerin Anlamı Yansıtması( لقدير قنار )Kadir Kınar.) 

الية في القرآن ب )الظاهرة الجمواهتم قسم من الأبحاث بالظواهر الصوتية وعلاقتها بالآية والسياق كما في كتا

دلالات )الكريم( لنذير حمدان، و)الإيقاع الصوتي الإيحائي في سياق النص القرآني( لجنان محمد مهدي، وكتاب 

مل عنوان: في القرآن الكريم( لخالد بني دومي، وخصوصًا ما جاء في الفصل الرابع منه والذي ح الظاهرة الصوتية

ث )من ملامح لسياقية. واهتم قسم آخر بدراسة دلالة الحركة والإيقاع الصوتي كما في بحالصوت وأثره في الدلالة ا

 الدلالة الصوتية في القرآن الكريم( لماجد النجار.

لصفتي  كما أفُرِدت بعض الأبحاث لدراسة الدلالة الصوتية لبعض صفات الحروف كما في )الدلالة الصوتية

لتي لا ضد لها الكريم برواية ورش( لمحمد بولخطوط، و)الدلالة الصوتية للصفات التفخيم والترقيق في قراءة القرآن ا

الة دكتوراه في الخطاب القرآني( لفراكيس محمد. ومن الأبحاث المميزة المتعلقة بموضوع صلة الأصوات بالمعاني رس

 Kur'an Belagati ve Fonetiği Yönünden( بعنوان )Necdet Çağılللأستاذ التركي نجدت چاغيل )

Kıraatler( طُبعت فيما بعد ككتاب بعنوان )Kur'an’ın Belagat ve Fonetik Yapısı لفصل ا( تحدث مؤلفها في

 الثالث عن العلاقة بين أصوات القراءات القرآنية والمعاني الضمنية الناشئة عنها.

دة المتواترة جو  ة المُ لهم من القراءالبحث الذي بين أيدينا فهو يقدم دراسة للإيحاء الصوتي المست اوبالمجيء إلى هذ

اللفظ والتي تمثلها بالتي استنُبِطت قواعد التجويد منها، فهو لا يركز على اللفظ فقط بل يتجاوزه إلى الأصوات المحيطة 

لقة برواية حفص الأصوات الناشئة عن تطبيق القواعد التجويدية. وسنقتصر في هذا البحث على الأحكام التجويدية المتع

 سليمان من قراءة عاصم بن أبي النجود الكوفي. بن

                                                 
 .46-63(، 1406/1985، )دمشق: دار السؤال، تهذيب المقدمة اللغوية للعلايليأسعد أحمد علي،    14
 .87(، 1425/2004، )القاهرة: دار الشروق، التصوير الفني في القرآنسيد إبراهيم حسين قطب،    15
 .37، التصوير الفني في القرآنقطب،    16



ALAADDİN SALİHOĞLU  215 
RTEÜİFD 

 

 ثانياً: علم التجويد والدرس الصوتي

دت الشيء إذا حس نته، وأتقنته، وأما اصطلاحًا فقد  التجويد لغةً هو: التحسين، والإحكام، والإتقان، يقال: جو 

( في )التحديد( 444/1053وضع العلماء والباحثون قديمًا وحديثاً عدة تعريفات لمفهوم التجويد، فعرفه الداني )ت. 

ترتيبها مراتبها، ورد  الحرف من حروف المعجم إلى مخرجِه بقوله: "فتجويد القرآن هو إعطاءُ الحروف حقوقَها و

وأصلِه وإلحاقه بنظيره وشكله، وإشباعُ لفظه، وتمكينُ النطق به على حال صيغته وهيئته من غير إسراف ولا تعسف، 

ه". ( 833/1429وعرفه ابن الجزري )ت.  17ولا إفراط ولا تكلف، وليس بين التجويد وتركه إلا رياضة من تدب ره بفك ِ

أما التعريف  18( في )لطائف الإشارات( بشيء قريب من كلام الداني.923/1517في )التمهيد( والقسطلاني )ت. 

المشتهر عند جل المتأخرين من أهل القراءة هو أن التجويد إخراج كل حرف من حروف القرآن من مخرجه الصحيح 

ة التي لا تنفك عنه بحال من الأحوال كالجهر والهمس والشدة مع إعطائه حقَّه ومُستحََقَّه، فحق الحرف هو صفاته اللازم

والرخاوة والاستعلاء والاستفالة وغيرها، وأما مُسْتحََقُّ الحرف فهو صفاته العارضة كالإدغام والإخفاء والمد والقصر 

 19وغيرها.

أما  20لحرف العربي،وقد ذهب بعض الباحثين كالأستاذ سالم عبد الرزاق أحمد إلى أن التجويد هو علم هندسة ا

محمد حسن الجبل فيرى أن تجويد القراءة هو من مستوى الدراسة الصوتية النظمية، وإن كانت الدراسة الإفرادية هي 

أساسه الأعظم، كما يرى أن تجويد القراءة واجب تقتضيه ضرورة البيان في الأداء من ناحية، وتوفيرِ حق السامع في 

م من ناحية أخرى، فهو واجب يقتضيه ارتباط المعاني بألفاظها بحيث فَ لصحيح المعب ِر المُ إلقاء الكلام إليه على الوجه ا ه ِ

 21يؤدي اختلال اللفظ إلى اختلال المعنى.

والجدير بالذكر أن مصطلح التجويد بمعنى العلم الذي يعُنَى بدراسة مخارج الحروف وصفاتها وما ينشأ لها من 

طوق لم يعُرَف إلا في حدود القرن الخامس الهجري، كذلك لم يعُرَف كتابٌ مستقل أحكام عند تركيبها في الكلام المن

أل ِف في هذا العلم قبل القرن الرابع الهجري، ومعنى هذا أن علم التجويد تأخر في الظهور علمًا مستقلًا بالنسبة إلى كثير 

ي كان للُّغويين والنحاة دراسات في الأصوات هذا في الوقت الذ  22من علوم القرآن والعربية أكثر من قرنين من الزمان.

العربية، ابتداء من القرن الثاني الهجري، ولكنها كانت دراسات مجتزأة ومتفرقة ولا تشكل في مجموعها علمًا مستقلًا 

بحد ذاته، وقد كانت هذه الدراسات تتناسب مع حاجة الموضوعات الصرفية والنحوية التي كان علماء النحو واللغة 

أي أنها لم تكن تت بع نظرة شاملة مستقلة تهدف إلى بيان النظام الصوتي للغة العربية وما  23جونها في مؤلفاتهم،يعال

يخضع له ذلك النظام من الاعتبارات الصوتية في الكلام المنطوق. وتتلخص جهود علماء اللغة في دراسة الأصوات 

دمة كتاب )العين( عن مخارج الحروف وصفاتها للخليل بن العربية حتى أواخر القرن الرابع الهجري بما جاء في مق

د )ت.  (، وما جاء 286/900أحمد، وباب الإدغام في )الكتاب( لسيبويه، وأبواب الإدغام في كتاب )المقتضب( للمبر 

                                                 
 .68، (1421/2000، تح: غانم قدوري الحمد )عمان: دار عمار، التحديد في الإتقان والتجويدعثمان بن سعيد أبو عمرو الداني،    17
ارف، واب )الرياض: مكتبة المع، تح: علي حسين البالتمهيد في علم التجويدشمس الدين أبو الخير محمد بن محمد ابن الجزري،    18

لمنورة: مجمع ، تح: مركز الدراسات القرآنية )المدينة الطائف الإشارات لفنون القراءات؛ أحمد بن محمد القسطلاني، 47(، 1405/1985
 .2/423الملك فهد لطباعة المصحف الشريف(، 

 .14، (1433/2012مع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ، )المدينة المنورة: مجالتجويد الميسرعلي بن عبد الرحمن الحذيفي،    19
 .117(، 1992، )الموصل: جامعة الموصل، هوامش في رحاب المصحفسالم عبد الرزاق أحمد،    20
 .184(، 1427/2006، )القاهرة: مكتبة الآداب، المختصر في أصوات اللغة العربيةمحمد حسن الجبل،    21
جري التاريخ . يمثل القرن الخامس اله15(، 1428/2007، )عمان: دار عمار، ت الصوتية عند علماء التجويدالدراساغانم قدوري الحمد،    22

ة لتجويد القراءة الحقيقي لظهور المؤلفات في علم التجويد، حيث أن أول مؤلفات علم التجويد التي حملت اسم هذا المصطلح ككتاب )الرعاي
ني قد ظهرت في ( وكتاب )التحديد في الإتقان والتجويد( لأبي عمرو الدا437/1045القيسي )ت.  وتحقيق لفظ الرواية( لمكي بن أبي طالب

 هذا القرن.
خليل بن أحمد في إن دراسة علماء العربية من النحاة واللغويين للأصوات، اقتصرت على حاجة الموضوعات التي كانوا يعالجونها، فمثلا ال   23

تيب الحروف في الحروف ومخارجها لأغراض تتعلق بالمعجم وتنظيمه وبالكلمات وأبنيتها، فانشغاله بترمقدمة العين كانت دراسته لأصوات 

ة سيبويه للأصوات أول المعجم وتقديمه طريقة لاختبار مخارجها كان لتوضيح منهجه الذي سار عليه في الكتاب. وكذلك الأمر بالنسبة لدراس

يد هنداوي )بيروت: ، تح: عبد الحمكتاب العينالإدغام. ينظر عند الخليل بن أحمد الفراهيدي، في كتابه فقد اقتصرت على ما يتعلق بموضوع 
 .485-4/431، لكتابا؛ سيبويه، 44-1/34(، 1424/2003دار الكتب العلمية، 



216 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

(، وكذلك ما ورد في كتابي )سر صناعة الإعراب( و)الخصائص( 321/933في مقدمة )جمهرة اللغة( لابن دريد )ت. 

 24ن جني.لاب

أما كتب القراءات التي ألُ ِفت بين القرنين الثاني والرابع الهجريين والتي لم يصل جُل ها إلينا، فقد احتوت على 

بعض الملاحظات الصوتية المتناثرة بين طياتها. ليأتي بعد ذلك علماء التجويد والقراءة ويقوموا باستخلاص المادة 

ت، ويصوغوا منها علم التجويد، ثم يواصلوا دراساتهم الصوتية مستندين إلى الصوتية من كتب اللغة والنحو والقراءا

تلك المادة، ويضيفوا إليها خلاصة جهدهم ليبلغ علم التجويد منزلة عالية من التقدم في دراسة الأصوات اللغوية. ولا 

تميز بكونه شاملًا للدرس الصوتي يقتصر الجهد الذي قام به علماء التجويد على النقل من سابقيهم من علماء العربية بل 

القرآني فأنتجت كتب دراية، تعتمد على ملاحظة أصوات اللغة وتحليلها ووصفها على عكس الدراسات السابقة التي 

اقتصرت على الموضوعات الصرفية والنحوية. فعلم التجويد الذي يدرس النظام الصوتي للغة القرآن، كان موضوعه 

 25ص ظواهره ووضعها في قواعد تساعد المتعلم على ضبطها وإتقانها حين يستخدم اللغة.تحليل ذلك النظام واستخلا

وه باللحن الخفي. حيث قسموا اللحن  وقد تركزت دراسة علماء التجويد للأصوات بشكل أساسي بمعالجة ما سم 

. فالجلي: هو الخطأ الظاهر في الحركات خاصة، وهو ميدان عمل أهل اللغة من النحاة والصرفيين،  إلى جلي  وخفي 

واللحن الخفي: هو الخلل الذي يطرأ على الأصوات من جراء عدم توفيتها حقوقها من المخارج أو الصفات أو ما يطرأ 

لها من الأحكام عند تركيبها في الكلام المنطوق، وهو ميدان عمل علماء التجويد، وهو يستلزم دراسة مخارج الحروف 

وهذه هي عناصر علم التجويد الأساسية. فملاحظة اللحن الخفي ومحاولة معالجته وتقويم وصفاتها وأحكامها التركيبية، 

خلله كانت السبب الرئيس الذي يقف وراء الدراسات الصوتية عند علماء التجويد، ودراسة أصوات اللغة وتحديد صور 

راسة أصوات العربية دراسة نطقها الصحيحة، فقد رصدوا الانحرافات المتوقعة في نطقها، فتحققت بذلك فرصة لد

 26شاملة، لم تتحقق للنحاة الذين كانت تشغلهم دراسة الأصوات لمعالجة بعض القضايا الصرفية.

 ثالثاً: الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وانعكاسه على المعاني

ها تصويرًا وأعذبها صوتاً و أكثرها انسجامًا بالنسبة يتناول القرآن الكريم من الكلمات والتراكيب أدق ها دلالة، وأتم 

إلى نظائرها من مرادفاتها، فإذا استنفدت اللغة طاقتها التأثيرية والتعبيرية والخطية من أجل الوصول إلى المعنى، برز 

في إظهار ما تبقى من المعنى الكامن  -من الغنن، والمدود، والإمالة، والإدغام، وغيرها -دور أصوات أحكام التجويد 

، وهنا ينعكس جمال وإيقاعٍ  ووزنٍ  سٍ اللغة، وذلك عن طريق ما تتسم به هذه الأصوات التجويدية من جرَ وراء حدود 

ئتلاف الحركات والسكنات والمد ات والغنُ ات، وانسجام الحروف من حيث مخارجها وصفاتها، فتؤث ر في با محتوىال

: "وحسبكَ بهذا اعتبارًا في إ عجاز النظم الموسيقي  في القرآن لترتيب حروفه باعتبار عقل المتلق ي وقلبه، يقول الرافعي 

بعض ذلك لبعضه مناسبةً طبيعي ة في الهَمس والجَهر والشد ة والرخاوة والتفخيم والترقيق  أصواتها ومخارجها ومناسبةِ 

ا هو بلاغة الصوت في لغة الموسيقى". ...وغير ذلك من صفات الحروف،  والتفش ي والتكرير  27مم 

أصوات التجويد فرتيل القرآن الكريم ونطق أصواته كما أنُزلت يشكل نوعًا عظيمًا من أنواع الدلالة، لذا فإن ت

لالة أصوات تعتبر مصدرًا ضمنياً مساعداً من مصادر فهم وتفسير الآيات الكريمة. وسنحاول في هذا البحث إظهار د

سة، وهي مخارج يد والتي سنصنفها في عشر نقاط رئيأحكام التجويد وصلتها بالمعاني وذلك بالتمثيل لبعض أحكام التجو

الإمالة، وألف والحروف وصفاتها، والمد، والإدغام، والسكت، وهاء السكت، وهاء الكناية )الصلة(، والروم والإشمام، 

تسع للباحثين ، وفي هذا مالخروج والتَّرنُّم، والوقف والابتداء. أما التمثيل لجميع قواعد التجويد فلا يتسع له هذا المقام

 وطلاب الدراسات لإجراء مزيد من البحث فيما يتعلق بباقي أحكام التلاوة والتوسع في التمثيل لها. 

                                                 
 .46، 45، 20، الدراسات الصوتية عند علماء التجويدالحمد،    24
 .23، 21، 20، التجويدالدراسات الصوتية عند علماء الحمد،    25
 .55، الدراسات الصوتية عند علماء التجويدالحمد،    26
 .149-148، إعجاز القرآن والبلاغة النبويةالرافعي،    27



ALAADDİN SALİHOĞLU  217 
RTEÜİFD 

 

 المخارج والصفات -1

 28وهو من أهم أبواب علم التجويد، فتحديد مخارج الحروف وصفاتها هو عمود الدراسة الصوتية اللغوية.

غيره، وقد اختلف العلماء في عددها والذي اختاره ابن الجزري أنها والمخرج هو محل خروج الحرف وتميزه عن 

أما صفات الحروف فهي كيفيَّةٌ تعرض للحرف عند النطق به كجريان النفس في الحروف  29سبعة عشرة مخرجًا رئيسًا.

المخرج، فلولا المهموسة وعدم جريانها في المجهورة، وتتجلى قيمتها بأنها وسيلة التمييز بين الحروف المت حدة في 

تمييز الصفات لتلك الحروف بعضها عن بعض لكانت حرفًا واحداً، فمن ذلك الطاء المهملة فلولا انفرادها بالاستعلاء 

 30والإطباق والجهر لكانت تاءً، لاتفاقهما في المخرج.

وال وصفات وتنقسم الصفات باعتبار اللزوم والعروض إلى صفات أصلية لازمة للحرف لا تفارقه بحال من الأح

عارضة تعرض للحرف في بعض الأحوال وتنفك عنه في بعضها الآخر لسبب من الأسباب. فأما الصفات اللازمة 

فتنقسم إلى: قسمٍ له ضد كالهمس والجهر، والشدة والرخاوة، والاستعلاء والاستفال، والإطباق والانفتاح، والإذلاق 

ين والانحراف والتكرير والتفشي والاستطالة. وأما الصفات العارضة والإصمات؛ وقسمٍ لا ضد له كالصفير والقلقلة والل

 31فهي كالتفخيم والترقيق والإظهار والإدغام ونحوها وهي مفصلة في كتب علوم التجويد والقراءة.

يقول الأستاذ محمد بن عبد الله دراز واصفاً دور مخارج الحروف وصفاتها: "فإذا ما اقتربت بأذنك قليلًا قليلًا، 

طرقتَْ سمعَك جواهرُ حروفهِ خارجةً من مخارجها الصحيحة، فاجأتكَْ منه لذةٌ أخرى في نظم تلك الحروف ورصفها ف

وترتيب أوضاعها فيما بينها؛ هذا ينقر وذاك يصفر، وثالث يهمس ورابع يجهر، وآخر ينزلق عليه النفس، وآخر يحتبس 

 32امك في مجموعة مختلفة مؤتلفة".عنده النفس. وهلم جرا، فترى الجمال اللغوي ماثلًا أم

القارئ النطق بكل حرفٍ على حدته موف ياً حق ه مخرجًا وصفةً،  من جهة أخرى فإن إتقان التلاوة ينطلق من إحكامِ 

اللفظ حالة التركيب لأنه ينشأ عن التركيب ما لم يكن حالة الإفراد، إذ تتأثر الحروف بمجاورة بعضها بعضًا،  ثم إحكامِ 

فمن أحكم صحة اللفظ  33الضعيفَ ويغلب المفخمُ المرققَ فيصعب على اللسان النطق بذلك على حقه. يُّ فيجذب القو

حالة أداء الحروف في كلماتها، والكلمات في جملها، فقد حصَّل حقيقة التجويد، وحقق المراد منه في إيصال لفظ الكلمات 

م المعب ِر عن معانيها، العاكس ل  صورها. على الوجه الصحيح المفه ِ

والأمثلة التي توضح دور الإيحاء الصوتي لمخارج الحروف وصفاتها في تصور المعاني واتساعها أكثر من 

غَيْرَ  أن تحصى، فمن جملة ذلك كلمة )يَصْطَرِخُونَ( في قوله تعالى: )وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فيِهَا رَبَّناَ أخَْرِجْناَ نَعْمَلْ صَالِحًا

ون في النار،  (35/37( )فاطر، الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ  وت العالي ويضج  التي نزلت في الكفار الذين يسَْتغَِيثوُنَ فِي النَّارِ باِلص 

أبلغ وأشد في النفس من )يصَْرُخُونَ( ففي زيادة  هيو 34،والأصلُ يصَْترَِخُونَ  ولفظ )يصَْطَرِخُونَ( يفتعلون من الصراخ

فإذا  35إلى أنهم يصَْرُخُونَ صُرَاخًا مُنْكَرًا خَارِجًا عن الحَدِ  المعتاد. إشارةٌ  يهوفالمبنى زيادة في المعنى ومبالغة فيه، 

تأملنا نطق أحرف هذه الكلمة وما فيها من صفة الاستعلاء في الصاد والطاء والخاء، وصفة الإطباق في الصاد والطاء، 

ظ الذي يصور لنا غلظ الصراخ المختلط وصوت الصفير في الصاد، وخشونة صوت الخاء يمكن أن نتخيل جرسها الغلي

المتجاوب من كل مكان، المنبعث من حناجر مكتظة بالأصوات الخشنة، كما يصور لنا ظل الإهمال لهذا الاصطراخ 

                                                 
 .52، المختصر في أصوات اللغة العربيةالجبل،    28
 .1/198العلمية(،  مد الضباع )بيروت: دار الكتاب، تح: علي محالنشر في القراءات العشرشمس الدين أبو الخير محمد بن محمد ابن الجزري،    29
 .55، صوات اللغة العربيةالمختصر في أ؛ الجبل، 37-36، التجويد الميسر؛ الحذيفي، 1/214، النشرابن الجزري،    30
 .48-36، التجويد الميسرينظر عند الحذيفي،    31
 .135(، 1426/2005، تح: أحمد مصطفى فضلية )بيروت، دار القلم، لكريمالنبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن امحمد عبد الله دراز،    32
 .184، المختصر في أصوات اللغة العربية؛ الجبل، 1/214، النشرابن الجزري،    33
-19/383(، 1422/0120، تح: عبد الله التركي )القاهرة: دار هجر، جامع البيان عن تأويل آي القرآنأبو جعفر محمد بن جرير الطبري،    34

384. 
 .3/300، الإتقانالسيوطي،    35



218 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

فالإيحاء  36ن يهتم به أو يلبيه، لتلمح من وراء ذلك كله صورة العذاب الغليظ الذي هم فيه يصطرخون.الذي لا يجد مَ 

 الصوتي الذي تعكسه حروف هذه الكلمة وصفاتها يخُي ِلُ لنا مدلولها ويجسده وكأنه مشهد مرئي أمام أعيننا.

حْمَنِ فَلا تسَْمَعُ  ومن الآيات التي توحي أصوات حروفها وصفاتها بمعانيها قوله تعالى: )وَخَشَعَتِ الأصْوَاتُ لِلرَّ

أملنا ألفاظ )خَشَعتَِ(، )الأصْوَاتُ(، )تسَْمَعُ(، )هَمْسًا(، نجد أنها تعكس صور معانيها (، فإذا ت20/108إلِا هَمْسًا( )طه، 

من جهة وتصور المشهد العام من جهة أخرى، فتتابع أحرف الهمس في هذه الكلمات وتلاحقها يخيل إلينا ذلك المشهد 

ِ، وإجلا لًا له وخوفاً منه فلا تسْمعُ من هول ذلك الموقف الذي خفضَت فيه أصوات العباد وذل ت وسكنت وخفتتْ هيبةً للََّّ

التي المهيب صَوْتاً عالِياً، إلا صَوْتاً خَفِيًّا خافِتاً مِن شِدَّةِ الخَوْفِ. وهكذا يُخي م الجلالُ على الموقف كله، وتغمر الساحة 

والوجوه عانيةٌ، وجلال لا يحدها البصر رهبةٌ وصمتٌ وخشوعٌ، فالكلام همسٌ، والسؤال تخافتٌ، والخشوع ضافٍ، 

زين، ولا شفاعة إلا لمن ارتضى الله قوله، والمؤمنون مطمئنون، والظالمون  الحي القيوم يغمر النفوس بالجلال الر 

 37يحملون ظلمهم فيَلقَون الخيبة والخسران، إنه الجلال، يغمر الجو كله ويغشاه، في حضرة الرحمن.

 المد  -2

حرف المد على المد الطبيعي، وضد ه القصر وهو عبارة عن ترك تلك الزيادة  المد هو عبارة عن زيادة مط ٍ في

فالطبيعي هو الأصلي الثابت الذي لا تقوم ذات الحرف إلا به ولا يتوقف على سبب،  38وإبقاء المد الطبيعي على حاله.

 39لتجويد والقراءة.في كتب ا الباب مفصلو، وما زاد عليه فهو الفرعي الذي يتوقف على سبب كالهمز أو السكون

إذ المد إطالة في النطق  40ويعتبر المد من أغنى الظواهر بالموسيقى لأنه امتداد اللفظ بالصوت لعلةٍ في الصيغة.

، ةريوأمثلته في القرآن الكريم كث 41تجعل القارئ والسامع يقف على الأثر النفسي وراء العبارة أو الكلمة التي تحتويها.

ِ وَقَدْ هَداَنِ( )الأنعام، نذكر منها لفظ )أتَحَُآجُّ  ون ِي فِي اللََّّ هُ قَوْمُهُ قَالَ أتَحَُآجُّ ( والتي 6/80ون ِي( من قوله تعالى: )وَحَآجَّ

ونه بالباطل وهم على ما هم عليه من الوهن  جاءت على لسان إبراهيم عليه السلام الذي جاءه قومه يجادلونه ويحاجُّ

م الضال ة، فـأكثروا جداله في توحيده لله وإخلاصه العمل له دون ما سواه من الظاهر في عقيدتهم الوثنية وتصوراته

هُ( ومرتين في لفظ الآلهة وتعن   توا بجهلهم وضلالهم. فإذا تأملنا مجيء المد اللازم الكلمي المثقل مرة في لفظ )وَحَآجَّ

ون ِي( نجد أنها توحي بطول المدة التي قضاها قوم إبراهيم في جد اله، وكأن طول المدة التي ينطق اللسان بها )أتَحَُآجُّ

هذه المدود الثلاثة انسجمت مع طول الجدال وعقمه ودلت عليه. إضافة إلى أن الجيم المشددة التي هي من أحرف الشدة 

تجعل القارئ يشعر بصعوبة الموقف وشدته، كما أن النون المشددة في آخر الكلمة ترسخ في ذهن القارئ طول مدة 

 ل.ذلك الجدا

-69/1ومثال ذلك أيضًا كلمة )الحآقة( من قوله تعالى: )الْحَآقَّةُ، مَا الْحَآقَّةُ، وَمَا أدَْرَاكَ مَا الْحَآقَّةُ( )سورة الحاقة، 

( والتي ترسم الإيحاءاتُ الصوتيةُ الصادرةُ عن أحرفها صورةً مخيفةً لمشهدٍ من مشاهد يوم القيامة، فالحَاقَّةُ اسمٌ من 3

 القيامةِ، فحين نسمع أصوات هذه اللفظة نلحظ جرسَ حروفها التي تتسم بالشدة والقوة الممتزجين مع المد أسماءِ يومِ 

اللازم الكلمي المثقل الطويل، ثم يتكرر المد بتكرر لفظ )الحاقة( وتأتي بعد المد القاف المشددة المستعلية الشديدة لتوحي 

ا يلعب المد الطويل وتكرره هنا دورًا بالغ الأهمية في تصور جزئية كم 42بالفزع وبهول مشاهد يوم القيامة وهيبتها،

ِ الدنيا  43.أخرى من أهوال يوم القيامة ألا وهي طول ذلك اليوم على الكافرين، والذي يعادل خمسين ألف سنة من سني 

                                                 
 .92، التصوير الفني في القرآنقطب،    36
 .4/2352(، 1423/2003، )القاهرة: دار الشروق، في ظلال القرآنسيد إبراهيم حسين قطب،    37
 .1/313، النشرابن الجزري،    38
 .91-81، التجويد الميسرينظر عند الحذيفي،    39
 .76(، 1402/1982، )عمان: دار الفرقان، وجوه من الإعجاز الموسيقي في القرآنن، محي الدين رمضا   40
 .173(، 1426/2006، )دمشق: دار الغوثاني، التعبير القرآني والدلالة النفسيةعبد الله محمد الجيوسي،    41
، 2018، 84، العدد DEUİFDامعة طوقوز أيلول مجلة كلية الإلهيات في جحسين أسود، "التصوير بالإيحاء الصوتي في القرآن الكريم"،    42

277. 
 .23/253، جامع البيانالطبري،    43



ALAADDİN SALİHOĞLU  219 
RTEÜİFD 

 

 الإدغام -3

فًا واحداً مشدداً، الإدغام هو إدخال حرف في حرف مجاور له في النطق وإدماجهما معاً بحيث ينُطقان حر

وباب الإدغام واسع عند علماء اللغة والتجويد والقراءات ويشمل أنواعًا كثيرة  44وفائدته تخفيف اللفظ وتيسير القراءة.

فمنه الكبير والصغير، والمتقارب والمتماثل والمتجانس، ومنه الكامل والناقص. والإدغام عمومًا يضفي سهولة على 

ا على الصوت، وخصوصًا إذا رافقه صوت الخيشوم فأصبح الإدغام مع الغنة، عندها تبرز النغمة القراءة وجمالًا طبيعيًّ 

 45التي تستريح إليها النفس ويركن إليها القلب، وتجعل القارئ يتمهل عند قراءتها ليتذوق جمال النطق بها.

ناَدىَ نوُحٌ ابْنهَُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ ياَ بنَُيَّ ارْكَبْ مَعنَاَ فعندما نتلو قوله تعالى: )وَهِيَ تجَْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِباَلِ وَ 

( ونصل إلى قول الله تعالى على لسان نوح عليه السلام مخاطباً ابنه المكابر 11/42وَلا تكَُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ( )هود، 

عنا( بإدغام الباء في المعاند الرافض لعقيدة الإيمان وقد بدأ الطوفان وعلت أمواجه: )يا بنَُيَّ  عنَاَ(، ونقرأ )اركمَّ ارْكَب مَّ

الميم إدغامًا متجانسًا كاملًا عندها لا يمكن إلا أن نشعر بالإيحاء الصوتي لهذا الإدغام الذي يجسد نداء الحنان والعطف 

 46من الأب لابنه، نداء الأب الذي يحاول ضم ابنه إلى أحضان الإيمان.

نْ مَعَكَ وَأمَُمٌ سَنمَُت ِعهُُ )قيِلَ ياَ نُوحُ اهْبطِْ بسَِلامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَليَْكَ  ونقف أيضًا عند قوله تعالى: مْ ثمَُّ  وَعَلَى أمَُمٍ مِمَّ

وله تعالى: )اهْبطِْ بسَِلامٍ مِنَّا( ق( لنلحظ أن الإدغام المتكرر المصحوب بالغنة في 11/48يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَذاَبٌ ألَِيمٌ( )هود، 

نْ مَعَكَ( يوحي بمشهد استقرار السفينة بسلام وأمان بعد انحسار العاصفة وف ابتلاع الأرض لمياه وي قوله: )أمَُمٍ مِمَّ

بعد رحلة الطوفان الطوفان، فسترخي النفس وتأخذ قسطًا من الراحة عند قراءة هذه الآية المتناسقة مع طبيعة المشهد، ف

ِ الله نوح وبين ابنه الذي حاول الاعوما تعرضت له السفينة من أمواج عالية م تصام بالجبل ليكون تلاطمة حالت بين نبي 

ها ِ بسلام. هذا الصوت  من المُغرَقين، يأتي الإذن الإلهي لسيدنا نوح ومن معه من المؤمنين بالاستقرار بالسفينة ورسو 

ِ السفينة هادئة ترافق مشهد رسل موسيقى تصويرية الصادر عن إدغام  مجموعة متآلفة من أحرف الميم والنون يشك   و 

ن النفوس المضطربة من مشهد الطوفان والحوار الدائر بين نوح وابنه المُغرَق.  ويسُك ِ

(: "فنجد هذا النغم الموسيقي الهادر في وقار وسكينة وجلال 1309/1891يقول عبد الكريم الخطيب )ت. بعد 

فة، ففي الآية الكريمة سبعة عشر ميمًا موزعة بين حروفها، هذا أشبه بأنفاس الموج، وقد أخذت تهدأ بعد انحسار العاص

التوزيع الذي يقيم منها ذلك النغم الرائع الذي يصحب السفينة في عودتها إلى مواطن السلامة والأمن وكأنه أهازيج 

 47النصر".

 السكت -4

اف القراءة. وقد ورد بنية استئن 48السكت هو عبارة عن قطع الصوت زمناً دون الوقف عادة من غير تنفسٍ 

السكت في القراءات القرآنية على نطاق واسع فمنه ما هو في وسط الكلمة ومنه ما هو بين الكلمتين ومنه ما هو بين 

السورتين، أما في رواية حفص من قراءة عاصم والتي اقتصرنا في هذا المبحث على أحكام التجويد الواردة فيها فقد 

وقد قال ابن الجزري فيها: "وفي كل واحد  49طريق الشاطبية والتيسير وغيرهما. ورد السكت في أربعة مواضع من

 50منها سرُّ من أسرار الله تعالى الذي استأثر الله تعالى بعلمه".

ِ الَّذِي أنَزلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتاَبَ وَلمَْ يَجْعَلْ لهَُ عِوَجَا، ( قرئ 2-18/1، قيَِ مًا( )الكهف ففي قوله تعالى: )الْحَمْدُ لِلََّّ

لحفص من الطريق المذكور بالسكت سكتة لطيفة من غير تنفس وصلًا على الألف المُبدلة من التنوين في )عِوَجَا( 

                                                 
 .192، المختصر في أصوات اللغة العربيةينظر عند الجبل،    44
 .177، التعبير القرآني والدلالة النفسيةينظر عند الجيوسي،    45
 .179، التعبير القرآني والدلالة النفسيةينظر عند الجيوسي،    46
 .6/1150، )القاهرة: دار الفكر العربي(، التفسير القرآني للقرآنعبد الكريم يونس الخطيب،    47
 .1/240، النشرابن الجزري،    48
 .1/425، النشرابن الجزري،    49
 .1/425، النشرابن الجزري،    50



220 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

فالسكت هنا يشعر القارئ بضرورة الانتباه إلى فصل الكلمتين صوتاً ومعنىً،  51.إشعارًا بأن لفظ )قيَِ مًا( ليس متصلًا به

)عِوَجَا(، فالله أنزل القرآن ولم يجعل له عوجًا بل جعله قي ِمًا مستقيمًا لا اختلاف فيه ولا تفاوت فلفظ )قيَِ مًا( ليس صفة لـ 

قراءات الصحابة رضوان الله تعالى عليهم: )وَلمَْ يَجْعَلْ لهَُ عِوَجَا، لكن  ويؤيد ذلك بعضُ  52بل يصد ق بعضه بعضًا،

جعله قيَِ مًا(.
53 

)مَرْقَدِناَ( حال وصلها بما بعدها في قوله تعالى: )ياَوَيْلَناَ مَنْ بَعثَنَاَ مِنْ مَرْقَدِنَا، هَذاَ مَا وكذلك يسُكت على ألف 

حْمَنُ( )يس،  فالسكت هنا يلعب دور الفاصلة اللفظية ليوحي بانقضاء  54( لئلاَّ يتُوََهَّمَ أنه صفة للمرقد،36/52وَعَدَ الرَّ

فقال بعضهم هي من قول  ،كفار، وابتداء الجملة الثانية والتي اختلف أهل التأويل فيهاالجملة الأولى التي هي من كلام ال

فباعتبار القول الثاني تكون كلتا الجملتين من  55وقال آخرون هي من قول الكفار بعضهم لبعض. ،المؤمنين أو الملائكة

مشعرًا بالانفعال النفسي لإنسان قد  قول المشركين، فيكون عندها الإيحاء الصوتي للسكت الذي يفصل بين الجملتين

دهُش من هول الموقف الذي هو فيه، فلم يعد باستطاعته أن يرتب جملته دفعة واحدة، بل قسمها لا شعورياً ذلك التقسيم 

 56الذي يوحي بالخوف والتردد والارتجاف والدهشة.

مَ ( يسُكَتُ 75/27وكذلك في قوله تعالى: )وَقيِلَ مَنْ، رَاقٍ( )القيامة،  على نون )مَنْ(، ويبُتدأَُ بـ )رَاقٍ( لئلا يتُوََهَّ

وكأن السكت هنا يشير إلى صعوبة مشهد الاحتضار، فإذا بلغت الروح  57أنهما كلمة واحدة، ويلزم السكت الإظهار.

التراقي يكون النزع الأخير وتكون السكرات المذهلة ويلتفت الحاضرون والأهل حول المحتضََر يتلمسون حيلة أو 

وسيلة لاستنقاذ المكروب لعلَّ رقية تفيده أو طبيباً يشفيه، وحالة الاحتضار ترتسم ويرتسم معها الجزع والحيرة واللهفة 

ليأتي السكت في منتصف الآية ليهُزَّ أعماق القارئ ويوقظه  58ومواجهة الحقيقة القاسية المريرة التي لا دافع لها ولا راد .

ي ذلك السكت بذلك الصمت المخيم على وجوه الحاضرين العاجزين وعلى الجو ويضعه أمام مشهد الاحتضار ليوح

 كله، إذ حان وقت النهاية التي لا مفرَّ منها ... )إلَِى رَب ِكَ يَوْمَئِذٍ الْمَسَاقُ(.

أيضًا على لام )بل(، ( يسُكَتُ 83/14وفي قوله تعالى: )كَلا بَلْ، رَانَ عَلَى قلُوُبِهِمْ مَا كَانوُا يَكْسِبوُنَ( )المطففين، 

ُ بـ )ران( لئلا يتُوََهَّمَ أنهما كلمة واحدة، ويلزم السكت عدم الإدغام. وكأن السكت هنا ينبه القارئ على عِظَمِ  59ويبُتدأَ

ران عليه بغطاء غفلة المكذبين واستحقاقهم لهذا الانطماس في قلوبهم، فالقلب الذي يمرد على المعصية ينطمس ويُ 

 60عنه ويحجبه عن النور ويفقده الحساسية شيئاً فشيئاً حتى يتبلد ويموت. كثيف يحجب النور

 هاء السكت -5

وهي هاء ساكنة تقع في آخر الكلمة لبيان حرفٍ قبلها، أو حركة الحرف الذي قبلها، وهي لا تكون إلا في حالة 

والقراءات، وقد وردت في  لغةالوباب هاء السكت باب واسع عند علماء  61ة الوقف.الوقف على الكلمة، وقد توصل بني  

اء متفقون على  راوية حفص في تسع مواضع من القرآن الكريم، ومن أمثلتها: )لم يتَسََنَّهْ، كِتابِيهَْ، سلطانِيَهْ، مالِيهَْ(. والقر 

 62.ا ووصلًا في رواية حفصإثباتها وقفً 

                                                 
عربية، تح: محي الدين رمضان )دمشق: مجمع اللغة ال، الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججهامكي بن أبي طالب القيسي،    51

 .6/2743، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 1/426، النشر؛ ابن الجزري، 2/55(، 1394/1974
 .15/141، جامع البيانينظر عند الطبري،    52
 .7/137(، 1431/2010، تح: صدقي محمد جميل )بيروت: دار الفكر، البحر المحيطأبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي،    53
 .6/2744، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 1/426، النشر؛ ابن الجزري، 2/55، الكشفمكي،    54
 .19/457، جامع البيانينظر عند الطبري،    55
 .183، التعبير القرآني والدلالة النفسيةينظر عند الجيوسي،    56
 .6/2744، لطائف الإشاراتسطلاني، ؛ الق1/426، النشر؛ ابن الجزري، 2/55، الكشفمكي،    57
 .6/3772، في ظلال القرآنقطب،    58
 .6/2744، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 1/426، النشر؛ ابن الجزري، 2/55، الكشفمكي،    59
 .6/3857، في ظلال القرآنقطب،    60
 .455(، 1985رك )دمشق: دار الفكر، ، تح: مازن المبامغني اللبيب عن كتب الأعاريبأبو محمد عبد الله ابن هشام،    61
 .2/142، النشرابن الجزري،    62



ALAADDİN SALİHOĞLU  221 
RTEÜİFD 

 

 63اءً من جهة اللغة أو من جهة القراءة،وإلى جانب عناية كتب الاحتجاج للقراءات بتعليل استخدام هاء السكت سو

رِ إلى معنى بليغٍ  سيد قطبذهب فقد اهتم بعض المفسرين بالجانب الصوتي ف إلى القولِ بأنَّ الغرَضَ منها إيصالُ التصوُّ

ا مَنْ أوُتِيَ كِتاَبَهُ بشِِمَالِهِ فيََقُولُ ياَ لَيْتَ  نِي لمَْ أوُتَ كِتاَبيَِهْ، وَلَمْ أدَْرِ مَا في نفس المُخاطَبِ، فالمتأمل في قوله تعالى: )وَأمََّ

( لابد أن يلحظ الجرس 29-69/25حِسَابيَِهْ، ياَ لَيْتهََا كَانتَِ الْقَاضِيَة، مَا أغَْنَى عَن ِي مَالِيهَْ، هَلَكَ عَن ِي سُلْطَانِيهَْ( )الحاقة، 

البائسة لمن أوتي كتابه بشماله، فتعزز في الموسيقي الذي تشكله هاءات السكت، والتي تصور مشهد الوقفة اليائسة 

نفس القارئ صورة التفجع والتحسر، ليتمنى البائس أنه لم يأت هذا الموقف، ولم يؤُت كتابه، ولم يدر ما حسابه، كما 

 64يتمنى لو كانت هذه القارعة هي القاضية التي تنهي وجوده أصلًا، فلا المال أغنى أو نفع، ولا السلطان بقي أو دفع،

رُ العويل والحشرجة  -مداً طبيعيًّا -فالرنة الحزينة الحسيرة المديدة التي توحيها هاء السكت مع مد الألف قبلها  تصُو 

ة من عظم البكاء والعويل  والاختناق فكأن هذا الذي أدرك خسارته وهلاكه صار لهوله يصرخ ويبكي ثم توقفه الغصَّ

أنه تنقطع أنفاسه ويتقطع صوته ويختنق. فإذا تأملنا في قراءة المقطع فيختنق بما يوحي به صوت الهاء الساكنة، فك

 65كاملًا أحسسنا بالصوت الذي يرهب الآذان ويولد الخوف في الأبدان، فتحصل السكينة والخشوع.

 هاء الكناية )الصلة( -6

وتتصل بالاسم  66هي الهاء الزائدة الدالة على المفرد المذكر الغائب، وتسمى عند البصريين هاء الضمير،

والفعل والحرف، وتكون زائدة عن بنية الكلمة فلا يدخل فيها الهاء الأصلية، والأصل في هاء الضمير البناء على الضم 

وتوصل هذه الهاء بمد ٍ لخفائها وانفرادها فهي بعد  67(.ي( و)بيَمينِهي(، إلا إذا كُسر ما قبلها نحو )بهو( و)أهْلهُُ ونحو )لهَُ 

واستثني في رواية حفص عن قراءة  68ا للاتباع، وبعد الكسرة ياءً للمجانسة، بشرط أن تقع بين متحركين.الضم تمدُّ واوً 

 عاصم بعض الكلمات إما لموافقة لغة وقراءة، أو للرواية، أو لمعنى خفي أراده المولى سبحانه وتعالى.

قِ المعنى الضمني المستلهم من الإيحاء الصوتي لهاء الضمير يمكن  أن نقرأ قوله تعالى: )يضَُاعَفْ لَهُ ولتذوُّ

(، هذه الآية التي تتحدث عن عذاب الآخرة المضاعَف المستمر 25/69مُهَاناً( )الفرقان،  يالْعَذاَبُ يَوْمَ الْقِياَمَةِ وَيَخْلدُْ فِيهِ 

أن المُشركَ إذا ارْتكََبَ معاصيَ مع الشِرْك  حيث على مرور الأيام، ذلك العذاب المضاعَف الناجم عن الذنب المضاعف

بَ على الشِرْك وعلى المعاصي جميعاً. ( بصلة الهاء بياءٍ مدي ة على غير أصله في هاء يوقد قرأ حفصٌ لفظ )فيه 69عُذ ِ

( 120/738الضمير، إذ أن قاعدتها ألا توصل بياء مدية لسكون ما قبلها، وهو بذلك وافق قراءة ابن كثير المكي )ت. 

 يفإذا تأملنا إشباع صلة الهاء من قوله تعالى: )وَيَخْلدُْ فيِهِ  70من جهة وجمع بين لغتي الصلة وعدمها من جهة أخرى.

مُهَاناً( نلحظ أنها توحي بطول العذاب وطول مدة الخلود في النار، قال القسطلاني: "وقيل قصُِدَ بها مدُّ الصوت تسميعًا 

(: "وإنما خَصَّ 710/1310ون للتهديد والمبالغة، قال أبو البركات النسفي )ت. كما يمكن أن تك 71بحال العاصي"،

 72حفصٌ الإشباع بهذه الكلمة مبالغة في الوعيد، والعرب تمد للمبالغة ".

ِ فَوْقَ أيَْ   َ يَدُ اللََّّ دِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فإَنَِّمَا ينَْكُثُ عَلَى وكذلك عندما نقرأ قوله تعالى: )إنَِّ الَّذِينَ يبُاَيِعوُنَكَ إنَِّمَا يبُاَيِعوُنَ اللََّّ

َ فسََيُؤْتيِهِ أجَْرًا عَظِيمًا( )الفتح،  ( والتي جاءت في سياق الحديث عن صلح 48/10نَفْسِهِ وَمَنْ أوَْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللََّّ

َ( بضم الها ء استثناءً على غير أصل رواية حفص في هاء الحديبية، لا يمكن أن نمرَّ دون أن نلحظ قراءة: )عَليَْهُ اللََّّ

فإذا تأملنا موضوع الآية الكريمة ألا وهو بيعة الرضوان وما  73الضمير، إذ أن قاعدتها أن تكُسر لورودها بعد الياء،

                                                 
 .309-1/307، الكشفمكي، ينظر عند    63
 .6/3681، في ظلال القرآنقطب،    64
 .282أسود، "التصوير بالإيحاء الصوتي في القرآن الكريم"،    65
 .6-2/5، الكتابسيبويه،    66
 .94-92، التجويد الميسر؛ الحذيفي، 1/304، النشرينظر عند ابن الجزري،    67
 .2/797، لطائف الإشاراتالقسطلاني،    68
 .802طفى الباز(، ، تح: سيد زكريا )مكة المكرمة: مكتبة نزار مصمدارك التنزيل وحقائق التأويلأبو البركات عبد الله بن أحمد النسفي،    69
 .1/305، النشرينظر ابن الجزري،    70
 .2/798، لطائف الإشارات، القسطلاني   71
 .802مدارك التنزيل، النسفي،    72
 .1/305، النشرينظر ابن الجزري،    73



222 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

نجد أن صوت الهاء المضمومة يؤدي إلى تفخيم لفظ الجلالة وهذا يوحي بتفخيم وتعظيم  74تلاها من صلح الحديبية،

لذي كان بين الصحابة وبين الرسول صلى الله عليه وسلم في بيعة الرضوان، وهو عهد على الموت. فكان الضم العهد ا

مع تفخيم لفظ الجلالة منسجما صوتاً ومعنىً مع تعظيم العهد والبيعة. من جهة أخرى لما كانت بيعة الرضوان أثقل 

 ء بأثقل الحركات مع أثقل العهود.العهود أرُفقت بالضمة التي هي أثقل الحركات بالإتفاق، فجا

 الروم والإشمام: -7

الإشمام هو ضم الشفتين بعُيَد الإسكان إشارة إلى الضم، ويكون في الرفع والضم ويأتي وسط الكلمة وآخرها؛ 

أما الروم فهو النطق ببعض الحركة أو إضعاف الصوت بها حتى يذهب معظم صوتها فيسُمع لها صوت خفي  يسمعه 

ر المنطوق به من الحركة بثلثها، ويكون الروم في وسط القريب ال ة، وقد قُد ِ مُصغي دون البعيد لأنها ليست بحركة تام 

 75الكلمة وآخرها، ويختص بالضم والرفع والكسر والجر.

( قرأ حفص كلمة 12/11ف، ففي قوله تعالى: )قاَلُوا يَا أبََاناَ مَا لَكَ لا تأَمَْنَّا عَلَى يوُسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ( )يوس

)تأَمَْنَّا( بوجهي الروم والإشمام، وأصلها )تأَمَْننُاَ( بنونين أولاهما مضمومة والثانية مفتوحة، وهي مرسومة في 

 77فأدُغِمت إدغامًا كبيرًا وأشير إلى الضمة في أصلها بالروم )الإخفاء( أو الإشمام. 76المصاحف الأمهات بنون واحدة،

تحدث عن طلب إخوة يوسف من أبيهم يعقوب إرساله معهم ومحاولتهم استنزاله عن رأيه وعادته في والآية الكريمة ت

وقد أك دوا لأبيهم أنهم أمناء عليه، وفي قرارة انفسهم إضمار  حفظه يعقوب منهم وذلك بعد أن عزموا على الكيد بأخيهم،

وسُفَ أوَِ اطْرَحُوهُ أرَْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أبَيِكُمْ وَتكَُونوُا مِنْ بَعْدِهِ للخيانة التي دلَّ عليها قوله تعالى على لسانهم: )اقْتلُُوا يُ 

(. فجاءت قراءة كلمة )تأَمَْنَّا( بالروم أو الإشمام لتوحي بالارتباك النفسي لأخوة يوسف 12/9قَوْمًا صَالِحِينَ( )يوسف، 

في إجابة طلبهم، وهو بالفعل ما كانوا عليه حينما طلبوا من أثناء حديثهم مع أبيهم، ولتعكس صورة التردد وعدم الثقة 

 أبيهم أن يرسله معهم؛ وحالهم حال من عزم على المضي في الخيانة.

 الإمالة -8

الإمالة المحضة أن تنحو بالفتحة نحو الكسرة، وبالألف نحو الياء كثيرًا، ويقال له أيضًا الإضجاع، والإمالة 

بالفتحة نحو الكسرة، وبالألف نحو الياء قليلًا فيكون حينئذ تقليلًا، ويقال له أيضًا إمالة نحوت  الكبرى، والبطح. أما إذا

بين اللفظين أو التلطيف أو بين بين أو الإمالة الصغرى؛ فالإمالة بهذا الاعتبار تنقسم إلى قسمين إمالة كبرى وإمالة 

مالة والفتح لغتان مشهورتان فاشيتان على ألسنة الفصحاء صغرى وكلاهما وارد في القراءات، جارٍ في لغة العرب. والإ

من العرب الذين نزل القرآن بلغتهم، فالفتح لغة أهل الحجاز، والإمالة لغة عامة أهل نجد من تميم وأسد وقيس. وهو 

 78باب واسع من أبواب علم القراءات.

)مَجْرَىٰـهَا( من قوله تعالى )وَقاَلَ  وقد وردت الإمالة المحضة في رواية حفص في كلمة واحدة فقط وهي كلمة

ِ مَجْرَىٰـهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَب ِي لَغَفوُرٌ رَحِيمٌ( )هود،  (، ولم ترد الإمالة الصغرى إطلاقاً في 11/41ارْكَبوُا فيِهَا بسِْمِ اللََّّ

صعود سيدنا نوح عليه  الرواية المذكورة. وقد جاءت الآية الكريمة في سياق الحديث عن الطوفان ، لتصور مشهد

السلام مع من آمن معه إلى السفينة وبدء انطلاقها بين الأمواج. فالمتأمل في صوت الإمالة في لفظ )مَجْرَىٰـهَا( وصوت 

الفتح في )مُرْسَاهَا( يلحظ وكأن الإمالة هنا تعكس سهولة انزلاق السفينة وإبحارها بشكل انسيابي بين الأمواج المتعالية 

دون أن تتعرض لمقاومة تلك الأمواج حين شقها طريقها. وإمالة )مَجْرَىٰـهَا( دون )مُرْسَاهَا( ربما يؤكد تلك المتلاطمة 

الفكرة، حيث أن الرسوَّ يدل على الثبات والقوة والرسوخ والمتانة، ومنه قوله تعالى: )وَألَْقَى فِي الأرْضِ رَوَاسِيَ أنَْ 

                                                 
 .21/254، جامع البيانالطبري،    74
 .103، التجويد الميسر؛ الحذيفي، 3/1209، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 2/121، النشرينظر عند ابن الجزري،    75
لكليات ، تح: محمد صادق قمحاوي )القاهرة: مكتبة االمقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصارعمرعثمان بن سعيد الداني، أبو    76

 .82الأزهرية(، 
 .80، التجويد الميسر؛ الحذيفي، 6/2495، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 1/304، النشرينظر عند ابن الجزري،    77
 .3/1037، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 2/30، نشرالينظر عند ابن الجزري،    78



ALAADDİN SALİHOĞLU  223 
RTEÜİFD 

 

ه تعالى: ل(، وقو77/27له تعالى: )وَجَعلَْناَ فيِهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ( )المرسلات، (، وقو16/15تمَِيدَ بِكُمْ( )النحل، 

(. فمعنى الثبات والقوة والرسوخ والمتانة ينسجم مع عدم الإمالة في )مُرْسَاهَا( 79/32)وَالْجِباَلَ أرَْسَاهَا( )النازعات، 

لاق والإبحار السهل الإنسيابي بين الأمواج ينسجم مع صوت وقراءتها بصوت الفتح الذي يعبر عن تلك القوة، أما الانز

الإمالة والإضجاع الذي يعبر عن الليونة والسهولة والضعف. وهذه الصورة تمثل أحد أجمل الأمثلة المعبرة عن انسجام 

 79الصوت والمعنى في القرآن الكريم.

 ألف الخروج والتَّرنُّم -9

الفتحة ولا تكون إلا في رؤوس الآي أو عند القوافي، وإنما فعلوا ذلك لبعد هي الألف المدي ة التي تنشأ من إشباع 

 وتسمى أيضًا ألف الإطلاق أو الإشباع. ومن ذلك قول جرير: 80الصوت،

ومَ  عـاذلَ  والعِتاباَ   وقوُلي  إن أصـبْـتُ لـقد أصَابَا  أقـل ِـي الـلّـَ

 الشَّيبُ قد وَرِثَ الشَّبابَاوأمْسى   كَرهتُ على المُواصلةَ العِتابَا  وقوله: 

والباء هنا في كلمتي )العِتاباَ( و)الشَّباباَ( لا يلزمه التنوين حيث أن في أوله ألف ولام، ولكن الألف إنما أدُخلت 

 81م وبعد الصوت ومثله كثير في لغة العرب.للترن  

سُولَا(،  و)السَّبيِلَا(، وقد قرأ حفص هذه الألفاظ الثلاثة وقد وردت هذه الألف في القرآن الكريم في )الظُّنُوناَ(، )الرَّ

ففي قوله تعالى: )إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أسَْفَلَ  82الواردة في سورة الأحزاب بإطلاق الألف وقفًا، وبحذفها وصلًا.

ِ الظُّنوُناَ( )الأحزاب، مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الأبْصَارُ وَبلََغتَِ الْقلُوُبُ الْحَناَجِرَ وَتظَُنُّونَ  تتحدث الآية الكريمة عن  (،33/10باِللََّّ

غزوة الخندق وحصار الأحزاب للمدينة المنورة، واشتداد الكرب على المسلمين، وبدأت الظنون المختلفة تدور في 

يغُلب، وأن صلى الله عليه وسلم ل الله بالله الظنونَ الكاذبة، وذلك كظن  من رأى أن رسوالأفهام والأفكار طولًا وعرضًا، فمنهم من ظنَّ 

وأن هؤلاء الأحزاب سيقضُون على المسلمين ويستأصلون شوكتهم؛ ومنهم مَن ظنَّ ما وعده الله من النصر لن يتحقق، 

، وأنه سيظُهِره على الدين كله ولو كره المشركون.اليأس، ومنهم من ظنَّ النصر، و والمتأمل  83أن ما وعدهم الله حق 

ظُّنوُنَا( يلحظ كيف أن صوت إطلاق الألف هنا توحي بكثرة هذه الظنون واختلافها في إطلاق الألف في لفظ )ال

وتضاربها، فيتصور القارئ هذا المشهد المخيف الذي يمكن فيه أن يعتري الإنسان من الظنون القريبة والبعيدة ما لا 

 84يمكن تخيله، ولأجل أن يذهب القارئ في تصور هذا الظن كلَّ مذهب.

سُولَا( )اوبالمجيء إلى  َ وَأطََعْناَ الرَّ لأحزاب، قوله تعالى: )يَوْمَ تقَُلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقوُلوُنَ يَا لَيْتنَاَ أطََعْناَ اللََّّ

(، فإن هذه الآية قد جاءت في سياق الحديث عن العذاب الذي أعده الله للكافرين في الآخرة، يوم تقلب وجوههم 33/66

َ في الدنيا وأطعنا رسوله فيما جاءنا به عنه من أمره ونهيه، لتصور تلك في النار حالًا بع د حال يقولون ياَ ليَْتنَاَ أطََعْناَ اللََّّ

سُولَا(  85الآية مشهد الحسرة والندامة والخسران، وما أعظمها من خسارة. فإذا تأملنا في إطلاق الألف في كلمة )الرَّ

الندامة، ويساعد على فهم هذه الصورة جرسُ الآية الموسيقي وما احتوته نشعر أنها توحي بعظم وكبر هذه الحسرة و

 86من حروف مد ٍ ونداء وتمن ي.

                                                 
79   Bkz. Çağıl, Necdet, Kur'an Belagati ve Fonetiği Yönünden Kıraatler (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2002), 414. 
 . 236(، 1405/5198، تح: فخر الدين قباوة )بيروت: مؤسسة الرسالة، النحوالجمل في أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي،    80
 . 237، الجمل في النحوالخليل بن أحمد،    81
 .108، التجويد الميسر؛ الحذيفي، 8/3352، لطائف الإشارات؛ القسطلاني، 2/347، النشرينظر عند ابن الجزري،    82
 وما بعدها. 19/29، جامع البيانالطبري،    83

84   Bkz. Çağıl, Kur'an Belagati ve Fonetiği Yönünden Kıraatler, 383. 
 وما بعدها. 19/188، جامع البيانالطبري،    85

86   Bkz. Çağıl, Kur'an Belagati ve Fonetiği Yönünden Kıraatler, 383. 



224 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

 الوقف والابتداء -10

ه علماء اللغة من الأصوات غير وهو فنٌّ جليل له أكبر الأثر في رسم الإيقاع الموسيقي لمقاطع الآيات، ويعد  

ن الوقف ضرورياً عند بعض الكلمات تجده خطيرًا عند بعضها الآخر الأبجدية، ويطُلق عليه الفصل، فعلى حين يكو

 87من حيث تأثيره في المعاني حسناً أو قبحًا. ودلالة الوقف والابتداء وإيحاءاتها الصوتية تشبه إلى حد ٍ بعيد دلالة النبر.

هذا الباب شطر علم التجويد وذلك لما ورد عن عن علي بن أبي طالب رضي الله  اعدُّو والتجويد فقد علماء القراءةأما 

(، فقال: "الترتيل تجويدُ الحروف ومعرفةُ 73/4عنه أنه سُئل عن قوله تعالى: )ورتل القرآن ترتيلاً( )المزمل، 

 88الوقوف".

ام واهتمامهم، لما فيه من وقد كان موضوع الوقف موضع عناية رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكر

صلة بالمعنى المراد من الكلام حتى يصل إلى السامع بأجمل عبارة وأحسن أداء من غير لبسٍ في فهمه أو إشكالٍ في 

رضي الله عنه قال: "لقد عشنا  فعن عبد الله ابن عمر ،صلى الله عليه وسلم يعلم أصحابه الوقفوقد كان النبي  معناه.

على محمد فنتعلَّمُ حلالها وحرامها وما ينبغي أن  ؤتى الإيمانَ قبل القرآنِ وتنزلُ السُّورةُ  أحدنا ليُ من دهرنا وإنَّ  رهةً بُ 

د  89يوُقفََ عنده منها". وروى الداني بسنده إلى عدي بن حاتم قال: جاء رجلان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فَتشَهَّ

وقد  90من يعصهما، فقال رسول الله: "قمُْ أو اذهبْ، بئس الخطيب أنت".أحدهُما فقال: من يطع الله ورسوله فقد رشد و

علَّق الداني على هذا الحديث أن النبي إنما أقام الخطيب لأنه لم يحسن الوقف، بل قطع الكلام على ما يقبح، إذ جمع بين 

د" ثم يستأنف ما بعد ذلك، حالِ من أطاع ومن عصى، ولم يفصل بينهما، إذ كان ينبغي له أن يقف على قوله: "فقد رش

 91أو يصل الكلام ببعضه إلى آخره، فيقولَ: ومن يعصهما فقد غوى.

أو في  المسندة في تلقي القراءة سواءً روايةً وتدوينًا، لوقوف بنقل ا سلفال اعتناءوقد أشار علماء القراءات إلى 

(: "ففي معرفة الوقف 643/1245سخاوي )ت. ، وفي ذلك يقول علم الدين الوالوقف والابتداء ما جاء في كتب التفاسير

نه العلماء تبيينُ معاني القرآن العظيم، وتعريفُ مقاصده، وإظهارُ فوائده، وبه يتهيأ الغوص على  والابتداء الذي دوَّ

الحِ، وكلا 92درره، وفرائده". ، بل تواترَ عندنا تعلمهُ والاعتنِاءُ به من السَّلفِ الصَّ مُهم في ويقول ابن الجزري: "وصحَّ

ةِ الخلفِ على المجيزِ أنَ لا يجُِيزَ أحدًا  ذلك معروفٌ، ونصوصهم عليه مشهورةٌ في الكتبِ، ومن ثمَّ اشترط كثيرٌ من أئَمَّ

تنُا يُوقِفوننا عند كل ِ حرفٍ ويشيرون إلينا فيه بالأصابعِ سنَّةً أخَذوها كذلك   بعد معرفته الوقفَ والابتداءَ، وكان أئَمَّ
إلاَّ

لين".عن شيو خهم الأوَّ
93 

ذلك في تسمية هذه وقد تفاوتت آراء العلماء من النحاة والقراء في أنواع الوقف وتقسيماته في القرآن الكريم، وك

الت ام والكافي والحسن  الأنواع واختيار الرموز والإشارات الدالة عليها. إلا أن جل هم قد اتفق على أربع أنواع رئيسة وهي

 الأنواع مفصلة في كتب التجويد والقراءات والوقف والابتداء.والقبيح، وهذه 

وسنحاول في هذا المبحث أن نعرض لبعض الأمثلة التي تظهر دور الإيحاء الصوتي الناتج عن الوقف والابتداء 

 ،وَيَعْقُوبَ ناَفِلَةً  ،إسِْحَاقَ في تغيير المعنى أو إعطاء معانٍ متعددة للآية الواحدة. فمن جملة ذلك قوله تعالى: )وَوَهَبْناَ لهَُ 

(. فإذا وقف القارئ على لفظ )إسِْحَاقَ( وابتدأ بلفظ )وَيَعْقوُبَ( ثم وقف على 21/72وَكُلًا جَعلَْناَ صَالِحِينَ( )الأنبياء، 

هذا الوقف يكون )ناَفلِةًَ( فإن ذلك يوحي للسامع بأن إسحاق هو هبةُ الله لإبراهيم، أما يعقوب فهو زيادة لكونه حفيده، وب

                                                 
 .181، التعبير القرآني والدلالة النفسيةالجيوسي،    87
 .1/282، الإتقان؛ السيوطي، 1/209، النشرابن الجزري،    88
حرام والوقف عندها وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الوقف المشار إليه بهذا الحديث هو معرفة حدود الحلال وال .1/282، الإتقانالسيوطي،    89

 وعدم تجاوزها، لا وقف القراءة والتلاوة.
 .3(، 1422/2001، تح: محيي الدين رمضان )عمان: دار عمار، الابتداالمكتفى في الوقف وأبو عمرو عثمان بن سعيد الداني،    90
 .4، المكتفىالداني،    91
دمشق: دار المأمون للتراث، )محسن خرابة  -، تح: مروان العطيَّة جمال القراء وكمال الإقراءأبو الحسن علي بن محمد السخاوي،    92

1418/1997 ،)673. 
 .1/225، النشرابن الجزري،    93



ALAADDİN SALİHOĞLU  225 
RTEÜİFD 

 

وهذا الوقف حسن ٌعند ابن الأنباري، وكافٍ عند  القارئ قد حصر معنى النافلة وهي الزيادة في يعقوب دون إسحاق.

أما إذا ابتدأ القارئ من أول الآية ووصل )إسِْحَاقَ  94الد اني، ومطلقٌ عند الس جاوندي للإشارة إلى المعنى السابق.

لةًَ(، فإن ذلك يوحي للسامع أن لفظ )ناَفِلةًَ( عائد على كل ٍ من إسحاق ويعقوب معاً، وعندها وَيَعْقوُبَ( ثم وقف على )نَافِ 

تكون النافلة بمعنى العطية، أي أن كلاًّ من إسحاق ويعقوب عطيةٌ من الله إلى إبراهيم عليهم السلام، وهو قول مجاهد 

ذا هو البينُ في العربية، أن يكون الثاني معطوفاً (: "وه338/950(. وفيه يقول أبو جعفر النحاس )ت. 103/721)ت. 

 95لا على إضمارِ فعلٍ". على الأول، داخلًا فيما دخل فيه،

ِ وَالَّذِينَ مَعهَُ أشَِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بيَْنَهُمْ  دٌ رَسُولُ اللََّّ  ترََاهُمْ رُكَّعاً ومن جملة ذلك أيضًا قوله تعالى: )مُحَمَّ

داً ِ وَرِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أثَرَِ السُّجُودِ ذلَِكَ مَثلَهُُمْ فِي التَّوْرَ  سُجَّ اةِ، وَمَثلَهُُمْ فِي الإنْجِيلِ يبَْتغَوُنَ فَضْلا مِنَ اللََّّ

قوله: )وَمَثلَهُُمْ فِي الإنْجِيلِ( دون (. فإذا وقف القارئ على لفظ )التَّوْرَاةِ(، وابتدأ ب48/29كَزَرْعٍ أخَْرَجَ شَطْأهَُ ...( )الفتح، 

أن يقف على )الإنْجِيلِ( ووصلها بما بعدها، فهذا يوحي للسامع بأن وصفَ الصحابة المذكور في التوراة مغايرٌ لوصفهم 

كَزَرْعٍ في الإنجيل، وأشير إليه بقوله: )ذلَِكَ( أي المتقدم في صدر الآية من الأوصاف. أما مثلهم في الإنجيل فهو قوله: )

أخَْرَجَ شَطْأهَُ(. والوقف على )التَّوْرَاةِ( تامٌّ عند الداني  لأن ما بعده مبتدأ وخبر، وجائز عند السجاوندي،
وقد ذكر أبو  96

 97كون بالوقف على )التَّوْرَاةِ(.يجعفر النحاس أن أكثر أهل العلم يرون أن تمام الوقف إنما 

محمدٌ رسول الله وأتباعه من أصحابه الذين هم معه، أشَِدَّاءُ عَلَى وبناء على هذا الوقف يكون معنى الآية:  

الْكُفَّارِ، غليظةٌ عليهم قلوبهُم، رُحَمَاءُ بيَْنَهُمْ، رقيقةٌ قلوبُ بعضهم لبعض، تراهم ركعاً سجداً، يلتمسون فضلًا من الله، 

 هم في وجوههم من أثر السجود في صلاتهم.علامتُ  وذلك رحمته إياهم، بأن يتفضل عليهم، فيدُخلهم جنته ويرضى عنهم.

 زرعٍ أخرج  ؛هي صفتهم في التوراةصلى الله عليه وسلم هذه الصفات التي اتصف بها أتباع محمد 
أما صفتهم في إنجيل عيسى صفةُ

شطأه، أي فراخه، لأنهم ابتدؤوا في الدخول في الإسلام، وهم قليلون، ثم جعلوا يتزايدون، ويدخل فيه الجماعة بعد 

 98رُ عددهُم، كما يحدث في أصل الزرع الفرخُ منه، ثم الفرخُ بعده حتى يكثرَ وينمي.الجماعة، حتى كثُ 

أما إذا وصل القارئ لفظ )التَّوْرَاةِ( بما بعده ثم وقف على قوله: )وَمَثلَهُُمْ فِي الإنْجِيلِ(، فهذا يوحي للسامع بأن 

ة والإنجيل، وهو قول مجاهد، وقد رجحه وصفَ الصحابة المتقدم في صدر الآية من الأوصاف مذكورٌ في التورا

وقد ذكر ابن الأنباري الوجهين السابقين  99السجاوندي واعتبره أولى من الأول لتكون الأوصاف مذكورة في الكتابين،

فالمتذوقُ للغة العربية، المتقنُ لها، المنضبط بقواعد التجويد، المراعي للتلقي في  100اء دون ترجيح بينهما.عن الفر  

 ة يشعر بتلك المعاني الصادرة عن الإيحاءات الصوتية للوقف على هذه الكلمة أو تلك ويفهمها ويتلذذ بها. القراء

 النتيجة

أثار موضوع ظاهرة الإيحاء الصوتي والعلاقة بين الأصوات ومعانيها الضمنية ومدلولاتها اهتمام علماء اللغة 

قديمًا وحديثاً، فحاولوا إيجاد المناسبة الطبيعية بين اللفظ أو الصوت ومدلوله بدءًا من القرن الثاني الهجري، وقد كانت 

الموضوعات الصرفية والنحوية التي كان علماء النحو واللغة يعالجونها  الدراسات الصوتية في البداية تتناسب مع حاجة

في مؤلفاتهم، أما علماء التجويد فقد قاموا باستخلاص المادة الصوتية من كتب اللغة والنحو والقراءات، وصاغوا منها 

ة جهدهم ليبلغ علم التجويد علم التجويد، ثم واصلوا دراساتهم الصوتية مستندين إلى تلك المادة، وأضافوا إليها خلاص

                                                 
 .2/708، علل الوقوف؛ السجاوندي، 134، المكتفى؛ الداني، 2/776، إيضاح الوقف والابتداءينظر عند ابن الأنباري،    94
اس،   95 (، 1413/1992ب، ، تح: عبد الرحمن بن إبراهيم المطرودي )الرياض: دار عالم الكتالقطع والائتناف أبو جعفر أحمد بن محمد النَّحَّ

428. 
 .3/960، علل الوقوف؛ السجاوندي، 201، المكتفىني، ينظر عند الدا   96
اس،   97  .672، القطع والائتناف النَّحَّ
 .334-21/321، جامع البيانالطبري،    98
اس،   99  .3/960، علل الوقوف؛ السجاوندي، 201، المكتفى؛ الداني، 672، القطع والائتناف ينظر عند النَّحَّ

؛ ابن 3/69(، ، تح: أحمد يوسف النجاتي وآخرون )مصر: دار المصرية للتأليف والترجمةمعاني القرآنزكريا يحيى بن زياد الفراء، أبو    100
 .2/901، إيضاح الوقف والابتداءالأنباري، 



226 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

منزلة عالية من التقدم في دراسة الأصوات اللغوية، ليكون شاملًا للدرس الصوتي القرآني قائمًا على ملاحظة أصوات 

 .اللغة وتحليلها ووصفها على عكس الدراسات اللغوية التي اقتصرت على الموضوعات الصرفية والنحوية

ات أحكام التجويد لها أغراض إيحائية تؤثر على وجدان السامعين لتضيف إن أصوات ألفاظ القرآن الكريم وأصو

إلى معاني الألفاظ أبعاداً إضافية، ذلك أن اللغة إذا استنفدت طاقتها التأثيرية والتعبيرية من أجل الوصول إلى المعنى، 

د على ظلال اللفظة أو الصوت برز دور هذه الأصوات في إظهار ما تبقى من المعنى الكامن وراء حدود اللغة بالاعتما

والتي يعبر عنها بالمعاني الضمنية أو الدلالات الضمنية. فأصوات التجويد تعتبر مصدرًا ضمنياً مساعداً من مصادر 

فهم وتفسير الآيات الكريمة. وقد حاول البحث إظهار دلالة أصوات أحكام التجويد وصلتها بالمعاني بالتمثيل لبعض 

كشف البحث عن طائفة من الألفاظ والأصوات التجويدية التي استعملها القرآن الكريم، والتي جاءت أحكام التجويد. وقد 

وضحت أمتناسبة مع أصدائها في السمع، فاستوحت دلالتها من جنس صياغتها، فكانت دالة على ذاتها بذاتها، وقد 

ر المعاني واتساعها، كما بيَّن البحث أن في الأمثلة التي تناولها البحث دور الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد في تصو  

القرآن الكريم كثيرًا من الألفاظ يوحي جَرسُها الموسيقي بمعناها، فالجرس القوي يناسب شدة الصورة والفكرة، والجرس 

الهادئ يناسب المشهد الجميل والصورة الهادئة، والجرس الغليظ يصور لنا غلظ الموقف وصعوبته، والجرس الحزين 

رُ الحشرجة تارة والخشوع والسكينة والهيبة والجلال والجمال تارة أخرىربم  .ا يصُو 

كما تناول البحث أهمية موضوع الوقف والابتداء وعرض لبعض الأمثلة التي تظُهر دور الإيحاء الصوتي 

دراسة كيف يكون الوقف الناتج عن الوقف والابتداء في تغيير المعنى أو إعطاء معانٍ متعددة للآية الواحدة، وبيَّنت ال

  .ضرورياً عند بعض الكلمات من حيث تأثيره في المعاني حسناً أو قبحًا



ALAADDİN SALİHOĞLU  227 
RTEÜİFD 

 

 المصادر

 

. DEUİFDمجلة كلية الإلهيات في جامعة طوقوز أيلول أسود، حسين. "التصوير بالإيحاء الصوتي في القرآن الكريم". 

 .288-269. 2018. 48العدد 

. تح: محيي الدين رمضان. دمشق: مجمع اللغة العربية، إيضاح الوقف والابتداءابن الأنباري، أبو بكر محمد بن القاسم. 

1390/1971. 

 . تح: محمد علي النجار. مصر: دار الكتب المصرية، المكتبة العلمية.الخصائصابن جني، عثمان. 

تح: علي حسين البواب. الرياض: مكتبة  مهيد في علم التجويد.التابن الجزري، شمس الدين أبو الخير محمد بن محمد. 

 .1405/1985المعارف، 

 . تح: علي محمد الضباع. بيروت: دار الكتاب العلمية.النشر في القراءات العشر. ----------

مجمع اللغة يحيى مير علم. دمشق: مطبوعات  –. تح: محمد الطيان أسباب حدوث الحروفابن سينا، الحسين بن عبد الله. 

 العربية.

 .1985. تح: مازن المبارك. دمشق: دار الفكر، مغني اللبيب عن كتب الأعاريبابن هشام، أبو محمد عبد الله. 

 .1992. الموصل: جامعة الموصل، هوامش في رحاب المصحفأحمد، سالم عبد الرزاق. 

 .1427/2006الآداب، . القاهرة: مكتبة المختصر في أصوات اللغة العربيةالجبل، محمد حسن. 

 .1426/2006. دمشق: دار الغوثاني، التعبير القرآني والدلالة النفسيةالجيوسي، عبد الله محمد. 

 .1433/2012. المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، التجويد الميسرالحذيفي، علي بن عبد الرحمن. 

 .1428/2007. عمان: دار عمار، علماء التجويد الدراسات الصوتية عندالحمد، غانم قدوري. 

 .1424/2003. تح: عبد الحميد هنداوي. بيروت: دار الكتب العلمية، كتاب العينبن أحمد، أبو عبد الرحمن الفراهيدي.  الخليل

 .1421/2000. تح: غانم قدوري الحمد. عمان: دار عمار، التحديد في الإتقان والتجويدالداني، أبو عمرعثمان بن سعيد. 

 . تح: محمد صادق قمحاوي. القاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية.المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار. ------

 .1422/2001عمان: دار عمار، . تح: محيي الدين رمضان .المكتفى في الوقف والابتدا . -------

. تح: أحمد مصطفى فضلية. بيروت، دار القلم، لكريمالنبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن ادراز، محمد عبد الله. 

1426/2005. 

 .1425/2005. بيروت: دار الكتاب العربي، إعجاز القرآن والبلاغة النبويةالرافعي، مصطفى صادق. 

 .1402/1982. عمان: دار الفرقان، وجوه من الإعجاز الموسيقي في القرآنرمضان، محي الدين. 

دمشق: دار المأمون . محسن خرابة -تح: مروان العطيَّة  .جمال القراء وكمال الإقراء .محمد أبو الحسن علي بن ،السخاوي

 .1418/1997للتراث، 

 .1408/1988. تح: عبد السلام محمد هارون. القاهرة: مكتبة الخانجي، الكتابسيبويه، عمرو بن عثمان. 

 النجاتي وآخرون. مصر: دار المصرية للتأليف والترجمة. . تح: أحمد يوسفمعاني القرآنالفراء، أبو زكريا يحيى بن زياد. 



228 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

 .1425/2004. القاهرة: دار الشروق، التصوير الفني في القرآنقطب، سيد إبراهيم حسين. 

 .1423/2003القاهرة: دار الشروق،  في ظلال القرآن.. -----

اسات القرآنية. المدينة المنورة: مجمع الملك . تح: مركز الدرلطائف الإشارات لفنون القراءاتالقسطلاني، أحمد بن محمد. 

 فهد لطباعة المصحف الشريف.

 .1427/2006. تح: محمد العيدي. الرياض: مكتبة الرشد، علل الوقوفالسجاوندي، أبو عبد الله محمد بن طيفور. 

اهرة: الهيئة المصرية العامة تح: محمد أبو الفضل إبراهيم. الق الإتقان في علوم القرآن.السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر. 

 .1394/1974للكتاب، 

 .1422/2001، تح: عبد الله التركي. القاهرة: دار هجر، جامع البيان عن تأويل آي القرآنالطبري، أبو جعفر محمد بن جرير. 

 .1406/1985. دمشق: دار السؤال، تهذيب المقدمة اللغوية للعلايليعلي، أسعد أحمد. 

 .1954. ترج. محمد عوض محمد. مصر: لجنة التأليف والترجمة والنشر، قواعد النقد الأدبيکرومبي، لاسل ابَر. 

. تح: محي الدين رمضان. دمشق: مجمع اللغة الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججهامكي بن أبي طالب القيسي. 

 .1394/1974العربية، 

اس، أبو جعفر أحمد بن محمد. . تح: عبد الرحمن بن إبراهيم المطرودي. الرياض: دار عالم الكتب، فالقطع والائتنا النَّحَّ

1413/1992. 

بيروت: مكتبة لبنان،  معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب.المهندس، كامل.  –مجدي  وهبة،

1984.  



ALAADDİN SALİHOĞLU  229 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Ahmed, Sâlim. Hevâmiş fî riḥâbi’l-Musḥaf. Musul: Musul Üniversitesi Yayınları, 1992. 

 ‘Ali, Es‘ad Ahmed. Tehẕîbü’l-muḳaddimeti’l-luġaviyye li’l-‘Alâylî. Dımaşk: Dâru’s-Sü’âl, 

1406/1985. 

Aswad, Husain. “Kur’an’ın Fonetik Yapısındaki Tasvir”. Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 48 (Aralık 2018): 269-288. 

Cebel, Muhammed Hasan. el-Muḫtaṣar fî aṣvâti’l-luġati’l-‘Arabiyye. Kahire: 

Mektebetü’l-Âdâb, 1427/2006. 

Ceyyûsî, Abdullah Muhammed. et-Ta‘bîru’l-Ḳur’ânî ve’d-delâletü’n-nefsiyye. Dımaşk: 

Dâru’l-Gavsânî, 1426/2006. 

Çağıl, Necdet. Kur'an Belagati ve Fonetiği Yönünden Kıraatler. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2002. 

Dânî, Ebû ‘Amr ‘Osmân b. Sa‘îd, et-Taḥdîd fi’l-itḳān ve’t-tecvîd. thk. Gânim Kaddûrî el-

Hamed. Amman: Dâru Ammân, 1421/2000. 

Dânî, Ebû ‘Amr ‘Osmân b. Sa‘îd, el-Muḳni‘ fî ma‘rifeti mersûmi maṣâḥifi ehli’l-emṣâr. thk. 

M. es-Sâdık Kamhâvî. Kahire: Mektebetü’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye. 

Dirâz, Muhammed Abdullâh. en-Nebe’ü'l-‘azim nazaratün cedide fî’l-Ḳur’an. thk. 

Ahmed Fadîle. Beyrut: Daru'l-Kalem, 1426/2005. 

Ferrâ’, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd. Me‘âni’l-Ḳur’ân. thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî–

M. ‘Ali en-Neccâr. Kahire: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf. 

Halîl b. Ahmed, Ebû ‘Abdirrahmân Halîl b. Ahmd el-Ferâhidî. Kitâbü’l-‘Ayn. thk. 

‘Abdülhamîd Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1405/1985. 

Hamed, Gânim Kaddûrî. ed-Dirâsâtü’ṣ-ṣavtiyye ‘inde ‘ulemâ’i’t-tecvîd. Amman: Dâu 

Ammân, 1428/2007. 

Huzeyfî, ‘Ali b. ‘Abdirrahmân. et-Tecvîdü’l-müyesser. Medine-i Münevvere: 

Mücemma‘ el-Melik Fahd, 1433/2012. 

İbnü’l-Cezerî, Şemsüddin Ebü’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. et-Temhîd fî ‘ilmi’t-

tecvîd. thk. Ali el-Bevvâb. Riyad: Mektebetü’l-Me‘ârif, 1405/1985. 

İbnü’l-Cezerî, Şemsüddin Ebü’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. en-Neşr fi’l-ḳırââti’l-

‘aşr. thk. ‘Ali Muhammed ed-Dabbâ‘. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye. 

İbn Cinnî, ‘Osmân. el-Ḫaṣâ’ıṣ. thk. M. Ali en-Neccâr. Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-Mısrıyye. 



230 الإيحاء الصوتي لأحكام التجويد وأثره في المعنى 
RTEÜİFD 
 

İbnü’l-Enbârî, Ebû Bekir Muhammed b. el-Kāsım. Îżâḥu’l-vaḳfi ve’l-ibtidâ. thk. 

Muhyiddin Ramadan. Dımaşk: Mecme‘u’l-Lugati’l-‘Arabiyye, 1390/1971. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed ‘Abdullâh. Muġni’l-lebîb ‘an kütübi’l-e‘ârîb. thk. Mâzin el-

Mübârek. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1985. 

İbn Sînâ, el-Hüseyin b. ‘Abdillâh. Esbâbü ḥudûsi’l-ḥurûf. thk. Muhammed et-Tayyân-

Yahya Mîr Ali. Dımaşk: Mecme‘u’l-Lugati’l-‘Arabiyye. 

Kastallânî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed. Leṭâ’ifü’l-işârât li-fünûni’l-ḳırâ’ât. thk. 

Merkez ed-Dirâsâti’l-Kur’âniyye. Medine-i Münevvere: Mücemma‘ el-Melik 

Fahd. 

Kutub, Seyyid b. Kutub b. İbrâhîm. et-Taṣvîrü’l-fennî fi’l-Ḳur’ân. Kahire: Dâru’ş-Şurûk, 

1425/2004. 

Kutb, Seyyid İbrâhîm b. Hüseyn. Fî Ẓılâli’l-Ḳur’ân. Kahire: Dâru’ş-Şurûk, 1423/2003. 

Mekkî, Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib el-Kaysî. el-Keşf ‘an vücûhi’l-ḳırâ’âti’s-seb‘ 

ve ‘ilelihâ ve ḥucecihâ. thk. Muhyiddin Ramadan. Dımaşk: Mecme‘u’l-Lugati’l-

‘Arabiyye, 1394/1974. 

Nehhâs, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed. Kitâbü’l-Ḳaṭ‘ ve’l-i’tinâf (Kitâbü’l-Vaḳfi ve’l-

ibtidâ’). thk. ‘Abdurrahmân el-Matrûdî. Riyad: Dâru ‘Âlemi’l-Kütüb, 1413/1992. 

Râfiî, Mustafâ Sâdık. İ‘câzi’l-Ḳur’ân ve’l-belâġatü’n-nebeviyye. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-

‘Arabiyy, 1425/2005. 

Ramadan, Muhyiddin. Vücûh mine’l-i‘câzi’l-mûsîḳi fi’l-Ḳur’ân. Amman: Dâru’l-Furkân, 

1402/1982. 

Secâvendî, Ebû ‘Abdillâh Muhammed b. Tayfûr. ‘İlelü’l-vuḳūf (el-Vaḳfü ve’l-

ibtidâ’ü’l-kebîr). thk. Muhammed el-Îdî. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1427/2006. 

Sîbeveyhi, Ebû Bişr ‘Amr b. ‘Osmân. el-Kitâb. thk. Abdüsselâm Hârûn. Kahire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1408/1988. 

Süyûtî, Ebü’l-Fadl Celâlüddîn ‘Abdurrahmân. el-İtḳān fî ‘ulûmi’l-Ḳur’ân. thk. 

Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhim. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyye, 1394/1974. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Câmi‘u’l-beyân ‘an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân. thk. 

‘Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. Kahire: Dâru Hecer, 1422/2001. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                       İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 231-256 

Geliş Tarihi:14/04/2022-Kabul Tarihi:30/05/2022   Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1103311 

Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) 

Tercümesi Üzerine 

Mustafa IRMAK* 

Atıf/Cite as: Irmak, Mustafa. “Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi 

Üzerine”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 231-256. 

Öz: Sezai Karakoç, İslâm medeniyetinin her alanda yeniden yükselişi ülküsüne 

ömrünü adamış çağdaş bir şair ve mütefekkirdir. Diriliş kavramı etrafında 

şekillenen düşüncesinin somut bir yansıması olarak İslâm edebiyatının önemli 

klasiklerini günümüz Türkçesine aktararak yeniden gündeme getirmeye özel 

gayret sarf eden şairin bu çabası, ağırlığını Arap edebiyatı ürünlerinin teşkil 

ettiği İslâmın Şiir Anıtlarından adlı kitabının doğmasına vesile olmuştur. Kitapta 

tercümesine yer verilen ilk şiir, Kâ‘b b. Züheyr’e ait Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) 

adlı eserdir. Bu makalede, Karakoç’un hem Kâ‘b’a ve kasidesine bakışı ele 

alınmış hem de şairin tercümesi ilmî ve edebî bir değerlendirmeye tabi 

tutulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Arap Edebiyatı, Kâ‘b b. Züheyr, Kaside-i Bürde, Bânet 

Su‘âd, Sezai Karakoç 

 

On Sezai Karakoç’s Translation of Qasidah Burdah (Banat Su‘âd) 

Abstract: Sezai Karakoç is a contemporary poet and thinker who devoted himself 

to the ideal of the resurgence of Islamic civilization in every field. As a concrete 

ref-lection of his thought shaped around Resurrection, the poet, made a special 

ef-fort to bring the important classics of Islamic literature to the agenda by trans-

ferring them to today’s Turkish, and this effort of the poet led to the birth of the 

book titled The Poetry Monuments of Islam, which mainly consist of Arabic 

literature products. The first poem whose translation is included in the book is 

Kâ‘b ibn Zuhair’s Qasidah Burdah (Bânat Suâd). In this article, both Karakoç’s 

view of Kâ‘b ibn Zuhair and his Qasidah Burdah has been discussed, and the 

poet’s translation of Qasidah Burdah has been subjected to a scientific and lite-

rary evaluation. 

                                                
*  Doç. Dr., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Arap Dili ve Belagati, Rize, Türkiye, 

mustafa.irmak@erdogan.edu.tr,  

ORCID: 0000-0002-3884-3252 



232  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Keywords: Arabic Literary, Kâ‘b ibn Zuhair, Qasidah Burdah, Banat Su‘âd, Sezai 

Karakoç 

 

 حول ترجمة سزائي قره قوج لقصيدة البردة )بانت سعاد( 

ال، مجس نفسه لفكرة انبعاث الحضارة الإسلامية في كل سزائي قره قوج شاعر ومفكر معاصر كر   الملخص:
لمهمة ا الإسلامي لإحضار كلاسيكيات الأدب اجهدا خاص الشاعر حول "القيامة"، بذل هكرفكانعكاس ملموس ل

 عنوانهكتاب  ظهور إلى وأدى هذا الجهد للشاعر، الحاليةإلى جدول الأعمال من خلال نقلها إلى اللغة التركية 
لتي وردت ات الأدب العربي. القصيدة الأولى امن منتج أساسا"من آثار شعر الإسلام"، ويتكون هذا الكتاب 

مناقشة  في هذا البحث، تمت .البردة المسماة بـ"بانت سعاد" لكعب بن زهير ةترجمتها في الكتاب هي قصيد
وج لهذه قوجهة نظر قره قوج عن كعب بن زهير وقصيدة البردة، إضافة إلى ذلك تم تقييم ترجمة الشاعر قره 

 دبية. القصيدة بطريقة علمية وأ

       الأدب العربي، كعب بن زهير، قصيدة البردة، بانت سعاد، سزائي قره قوج.   الكلمات المفتاحية:

 

GİRİŞ 

Çağdaş İslâm düşüncesinin önemli simalarından biri olan Sezai Karakoç’a (1933-

2021) göre, birkaç asırdır düşüş eğilimi gösteren ve Birinci Dünya Savaşı’nda yok 

olmanın eşiğinden dönen Türk-İslâm dünyasının yeniden yükselişinin en önemli 

unsurlarından biri, diriliş ülküsüne hizmet edecek donanıma sahip tam inanmış bir 

Müslüman aydın sınıfının yetişmesidir. Bu aydın sınıfının, kendini, Doğu’yu ve 

Batı’yı bilmek olmak üzere üç temel ödevi vardır. Şair, Batı’yı tanımayı, onun düşünce 

ve edebiyatını, güçlü ve zayıf noktalarına varıncaya kadar bilmek, Doğu’yu tanımayı 

ise ilk sıraya “Oku” emri ile başlayan Kur’ân’ı koymak kaydıyla bütün İslâm 

klasiklerini ve kaynaklarını okumak şeklinde yorumlamıştır.1 

Karakoç’a göre aynı zamanda bir arayış olan diriliş akımı bir inanç, düşünce, 

ülkü ve estetik akımıdır. O yüzden, diriliş arayışı, metafizikten tarihe, düşünceden 

estetiğe kadar bütün kültür ve uygarlık alanını kapsamaktadır.2 Sanat ve özellikle şiir 

de yeni bir atılım yapılması gereken sahaların başında gelmektedir. Ona göre, bu 

ülkede her anlama kıyıldığı gibi şiire de kıyılmıştır. Geçmişle ilgi kesilmiş, dünyanın 

en basit şairleri büyük şair ilan edilmiş, bunların sonucu olarak da şiire karşı büyük 

bir ilgisizlik doğmuştur.3  

Yeni bir şiir idealine ulaşmak için öncü somut adımlar atma ihtiyacı hisseden 

Karakoç, bu gayretin önemli bir aşaması olarak yüzünü maziye dönmüş, Arap ve Fars 

edebiyatının bazı büyük şairlerinden seçtiği anıt şiirleri Türkçeye çevirerek bir ufuk 

açmaya çalışmıştır. Şair, geleceğin şiirini inşa için maziden yardım talep etmiştir, 

çünkü ona göre, içinde bulunduğu İslâm medeniyetinin sanat gücünden 

yararlanmayan, geçmiş edebiyatımızı inkâr eden, yaşadığımız hayatla da 

                                                
1  Sezai Karakoç, Sütun Günlük Yazılar II. (İstanbul: Diriliş Yayınları, 6. Basım, 2011), 426. 
2  Sezai Karakoç, Batı Şiirlerinden Çeviriler. (İstanbul: Diriliş Yayınları, 8. Basım, 2018), 7. 
3  Sezai Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından. (İstanbul: Diriliş Yayınları, 5. Basım, 2000), 9. 



MUSTAFA IRMAK  233 
RTEÜİFD 

 

ilgilenmeyen bir edebiyatın gerçek bir edebiyat olmasına imkân yoktur.4 Karakoç’un 

bu emeğinin semeresi olan çeviriler, daha sonra İslâmın Şiir Anıtlarından adlı eserinde 

bir araya getirilmiştir.  

Kitap sırasıyla, Kâ‘b b. Züheyr (ö. 24/645), Hassân b. Sâbit (ö. 60/680), Zünnûn-i 

Mısrî (ö. 245/859), Ebü’t-Tayyib el-Mütenebbî (ö. 354/965), Ebû Nüvâs (ö. 198/813), 

Bûsîrî (ö. 695/1296), İbn-i Câbir (ö. 780/1378), Ebülbekâ Sâlih b. Şerîf (ö. 684/1285) ve 

Mevlânâ’dan (ö. 672/1273) seçme şiirlerin tercümelerini içermektedir. Bu şiirlerden 

Mesnevî dışında kalanların orijinal dili Arapçadır. Karakoç, Hassân b. Sâbit, Zünnûn-

i Mısrî, Mütenebbî ve Ebu Nüvâs’a ait şiirleri bir Fransızca Arap şiiri antolojisinden, 

Mesnevî’nin başlangıç bölümünü, aslıyla tercüme ve şerhlerini karşılaştırarak, öbür 

dört kasideyi ise, Arapça asıllarıyla geçmişteki ve günümüzdeki bazı Türkçe tercüme 

ve şerhlerinden istifade ederek çağdaş şiir alanına getirmeye çalıştığını 

belirtmektedir.5 Yararlandığı kaynaklardan da anlaşılacağı üzere şairin ana hedefi 

Arapçadan veya Farsçadan çeviri yapmak değil, yeni bir insan ve toplum tezi örülüşü 

olan “Diriliş Görüşü”nün estetik perspektifine bir çıkış noktası ararken, İslâm 

mucizesinin geçmişteki şiir anıtlarından ışıklar düşmesini sağlamaktır. Karakoç, 

gayretinin, bu konuda gerekli bilgi ve yetilerle donanmış geleceğin şairlerine çağrı 

gibi görülmesini arzu etmektedir.6 

Kitapta geçen bütün şiirleri bir makalede etraflıca incelemek mümkün değildir. 

Bu nedenle çalışma, Karakoç’un, ileride izah edileceği üzere, İslâm sanatının çıkış 

noktası olarak gördüğü Kaside-i Bürde’nin tahliliyle sınırlanmıştır. Şairin, önce Kâ‘b b. 

Züheyr’e, Kaside-i Bürde’ye ve Hırka-i Saâdet’e bakışına yer verilecek, ardından 

çevirinin kültür dünyamızdaki yansımaları ele alınacak, son olarak çeviri, kasidenin 

Arapça metniyle karşılaştırmalı olarak incelenerek ilmî ve edebî bir değerlendirmeye 

tabi tutulacaktır.    

Kâ‘b b. Züheyr’e Bakışı 

Arap edebiyatı kaynaklarında Kâ‘b b. Züheyr’le ilgili biyografik bilgiler elbette 

mevcuttur. Fakat Karakoç’un Kâ‘b’a bakışı bir betimlemeden ziyade, başka 

kaynaklarda örneği görülmeyecek yorumlar içermekte, buna bir de şairin zarif edebî 

üslubu eklenince Kâ‘b hakkında söyledikleri oldukça ilgi çekici bir hâl almaktadır. 

Örneğin, İslâm’ın çıkış döneminin genel bir tasviri ve Kâ‘b b. Züheyr’in muhadram 

                                                
4  Karakoç, Sütun, 248. 
5  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 8. Bu noktada, Karakoç’un yabancı dil birikiminin ne düzeyde 

olduğuna dair bir fikir vermek gerekir. Külliyâtına bakıldığında, onun ileri düzeyde Fransızca 

bildiği rahatlıkla anlaşılacaktır. Ortaokul yıllarında, muhtemelen dönemin şartları gereği, bir 

kitaptan gizli gizli, kendi kendine Arapça ve Farsçayı öğrenmeye çalıştığı, “emsile”yi ezberlediği, 

Farsçasını ise oldukça geliştirdiği kaydedilmektedir. bk. Turan Karataş, Doğu’nun Yedinci Oğlu 

Sezai Karakoç, (İstanbul: Kaynak Yayınları, 2013), 44, 45.    
6  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 7. 



234  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

şairlerden oluşu gibi herkes tarafından bilinen bir bilgiyi içeren şu cümleler, 

Karakoç’un etkili üslûbuyla beraber edebî bir hüviyet kazanmaktadır:  

“İslâmın, camdan geçen bir günışığı gibi, bütün yanlışlık, kötülük ve çirkinlikleri 

yıkarak, mutlakın otağı insan yüreğine, abstrenin ve reelin kaynaştığı Peygamber elinden 

fışkırmış mucizelerle yerleşmeğe başladığı, Arabistandan doğarak batıya, kuzeye, doğuya, 

güneye doğru meşaleler sitesini kura kura yol aldığı ilk günler, Arap şiirinin, edebiyat tarihi 

bakımından dorukta olduğu halde, Kur’an karşısında çırpınmaya başladığı o zarif vakitlerde, 

yarısı siyah, yarısı ak bir zamanın ortasında yaşayan bir şairdi Kâab bin Züheyr.”7  

Karakoç, Kâ‘b b. Züheyr’in, ilk zamanlar Müslüman olmamakta ısrarını bir göz 

kamaşmasına benzetmiş, onun bu tavrının Hz. Meryem’in Cebrâil’e ilk direnişi 

kabilinden olduğunu ifade etmiş ve nihayet Hz. Meryem’in bu sürecin sonunda Hz. 

İsa’yı dünyaya getirişi gibi, gerçeği derin sezgisiyle yakalayan soylu şairlerden olan 

Kâ‘b’ın da mesîhî bir şiir olarak Kaside-i Bürde’yi doğurduğunu ifade ederek ilginç ve 

etkileyici bir teşbihle durumu izah etmeye çalışmıştır.8 Zaten ona göre her yeni eser 

için bir çile gerekir. Her tatlı yemiş, bir çilenin verimidir.9 Bir eser vermek aslında bir 

diriliş işlemidir.10 Riyazete daha çok çekilen, çile dolduran şairlerin daha üstün şairler 

olduğu da unutulmamalıdır.11   

Bânet Su‘âd’ı inşâdı esnasında Kâ’b b. Züheyr’e, Hz. Peygamberin, 

memnuniyetinin bir nişanesi olarak hırkasını giydirdiği bilinmektedir. Bu nokta, tarih 

boyunca kasideye ilgi duyan hemen herkeste görüldüğü gibi, Karakoç’un da ilgisini 

çeken önemli hususlardan biridir. Arap edebiyatında daha çok Bânet Su‘âd olarak 

bilinmesine ve kendisi de buna işaret etmesine rağmen esere ısrarla Kaside-i Bürde 

demesinin arka planı burada aranmalıdır. Karakoç, Kâ‘b b. Züheyr’e hırka 

giydirilişine de farklı ve özel bir anlam yüklemektedir. Ona göre, hakkın, riskin, 

samimiliğin ve kudretin bir araya gelip donattığı bir şiir şöleninde o, sözün gerçek 

sahibinin elinden, Cebrâil’in, kelâm meleğinin dokunduğu hırkayı giydi. Peygamber, 

onun üstüne hırkasını atarak, bu fikir ve sanat koşucusunun üstüne, koşuyu bitiren 

birinci atların üstüne atılan örtülerden birini atmış oldu. Bu örtü, peygamberlik 

rahmetiyle, şefkatiyle, sevgisiyle onu ve onun şahsında, kendini mutlaka adayanların 

bütününü bürüdü.12  

Kâ‘b b. Züheyr’in müslüman oluşu Karakoç nazarında sıradan bir olay değildir. 

Ona göre, şair ve şiir o dönemin medyasını oluşturduğu için muallaka şairi Züheyr b. 

                                                
7  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 11. 
8  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 11-12. 
9  Sezai Karakoç, Dirilişin Çevresinde, (İstanbul: Diriliş Yayınları, 6. Basım, 2011), 7. 
10  Sezai Karakoç, Edebiyat Yazıları I, (İstanbul: Diriliş Yayınları, 5. Basım, 2012), 15. 
11  Sezai Karakoç, Kıyamet Aşısı, (İstanbul: Diriliş Yayınları, 11. Basım, 2013), 94. 
12  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 11-12. 



MUSTAFA IRMAK  235 
RTEÜİFD 

 

Ebî Sülmâ (ö. 609?) gibi bir edîbin oğlu olmasının yanı sıra kendisi de güçlü bir şair 

olan Kâ‘b’ın İslâm’a girişi, şiir ve sanatla beraber Müslümanların medyayı ele geçirme 

mücadelesindeki dönüm noktalarından biridir. Şöyle ki şiir ve şair İslâm’ın bu çıkış 

günlerinde, bugünü andırır tarzda, karşılıklı propagandada müthiş bir silâh rolü 

oynuyordu. Kur’ân’la boy ölçüşmeye cesaret edemeseler de putların kölesi şairler, 

gece gündüz, İslâm’a, onun başı ve ileri gelenlerine geleneğin en büyük fikrî silâhı 

şiirle hücum ediyorlardı. Bunlara, başta Hassân b. Sâbit olmak üzere birçok İslâm şairi 

cevap veriyordu. İç plânda İslâm daima muzaffer ise de dış plânda, dünya imtihanı 

gereği, karşılıklı büyük bir savaş sürüyordu. O dönem Mekke’sinin önde gelen 

isimlerinden Hz. Ömer (ö. 23/644) ve Hz. Hâlid’in (ö. 21/642) İslâm’a katılışı, 

Mekke’nin fethi nasıl, siyasî, idarî ve askerî plânda kesin bir zaferi olduysa İslâm’ın, 

Kâ‘b b. Züheyr’in gelişi de, şiir ve sanat, propaganda savaşı alanında başarının bir 

dikilitaşı, dönüm noktalarından biri oldu.13  

Kaside-i Bürde’ye Bakışı 

Karakoç, kasidenin tercümesine geçmeden, muhtevasına ve özellikle beğendiği 

bazı beyitlere dair açıklamalara yer vermiştir. Kasidenin, muallakalar gibi, ilkin 

kabilenin göçüşüyle başladığını, sevgilinin anıldığını, ardından her Arap şairinin 

kendi gücünü denediği, “deve” motifinde ölümsüz çizgilerin çekildiğini belirten 

Karakoç, sonra sözün Kâb’ın kendisine getirildiğini ve oradan Hz. Peygamberin, 

İslâm’ın ve sahabenin övgüsüne geçiş yapıldığını belirtmekte, kasideyi belâgatin, 

icazın, imajın, gerçeğin ve güzelliğin eşsiz sentezi olarak nitelemektedir.14  

Karakoç, kasidenin belâgatine yönelik övgüsünü bir örnekle müşahhas hâle 

getirmek istemiş, otuz ikinci ve otuz üçüncü beyitlerde, tasvir edilen devenin, ilk 

çocuğunun ölüm haberini almış kadına benzetildiği mısraları seçmiştir. İmruülkays’ı 

(ö. 540?) bile aştığını15 ve hâlen tazeliğini koruduğunu söylediği bu benzetme, ona 

göre, fevkalâde etkileyicidir:   

“Devenin yürüyüşünde ilk çocuğunun kara haberini alan yaslı bir annenin çırpınışlarını 

ve ona bakıp da (kendi yavrularını da hatırlayarak) göğüs döğen öbür annelerin çığlıklarını 

gören ve bulan beytin çizdiği tablo, bugün bile ne kadar modern. Yepyeni ve taptaze. Bir beyitte 

öyle tablolar çiziliyor ki, orda içiçe tablolar saklı. Bir annenin, hem de çocuğu ölmüş bir 

annenin, hem de ilk çocuğu ölmüş bir annenin, hem de, yaslı olduğu ilk günlerdeki halini, hem 

de yalnız bu annenin değil, ona bakıp ağlayan ve birlikte yas tutan kadınların da, hem de 

rasgele kadınların da değil de çocuk kaybetmiş kadınların halini, bu tek kadınla bu kadınlar 

                                                
13  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 12. 
14  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 12. 
15  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 13. 



236  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

korosunun birlikte kurduğu kompozisyonu, bir devenin çırpınışlı yürüyüşünde görmenin 

şairlik kudreti.16  

Karakoç’a göre kasidenin bir başka açıdan önemi, bizzat Hz. Peygamberin 

onayından geçen bu şiirin gerisinde yatan, İslâm’ın şiir ve sanat anlayışıdır. 

Peygamberin susuşu bile bizim için bir prensip olduğuna göre, onun yürekten 

kucakladığı ve benimsediği bu şiirden, İslâm’ın sanat perspektifini kavramakta ilk 

çıkış noktasını aramak müminlere bir ödev ve onda Hz. Peygamberin bize bir 

yardımını, el uzatışını bulmak, ilâhî lütuf ve nimeti görmektir. Bir ideoloji çağı olan 

bugün, sanat üzerine bunca sözler edilirken, sanat eserindeki en mutlu kaynaşmanın 

ölümsüz bir örneğini teşkil eden bu şiir, gözümüzün önünde mermerden, yıpranmaz 

bir anıt gibi hem de zamanın kemirmesine imkân olmayan bir örtüye, Peygamber 

örtüsüne bürünmüş olarak durmaktadır. Şüphe yok ki, Peygamber, onu, bize kadar 

gelsin ve bizden sonra da ileriye doğru gitsin diye, ebedî örtüsüne sarıp sarmalamıştır. 

Kasideye bakan, onda, sanat ve şiirin, kendine mahsus mahremiyet ve keyfiyetinden 

bir şey kaybetmeksizin, hak bir ülküyü nasıl tutacağının, nereye kadar, neye ve nasıl 

angaje olacağının bütün prensiplerini çıkarabilir. Sanki o, sanatın bütün karanlıklarını 

aydınlatsın diye peygamber eliyle yakılmış ve ışıklandırılmış bir meşaledir.17  

Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde Yorumunun Etkisi 

Karakoç’un Kaside-i Bürde yorumunun, hem çeviriyi yayınladığı günlerde hem 

de günümüze kadar gelen süreçte belli çevrelerde ilgi gördüğü, bu ilginin somut bir 

yansıması olarak edebiyat ve sinema dünyasında bazı çalışmaların yapıldığı hususu 

dikkatleri çekmektedir. Öncelikle ifade edilmelidir ki Karakoç, tercümeleri 

yayınlandıktan sonra meydana gelen birtakım kıpırdanmaları “özenti” olarak 

görmüş, aradığı köklü değişimi bu tepkilerde bulamamıştır. Onun belirttiğine göre, 

İslâm edebiyatından yaptığı çeviriler yayınlandıktan sonra, belli bir kesim 

edebiyatında, kaside, divan adı altında şiirler yazılmış, gelenek tartışmalarına 

girilmiştir. Fakat şair bütün bunları, köklü ve samimi bir kendine dönüş hareketinden 

değil, tersine, her zaman olduğu gibi, bu dönüş akımının tabii ve yavaş gelişimini 

gölgelemek ve alınan mesafeyi kendilerine mal etmek niyetinden doğan yapmacık 

girişimler olarak görmüş ve zaten bu özentinin, kısa sürede bir sabun köpüğü gibi 

sönüp gittiğini belirtmiştir.18 

İlerleyen dönemlerde, Kâ‘b b. Züheyr ve Kaside-i Bürde’nin hikâyesinin Mahmut 

Çetin (d. 1963) tarafından önce radyo oyunu,19 daha sonra roman olarak hazırlanışı ve 

                                                
16  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 12-13. 
17  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 13-14. 
18  Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 8-9. 
19  bk. Mahmut Çetin, Radyo İçin 3 Oyun Kab bin Züheyr, Şeyh Ali Semerkandi, Hacı Bektaş-ı Veli, 

(İstanbul: Edille, 1997), 19-53. 



MUSTAFA IRMAK  237 
RTEÜİFD 

 

nihayet 1993’te bir sinema filmi olarak çekilişinin geri planında Sezai Karakoç etkisi 

vardır. Zira Çetin’in, romana başlamadan önce Karakoç’tan alıntılar yaparak İslâm’ı 

yeni yöntemlerle anlatmanın gereğine işaret ettiği20 ve Kâ‘b b. Züheyr ile Kaside-i 

Bürde’ye dair açıklamalarını Karakoç’tan naklettiği21 görülmektedir. 

Kâ‘b’ın ilginç hikâyesi, Necati Kanter (d. 1949) tarafından Bürde Bir Hırka-i Saâdet 

Romanı adıyla 2018’de bir kez daha romana aktarılmıştır. Elli sekiz bölüm ve toplam 

iki yüz seksen sayfadan oluşan bu eser, diğerine göre daha profesyonel ve roman 

üslûbuna daha uygun bir çalışmadır. Kâ‘b ve Büceyr’in hikâyesi üzerinden dönemin 

önemli siyer olaylarından bir kısmının da işlendiği, Arap şiir kültürünün okuyucuya 

imkân nispetinde yansıtılmaya çalışıldığı eserde başta Züheyr b. Ebî Sülmâ ve ailesi 

olmak üzere İslâm’a yetişmiş olan ya da olmayan pek çok şahıs çeşitli vesilelerle 

tanıtılmaktadır.22 Birçok olumlu özelliğinin yanı sıra bazı açılardan eleştiriye açık olan 

romanda Kaside-i Bürde tercümesinin Karakoç’tan aynen aktarılmış olması,23 eserin 

konumuza bakan yönünü teşkil etmektedir. Romanın adından da anlaşılacağı üzere 

hırkanın öne çıkarılmış olması, hatta yazarın, Hırka-i Saâdet ziyareti etkisiyle romanı 

yazmaya karar verdiğini ifade etmesi24 de bir Sezai Karakoç etkisi olarak okunabilir.        

Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde Tercümesi 

Karakoç, istisnaları olmakla birlikte, her beyti, Türkçeye, iki dize hâlinde 

aktarmıştır. Çeviride bildiğimiz anlamda bir kafiye düzeni olmasa da 

mütercimin, ikinci dizeleri “i” sesiyle bitirmek için özel gayret sarf ettiği görülür. 

Bu kısımda, kasidenin Arapça metni ile şairin manzum çevirisi, kasidenin öne 

çıkan şerh ve tercümelerinden hareketle mukayese edilecek, zaman zaman 

metnin Türkçesi de şiirselliği açısından değerlendirmeye tabi tutulacaktır. 

Çevirinin dili hakkındaki yorumlarımızın kendi edebî zevkimize dayandığını ve 

subjektif olabileceğini ise özellikle belirtmek gerekir.    

 لُ وـــدَ مَكْبُ ــــا لمَْ يفُْ ــــمُتيََّـــمٌ إثِرَْهَ   ولُ ـادُ فقََلْبيِ الْيوَْمَ مَتبُْ ـبَانَتْ سعَُ  -1

 إِلََّّ أغََنُّ غَضِيضُ الطَّرْفِ مَكْحُولُ   وَمَا سعُاَدُ غَداَةَ الْبيَْنِ إذِْ رَحَلوُا -2

Yurdundan koparılmış gözleri sürmeli yaralı bir ceylân gibi 

Suat’ı alıp götürdüler. Gönlüm öyle kırık ki! 

Gönlüm, azat nedir bilmeyen bir köle örneği ezgin. 

Tan vakti Suat göçtü buralardan. 

O ne mağrur bakışlardı Rabbim  ve ne müstağni. 

                                                
20  Mahmut Çetin, HIRKA Hırka-i Saadetin Kab bin Züheyr’in Romanı, (İstanbul: Edille, 1997), 6. 
21  Çetin, Hırka-i Saadetin Romanı, 6-7. 
22  Necati Kanter, Bürde Bir Hırka-i Saâdet Romanı, (İstanbul: TEDEV Yayınları, 2018), 16-19, 54-57, 94-

95, 116, 139-148, 159-163, 224-229, 235-239, 246-250 vd.      
23  Kanter, Bürde, 63, 75, 79, 172, 185, 186, 203, 204, 216-217, 232-233, 261-262, 274, 275, 276, 277;  krş: 

Karakoç, İslâmın Şiir Anıtlarından, 23-30.   
24  Kanter, Bürde, 7-13. 



238  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Çeviri ikinci beytin ikinci şatrında geçen bazı sıfatlarla başlamış, sonra tekrar 

başa dönülerek mısralar sırasıyla tercüme edilmiştir. İkinci beyitte Su‘âd belirli 

sıfatları olan bir ceylana benzetilmiş ise de yurdundan koparılmış yaralı bir ceylân olarak 

betimlenmemiştir. Mütercim, ceylanın أغن ile nitelenmesinden hareketle, yaralı, 

yurdundan uzakta olduğunu ve doğal olarak böyle bir ceylanın inleyeceğini 

düşünmüş olmalıdır. بانت سعاد ifadesinde özne Su‘âd olup ayrılma eylemini 

gerçekleştiren bizzat odur. Karakoç Suat’ı alıp götürdüler diyerek, onun kervanla 

götürülüşünü ifade etmiştir ki ikinci beyitteki رحلوا ifadesi ona bu imkânı 

tanımaktadır. Mütercimin, ayrılığın iki âşık dışındaki mücbir sebeplerden 

kaynaklandığına vurgu yaparak olayın duygusal yönünü güçlendirmek istemiş 

olması da muhtemeldir. فقلبي اليوم متبول cümlesinin karşılığı olan Gönlüm öyle kırık ki 

ifadesi, Türkçe açısından zariftir. O ne mağrur bakışlardı Rabbim ve ne müstağni cümlesi 

 ibaresini karşılamakta ve Su‘âd’ın ayrılırken sergilediği tavrı غضيض الطرف

yansıtmaktadır. Şerhlerde benimsenen temel yorum böyle olmakla birlikte, ifadenin 

Su‘âd’ın utangaç ve mahcup bir tavırla ayrıldığı anlamına gelebileceği de ifade 

edilmekte ve her iki yorum da mahbûbeye yönelik övgü olarak görülmektedir.25 

Kaynak metindeki istisna üslubu, muhtemelen Türkçeye aktarımı zor olduğundan, 

çeviriye yansıtılmamıştır. 

 لََّ يشُْتكََى قصَِرٌ مِنْهَا وَلََّ طوُلُ  رَةً ـــزَاءُ مُدبِْ ـــاءُ مُقْبِلةًَ عَجْ ـــهَيْفَ  -3

Suat ki boyu altın ölçüde; önden bakılınca zarif nahif, incecik belli, 

Tombul görünüşlü arkadansa, arka çizgileri bile belli. 

Tercüme, lafızdan kısmen bağımsız ama anlam açısından doğrudur. Altın ölçü, 

altın oran gibi ifadeler, Karakoç külliyâtında, bir şey veya durumun ideal noktasını 

belirtmek için sıklıkla kullanılan yapılar olup26 burada Su‘âd’ın düzgün fiziğini 

anlatmak için tercih edilmesi güzel düşmüştür. Her iki dizenin sonunda yer alan belli 

kelimeleri arasında cinas vardır. Son kısımda geçen arka çizgileri bile belli ifadesinin ise 

metinde karşılığı yoktur. Mütercim, bu cümleyi, tasvirin güzelliğini artırmak ve 

mısrayı “i” sesiyle bitirebilmek için eklemiş olmalıdır.  

احِ مَعْلُ ـلٌ باِلــأنََّهُ مُنْهَ ـكَ  تجَْلوُ عَوَارِضَ ذِي ظَلْمٍ إذِاَ ابْتسََمَتْ  -4  ـولُ ــرَّ

Gülerken dişlerinde kar yağar gibi bir kış aydınlığı. 

Öyle beyaz, onları şarapla yıkıyorlar durmadan sanki. 

Mütercim تجلو görünüyor, ortaya çıkıyor fiilini, akıştan anlaşıldığı için olacak, 

tercümeye yansıtmamıştır. ابتسمت fiilinin gülmeyi değil tebessümü ifade ettiği ve 

                                                
25  Celâlüddîn es-Süyûtî, Künhü’l-murâd fî beyâni Bânet Su‘âd, thk. Mustafa ‘Uleyyân, (Beyrut: Mües-

sesetü’r-Risâle, 1426/2005), 140. Süyûtî, haya ve edep anlamı vermenin bağlama daha uygun ve 

daha beliğ olacağını, Kur’ân’da hurilerin bakışlarının da bu şekilde nitelendiğini (Sâffât 37/48) 

belirtmiştir. bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 147.   
26  bk. Sezai Karakoç, Yitik Cennet, (İstanbul: Diriliş Yayınları, 60. Basım, 2021), 132; Sezai Karakoç, 

Ruhun Dirilişi, (İstanbul: Diriliş Yayınları, 21. Basım, 2021), 20; Sezai Karakoç, Edebiyat Yazıları II, 

(İstanbul: Diriliş Yayınları, 4. Basım, 2012), 64 vd. 



MUSTAFA IRMAK  239 
RTEÜİFD 

 

bunun da mahbûbenin edebini gösterdiği söylenmektedir.27 Karakoç’un gülerken 

ifadesi bu inceliği tam yansıtmamıştır. Dişin berraklığını ve parlaklığını kar yağar gibi 

kış aydınlığı diyerek metinde lafzen karşılığı olmayan kar-kış figürleriyle anlatması, 

beyazın yoğunluğunu iyi bir şekilde ortaya koymuştur. Bazı mütercimler inci 

figürünü tercih etmişse de28 bu anlatım çok sıradanlaştığı için Karakoç’un tercihi daha 

özgündür. Son kısımda yer alan onları şarapla yıkıyorlar durmadan sanki cümlesi 

sürekliliği şiirsel bir şekilde anlatmaktadır.29  

تْ بذِِي شَبَ  -5  صَافٍ بِأبَطَحَ أضَْحَى وَهوَُ مَشْمُولُ   مٍ مِنْ مَاءِ مَحْنيِةٍَ شجَُّ

Vâdi açık. Kuşluktur. Çakıllarda kuş sesli serin sular. 

Kuzey yelleriyle serin sular gibi saf ve ışıklı Suat’ın ağzındaki. 

Mütercim, orijinal metnin üslûbu öyle olmamasına rağmen anlamı kısa 

cümlelere bölerek aktarmıştır. Arapça metinde karşılığı olmayan kuş sesli ifadesi, 

anlatılan manzaranın tasvirini güçlendirmek için eklenmiş olmalıdır. Serin sular 

tamlamasının iki dizede tekrarı ve ilk dizede birbirine yakın yerlerde geçen kuşluk ve 

kuş kelimelerindeki ses benzeşmesi, kanaatimize göre, bir miktar tenâfür 

oluşturmaktadır.  

ياَحُ الْقذَىَ عنَْهُ وَأفَْرَطَهُ  -6  يعََالِيلُ مِنْ صَوْبِ سَارِيةٍَ بيِضٌ   تنَْفِي الرِ 

Süpürürse rüzgâr nasıl üstündeki bulutları, nasıl yıkarsa pırıl pırıl 

         geceleri yağmur tepeleri 

Ağzındaki su o yağmur suyu Suat’ın, dişleri o beyaz kum tepeleri. 

Tercüme, içerdiği zarif teşbihe rağmen çok fazla esnektir. Mütercim, Su‘âd’ın 

ağız suyunu / şarabı yağmur suyuna, dişlerini de beyaz kum tepelerine benzetmişse 

de şârihlerin yorumlarından anlaşılacağı üzere, bu beyit bir önceki beyitte sözü edilen 

berrak suya dair ek bir açıklama olup gece yağan sağanak sebebiyle kirlenen mahut 

suyun çer çöpünü rüzgârların giderdiğinden söz etmektedir.30 القذى çer çöp kelimesini 

bulutlar şeklinde anlaması, şairi beyti farklı yorumlamaya sevk etmiş olmalıdır. 

Tercümenin ilk mısraında yer alan şart üslubunun Arapça metinde karşılığının 

olmadığı fakat çeviriye bir estetik kattığı da ayrıca ifade edilmelidir.  

 مَوْعوُدهََا أوَْ لوَْ أنََّ النصُْحَ مَقْبوُلُ  صَدقَتَْ  اــا خُلَّةً لوَْ أنََّهَ ــرِمْ بهَِ ــأكَْ  -7

Soylulukta en soylu, cömertlikte bir eşi yok bir sevgili iken Suat, 

Ne kendi sözünde durdu, ne de dinledi beni. 

                                                
27  Süyûtî, Künhü’l-murâd, 156. 
28  Arapzâde Mehmed Emin, Bânet Su‘âd, (İstanbul: Bahriye Matbaası, 1302), 16.  
29  Fakat منهل kelimesinin devenin suyu birinci içişini, معلول kelimesinin ikinci içişini ifade ettiği de 

belirtilmelidir. bk. Hatîb et-Tebrîzî, Şerhu’t-Tebrîzî ‘alâ Bânet Su‘âd li-Ka‘b b. Züheyr, thk: Abdür-

rahîm Yûsuf el-Cemel, (Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 1423/2003), 28; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 154-155.  
30  Cemâlüddîn İbn Hişâm, Şerhu kasîdeti Bânet Su‘âd, thk: Abdullah Abdülkâdir et-Tavîl, (Kahire: el-

Mektebetü’l-İslâmiyye, 1431/2010), 144; Tebrîzî, Şerh, 20-24; İbn Hicce el-Hamevî, Şerhu kasîdeti 

Kâ‘b b. Züheyr “Bânet Su‘âd” fî medhi Rasûlillâh, thk: Ali Hüseyn el-Bevvâb, (Riyad: Mektebetü’l-

Me‘ârif, 1406/1985), 31. 



240  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Beyit lafzen, Suat sözünde dursa ve nasihatten anlasaydı, aslında ne iyi sevgiliydi 

şeklinde bir anlam ifade etmektedir. Mütercimin tasarrufu oldukça esnek ama 

tercüme kokusunun önüne geçecek şekilde güzeldir. Fakat soylulukta en soylu 

ifadesinin Türkçe açısından bir miktar rahatsız edici olduğu ve ilk mısradaki bir eşi 

yok bir sevgili iken ifadesinde tekrar eden bir kelimelerinin tenâfür oluşturduğu 

söylenebilir.  

 لُ ـلَافٌ وَتبَْدِيـعٌ وَإخِْ ـعٌ وَوَلْ ـفجَْ  اــنْ دمَِهَ ــدْ سِيطَ مِ ــا خُلَّةٌ قَ ــلٰكِنَّه -8

Suat bu, işi gücü bana oyun, naz, vefasızlık, söz verip dönmek. 

Benim kaderim böyle, Onun aşk felsefesi. 

 Fakat o bir sevgilidir ki ifadesinin Suat bu, şeklinde tercümesi Türkçe لكنها خلة

açısından zariftir. قد سيط من دمها Kanına işlemiştir cümlesinin işi gücü şeklinde çevirisi de 

esnek ama güzeldir. Arapça metnin ikinci şatrında sayılan إخلاف ,ولع ,فجع ve تبديل 

kelimeleri sırasıyla üzmek, yalan söylemek, sözünde durmamak ve dostunu başkalarıyla 

değiştirmek anlamlarına gelir.31 Karakoç’un, özellikle تبديل kelimesine çeviride yer 

vermediği görülmektedir. Tercümenin ikinci mısraının, kaynak metinde karşılığı 

olmamakla beraber, Türkçe sözdizimi ve kaderim böyle, aşk felsefesi gibi ifadelerin 

letafeti açısından şiirsel bir estetiğe sahip olduğu kanaatindeyiz.  

 ولُ ــا الْغُ ـنُ فيِ أثَوَْابهَِ وَّ ـا تلََ ـكَمَ  اــونُ بهَِ ــالٍ تكَُ ـدوُمُ عَلىَ حَ ـا تَ ـفَمَ  -9

Bulut bir zavallıdır Onun yanında biçimden biçime girmekte, 

Renkten renge girmekte yaya kalır bukalemun, gulyabani. 

Metinde Su‘âd’ın, günü gününü tutmayan biri olduğu ve gulyabani gibi renkten 

renge girdiği belirtiliyor.32 Karakoç’un, Bulut bir zavallıdır Onun yanında şeklindeki 

anlatımı, lafızdan bağımsız hoş bir tasarruftur. Zira şekilden şekile girmeye bulut 

güzel bir örnek teşkil eder. Renkten renge girişi bukalemun üzerinden anlatması, Türk 

okuyucunun anlayabileceği en iyi tercihlerden biri olmuş, ardından gulyabaniyi de 

eklemesi hem “i” sesini yakalama fırsatı vermiş hem de Arapça metindeki غول 

kelimesinin Türkçe tam karşılığını zikretme imkânı sağlamıştır. Kaynak metinde 

Su‘âd gulyabaniye, aralarında bir üstünlük söz konusu olmaksızın benzetilmiş ise de 

mütercimin yaya kalır bukalemun, gulyabani diyerek Su‘âd’ın durumunu mübalağalı bir 

şekilde anlatması, kanaatimizce, söze ayrı bir güzellik katmıştır. 

 رَابيِلُ ـاءَ الْغَـا يمُْسِكُ الْمَ ـإِلََّّ كَمَ   بِالعْهَْدِ الَّذِي زَعَمَتْ وَلََّ تمََسَّكُ  -10

Sen ne aptalsın ki yahu sandın Suat durur sözünde. 

Kalburda su durursa, Suat da durur sözünde tabiî. 

                                                
31  İbn Hişâm, Şerh, 167; Tebrîzî, Şerh, 25-27; İbn Hicce, Şerh, 33; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 204. Süyûtî’ye 

göre dostunu başkalarıyla değiştirmesi, onun çabuk sıkılma kusuruna sahip olduğunu gösterir. 

bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 204. 
32  Cahiliye folklorundan söz eden kaynaklarda belirtildiğine göre, gûl, her renge ve şekle girebilen, 

ıssız çöllerde insanı şaşırtıp öldüren çirkin görünümlü bir yaratıktır. bk. İlyas Çelebi, “Gûl”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 1996), 14: 177. 



MUSTAFA IRMAK  241 
RTEÜİFD 

 

Halk arasında âşığın çoğu zaman aptallıkla niteleniyor olması Karakoç’un Sen 

ne aptalsın ki yahu şeklindeki kısmen argo tasarrufunu biraz mazur gösterecek olsa bile 

bu tabirin herkes tarafından kullanılan sıradan bir yapı olduğu gerçeğini 

değiştirmeyeceğini sanıyoruz. Bir başka mütercimin ...gırbâlin suyu muhâfaza 

edebilmesine inanmak kabilinden bir safderunluktur33 şeklindeki çevirisinde yer alan 

safderunluk kelimesinin aptal kelimesinden çok daha zarif olduğu söylenebilir. 

Metindeki istisna üslubu Türkçeye yansıtılmamış ama tercih edilen yapı, anlamı 

güzelce ifade etme başarısı gösterebilmiştir. Durur sözünde cümlesinin iki kez tekrarı 

tenâfür oluşturmakta, sondaki tabiî kelimesi yerini yadırgamakta ve “i” ses 

uyumunun yakalanabilmesi için tercih edildiğini hissettirmektedir. 

نْكَ مَ ـفَ  -11  الْأمََانيَِّ وَالْأحَْلَامَ تضَْلِيلُ إنَِّ  ا وَعَدتَْ ـا مَنَّتْ وَمَ ـلَا يغَرَُّ

Suat’tan söz aldım diye böbürlenip durmak ha! 

Hayaller kurdun, umutlandın! Ama umutlar uçucu, aldatıcıdır rüyalar gibi. 

 

 ifadesi aslında pekiştirmeli bir üslupla Seni aldatmasın! demektir. Karakoç فلا يغرنك

nehiy kipini tercümeye yansıtmadığı gibi aldanmak fiilini böbürlenip durmak şeklinde 

tercüme etmiştir. Fakat maşukundan söz almayı başaran birinin kendinden geçerek 

hülyalara dalmasının kuvvetle muhtemel oluşu hesaba katılınca, mütercimin çevirisi 

oldukça hoş görünmekte ve cümle bir bütün olarak bu âşığın sarhoş hallerini 

gözlerimizin önüne sermektedir. Beytin esnek ama estetik bir şekilde tercüme 

edildiğini söylemek mümkündür. 

 اطِيلُ ـالْأبََ ا إلََِّّ ـوَاعِيدهَُ ـا مَ ـوَمَ  ا مَثلَاً ـوبٍ لهََ ـرْقُ ـوَاعِيدُ عُ ـانتَْ مَ ـكَ  -12

Suat’ın vuslat sözleri geçse yeridir atlatışlar tarihine. 

 Bir söz istedin mi kendinden, hemen kesilir meşhur yalancı Urkub’un teki. 

İkinci mısra birinci mısradan önce tercüme edilmiştir. Buna göre, mütercimin, 

istisna üslubunu çeviriye yansıtmadığı ve bu üslûbun içerdiği tekidi geçse yeridir 

atlatışlar tarihine ifadesiyle etkili bir şekilde karşılamaya çalıştığı görülmektedir. Fakat 

tarihe geçmek ifadesi vurucu olmasına rağmen atlatışlar kelimesinde, “t” harflerinin 

tekrarı ve “ş” harfiyle bir arada bulunmalarından doğan bir tenâfür gözlenmektedir. 

Hemen kesilir meşhur yalancı Urkub’un teki ifadesi, sözünde durmaması darb-ı mesel 

olan Urkûb adlı şahsı, teknik detaylara girmek zorunda kalmadan, hiç duymayanlara 

bile güzelce anlatmış ve cümlenin sonunda yer alan teki kelimesi, hem yerindeliği hem 

de “i” sesini sağlaması nedeniyle oldukça uygun düşmüştür. 

 الُ لدَيَْنَا مِنْكِ تنَْوِيلُ ـوَمَا إخَِ   اـو مَوَدَّتهَُ ـلُ أنَْ تدَنُْ ـو وَآمُ ـأرَْجُ  -13

Böyle arkandan atıp tutuyorum ya Suat, elbet ayrılık acısından. 

Onun için affet beni, sen yine de sev beni. 

                                                
33  Ispartalı Zeynelâbidîn, Hadîka-i semeretü’l-fuâd kasîde-i Bânet Su‘âd, (Ahmed Kâmil ve Şerîki Mat-

baası, 1928), 36. 



242  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Birinci mısra, Arapça metinde karşılığı olmayan bir tasarruftur. Fakat sevgiliye 

dair önceki beyitlerde yer alan olumsuz havadan bir an için bile olsa ümit havasına 

geçişi güzelce sağladığı söylenebilir. Tercümenin ikinci mısraı ise Arapça metnin ilk 

şatrının esnek bir çevirisidir. Arapça metinde şair Su‘âd’dan üçüncü şahıs olarak söz 

etmesine rağmen mütercim ikinci şahıs kipine geçiş yaparak sevgiliyi doğrudan 

muhatap almayı tercih etmiştir. Vuslat ümidinin zayıflığını ifade eden  وما إخال لدينا منك

 ,cümlesinin çeviride karşılığının olmaması bir eksikliktir. Fakat ayrılık acısından تنويل

affet beni, yine de sev beni gibi ifadelerin cılız da olsa şairin ümidinin zayıflığını 

hissettirdiği düşünülebilir. 

 إِلََّّ الْعِتاَقُ النَّجِيبَاتُ المَْرَاسِيلُ   اـادُ بِأرَْضٍ لََّ يبُلَ ِغهَُ ـأمَْسَتْ سعَُ  -14

Suat şimdi mutlaka öyle bir yerdedir ki, vakit de akşam; 

Saf kan ve yörük dişi develerdir ancak develerin oraya götüreni. 

Tercüme genel olarak Arapça metinle lafzen uyumludur. Vakit de akşam ifadesi 

 kelimesini güzelce karşılamaktadır.34 Mütercim, yukarıdaki bazı beyitlerin أمست

aksine, ilk kez istisna üslubunu tercümeye yansıtmıştır. İkinci mısraın sonundaki 

götüreni kelimesi ise “i” sesini sağlamış olsa da kanaatimize göre daha iyi bir tercih 

üzerinde düşünülebilirdi. 

ٌ ــا إلََِّّ عُـذاَفِ ــوَلَـنْ يبُلَ غِهََ  -15  فيِهَا عَلىَ الْأيَْنِ إرِْقَالٌ وَتبَْغِيلُ   ـرَة

Evet, ta ötelerde konaklıyan Suat oymağını tutmak için 

Yüreğe korku veren, dağ gibi rüzgâr tempolu hecin develer gerekli. 

Beyitteki istisna üslubu tercümeye yansıtılmamıştır. يبلغها’daki ها zamiri, bir 

önceki beyitte geçen أمست سعاد cümlesindeki Su‘âd’ı temsil eder. Karakoç’un, Suat 

oymağını diyerek hem Su‘âd’ı hem kafileyi ifade etmesi güzeldir. Sağlam yapılı 

develeri anlatan عذافرة kelimesini dağ gibi diye çevirmek bilindik ama bağlama uygun 

bir tercihtir. Bu develeri, yorgunken bile çok hızlı gidebilen hayvanlar olarak 

betimleyen على الأين إرقال وتبغيل cümlesi ise rüzgâr tempolu hecin develer denilerek esnek 

ama estetik bir şekilde tercüme edilmiştir.     

اخَةِ الذِ فْرَى إذِاَ عَرِقتَْ  -16  عُرْضَتهَُا طَامِسُ الْأعَْلَامِ مَجْهُولُ  مِنْ كلُ ِ نضََّ

Öyle deve gerek ki, terlerse ırmak aksın kulağının ardından, 

Uçsuz bucaksız çöl yollarını seve seve tepmeli… 

Çok hızlı gittiği için kulak arkalarında yoğun ter biriken deveyi betimleyen ilk 

mısrayı mütercim, ırmak aksın kulağının ardından diyerek estetik bir şekilde Türkçeye 

aktarmıştır. Beytin ikinci şatrında devenin ıssız, iz bulunmayan çöllerde bile yolunu 

bulabilecek tecrübe ve kabiliyete sahip olduğu anlatılmaktadır. Karakoç’un, Uçsuz 

bucaksız çöl yollarını seve seve tepmeli ifadesi bu anlamı doğrudan vermese de yolları 

                                                
 .anlamında nâkıs fiil olduğunu söyleyen görüş dikkate alınırsa yorum değişecektir صار fiilinin أمسى  34

bk. İbn Hişâm, Şerh, 206; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 249. 



MUSTAFA IRMAK  243 
RTEÜİFD 

 

seve seve tepen hayvanın doğal olarak buraları çok iyi bildiği düşünülürse, 

tercümenin sorunlu olmadığı anlaşılır.           

انُ وَالْمِيلُ   ترَْمِي الْغيُوُبَ بعِيَْنَيْ مُفْرَدٍ لهَِقٍ  -17  إذِاَ توََقَّدتَِ الْحُزَّ
Bir deve ki, bakışı iki hançer ufuklara saplanan. 
Eşi gitmiş, yabani bir aksığın gibi öyle uçsun ki, o dursun, altından kaysın ateş çölü 

ve ateş tepeleri. 

Bu beyitte deve, sıcağın son derece şiddetli olduğu bir zaman diliminde 

sürüsünden / dişisinden geri kalan, onu / onları bulmak için sert zemine ve kızgın 

kum tepelerine aldırmadan gözlerini ufka dikip tam bir motivasyonla yoluna devam 

eden beyaz bir yaban öküzüne benzetilmiştir. Mütercimin, bakışı iki hançer ufuklara 

saplanan ifadesi manzarayı güzelce anlatmıştır. Tek kalmış yaban öküzü anlamına gelen 

 .için alageyik demek olan aksığın kelimesinin tercihi, fonetik açıdan özgündür مفرد

Devenin çölün en zor şartlarında hızla yol alışını anlatan öyle uçsun ki, o dursun, 

altından kaysın ateş çölü ve ateş tepeleri şeklindeki tasviri, mütercimin en güzel 

betimlemelerinden biri olarak nitelense yeridir.       

 فِي خَلقِْهَا عنَْ بنََاتِ الْفحَْلِ تفَْضِيلُ   اــمٌ مُقيََّدهَُ ـا فَعْ ــمٌ مُقلََّدهَُ ـضَخْ  -18

Gerdanı sağlam, ayakları yer sarsan vücudu kıvrım kıvrım ve ölçülü biçili. 

Soy sopça en arık damızlık develerden haydi haydi ileri. 

Devenin güçlü ayaklarını anlatan فعم مقيدها ifadesinin ayakları yer sarsan şeklindeki 

çevirisi güzeldir. Mütercim, muhtemelen, tasvirin birkaç uzuvla sınırlı tutulmasını 

yetersiz bulmuş, metinde karşılığı olmayan vücudu kıvrım kıvrım ve ölçülü biçili 

ifadesini ilave ederek hayvanın bir bütün olarak kusursuzluğuna dikkat çekmiştir. 

Beytin sonundaki تفضيل kelimesinin karşılığı olan haydi haydi ileri ifadesi sokak dilini 

çağrıştırsa da güzel bir anlatımdır.   

ٌ ـومٌ مُذكََّ ـاءُ علُْكُ ـاءُ وَجْنَـغَلْبَ  -19  ا مِيلُ ـا سَعةٌَ قدَُّامَهَ ـفِي دفَ هَِ   رَة

Böğrü enli, boynu uzun ve kalın, çehresi geniş. 

Bir erkek deveyi andırmalı tıpkı; Suat’ı tutar o zaman belki. 

 dolgun yanaklı deve demektir ve etli yanak, atın aksine, devede aranan bir ,وجناء

özelliktir.35 Karakoç’un çehresi geniş ifadesi yanak dolgunluğunu tam 

karşılamamaktadır. قدامها ميل cümlesi iki anlama gelir. Birincisine göre devenin 

boynunun uzunluğu mübalağalı olarak anlatılmıştır. İkincisine göre, adımlarının 

arasının bir mil / gözün gördüğü son nokta kadar uzunlukta olduğu söylenerek 

devenin adımlarının uzunluğu mübalağalı bir üslupla dile getirilmiştir.36 Mütercim 

birinci yorumu tercih etmiş görünmektedir. Fakat bu tercihin, beyitteki mübalağayı 

çeviriye yansıttığı söylenemez. Suat’ı tutar o zaman belki cümlesi mütercime ait bir 

tasarruftur ve özellikle belki kelimesi, devenin, sayılan özelliklerine rağmen Su‘âd’a 

yetişememe ihtimalini içermesi bakımından etkili bir anlatımdır.     

                                                
35  Süyûtî, Künhü’l-murâd, 278. 
36  Süyûtî, Künhü’l-murâd, 277. 



244  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

ُ ـومٍ لََّ يُ ـنْ أطَُ ـا مِ ـدهَُ ـوَجِلْ  -20  طِلْحٌ بضَِاحِيةَِ الْمَتنْيَْنِ مَهْزُولُ   ؤَي سِهُ

Derisi daha parlak olmalı kabuğundan deniz kaplumbağasının. 

Ve ondan daha sağlam. Kızgın güneş altında aç azgın keneler bile onu örseleyememeli. 

 zürafa, deniz kaplumbağası, kirpi, inek, derisi kalın bir tür balık ve taştan kale gibi أطوم

değişik anlamlara gelen bir kelimedir.37 Mütercim deniz kaplumbağasını tercih 

etmiştir. İbn Hişâm da muhtelif gerekçelerle bu anlamı benimsemiş,38 bazı 

mütercimler de bu kanaate uymuştur.39 Süyûtî, taştan kale anlamını, sertlik ve 

sağlamlığı daha güzel anlatması sebebiyle daha beliğ bulmaktadır.40 Tercüme bir 

bütün olarak şiirsel bir üslûba sahiptir. Özellikle kenenin sıfatı olan مهزول kelimesinin, 

ilk bakışta yorgun, zayıf, bitkin gibi anlamları çağrıştırmasına rağmen aç azgın keneler 

diye tercüme edilmesi oldukça zarif bir manevradır.       

نةٍَ ـوهَ ـُ ا أبَـوهَ ـرْفٌ أخَُ ـحَ  -21 هَ  ا مِنْ مُهَجَّ  وْداَءُ شِمْلِيلُ ـا قَ ـالهَُ ـا خَ ـوَعَمُّ

İlk bakışta dağ gibi korku vermeli görünüşü bakana; 

Boyu yüksek mi yüksek, çevik mi çevik ayakları, tertemiz şeceresi. 

Tercümenin ilk dizesi حرف kelimesinin karşılığı gibidir. Zira bu kelime dağın 

zirvesi anlamına da gelir.41 Beyitte أخوها أبوها من مهجنة ve عمها خالها denilerek hakîkî ya da 

mecâzî anlamda devenin asaleti dile getirilmektedir. Kardeşinin, babası gibi; 

amcasının da dayısı gibi asil olduğu yani her yönden asalete sahip olduğu anlamı 

mecazî yorumdur.42 Hakîkî asalet ise şöyle izah edilir: Bir erkek deve kendi yavrusu 

olan bir dişi deveyle çiftleşir ve bu dişi, iki erkek yavru doğurur. Bu yavrulardan biri 

annesiyle çiftleşince, kasidede tasvir edilen dişi deve doğar. Buna göre babası, aynı 

zamanda kardeşi, babasının kardeşi de hem amcası hem de annesinin oğlu olduğu 

için dayısı olmuş olur.43 Tertemiz şeceresi ifadesiyle mecazî yorumu benimsediği 

anlaşılan mütercim, hakiki izahı Türk okuyucusu için gereksiz veya edebe mugayir 

bulmuş olmalıdır.    

22-  ُ ُ ـا ثمَُّ يُ ـرَادُ عَليَْهَ ـيَمْشِي القْ  الِيلُ ـرَابٌ زَهَ ـانٌ وَأقَْ ـا لبََ ـمِنْهَ   زْلِقهُ

Gürbüz, etine dolgun, bakımdan öyle semizlemiş olmalı ki, 

Oyluklarından tırmanan salkım salkım keneler derinin cilâsından kayıp kayıp düşmeli. 

Beyit, devenin besili ve bu nedenle cildi parlak ve kaygan olduğu için, kenelerin, 

hayvanın üzerinde yürümeyi başaramadığını anlatır. Buna göre aslında وجلدها من أطوم 

                                                
37  İbn Hişâm, Şerh, 236; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 279.   
38  İbn Hişâm, Şerh, 235-236. 
39  Arapzâde, Bânet Su‘âd, 35, 36; Mahmut Kaya, İslâmî Edebiyatta Şaheserler, (İstanbul: Türkiye Yaz-

ma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018), 41.   
40  Süyûtî, Künhü’l-murâd, 280. 
41  Süyûtî, Künhü’l-murâd, 283. Şârihlerin bir kısmı حرف’in bildiğimiz alfabe harfi anlamına geldiğini 

ve devenin zarafetinin kastedildiğini ileri sürmüşler ise de (bk. Tebrîzî, Şerh, 46; İbn Hicce, Şerh, 

41) Süyûtî bunun akışa uygun olmadığını belirtmektedir. bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 283. 
42  İbn Hişâm, Şerh, 239; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 283. 
43  İbn Hicce, Şerh, 42. Bu konuda farklı açıklamalar için bk. İbn Hişâm, Şerh, 239-240; Süyûtî, Künhü’l-

murâd, 284-285. 



MUSTAFA IRMAK  245 
RTEÜİFD 

 

diye başlayan yirminci beytin devamı gibidir.44 Tercümenin, vurgulanan anlamı etkili 

bir üslupla verdiğini, salkım salkım keneler, derinin cilâsından ve kayıp kayıp düşmeli 

ifadelerinin ise çevirideki zarafeti özellikle artırdığını söylemek mümkündür.     

وْرِ مَفْتوُلُ  عَيْرَانةٌَ قذُِفَتْ باِلنَّحْضِ عَنْ عرُُضٍ  -23  مِرْفقَهَُا عنَْ بنََاتِ الزَّ

Yürürken baldırından, et fırlasın etinden, iki ön bacağı ok gibi 

Çıksın dolgun göğsünden, serbest atılışlı çalım çalım üstüne bir yaban merkebi örneği. 

Birinci mısra devenin yaban merkebine teşbihini, ikincisi, vücudu ile ilgili bazı 

betimlemeleri ihtiva etmektedir. Yürürken baldırından, et fırlasın etinden ifadesi,  قذفت

 cümlesinin karşılığı olarak esnek ama etkili bir anlatıma sahip olup بالنحض عن عرض

devenin semizliğini ve güçlülüğünü hoş bir üslupla dile getirmektedir. Tercümenin 

ikinci dizesinde devenin yaban merkebine teşbihi özgün bir şekilde anlatılmış ise de 

şârihler yaban merkebi temsilinin, devenin haşin ve güçlü oluşunu betimlemek için 

verildiğini belirtmişlerdir.45 Mütercimin serbest atılışlı çalım çalım üstüne ifadesinin ise 

daha çok çevikliği çağrıştırdığına ve atılışlı kelimesinde bir miktar tenâfür 

bulunduğuna işaret etmek gerekir.   

 ا وَمِنَ اللَّحْييَْنِ برِْطِيلُ ـخَطْمِهَ مِنْ   اـا وَمَذبْحََهَ ـاتَ عَيْنيَْهَ ـا فَ ـأنََّ مَ ـكَ  -24

Gözlerle gerdan arası, başın yular takılan yeri. 

Sert ve katı olmalı bileği taşı gibi. 

Tercüme kaynak metni kelimesi kelimesine karşılamasa da mefhum, şerhlerde 

verilen bilgilerle genel olarak uyumludur. İkinci dizedeki bileği taşı tamlaması برطيل 

kelimesinin karşılığıdır. Kaynaklarda bu kelime حجر مستطيل dikdörtgen şeklinde bir taş 

olarak açıklanmakta ve devenin kafasının iriliğini betimlemek için kullanıldığından 

söz edilmektedir.46 Bileği taşı dikdörtgen olabilmekte ise de iriliğiyle temayüz etmez. 

Mütercimin bileği taşını niteleyen sert ve katı olmalı ifadesi de irilik ifade 

etmemektedir. Karakoç, taşı kendi dünyasında böyle hayal etmiş olmalıdır.   

نْهُ الْأحََالِيلُ  ذاَ خُصَلٍ  تمُِرُّ مِثلَْ عَسِيبِ النَّخْلِ  -25  فِي غَارِزٍ لمَْ تخََوَّ

Ve upuzun kuyruğu ipek tüylü, sarksın memelerin üstünden. 

Öyle dokunmalı ki memelerin ucunu ürkütmemeli. 

Mütercim beyitteki Arap kültürüne ait unsurları aynen kullanmayıp Türkçede 

daha iyi anlaşılacak karşılıklarını tercih etmiştir. Örneğin, ilk mısrada geçen  مثل عسيب

 ifadesinde devenin kuyruğu püsküllü hurma dalına benzetilmesine النخل ذا خصل

rağmen şair bunu kuyruğu ipek tüylü diyerek tercüme etmiştir. لم تخونه الأحاليل cümlesi 

şerhlerin çoğunda, devenin hiç süt vermemiş olması nedeniyle güçlü kalabilmesi ve 

hızını kaybetmemesi şeklinde anlaşılmıştır. Zira süt veren hayvanın sürati, doğal 

                                                
44  Nitekim İbn Hişâm, beyit, وجلدها من أطوم beytiyle birlikte zikredilseydi daha iyi olurdu, diyerek buna 

işaret etmiştir. bk. İbn Hişâm, Şerh, 242.    
45  İbn Hişâm, Şerh, 246; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 292. 
46  Tebrîzî, Şerh, 52; İbn Hişâm, Şerh, 248; İbn Hicce, Şerh, 45; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 298. Kelimeye, 

demirden yapılmış bel, çapa anlamı da verilir. bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 297.  



246  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

olarak, azalacaktır.47 Karakoç’un, memelerin ucunu ürkütmemeli ifadesi şiirsel bir 

anlatıma sahip olmasına rağmen beyitte vurgulanan inceliği yansıtmamaktadır. 

26-  ٌ  ذوََابلٌِ مَسُّهُنَّ الْأرَْضَ تحَْلِيلُ   تخَْدِي عَلىَ يسََرَاتٍ وَهِيَ لََّحِقةَ

Kapkara iki mızrak bacakları, rüzgâr gibi uçmalı: 

Şüpheye düşmelisin ayakları yere değdi mi, değmedi mi. 

Beyitte devenin zarif, gereğinden fazla et barındırmayan ve mızrak gibi sağlam 

ayakları ve buna bağlı olarak sürati betimlenmiştir. Kapkara iki mızrak bacakları ifadesi 

sözü edilen sıfatları tam ihtiva etmese de çeviri genel anlamda yeterli olup özellikle 

ikinci dize, devenin olağanüstü hızını hoş bir şekilde yansıtmaktadır. 

تيَْهَ  -27  لُ عِتقٌْ مُبيِنٌ وَفيِ الْخَدَّيْنِ تسَْهِي  اـا لِلبْصَِيرِ بهَِ ـقنَْوَاءُ فِي حُرَّ

Yumru burnundan, kulağından, beyzi çehresinden bu türlü develeri. 

Tanır derhal deveden anlayan yekta bir bilirkişi. 

Tercüme Arapça metni hemen hemen karşılamaktadır. Mütercim, devenin 

çehresini beyzi (yumurta biçiminde) olmakla nitelemiştir. Hâlbuki تسهيل kelimesi, 

yanaklarda yükseklik bulunmaması ve düz olması şeklinde anlaşılmıştır.48 İkinci dize 

bir bütün olarak zarif olmakla birlikte, sondaki bilirkişi ifadesi Türkçede farklı bir 

çağrışıma sahip olduğu için eleştiriye açıktır. Uyak endişesinden bağımsız olarak 

seyis, tecir gibi hayvandan anlayan kimseleri ifade eden bir kelime tercih edilebilirdi.        

 لمَْ يقَِهِنَّ رُؤُوسَ الْأكُْمِ تنَْعِيلُ  سُمْرُ الْعجَُاياَتِ يتَْرُكْنَ الحَْصَى زِيمًَا -28

Ayakları demirdenmişçesine çakılları fırlatır iki yana. 

Deri mahfaza bile takmaksızın aşar kayalıkları bu eşsiz develer ki. 

Tercüme, genel mefhumu karşılamaktadır. Fakat demirdenmişçesine ve 

takmaksızın ifadelerinde bir miktar tenâfür vardır. Sonda yer alan ki hem ses uyumunu 

sağlamış hem de bir sonraki beyitle ilginin güzelce kurulmasına vesile olmuştur. 

ُ   رِقتَْ ـا إذِاَ عَ ـكَأنََّ أوَْبَ ذِرَاعَيْهَ  -29  ورِ الْعسََاقيِلُ ـوَقدَْ تلَفََّعَ باِلقْ

Çalışkan bir işçi gibi terler coştukça, terledikçe coşar… 

Aşar kuşlar gibi serap derelerini, sahra tepelerini, ateş çöllerini… 

İlk mısrada, devenin, çölün en sıcak zamanlarında bile çevik bir şekilde yoluna 

devam edebilişi anlatılmış ve hayvanın ayaklarını yere vuruşu, evladına ağıt yakan 

annenin dizlerini dövmesine benzetilmiştir.49 Mütercim, güzel bir tasarrufla, devenin 

çalışkan bir işçiyle ilgisini kurmuştur. İkinci mısrada havanın sıcaklığı, tepeleri 

kaplayan serap figürüyle anlatılmaktadır. Mütercim, bu mefhumu, kuş benzetmesi 

üzerinden esnek bir şekilde Türkçeye aktarmıştır.   

 ولُ ـكَأنََّ ضَاحِيهَُ بِالشَّمْسِ مَمْلُ  داًـاءُ مُصْطَخِ ـيوَْمًا يظَلَُّ بِهِ الحِْرْبَ  -30

Kertenkelenin güneşte yanan sırtı sıcaktan külde pişmiş ekmeğe 

Döndüğü günler bile kimse durduramaz koşmaktan şu bizim deveyi. 

                                                
47  Tebrîzî, Şerh, 54; İbn Hişâm, Şerh, 251; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 301; Arapzâde, Bânet Su‘âd, 41.   
48  Süyûtî, Künhü’l-murâd, 305. 
49  İbn Hişâm, Şerh, 260. 



MUSTAFA IRMAK  247 
RTEÜİFD 

 

Tercüme Arapça metinle uyumludur. Fakat ikinci dizedeki durduramaz 

koşmaktan cümlesi kulak tırmalamakta, dizenin sonundaki şu bizim deveyi ifadesindeki 

samimiyet vurgusu, tasviri on altı beyit önce başlayan deve için makul görülecek olsa 

bile şiirdeki estetiği sokak ağzına yaklaştırdığından kanaatimize göre bir miktar argo 

düşmekte ve “i” sesini yakalamak için metne eklendiği anlaşılmaktadır.     

 وُرْقُ الْجَنَادِبِ يرَْكضُْنَ الحَْصَى قيِلوُا دْ جَعَلتَْ ـادِيهِمْ وَقَ ـوْمِ حَ ـالَ لِلْقَ ـوَقَ  -31

Bir sıcaklık ki, “yolcular dinlenin!” der kervan sahibi 

Ve taş altına gizlenir siyah çekirgeler, o sabır ateşleri. 

Ama bizim meşhur devemiz gün ortasında koşusunu bitirmez,  

Başlamıştır yolculuğa sanki daha yeni. 

Şerhlerde ورق kelimesi siyaha çalan yeşil olarak açıklanır.50 Mütercim ورق الجنادب 

tamlamasını siyah çekirgeler diye çevirmiştir. Çekirgeleri niteleyen o sabır ateşleri ifadesi 

mütercimin tasarrufu olup dayanıklı hallerine rağmen gölgeye kaçtıkları mesajını 

vermesinin deveye yönelik övgüye güç katacağı düşünülürse, güzel bir tercih olduğu 

söylenebilir. Son iki dizenin metinde karşılığı yoksa da sözün akışına uygundur. Tüm 

kervanın durmuş olması, devenin de durup durmadığı sorusunu akla getirdiği için 

mütercim buna cevap verecek dizeler ekleme ihtiyacı hissetmiş olmalıdır. 

 اكِيلُ ـدٌ مَثَ ـا نكُْ ـاوَبَهَ ـامَتْ فجََ ـقَ   شَدَّ النَّهَارِ ذِرَاعَا عَيْطَلٍ نصََفٍ  -32

Sıcak artar, değişir yürüyüşü; sıcak arttıkça değişir. Ve ön ayaklarının 

Çırpınışlı hızlanışı andırır ölmüş çocuğuna göğüs döven bir anneyi ve ona bakıp (anıp kendi 

ölmüş yavrularını da) hıçkıran yırtınan öbür anneleri. 

Bu beytin, Karakoç’u en fazla etkileyen beyitlerden biri olduğuna işaret 

edilmişti.51 İkinci dizedeki çırpınışlı hızlanışı ibaresinde görülen tenâfür istisna 

tutulursa tercümenin hoş ve Karakoç üslubuna yakışan bir anlatıma sahip olduğu 

söylenebilir. Güneşin yükselip yaktığı bir zaman dilimini betimleyen شد النهار ifadesini 

Sıcak artar, değişir yürüyüşü; sıcak arttıkça değişir şeklinde çevirerek metne kazandırdığı 

şiirsellik dikkat çekmektedir. Göğüs döven kadının uzun boylu ve orta yaşlı oluşu 

gibi ayrıntılara ise tercümede yer verilmemiştir.52 

احَةٌ رِخْ  -33 ا نعَىَ بكِْرَهَا النَّاعوُنَ مَ  اـوَةُ الضَّبْعيَْنِ ليَْسَ لهََ ـنوََّ  عْقوُلُ لَمَّ

Evet, o yürüyüş, o ayak çırpınışları göğsünü paralayan yaslı bir annenin çırpınışları.  

Akla elveda diyen bir annenin, alır almaz ilk yavrusunun kara haberini. 

Bir önceki beytin devamı olarak Karakoç’u etkileyen özel beyitlerden bir 

diğeridir. Bir bütün olarak güzel ve şiirsel görünmektedir. Akla elveda diyen bir anne 

betimlemesi özgün, alır almaz ifadesi de onun anında acılı ruh hâline girdiğini 

gösteren ince bir kullanımdır. Kadının kollarının çevikliğini belirten وة الضبعينرخ  

                                                
50  İbn Hişâm, Şerh, 268; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 319. 
51  Bu beğeni tesadüf değildir. Beyitteki teşbihin güzelliğine bazı şârihler de dikkat çekmişlerdir. bk. 

Süyûtî, Künhü’l-murâd, 322. 
52  Bu ayrıntılar, övgüyü artıran unsurlar içermektedir. bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 322-323. 



248  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

tamlamasının ise tercümede doğrudan karşılığı yoktur. Fakat göğsünü paralayan 

ifadesinin, نواحة’nın karşılığı olmaya daha uygun olsa bile, bu anlamı içinde 

barındırdığı düşünülebilir.   

 ابيِلُ ـا رَعَ ـرَاقيِهَ ـنْ تَ ـمُشَقَّقٌ عَ   اـا وَمِدرَْعهَُ ـانَ بكَِفَّيْهَ ـرِي اللَّبَ ـتفَْ  -34

Göğsü kan içinde kalan, üstü başı yırtılmış, 

Saçları darma dağın çılgın bir annenin haberini. 

Tercüme kaynak metni karşılamaktadır. Arapça ibarede lafzî karşılığı 

bulunmasa da mütercimin Saçları darma dağın çılgın bir anne betimlemesi son derece 

hoştur.    

 إنَِّكَ ياَ بْنَ أبَيِ سلُْمَى لَمَقْتوُلُ   وْلهُمُُ ـا وَقَ ـابيَْهَ ـاةُ جَنَـتسَْعَى الْوُشَ  -35

Söz taşıyıp öç alan ikiyüzlü şiir ve kabile düşmanlarım: 

“Ey Ebi Sülma’nın oğlu sen mahv oldun.” dediler, Suat’ın derdi bana yetmezmiş gibi.  

Tercüme genel mefhumu karşılamaktadır. Fakat kelime düzeyinde eksikler ve 

bazı ilaveler vardır. Söz taşıyıcıların Su‘âd’ı Kâ‘b’a karşı kışkırttıklarını belirten جنابيها 

tamlaması53 çeviriye yansıtılmamıştır. الوشاة söz taşıyan kimseler anlamında olup 

mütercim kelimeyi daha güçlü anlatmak için, iki yüzlü şiir ve kabile düşmanlarım 

diyerek ilavelerde bulunmuştur. Sözün sonunda yer alan Suat’ın derdi bana yetmezmiş 

gibi ifadesi, metinde karşılığı olmamakla beraber akışa uygundur. Bir diğer husus da 

 Ey Ebi Sülma’nın oğlu nidasıyla ilgilidir. Kâ‘b, Ebî Sülmâ’nın oğlu değil يا ابن أبي سلمى

torunudur. Dedeye nispet Araplarda sıkça görülen bir durumdur.54 Bu nedenle 

ifadeyi torunu vb. şekilde çevirmek olası bir yanlış anlamanın önüne geçebilirdi.  

ُ ـالَ كُ ـوَقَ  -36  لََّ ألُْهِينََّكَ إنِ يِ عَنْكَ مَشْغوُلُ   لُّ خَلِيلٍ كنُْتُ آمُلهُ

“Ey Ebi Sülma’nın oğlu sen kendini ölmüş bil.” Ben de koştum güvendiğim dostlara: 

Kime başvurdumsa ama: “Biz yokuz bu işte, var git kendin bak başının çaresine” demezler mi? 

Tercümeye, önceki beyitteki “Ey Ebi Sülma’nın oğlu…” ifadesi küçük farkla 

tekrar edilerek başlanmıştır. Kâ‘b hakkındaki ölüm emri, onun hikâyesinin önemli bir 

sacayağı olduğundan Karakoç bunu yeniden zikretme ihtiyacı hissetmiş olmalıdır. 

Ben de koştum güvendiğim dostlara ifadesinin metinde lafzen karşılığı olmamakla 

birlikte akıştan anlaşılmaktadır. Biz yokuz bu işte, var git… cümlesi ikinci mısraın 

mefhumunu Türkçeye güzel aktarmış ise de sondaki demezler mi? ifadesi, kanaatimize 

göre, mısraın içerdiği ağır psikolojiyi basit bir hayrete indirgeme tehlikesine maruz 

bırakmıştır.   

حْ   أبًَا لَكمُُ وا سَبيِلِي لََّ ـفقَلُْتُ: خَلُّ  -37  نُ مَفْعوُلُ مٰ فَكلُُّ مَا قدََّرَ الرَّ

Ben de onlara dedim: “Gidin gidin beni yalnız bırakın, 

Neye hükmetmişse o olur, hükmeden o Allah ki. 

                                                
53  bk. Tebrîzî, Şerh, 64; İbn Hişâm, Şerh, 282; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 331-332. 
54  İbn Hişâm, Şerh, 284; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 331. 



MUSTAFA IRMAK  249 
RTEÜİFD 

 

 ibaresi tercümeye yansıtılmamıştır. Bazıları bunu Ey veled-i zinâlar,55 ey لَّ أبا لكم

soysuzlar56 şeklinde çevirmiştir. Bağlamı düşünüldüğünde mezkur ifade vicdansızlar, 

insafsızlar vb. argoya düşmeden tercüme edilebilirdi. Diğer taraftan, sondaki ki 

ifadesinin “i” sesini yakalamak için konduğu çok belli olmaktadır.      

 يوَْمًا عَلىَ آلةٍَ حَدبَْاءَ مَحْمُولُ   طَالتَْ سَلَامَتهُُ كلُُّ ابنِْ أنُْثىَ وَإنِْ  -38

Yaşamak dediğiniz nedir bin yıl yaşasa bile 

               Eninde sonunda insanoğlu o kanbur tahta kutuya girmiyecek, bin-miyecek mi? 

Birinci mısraın çevirisi esnek ama Türkçe açısından oldukça güzeldir. Kâ‘b  آلة

 kambur âlet diyerek tabutu kastetmiştir. Karakoç bunu kanbur tahta kutu şeklinde حدباء

çevirmiştir. Şair olmadığı bilinen bir başka mütercimin ağaçtan ata binip57 diyerek 

estetik bir kullanıma yer verdiği göz önüne alınırsa, Sezai Karakoç’tan, daha özgün 

bir tercih beklemek abes olmaz.          

 مَأمُْولُ  اٰللِّ وَالْعفَوُْ عِنْدَ رَسوُلِ   دنَيِـأوَْعَ  اٰللِّ ولَ ـأنُْبئِْتُ أنََّ رَسُ  -39

Haber geldi: “Peygamber, seni öyle bir cezaya çarpacak ki!” 

Siz bilirsiniz, hey zavallılar! İşte onun kapısındayım, yüreğimde 

sonsuz bağışlanma ümidi. 

Siz bilirsiniz, hey zavallılar! İşte onun kapısındayım, ifadesi mütercimin tasarrufu, 

yüreğimde sonsuz bağışlanma ümidi cümlesi de hoş bir anlatımdır.           

 مَقْبوُلُ  اٰللِّ وَالْعذُرُْ عِنْدَ رَسوُلِ   مُعْتذَِرًا اٰللِّ ولَ ـدْ أتَيَْتُ رَسُ ـوَقَ  -40

Ondan özür dilemeye geldim, af istemeğe geldim; 

Çünkü o sırrını bilendir, kabul edicisidir mazeretlerin, O affeden- 

  lerin en affedicisi. 

Tercümedeki Çünkü o sırrını bilendir cümlesi ile O affedenlerin en affedicisi 

ibaresinin metinde karşılığı yoktur. Rivayete göre Kâ‘b bu beyti okuyunca Hz. 

Peygamber müdahale ederek العفو عند الله مأمول demiş ve bağışlayanın Allah olduğunu 

vurgulamıştır.58 رسول الله lafzının iki kez tekrarına rağmen Karakoç’un Hz. Peygamberi 

lafzen anmamasının sebebi bu hassasiyette aranabilir. Son olarak, kabul edicisidir 

ifadesinde bir miktar tenâfür dikkat çekmektedir. 

 وَاعِيظٌ وَتفَْصِيلُ ـا مَ ـرْآنِ فيِهَ ـقُ  مَهْلاً هَداَكَ الَّذِي أعَْطَاكَ نَافلِةََ الْـ -41

İçi hidayet öğütü en yüce gerçekler dolu Kur’anı 

Sana armağan eden Allah için ver bana bir savunma mühleti. 

Tercüme Arapça metinle uyumludur.  

 عَن يِ الْأقََاوِيلُ  أذُنِْبْ وَلوَْ كَثرَُتْ   اةِ وَلمَْ ـوَالِ الْوُشَـي بأِقَْ ـلََّ تأَخُْذنَ ِ  -42

Bakma ve zaten bakmazsın sözlerine beni kıskananların. 

Senin hükmün onlara değil, hakka ayarlı ve ben de bir parça suçluyum belki. 

                                                
55  Arapzâde, Bânet Su‘âd, 52.  
56  Kaya, İslâmî Edebiyatta Şaheserler, 50. 
57  Arapzâde, Bânet Su‘âd, 53.  
58  Tebrîzî, Şerh, 68; İbn Hicce, Şerh, 54. 



250  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Tercüme esnek ama son derece zariftir. Bakma ve zaten bakmazsın ifadesi لَّ تأخذني 

nehyinin karşılığıdır. Özellikle ve zaten bakmazsın ibaresi mütercimin tasarrufu olup 

Hz. Peygambere karşı edebi güzelce yansıtmaktadır. ولم أذنب cümlesi lafzen bir günah 

işlemedim anlamına gelmesine rağmen mütercim, Kâ’b’ın hikâyesinden de hareketle, 

bir parça suçluyum belki diyerek hoş bir manevra sergilemiştir.59 Senin hükmün onlara 

değil, hakka ayarlı cümlesi de güzel bir tasarruf olup kaynak metinde karşılığı yoktur. 

Mütercim ولو كثرت عني الأقاويل ifadesini, muhtemelen birinci dizede vurgulandığı için, 

tercümeye yansıtmamıştır.     

 أرََى وَأسَْمَعُ مَا لوَْ يسَْمَعُ الْفِيلُ   ومُ بهِِ ــوْ يقَُ ـامًا لَ ــومُ مَقَ ـدْ أقَُ ـلقََ  -43

ُ ـلظََلَّ يُ  -44 سُـولِ بِإذِنِْ   رْعَـدُ إلََِّّ أنَْ يكَـُــونَ لهَ  ـوِيلُ ـتنَْ  اٰللِّ  مِـنَ الرَّ

Ama senin makamındayım şimdi. Fillerin bile titrediği makamda. 

 Bir makam ki, titrerdi bir fil benim gördüklerimi görse, işitse işittiklerimi 

                        Burada beni ancak Allah buyruğuna bağlı Peygamber affı kurtarır: 

Kırk üçüncü beyitte makam kelimesinin üç, fillerin titremesi halinin iki kere 

zikredilmesi, beytin mütercimin zihin dünyasında etkili bir iz bıraktığı şeklinde 

yorumlanabilir. Kırk dördüncü beyitte zamirler file dönmekte,60 beyit, filin bile bu 

makamda titreyeceğini ve onu ancak Resûl’ün sakinleştirebileceğini ifade etmektedir. 

Mütercim, zamiri şaire göndererek ikinci mısraın tercümesini birinci şahıs kipi 

üzerine kurgulamıştır. Beyitteki بإذن الله tamlamasının Türkçeye standart bir şekilde 

Allah’ın izniyle diye çevrildiği düşünülürse, Karakoç’un Allah buyruğuna bağlı 

ifadesinin özgün bir kullanım olduğu söylenebilir. 

ِ ذِي نقَِمَاتٍ قيِلهُُ القِْيـي كَ ـفِ  ى وَضَعْـتُ يَمِيـنيِ لََّ أنُاَزِعُـهُ ـحَتَّ  -45  لُ ــف 

 وَقيِلَ: إنَِّكَ مَنْسُـــوبٌ وَمَسْـؤُولُ  هُ ــل ِمُ ــدِي إذِْ أكَُ ـــبُ عِنْ ـذاَكَ أهَْيـَـلَ  -46

ُ مِنْ خَادِرٍ مِنْ لُ  -47 رَ غِيلٌ دوُنهَُ غِيـلُ  يوُثِ الْأسُْدِ مَسْكنَهُ  مِنْ بطَْـنِ عَثّـَ

Ben de onun öç ve adalet eline uzatıyorum işte sağ elimi. 

Beni ancak o kurtarabilir burda. Yalnız O. Şimdi söz yalnız Onun. 

Ama O “Sen suçlusun, cezanı çekeceksin” dese önünde eğik 

             bulur boynumu adaletin heybeti. 

En heybetli manzara bu olur benim için. Çünkü Asserde, 

İç içe açılan sonsuz aslan yataklarının en içindeki 

Muhteşem yurdunda hüküm süren aslanlar başbuğudur O. 

Kırk beşinci beyitte, Beni ancak o kurtarabilir burda. Yalnız O. ifadesi mütercimin 

tasarrufudur. Aynı beyitte, el uzatılan kişi Hz. Peygamber olduğu için öç ve adalet eli 

ifadesindeki öç kelimesi uygun değildir. نقمات kelimesi bu anlamı çağrıştırsa da daha 

                                                
59  İbn Hicce bu ifadeyi cezayı hak edecek bir günah işlemedim şeklinde yorumlamıştır. bk. İbn Hicce, 

Şerh, 55. Süyûtî ise suçu işlemediğini belirtmenin etkili bir itiraf olduğunu, korku psikolojisini 

daha güzel yansıttığını ve böylece şefkat dilemenin daha güçlü bir şekilde anlatılmış olacağını 

ifade etmektedir. bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 361-362. 
60  Tebrîzî, Şerh, 70; İbn Hicce, Şerh, 56.  



MUSTAFA IRMAK  251 
RTEÜİFD 

 

dikkatli olunabilirdi. Tercümenin ikinci dizesinde de mütercime ait tasarruflar vardır. 

Kırk altıncı beyitte, قيل ifadesinden anlaşılacağı üzere, “Sen suçlusun, cezanı çekeceksin” 

diyen kişi meçhuldür. Mütercim, fâili “O” yani Hz. Peygamber olarak kaydetmiştir. 

Beyitte Kâ‘b, Hz. Peygamberle konuştuğu esnada onun heybetini bir sonraki beyitte 

tasvir edilen aslanın heybetine benzetir. Ama O “Sen suçlusun, cezanı çekeceksin” dese 

önünde eğik bulur boynumu adaletin heybeti ifadesi ise sözü farklı bir boyuta 

taşımaktadır. Fakat bir sonraki dizede geçen En heybetli manzara bu olur… diyerek 

teşbihe geri dönüşü sorunu çözmektedir.61 Kırk yedinci beyit lafzî bazı tasarruflarla 

beraber zarif bir şekilde tercüme edilmiştir. Aslan teşbihinin Karakoç’ta derin bir iz 

bıraktığı anlaşılmaktadır. Zira bir eserinde, “Büyük İslâm şairi, Kaside-i Bürde’nin büyük 

mimarı, Kâab bin Züheyr, şiirinde Peygamber’i, içiçe aslan yataklarının en içindeki sarayda 

oturan bir aslanlar ülkesinin başkanı olarak anlatmış değil miydi?”62 diyerek bu tasviri 

anmıştır.   

 ورٌ خَرَادِيلُ ـوْمِ مَعْفُ ـلحَْمٌ مِنَ الْقَ  اـامَيْنِ عَيشْهُُمَ ـدوُ فيََلْحَمُ ضِرْغَـيَغْ  -48

Bir arslan ki, erkenden ava çıkar, yavrularının besini insanoğlu, insan eti. 

Tercüme zarif olmakla beraber, aslan yavrularının besini olan insan etinin yere 

atılıp toza toprağa bulaşmış olduğunu ifade eden معفور kelimesi ve etin küçük 

parçalara bölünmüş olduğunu gösteren خراديل kelimesi63 tercümeye yansıtılmamıştır.  

 ولُ ـرْنَ إلََِّّ وَهوَُ مَفْلُ ـأنَْ يتَْرُكَ الْقِ   هُ ـلُّ لَ ـرْناً لََّ يحَِ ـاوِرُ قِ ـإذِاَ يسَُ  -49

Bir arslan ki, savaş alanında kendi düşmanı dengi 

Bırakmadan çarpışmayı, haram sayar kendine savaşı terketmeyi. 

Arapça metni karşıladığı görülen tercüme, Türkçe açısından bir fevkaladelik 

taşımasa da dengi ve haram sayar ifadeleri hoştur.  

ِ ضَامِرَةً  -50  هِ الْأرََاجِيلُ وَلََّ تمََشَّى بوَِادِي  مِنْهُ تظََلُّ سِباَعُ الْجَو 

Heybetinden kısılır sesleri yırtıcı çöl arslanlarının 

Arslanlar arasında bile o dağıtır adaleti. 

Beyitte, bölgeden geçen yırtıcı hayvanların mezkur aslandan korkmaları 

sebebiyle sessizce geçip gittikleri, yayaların ise oralara ayak basmaya cesaret bile 

edemedikleri anlatılmaktadır. Karakoç’un çevirisi, Türkçe açısından güzel 

görünmektedir. Fakat ولَّ تمشى بواديه الأراجيل ifadesinin tercümede karşılığı yoktur.  

رْسَانِ مَأكْوُلُ   وَلََّ يـَزَالُ بِـوَادِيهِ أخَُـو ثقِةٍَ  -51 حُ الْبزَ ِ وَالد ِ  مُطَرَّ

Parçalandı silâhları ve elbiseleri, kurda kuşa yem oldu 

                                                
61  Arapzâde beyti şöyle tercüme etmiştir: “Allah teâlâ ve tekaddes hazretlerine kasem ederim ki tahkîk 

Resûlullâh efendimiz benimle mükâleme eylediği vakt ‘ind-i ‘âcizânemde gāyetü’l-gāye mehîb ü azametlidir. 

Hâlbuki bana denildi ki: ‘Yâ Kâ‘b! Şân-ı Resûl’e lâyık olmayan rekîketü’l-me‘ânî söylediğin sözler içün ‘itâb 

olmaklığa mensûb ve bu cihetle mes’ûlsün.’” bk. Arapzâde, Bânet Su‘âd, 76. Mahmut Kaya çevirisi de 

şöyledir: “Konuşurken onunla ‘Anlatılanları yapan sensin ve sorumlusun!’ derse diye çok korktum.”  bk. 

Kaya, İslâmî Edebiyatta Şaheserler, 54.   
62  Sezai Karakoç, Farklar Günlük Yazılar I, (İstanbul: Diriliş Yayınları, 6. Basım, 2011), 120. 
63  bk. Tebrîzî, Şerh, 76; İbn Hişâm, Şerh, 304; İbn Hicce, Şerh, 58; Süyûtî, Künhü’l-murâd, 385-386. 



252  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Bu vâdide kendi gücüne bileğine güvenen nice kişi. 

Arapça metni karşılayan tercüme son derece estetik bir anlatıma sahiptir. 

سوُلَ لسََيفٌْ يسُْتضََاءُ بهِِ  -52  مَسْلوُلُ  اٰللِّ مُهَنَّدٌ مِنْ سيُوُفِ   إنَِّ الرَّ

Şüphe yok ki, Peygamber, en keskin bir kılıçtır kılıçlarından  

       Allah’ın. 

Sonsuz bir kurtuluşa, nura ve hidayete alıp götüren bizi. 

Kasidenin en önemli beyitlerinden olan bu beytin tercümesi kanaatimize göre 

vasatı aşamamıştır. Özellikle ilk dizede tercüme kokusu vardır. Hz. Peygamberin 

kılıca teşbihi kuvvetle vurgulanmışsa da bu kılıcın مسلول yani kınından çekilmiş oluşu 

atlanmıştır. Halbuki bu nokta, onun mücadeleye her an hazır olduğunu gösteren 

önemli bir detaydır. 

ا أسَْلَمُوا: زُولوُا  فِي عصُْبةٍَ مِنْ قرَُيشٍْ قَالَ قاَئِلهُمُْ  -53  ببِطَْنِ مَكَّةَ لمََّ

Ve arkadaşları O’nun, Mekke vâdisinde İslâmı kabul eden 

Kureyşin en ileri gelenleri… Cömertlikte ve yiğitlikte hiç birinin yok dengi. 

Muhacirlerin övgüsünü içeren bu beytin tercümesi Türkçe açısından bir miktar 

hoş görünse de eksiktir. Zira beyitte, Mekke vadisinde, Kureyş’ten Müslüman olan 

gruba, sözcülerinin64 hicret tavsiyesi işlenmektedir. Fakat Karakoç’un tercümesinde 

bu vurgu yoktur. Bir sonraki beyitte hicret olgusu tekrar edildiğinden oraya saklamış 

olması muhtemeldir. 

 يلُ عِنْدَ اللِ قَاءِ وَلََّ مِيلٌ مَعاَزِ   زَالوُا فمََا زَالَ أنَْكَاسٌ وَلََّ كشُفٌُ  -54

İlk günler, göçmek gerekliydi, hemen göçtüler, zerre tereddüt etmeden. 

Bırakarak yurtlarını, tüten ocaklarını, mal ve mülklerini. 

Yerlerinde kalanlar çarpışamıyacak güçte olanlardı. 

Onlar da müdafaasız ve silahsız, çepçevre küfürle çevrili, bugünü  

      hazırlamış beklemişlerdi. 

Beyit, Müslümanlardan gücü yetmeyenler hariç diğerlerinin hicret emrini yerine 

getirdiğini dile getirmektedir. Mütercim bu anlamı zengin bir şekilde yorumlayarak 

güzelce aktarmıştır.   

 مِنْ نسَْجِ داَوُدَ فِي الْهَيْجَا سَرَابيِلُ   وسهُمُْ ـلبَُ الٌ ـرَانيِنِ أبَْطَ ـشمُُّ الْعَ  -55

Evet, bunlar, başları dimdik gezen yiğit üstü yiğit, 

Davuda mahsus demir gömlektir zırh diye giydikleri. 

Tercüme Arapça metni karşılamaktadır. أبطال kelimesinin yiğit üstü yiğit 

denilerek vurgulu anlatılması güzeldir. الهيجا savaş kelimesi tercümede kullanılmamış 

ise de akıştan anlaşıldığı için önemli bir eksiklik değildir.   

 اءِ مَجْـدوُلُ ـا حَلقَُ الْقفَْعَ ـكَأنََّهَ   بيِضٌ سَوَابِغُ قدَْ شكَُّتْ لهََا حَلقٌَ  -56

Zırhları pırıl pırıl ve upuzun. Çelikten büklümleri öyle ki, 

Birbirine geçip kaynaşmış bir ayrıkotunun halkaları gibi. 

                                                
64  Bu sözcünün Hz. Ömer olduğu söylenir. bk. İbn Hişâm, Şerh, 310. 



MUSTAFA IRMAK  253 
RTEÜİFD 

 

Tercüme Arapça metne uygun ve güzeldir. Fakat القفعاء kelimesi iki ucu 

birleşmemiş yüzük gibi halkaları bulunan bir bitkidir. Mütercimin bunu karşılamak 

için seçtiği ayrıkotu bu tanıma uymamaktadır. Mütercim, mezkur kelimeyi, Türk 

okuyucunun tanıdığı bir kelimeyle karşılamaya çalışmıştır.   

 قوَْمًا وَليَْسوُا مَجَازِيعاً إذِاَ نيِلوُا  احُهمُُ ـالتَْ رِمَ ـرَحُونَ إذِاَ نَـلََّ يفَْ  -57

Mızrakları düşmanı devirse yere, gurur nedir bilmezler, 

Yenilirlerse bilmezler nedir umut kesmek, yok ya yenildikleri! 

Tercüme Arapça metni karşılamaktadır. لَّ يفرحون ibaresinin, gurur nedir bilmezler 

diye tercüme edilmesi güzel65 ve yok ya yenildikleri ifadesi övgüyü perçinleyen hoş bir 

tasarruftur. 

دَ السُّـودُ التَّنَابيِلُ  يَمْشوُنَ مَشْيَ الجِْمَالِ الزُهْرِ يعَْصِمُهمُْ  -58  ضَــرْبٌ إذِاَ عَـرَّ

 وَمَا لهَُمْ عنَْ حِيَاضِ الْمَوْتِ تهَْلِيلُ  ورِهِـمُ ـــي نحُُ ـنُ إلََِّّ فِ ـــعُ الطَّعْـــلََّ يقََ  -59

Ak soy develer gibidir gidişleri. Korunmaları da saldırış. 

Vurulunca göğüslerinden vurulurlar. Onlar ürkmez, onlardan ürker dev dalgalı ölüm denizi 

Korkakların savaştan kaçtığını belirten إذا عرد السود التنابيل cümlesinin tercümede 

karşılığı yoktur. Ürker dev dalgalı ölüm denizi cümlesi de oldukça güzel bir anlatımdır. 

SONUÇ 

Başka bir dile çevrilen şiirin, özündeki estetiği artık kaybettiği, bunu önlemek 

için şiirlerin şairler tarafından tercüme edilmesinin gereği öteden beri dillendirilen bir 

düşüncedir. Bu fikrin sahada yansımasını görmek ve detaylarını ortaya koyabilmek 

için şairler tarafından çevrilmiş şiirlerin kapsamlı birer tahlilini yapmak gerekir. Bu 

gayret, bir yandan mütercim şairin şiiri tercüme ederken ne tür manevralar yaptığını 

görmemize imkân tanıyacak, diğer taraftan da onun şair olma vasfı dışında ne gibi 

kriterlere sahip olması gerektiği hususunu aydınlatacaktır. Sezai Karakoç’un Kaside-i 

Bürde (Bânet Su‘âd) çevirisi, bir şair tarafından yapılmış şiir çevirisini incelemek için 

güzel örnektir. Karakoç’un, Arap edebiyatı uzmanı olmayışının doğurduğu eksikliği 

kasidenin Türkçe şerh ve tercümelerinden istifade ederek gidermeye çalışması, 

yaptığı işin gerçek bir çeviriden ziyade tercümenin tercümesi hüviyeti kazanmasına 

neden olsa da beklentileri azaltmamaktadır. Çeviri dikkatli bir şekilde incelendiğinde, 

Karakoç’un kasideyi genel olarak Türkçeye doğru aktardığını söylemek mümkündür. 

Şair, kendisinden beklendiği üzere, eseri şiirsel bir üslupla Türkçeye aktarmış, 

özellikle bazı beyitlerde çok güzel bir estetik yakalamayı başarmıştır. Lafza esir 

olmayan, sözün akışının gerektirdiği ekleme ve çıkarmalar yapmaktan çekinmeyen, 

                                                
65  Karakoç’un bu tercümesinden, muhacirlerin, başarı karşısında nefislerine yenik düşmeyerek 

ikinci bir başarı sağlayan insanlar oldukları anlaşılmaktadır. Fakat Süyûtî, övülen kimselerin, çok 

zafer kazandıkları için zafere alışageldikleri ve özel bir sevinç gösterisinde bulunma ihtiyacı 

duymadıkları anlamına geldiğini beyan etmektedir. bk. Süyûtî, Künhü’l-murâd, 419. Bu anlam 

dikkate alınırsa işin rengi değişmektedir.  



254  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Arap kültürüne ait detayları ustaca Türk oyucusunun anlayabileceği hale getirecek 

manevralar yapma cesaretini sergilediği görülen Karakoç’un birkaç yerin 

çevirisindeki tercihleri ise sorun arz etmektedir. Şair, yararlandığı şerh ve 

tercümelerin adını zikretmediği için göze çarpan eksikliklerin bu eserlerden mi yoksa 

mütercimin kendisinden mi kaynaklandığını tespit etmek güçtür. Sonuç olarak, 

orijinal diline ve daha iyi anlaşılmasını sağlayacak yan kaynaklara vâkıf olunması 

kaydıyla, şair veya şair ruhlu mütercimler tarafından çevrilen şiirlerde estetik 

görünümü bir ölçüye kadar da olsa muhafaza edebilmek mümkündür, denilebilir.  

  



MUSTAFA IRMAK  255 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Arapzâde, Mehmed Emin. Bânet Su‘âd. İstanbul: Bahriye Matbaası, 1302. 

Çelebi, İlyas. “Gûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 

1996. 

Çetin, Mahmut. HIRKA Hırka-i Saadetin Kab Bin Züheyr’in Romanı. İstanbul: Edille, 

1997. 

Çetin, Mahmut. Radyo İçin 3 Oyun Kab bin Züheyr, Şeyh Ali Semerkandi, Hacı Bektaş-ı 

Veli. İstanbul: Edille, 1997.  

Hamevî, İbn Hicce. Şerhu kasîdeti Kâ‘b b. Züheyr “Bânet Su‘âd” fî medhi Rasûlillâh. thk: 

Ali Hüseyn el-Bevvâb. Riyad: Mektebetü’l-me‘ârif, 1406/1985. 

Ispartalı, Zeynelâbîdîn. Hadîka-i semeretü’l-fuâd kasîde-i Bânet Su‘âd. Ahmed Kâmil ve 

Şerîki Matbaası, 1928. 

İbn Hişâm, Cemâlüddîn. Şerhu kasîdeti Bânet Su‘âd. thk: Abdullah Abdülkâdir et-Ta-

vîl. Kahire: el-Mektebetü’l-İslâmiyye, 1431/2010. 

Kanter, Necati. Bürde Bir Hırka-i Saâdet Romanı. İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı Yayın-

ları, 2018. 

Karakoç, Sezai. Batı Şiirlerinden Çeviriler. İstanbul: Diriliş Yayınları, 8. Basım, 2018. 

Karakoç, Sezai. Dirilişin Çevresinde. İstanbul: Diriliş Yayınları, 6. Basım, 2011. 

Karakoç, Sezai. Edebiyat Yazıları I Medeniyetin Rüyası Rüyanın Medeniyeti Şiir. İstanbul: 

Diriliş Yayınları, 5. Basım, 2012. 

Karakoç, Sezai. Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı. İstanbul: Diriliş Yayınları, 4. Basım, 

2012. 

Karakoç, Sezai. Farklar Günlük Yazılar I. İstanbul: Diriliş Yayınları, 6. Basım, 2011. 

Karakoç, Sezai. İslâmın Şiir Anıtlarından Çeviriler. İstanbul: Diriliş Yayınları, 5. Basım, 

2000. 

Karakoç, Sezai. Kıyamet Aşısı. İstanbul: Diriliş Yayınları, 11. Basım, 2013. 

Karakoç, Sezai. Ruhun Dirilişi. İstanbul: Diriliş Yayınları, 21. Basım, 2021. 

Karakoç, Sezai. Sütun Günlük Yazılar II. İstanbul: Diriliş Yayınları, 6. Basım, 2011. 

Karakoç, Sezai. Yitik Cennet. İstanbul: Diriliş Yayınları, 60. Basım, 2021. 

Karataş, Turan. Doğu’nun Yedinci Oğlu Sezai Karakoç. İstanbul: Kaynak Yayınları, 2013. 



256  Sezai Karakoç’un Kaside-i Bürde (Bânet Su‘âd) Tercümesi Üzerine 
RTEÜİFD 
 

Kaya, Mahmut. İslâmî Edebiyatta Şaheserler. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2018. 

Süyûtî, Celâlüddîn. Künhü’l-murâd fî beyâni Bânet Su‘âd. thk. Mustafa ‘Uleyyân. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1426/2005. 

Tebrîzî, Hatîb. Şerhu’t-Tebrîzî ‘alâ Bânet Su‘âd li-Ka‘b b. Züheyr. thk: Abdürrahîm Yû-

suf el-Cemel, Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 1423/2003. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                       İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 257-280 
Geliş Tarihi:08/02/2022-Kabul Tarihi:24/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1069918 

Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat 
(1916-1919)* 

Nihat FIRAT** Binali KOÇOĞLU*** 

Atıf/Cite as: Fırat, Nihat-Koçoğlu, Binali. “Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal 

Hayat (1916-1919)”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 257-280. 

Öz: Bu çalışma, 1916-1919 yıllarına ait kayıtları içeren Erzincan C-55 nolu Şer’iyye 

Sicili ışığında Osmanlı Devleti’nin son döneminde Erzincan’da sosyal hayatla ilgili 

bazı konulara değinmeyi hedeflemektedir. Bu çerçevede 19. yüzyıl sonu ile 20. yüzyıl 

başında Erzincan’da aile yaşantısı, miras taksimi, Müslüman toplum ile gayr-ı müslim 

kesimler arasındaki ilişkiler ve asayiş sorunları gibi konular üzerinde durulmuştur. 

Ayrıca Sicil kayıtlarıyla bu dönemde Erzincan’da görev alan muhtar, a’za, imam ve 

diğer devlet görevlilerini tespit etme imkânı bulunmaktadır. Defterimizde yüz 

kızartıcı veya toplum düzenini bozan suçları konu edinen belgeler bulunmamıştır. Bu 

durum dönemin toplum yapısı hakkında, genel ahlak ve toplum düzenine uyulduğu 

sonucunu çıkarmamıza yardımcı olmaktadır. Bu çalışmanın Osmanlı Devleti’nin son 

dönemlerindeki Erzincan’ın sosyal ve kültürel hayatını ortaya çıkarmada katkı 

sağlayacağını ummaktayız. 

Anahtar Kelimeler: İslam Tarihi, Erzincan, Şer’iyye Sicilleri, Osmanlı, Sosyal Hayat. 

 

Social Life in Erzincan at the Last Period of Ottomans (1916-1919) 

Abstract: This study aims to deal with some issues related to social life in 

Erzincan in the last period of the Ottoman Empire in the light of Erzincan C-55 

numbered Shariyya Registry, which contains records belonging to the years 

1916-1919. In this framework, issues such as family life in Erzincan at the end of 

the 19th century and the beginning of the 20th century, relations between the 

Muslim community and non-Muslims and the division of inheritance as well as 

                                                 
* Bu çalışma, Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anabilim 

Dalında " Erzincan C 55 Nolu Şer’iyye Sicili ve Hukuki Değerlendirmesi (1916-1919)" isimli 

yüksek lisans çalışmasından üretilmiştir. 
**  Doktora Öğrencisi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Fakültesi, İslam Tarihi ve Sanatları 

Anabilim Dalı, Erzurum, Türkiye, nihat.firat@gmail.com,  

 ORCID: www.orcid.org/0000-0003-4244-0795 
***  Doktora Öğrencisi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Fakültesi, İslam Tarihi ve Sanatları 

Anabilim Dalı, Erzurum, Türkiye, kocoglubinali@gmail.com,  ORCID: www.orcid.org/0000-0002-

3273-4573 



258  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

security issues were discussed. In addition, with the Shariyya Registry, it is 

possible to identify the other state officials who worked in Erzincan during this 

period. There are no documents in our book that deal with the crimes that 

disgrace or disrupt the social order. This situation helps us to conclude about the 

social structure of the period that general morality and social order were obeyed. 

We hope that this study will contribute to revealing the social and cultural life of 

Erzincan in the last period of the Ottoman Empire. 

Keywords: Islamic History, Erzincan, Sharia Registry, Ottoman, Social Life. 

 

( ٩١٩١ -١٩١٦رزنجان ) إالحياة الاجتماعية في العهد العثماني الأخير في مدينة   

ظهرت أنواع المؤلفات القديمة بشكل عام، وتطورت مع العمل على المتن. في هذا السياق، هناك  الخلاصة:

ً تدريسياً، وأسباب عديدة لترجيح المتن. ومن بينها:  قويًّا  سهْلَ الحفظ و قصره، وإحكامه لغوياً، وكونه كتابا

يمكن أيضًا تقييم العوامل المؤثرة الأخرى مثل فهم العلم، واستمرار  قدسيًّا ، أو قبوله مباركاً. مؤلّفه علميًّا، أو

مّ تأليف الشرح والحاشية على بناءً على هذه الأسباب، ت التقليد، والعلاقات بين المعلم والطالب في هذا الإطار.

م( 1500ه/905المتون. في مقالتنا هذه، بعد التركيز على مفهوم الحاشية، ستبحث بإيجاز حياة أخي زاده )ت. 

وشخصيتها العلمية. في تكملة المقالة، سيعرّف كتاب أخي زاده المسمى بذخيرة العقبى في شرح صدر الشريعة 

 العظمى.

 .الحاشية شرح الوقاية، ذخيرة العقبى، صدر الشريعة، زاده، أخي الفقه،: كلمات مفتاحية

 

GİRİŞ 

Osmanlı Devleti’nin yargı organı ve o dönemin sosyal ve kültürel hayatı ile ilgili 

başvurabileceğimiz en önemli kaynak şer’iye mahkemeleridir. Devletin farklı 

zamanlardaki hukuki, askeri, ekonomik, dinî ve idari müesseseleri hakkında birçok 

önemli bilgi, bu mahkemelerin defterlerinde bulunmaktadır.  Bu mahkeme kayıtları; 

halk arasındaki her türlü uyuşmazlığın çözülerek kayda alındığı ve günümüzde noter 

huzurunda yapılan akd, vekâlet gibi işlemleri de içermekte ve Osmanlı toplumsal 

hayatında aile, toplum, ekonomi ve hukuk gibi birçok alanla ilgili ana kaynak niteliği 

taşımaktadır. 1 

Bu çalışmaya kaynaklık eden sicil, hicri 1334-1337 (1916-1919) yıllarını kapsayan,  

Erzincan Şer’iyye Sicilinin ilk bölümüdür. Defter halen Ankara Milli Kütüphane’de 

bulunmaktadır. Erzincan C-55 numaralı defterimizin incelediğimiz bölümünde 

toplam 137 mahkeme kaydı bulunmaktadır. Bu belgelerden ikisi Temyiz 

Mahkemesinin dava ile ilgili verdiği karar olup, Temyiz Mahkemesi kararları hariç 

defterimizde 135 dava bulunmaktadır. Çalışmamız esnasında Şer’iyye Sicilinden 

kaynak göstermede davaların defterdeki sırası esas alınmıştır. Defterde kullanılan 

yazı stilinden defterin tamamının, bir kâtip tarafından yazılmamış olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Sicildeki kayıtlarda miras ve aile hukuku ile ilgili olanların ön planda olduğu 

görülmektedir. Defterimizde dava sayıları sayı bakımından sıraladığımızda; veraset, 

                                                 
1   Ahmet Akgündüz, Şer’iyye Sicilleri (İstanbul: Türk Dünyası Araştırma Vakfı Yayınları, 1988), 11-

12. 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  259 
RTEÜİFD 

 

vesayet, vekâlet, mehir ve nafaka, talak, tecdîd-i nikah, kayyım nasbı, vakıf-tevliyet, 

alacak davası, mal satış izni, harcama izin talebi, hizmet kiralama, velayet ve isbât-ı 

rüşd davaları bulunmaktadır. Ayrıca bunlara Müslüman ve gayr-ı müslimler 

arasındaki davalar da ilave edilmelidir. 

1916-1919 Arası Erzincan’da Sosyo-Kültürel Hayat 

1. Aile Hukuku 

Aile Hukuku bağlamında defterimizde; mehir ve nafaka ile ilgili 10 dava, talakla 

ilgili 3 dava ve nikâhla ilgili 1 dava olmak üzere toplam 14 dava bulunmaktadır.  

1.1. Nikâh  

Defterimizde kadı’nın nikâh akdini tescil ettiği sadece bir kayıt vardır. Buradan 

hareketle incelediğimiz dönemde bu işi daha çok imamların nikâhları kıyarak, tescil 

ettiğini söyleyebiliriz. Defterimizde geçen kayıtta; Ermeni asıllı (mühtedi) Hâdiye 

Hatun asıl dini din-i aslına (Hıristıyanlığa) geçmesi (irtidât etmesi) sebebiyle 

nikâhlarının fesh olduğunu söylemiş ve yeniden belli bir mehir belirlenerek ve din-i 

aslında kalarak tekrar yeni bir nikâh akdi tescil edilmiştir.2 

1.2. Nikâhın Taraflara Getirdiği Hak ve Yükümlülükler 

Nikâh akdinin taraflara yüklediği bir takım vazife ve haklar vardır. Bunların bir 

kısmı ahlaki bir kısmı da hukukidir. Burada daha çok mali ve hukuki yönü ağır basan 

mehir ve nafaka üzerinde durulacaktır. 

1.2.1. Mehir 

Mehir, evlenecek olan erkeğin eşine verdiği veya taahhüt ettiği para yahut 

maldır. Mehir kadının malıdır ve eşi razı olmadıkça kocasının onda bir tasarrufu söz 

konusu olamaz.3 Mehir, kadın için ekonomik yönden katkı sağlarken, erkek için keyfi 

bir şekilde boşanmayı engellemeye yönelik rol üstlenmektedir.  

Fakat incelediğimiz defterde bir belge hariç nikâh akitlerinin direkt olarak yer 

almaması sebebiyle mehir miktarlarını ancak boşanma ve kadının ölen eşinin 

mirasından mehrini almak için açtığı dava kayıtlarından tespit edebiliyoruz.4 

Sicilde mehir miktarına konu olan davalarda bahsi geçen miktarlar şu şekildedir.  

Mehr-i mu‘accel olarak;  bin beş yüz kuruş kıymetinde üç beş birlik Osmanlı altını ve 

yine beher arşın otuzdan cem’an altıyüz kuruşun kıymetinde yirmi arşın stalyon ve 

yine beher arşını on dokuz kuruş kıymetinde cem‘an iki yüz altmış altı kuruş 

                                                 
2   Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), Ankara Milli Kütüphane Arşivi 06 Mil Yz C 55, b. 126. 

3   Saffet Köse, “Aile Hukuku", İslam Hukuku El Kitabı, ed. Talip Türcan (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2013), 317. 

4    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 1, 9, 10, 41, 61, 63, 64, 65, 105, 130, 135, 137. 



260  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

kıymetinde on dört arşın Avrupa karı ipekli çarşaflık kumaş ve yine altıyüz kuruşun 

kıymetinde pembe renkli ipekli dikilmiş kutn elbisesi ve yine yüz yirmi kuruş 

kıymetinde üç parçadan ibaret bir kat hamam takımı Bursa havlusu ve üçbin yüz otuz 

kuruşluk eşya, mehr-i müeccel olarak 1051 kuruş5; diğer davalarda da mehr-i müeccel 

olarak iki bin yedi yüz elli bir kuruş6, iki bin beş yüz bir kuruş7, bin elli bir kuruş8, dört 

bin kuruş9, bin beş yüz elli bir kuruş10, bin sekiz yüz elli bir kuruş11, dört bin kuruş 

gümüş akçe12, iki bin yedi yüz elli bir kuruş13, bin iki yüz elli bir kuruş14, dokuz yüz 

elli bir kuruş15 ve üç yüz elli bir kuruş16 kayıtlarına rastlanmaktadır. Mehir miktarının 

tespitinde kadınların yaşı, güzelliği, sosyal statüleri gibi hususların etkili olduğu 

söylenilebilir. 

Mehir hususunun annenin vefatı halinde de mirasa konu edildiği 

görülmektedir. Defterimizin 16 numaralı belgesine göre; önceki evliliğinden iki kızı 

olan Sündüs Hatun, Dursun Efendi ile evlenir. Bir süre sonra Sündüs Hatun vefat eder 

ve mirası paylaştırılır. Fakat iki kızı Müşfika ve Fatıma mahkemeye başvurarak 

annesinin hayatta iken Dursun Efendi’den mehr-i müeccelini almadığını ve bu mehr-

i müeccelden hisselerini talep etmişlerdir. Kadı da vefat eden Sündüs Hatun’un 

mehrini mirasa dâhil edip, kızlarının hisselerinin verilmesi yönünde karar vermiştir. 

Eşin vefatı halinde kadının mehir bedelinin mirastan talep edildiğine dair 

defterimizde birkaç kayıt bulunmaktadır.17 Defterimizin 65 numaralı belgesine göre; 

Ahmet bin İsmail vefat etmiştir. Mirasa konu olacak eşi Behice Hatun’dan başka 

yakını yoktur. Eşi Behice Hatun mirasın 1/4’ünü alacağı, mirasın diğer 3/4 ‘ünün ise 

Beytü’l-Mâl’a kalacağı belli olunca, Behice Hatun eşinin terekesinden hayatta iken 

eşinden alamadığı mehri müeccelini talep eder. Kadı da şahitlerle durumun 

tespitinden sonra Behice Hatun’un mehr-i müecceli olan iki bin yedi yüz elli bir 

kuruşun kendisine verilmesi yönünde karar verir. 

 

                                                 
5    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 1. 

6    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 65. 

7    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 65. 

8    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 41. 

9    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 19. 

10    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 61. 

11    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 62. 

12    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 63. 

13    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 65. 

14    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 101. 

15    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 105. 

16    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 137. 

17    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 9, 63, 65. 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  261 
RTEÜİFD 

 

1.2.2. Nafaka 

Koca, evlilik süresince eşinin ihtiyaçlarını karşılamak zorundadır. Buna evlilik 

nafakası denir. Defterimizde evini terk eden Şevket Ağa’nın eşine günlük 50 kuruştan 

nafaka takdiri örnek gösterilebilir. 18  

Evliliğin sona ermesi durumunda kadının yeniden evlenebilmek için beklemek 

zorunda olduğu süre zarfında ihtiyaçları koca tarafından karşılanır. Buna iddet 

nafakası adı verilir. Defterimizde 61 nolu belgede kadına iddet süresince günlük 100 

kuruş nafaka takdiri bulunmaktadır. Osmanlı Hukuk Sisteminde günümüzde olduğu 

gibi eşi tarafından boşanan kadına hayat boyu (evlenmediği müddetçe) sağlanan bir 

nafaka mükellefiyeti bulunmamaktadır. 

Anne veya babasının vefatında mahkeme tarafından tayin edilen vasi, Eytam 

Sandığı'na müracaat ederek çocuğun zorunlu giderleri için o günün şartlarına göre 

"nafaka ve kisve beha" adı altında mahkemece belirlenecek bir para istemektedir. 

Defterimizde bu konuya örnek verecek olursak; 68. davada yetim kalan Hüseyin ve 

Feride’ye vasi olarak İshak Efendi tayin olur. İshak Efendi ise bunların çeşitli 

ihtiyaçları için Eytam Sandığından bir ücret bağlanmasını talep eder. Netice itibariyle 

her birine günlük 25 kuruştan 50 kuruş bağlanmasına ve bu paraları harcama 

konusunda İshak Efendi’ye izin verilmesine karar verilir. 

1.2.3. Talak (Boşanma) 

Taraflar arasında nikâh akdinin bozulmasını ifade eder. Talak; erkeğin irade 

beyanı, anlaşarak veya mahkeme kararıyla gerçekleşir.  

Bununla ilgili 19 ve 101 numaralı belgeler olmak üzere iki belge vardır. 19 

numaralı belge şu şekildedir.  

“…zevce-i menkûhe-i medhûl bihâsı olup meyânemizde hüsn-ü mu‘âşeret kâbil 

olamadığından hüsn-ü rıza ve tayyib-i ihtiyarımla mehr-i müeccelim meblağ-ı mezkûr dört bin 

kuruş ile nafaka-i ‘iddet-i mu‘ayyenem ve müennes süknâm üzerine zevcim mezbûrdan 

muhâlefe-i şer‘iyye-i sahîha ile hul‘ olduğumda ol dahi hul‘-i mezkûru kabul edüp ol vechile 

zevcim mezbûru hukuk-ı zevciyyetden müte‘allika kâffe-i da‘avi ve ‘âmme-i metâlibten ibrâyı 

‘âmm-ı sahih-i şer‘-i ile ibrâ etmemle ol dahi beni hukûk-ı mezkûrenin ibrayı meşrûh ile ibra 

etmekle yekdiğerimizden kat‘-ı ‘alâka eyledik dedikde zevc-i mezbûr Mukîm dahi mukırre-i 

mezbûreyi bi’l-cümle kelimât-ı meşrûhâsında tasdîk etmeğin ma vaka‘a bi’t-taleb ketb olundu.” 

Mahkemeye intikal eden kayıtlarda en önemli boşanma sebebi şiddetli 

geçimsizliktir.  Sicilde karı-koca arasındaki şiddetli geçimsizlik “adem-i mu‘âşeret”,  

                                                 
18    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 41. 



262  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

“adem-i hissi muâşeret” ve “hüsn-ü muâşeret ve imtizâç kabil olamayıp” şeklinde 

ifade edilmektedir.  

Defterimizdeki 62. numaralı belgede; Nafia Hatun geçimsizlik sebebiyle kocası 

Abbas Ağa’dan boşanmak ister. Abbas Ağa bu geçimsizliğin kayınvalidesinden 

kaynaklandığını ifade eder. Her iki taraftan hakem tayin edilir. Hakemler 

geçimsizliğin sebebinin her iki taraf olduğunu söyler. Boşanmaları yönünde fikir 

bildirir. Karar duruşmasına Abbas Ağa katılmaz. Nafia Hatun mehr, nafaka vb. bir 

hak talep etmez. Kadı da boşanmalarına karar verir. Ayrıca 101 nolu davada da Sultan 

Hatun’un geçimsizlik sebebiyle mehr-i müeccel ve nafaka hakkından vazgeçerek 

Hasan Ağa’dan boşanması buna örnektir.  

1.2.4. Teʻaddüd-i Zevcât (Erkeğin Birden Fazla Eş ile Evlenmesi) 

İslam Hukukunda, erkeğin birden fazla kadınla evlenebilmesi anlamına 

gelmektedir.  

Defterimizde bu durumu sadece 61 ve 71. davada görmekteyiz. 61. davada; 

Muhabbet Hatun kocası Şükrü Efendi’nin başkasıyla evlendiğini, kendine 

bakmadığını, ayrı bir mesken istediğini belirtmiştir. 71. dava ise verasetle ilgilidir. 

Defterimizde çok eşliliğin görülmesi ile ilgili sadece iki belgenin olması da 

gösteriyor ki; o zaman diliminde her ne kadar erkeğin birden fazla eşle evlenmesi 

mümkün ise de Erzincan’da bu durum yaygın değildir. Günümüzde de Erzincan’da 

Güneydoğu illerine kıyasla ikinci evliliğin hoş karşılanmaması, geçmişten gelen bir 

anlayışla da açıklanabilir.  

1930’lu yıllarda Erzincan Valiliği yapan Ali Kemali Beğ 1932 tarihli Erzincan adlı 

kitabında Erzincan’da Te‘addüd-ü Zevcât ile ilgili şu ifadelerde bulunuyor. 

“Evliya Çelebi’nin güzelliklerini medhettiği Erzincan kadınları, kıskançtır da. 

Kıskançlıklarını kocalarına karşı büyük bir hassasiyetle ibraz ederler. Bu hal teaddüd-ü zevcât 

adetinin, başka yerlerde olduğu gibi, alabildiğine teessüs etmesine mani olmuştur. Birden 

ziyade kadınla evlenenler yok değildi. Fakat bu evlenmeler ancak birinci kadının rızası ile yahut 

büyük mühim mazeretler sebebi ile mümkün olabiliyordu. Bu mazeretler, kadının çocuk 

getirmemesi, kör olması, senelerce yatakta hasta yatması, ev idaresini bilmemesi… gibi 

şeylerdi. Bazı evler vardı ki misafiri, konuğu çok ve adama ihtiyacı o nisbette ziyade idi, işe 

adam bulmak icab ediyordu. Bu türlü evlerin sahipleri, yine ilk kadınlarının rızasını alarak, 

defaatle evleniyorlardı. İlk kadının çirkin olması, geçimsizlik yapması, hatta ahlaksız olması 

izdivaç rabıtasına halel vermediği gibi, teaddüd-ü zevcâta da vesile teşkil etmezdi. Evlilik 

rabıtaları çok sağlam ve kavî idi.”19  

                                                 
19   Ali Kemali, Erzincan (Resimli Ay Matbaası, 1932), 311. 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  263 
RTEÜİFD 

 

2. Miras (Tereke) ve Paylaşımı 

Miras, ölen kimsenin mal varlığının akıbetini düzenleyen kuralların 

bütünüdür.20 Kişi ölmeden malı mirasa konu olmaz. Kişinin hayatta iken malını 

çocukları arasında bölüştürmesi miras dağılımı şeklinde değil, bağış olarak 

değerlendirilir. İslam Hukukuna göre; anne ve baba hiçbir zaman mirastan mahrum 

olmaz ve ölenin kızları yanında amcası da mirastan pay alabilir. Muris mirasçılar 

bakımından üçte bir oranında tasarruf nisabına sahiptir.21 

Defterimizde ağırlıklı olarak (135 davadan 43 tanesi veraset davası olup; bu da 

davaların %31,8’ine denk gelmektedir.) veraset davaları bulunmaktadır. Veraset 

davalarını incelediğimiz zaman mirasın bölüştürülmesi sırasında İslam Hukuku 

esaslarına uygun bir şekilde hüküm verildiği görülmektedir.22  

Defterde bulunan veraset davalarında genelde miras üzerindeki hisse 

oranlarının tespiti şeklindedir. Ayrıca ölen kimselerin alacaklarının vârisler 

tarafından talebi veya “Tekâlif-i Harbiyye” ait den murisin alacağı ya da ölen 

kimsenin maaş vb. alacağının tahsili ve taksimi ile ilgili olduğu görülmektedir. 

Özellikle ölen askerî memurların müterakim maaşları olup, bunların tahsil ve 

taksimini içeren veraset belgeleri bulunmakta. Bunlarda dikkat çeken bir husus ise 

mahiyeti anlaşılmamakla birlikte alınacak olan paradan “maʻa tevkîfât” ifadesiyle bir 

takım kesintiler yapıldığı görülmektedir.  

“…Fahriye ve sadr-ı kebîr oğlu gâib ‘ani’l-beled Musa Kazım Efendi’ye münhasıra olup 

başka varisi ve terekesine müstehakk-ı âharı olmayup müteveffiye-i mezbûre hayatında 

müterâkim ma‘âşâtından Erzincan Mal Sandığında alacak hakkı olan ma‘a tevkîfât altı bin 

yedi yüz otuz beş kuruşu kable’l-ahz ve’l-istîfa ber vechi muharrer vefat etmekle meblağ-ı 

mezkûr…”23 

3. Vasi ve Kayyım Tayini  

Defterimizde (Veraset davalarından sonra en fazla belge vesayet ile ilgilidir. Bu 

da 135 belgeden 36’sına (%26,6) tekâbül etmektedir. Vasi tayin edilirken bazı kalıp 

ifadeler bulunmaktadır. Vasi olacakların bir takım özelliklere sahip olmaları 

gereklidir. Bu durum vasiler için sicilde “emanetle ma’ruf istikametle mevsuf ve her vechile 

umûr-u vesayet uhdesinden gelmeye muktedir” şeklinde geçmekte ve vasiliğin şartları da 

                                                 
20   Hamza Aktan, “Miras”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2005), 143. 

21   Aktan, “Miras”, 144. 

22    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 2, 4, 6, 7, 8, 12, 13, 16, 24, 26, 27, 29, 31, 32, 33, 43, 47, 

48, 51, 52, 54, 55, 66, 71, 72, 75, 78, 82, 84, 86, 87, 88, 90, 91, 99, 103, 107, 113, 116, 120, 122, 124, 131. 

23    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 33. 



264  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

dolaylı olarak ortaya konmaktadır. Kendilerine vasi tayin edilen çocuklar “vakt-i rüşd 

ve sedâdlarına değin”24 vasi idaresindedirler. 

Defterimizde 69. davada Na‘lbant-zade Halis Efendi ibn Kamil “ben el-yevm yirmi 

yaşımı mütecâviz olup ‘âkil ve bâliğ ve bulûğuma rüşdüm munazzam olup umûrumu bi’z-zât 

ru’yete kâdir ve i‘ânet-i vasîden müsteğnî olmamla yedinde mahfûz olan malımı vasî-i mezbûr 

Şükrü Efendi’den bi’l-asâle taleb ederim” diyerek önceden kendisine vasi tayin edilen 

Şükrü Efendi’den sahip olduğu malların iadesini talep etmiş, şahitlerin beyanıyla 

mahkeme bu yönde karar vermiştir.  

Kayyım tayini; "hakim tarafından kısıtlı, gaip vb. kişiler adına hukuki tasarrufta 

bulunmak üzere tayin edilen kimse" anlamında kullanılmıştır.25  

Defterimizde kayyım tayini ile ilgili 5 belge bulunmaktadır. Bu belgelerde kayıp 

kişilerin mallarını idare etmek için kayyım nasb ve tayin olunduğu geçmektedir. Buna 

örnek olarak;  

“…Medine-i Erzincan’ın Çölhasa Karyesi ahalisinden ve bidâyet-i harbde Kafkas 

cephesine sevk olunan seksen altıncı alay ikinci tabur efrâdından iken Sarıkamış 

Muharebesinde gaybûbet eden Niyaz oğlu Salih bin Ömer’in hali tebeyyün edinceye değin 

emvâlini ahz ve kabza ve hukukunu muhafazaya bir kayyım nasbı ehem ve elzem olup mefkût-

u mezbûrun eniştesi karye-i mezkûre ahalisinden Hacı oğlu İshak Bey ibn Abdurrahman 

emânetle ma‘rûf istikâmetle mevsûf ve her vechile umûr-u vesâyet ‘uhdesinden gelmeğe 

muktedir idüğü karye-i mezkûre hey’et-i ihtiyâriyesinden mu‘tâ ve musaddak bir kıt‘a ‘ilm-u 

haber mündericâtı ve karye-i mezkûre ahalisinden Mehmed Efendi ibn Kahraman ve Zahit Ağa 

bin Mustafa nâm-ı kimesnelerin huzûr-u şer‘de ‘ala tarîki’ş-şehâde ihbârlarıyla lede’ş-şer‘-i’l-

enver zâhir ve mütehakkık olmağın mûcebince mefkûd-u mezbûr Salih’in hali tebeyyün 

edinceye değin bi’l-cümle emvâlini ahz ve kabz ve hıfza mezbûr İshak Bey kıbel-i şer‘-i şerîfden 

kayyım nasb ve ta‘yîn olundukda olduğu ber vech-i muharrer hizmet-i mezkûreyi kabul ve 

merâsimini icrâya kemâ yenbeği ta‘ahhüd ve iltizâm etmeğin ma vaka‘a bi’t-taleb ketb 

olundu.”26  verilebilir. 

4. Vakıflar ve Önemi 

Vakıf;  “bir malın maliki tarafından dinî, içtimai ve hayrî bir gayeyle ebediyen 

tahsisi” demektir. Bir vakfın nasıl yönetilip işletileceği, vakfedilen maldan kimlerin 

hangi esas ve ölçüler içinde yararlanacağı vakfedenin iradesiyle belirlenir.27 

                                                 
24    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 20. 

25   İsmail Özmel, “Kayyım”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2002), 107. 
26    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 53. 

27   Hacı Mehmet Günay, “Vakıf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2012), 475-478. 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  265 
RTEÜİFD 

 

Bu hizmetlerden bir kaçı; fakirlere, dullara, öksüzlere, borçlulara para yardımı 

yapmak; öğrencilere elbise ve yemek vermek, evlenecek kızlara cehiz hazırlamak, 

çalışamayacak derecede yaşlanan kayıkçı ve hamalların bakımını yapmak, oyuncağı 

olmayan çocuklara oyuncak temini vb. gibi çok farklı ihtiyaçlara cevap veren vakıflar 

bulunmaktaydı.28  

Defterimizde vakıflarla ilgili 3 belge bulunmaktadır. Bu kayıtlardan Karaağaç 

Mahallesinden Perdâl-zade Hacı İsmail’in Geçit Vadisinde pazar günleri kuşluk sonu 

ve her sene Rebîülevvelin on ikinci gecesi mevlid-i şerîf okunması ve yemek 

verilmesine yönelik dört dükkanı vakfettiği, daha önce Dervişzade Mehmed 

Efendi’nin mütevellisi olduğunu ve onun vefatıyla oğlu Hacı Hafız Süleyman 

Efendinin görevlendirildiği29; Erzincan’ın Niğdeli Mahallesinde el-Hâc Abdullah 

Efendi cami‘i şerîf ve medrese ve kütüphanesi vakfının bulunduğu, buradaki 

görevlinin günlük üç akçe ile ücretlendirildiği, buraya Mutasarrıf-zade Muhyiddin 

Efendi ibn el-Hâc Mehmed Efendi’nin oğlu  Müftü-zade Abdurrahman Efendi ibn 

Muhyiddin bin Hacı Mehmed’in görevlendirildiği30, Erzincan Kasabası su yollarının 

tamir ve onarımı, mevlid-i nebevi kıra’ati ve bir baş kurban kesilerek fakirlere yemek 

verilmesine yönelik Satılmış-zade Hacı Mehmed Ağanın hayatında vakf eylediği 

Geçid Vadisinden akan sudan üç kuşluk ve Vaskird Vadisinden akan sudan Pazartesi 

gündüzü ve Vaskird Karyesindeki bir değirmenini vakf eylediği ve oğlu Süleyman 

Efendinin vakıf idaresinde görevlendirildiği31 anlaşılmaktadır. 

Bu belgelerde vakıf işlerini yürüten kişinin vefat etmesi halinde oğlunun vakıf 

işlerinin aksadığından bahsederek görev alma isteğini mahkemeye bildirmiş, 

mahkeme de bu minvalde karar vermiştir.32  

5. Köy, Mahalle ve Sülale Adları 

Şer’iyye Sicili’nde zikredilen kişiler; aile (sülale) adları, isimleri ve baba adları ile 

kaydedilmişlerdir. Bu durum hangi bölgede hangi sülalenin yaşadığı hususunda bilgi 

sahibi olmamızı sağlamakta, ayrıca aileler arasında evlilik bağlarının ne şekilde 

oluştuğu konusunda bir fikir edinmemize imkan vermektedir.33 Defterimizde sülale 

adlarıyla ilgili; İlyaszade, Şeyhzade, Hacı Mehmed Beyzade, Hocazade, Kırtılzade, 

Timurcuzade, Durduzade, Emirhanzade, Çörekçizade, Kömürcüzade, Köseoğlu, 

Feyzoğlu, Çavuşoğlu, Şoraklıoğlu, Tatoğlu, Çerioğlu, Sultanoğlu, Hancıoğlu, 

                                                 
28   Ziya Kazıcı, İslam Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1999), 294. 

29    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 5. 

30    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 80. 
31    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 115. 

32    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b. 5. 
33   Nebi Gümüş - Ümit Erkan, “Osmanlının Son Döneminde Rize’de Sosyal Hayat (1911-1913)”, Recep 

Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/2 (Aralık 2012), 41. 



266  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

Câbioğlu, Bektaşoğlu, Munzuroğlu, Demircioğlu, Badoğlu, Ferhadoğlu, Muradoğlu, 

Kumuroğlu, Kavasoğlu, Karslıoğlu, Abuşoğlu, Balakoğlu, Kocakurtoğlu, 

Kabadayıoğlu, Serhoşoğlu, Yemlikoğlu, Etmekçioğlu, Mirzaoğlu, Çolakoğlu, 

İpekoğlu, Çilingiroğlu, Semercioğlu, Senetçioğlu, Mumcuoğlu, Konakoğlu, Hânoğlu, 

Melikoğlu, ve Siracoğlu isimleri geçmektedir. 

 

Tablo 1. Defterde Adı Geçen Kaza, Nahiye, Mahalle ve Köyler 

Kaza ve Nahiyeler 

1 Mama Hatun Kazası 3 Kiştim Nahiyesi 

2 Kemah Kazası 4 Selepur Nahiyesi 

Mahalleler 

1 Aktaş Mahallesi  21 Mecidiye-iSağîr Mahallesi  

2 Ali Efendi Mahallesi  22 Molla Güzel Mahallesi 

3 Bey Bağı Mahallesi  23 Molla Mehmed Mahallesi  

4 Cemaleddin Mahallesi  24 Molla Seydi Mahallesi  

5 Çeribaşı Mahallesinde  25 Nebderli Mahallesi 

6 Dânâ Mahallesi  26 Niğdeli Mahallesi  

7 Eskişehir Mahallesi  27 Odabaşı Mahallesi  

8 Fazlı Mahallesi 28 Ömer Efendi Mahallesi 

9 Fethullah Mahallesi 29 Örenşehir Mahallesi  

10 Gazioğlu Mahallesi 30 Reşadiye Mahallesi 

11 Gerek Gerek Mahallesi 31 Rum Mahallesi  

12 Gürâbi Mahallesi  32 Salıca Mahallesi  

13 Hafızlı Mahallesi 33 Salihiye Mahallesi 

14 Halilullah Mahallesi 34 Selami Mahallesi  

15 Hancı Mahallesi  35 Seydi Bey Mahallesi  



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  267 
RTEÜİFD 

 

16 Hasan Efendi Mahallesi  36 Şaban Ağa Mahallesi 

17 HocaHayrettin 

Mahallesi  
37 Şerefiye Mahallesi  

18 Karaağaç Mahallesi  38 Şeyh Çelebi Mahallesi  

19 Kerimoğlu Mahallesi 39 Taşçı Mahallesi  

20 Kurşunlu Mahallesi 40 Yeni Mahallesi  

Karyeler 

1 Ahmediye Karyesi 21 Kiy Karyesi 

2 Aşağı Ula Karyesi 22 Köşünkar-ı Kebîr 

Karyesi 
3 Balı Beyi Karyesi 23 Köşünkârı Sağîr Karyesi 

4 Balı Beyi Karyesi 24 Mığîsı Karyesi 

5 Biteriç Karyesi 25 Molla Kondi Karyesi 

6 Caferli Karyesi 26 Pişkidağ Karyesi 

7 Celabuzur Karyesi 27 Rum Ekrek Karyesi 

8 Cencige Karyesi 28 Sansa Karyesi 

9 Cırzını Karyesi 29 Sılbûs Karyesi 

10 Cimin Karyesi 30 Sipyatağı Karyesi 

11 Çölhasa Karyesi 31 Sürbahan Karyesi 

12 Denizdamı Karyesi 32 Şıhlı Karyesi 

13 Hah Karyesi 33 Şuha Karyesinden 

14 Hanzar Karyesi 34 Tahzûri Ekrek Karyesi 

15 Haşhaşı Karyesi 35 Tılhas Karyesi 

16 Hılır Karyesi 36 Til Karyesi 

17 Hozonsu Karyesi 37 Veğavir Karyesi 

18 Keleriç Karyesi 38 Vakf-Bırastik Karyesi 



268  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

19 Kertak Karyesi 39 Vasketil Karyesi 

20 Kismikor Karyesi 40 Yalnızbâğ Karyesi 

 

6. Mahalle-Köy İmam ve Muhtarları 

İncelediğimiz defterde imam ve muhtarların şâhitlerin tezkiyesinde 

bulunulması görevini yürüttüklerini, ayrıca kişi ve bilgi doğrulamasında (bilirkişi) 

kadıya yardımcı olduklarını görmekteyiz. Defterde adı geçen imam ve muhtarların 

ad ve görev yerleri şu şekildedir. 

 

Tablo 2. İmam ve Muhtar İsimleri 

 Mahalleler İmamı Muhtarı 

1 Çeri  
el-Hâc Hafız Osman Efendi 

ibn Hasan  

Keçeci el-Hâc Süleyman 

Ağa ibn Abdullah 

2 Dânâ  el-Hac Şakir Efendi ibn Ali Mustafa Ağa ibn Halil  

3 Gazioğlu  Abdullah Efendi  Ahmed Ağa ibn Halil 

4 Halil Efendi  
Hoca Mevlüt Efendi ibn 

Feyzullah 
  

5 Halilullah  
Mevlüt Efendi ibn Hacı 

Feyzullah  
Hasan Ağa ibn Mehmed 

6 Hasan Efendi  
Hafız Hamdi Efendi ibn 

Mustafa  

Ahmed Hulusi Efendi ibn 

Süleyman 

7 Kerimoğlu  
Yusuf Ziya Efendi ibn 

Abdurrezzak  

Mahmud Ağa ibn Hacı 

Dursun 

8 
Kurşunlu                       

(15Ekim 1918) 
Dursun Efendi ibn Ali  Mahmud Ağa ibn Osman  

9 
Kurşunlu                   

(11 Mart 1919) 

Hafız Yusuf Efendi ibn 

İsmail  

Mahmud Efendi ibn 

Osman 

10 Mecidiye-i Sağîre  
Hafız Mahmud Efendi ibn 

Mehmed 
Mahmud Efendi ibn Ali  



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  269 
RTEÜİFD 

 

11 Selami  
Abdulhalim Efendi ibn 

Mehmed  
Ali Efendi ibn Kamil 

12 Şaban Ağa  Mehmed Efendi ibn İbrahim  Nuri Efendi ibn Ali 

13 Taşçı  
Hafız Salih Efendi ibn Hacı 

Ahmed  

Mahmud Ağa ibn 

Mehmed  

 Karyeler İmamı Muhtarı 

1 Cırzını Karyesi  Kadir Efendi Ziya Ağa ibn İshak (A‘za) 

2 Köşünkar-ı Sağîr  Hasan Efendi ibn Dursun  Tevhid Ağa ibn Ali  

3 Molla Kondi  Hakkı Efendi ibn Mehmed  Yaşar Bey ibn Hacı Abdullah 

4 Rum Ekrek  Abdullah Efendi ibn Mustafa Hüseyin Ağa ibn Emin (A‘zâ) 

5 Şıhlı  
Hacı Hafız Osman Efendi 

bin Mehmed  
Ahmed Ağa ibn Ahmed 

6 Tahzûri Ekrek  
Mehmed Efendi ibn 

Süleyman  
İbrahim Ağa ibn Halil  

 

7. Defterde İsmi Geçen İdareci ve Memurlar  

Tablo 3. Askeri Görevliler 

 Görevli Adı Görevi 

1 
Abdulfettah-oğullarından 

Ebûbekir bin Yûsuf 

Kemah Jandarma Bölüğü eski süvari 

neferi 

2 Ahmed Mevlüt Efendi ibn Yusuf 

‘Atîk Dördüncü Orduyu Hümâyuna 

mensup elli ikinci alayın ikinci 

taburunun sekizinci bölüğü mülâzım-ı 

evvelliğinden mütekâ‘id 

3 Alay Kâtibi Mehmed Efendi  

4 Ali Çavuşoğlu İsmail bin İbrahim Askeri Şâhâne efrâdından 



270  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

5 Arif Efendi 
Dersaadet-i Jandarma Dairesi 

Muhasebe Kalemi kısm-ı evvel 

mümeyyizi 

6 
Çilingir oğlu Mustafa Efendi ibn 

Şerif bin Hasan’ın 

Asâkir-i Şâhaneye mensup yüz birinci 

alayın ikinci taburun tüfenkçisi 

7 Çizmecioğlu Kadir bin Aziz 

Asâkir-i Şâhaneye mensup Topçu 

yirmi dokuzuncu alayın ikinci taburu 

dördüncü bölüğünde na‘lbend neferi 

8 Çörekçioğlu Mahmud bin Tayfur Asakir-i Şâhâne efrâdından 

9 Emin oğlu Halis 
Asâkir-i Şâhâneye mensup Erzincan 

Jandarma Taburu efrâdından 

10 
Hacıoğullarından Mehmed oğlu 

İsmail 

Asâkir-i Şâhaneye mensup yedinci 

alayın birinci taburunda Topçu bölüğü 

efrâdından 

11 
Hacıoğullarından Mehmed oğlu 

İsmail 

Asâkir-i Şâhaneye mensup yedinci 

alayın birinci taburunda Topçu bölüğü 

efrâdından 

12 İsmail Efendi Yüzbaşılıktan mütekâ‘id 

13 Kasım Efendi 
Kemah Kazası Merkez Jandarma 

Dairesi neferâtından 

14 
Kolağası Dilâverzâde Hacı 

Edhem Efendi bin Emin 
Mütekâ‘idîni askeriyeden 

15 Mahmud Efendi bin Halid Efendi 
On birinci kolordu idare üçüncü şubesi 

birinci sınıf ketebesinden 

16 Mehmed oğlu Bektaş Çavuş 

Asâkir-i Şâhaneye mensup dokuzuncu 

Kafkas Fırkasının yirmi dokuzuncu 

alayı kumandanı Reşat Beyin emir 

çavuşu 

17 Miralay Mehmed Arif Bey  



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  271 
RTEÜİFD 

 

18 Muhsin oğlu Şükrü bin Arif 

Asakir-i Şahâneye mensup Topçu 

yirmi dokuzuncu alayın ikinci taburu 

efrâdından 

19 Mustafa bin Tahir bin Şerif 

Asâkiri Şahaneye mensup Topçu yirmi 

dokuzuncu alayın ikinci taburu 

efrâdından 

20 Mustafa Efendi ibn Süleyman 
Erzincan Merkez Bölüğü Jandarma Ser 

Çavuşu 

21 Mülazım Ahmed Ağa Mülazım 

22 
Mülazım İsmail Ağa ibn Halil bin 

Abdullah 

Dördüncü Ordu-yu Hümâyuna 

mensup Topçu yirmi altıncı alayın 

altıncı bölüğü mütekâ‘idîn-i 

askeriyeden 

23 Mülâzım-ı Evvel İbrahim Efendi 
Erzincan Mekteb-i Rüşdiye-i Askeriye 

mu‘allimlerinden 

24 Niyaz oğlu Salih bin Ömer 
Kafkas cephesine sevk olunan seksen 

altıncı alay ikinci tabur efrâdından 

25 Nuri Efendi ibn İbrahim Edhem Mülazım-ı Evvel 

26 
Pamukçuzade Halid Efendi ibn 

Ahmed ibn Hacı Mehmed 
Askeri depo çavuşluğundan mütekâ‘id 

27 
Ser-çavuş Abdullah Efendi ibn 

Miktad 
Başçavuş 

28 
Yoklamacı Mehmed Efendi ibn 

İbrahim 
Mütekaidin-i askeriyeden 

29 
Yoklamacızade Hamid Efendi ibn 

Ahmed bin Hacı Mehmed 
Mütekâ‘îdîn-i askeriyeden 

30 Yüzbaşı Halit Efendi 
Asker-i Şâhâneye mensup Kastamonu 

Jandarma Mektebi Müdürü 

31 Yüzbaşı Hasan Ağa Yüzbaşı 

32 Yüzbaşı Mehmed Yüzbaşı 



272  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

33 Yüzbaşı Mustafa Efendi Yüzbaşı 

34 Yüzbaşı Rüşdü Bey ibn Ahmed 
Erzincan Askeri Merkez Hastanesi 

Eczacısı 

35 Yüzbaşı Sıtkı Efendi ibn Tayyar 

bin Hacı Mehmed 

Erbaa Kazasında Ahz-i Asker Şubesi 

riyâsetinde müstahdem 

 

Tablo 4. Defterde Adı Geçen Diğer Görevliler 

 Görevli Adı Görevi 

1 Fevzi Efendi Erzincan Kadısı 

2 Bilal Efendi Erzincan Kadısı 

3 Tâhir Efendi Erzincan Kadısı 

4 Sabri Efendi Erzincan Kadısı 

5 
Hafız Ömer Lütfi Efendi ibn Bekir 

Sıtkı Efendi 
Mahkeme-i Şer‘iyye Baş Katibi 

6 Mehmed Nabi Bey 
Livâ Muhasebecisi ve Beytü’l-

mal Me’muru 

7 Vasıf Efendi Muhasebe Başkâtibi 

8 Hafız Ömer Efendi bin İbrahim Muhasebe-i Livâ Ketebesinden 

9 Mehmed Emin Efendi Erzincan Eytâm Müdürü 

10 İzzet Bey Erzincan Posta ve Telgraf 

Müdürü 

11 Abdurrahman Efendi ibn Muhyiddin Evkâf Tahsildarı 

12 Rifat Efendi ibn Mehmed 
Erzincan Aramaz Merkez 

Hastahane Kâtibi 

13 Hacı Tahir Efendi 
Erzincan Nufüs Kalemi 

Ketebesinden 

14 Mehmed Efendi ibnü’l-Hâc Rıza Bey Emlak-ı Emîriye Kâtibi 

15 el-Hac Hafız Ahmed Efendi Mahkeme-i Şer‘iye Kâtibi 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  273 
RTEÜİFD 

 

16 Hafız Mehmed Emin Efendi Mahkeme-i Şer‘iye Kâtibi 

17 
Semerci-oğullarından Hafız Veysi 

Efendi ibn Osman 
Mal Tahsildarları 

18 
Hafız Mehmed Halis Efendi ibn 

Ahmed Ağa 
Erzincan Evkaf Memuru 

19 Hafız Nazmi Efendi Telgraf Müvezzi’i 

20 
Mehmed Onbaşı ibn Abdulkadir bin 

Mehmed 
Belediye Odacısı 

21 Abbas Ağa ibn İbrahim Belediye Çavuşu 

22 Yunus Cemil Efendi ibn İbrahim Belediye A‘zası 

23 Tabib Refik Bey Tabip 

 

8. Gayr-ı Müslimlerin Durumu  

İncelediğimiz tarihe en yakın olarak Erzincan’da 1914 Yılı Resmi İstatistiklerine 

göre Müslüman, Ermeni, Rum, Protestan ve Süryanilerin nüfusunun sayı ve oranları 

kaynaklarımızda mevcuttur.34 Burada Rum, Protestan ve Süryanilerin sayılarının çok 

az olduğu görülecektir.  

Defterimizdeki kayıtlar incelendiğimizde Erzincan’da Müslüman ve gayr-ı 

müslimlerin aynı mahallelerde yaşadıkları görülmektedir. Gayr-ı müslimlerin de 

Osmanlı mahkemelerine başvurması bu ilişkilerin siciller aracılığıyla incelenmesine 

olanak sağlamaktadır. 

Erzincan C 55 nolu defterde (1916-1919 arası) veraset konulu 3 adet gayr-ı 

müslim (Ermeni vatandaşların açtıkları) dava bulunmakta, başka 2 davada da birer 

gayr-ı müslim vatandaşın ismi geçmektedir. 86 numaralı belgede “Teb‘a-i Devlet-i 

‘Aliyyenin Rum milletinden” 2 kişinin şahitliğine başvurulmuştur. Ayrıca 75 numaralı 

veraset davasında ise Ermeni katliamına değinilmektedir. 

Davalarda başlangıçta müştekinin ikameti ve hangi milletten olduğu belirtilerek 

davaya geçilir.  “Medine-i Erzincan’ın Gerek Gerek Mahallesinde sâkine zât-ı tarif-i şer‘ ile 

mu‘arrefe Teb‘â-ı Devlet-i ‘Aliyyenin Ermeni milletinden sahibe-i arzuhâl Yugaper Hatun 

veledet-i Makos Erzincan Livâ Mahkemesinde meclis-i şer‘i şerîf-i lâzimü’l-tevkîrde derûn-i 

                                                 
34   T.C. Genelkurmay Başkanlığı, Arşiv Belgeleriyle Ermeni Faaliyetleri 1914-1918 (Ankara: 

Genelkurmay ATASE ve Genelkurmay Denetleme Başkanlığı Yayınları, 2005), 629. 



274  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

arzuhâlde mezkûrü’l-ism olup kıbel-i şer‘den husûmeti re’y olunan…”35  diye 

başlamaktadır. 

Bu davalarda özet olarak; 72 numaralı kayıtta; Vahan Efendi, kendisine 

babasından miras kalan tarlanın Dursun Ağa’nın tasarrufunda olduğunu söyler. 

Veraset iddiasını iki Müslümanın şahitliği ile ispat eder. Mahallenin imam ve muhtarı 

da şahitleri tezkiye edince, Kadı da Vahan Efendi lehinde karar verir. 

86 numaralı kayıtta; Yugaper Hatun amcasından miras olarak kalan ev için 

davacı olur. Lehinde iki gayr-ı müslim vatandaş şahitlik eder. Kadı, evi kullanan 

Mustafa Usta’dan alınarak Yugaper Hatun’a iade edilmesi yönünde karar verir.  

120 numaralı kayıtta yine miras davasıyla ilgilidir. Kadı burada da iki gayr-ı 

müslimin şahitliği ile davacı Pars Hatun lehine karar verilir. 

126 numaralı tecdîd-i nikâh davasında aslen Kayserili olan Ermeni bir kadının 

Müslüman olarak Hâdiye ismini aldığı, 4 yıl evli kaldıktan sonra asıl dini olan 

hıristıyanlığa döndüğü ve bu sebepten nikahlarının geçersiz olduğu; kadının asıl 

dininde kalarak ve yeniden mehir belirlenerek nikahının yenilendiği anlatılmaktadır. 

Bu davadan müslümanların Ermeni gayr-ı müslim kadınlarla evlenebildikleri 

görülmektedir.  

67 numaralı davada ise; Suna bint-i Ali kocası Mahmut bin Hüseyin hayatta ve 

Mığîsı Karyesinde otururken 1917 yılında Ermenilerin köye baskın yaparak köy 

hayvanlarını yağmaladıklarını, yağmalanan mallar arasında şuan Hüseyin Ağa’nın 

elinde olan 1 baş siyah ineğinin de olduğunu iddia ederek mahkemeden bu ineğin 

kendisine iadesini talep etmiştir. Hüseyin Ağa ise kendisinin ineği Keşişoğlu Asrod 

nâmlı bir Ermeniden satın aldığını ve Asrod’a da Suna’nın ölen kocası Mahmud’un 

sattığını şahitlerle ifade etmesi neticesinde dava düşmüştür. Bu davada dikkat çeken 

husus yağma iddiasının mahkeme tarafından direkt reddedilmemesi ve ineğin 

durumunun incelenmesi yani Erzincan’ın Rus işgali esnasında Ermenilerin yağma 

gibi faaliyetleri yapabildikleridir. Fakat köy imamı ve azasının tezkiye ettiği şahitlerin 

beyanıyla bu ineğin yağmaya konu olmadığı belirlenmiştir.  

75 numaralı veraset davasında Ahmet Efendi babası Hacı Müştak Efendinin 

vefat ettiğini, sonrasında mirasçılar arasında bulunan babaannesi Nimet Hanım, 

kardeşi Ahmet Efendi ve kızkardeşi Rabia Hanım’ın Ermenilerin gerçekleştirdiği 

katliamda şehit olduğunu bildirerek (ba‘dehu ümmü mezbûre Nimet ve ibn mezbûr 

Abdullah ve bint-i mezbûre Rabia Ermenilerin îkâ‘ ettikleri katli‘âmda şehid olup) mirasın 

annesi diğer Nimet Hanım, kendisi, erkek kardeşi Bekir Efendi ve kızkardeşi Sıdıka 

Hanım arasında pay edilmesini talep etmiş, bu talep şahitlerin ifadeleriyle mahkeme 

                                                 
35    Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919), b.86. 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  275 
RTEÜİFD 

 

tarafından uygun bulunmuştur. Dava tarihi 3 Ekim 1918 dir. Katliamın tarihi tam 

olarak metinde bulunmamaktadır. Fakat katliamın varlığı mahkeme kayıtlarına bu 

şekilde yansımıştır.  

Bu belgelere dayanarak gayr-ı müslimlerin verasetle ilgili olarak şer‘i 

mahkemelere başvurdukları ve gayr-ı müslim şahit ve onları tezkiye eden kişilerin 

gayr-ı müslim olma durumunda da kabul gördükleri anlaşılmaktadır. İslam 

hukukuna göre genel kabul, gayr-ı müslimin Müslüman aleyhinde yaptığı şahitliğin 

geçersiz sayılmasıdır. Buna rağmen, Mahkeme tarafından; zaruret halinde bazı 

alimlerin bu şahitliği kabul etmesi görüşünün benimsenmesi, tüm vatandaşların 

kanun önünde eşitlik prensibine göre değerlendirildiğini göstermektedir. Bu üç 

davada da kadı mahkemeye başvuran gayr-ı müslim lehine karar vermiştir. Bu da 

gösteriyor ki Rusların bölgeyi terk etmesi ve Ermeni mezâliminden hemen sonra bile, 

gayr-ı müslimler haklarını rahatça arayabiliyor ve kanun önünde eşitlik prensibine 

göre muamele görüyorlardı. Bu davalar haricinde başka bir davanın olmaması da 

müslüman ve gayr-ı müslimler arasında münasebetlerin iyi olduğunu 

göstermektedir. 

Belgelerde dikkat çeken bir diğer konu da; Müslümanlar için “oğlu” manasına 

gelen “bin ve ibn” ile “kızı” manasına gelen “ibnet-i” ifadeleri kullanılırken, gayr-ı 

müslimlerin oğulları için “Veled-i”, kızları için ise “veledet-i” kelimelerinin 

kullanılmasıdır. 

Ayrıca kişilerin yaşadıkları yerler ifade edilirken, “ikamet eden” anlamında, 

Müslümanlar için “sakinlerinden” tabiri kullanılırken, gayr-ı müslimler için ise 

“mütemekkinlerinden” ifadesi kullanılmaktadır. 

Farklı tabirlere bir diğer örnek de Müslümanların bulunduğu davalarda 

mahkeme için; “meclis-i şer‘i şerîf-i enver” tabiri kullanılırken gayr-ı müslimler için 

mahkeme, “meclis-i şer‘-i hatîr vâcibü’t-tevkîr” tabiri ile ifade edilmiştir. Bu durum 

gayr-ı müslimlerin her ne kadar vatandaş olarak kabul edilse bile onlara farklı 

vesilelerle devlet otoritesinin hatırlatılması gerektiği düşüncesiyle açıklanabilir.36  

Belgelerden yine anlaşılıyor ki; Erzincan’da bulunan Rum Ekrek Mahallesi, Taşçı 

Mahallesi, Şeyh Çelebi Mahallesi, Gerek Gerek Mahallesi ve Yeni Mahalle’de Ermeni 

aileler bulunmaktadır.  

1919 tarihli davalarda ismi geçen Tebe’a-ı Ermeniyye’den birçok vatandaşın 

olması, 27 Mayıs 1915 Sevk ve İskan Kanunu (Tehcir Kanunu), Erzincan’ın Ruslar 

tarafından işgali ve 13 Şubat 1918’de kurtarılmasının ardından bölgede Ermeni 

                                                 
36  Nihat Fırat, Erzincan C 55 Nolu Şer’iyye Sicili ve Hukuki Değerlendirmesi (1916-1919)  (Erzincan: 

Erzincan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 70. 



276  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

vatandaşların varlıklarını devam ettirdiklerini göstermektedir. Sonrasında da bölgede 

etnik bir göç dalgasının yaşanmamış olması da halen Ermeni vatandaşların bölgede 

varlıklarını devam ettiklerini varsaymamıza neden olmaktadır. 

9. Kullanılan İsimler 

İslam dinine göre çocuğun anne baba üzerinde hakları vardır. Bu haklardan biri 

de çocuklara güzel isimlerin konmasıdır. Defterimize göre o dönemde Erzincan’da 

isim belirlemede Allah’ın sıfatları (Abdurrahman gibi), peygamber adları, sahabe 

isimleri ve kâmil insanların isimlerinin ağırlıkta olduğu görülmektedir.  

Dikkati çeken husus kadınların annesine değil de babasına izafetle 

tanımlanmalarıdır. Ayrıca erkeklerde kullanılan “el-hâcc”, “hâfız” gibi unvanlar 

kadınlar için kullanılmamıştır. Hâlbuki kadınlar arasından da bu özelliklere sahip 

olanların mevcudiyeti muhtemeldir. Ancak genel ahlak ve kültürel anlayış gereği bu 

tür unvanların kullanılmadığını söyleyebiliriz. 

Abdullah, Mehmed, Yûsuf, Osmân, Ali, Ömer, Süleymân, Mustafa, Mahmûd, 

Ahmed, Emîn, İbrâhîm, İsmâîl, Hasan, Hüseyn, Sâlih, Abdurrahmân,  Ârif sıklıkla 

kullanılan erkek isimleridir. Hadîce, Saliha, Â’işe, Fâtıma, Emîne, Nimet sıklıkla 

kullanılan kız isimleridir. Belgelerde çift isim kullanıldığı da olmuştur. Bu isimlerin 

Ahmed Mevlüt, Ömer Lütfi, Mehmed Nabi, Mehmed Halis, Yunus Cemil olduğu 

görülmüştür.  

Kullanılan isimler incelendiğinde, ad koymada günümüzle benzerlik gösterdiği 

görülmektedir. 

10. Defterde Adı Geçen Esnaf Grupları 

Defterde adı geçen esnaf grupları ise şunlardır: 

Kasap Esnafı, Çilingir Esnafı, Leblebici Esnafı, Fırıncı esnafı, Nalbant Esnafı, 

Terzi Esnafı, Bakkal Esnafı, Rençber Esnafı, Dülger Esnafı. Bunların dışında defterde 

bazı kimseler birtakım meslek adlarıyla birlikte zikredilmiştir. Bu durum, ilgili 

kimselerin atfedilen mesleği icra ettiklerini kesin bir şekilde ortaya koymamakla 

birlikte dönemin meslek ve meşguliyet alanları hakkında ipuçları vermektedir. İfade 

ettiğimiz meslek grupları şunlardır: Berber, demirci, çıracı, çoban, çaycı, değirmenci, 

yemenici, çörekçi kuşçu, semerci, kavukçu, keçeci, fındıkçı, katırcı, çizmeci, çarıkçı, 

mesci, papuşçu, mumcu, senetçi, bekmezci, ekmekçi, kuyumcu, aktar, kömürcü, 

pamukçu, hamal… 

 

 

 



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  277 
RTEÜİFD 

 

SONUÇ 

Osmanlı Devleti mahkemelerinde İslam Hukuku uygulanmıştır. İncelediğimiz 

bu defterde “İslam Hukukunun Belirleyiciliği” daha net anlaşılmaktadır. Bu durum,  

İslam Hukukunun pratik hayattaki uygulamalarını kavramamıza ve teorik yönünü 

daha iyi anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

Öncelikle defterde kayıtlı olan belgelerdeki konuların dönemin siyasi 

olaylarından etkilendiğini söylemek mümkündür. I. Dünya Savaşında Erzincan halkı 

da savaşın olumsuz tesirlerinden etkilenmiş ve çok sayıda ölüm olmuştur.  Tekâlif-i 

Harbiye Kapsamında verilen mallar, vârisler tarafından talep edilmekte, şehîden vefat 

edenlerin miras taksimi belgelerde görülmektedir. Erzincan’da savaşın olumsuz 

tesirleriyle çok sayıda ölümün olması ilgili deftere de yansımış ve belgelerin üçte 

birini veraset davaları oluşturmuştur. 

Belgelerde ikinci önceliğe sahip olanlar aile kurumuyla ilgili olanlardır. Bu 

konuyla ilgili belgelerden aile kurumunun oluşması ve işleyişi hakkında elde 

ettiğimiz sonuçlara göre Osmanlı toplumunda esas olan ailenin korunması ve 

devamlılığının sağlanmasıdır. Ayrıca kadın ve çocukların haklarının hukuki koruma 

altına alındığı da gözlemlenmektedir. Kadının birçok hakka sahip olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Vefat eden kişinin çocuklarından reşit olmayanlar varsa reşit olana değin, babası 

veya annesinden miras kalan mallarının idaresine, o kişinin ailesinden veya 

mahallesinden uygun birisi vasi olarak tayin edilmiştir. 

Aile kurumunun oluşması ve işleyişi hakkında elde ettiğimiz sonuçlara göre 

Osmanlı toplumunda esas olan ailenin korunması ve devamlılığının sağlanmasıdır. 

Ayrıca kadın ve çocukların haklarının hukuki koruma altına alındığı da 

gözlemlenmektedir.  

Defterimizde Kadı’nın nikah akdini tescil ettiği sadece bir kayıt vardır. Buradan 

hareketle incelediğimiz dönemde nikah işini daha çok imamların yaparak, tescil 

ettiğini söyleyebiliriz. Kadı’nın nikah akdi konusunda imama yetki vermesi, bu 

uygulamanın günümüzde yanlış bir şekilde anlaşılmasına sebep olmuştur.  

Defterimizde çok eşliliğin görülmesi ile ilgili sadece iki belgenin olması da 

gösteriyor ki; her ne kadar erkeğin birden fazla eşle evlenmesi mümkün ise de ilgili 

tarihlerde Erzincan’da bu durum hoş karşılanmamış ve yaygınlaşmamıştır. 

Mahkeme kayıtları Erzincan’da incelenen zamanın devlet görevlileri hakkında 

bize bilgi vermiş, mahkemeye intikal eden davalarda ilgili kişilerin yaşadığı yerlerin 

imam ve muhtarları tam olarak tespit edilebilmiştir. Ayrıca şahitlerin mesleklerinin 

de zikredilmesi dönemin meslek gruplarını tespit edebilmemize fırsat vermiştir. 



278  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

Devlet görevlilerinin bu çalışmayla tespit edilmesiyle araştırmamız, bu konuda 

yapılacak araştırmalar için önemli bir kaynak vazifesi görecektir.  

Erzincan’da müslümanlar ile gayr-ı müslim tebaadan olan Ermenilerin bir arada 

yaşadıkları görülmüştür. Gayr-ı müslimlerle Müslümanlar arasında alacak-verecek 

içerikli 3 dava dışında önemli bir olayın olmaması, dini kimliği farklı olan insanların 

bir arada mutlu ve huzurlu yaşadıklarını göstermektedir. Gayr-ı müslimler şer‘i 

hukuka göre işleyen Osmanlı mahkemelerinde kendi haklarını sonuna kadar 

arayabilmişlerdir. 

Fakat gayr-ı müslim davalarında farklı tabirlerin kullanılması (Müslümanların 

bulunduğu davalarda mahkeme için; “meclis-i şer‘i şerîf-i enver” tabiri kullanılırken 

gayr-ı müslimler için mahkeme, “meclis-i şer‘-i hatîr vâcibü’t-tevkîr” tabiri 

kullanılması gibi) gayr-ı müslimlerin her ne kadar vatandaş olarak kabul edilse bile 

onlara farklı vesilelerle devlet otoritesinin hatırlatılması gerektiği düşüncesiyle 

açıklanabilir. 

Belgelerden yine anlaşılıyor ki; Erzincan’da bulunan Rum Ekrek Mahallesi, Taşçı 

Mahallesi, Şeyh Çelebi Mahallesi, Gerek Gerek Mahallesi ve Yeni Mahalle’de Ermeni 

aileler bulunmaktadır. Sonrasında da bölgede etnik bir göç dalgasının yaşanmamış 

olması da halen Ermeni vatandaşların bölgede varlıklarını devam ettiklerini 

varsaymamıza neden olmaktadır.   

Defterde vakıf ve tevliyet konusuyla ilgili 3 kayıt bulunmaktadır. Bu belgelerden 

vakıfların hangi amaçla kurulduğu, bu amaç için nelerin vakfedildiğini ve o zaman 

dilimindeki vakıf yöneticilerini belirleme imkânı bulmaktayız.  

Defterimizde yüz kızartıcı veya toplum düzenini bozan suçları konu edinen 

belgeler bulunmamaktadır. Bu durum dönemin toplum yapısı hakkında, genel ahlak 

ve toplum düzenine uyulduğu sonucunu çıkarmamıza yardımcı olmaktadır. 

Bu çalışmanın Osmanlı Devleti’nin son dönemlerindeki Erzincan’ın sosyal ve 

kültürel hayatını ortaya çıkarmada katkı sağlayacağını ummaktayız.  



NİHAT FIRAT & BİNALİ KOÇOĞLU  279 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Acar, H. İbrahim. “Tefrik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2011. 

Akgündüz, Ahmet. Şer’iyye Sicilleri. İstanbul: Türk Dünyası Araştırma Vakfı 

Yayınları, 1988. 

Aktan, Hamza. “Miras”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2005. 

Apaydın, Yunus. “Nikâh Akdinin Mahiyeti ve İmam Nikahı Uygulaması”. Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 9 (2000), 371-380. 

Apaydın, Yunus. “Şahit”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

Atar, Fahrettin. “Nikah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2007. 

Bardakoğlu, Ali. “Vesâyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2013. 

Erbay, Celal. “Nafaka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2006. 

Fırat, Nihat. Erzincan C 55 Nolu Şer’iyye Sicili ve Hukuki Değerlendirmesi (1916-1919). 

Erzincan: Erzincan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2017. 

Günay, Hacı Mehmet. “Vakıf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012. 

Gümüş, Nebi - Erkan, Ümit. “Osmanlının Son Döneminde Rize’de Sosyal Hayat 

(1911-1913)”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/2 

(Aralık 2012), 27-53. 

Kazıcı, Ziya. İslam Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1999. 

Kemali, Ali. Erzincan. Resimli Ay Matbaası, 1932. 

Köse, Saffet. “Aile Hukuku", İslam Hukuku El Kitabı, ed. Talip Türcan. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2013. 

Özmel, İsmail. “Kayyım”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2002. 



280  Osmanlı’nın Son Döneminde Erzincan’da Sosyal Hayat (1916-1919) 
RTEÜİFD 
 

T.C. Genelkurmay Başkanlığı. Arşiv Belgeleriyle Ermeni Faaliyetleri 1914-1918. I. Cilt. 

Ankara: Genelkurmay ATASE ve Genelkurmay Denetleme Başkanlığı Yayınları, 

2005. 

Erzincan Şer’iyye Sicil Defteri (1916-1919). Ankara Milli Kütüphane Arşivi, 06 Mil Yz C 

55. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Araştırma Makalesi /Research Article                                                                       İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 281-301 
Geliş Tarihi:13/04/2022-Kabul Tarihi:29/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1101880 

Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın 
Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi* 

Mustafa MOLLAİBRAHİMOĞLU** İhsan ARSLAN*** 

Atıf/Cite as: Mollaibrahimoğlu, Mustafa-Arslan, İhsan. “Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı 

Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 21 (2022), 281-301. 

Öz: Haçlı Seferleri ilk olarak Filistin merkezli olmak üzere Doğu Akdeniz’de 

cereyan etmiştir. Ancak II. Haçlı Seferi’nin başarısızlığa uğraması ve Suriye ve 

çevresinde Zengî hâkimiyetinin güçlenmesiyle Haçlılar Mısır’a yönelmişlerdir. 

Filistin ve Suriye’de siyasî durumun Haçlılar aleyhine değişmesinin yanında 

Mısır’da hüküm süren Fâtımî Halifeliği’nin son derece karmaşık bir sürece 

girmesi de Kudüs Haçlı Krallığı için bölgeyi daha cazip hale getirmişti. Bunun 

yanında, Fâtımîlerin devrik veziri Şâver b. Mücîr’in yardım talebi sebebiyle 

Zengî Atabeyliği bu bölgede tasarrufta bulunma imkânı elde etmiştir.  

Bu çalışmada, Fâtımî Halifeliği’nin içinde bulunduğu siyasî krizden başlayarak 

Haçlılar’ın Askalân’ı zaptı incelenecektir. Ayrıca Zengîler’le Kudüs Haçlı 

Krallığı arasında yaklaşık on yıllık bir dönemi kapsayan Mısır’da hâkimiyet 

kurma mücadelesi ele alınacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Mısır, Fâtımî Halifeliği, Zengî Atabeyliği, Kudüs Haçlı 

Krallığı, Nûreddîn, Amaury, Şîrkûh, Şâver 

 

The Struggle of the Zangid Dynasty and the Crusader Kingdom 

of Jerusalem over Egypt 

Abstract: The Crusades took place in the Eastern Mediterranean, primarily in 

Palestine. However, because of the failure of the II. Crusade and gaining Zangids 

authority over Syria and its surroundings, the Crusaders turned to Egypt. In 

addition to the change in the political situation in Palestine and Syria against the 

                                                 
* Bu çalışma, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nde Prof. Dr. İhsan 

ARSLAN danışmanlığında Mustafa MOLLAİBRAHİMOĞLU tarafından hazırlanan yüksek lisans 

tezinden üretilmiştir. 
**  Diyanet İşleri Başkanlığı, Rize, Türkiye, mollaibrahimoglumustafa.61@gmail.com,  

ORCID: www.orcid.org/ 0000-0002-7528-7064 
***  Prof, Dr., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Rize, Türkiye, ihsan.arslan@erdogan.edu.tr,  

ORCID: www.orcid.org/ 0000-0003-4790-0711 



282 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

Crusaders and the fact that the Fatimid Caliphate, which ruled in Egypt, entered 

into an extremely complex process, made the region more attractive for the 

Crusader Kingdom of Jerusalem. On the other side, Zangids had the opportunity 

to intervene in this region due to Shawar ibn Mujir's request for help, the 

overthrown vizier of the Fatimids. 

In this study, starting from the political crisis of the Fatimid Caliphate, the 

Crusaders' conquest of Ascalon will be reviewed. In addition, the struggle to 

establish dominance in Egypt, covering a period of about ten years, between the 

Zangids and the Crusader Kingdom of Jerusalem will be discussed. 

Keywords: Egypt, Fatimid Caliphate, Zangids, Crusader Kingdom of Jerusalem, 

Nureddin, Amaury, Sherkuh, Shaver 

 

 زنكي ومملكة القدس الصليبية على مصر دولة آل صراع

لا إ، فلسطينالأولى في شرق البحر الأبيض المتوسط، متمركزة في  للمرة: وقعت الحروب الصليبية ملخص

إنّ  حيطها.زنكي على سوريا وم آل فشل الحملة الصليبية الثانية، وسيطرةبعد  الصلبيين اتجهوا نحو مصر أن

اطمية، التغيير في الموقف السياسي في فلسطين وسوريا ضد الصليبيين بالإضافة إلى انخراط الخلافة الف

انب آخر، كمة في مصر، في مرحلة معقدّة للغاية زاد أطماع مملكة القدس الصليبية في المنطقة. ومن جالحا

لفاطمي وجدت دولة آل زنكي فرصة لاستغلال الوضع في المنطقة بمناسبة استنجاد شاور بن مجير، الوزير ا

 المخلوع. 

الإضافة إلى السياسية للخلافة الفاطمية بسيطرة الصليبيين على عسقلان بدءا من الازمة  يتناول هذا البحث،

 .حوالي عشر سنواتاستمر الذي ، مصرالحكم بين دولة آل زنكي ومملك فلسطين الصليبية على  صراع

ور الدين ، ن، مملكة القدس الصليبية ،  دولة آل زنكي مصر، الخلافة الفاطمية،: الكلمات المفتاحية

عموري، شيركوه، 

شاور

  

 

GİRİŞ 

Haçlı Seferleri, arka planı itibariyle teolojik, siyasî, sosyo-ekonomik vs. birçok 

sebebi barındıran askerî seferlerdir. Bu seferler, çoğunlukla Doğu Akdeniz ve Mısır 

üzerine olmuştur. İlk iki Haçlı Seferi’nin gerçekleştiği bölge Doğu Akdeniz iken, 

zaman ve zeminin sürüklediği konjonktüre bağlı olarak bu seferler yönünü Mısır 

üzerine çevirmiştir. Başlangıçta Haçlı Seferleri’ni meydana getiren sebep ve şartlardan 

bağımsız olarak Suriye ve çevresinde değişen siyasî durum, Haçlı Seferleri’nin de 

istikametine yön vermiştir. Avrupa’dan gelen bu güçlü dalga karşısında hazırlıksız 

yakalanan Müslümanlar, zamanla Suriye ve çevresinde durumu lehlerine çevirmiş ve 

bu bölgedeki Haçlı ilerleyişini durdurmuştur. Ayrıca Suriye ve çevresinde siyasî 

bütünlüğünü Zengî Atabeyliği liderliğinde sağlayan Müslümanlar, Kudüs Haçlı 

Krallığı’nı ve Haçlı kontluklarını Doğu Akdeniz sahillerine sıkıştırmıştır. 

Hristiyanlarca büyük beklenti duyulan II. Haçlı Seferi’nin başarısızlığa uğratılmasıyla 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  283 
RTEÜİFD 

 

Müslümanlar Doğu Akdeniz’de psikolojik ve askerî üstünlüğü de büyük ölçüde ele 

geçirmiştir.1  

Kudüs Haçlı Krallığı, Doğu Akdeniz’deki durumun da etkisiyle yeni bir politika 

geliştirme yoluna gitti. Bu noktada Mısır’da hüküm süren Fâtımî Halifeliği içinde 

bulunduğu derin siyasî kriz ortamında Kudüs Haçlı Krallığı için cazip imkanlar 

sunmaktaydı. Bu minvalde gerek bulunduğu stratejik mevki gerekse Mısır üzerine 

yapılacak muhtemel harekatlar için uygun bir konumda olan Askalân, Kudüs Haçlı 

Krallığı için ideal bir hedef konumuna geldi. Uzunca bir süredir Fâtımî idaresinde 

bulunan bu şehir I. Haçlı Seferi’nin başarıyla nihayete ermesinin hemen ardından 

Fâtımîlerce Kudüs üzerine düzenlenen akınlar için hayatî bir önem kazanmıştı. Vezir 

el-Efdal b. Bedr Cemâlî (öl.1121) döneminde Fâtımîler Askalân üzerinden Kudüs 

üzerine birçok sefer düzenlemiş ancak bu seferlerden istedikleri sonucu elde 

edememişlerdi.2 

Düzenledikleri bu seferlerde Kudüs’ü tekrar kendi idareleri altına almaya 

muvaffak olamayan Fâtımîler, Vezir el-Efdal b. Bedr Cemâlî’nin katli sonrası güçlü 

bir idareden yoksun kalmıştı. Bu sebeple Filistin üzerine aksiyon alma şansını büyük 

ölçüde yitirmiş ve çoğunlukla savunma pozisyonunda kalmıştı. Bu noktada Askalân 

şehri, Fâtımîler için Mısır savunmasında son derece kritik bir konuma gelmişti. 

Seferlerin başlangıcında, Kudüs Haçlı Krallığı açısından teolojik bir anlam ifade 

etmeyen Mısır, Fâtımîlerin içinde bulunduğu karmaşadan dolayı Haçlılara büyük 

fırsatlar sunmaktaydı. Bu noktada Mısır’a giden yolda Askalân öncelikli hedef 

olmuştu.3 

Doğu Akdeniz’de genel durum bu şekildeyken Fâtımî idaresindeki Mısır, 

uzunca bir süreden beri merkezî bir otoriteden yoksundu. Sık sık vezirlerin sebep 

olduğu idari krizler ve çatışmalar devleti yıpratmaktaydı. Fâtımî halifeleri Mısır’da 

yaşanan bu karmaşa ve huzursuzluğun önüne geçme noktasında zayıf konumları 

sebebiyle bu sıkıntılı durumu gidermeye muktedir değillerdi. Mezhepsel açıdan Şiî-

                                                 
1  Sevtap Gölgesiz Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı Siyasî Tarihi (1099-1187) (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 2020), 213; Ramazan Şeşen, Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi (İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 

2018), 60. 
2  İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl, çev. Onur Özatağ (İstanbul: Türkiye İş Bankası, 2015), 21; Aydın 

Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri (İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2008), 173; Steven Runciman, 

Haçlı Seferleri Tarihi, çev. Fikret Işıltan (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2018), II/74. 
3  Serkan Özer, ‘‘Haçlılar, Askalân Şehrini Zaptı’’, Tarih Araştırmaları Dergisi 34/58 (2015): 525; 

Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 222. 



284 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

Sünnî çekişmesinin de mevcut olduğu Fâtımîlerde ordunun çeşitli etnik unsurlardan 

meydana gelmesi karşılaşılan önemli sorunlardan bir diğeriydi.4 

Halife Müstansir-Billâh’ın (1036-1094) hükümdarlığı döneminde vezirlik 

makamında bulunan Bedr el-Cemâlî (öl.1094) ile Fâtımîlerde süre gelen istikrar,5 

vezirin oğlu el-Efdal döneminde de devam etmiştir. Bu dönemde yükselen Selçuklu 

tehdidinde,6 Müstansir-Billâh sonrası Müsta’lî-Billâh (1094-1101) ile Nizâr (öl.1095) 

arasında meydana gelen mezhebî çatışmalar7 ve Doğu Akdeniz’in hemen hemen 

bütününü ele geçiren Haçlılar karşısında Fâtımîler, ciddi sınavlar vermişti.8 

Selçukluları ve Haçlıları Sînâ yarımadasının doğusunda tutabilen Fâtımîler, Müsta’lî-

Billâh-Nizâr çekişmesinde Vezir el-Efdal b. Bedr Cemâlî’nin gayretleri sonucu iç 

bütünlüğünü büyük ölçüde korumayı başarmıştı.9 

el-Efdal b. Bedr Cemâlî’nin 1121 yılında Halife Âmir-Biahkâmillâh’ın (1101-

1130) tertiplediği bir komplo sonucu katledilmesinin ardından Fâtımîler geçmişe 

nazaran güçlü vezirlerden mahrum kalmış, merkezî yönetimde sürekli problemler 

yaşamıştı.10 Hâfız-Lidînillâh (1131-1149) dönemine kadar merkezî yönetim 

problemlerini baskılayan Fâtımîler, bu dönemle beraber çok daha büyük sıkıntılarla 

karşı karşıya kalmıştı. Bu dönem içerisinde Yânis, Behrâm ve Rıdvân b. Velahşî gibi 

vezirlerin ortaya çıkması ve bunların zamanla güç kazanmaları süreç içerisinde 

                                                 
4  Nihat Yazılıtaş, ‘‘Fâtımî Ordusunu Meydana Getiren Etnik Unsurlar’’, Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi 18 (2005): 209; Eymen Fuâd Seyyid, ‘‘Fâtımîler’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Erişim 20 Aralık 2021). 
5  Abdülkerim Özaydın, ‘‘Müstansır-Billâh el-Fâtımî’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Erişim 20 Aralık 2021); Abdülkerim Özaydın, ‘‘Bedr el-Cemâlî’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Erişim 20 Aralık 2021); Mehmet Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler 

(Adana: Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 57. 
6  Marina Atila, XI.-XII Yüzyıllar (1055-1171) Arasında Selçuklu-Fatımî İlişkileri (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktara Tezi, 1996), 78; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, çev. 

Beşir Eryarsoy vd. (İstanbul: Ocak Yayıncılık, 2016), 8/286; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı 

Vezirler, 72; Michael Brett, Fâtımî İmparatorluğu, çev. Fatih Yücel (İstanbul: Kronik Kitap, 2021), 308. 
7  Atila, Selçuklu-Fatımî İlişkileri, 78; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 8/384; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 

324; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 66. 
8  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 8/420; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 74; Brett, 

Fâtımî İmparatorluğu, 330. 
9  Abdülkerim Özaydın, ‘‘Efdal b. Bedr el-Cemâlî’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 

20 Aralım 2021); Fâtımî Halifliği’nin Bedr Cemâlî ve el-Efdal dönemindeki istikrarı ve bu iki 

dönemdeki yönetim başarısı, 17. asırda Osmanlı İmparatorlunda başarılı bir sadrazamlık görevini 

yöneten Köprülülere benzetilebilir. Köprülü Mehmed ve oğlu Fazıl Ahmed Paşalar, duraklama 

dönemine giren imparatorlukta çok sayıda reforma imza atmış ve devletin kalkınmasında büyük 

katkı sağlamışlardır. Bk. Mücteba İlgürel, ‘‘Köprülü Mehmed Paşa’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Erişim 20 Aralık 2021). 
10  İbn Kalânisî, el-Efdal’in katli konusunda Bâtınî iddiasını reddedip vezirin öldürülmesinden Halife 

Âmir-Biahkâmillâh’ı sorumlu tutar. Maktül vezir hakkında da son derece müspet ifadeler 

kullanır. Bk. İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl, 84; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/22; Abdülkerim 

Özaydın, ‘‘Âmir-Biahkâmillâh’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 22 Aralık 2021). 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  285 
RTEÜİFD 

 

birbirlerini tasfiye etmelerini doğurmuştu.11 Vezir Behrâm döneminde Fâtımî 

bürokrasisinde Ermeni nüfuzu son derece artmış ve kadrolaşma diğer güç odakları 

nazarında hoşnutsuzluğa yol açmıştı. Bu durum beraberinde iç çatışmayı getirmiş ve 

çeşitli kademelerde tasfiyelere sebep olmuştu. Bu dönemde öne çıkan problemlerden 

bir diğeri de kardeşinin veliaht tayin edilmesine karşı harekete geçen Hâfız’ın oğlu 

Hasan’ın isyanıydı. Bu isyan süreci oldukça kanlı geçmiş ve çok sayıda insan bu 

isyana bağlı olaylarda hayatını kaybetmişti.12 

1. Fâtımî Halifeliği’nin Gerileme Dönemine Girmesi: Zâfir-Biemrillâh ve 

Fâiz-Binasrillâh Dönemleri 

Zâfir-Biemrillâh (1149-1154) döneminde gerek vezirler arası çekişmeler gerekse 

Askalân’ın Kudüs Haçlı Krallığı tarafından zapt edilmesi Fâtımî Halifeliği’nin 

gerileme evresine girdiğinin en belirgin nişanelerinden kabul edilmektedir. ez-Zâfir 

ile başlayıp Fâiz-Binasrillâh (1154-1160) ile devam eden bu dönemde Fâtımîler, kendi 

bünyesinde çözülmeler ve Askalân’ın kaybına bağlı olarak varlık noktasında sıkıntılı 

bir döneme girmiştir. Yine bu dönemde Fâtımîler Zengîlerle ittifak arayışına 

girmişlerdir.13 

1.1. Zâfir-Biemrillâh Dönemi Fâtımîler 

Ekim 1149’da hilâfete gelen Zâfir-Biemrillâh, iktidarının başlarında vezirlik 

makamına Ebü’l-Feth Selîm b. Mesâl’i tayin etti. Bu atamaya karşı çıkan 

İskenderiye’nin sünnî valisi Ebü’l-Hasan Ali b. Sellâr, bu atamadan kısa süre sonra 

Kahire’ye yürüyerek halifeden hil’at aldı ve vezirliğe yükseldi.14 Bu durumdan 

rahatsız olan ibn Mesâl, İbnü’s-Sellâr’ın üzerine birlik gönderdi. İbn Mesâl, her ne 

kadar gönderilen bu birlikler karşısında mağlup olsa da daha sonra üvey oğlu Abbas 

b. Ebü’l-Fütûh ve Talâi’ b. Rüzzîk’i karşı bir hamle olarak göndererek ibn Mesâl’i 

mağlup edip öldürttü (1150).15 En güçlü rakibini bertaraf eden İbnü’s-Sellâr, devlet 

içerisinde arzu ettiği şekilde inisiyatif alırken Haçlıların idaresinde bulunan Doğu 

Akdeniz’in kıyı şehirleri olan Akkâ, Yafa, Sayda, Trablus ve Beyrut üzerine yağma 

akınları düzenledi. Üsâme b. Munkız’ın aracılığıyla Nûreddîn Zengî (1146-1174) ile 

                                                 
11  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/130; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 382; Ahmet Güner, ‘‘Hâfız-

Lidînillâh’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 22 Aralık 2021); Şimşek, Fâtımî 

Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 103. 
12  Güner, ‘‘Hâfız-Lidînillâh’’; Seyyid, ‘‘Fâtımîler’’; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 

107. Serkan Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri (1098-1171) (Ankara: T.C. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015), 128. 
13  Cengiz Tomar, ‘‘Tala’ b. Rüzzîk’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 22 Aralık 2021). 
14  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/203; Murat Öztürk, ‘‘Zâfir-Biemrillâh’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Erişim 28 Aralık 2021). 
15  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/204; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 111. 



286 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

de ittifak girişimlerinde bulunan İbnü’s-Sellâr, bundan istediği sonucu elde 

edemedi.16  

İbnü’s-Sellâr, Nisan 1153 yılında Haçlılar’ın Askalân üzerine giriştikleri 

faaliyetlere karşı üvey oğlu Abbas ve Fâtımî emiri Dırgâm b. Âmir’i Haçlılar üzerine 

gönderdi. Bu arada, Askalân üzerine gönderilen birlikte yer alan Üsâme b. Munkız’ın 

da kışkırtmasıyla Abbas, oğlu Nâsr’ı Halife ez-Zâfir’e gönderdi. Halifenin yakın 

arkadaşı olan Nâsr, ez-Zâfir’i ikna ederek İbnü’s-Sellâr’ı öldürdü.17 Bu süreç içerisinde 

Kudüs Haçlı Krallığı, uzun süren muhasaradan sonra Ağustos 1153’te Askalân’ı zapt 

etmeyi başardı.18  

Halife Zâfir-Biemrillâh, İbnü’s-Sellâr sonrası vezirlik makamına gelen Abbas’tan 

zamanla rahatsızlık duymaya başlamıştı. Yakın ilişki içerisinde bulunduğu Nasr’a 

vezirlik makamı karşılığında babası Abbas’ı öldürülmesini teklif ettiyse de Abbas’ın 

erken davranmasıyla bu komplo başarısız oldu. Bunun üzerine halifeye karşı bir 

komplo düzenleyen Abbas, oğlu Nasr aracılığıyla Zâfir-Biemrillâh’ı öldürttü.19 Abbas, 

suikastın ardından Zâfir’in çocuk yaştaki kardeşleri Yûsuf ve Cibrîl’i halifenin 

katledilmesinden sorumlu tuturak öldürttü. Üsâme b. Munkız’ın da şahit olduğu bu 

olay, orada bulunanlar nazarında dehşet uyandırmıştı.20 

1.2. Askalân’ın Kudüs Haçlı Krallığı Tarafından İşgali 

Kudüs’ün batısında bulunan Askalân, Fâtımîler açısından önemli bir lojistik ve 

harekât üssü konumundayken Haçlılar açısından da ele geçirilmesi elzem bir şehirdi. 

Vezir el-Efdal döneminde Filistin üzerine icra edilen seferlerin harekât merkezî olan 

bu şehir, Fâtımîlerin gerileme döneminde de önemini halen korumaktaydı. 

                                                 
16  Üsame ibn Munkız, Kitâbu’-l İ’tibâr, çev. Yusuf Ziya Cömert (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2018), 

35. 
17  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/235; İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl, 186; Runciman, Haçlı Seferleri 

Tarihi, II/305; İbn Munkız, Kitâbu’-l İ’tibâr, 44. 
18  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/238; Aydın Usta, Haçlı Seferlerinde Kuşatma (İstanbul: Yeditepe 

Yayınevi, 2015), 153. 
19  İbn Munkız, Kitâbu’-l İ’tibâr, 45; Öztürk, ‘‘Zâfir-Biemrillâh’’; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı 

Vezirler, 112; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 131. 
20  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/241; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 113; Brett, 

Fâtımî İmparatorluğu, 396; ‘‘Yanımdakilerden bir Ermeni’ye ‘‘bak bakalım kimi öldürüyorlar’’ 

dedim. Gitmesiyle dönmesi bir oldu ve şöyle dedi: Bu adamlar Müslüman olamazlar! 

Öldürdükleri adam efendim Ebu’l-Emane (Emîr Cibril’i kastediyor). Birisi onun karnını yardı ve 

bağırsaklarını dışarı döktü!’’ Sonra Abbas, Yusuf’un kanlar içindeki başının koltuğunun altında 

tuttuğu halde, Yusuf’u sürükleyerek çıktı. Kanlar Abbas’ın kılıcının açtığı yaradan akıyordu. 

Zâfir’in kardeşinin oğlu Ebu’l-Beka da Nasr ibn Abbas’ın peşisıra getirildi. İkisi de sarayın 

içindeki bir odaya götürülerek öldürüldüler. Bütün bunlar, sarayın içinde hepsi çekilmiş bin kadar 

kılıç olduğu halde vaki oldu. O gün yaşadığım en kötü günlerden biriydi. Allah (Subhanehu) ve 

bütün yarattıkları tarafından lanetlenen iğrenç bir zulüm işlenmişti o gün. Bk, İbn Munkız, 

Kitâbu’-l İ’tibâr, 48. 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  287 
RTEÜİFD 

 

Fâtımîlerin içinde bulunduğu durum itibariyle Askalân üzerinden Kudüs üzerine 

ciddi bir tehdit söz konusu değilse de Haçlıların Mısır üzerine muhtemel seferleri için 

bu şehir uygun bir konumdaydı.21 

Haçlılar, Kudüs Haçlı Kralı Foulque (Fulk) (1131-1143) döneminden başlayarak 

Askalân çevresinde kaleler inşa etmeye başlamışlardı. Bu doğrultuda Beersheba 

(Birüssebi) ve İbelin’de kaleler yapıldı. Yine bu kapsamda Gazze şehri yeniden tamir 

edilerek Tapınak Şövalyelerinin idaresine verildi. Bu şekilde Askalân çevresinde 

kontrol ve denetimi arttıran Haçlılar, muhtemel bir kuşatma sırasında daha hazırlıklı 

hale gelmişlerdi.22 

Haçlıların Askalân üzerinde beklediği fırsat Zâfir-Biemrillâh döneminde ortaya 

çıktı. Fâtımîler içerisindeki iç sorunlardan ve Nûreddîn Zengî’nin Dımaşk meselesiyle 

meşgul olmasından istifade eden III. Baudouin (1143-1163) Askalân’ı kuşatmaya aldı. 

Kudüs Krallığı şehri karadan kuşatırken Sayda hâkimi Gerard on beş parçadan 

müteşekkil bir donanmayla denizden muhasaraya başladı. Kuşatma devam ederken 

gerek Kudüs’ten gerekse hac için gelenlerden sağlanan katılımla kuşatmacılar 

güçlenirken şehir garnizonu günden güne güç kaybetmeye başladı.23 

Kuşatmanın ancak beşinci ayında Vezir İbn Sellâr’ın meydana getirdiği Fâtımî 

donanması Askalân önlerine gelerek muhasarayı denizden kırdı. Fâtımî 

donanmasının bu hareketi müdafilerde büyük sevinç yaratsa da karadan gelmesi 

beklenen ordunun Askalân’a ulaşamaması sebebiyle bu sevinç kısa sürdü.24  

Kuşatmanın devamındaki günlerde yeni takviyeler de alan Haçlılar inşa ettikleri 

kulelerle şehri almaya çalıştılar. Haçlıların bu hareketine karşı kuleleri yakmayı 

başaran Askalân garnizonu, ateşin rüzgâr sebebiyle ters yöne esmesi üzerine zor 

durumda kaldılar. Çıkan yangına bağlı olarak surlarda gedik açıldı.  Ancak tapınak 

şövalyelerinin disiplinlerini kaybedip yağmaya girişmeleri, Haçlı hücumunun 

başarısız olmasına sebep oldu. Çok sayıda tapınakçı öldürülürken şehre yapılan 

taarruz da geri püskürtüldü.25 

                                                 
21  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 8/500; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 222; Usta, Haçlı Seferlerinde 

Kuşatma, 149; Malcolm Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, çev. Doğan Mert Demir (İstanbul: Kronik 

Kitap, 2021), 296; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 86; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 

134. 
22  Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 223; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 376; Usta, Haçlı Seferlerinde Kuşatma, 

150; İbn Munkız, Kitâbu’-l İ’tibâr, 35; Özer, ‘‘Haçlılar, Askalân Şehrini Zaptı’’, 531. 
23  Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 224. 
24  İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl, 187; Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, 297; Willermus Tyrensis, Haçlı 

Kroniği III, çev. Ergin Ayan (İstanbul: Kronik Kitap, 2019), 87; Murat Öztürk, Fâtımîler’in Deniz 

Gücü Ve Akdeniz Hâkimiyeti (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2012), 153. 
25  Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 91; Usta, Haçlı Seferlerinde Kuşatma, 152; Özer, ‘‘Haçlılar, ‘‘Askalân 

Şehrini Zaptı’’, 536. 



288 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

Günden güne çetin muhasara karşısında şehri savunan garnizon, ihtiyaç 

duyulan askerî ve lojistik yardımdan mahrum kalmaları sebebiyle art arda yapılan 

hücumlardan sonra direncini kaybedip Ağustos 1153’te eman yoluyla Haçlılara teslim 

oldu. Askalân’ın aylarca süren kuşatmadan sonra teslim olmasıyla Kudüs Haçlı 

Krallığı, Mısır üzerine yapılacak seferlerde karadan ve denizden önemli bir ikmal 

merkezî elde etmiş oldu.26 

Zengî Atabeyliği, Haçlıların Askalân üzerindeki faaliyetleri sırasında Dımaşk 

meselesiyle meşgul oldukları için Fâtımî veziri İbnü’s-Sellâr’ın yardım çağrılarına 

gereken şekilde cevap veremedi. Ancak Nûreddîn vezirin yardım talebi için 

gönderdiği Üsâme b. Munkız’ın Askalân’a asker toplamasına müsaade etti.27 

1.3. Fâiz-Binasrillâh Döneminde Fâtımîler  

Vezir Abbas, katledilen halifenin yerine onun küçük yaştaki oğlu Ebü’l-Kâsım 

Îsâ’yı Fâiz-Binasrillâh lakabıyla halifelik makamına getirdi (1154). Çocuk yaşta tahta 

çıkartılan Fâiz-Binasrillâh, babasının katledilmesinin ve onun ardından meydana 

gelen hadiseler sebebiyle küçük yaşta ruh sağlığını kaybetti. Halife Zâfir-Biemrillâh’ı 

öldürtüp küçük yaştaki veliaht Fâiz-Binasrillâh’ı tahta çıkartan Vezir Abbas, devlet 

içerisinde arzu ettiği şekilde tasarrufta bulunmaya başladı.28 

Vezirin faaliyetlerinden rahatsız olan saray mensubu kadınlar, Talâi’ b. Rüzzîk’e 

içine saçlarını koydukları mektuplar göndererek yardım istediler. Başlangıçta Vezir 

Abbas ile iyi ilişkiler kurarak onun icraatlarına karşı bir tutum sergilemeyen Talâi’, 

saray kadınlarından gelen davet üzerine Kahire’ye gelmesi Vezir Abbas’ı Mısır’dan 

kaçmaya mecbur etti. Makamından indirilen Vezir Abbas, Suriye’ye doğru giderken 

yolda Haçlıların saldırısına uğradı. Bu saldırı sırasında kendisi ölürken oğlu Nasr 

Haçlılara esir düştü. Beraberlerindeki Üsâme b. Munkız ise kaçmayı başardı. Esir 

düşen Nasr daha sonra altmış bin dinar karşılığında Haçlılardan alınıp Kahire’de linç 

edildi.29 

Talâ’ b. Rüzzîk vezirliğe geldikten sonra Haçlılara karşı mücadele ederken, 

Sultan Nûreddîn ile yakın ilişki içerisinde oldu.30 Bilbîs şehrini tahkim ettiren Talâ’, 

Haçlılar üzerine akınlar düzenledi. 1160 yılında Halife Fâiz-Binasrillâh veliaht 

bırakmadan vefat edince yerine Hâfız-Lidînillâh’ın torunu Abdullah’ı Âdid-

Lidînillâh (1160-1171) lakabıyla hilafete getiren Talâ’, devlette kontrolünü daha da 

                                                 
26  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/238; İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl, 188; Karaca, Kudüs Haçlı 

Krallığı, 225; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 342; Özer, ‘‘Haçlılar, ‘‘Askalân Şehrini Zaptı’’, 538; Barber, 

Haçlı Devletleri Tarihi, 299; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 94. 
27  İbn Munkız, Kitâbu’-l İ’tibâr, 39; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 395. 
28  Seyyid, ‘‘Fâtımîler’’. 
29  Munkız, Kitâbu’-l İ’tibâr, 54; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 397; Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, 299; 

Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, II/306; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 110; Tomar, ‘‘Tala’ b. Rüzzîk’’. 
30  Atila, Selçuklu-Fatımî İlişkileri, 97; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 151; Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni 

Asıllı Vezirler, 116. 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  289 
RTEÜİFD 

 

arttırmak için yeni halife ile kızını evlendirdi. Vezirin bu hareketi saray ve çevresinde 

hoşnutsuzluğa yola açtı. Vezirin bu hareketi üzerine 1161 yılında Zâfir-Biemrillâh’ın 

kız kardeşi, tertip ettiği bir komplo sonucu Talâ’ b. Ruzzîk’i öldürttü.31 

Öldürülen Talâ’ b. Rüzzîk’in yerine oğlu Rüzzîk vezaret makamına geldi. 

Yönetim olarak babasının gerisinde kalan Rüzzîk, babası döneminde Kudüs 

Krallığı’na verilmekte olan yıllık vergiyi vermeyi reddetti. Bunun sonucunda 

dönemin Yafa kontu Amaury, Mısır üzerine yürüdü. Eylül 1162 yılındaki savaşta 

Dırgâm b. Âmir komutasındaki ordu Haçlılara mağlup olarak Bilbîs’e çekildi. Haçlı 

ilerleyişi ancak Nil nehrinin bentlerinin açılmasıyla durdurulabildi.32 

Ocak 1163’te Kûs ve Saîd bölgelerinde vali olarak görev yapan Şâver b. Mücîr 

isyan ederek Vezir Rüzzîk’i devirdi ve Kahire’de yönetimi ele geçirdi. Ancak Şâver’in 

bu vezirliği kısa sürdü.33 Talâ’ b. Rüzzîk’in kurduğu Berkiyye isimli askerî birliğin 

komutanı olan Dırgâm b. Âmir, Şâver b. Mücîr’e isyan etti. Yapılan savaşta Şâver 

mağlup olurken Dırgâm b. Âmir yönetimi ele geçirdi. Bunun üzerine Şâver b. Mücîr 

yardım almak amacıyla Dımaşk’a gitti.34  

Bu hadiselerden kısa süre sonra Haçlılar, Mısır’a saldırdı. Vezir Dırgâm’ın 

kardeşi Fâkûs’un yönetimindeki Fâtımî ordusu Haçlılara yenilerek Bilbîs’e çekildi. Bu 

Haçlı hücumu da bir önceki gibi Nil nehrinin bentlerinin açılmasıyla bertaraf edildi.35 

Haçlı ordusu Fâtımîlerin haraç vermesi karşılığında geri çekildi. Yine bu dönemde 

Dırgâm b. Âmir, sadakatinden şüphe duyduğu çok sayıda emiri, düzenlediği bir 

ziyafette öldürttü.36 

2. Mısır Üzerinde Zengî-Haçlı Mücadelesi 

Kudüs Haçlı Krallığı, Mısır üzerindeki aksiyonlarına Askalân şehrinin ele 

geçirilmesinden sonra başlamıştı. Bu noktada, yapılan harekatlar nihai sonuç vermese 

de maddî anlamda kazanç sağlamıştı. Mısır, Zengî Atabeyliği için gerek konjonktür 

gerekse coğrafî sebeplerle öncelikli bir hedef değildi. Ancak Mısır’da makamından 

devrilen Şâver b. Mücîr’in yardım talebi ve Haçlıların iyiden iyiye Mısır üzerinde 

                                                 
31  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/302; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 402; Tomar, ‘‘Tala’ b. Rüzzîk’’; 

Şimşek, Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler, 117; Seyyid, ‘‘Fâtımîler’’. 
32  Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 149. 
33  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/313; İbn Şeddâd, Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, çev. Hilmi Beyca 

(İstanbul: Büyüyen Ay Yayınları, 2021), 59; Cengiz Tomar, ‘‘Şâver b. Mücîr’’, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (Erişim 10 Ocak 2022). 
34  Ramazan Şeşen, ‘‘Dırgâm b. Âmir’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 10 Ocak 2022); 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/314; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 174; Brett, Fâtımî 

İmparatorluğu, 404. 
35  Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 175; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 241; Barber, Haçlı 

Devletleri Tarihi, 342; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 158. 
36  Şeşen, ‘‘Dırgâm b. Âmir’’; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 156. 



290 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

genişleme niyeti karşısında Sultan Nûreddîn, Mısır üzerine reaksiyon vermeye karar 

verdi.37 

2.1. Zengîlerin I. Mısır Seferi 

Şâver b. Mücîr tarafından Sultan Nûreddîn’e tabi olunması, Mısır’ın gelirlerinin 

üçte birinin ve sefer masraflarının karşılanması vaadi38 ile devrik vezire yardım kararı 

alan Sultan Nûreddîn, bu kararından son derece temkinliydi. Zira bu tutumun 

ardında birçok etken yatmaktaydı. Bunlardan birisi, Mısır ile Dımaşk arasında direk 

bir bağlantı yoktu. Mısır-Dımaşk bağlantısı, 1154 yılında Askalân’ın Haçlıların eline 

geçmesiyle büyük ölçüde Haçlı denetimindeydi. Yine Mısır gerek nüfusu gerekse 

ekonomik hacmi bakımından oldukça büyüktü. Burada hâkimiyet kurulsa bile 

muhtemel bir ayaklanmada buraya müdahale etmek Zengîler için pek mümkün 

değildi. Ayrıca burayı elde tutmak için gerekli olan asker miktarı da önemli bir 

meseleydi. Dolayısıyla Mısır’a hâkim olmak bir yana orayı iç ve dış tehditlere karşı 

korumak oldukça zordu. Mısır ele geçirilse bile vekil olarak atanacak kişinin Dımaşk’a 

itaatini sürdürmesi daima önemli bir soruydu.39 

Bütün bu olumsuz örneklerin yanında Mısır’a hâkim olmak birçok anlamda 

büyük kazanımlar sunmaktaydı. Mısır, Nil nehrinin sayesinde büyük bir ekonomiye 

ve aynı zamanda önemli bir nüfusa sahipti. Haliyle bu gücü kontrol eden devlet 

büyük bir avantaj elde etmekteydi. Bunun yanında uzun senelerdir ayrı merkezlerden 

yönetilen Mısır ve Dımaşk’ın tekrardan birleşme ihtimali, Suriye’yi tek çatı altında 

birleştiren Sultan Nûreddîn için son derece cazipti.40 

Sultan Nûreddîn, menfi ve müsbet neticelerini değerlendirdikten sonra önde 

gelen komutanlarından Esedüddîn Şîrkûh’u Mısır üzerine seferle görevlendirdi. Bu 

görev emri sürecinde Esedüddîn Şîrkûh, Mısır’a sefer düzenlemesi hususunda Sultan 

Nûreddîn’i son derece cesaretlendirdi. Zengîlerin Mısır üzerine sefere çıkmasının 

ardından Fâtımî veziri Dırgâm b. Âmir, gelen orduyu karşılamak üzere kardeşi 

Hümâm komutasında altı bin kişilik orduyu Bilbîs’e gönderdi. Burada yapılan savaşta 

Fâtımî ordusu, Şîrkûh komutasındaki Zengî ordusuna yenilerek Kahire’ye çekildi. 

Burada da karşı karşıya gelen taraflardan Dırgâm mağlup oldu. Ardından kaçmaya 

teşebbüs ettiyse de yakalanarak başı vuruldu. Dırgâm b. Âmir’in ortadan 

                                                 
37  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/319; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, II/307. 
38  Bahattin Kök, ‘‘Nûreddîn Zengî, Mahmud’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 16 

Ocak 2022); Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 405. 
39  Çağatay Gençtürk, ‘‘Selahaddin Eyyûbî Ve Nureddin Mahmud Arasındaki Münasebetler’’, 

Ankara Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 1/2 (2018): 62. 
40  Şeşen, Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, 66. 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  291 
RTEÜİFD 

 

kaldırılmasının ardından Şâver b. Mücîr, Mayıs 1164’te tekrardan vezirlik makamına 

geldi.41 

Mısır’da vezaret makamını ele geçirdikten sonra daha önce verdiği vaatlerden 

dönen Şâver b. Mücîr, Emîr Şîrkûh’tan Mısır’ı terk etmesini istedi. Vezirin bu tavrı 

sonrası Esedüddîn Şîrkûh, Bilbîs şehrini ele geçirdi. Vezirliği yeni ele geçiren ve henüz 

yeterli güce sahip olmayan Şâver b. Mücîr, yüksek miktarda haraç karşılığında Kudüs 

kralı Amaury’den Şîrkûh’u Mısır’dan çıkarmak için yardım istedi. Mısır’dan gelen 

yardım çağrısı üzerine harekete geçen Kral Amaury, Şîrkûh’un daha önce ele geçirdiği 

Bilbîs şehrini kuşattı. Kral Amaury’nin Bîlbîs muhasarası sürerken Suriye’den gelen 

haberler bu kuşatmanın seyrini değiştirdi.42  

Sultan Nûreddîn, Emir Şîrkûh’un Mısır seferi sırasında Trablus Haçlı Kontluğu 

üzerine 1163 yılında yaptığı seferde Hısnü-l-Ekrâd yakınlarında Trablus-Antakya-

Doğu Roma birliklerince pusuya düşürülüp mağlup edilmişti.43 Ancak kısa sürede 

emirlerin ve askerlerin iştiyakı ile yeni bir ordu hazırlayan Sultan Nûreddîn, bir yıl 

sonra Trablus Kontluğu üzerine sefere çıktı. Hârim üzerine yaptığı bu seferde, daha 

önce mağlup olduğu koalisyon ordusunu imha ederken Trablus kontu III. Raymond, 

Antakya prinkepsi III. Bohemund, Doğu Roma Kilikya valisi Konstantinos Koloman 

ve bazı önde gelen komutanları esir aldı. Savaşın ardından da Hârim ve Banyas’ı zapt 

etti.44 

Bîlbîs kuşatmasını sürdürdüğü sırada Suriye’de Haçlılar aleyhine cereyan eden 

hadiseler Kral Amaury’i endişeye düşürdü. Bîlbîs kuşatmasına devam etmesinin daha 

büyük sıkıntılara sebep olacağına kanaat getiren Kral Amaury, şehri müdafaa eden 

Şîrkûh ile anlaşarak kuşatmayı sonlandırdı. Ardından Kasım 1164’te her ikisi de 

Mısır’ı terk etti. Böylece Zengîlerin I. Mısır Seferi sona erdi.45  

Bu süreçte göze çarpan en önemli husus, uzun yıllardır Doğu Akdeniz ve 

Suriye’de cereyan eden Haçlı-Müslüman çatışması, Zengîlerin bu seferi ile Mısır’a 

taşındı. Böylece taraflar için yeni bir çatışma ve rekabet sahası ortaya çıktı. Bu seferle 

birlikte her iki taraf Mısır üzerine daha fazla eğilmeye başladı. 

 

                                                 
41  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/320; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 176; Brett, Fâtımî 

İmparatorluğu, 406; İbn Şeddâd, Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, 60; Tomar, ‘‘Şâver b. Mücîr’’. 
42  Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 244; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 154. 
43  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/316; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 242; Carole Hillenbrand, 

Müslümanların Gözünden Haçlı Seferleri, çev. Nurettin Elhüseyni (İstanbul: Alfa, 2015), 144. 
44  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/324; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 177; Barber, Haçlı 

Devletleri Tarihi, 345; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, II/308; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 155. 
45  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/321; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 177; Şeşen, Selâhaddin 

Eyyûbî ve Dönemi, 67; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 151. 



292 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

2.2. Zengîlerin II. Mısır Seferi 

1164 yılında gerçekleşen I. Mısır Seferi’nde istenilen sonucu elde edemeyen 

Zengîler, bir süre bu meseleye ara verilmesinin ardından 1167 yılının başında yeni bir 

sefer kararı aldı. Sefer kararının alınmasında bir öncekinde olduğu gibi Esedüddîn 

Şîrkûh etkili oldu. Sultan Nûreddîn’in temkinli tutumu yanında ağırlığını koyan 

Şîrkûh, sultanı da ikna ederek Mısır için ikinci bir sefer müsaadesi aldı. Bu sefer 

sırasında Sultan Nureddîn, Şîrkûh’a destek olarak önemli komutanlarının başında 

gelen Şihâbeddîn Mahmûd el-Hârimî, Şerefüddîn Bozkuş, Câvlî, Kutluğ-aba b. Mûsa 

ve ibn Behrâm’ı da bu sefer sırasında görevlendirdi.46 

Ocak 1167 yılında Mısır’a hareket eden Şîrkûh, Nil Nehrini aşıp ülkenin batısına 

geçerek el-Cîze’de bir süre konakladı. Şîrkûh’un oluşturduğu tehdit karşısında 

endişeye kapılan Şâver b. Mücîr, Kral Amaury’ye haber gönderip yardım istedi. 

Yarısını peşin ödemek koşuluyla dört yüz bin altın vaadine karşılık Şîrkûh’un 

Mısır’dan çıkarılması üzerine taraflar anlaştı. Bu anlaşma Haçlılar için son derece 

cazipti. Zira önemli miktarda gelir elde etmenin yanında Mısır gibi hayati öneme 

sahip bir bölgenin kendi müttefikleri kontrolünde kalacak olması her yönüyle kendi 

avantajlarınaydı. Kral Amaury anlaşma gereği Esedüddîn Şîrkûh üzerine harekete 

geçerken, varılan mutabakatı resmiyete dökmek için Caesarea (Kaysariyya) hâkimi 

Hugh ve tapınak şövalyesi Geoffrey Fulcher’i elçi olarak Kahire’ye gönderdi. Haçlı 

elçilerinin samimiyet göstergesi olması bakımından Halife el-Âdid’le çıplak elle 

tokalaşmayı istemeleri kısa bir gerginliğe sebep olduysa da el-Âdid, bu elçi heyetinin 

teklifini kabul ederek anlaşmayı hayata geçirdi.47  

Bir süre sonra Kral Amaury’nin Kahire’ye gelmesiyle birlikte birleşen müttefik 

orduları, bir süredir bölgede bulunan Şîrkûh’a karşı harekete geçti. Başlangıçta 

karşılıklı taktiksel manevralarla Nil ve çevresinde birbirini tartan taraflar, el-Babeyn 

denilen mevkide nihai bir netice için karşı karşıya geldiler. Başlangıçta müttefik 

orduları kararlılık içerisindeyken Şîrkûh’un komuta ettiği ordu savaşma noktasında 

tereddütteydi. Ancak Sultan Nûreddîn’in Sakîf valisi Şerefeddîn’in ‘Bozkuş’ adlı 

kölesinin yaptığı coşkulu konuşma, ordu içerisindeki komutan ve askerleri 

cesaretlendirdi. Bu konuşma üzerine ordu içinde savaşma isteği ağır bastı. Bunun 

üzerine Şîrkûh ordusunu savaş durumuna geçirdi. Şîrkûh, Haçlıların hücumunu 

öngörerek ordu merkezine yeğeni Selâhaddîn’i ve ağırlıklarını yerleştirdi. Vurucu 

                                                 
46  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/339; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 178; Karaca, Kudüs 

Haçlı Krallığı, 245. 
47  Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 179; Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, 350; Runciman, Haçlı 

Seferleri Tarihi, II/311; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 164. 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  293 
RTEÜİFD 

 

gücünü de sağ cenaha yerleştiren Şîrkûh, Haçlı-Fâtımî ordusunun hücumunu 

beklemeye başladı.48  

Haçlılar Emir Şîrkûh’un beklediği şekilde merkezî kuvvetlere hücum ettiler. 

Bunun üzerine Selâhaddîn, daha önce planlandığı üzere geri çekilmeye başladı. 

Müttefikler, Zengî ordusunun yenilmeye başladığını düşünerek Selâhaddîn’in 

üzerine ilerlemeye devam ettiler. Yaşanan hamleleri dikkatle izleyen Şîrkûh, vurucu 

gücünü topladığı sağ kanadına hücum emrini verdi. Bu ani saldırı karşısında bozulan 

Haçlı-Fâtımî kuvvetleri mağlup olarak geri çekildi. Bu çarpışmada önde gelen Haçlı 

komutanlarından Hugh de Caesaria Şîrkûh’a esir düştü.49 

Şîrkûh, el-Babeyn’deki zaferinin ardından yönünü kuzeye çevirerek İskenderiye 

şehrini ele geçirdi. Ardından yeğeni Selâhaddîn’i burada bırakarak Mısır’ın kuzey 

bölgelerinde seferlerine devam etti. Bunun üzerine el-Babeyn’deki mağlubiyetten 

sonra toparlanan müttefik güçleri İskenderiye önlerine gelerek şehri kuşattı. 

İskenderiye’de müttefik muhasarası devam ederken Esedüddîn Şîrkûh yukarı 

Mısır’da akınlar düzenleyerek bölgeyi baskı altında tuttu. Bu sırada şiddetlenen 

kuşatmadan dolayı İskenderiye halkı büyük sıkıntılar çekerken Selâhaddîn, amcası 

Şîrkûh’a haber gönderip içinde bulunduğu sıkıntılı durumu bildirdi. Bir süre devam 

eden bu durum, taraflar arasında gerçekleşen müzakerelerle nihayete erdi. Varılan 

mutabakat sonrasında Esedüddîn Şîrkûh, elli bin altın haraç karşılığında ele geçirdiği 

bütün yerleşimleri Şâver’e teslim etmeyi kabul etti. Ağustos 1167’de ateşkesin 

sağlanmasıyla Şîrkûh ve Haçlılar Mısır’ı terk ettiler.50 

Zengîlerin II. Mısır Seferi’nin ardından da iktidarını korumayı başaran Şâver b. 

Mücîr, Halife el-Âdid’in muhalefetine rağmen Kahire’nin kapılarının korunması ve 

şehirde temsilcilik açılması üzerine Haçlılarla mutabakata vardı. Yüz bin dinar 

karşılığında varılan bu mutabakata başta oğlu el-Kâmil olmak üzere çok sayıda emir 

karşı çıktı. Bu hadiselerden haberdar olan Sultan Nûreddîn, Şâver b. Mücîr’in oğlu el-

                                                 
48  Sur’lu Willermus, Zengî ordusunun miktarı noktasında on iki bin rakamını verirken Haçı 

ordusunun miktarını sadece üç yüz yetmiş dört olarak verir. Ayrıca beraberlerinde bulunan 

Fâtımî askerlerini oldukça yermekte ve onları sadece ayak bağı olarak görmektedir. Bk. Tyrensis, 

Haçlı Kroniği III, 172; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/340; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 246; Şeşen, 

Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, 69. 
49  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/340; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 180; Karaca, Kudüs 

Haçlı Krallığı, 247; Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, 352; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, II/312; 

Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 173; Mustafa Kılıç, ‘‘Şîrkûh el-Mansûr’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Erişim 16 Ocak 2022). 
50  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/341; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 181; Tyrensis, Haçlı 

Kroniği III, 181; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 248; Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 407; Amin Maalouf, 

Arapların Gözünden Haçlı Seferleri, çev. Ali Berktay (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2012), 158; İbn 

Şeddâd, Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, 61; Şeşen, Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, 70; Runciman, Haçlı 

Seferleri Tarihi, II/313. 



294 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

Kâmil ile irtibat kurarak onu kendi tarafına çekmeye çalıştı. Yine bu zaman zarfında 

Yahya b. Hayyât, Vezir Şâver’e isyan ederek vezirlik makamını ele geçirmeye çalıştı. 

Ancak Yahya b. Hayyât bu isyanda başarısız olması üzerine Haçlılara sığındı. 

Başlangıçta bir iç mesele gibi duran bu olay Şâver b. Mücîr’in Haçlılarla olan ilişkilerin 

bozulmasına sebep oldu.51 

Zengîlerin II. Mısır Seferi her ne kadar kendileri için istenilen sonuçları vermese 

de ülke içinden ciddi teveccüh görmüş ve ileride düzenlenebilecek yeni bir seferde 

başarı ihtimalini arttırmıştı. Haçlılar açısından ise bu sefer oldukça verimli olmuştu. 

Haçlılar, Şâver b. Mücîr’in teklif ettiği dinarlardan çok daha fazlasını elde etmeyi 

başarmışlardı. Vezirin makamında kalmasını sağlayarak büyük prestij elde eden 

Haçlılar, yapılan ikili anlaşmalar gereği Kahire’ye girmeye ve burayı daha yakından 

tanıma şansı elde etmişlerdi. Gördükleri zenginlik karşısından hayretlere düşen 

Haçlılar, Mısır meselesine daha iştiyakla bakmaya başladılar. Öyle ki Mısır ile daha 

dengeli bir ilişki kuran Kral Amaury, bu sefer sonrasında birçok lordun Mısır’ı ele 

geçirme arzusu noktasında büyük baskılarla karşı karşıya kaldı.52 

2.3. Zengîlerin III. Mısır Seferi 

Düzenlediği iki seferde de Mısır’da hâkimiyetini tesis edemeyen Sultan 

Nûreddîn, 1167 seferinin ardından iki yıldan az bir süre zarfında Mısır’a yeni bir 

harekât düzenleme kararı aldı. Bu kararın alınmasında dahili sebepler olduğu gibi 

harici birçok sebep de etkili oldu. Dahili sebepler açısından bakıldığında Zengîler, II. 

Mısır Seferi sırasında Babeyn’deki kazanılan savaş ve sonrasında İskenderiye’nin 

zaptı ile Mısır’da ciddi taraftarlar bulmuşlardı. Bu durum olası bir yeni harekatta 

Zengîler için büyük avantaj sunmaktaydı.  

Harici sebeplere bakıldığında da Kudüs merkezli yaşanan gelişmeler Dımaşk’ta 

yeterince endişe yaratmaktaydı. Zira Ağustos 1167’de Kral Amaury, Doğu Roma 

İmparatoru Manuel Komnenos’un yeğeni Maria Komnena ile Sûr şehrinde evlendi. 

Böylece Kudüs Krallığı ile Doğu Roma arasında güçlü bir ittifak meydana gelmişti.53 

Diğer yandan Mısır’da Haçlı kaynaklı yaşanan gelişmeler de Zengîler açısından son 

derece tehlike arz etmekteydi. Vezir Şâver b. Mücîr ve Amaury arasında varılan 

mutabakat sonrası Haçlıların Kahire’de temsilcilik açması ve şehir kapılarının 

muhafazası hususunda anlaşmaya varmışlardı. Ancak müteakip süreçte şehirde 

bulunan Haçlıların Kudüs’le temas kurarak Mısır’ın içinde bulunduğu karmaşık 

                                                 
51  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/342; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 183. 
52  Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, II/317; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 176. 
53  Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 183; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 249; Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, 353. 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  295 
RTEÜİFD 

 

durumu haber verip bölgenin zenginliği noktasında Haçlı ileri gelenlerini 

iştahlandırmaları, Kral Amaury’nin tavrının değişmesine sebep oldu.54 

Mısır üzerinde tam anlamıyla hâkimiyet kurmanın zorluğunun farkında olan 

Kral Amaury, hali hazırda lehine olan statüyü sürdürme düşüncesindeydi. Fakat 

Mısır’da bulunan temsilcilerin teşviki ve bazı Haçlı liderlerinin de yoğun talebiyle 

Kudüs kralı Amaury, Ekim 1168’de Mısır üzerine sefere çıktı. Kısa sürede Kahire 

istikameti için büyük önem arz eden Bilbîs önlerine gelen Haçlılar üç günlük bir 

muhasaradan sonra şehri ele geçirdiler. Haçlılar burada geniş çapta yağma ve 

katliama giriştiler.55 Haçlıların Mısır üzerine bir tehdit oluşturmasına ihtimal 

vermediği için hazırlıksız yakalanan Fâtımîler, Sultan Nûreddîn’e içinde kadınların 

saçlarının da bulunduğu mektuplar göndererek yardım istediler. Gerek yardım talebi 

gerekse Mısır’ın Haçlıların eline geçme ihtimali üzerine Sultan Nûreddîn, Şîrkûh 

komutasında sayıları yedi bini bulan süvari birliğini önde gelen emirlerle birlikte 

Aralık 1168’de Mısır’a gönderdi.56 Yine Şâver b. Mücîr, Haçlı ilerleyişini durdurmak 

için çeşitli arayışlara da girişti. Haçlılara bir milyon dinar haraç vaadinde bulunana 

Şâver, bu miktarı toplamayı başaramadı. Haçlıların ilerleyişini durdurmak için 

Fustat’ı ateşe veren Şâver, zaten son derece zayıf olan desteğini de bu süreçte 

tamamen kaybetti.57 

Mısır’da bu hadiseler cereyan ederken Aralık sonlarında Zengî ordusunu 

karşılamak için harekete geçen Haçlılar, Şîrkûh’un Nil Nehrini aştığına yönelik yanlış 

istihbarat sonucu Bilbîs’e çekildiler. Ayrıca Şâver’in de Zengîlerle iş birliği 

yapmasından endişelenen Haçlılar, Ocak 1169’da Kudüs’e doğru çekilmeye 

başladılar.58  

1167 yılında gerçekleşen seferden oldukça kârlı çıkan Haçlılar, son derece yanlış 

bir strateji izleyerek lehlerinde olan durumu kaybetmek bir yana, hayati öneme sahip 

Mısır’ın Zengîlerin eline geçmesine sebep oldular. Bilhassa Haçlı ileri gelenlerinin 

baskı yaptığı Kral Amaury, pek de taraftar olmasa da razı olduğu bu seferle 

statükonun tamamen değişmesine sebep oldu. Haçlıların bu başarısızlığının 

arkasında geçmişte Antakya ve Maarretünnu’mân’da yapılan katliamın bir benzerini 

                                                 
54  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/348; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 188. 
55  Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 189; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 183; Karaca, Kudüs Haçlı 

Krallığı, 252; Maalouf, Arapların Gözünden Haçlı Seferleri, 159; Şeşen, Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, 

72. 
56  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/350; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 184; İbn Şeddâd, 

Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, 62; Barber, Haçlı Devletleri Tarihi, 361; Kök, ‘‘Nûreddîn Zengî, 

Mahmud’’. 
57  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/349; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 177. 
58  Brett, Fâtımî İmparatorluğu, 408; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 180; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, 

II/319; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 193. 



296 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

Bîlbîs’te yapmaları etkili oldu. Zira burada yapılan katliam ve yağma bölgenin 

Haçlılara karşı direncini arttırdı. Yine Kahire halkı nazarında anlaşma gereği şehirde 

Haçlı askerlerinin bulundurulması büyük tepki çekmiş ve bu sebeple de Şâver b. 

Mücîr büyük destek kaybetmişti.59 

Haçlıların bölgeden çekilmelerinin ardından Mart 1169’da Şîrkûh 

komutasındaki ordu Kahire’ye girdi. Halkın da büyük teveccüh gösterdiği Şîrkûh, 

Halife el-Âdid tarafından vezirlik makamına getirildi. Kısa sürede hâkimiyetini 

Kahire ve çevresinde kuran Şîrkûh, daha önce verdiği sözden cayan ve kendisine 

büyük sıkıntılar çıkaran Şâver’i Halife el-Âdid’in onayıyla öldürttü.60 Halife el-Âdid-

Lidînillâh, bu hadiseden kısa bir süre sonra vefat eden Şîrkûh’un yerine içlerinde en 

tecrübesizi olduğuna kanaat getirdiği Selâhaddîn’i, gerek daha rahat kontrol 

edebileceği gerekse bazı emirlerin baskısı sonucu vezirlik makamına getirdi.61 Ancak 

makama gelen Selâhaddîn, kısa sürede nüfuzunu arttırıp okunan ezandan bürokratik 

atamalara kadar sünnî esaslar üzerine bir yapı oluşturup Halife el-Âdid’i tecrit etti. 

Sudanlı ve Ermeni askerlerin tertip ettiği isyanı62 da bertaraf eden Selâhaddîn, 

halifenin Eylül 1171’de ölümünün ardından da Fâtımî Halifeliği’ni lağvedip Mısır’ı 

tamamen Zengîlere bağladı.63 

2.4. Mısır’daki Zengî Hâkimiyeti Sonrası Haçlı Girişimleri 

Mısır’ın 1169 yılında Zengîlerin eline geçmesi üzerine daha önce evlilik yoluyla 

Doğu Roma İmparatorluğu ile ittifak kurmuş olan Kudüs kralı Amaury, müttefikiyle 

Mısır’a yeni bir harekât düzenlemişti. Dimyat şehrini karadan ve denizden yaklaşık 

üç aylık bir süre muhasara eden Doğu Roma-Kudüs güçleri, çeşitli sebeplerle 

başarısızlığa uğrayarak geri çekilmek zorunda kaldılar. Kuşatmaya devam edildikten 

bir süre sonra taraflar arasında yapılan görüşmeler neticesinde Haçlılar kuşatma 

silahlarını yakarak Dimyat’ı Selâhattîn’e teslim ettiler.64 Mısır’ın önemini Haçlı 

                                                 
59  Mollaibrahimoğlu, Müslüman-Haçlı İttifakları, 147. 
60  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/351; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri, 185; Karaca, Kudüs 

Haçlı Krallığı, 25; Tomar, ‘‘Şâver b. Mücîr’’; Kılıç, ‘‘Şîrkûh el-Mansûr’’. 
61  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/354; İbn Şeddâd, Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, 64; Şeşen, 

Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, 74; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, II/320; Özer, Fâtımî-Haçlı 

İlişkileri, 182; Atila, Selçuklu-Fatımî İlişkileri, 100. 
62  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/357; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 254; Şeşen, Selâhaddin Eyyûbî ve 

Dönemi, 75; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 184; Ramazan Şeşen, ‘‘Âdid-Lidînillâh’’, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 24 Ocak 2022). 
63  Ramazan Şeşen, ‘‘Selâhaddîn-i Eyyûbî’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 24 Ocak 

2022); Hillenbrand, Müslümanların Gözünden Haçlı Seferleri, 145. 
64  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 9/361; Tyrensis, Haçlı Kroniği III, 203; Usta, Çıkarların Gölgesinde Haçı 

Seferleri, 186; Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı, 255; Usta, Haçlı Seferlerinde Kuşatma, 174; Maalouf, 

Arapların Gözünden Haçlı Seferleri, 161; İbn Şeddâd, Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, 67; Şeşen, 

Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, 77; Özer, Fâtımî-Haçlı İlişkileri, 191;  Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  297 
RTEÜİFD 

 

Seferlerinin başlangıcından çok sonra fark eden Haçlılar, 1153 yılında Askalân’ın 

zaptından başlayarak 1169 Dimyat muhasarasına kadar yoğun bir şekilde bu bölgeyle 

ilgilenseler de burayı gerek Zengîlerin gayreti gerekse kendi hataları sebebiyle elde 

edemediler. Haçlılar, sonraki dönemlerde Mısır üzerine ilk üç Haçlı Seferi’ne benzer 

büyüklükte seferler düzenlediler. Bu hususta V. ve VII. Haçlı Seferleri yoğunluk 

olarak Mısır üzerinde gerçekleşmişti. Ancak bu seferlerde Dimyat şehri bir süreliğine 

ele geçirilse de kısa sürede Eyyûbîler durumu tersine çevirip Haçlıları burada mağlup 

etmiştir. Böylece Eyyûbîler, Mısır üzerindeki Haçlı tehdidini ortadan kaldırmıştır.65 

SONUÇ 

Güçlü bir merkezî otoriteden yoksun olan ve sürekli iç karışıklıklarla boğuşan 

Fâtımî Halifeliği idaresindeki Mısır, 1153 yılında Askalân şehrinin Haçlılar tarafından 

ele geçirilmesinin sonrasında Zengî Atabeyliği ile Kudüs Haçlı Krallığı arasındaki 

çatışmanın merkezî haline gelmiştir. Bu bağlamda Zengî Atabeyliği, 1163-1169 yılları 

arasında Mısır’a üç sefer düzenlenmiştir. Zengîlerin hâkimiyet kurma, Haçlıların ise 

vezirlik makamında bulunan müttefikleri Şâver b. Mücîr’in iktidarını korumak üzere 

gayret gösterdiği bu seferlerden Zengîler, üçüncü seferin sonunda Mısır’ı ele 

geçirmiştir. İlk iki seferde Zengîler Mısır’ı ele geçirmek için uğraş verirken, Haçlılar 

ise müttefikleri Şâver b. Mücîr’in Fâtımî vezirliğinde kalması için gayret göstermiştir. 

Ancak Haçlılar, 1168 yılında Mısır üzerindeki politikalarında değişikliğe giderek 

haraca bağladıkları Mısır’ı, Kahire’de bulunan temsilcilerinin de teşvikiyle doğrudan 

ele geçirme teşebbüsünde bulunmuştur. Fakat bu hamle istedikleri neticeyi vermemiş 

ve Mısır’ın Zengî hâkimiyetine girmesine sebep olmuştur. 

Mısır’ın Zengî Atabeyliği idaresine girmesi, Haçlı Seferlerinin seyrini doğrudan 

etkilemiştir. Suriye ve Mısır’ın birbirinden ayrı iki güç merkezi olarak ayrı olması, 

Müslümanlar devletler arasında rekabeti güçlendirirken, Haçlılar için daha rahat 

hareket alanı sunmaktaydı. Ancak Mısır’ın Dımaşk merkezli Zengî Atabeyliğine 

bağlanması Müslümanlar arasında ihtilafı azaltıp güçlerini arttırırken haliyle Haçlılar 

için son derece menfi sonuçları beraberinde getirmiştir. Uzun yıllar Suriye’de parçalı 

bir yapıda bulunan Müslümanların, Zengî Atabeyliği idaresinde birleşmesinin Doğu 

Akdeniz sahillerinde hüküm süren Haçlıların burada tutunmasını zorlaştırırken, bu 

birlikteliğe Mısır’ın da eklenmesiyle dengeler tamamen Müslümanlar lehine 

                                                 
II/324; Mustafa Kılıç, ‘‘Haçlıların Dimyat Muhasaraları ve Eyyûbîlerin Mücadeleleri’’, Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 7/1 (2007): 420 
65  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, 10/181; Usta, Haçlı Seferlerinde Kuşatma, 180; Jean de Joinville, Bir 

Haçlının Hatıraları, çev. Cüneyt Kanat (İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2016), 107; Kılıç, ‘‘Haçlıların 

Dimyat Muhasaraları ve Eyyûbîlerin Mücadeleleri’’, 443; Kübra Gül Özdemir, VII. Haçlı Seferi 

(Çorum: Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 36; Şehri Karakaş, 

V. Haçlı Seferi (1218-1221) (Ankara. T.C. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2017), 104. 



298 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

dönmüştür. Mısır’ın Zengî idaresine geçmesinin ardından Haçlılar Doğu Akdeniz’de 

edilgen hale gelmiştir. Seferlerin başlangıcından itibaren sayısal anlamda sınırlı insan 

gücüne sahip olan Haçlılar, gerek Müslümanların ayrılıklarından istifade ederek 

gerekse denge siyasetini doğru uygulayarak güçlerini belli bir noktaya kadar 

korumayı başarmışlardı. Ancak Sultan Nûreddîn’in gayretleriyle Suriye’nin Zengî 

Atabeyliği çatısı altında birleştirilmesi ve sonrasında da bu birlikteliğe Mısır’ın da 

eklenmesiyle tüm dengeler Haçlıların aleyhlerine olacak şekilde bozulmuştur. 

Mısır’ın alınmasıyla değişen dengeler, Haçlı Seferlerinin istikbaline etki etmiş ve 

inisiyatif Müslümanların eline geçmiştir.  

  



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  299 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Atila, Marina. XI.-XII Yüzyıllar (1055-1171) Arasında Selçuklu-Fatımî İlişkileri. Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktara Tezi, 1996. 

Barber, Malcolm. Haçlı Devletleri Tarihi, çev. Doğan Mert Demir. İstanbul: Kronik 

Kitap, 2021. 

Brett, Michael. Fâtımî İmparatorluğu, çev. Fatih Yücel. İstanbul: Kronik Kitap, 2021. 

Gençtürk, Çağatay. ‘‘Selahaddin Eyyûbî Ve Nureddin Mahmud Arasındaki 

Münasebetler’’. Ankara Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 1/2 (2018): 55-65. 

Güner, Ahmet. ‘‘Hâfız-Lidînillâh’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 22 

Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/hafiz-lidinillah 

Hillenbrand, Carole. Müslümanların Gözünden Haçlı Seferleri, çev. Nurettin Elhüseyni. 

İstanbul: Alfa, 2015. 

İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl, çev. Onur Özatağ. İstanbul: Türkiye İş Bankası, 2015. 

İbn Munkız, Üsame. Kitâbu’-l İ’tibâr, çev. Yusuf Ziya Cömert. İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2018. 

İbn Şeddâd, Selahaddin-i Eyyûbî’nin Hayatı, çev. Hilmi Beyca. İstanbul: Büyüyen Ay 

Yayınları, 2021. 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, çev. Beşir Eryarsoy vd. İstanbul: Ocak Yayıncılık, 2016. 

İlgürel, Mücteba. ‘‘Köprülü Mehmed Paşa’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 20 Aralık 2021.  https://islamansiklopedisi.org.tr/koprulu-mehmed-pasa 

Joinville, Jean de. Bir Haçlının Hatıraları, çev. Cüneyt Kanat. İstanbul: Yeditepe 

Yayınevi, 2016. 

Karaca, Sevtap Gölgesiz. Kudüs Haçlı Krallığı Siyasî Tarihi (1099-1187). Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2020. 

Karakaş, Şehri. V. Haçlı Seferi (1218-1221). Ankara. T.C. Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Kılıç, Mustafa. ‘‘Haçlıların Dimyat Muhasaraları ve Eyyûbîlerin Mücadeleleri’’. 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 7/1 (2007): 413-444. 

Kılıç, Mustafa. ‘‘Şîrkûh el-Mansûr’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 16 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/sirkuh-el-mansur 



300 Zengî Atabeyliği ve Kudüs Haçlı Krallığı’nın Mısır Üzerinde Hâkimiyet Mücadelesi 
RTEÜİFD 
 

Kök, Bahattin. ‘‘Nûreddîn Zengî, Mahmud’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 16 Ocak 2022.  https://islamansiklopedisi.org.tr/nureddin-zengi-mahmud 

Maalouf, Amin. Arapların Gözünden Haçlı Seferleri, çev. Ali Berktay. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 2012. 

Mollaibrahimoğlu, Mustafa. I. Haçlı Seferinden III. Haçlı Seferinin Sonuna Kadar Doğu 

Akdeniz’de Müslüman-Haçlı İttifakları. Rize: Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Özaydın, Abdülkerim. ‘‘Âmir-Biahkâmillâh’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 22 Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/amir-biahkamillah 

Özaydın, Abdülkerim. ‘‘Bedr el-Cemâlî’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 20 Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/bedr-el-cemali 

Özaydın, Abdülkerim. ‘‘Efdal b. Bedr el-Cemâlî’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 20 Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/efdal-b-

bedr-el-cemali  

Özaydın, Abdülkerim. ‘‘Müstansır-Billâh el-Fâtımî’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 20 Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/mustansir-

billah-el-fatimi  

Özdemir, Kübra Gül. VII. Haçlı Seferi. Çorum: Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

 Özer, Serkan. Fâtımî-Haçlı İlişkileri (1098-1171). Ankara: T.C. Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015. 

Özer, Serkan. ‘‘Haçlılar, Askalân Şehrini Zaptı’’. Tarih Araştırmaları Dergisi 34/58 

(2015): 523-542.  

Öztürk, Murat. Fâtımîler’in Deniz Gücü Ve Akdeniz Hâkimiyeti. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Öztürk, Murat. ‘‘Zâfir-Biemrillâh’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 28 

Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/zafir-biemrillah 

Runciman, Steven. Haçlı Seferleri Tarihi, çev. Fikret Işıltan. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 2018. 

Seyyid, Eymen Fuâd. ‘‘Fâtımîler’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 20 

Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/fatimiler#1 

Şeşen, Ramazan. ‘‘Âdid-Lidînillâh’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

24 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/adid-lidinillah 



MUSTAFA MOLLAİBRAHİMOĞLU & İHSAN ARSLAN  301 
RTEÜİFD 

 

Şeşen, Ramazan. ‘‘Dırgâm b. Âmir’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

10 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/dirgam-b-amir 

Şeşen, Ramazan. Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi. İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 2018. 

 Şeşen, Ramazan. ‘‘Selâhaddîn-i Eyyûbî’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 24 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/selahaddin-

i-eyyubi 

Şimşek, Mehmet. Fâtımî Devleti’nde Ermeni Asıllı Vezirler. Adana: Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Tomar, Cengiz. ‘‘Şâver b. Mücîr’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 10 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/saver-b-mucir 

Tomar, Cengiz. ‘‘Tala’ b. Rüzzîk’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 22 

Aralık 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/talai-b-ruzzik 

Tyrensis, Willermus. Haçlı Kroniği III, çev. Ergin Ayan. İstanbul: Kronik Kitap, 2019.  

Usta, Aydın. Çıkarların Gölgesinde Haçı Seferleri. İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2008. 

Usta, Aydın. Haçlı Seferlerinde Kuşatma. İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2015. 



 

 

 

 

 

HAKEMLİ 

ÇEVİRİ MAKALELER 

 

PEER-REVIEWED 

TRANSLATION ARTICLES 

 

 

 

 

 

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Çeviri Makale /Translation Article                                                                             İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 303-320 
Geliş Tarihi:11/04/2022-Kabul Tarihi:01/06/2022   Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1101658 

İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması 
Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 

Leonard LIBRANDE** 

Çevirmen: Tuğçe GÜNAYDIN*** 

Atıf/Cite as:. Librande, Leonard. “İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil 

İsnad Kategorileri”. çev. Günaydın, Tuğçe. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 21 (2022), 303-320. 

Öz: Bu çalışma, erken bir dönemde yazılmasına rağmen âlî ve nâzil isnad 

meselesini başlığına taşıyan ilk ve tek makale olma özelliği taşımaktadır. Yazar 

bu çalışmada hadis usûlü eserlerinin bir konuyu işlerken ortaya koydukları 

farklı bakış açılarını tespite çalışmaktadır. Bunu da Râmehürmüzî, Hâkim en-

Nîsâbûrî ve İbnü’s-Salâh’ın hadis usûlü kaynaklarını karşılaştırarak 

yapmaktadır. Bu kaynaklarda âlî ve nâzil isnad konularındaki örnekler ve 

kullanılan kavramları incelemektedir. Yazar, Râmehürmüzî döneminde ilim 

yolculuklarında âlî isnadın arandığını ve bu kavramın rihlelerle birebir 

ilişkilendirildiğini belirmiştir. Ayrıca aynı yüzyılın sonlarına doğru âlî isnadın 

bir kavram olarak durgunlaştığını iddia etmektedir. Bazı orijinal 

değerlendirmelerinin bulunması ve âlî isnadı kavramdaki gelişimi açısından 

                                                 
  Makalenin aslı; Leonard Librande, “The Categories High and Low as Reflections on the Rihlah 

and Kitâbah in Islâm”, Der Islam, No: 55, 1978, s. 267-80. Söz konusu çalışmada Librande’nin 

Contrast In The Two Earliest Manuals of Ulum Al-Hadith: The Beginnings of The Genre isimli doktora 

tezinden bir başlık genişletilerek yayınlanmıştır. Tez için bkz. Leonard Librande, “Contrast In The 

Two Earliest Manuals of Ulum Al-Hadith: The Beginnings of The Genre”, Yayınlanmamış Doktora 

Tezi, McGill University Institute of Islamic Studies, Kanada, 1977. (çev.) Makalenin öz, abstract, 

 ve kaynakça kısımlarını tamamı ile metin içerisindeki başlıklar çevirmen tarafından المخلص

eklenmiştir. Metnin aslında söz konusu kısımlar ve başlık bulunmamaktadır. Makale içerisinde 

metnin anlaşılması kastıyla mütercimin eklediği kelimeler köşeli parantez […] içerisinde verilmiş, 

yine gerekli yerlerde çevirmenin verdiği dipnotlar özel simgeyle verilerek dipnotların sonuna 

(çev.) kısaltması eklenmiştir. Ayrıca yazarın kullandığı kaynakların basımı çok eski olduğundan 

bir kısmı temin edilemediği için kaynaklarının başka basımları kullanılmış ve dipnotlardaki sayfa 

numaraları da buna göre düzenlenmiştir. (çev.) 

**  Merhum Prof. Dr., Carleton Üniversitesi Öğretim Üyesi. 

***  Dr., Tercüman, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Hadis Ana Bilim Dalı, tugunaydin@gmail.com, 

ORCID: 0000-0003-1442-1415 

mailto:tugunaydin@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1442-1415


304  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

incelemesi sebebiyle bu çalışmanın Türkçeye kazandırılmasına ihtiyaç 

duyulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Hadis Usûlü, Rihle, Şifahî Rivayet, Âlî İsnad, Nâzil İsnad. 

 

The Categories High and Low as Reflections on the Rihlah and 

Kitābah in Islam 

Abstract: Although this study was written at an early period, it is the first and 

only article that carries the issue of elevated and descending isnad in its title. In 

this study, the author tries to determine the different perspectives that works of 

hadith methodology put forward while processing a subject. He does this by 

comparing the hadith methodology sources of al-Rāmahurmuzī, al-Hākim al-

Naysābūrī and Ibn al-Salāh. In these sources, he examines the examples and the 

concepts used in the subjects of elevated and descending isnad. The author stated 

that in the scientific journeys of the al-Rāmahurmuzī period, the elevated isnad 

was sought and this concept was directly associated with the travel. He also 

claims that towards the end of the same century, the elevated isnad as a concept 

stagnated. This study is needed to be translated into Turkish because of the 

existence of some original evaluations and its examination in terms of its 

development in the concept of elevated isnad. 

Keywords: Methodology of Hadith, Travel, Oral Transmission, Elevated İsnad, 

Descending İsnad. 

 

 الاسناد العالي والنازل كتأملات في الرحلة وكتابة الحديث في الإسلام تصنيفات 

بالرغم من كتابتها في فترة مبكرة ، إلا أن هذه الدراسة تتميز بكونها المقالة الأولى والوحيدة التي  :المخلص

في هذه الدراسة ، يحاول المؤلف تحديد وجهات النظر المختلفة التي  .الاسناد العالي و النازل يتتناول موضوع

 اصولوهو يفعل ذلك من خلال مقارنة مصادر  موضوع.الأثناء معالجة  كتب اصول الحديثتكشف عنها 

ويتناول في هذه المصادر الأمثلة والمفاهيم المستخدمة  ابوري وابن الصلاح.يسكم الناحالمهرمزي وارلالحديث ل

في الرحلات العلمية في تبحث عن الاسناد العالي ذكر المؤلف أنه   زل.اناللى واعالوعي الإسناد في موض

كما يدعي أنه ركود مفهوم الإسناد رحلة. ، وكان هذا المفهوم مرتبطًا بشكل مباشر بال يرامهرمزالعصر 

التركية لوجود بعض التقييمات  ةاللغ كانت هذه الدراسة بحاجة إلى أن تتُرجم إلى. لي في نهاية القرن نفسهاعال

 العالي. الأصلية وفحصها من حيث تطورها في مفهوم الإسناد

 اصول الحديث، الرحلة، الرواية الشفوي، الاسناد العالي، الاسناد النازل.المفتاحية:  الكلمات

GİRİŞ 

Müslüman âlimler arasında rihlenin hadis rivayetlerini öğrenmedeki üstünlüğü 

argümanı, râvileri değerlendirmenin merkezinde yer almaktadır. İlim öğrenmek için 

rihle yapmak genellikle, yazılı malzeme ve başka râvilerin aracılığı ile hadis alarak 

seyahat etmeyen âlimlerin karşısında yer alır. Rihle, hadis uzmanlarının her bir 

rivayet için daha iyi kaynaklarla buluştuğunun ve onlardan yüz yüze rivayeti 

dinlediğinin göstergesidir. Bununla birlikte hadislerin şifahi kaynaklarında daha iyi 

bir kaynak varken daha sonraki ve [kolaylıkla] ulaşılabilir bir kaynaktan rivayet 

almak hoş karşılanmaz. Ya da âlimlerin arasında çok sık görüldüğü gibi rihle 

yapmayan âlim kendi hadis malzemesinde bazı şifahî kaynaklar yerine kitap ya da 

notlar gibi yazılı malzemelere dayanabilir. Açıktır ki, rihle yapan ve yapmayan [yani] 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  305 
RTEÜİFD 

 

şifahî ve yazılı [rivayet alımı] arasındaki bu zıtlığın hadis naklini garanti altına alan 

isnad uzmanı otoriteleri ilgilendiren bir özellik olduğunu görürüz. Birincisi, [rihle 

yapmaya yönelen] ilgi, isnadda bulunan her bir râvinin yüz yüze görüşmesine izafe 

edilen bir değer olarak görünür. İkincisi bu ilgi açıkça, yaşayan en iyi kaynağa karşı 

gösterilen bir tercihtir. Problem şu ki: en iyi kaynak nedir? 

Hadis uzmanlarının rihle ve kitap tartışması hususunda kendi fikirlerini açık ve 

kesin bir şekilde anlattıkları [yerler] ele alındığında, bu ifadelerde çeşitli görüşler ve 

hadis usûl eserlerindeki bazı terimlerin kullanımı göz ardı edilmiştir. Şans eseri, 

[kullanımı göz ardı edilen bu] terimler hadis naklinde genellikle en iyi kaynağı seçen 

bir fikre sahip olunduğunu aksettirmektedirler. Biz bu terimleri genellikle “âlî” ve 

“nâzil olarak çeviririz. Biz [bu çalışmada] üç otoritenin bu terimleri kullanımını 

tartışmayı hedefliyoruz: Ebû Muhammed İbn Hallâd Râmehürmüzî (ö. 360/975); 

İbnü’l-Beyyi‘ Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014); Ebû Amr İbnü’s-Salâh eş-Şehrezûrî (ö. 

643/1245). Rihle ile yazılı hadis materyalleri kullanma arasındaki tartışmanın direkt 

âlî ve nâzil teknik terimlerinin gelişimiyle ilgili olabileceğini göstereceğiz. Bu 

değerlendirme, rihle ve diğer yollarla toplanan rivayetlere biçilen rolün ışığında, söz 

konusu terimleri hadis rivayetinin en iyi kaynağı şeklinde tanımlama düşüncesini 

kanıtlayacaktır.  

Hadis Usûlü Eserlerinde Âlî ve Nâzil İsnad 

Ebû Muhammed Hasan b. Abdurrahman b. Hallâd Râmehürmüzî, iki ayrı eseri1 

günümüze ulaşan IV/X. yüzyıl Müslüman âlimlerindendi. Onun, hadis usulünün ilk 

kapsamlı kitabı kabul edilen el-Muhaddisü’l-fâsıl beyne’r-râvi ve’l vâ‘î isimli eseri bize 

âlî ve nâzil terimleri ile ilgili tartışmaları en erken sunumunu sağlamaktadır.  

Onun bu el kitabı, başlığından da anlaşılacağı üzere, muhaddisler tarafından 

uygun olarak kabul edilen davranış ve faaliyetleri tarif eder. Betimsel analizinin bir 

parçası olarak Râmehürmüzî, teâlî ve tenezzül terimlerini kullanmayı tercih eder. Bu 

şekilde Arapça isim fiillerin beşinci ve altıncı formu [teâlî ve tenezzül kelimeleri], âlî 

ve nâzili belirtmek için kullanılan isim fiilin ilk formundan (ulüv, nüzûl) büyük 

derecede farklıdır. Bir durum ya da faaliyeti belirten sonuncu Arapça terimlerin [ulüv, 

                                                 
  Makalenin aslında Râmehürmüzî’nin vefat tarihi miladî 975 olarak hatalı bir şeklinde verilmiştir. 

Doğrusu 971 olmalıdır. (çev.) 
1  Onun Emsâlü’l-hadîs isimli kitabı Emetülkerim el-Kureşîyye tarafından 1959’da Bonn’da tez olarak 

tahkik edilmiş ve 1968’de Haydarabad’da yayınlanmıştır. el-Muhaddisü’l-fâsıl beyne’r-râvi ve’l-vâ‘î 

ise Muhammed Acâc el-Hatîb tahkikiyle 1971’de Darü’l-Fikr tarafından Beyrut’ta basılmıştır. 



306  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

nüzûl] aksine, ilk olanlar [teâlî, tenezzül] büyük bir rol oynamaya çaba sarf eden 

kişinin faaliyet ya da sürecini ifade eder.2 

Teâlî ve tenezzül terimlerini kullanan Râmehürmüzî’nin amacı bu el kitabındaki 

üç örnekle gösterilebilir. Her bir örnekte âlimler, isnadı daha âlî olanları seçmişlerdir. 

İlki3 Şu‘be b. Haccâc  (ö. 160/776)4 ve Katâde b. Diâme es-Sedûsî’nin (ö. 118/736)5 

teşehhüd rivayetleridir. Katâde ve Şu‘be’nin rivayetlerinin isnadı aşağıdaki gibidir:6 

[1. İsnad] 

Katâde (ö. 118/736)  

Yunus b. Cübeyr (ö. yaklaşık 70/690)7  

Hıttân b. Abdullah er-Rakkâşî (ö. yaklaşık 70/690)8 

Ebû Mûsâ el-Eş‘arî (ö. 42/662)  

[2. isnad] 

Şu‘be (ö. 160/776) 

El-A‘meş (ö. 148/765)9 

Ebû Vâil Şakîk b. Seleme (ö. 82/701)10 

                                                 
2  Örneğin, fıkıh “anlama” fakat tefakkuh “anlamı yakalamak için kişinin kendi aktif uygulaması ya 

da anlama süreci” manasına gelir. (Krş. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, (Beyrut: Dâru Sadır, 1956/1414) 

13/523). 
3  Ramehürmüzi, el-Muhaddisü’l-fâsıl beyne’r-râvî ve’l-vâî, thk. Ebi Hemmam Muhammed b. Ali es-

Savma’i el-Beydani, (Riyad; Medine: en-Nâşirü’l-Mütemeyyiz, 2017/1438), 197. 
4  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998/1419), 1/144-6. 
  Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde Katâde b. Diâme’nin vefat tarihi 117/735’tir. Bkz. Abdulhamit 

Birışık, “Katâde b. Diâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

25/22. (çev.) 
5  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/92-3. 
6  Bu rivayetler Sahîh-i Müslim’de geçmektedir. Müslim b. Haccâc, Sahîh-i Müslim, nşr. Muhammed 

Fuâd Abdülbâkî, (Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1955/1374), “Salât”, 60. 
  Bu râvi Yunus b. Cübeyr el-Bâhilî’dir. Aslında kendisinin verdiği kaynakta da İbn Hacer söz 

konusu râvinin hicrî 90 senesinden sonra vefat ettiğini belirtmiştir. Dolayısıyla burada bir yazım 

hatası olduğundan bahsedilebilir. (çev.) 
7  İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-Tehzîb, (Haydarabad: Matbaatu Meclis-i Daireti’l-Maarifi’n-

Nizamiyye el-Kâine, 1325), 11/436. 
  Zehebî bu râviyi de 71-80 yılları arasında vefat edenler başlığında zikretmektedir. Bkz. Zehebî, 

Târîhü’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-a’lâm, thk. Beşşâr Avâd Ma‘rûf, (Beyrut: Darü’l-Garbi’l-

İslâmî, 2003/1424), 2/809. (çev.) 
8  İbn Sa‘d, Kitâbü’t-tabakâti’l-kebîr, nşr. Josef Horovitz (Leiden: Brill, 1904/1321), 7/93. 
9  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/116. 
10  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/48. 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  307 
RTEÜİFD 

 

Abdullah b. Mes‘ûd (ö. 32/653)11 

el-Muhaddisü’l-fâsıl’da metnin râvisi, Nasr b. Ali el-Cehdamî (ö. 250/864), bu iki 

hadisi âlî kabul etmiş ve isnadlarını, isnadın otoritelerinden sayılan meşhur muhaddis 

Ebû Dâvûd Süleyman b. el-Eş‘as es-Sicistânî’ye (ö. 275/888) [sormuş], o da Şu‘be’nin 

[isnadının] Katâde’den daha âlî olduğunu söylemiştir.12 Şu‘be’nin daha âlî isnada 

sahip olduğu fikri İbn Ebû Hâtim’in (ö. 327/939) Şu‘be hakkında kaydettiği görüşlerle 

de bağdaşmaktadır.13 Fakat neden âlimler onun isnadını Katâde’ninkinden daha 

tercih edilebilir kabul etmişlerdir? Ve bu problem teâlî ve tenezzül konusuna nasıl 

giriyor? Bu noktaları cevaplamadan önce, diğer iki örneğe bakalım. 

Bir sonraki örnekte14 Süleyman b. Dâvûd eş-Şâzekûnî (ö. 234/848),15 kâdı Hafs b. 

Gıyâs’tan (ö. 194/810)16 rivayetler aldığı Kûfe’den Basra’ya dönmüştür. Basralı Ebû 

Yahyâ Sehl b. Hasan İbn Ebî Haddûye (ölüm tarihi yok), Şâzekûnî’ye İbn Gıyâs’tan 

işittiğini söylediği rivayetleri sormuştur. Meseleyi [tüm rivayetleri öğrenemediğini] 

kanıtlamak amacıyla da İbn Ebî Haddûye, İbn Gıyâs’tan Şâzekûnî’nin elde edemediği 

bir rivayeti nakletmiştir. Şâzekûnî bu rivayeti İbn Ebî Haddûye’den almak yerine 

tekrar Kûfe’ye gitmiş ve hadisi İbn Gıyâs’ın kendisinden araştırmıştır. Açıktır ki 

Şâzekûnî için İbn Ebî Haddûye’den alarak râvi zincirini gereksiz bir şekilde uzatmak 

yerine İbn Gıyâs’tan hadisi almak daha tercih edilebilir bir durumdu. Bununla 

birlikte, Râmehürmüzî’nin bu örneği verirken vurgusu Şâzekûnî’nin faaliyetinedir. 

Râmehürmüzî yukarıdaki olayı naklederken verdiği kısa bilgide bunu açık bir şekilde 

                                                 
11  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/16-18. 
  Ebû Dâvûd’un vefat tarihi Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde 275/889 şeklindedir. Bkz. Mehmet Yaşar 

Kandemir, “Ebû Dâvûd es-Sicistânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10/119-21. (çev.) 
12  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 197. 
  İbn Ebû Hâtim’in vefat tarihi Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde 327/938 şeklindedir. Bkz. Raşit Küçük, 

“İbn Ebû Hâtim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/432-

4. (çev.) 
13  İbn Ebû Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, (Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1952/1371), 4/369-71. 
14  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 198-9. 
15  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/56-7. 
16  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/217-8. 
  Söz konusu râvinin vefat tarihi 207/822-23’tür. Bkz. Kâsım b. Kutluboğa, es-Sikât mimmen lem yeka’ 

fi’l-Kütübi’s-sitte, thk. Şadi b. Muhammed b. Salim el-Numan, (Semnud: Mektebetu İbn Abbas; 

San’a: Merkezü’n-Nu’man li’l-Buhus ve’d-Dirasati’l-İslamiyye ve Tahkiki’t-Türas ve’t-Terceme, 

2011/1432), 5/153. (çev.) 



308  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

yapmıştır. Şâzekûnî ve İbn Gıyâs’ın hikayesi, Peygamberin rivayetlerine ilgisiz talebe 

Hüseyin b. Abdülevvel’e (ölüm tarihi yok)17 bir ders niteliğindedir. 

Üçüncü örnekte18 Ebû Süfyân Muhammed b. Ziyâd el-Elhânî (ö. yaklaşık 

145/762)19 bir öğrencisine övünmüştür: Seninle [Hz.] Peygamber’in ashâbı arasında 

sadece ben varım. Muhaddisü’l-fâsıl’ın muhakkiki20 öğrencinin kimliğini Muhammed 

b. Harb el-Havlânî (ö. 194/810)21 ikna edici bir şekilde açıklamıştır. Muhammed b. 

Ziyâd’ın rivayet ettiği sahâbe22 muhtemelen Ebû Ümâme Sudey b. Aclân el-Bâhilî (ö. 

81/700)23 ve Mikdâm b. Ma‘dikerb (ö. yaklaşık 87/706)’dir. Havlânî ve Muhammed b. 

Ziyâd’ın görüşmesi her iki sahâbînin ölümünden elli ya da altmış sene sonra 

gerçeklemiş olabilir. Bu yüzden sahâbe ile onun [el-Havlânî] arasında fazlaca geçen 

süre için son yılllarında Muhammed b. Ziyâd bu sahâbîlerden hadis alımında uygun 

bir kaynaktı. Ve tabii ki el-Havlânî bu iki sahâbînin hadis rivayetleri ile  tercih 

edilebilir isnad zincirini elde etmekten gerçekten memnun olacak bir öğrenciydi. 

İlk örneğin24 iki amacı vardır. Râmehürmüzî te‘âlî ve tenezzül bahsinden önceki 

kısımda naklettiği gibi25 isnadın otoritesini sağlamak için çaba sarf etmenin râvi için 

zorunlu olduğuna müthiş bir vurgu yapmıştır. İbnü’l-Mübârek’in (ö. 181/797)26 

aktarılan meşhur sözünde: Eğer isnadın otoritesi olmasaydı, isteyen istediğini 

söylerdi.27 Dahası, Şu‘be’nin İbn Mes‘ûd’dan rivayeti, Katâde’nin [Ebû Mûsâ] el-

Eş‘ârî’nin rivayetinden daha iyidir28 çünkü genel itibariyle Şu‘be’nin isnadındaki 

                                                 
  Ebû Abdullah Hüseyin b. Abdülevvel en-Nehâî, Hafs b. Gıyâs’ın öğrencisidir. Bkz. Kâsım b. 

Kutluboğa, es-Sikât, 3/424. Bu râvi hakkında bazı cerh ifadeleri nakledilmiştir. Yazarın onu İbn 

Hacer’in Lisânü’l-Mîzân’ından kaynak göstererek tanıtmasına bakılırsa Librande bu cerh 

ifadelerinden yola çıkarak onun hadise ilgisiz olduğunu düşünmüş ve bu olayın böyle öğrencilere 

bir ders niteliği olduğu noktasında onu örnek olarak zikretmiştir. Yoksa Râmehürmüzî’nin bu 

olayı aktarımında ya da olayın metninde Hüseyin b. Abdülevvel yer almamaktadır. (çev.) 
17  İbn Hacer el-Askalânî, Lisânü’l-Mîzân, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde, (Beyrut: Mektebetü’l-

Matbûâti’l-İslâmiyye, 2002/1423), 3/180. 
18  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 199-200. 
19  İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-Tehzîb, 9/170. 
20  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 200, dn. 1. 
21  İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-Tehzîb, 9/109-10; Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/226. 
22  Tehzîb’e dayanarak, 9/70. 
  Söz konusu sahâbînin 86/705 tarihinde vefat ettiği belirtilmiştir. Bkz. Kemal Sandıkçı, “Ebû 

Ümâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10/251. (çev.) 
23  İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-Tehzîb, 4/ 420-421. 
24  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 197. 
25  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 127-196. 
26  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/201-4. 
27  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 190-91. 
28  Kelimenin tam anlamıyla Şu‘be İbn Mes‘ûd’a, Katâde’nin el-Eş‘ârî’ye olduğundan daha yakındır, 

çünkü, iki isnadda da aynı râvi sayısı olduğu düşünülse de hadis Şu‘be’de aynı râvi sayısında 

daha uzun zaman diliminde nakledilmiştir. 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  309 
RTEÜİFD 

 

râviler arasındaki zaman farkı daha uzundur. Bu değerlendirme zincirdeki râvilerin 

her birinin ölüm tarihi bilgisine dayanmaktadır. 

İbn Gıyâs örneğinde ise Şâzekûnî, rihlesinde tercih edilebilir bir isnad elde eder 

böylece kaynak ile onun [Şâzekûnî’nin] arasında İbn Ebî Haddûye ve İbn Gıyâs 

yoktur, sadece İbn Gıyâs vardır.29 İbn Gıyâs’ın isnadı daha tercih edilebilirdir çünkü 

Şâzekûnî’nin İbn Gıyâs’tan rivayetinde râvi sayısı daha azdır ve İbn Gıyâs’ın bizzat 

kendisinden semâ edilmiştir. 

Üçüncü örnek tercih edilebilir isnadın her iki çeşidinin aynı örnekte 

bulunabileceğini kanıtlamaktadır. Bir taraftan Muhammed b. Ziyâd’ın isnadında 

râvilerden daha az kişi vardır ve böylece [bu isnad] kendisini ulaşmak için rihle 

yapılacak kadar kıymetlidir. Diğer taraftan bu iki sahâbî ile Muhammed b. Ziyâd’ın 

ölüm tarihleri (ya da Muhammed b. Ziyâd’ın onlardan alıp öğrencisine aktarması) 

arasındaki yetmiş yıllık süre bu isnadın tercih edilebilir olmasındaki temel faktördür. 

Râmehürmüzî hadis âlimlerinin rivayetlere dair çalışmalarında takip etmeleri 

mümkün olan iki tür faaliyeti tarif etmiştir. Yukarıdaki ilk örnekte gösterilen ilk 

faaliyet tenezzülün te‘âlîye göre ikinci sırada bulunduğudur. Bu durumda te‘âlî râvi 

sayısı daha az olan âlî isnadı ortaya çıkarmak ya da bir otoritenin âlî isnadlarının 

peşinde birinin atına binmek gibi özel anlamlara sahiptir. Şahsi bir çaba olmasa  [Hz.] 

Peygamberin söz ve fiiline dair tartışmaların tamamında hüküm vermesi imkansız 

olurdu çünkü tartışmanın temelleri tartışılabilecekti.30 İlim talebi için rihle, otoritelerin 

isnadını bizzat tahkik ederek korumak için devam eden yerleşmiş bir gelenekti. 

Râmehürmüzî te‘âlî ve rihleden bahseden Ebü’s-Serî Mansûr b. Ammâr’ın31 [ö. 

225/840] tarifini vermiştir: “...İslam’ın muhafızı ve zeka gücünün haznesi...”32 Bu 

adamlar seferîdir (gece seyahat eden kişiler) ve “…bir yerden bir yere yolculuk yapan, 

her vadide bilgi arayan, saçı başı dağılmış, eski püskü giyinmiş, karnı aç, susuz, 

yorgun ve cılız”33 kimselerdir. Râmehürmüzî,34 Muhammed b. Şihâb ez-Zührî’nin (ö. 

                                                 
  Söz konusu nakilde Katâde ile Şu‘be’nin diyaloglarında âlî isnadı kastettikleri net değildir hatta 

sıhhatten bahsediyor olmaları daha yüksek ihtimaldir. Konunun âlî isnadla ilgisi ise Ebû 

Dâvûd’un açıklaması sebebiyle kurulmuştur. O, isnaddaki vefat tarihleri arasındaki uzunluğu 

kastederek Şu‘be’nin isnadını daha âlî bulmaktadır. Yazar da aynı şekilde Şu‘be ve Katâde’nin 

isnadlarındaki râvilerin vefat tarihleri arasındaki uzunluğun farklı olmasından söz etmektedir. 

Nitekim Şu‘be’nin Katâde’den bir sonraki nesil olmasına rağmen eşit sayıda râviyle Hz. 

Peygamber’e ulaşması bu durumu teyit etmektedir. (çev.)  
29  Ayrıca, sadece bir râvinin (İbn Gıyâs) olduğundan, Şâzekûnî’nin isnadı İbn Gıyâs→ İbn Ebî 

Haddûye→ Şâzekûnî isnadına göre daha yakındır. 
30  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 200, son paragraf. 
31  Fuat Sezgin, Geschichte des Arabischen Schriftums, (Leiden: Brill, 1967), 1/637-638. 
32  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 201. 
33  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 201. 
34  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 211. 



310  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

124/742)35 tercih edilen râvisi olarak Süfyân b. Uyeyne’yi (ö. 198/813)36 öven bir şiir 

aktarır. O bu meselede, tıpkı Safvân b. Süleym ez-Zührî (ö. 122/750),37 Ebû İshâk Amr 

b. Abdullah es-Sebîî (ö. 127/745)38 ve Ali b. Zeyd b. Cüd‘ân (ö. 127/745)39 gibi aranılan 

bir uzmandır.  Süfyân İbn Şihâbla bizzat görüşmüş ve ondan semâ etmiştir. Süfyân’ın 

birçok hocası İbn Şihâb’a rihle yapmamış veya onunla bizzat görüşmemiştir, gerçi 

onların hayatları Zührî’nin yaşadığı dönemle ile daha çok örtüşür. 

Râmehürmüzî’nin bu ifadeleri tercih edilebilir hadisleri elde etmenin en iyi 

yolunun rihle olduğuna inandığını ortaya koyar. Yolculuğa rivayetin şifahî yönünü 

devam ettirmek ve her bir rivayette yaşayan en yaşlı râviyi bulabilmek için izin 

verilmiştir, çünkü bu kaynak [isnad] râvileri azaltmak amacıyla önceki otoriteye daha 

yakındı. 

Tenezzül, âlimin te‘âlînin peşinde koşmaması ya da rihle yapmaması eylemidir. 

Böylece o, birebir görüşme ve rihleden kaynaklanan şifahî rivayeti devam ettiremez. 

O ikinci elden rivayetlere ya da yazılı kaynaklara dayanmak zorundadır. Örneğin 

Süfyân b. Saîd es-Sevrî (95-161/714-778)40 kendisine bizzat Zührî’den işitmek için 

rihle yapıp yapmadığı sorulduğunda böyle bir yolculuk için para bulamadığını 

söylemiştir.41 Bunun yerine İbn Şihâb’ın rivayetlerini Ma‘mer b. Râşid (ö. 153/770)42 

aracılığıyla dinlemekle yetinmiştir. Tenezzüle dayanmış olmasına rağmen es-Sevrî 

öğrencilerine, genellikle başkaları tarafından da bilinen kendisinin Zührî isnadlarının 

sağlam olduğunu belirtmiştir. Fakat bunları Ma‘mer aracığıyla Zührî’den aldığı için 

isnadların en çok tercih edilen âlî isnadlardan olduğunu iddia edememiştir. 

Aynı süreç yazılı metni ikinci elden değil şifahî elde etmek ve râvi sayısını 

azaltmak amacıyla kitaplarda da gerçekleşmiştir. Râmehürmüzî, çoğu âlim gibi, yazılı 

malzemeye güvenme hususunda tedbirliydi. O, hadis rivayetinde kitapları 

kullanmaya Müslümanların erken muhalefetinin [Hz.] Peygamber ve Kur’an’a yakın 

                                                 
35  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/83-5. 
  Süfyân b. Uyeyne’nin vefat tarihi 198/814 şeklinde verilmiştir. Bkz. İbrahim Hatiboğlu, “Süfyân b. 

Uyeyne”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/28-9. (çev.) 
36  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/193-4. 
  Zehebî, onun hicrî 132 senesinde vefat ettiğini kaydeder. Bkz. Zehebî, Târîhü’l-İslam, 3/672. (çev.) 
37  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/101. 
38  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/86-7. 
  Zehebî vefat tarihi olarak hicrî 131 senesini vermektedir. Bkz. Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, thk. 

Şuayb el-Arnaut, Hüseyin el-Esed, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1985/1405), 5/208. (çev.) 
39  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/106.  
  Süfyân es-Sevrî’nin doğum tarihi Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde 95/715 olarak verilmiştir. Bkz. 

Recep Özdirek - Ali Hakan Çavuşoğlu, “Süfyân es-Sevrî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/23-8. (çev.) 
40  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/151-3. 
41  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 224. 
42  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/142. 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  311 
RTEÜİFD 

 

bir zamanda olmaları ve yazarken dikkatsizlik olma ihtimalinden kaynaklandığına 

inanmıştı.43 Bunun sebebi kötü hafıza ya da tembellikle kitaplar arasında bir ilişki 

kurulmasıydı. Bilginin iyi korunabilmesi için büyük bir çabayla elde edilmesi gerekir 

ve memnun eden hatta satın alınabilen kitaplardan çıkarılamaz. Bununla birlikte 

Râmehürmüzî rihle yerine geçerli olabilecek yazımın kullanılması için aşağıdaki dört 

şartı koymuştur: 

1. İsnad zinciri diğerlerine nazaran fazlasıyla uzun ve [Hz.] Peygamber 

döneminden uzaksa 

2. Hadisin birkaç farklı tarîki mevcutsa 

3. Bazı râviler kolayca karışabilecek ya da çok az tanınan kişilerse 

4. Âlimin zayıf bir hafızası varsa44 

Te‘âlî ve tenezzülün, rihle yapma ve yapmamanın her ikisinin de uygun yeri 

vardır. Âlî terimi, isnad için seyahat eden âlimi ve uygun en kısa zinciri (en az râviyle) 

bizzat görüşerek aramayı kapsar. Nâzil teriminden ise kastedilen anlam çok net 

değildir çünkü tercih edilmenin temelindeki (seyahat) yoktur. Yolculuk olmadığında 

başka bir kriter gerekliydi. Bu durum İbnü’l-Beyyi‘ Hâkim en-Nîsâbûrî’nin Ma‘rifetu 

envâi ulûmi’l-hadîs’inde daha açık bir şekilde anlatılmıştır. 

Bu hadis usûlü kitabında Hâkim, isnad zincirinde âlî ve nâzilin tanımlarını 

örneklerle açıklayarak okuyucuya sunmuştur. Onun bu sunumu Râmehürmüzî’nin 

ulüv ve nüzûl keliemlerinin kullandığı formlarından doğrudan ayrılır. Onun, Arapça 

fiillerin beşinci ve altıncı formuna uyan [fiillerden] daha statik olan bu formları seçimi 

onun bu el kitabının davranışlarla değil terimlerle ilgili olma şeklindeki tüm teknik 

karakterini yansıtır. Hâkim bu husustaki bölümlerinde 45 iki büyük örnek sunmuştur. 

[Kelimenin] ulüv ya da âlî isnad halinde [bu kelimeler], imama46 ulaşan isnaddaki son 

râvinin statüsünün yüksekliğine işaret eder. Bu statü isnaddaki râvilerin sayısına 

dayanır. Ne kadar az râvi sayısı varsa, o kadar çok tercih edilen âlî isnad olacaktır. 

Örneğin,47 şu iki isnad bu durumla ilgilidir: 

  

                                                 
43  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 392-3. 
44  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 392-3. 
45  Hâkim en-Nîsâbûrî, Kitâbu ma‘rifeti ulûmi’l-hadîs, thk. Seyyid Muazzam Hüseyin (Kahire: Dârü’l-

Kütübi’l-Mısriyye, 1937), 5-14. 
46  İmam, topladığı rivayetlerin tamamında güvenilir şeklinde tanınan selef âlimidir. 
47  Hâkim en-Nîsâbûrî, Kitâbu ma‘rifeti ulûmi’l-hadîs, 11.  



312  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

Abdullah b. Mes‘ûd (ö. 32/653)48 

 

 

 

 

Alkame b. Kays en-Nehâî (ö. 62/682)49                                    Ebû Vâil Şakîk b. Seleme (ö. 

82/701)50 

 

İbrahim b. Yezîd en-Nehâî (ö. 95/714)51 

 

Mansûr b. Mu‘temir (ö. 132/750)52                                                              A‘meş (ö. 148/765)53 

 

Süfyân b. Sa‘îd es-Sevrî (ö. 161/778)54 

 

 

Veki‘ b. Cerrâh (ö. 197/813)55 

 

Vekî‘, âlî bakış açısından bahsederken, tercih edilebilir daha âlî isnadı seçmeyi 

tavsiye etmiştir.56 Hâkim’in bu âlî bakış açısı, açıkça Râmehürmüzî’nin te‘âlî ve rihle 

terimleri ile âlî isnad yaklaşımına benzemektedir. 

Nâzil isnada gelince, Hâkim nüzûl terimi ile imama ya da isnadda önemli bir 

muhaddise ulaşan hadisin son râvisinin statüsünde ikinci bakış açısını kastetmişti. 

Onun nâzil görüşü son râvinin imama ulaştığı göreceli bir yakınlığa dayanmaktadır, 

                                                 
48  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/16-8. 
49  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/39. 
50  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/48. 
  Diyanet İslam Ansiklopedisinde vefat tarihi 96/714 şeklinde verilmektedir. Bkz. Şükrü Özen, 

“Nehaî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32/535. (çev.) 
51  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/59. 
52  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/107-8. 
53  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/116. 
54  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/151-3. 
  Veki‘in vefat tarihi Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde 197/812 şeklinde verilmiştir. Bkz. Mehmet Emin 

Özafşar, “Veki‘ b. Cerrâh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 43/8. (çev.) 
55  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/223-5. 
  Yazarın bahsettiği olayda Veki‘ yukarıda verilen iki isnadı zikretmiş ve yanındaki muhaddislere 

hangi tariki tercih edeceklerini sormuştur. Onlar iki râvili âlî isnadı tercih edileceğini söyleyince 

de Veki‘ dört râvisi olan isnad fakihlerden geleceği için onun daha tercihe şayan olacağını 

belirtmiştir. Bu olay, hadis usûlü kaynaklarında “manevî ulüv” kapsamında incelenmiştir. 

Yazarın yaptığı açıklamalara bakılırsa o, bu olayda Veki‘in karşısındakilere şaka yaptığı 

kanaatindedir. Olay için bkz. Hâkim en-Nîsâbûrî, Kitâbu ma‘rifeti ulûmi’l-hadîs, 11. (çev.) 
56  Zira Veki‘in espri yaptığı gibi, Alkame, İbrahim Mansûr ve Süfyân gibi fakihler bir rivayeti elden 

ele vermeyi [yani nâzil nakletmeyi] göze alabilirler fakat şüyûh tercih edilen isnadlarda meslekî 

itibarlarını korumak istiyorlarsa bunu yapamazlar. [yani âlî isnadla nakletmelidirler.] 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  313 
RTEÜİFD 

 

bu örneklerde, Râmehürmüzî’nin yukarıda ilk örneğinde olduğu gibi, râvilerin sayısı 

eşittir. Yakınlığa ise rivayetteki râvilerin ölüm tarihine bakılarak karar verilir. Örneğin 

Hâkim ikişer isnadı olan iki rivayet verir57: 

 

A‘meş (ö. 148/765) 

 

Veki‘ b. Cerrâh (ö. 197/813) 

Ebû Muâviye Muhammed b. Hâzim (ö. 195/811)58 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/856)59 

Hennâd b. es-Serî (ö. 243/857)60 

Abdullah b. Ahmed b. Hanbel (ö. 290/903)61 

Ebü’l-Abbas Muhammed b. İshâk es-Serrâc (ö. 313/925)62 

 

Hâkim 

  

                                                 
57  Hâkim en-Nîsâbûrî, Kitâbu ma‘rifeti ulûmi’l-hadîs, 13. 
58  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/215-6. 
  Ahmed b. Hanbel’in vefat tarihi Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde 241/855 şeklinde verilmiştir. Bkz. 

Yaşar Kandemir, “Ahmed b. Hanbel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1989), 2/75. (çev.) 
59  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/15-6. 
60  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/70. 
61  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/173-4. 
62  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/213-6. 



314  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

II. 

A‘meş 

 

İsa b. Yunus (ö. 187/803)63           Ebû Üsâme Hammâd b. Üsâme (ö. 

201/817)64 

 

İshâk b. Râhûye                                              Ebû Küreyb Muhammed b. el-Alâ’  

(ö. 238/852)65                                                                      (ö. 248/862)66 

 

Ahmed b. Seleme en-Nîsâbûrî                           Muhammed b. İshâk b. Huzeyme  

(ö. 286/899)67                                                                          (ö. 311/924)68 

 

Hâkim 

Yukarıda Hâkim’in İmam A‘meş’e ulaşan dört isnadının her birinde (ismini 

vermediği bir hocası hariç) üç râvi vardır. Hâkim diagramın sol tarafındakilerin tercih 

edilebilir âlî isnadlar olduğunu söyler çünkü bu râviler sağ taraftaki isnaddaki 

râvilerden daha erken ölmüşlerdir (ya da hadisi daha erken rivayet etmişlerdir). 

Buradaki nüzûl görüşü, isnaddaki râvilerin (en tercih edilebilir âlî isnad anlamına 

gelen en az) sayısına dayanmaz, fakat onların imama göreceli yakınlığına dayanır 

(daha yakın ya da daha kısa ölüm tarihleriyle ya da imama ulaşan rivayetin tarihi ile 

ilgili terimlerdir, son râvinin imamla bağlantısı [yani ona ulaşan isnadı] ne kadar kısa 

olursa isnad o kadar tercih edilebilir hale gelir). 

Hâkim, Râmehürmüzî gibi, ulüv terimini rihle ile birlikte ele almıştır, çünkü 

açıktır ki ulüv de te‘âlî kadar rihle ve birebir görüşme ile elde edilen rivayet 

zincirlerini anlatır. Ve rihle yapan kişi bu en kısa (râvi sayısı en az) ve dolayısıyla en 

                                                 
63  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/204-6. 
64  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 1/234-5. 
  İshâk b. Râhûye’nin vefat tarihi Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde 238/853 şeklinde verilmiştir. Bkz. 

Abdullah Aydınlı, “İbn Râhûye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999), 20/241. (çev.) 
65  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/17-8. 
66  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/62-3. 
67  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/156. 
68  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, 2/207-13. 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  315 
RTEÜİFD 

 

âlî isnadları arar. Nüzûl örneğinde, aynı şekilde tenezzül ile birlikte olmalıdır, isnad 

her bir râvinin hayatında olgusal bilgi yönüne dayanarak ele alınır. Rihle gerekli 

değildir ve aslında bu çeşitte isnadlar rihle ile değerlendirilmez fakat yazılı bir 

malzeme bulunabilir ya da rihle esnasında daha âlî isnadları arama şansı olmadan 

rivayet alınabilir. Râmehürmüzî ve Hâkim’in her ikisi de âlî ve nâzil 

değerlendirmelerinde sıklıkla hadis uzmanlarının icazeti, vasıyyet ve diğer hadis 

rivayet metotlarından örneklerle açıklamışlardır. Onlar rihleyi ve onun şifahi rivayet 

ve birebir görüşmedeki gücünü bir kenara bırakmışlardır. Fakat onların yaklaşımını 

herkes paylaşmamıştır. Onların bu yaptıklarının en büyük muhalifi olan, hadis 

tenkidinde klasik eseri bulunan İbnü’s-Salâh eş-Şehrezûrî (ö. 643/1245) onların 

görüşlerini kötülemiş ve kendinden önceki iki yazarı da eleştirmiştir. 

İbnü’s-Salâh, Râmehürmüzî’den alıntıladığı69 şu sözlerden dolayı onu 

eleştirmiştir70: “Otoritelerin isnadındaki tenezzül tercih edilebilirdir”. Râmehürmüzi 

şöyle açıklamıştır,71 bu tavır her bir rivayeti incelemek için büyük gayret sarf eden ve 

tenezzüle daha büyük bir rol verildiğinde rihleyi azaltan hadis âlimlerinin önemli bir 

kısmını temsil etmektedir. Gerçi o aynı zamanda bu yönteme sadece hadis 

çalışmalarında te‘âlînin faydası olmadığında güven duyulduğunu da belirtmiştir.72 

Tıpkı aktardığımız gibi Râmehürmüzî’ye göre rivayet elde etmede her iki faaliyetin 

de yeri vardır. 

İbnü’s-Salâh’ın Hâkim’e karşı yaptığı tenkit daha çetrefillidir fakat onun nüzûlü 

belli derece kabulü ile sıkıntı azaltılabilir. Onun, Hâkim’in nüzûlün ulüvun zıttı 

olmadığı sözlerine73 itirazı açıktır.74 Fakat bu ifadelerle Hâkim otoritelerin isnadları 

düşünüldüğünde ulüv ve nüzûlün ilişkisinin bulunduğunu kastetmiş olmalıdır. Her 

iki kavram son râvinin isnada isim veren imama olan yakınlığı ile ölçülür. Bununla 

birlikte her bir kavram, rihle yöntemine dayanan bir durum olması (ulüv) ve rihlenin 

kullanılmadığı bir yöntem olmasına (nüzûl) göre farklı bilgiler verir.  

İbnü’s-Salâh’ın Râmehürmüzî ve Hâkim’e karşı tenkidi, isnadın âlî ve nâzil 

oluşuna dair kendi görüşlerinden kaynaklanmaktadır. Âlî isnada dair, o şunları 

kaleme almıştır:75 

                                                 
69  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 200. 
70  İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs li İbni’s-Salâh, thk. ve şerh Nureddin Itr, (Dımaşk; Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

2012/1433), 257. 
71  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 200. 
72  Râmehürmüzî, Muhaddisü’l-fâsıl, 200. Râmhürmüzî burada sıhhat, râvilerin daha sika olması vb. 

durumlarda nâzil isnadın tercih edildiğini kastetmektedir. (çev.) 
73  Hâkim en-Nîsâbûrî, Kitâbu ma‘rifeti ulûmi’l-hadîs, 12. 
74  İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 257-8. 
75  İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs,256. 



316  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

İsnad ne kadar kusursuz ise o kadar değerlidir. Onun râvilerinden biri, 

yanlışlıkla veya kasten bir kusura mahal vermiş olabilir fakat onların kusurlu 

rivayetleri azdır.  

Âlî isnada sahip beş sınıf vardır:76 

1. Râvilerin en az sayıda olması ile değerlendirilen [Hz.] Peygambere olan 

yakınlık  

2. Râvilerin az sayıda olması ile değerlendirilen imamlara [yani hadis 

imamlarına] olan yakınlık 

3. Râvilerin azlığı ile değerlendirilen Buhârî ya da Müslim’e (ya da onlara 

benzer [Hz.] Peygambere yakın herhangi bir kişiye) olan yakınlık 

4. İki rivayetteki râvi sayıları aynı olduğunda  bu isnadda son râvinin rivayet 

ettiği kişinin daha önce ölmesi ile (bir görüşe göre en az elli yıl daha önce) oluşan 

yakınlık 

5. İki isnadın râvi sayısı aynı olduğunda bu isnadda en son rivayet eden kişinin 

önceki râviyle daha erken görüşmesi ile oluşan yakınlık 

İbnü’s-Salâh ulüvun tüm kısımlarını, rihleye olan gayretleri sebebiyle isnaddaki 

râvilerin sayısını en az olarak korumalarını ya da bunu yapamayıp râvileri daha erken 

ölmüş veya rivayeti alma tarihinin daha erken olmasını tercih edilen rivayetler 

içerisine dahil eder. 

İbnü’s-Salâh nâzil isnadın kısımlarını âlî isnadın zıttı olarak incelemiştir.77 

Aslında, nâzil isnadın [âlî isnada] karşılık gelen beş kısmından bahsetmiştir. Bu beş 

kısım tam anlamıyla âlî olmayan zincirleri yansıtır. Âlî ve nâzil isnadın bu anlamda 

kullanımı Râmehürmüzî’nin seçtiği terimlerin kanıtlandığı şekliyle kavramların 

kökeni ile uyumlu değildir. Terimler İbnü’s-Salâh ile birlikte daha çok değerlendirilen 

bir işlev kazanmıştır. Dolayısıyla genelde (önceki musanniflere âlî ya da nâzil ulaşan 

isnadın tercih edilebilir olduğu) âlî isnad nâzil isnaddan daha çok tercih edilir. 

                                                 
76  İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 256-62. 
  Bu kısım İbnü’s-Salâh’ın sınıflandırmasında “musannif kitaplara yakınlık” olarak belirtilmektedir 

ki, muvâfakat, bedel, müsâvat ve musâfaha şeklinde alt kısımları bulunur. Burada kasıt Buhârî ve 

Müslim gibi imamların âlî isnad sahibi olması değil, bu meşhur musanniflere ulaşmaktır. Bkz. 

İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 258-60. 
  Söz konusu görüş iki isnadın kıyası ile ilgili değil tek bir isnadın âlî sayılacağı zaman dilimi ile 

ilgilidir. Mezkûr görüş sahibi İbn Cevsâ (ö. 320/932) bir isnadın hoca öldükten elli sene sonra âlî 

olacağını belirtmiştir. Bkz. İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 261. (çev.) 
77  İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 263. 
  Âlî isnad sınıflandırmasında hadis imamlarına yakınlık, meşhur hadis kitaplarına yakınlık gibi 

türler direkt Hz. Peygamber’e ulaşan az sayıda râviyi temsil etmediği için yazar böyle bir 

değerlendirmede bulunmuş olmalıdır. (çev.) 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  317 
RTEÜİFD 

 

İbnü’s-Salâh’ın eserinde nâzil isnadın âlî isnada tercih edilebileceği duruma78 ait 

referansı yukarıda bahsettiğimiz bilginin ötesinde delile dayanır. Muhammed 

Cemâlüddîn el-Kâsımî (ö. 1332/1914) bu durumu açıklar.79 O, bu nâzil isnadlarda 

ziyâdetü’s-sika olabileceğine ya da bazılarının râvilerinin âlî isnadınkinden daha 

hafız veya fakîh olabileceğine atıfta bulunur. Böyle bir durumda nâzil isnad âlî 

isnaddan daha çok tercih edilir. 

İbnü’s-Salâh önceki kuşakların üzerine iki büyük değişiklik getirmişti. Birincisi, 

tercih edilen iki isnad sınıfını ulüv adını verdiği tek bir sınıf haline getirmişti. İkincisi, 

tercih edilen isnadları belirlemedeki esasları genişletmişti. Nüzûl kısmında ise, 

isnadlarda daha az tercih edilebilir olmasına rağmen, isnaddaki nüzûlü azaltan sika 

râviler üstün karakterleri sebebiyle tercih edilen isnadlar içerisine girebilirler. Esas 

itibarıyla bu delil âlî ve nâzil kategorilerinin dışındaydı. 

SONUÇ 

Râmehürmüzî ve Hâkim tercih edilebilir âlî ve nâzil isnadı tek bir gruba 

indirgerken İbnü’s-Salâh 8./13. yüzyıldaki mevcut durumdan etkileniyordu. Âlî ve 

nâzil sınıflandırmaları, rivayet etme yöntemi temelinde hadise bir rol biçer. Oysaki 

Müslümanlar rivayette rihle ve şifahî metodun en iyi yol olduğunu düşündüler, 

böylece erken hadis çalışmalarında bu görüşü devam ettirdiler. İbnü’s-Salâh âlî 

sınıflandırmasında bu vurguyu azalttı ve rihle yapılan-yapılmayan, sözlü ve yazılı 

rivayetlere yer verdi. Râmehürmüzî ve Hâkim (âlî ve nâzil isnad olarak 

isimlendirilen) rivayet kategorilerinin her birine izin vermiş fakat onları ayrı 

tutmuşlardı. Onların âlî ve nâzil terimleri açıkça rihle yapmak ve yapmamakla 

ilgilidir. İbnü’s-Salâh’ın sınıflandırmasının içeriği ise bu kadar net değildir. Aslında 

onun terimleri, diğerlerinin rivayeti değerlendirmesine göre, mükemmel ve daha az 

mükemmel isnadlar şeklinde daha iyi yorumlanmış olabilir. Bu sebeple İbnü’s-Salâh, 

önceki hadis âlimlerinin rihleye dayalı güveni iddia eden sınıflandırmasını ayırt 

etmiştir. 

İbnü’s-Salâh âlî isnad özelliklerinin dışında olan isnadların başka yönleriyle 

tercih edilebileceğine dikkat çekmiştir. Bu bakış açısı Râmehürmüzî ve Hâkim’in daha 

erken sistemdeki katılıklarını azaltmıştır. İbnü’s-Salâh’ın terimlerde ifade ettiği gerçek 

değerlendirme süreci daha iyiydi çünkü bir hadis âlî isnad sınıflandırmasına 

giremediğinde diğer üstün özellikleri ile değerlendiriliyordu. İbnü’s-Salâh 

                                                 
78  İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, 264. 
79  Cemâleddin el-Kâsımî, Kavâidü’t-tahdîs min fünûni mustalahi’l-hadîs, thk. Muhammed Behcet el-

Baytâr (Kahire, Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1961/1380), 128. 
  Bir isnadın sika, meşhur ya da fakih râviler tarafından tercih edilmesi İbnü’s-Salâh ve sonrasında 

manevî ulüv olarak değerlendirilmiştir. Yazar, isnadın kısalığının yanı sıra bu kısmın da ulüv 

kelimesine dahil edilmesinden bahsetmektedir. (çev.) 



318  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

Râmehürmüzî ve Hâkim’in âlî ve tercih edilebilir şeklinde bahsettikleri gibi bu 

isnadlara fazla vurgu yapmamıştır. 

Bizim üç müellifimiz yaklaşık üç asırlık sürede zamanlarındaki âlimlerin isnad 

ve rivayet hakkındaki görüşlerinin etkisini temsil eder. Müslümanların hadis 

rivayetlerinin âlî olmasına karşı tutumu Kur’an ve onun metni ile ilgili Müslüman 

düşünce sistemine paralellik arz eder. Her ikisi de yaratıcının hükümlerini en iyi 

şekilde anlayarak (fıkıh) hüküm vermek için Müslümanların en iyi vasıtalarıdır. Fakat 

biri diğerinden hem kaynak hem de rivayet kaygısı bakımından önemli derecede 

farklıdır. Hadisin önce şifahî olması gerektiği düşünülürken Kur’an yazılmıştır. 

Hadislerin [Hz.] Peygamber zamanından değişmeden gelerek güvenilir olduğu 

iddiası onun şifahî özelliğine ve rihleye duyulan güvene dayanmaktaydı. Bu iddianın 

4./9. yüzyılda doğruluğu daha azdır ve yine de bu üç yüzyılda âlî ve nâzil 

kavramlarının Râmehürmüzî’den İbnü’s-Salâh’a gelişim sürecinin bir kısmıdır. Gerçi 

âlî terimi hâlâ vardır çünkü kabul edilebilir diğer rivayet metotlarına rağmen hadis 

çalışmalarında rihle ve birebir görüşmenin bulunduğunun hesaba katılması 

gerektiğini hatırlatırız.  

                                                 
  Burada İbnü’s-Salâh döneminde âlî isnadın birçok alt kısmının oluştuğu, Râmhürmüzî ile Hâkim 

en-Nîsâbûrî zamanında ise söz konusu beş kısmın tamamından söz edilemeyeceği belirtilmelidir. 

(çev.) 



LEONARD LIBRANDE – ÇEV: TUĞÇE GÜNAYDIN  319 
RTEÜİFD 

 

KAYNAKÇA 

 

Aydınlı, Abdullah. “İbn Râhûye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 20/241. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999.  

Birışık, Abdulhamit. “Katâde b. Diâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

25/22. Ankara: TDV Yayınları, 2002.  

Cemâleddin el-Kâsımî, Muhammed b. Muhammed Saîd, Kavâidü’t-tahdîs min fünûni 

mustalahi’l-hadîs. thk. Muhammed Behcet el-Baytâr. Kahire: Dâru İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, 2. Basım,1961/1380.  

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah b. Muhammed. Kitâbu 

ma‘rifeti ulûmi’l-hadîs. thk. Seyyid Muazzam Hüseyin. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-

Mısriyye, 1937. 

Hatiboğlu, İbrahim. “Süfyân b. Uyeyne”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

38/28-9. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

İbn Ebû Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed er-Râzî. el-Cerh ve’t-

ta‘dîl. 9 Cilt. Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1952/1371. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali. Lisânü’l-Mîzân. thk. 

Abdülfettâh Ebû Gudde. 10 Cilt. Beyrut, Mektebetü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, 

2002/1423. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali. Tehzîbü't-Tehzîb. 12 Cilt. 

Haydarabad: Matbaatu Meclis-i Daireti’l-Maarifi’n-Nizamiyye el-Kâine, 1325. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem el-Ensârî. Lisânü’l-Arab. 15 Cilt. 

Beyrut: Dâru Sadır, 3. Basım. 1414. 

İbn Sa‘d, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa‘d b. Meni‘ ez-Zührî. Kitâbü’t-Tabakâti’l-kebîr. 

nşr. Josef Horovitz. 8 Cilt. Leiden: E.J. Brill, 1904/1321. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osman b. Abdurrahman eş-Şehrezûrî. Ulûmü’l-hadîs li İbni’s-

Salâh, thk. Nureddin Itr. Dımaşk; Beyrut: Dârü’l-Fikr. 18. Basım. 2012/1433. 

Kandemir, Yaşar. “Ahmed b. Hanbel”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/75. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Kandemir, Mehmet Yaşar, “Ebû Dâvûd es-Sicistânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 10/119-21. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kâsım b. Kutluboğa, Ebü’l-Adl Zeynüddîn b. Abdullah. es-Sikât mimmen lem yeka’ fi’l-

Kütübi’s-sitte. thk. Şadi b. Muhammed b. Salim el-Numan. 9 Cilt. Semnud: 



320  İslam’da Rihle ve Yazının Bir Yansıması Olarak Âlî ve Nâzil İsnad Kategorileri 
RTEÜİFD 
 

Mektebetu İbn Abbas; San’a: Merkezü’n-Nu’man li’l-Buhus ve’d-Dirasati’l-

İslamiyye ve Tahkiki’t-Türas ve’t-Terceme, 2011/1432.   

Küçük, Raşit, “İbn Ebû Hâtim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 19/432-34. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Müslim b. Haccâc, Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî. Sahîh-i Müslim. nşr. 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 5 Cilt. Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

1955/1374. 

Özafşar, Mehmet Emin. “Veki‘ b. Cerrâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

43/8. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Özdirek, Recep - Çavuşoğlu, Ali Hakan. “Süfyân es-Sevrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 38/23-8.İstanbul: TDV Yayınları, 2010.  

Özen, Şükrü. “Nehaî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32/535. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006. 

Ramehürmüzi, Ebû Muhammed b. Hallad Hasan b. Abdurrahman. el-Muhaddisü’l-

fâsıl beyne’r-râvî ve’l-vâî. thk. Ebû Hemmam Muhammed b. Ali es-Savma’i el-

Beydani. Riyad; Medine: en-Nâşirü’l-Mütemeyyiz, 2017/1438. 

Sandıkçı, Kemal. “Ebû Ümâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/251. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Sezgin, Fuat. Geschichte des Arabischen Schriftums. 9. Cilt. Leiden: Brill, 1967.  

Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ. thk. 

Şuayb el-Arnaut, Hüseyin el-Esed. 23 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 3. Basım, 

1985/1405. 

Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed. Târîhü’l-İslâm ve vefeyâtü’l-

meşâhir ve’l-a’lâm. thk. Beşşâr Avâd Ma‘rûf. 17 Cilt. Beyrut: Darü’l-Garbi’l-İslâmî, 

2003/1424. 

Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed. Tezkiretü’l-huffâz. 4 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998/1419. 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Çeviri Makale /Translation Article                                                                            İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 321-348 
Geliş Tarihi:07/04/2022-Kabul Tarihi:17/06/2022  Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1099951 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] 

Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 

Hâdî b. Abdillah ŞAMSÂN* 

Çevirmenler: Mustafa ŞENTÜRK** Tahreer İRCİ*** 

Atıf/Cite as:. Şemsân, Hâdî b. Abdillah. “Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve 

Gramatik Bir Çalışma”. çev. Şentürk, Mustafa-İrci, Tahreer. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 321-348. 

Öz: Bu çalışma, “ّأنى / ennâ” lafzının anlamını ve işlevini açıklamak amacındadır. 

Çalışmada lügatler ile Tefsîr ve Nahiv kitaplarından yararlanılmış ve 

aşağıdakileri sonuçlara ulaşılmıştır: 1. Bu kelimenin farklı sözlüklerde üç anlamı 

vardır. 2. Bu kelime, Kur’ân-ı Kerîm’de yirmi sekiz yerde geçmekte olup lafzın 

beş anlamı vardır. Bunlar; “كيف؟ / nasıl?”, “من أين؟ / nereden?”, “متى؟ / ne zaman?”, 

نْ  أيَّ   وَجْهٍ؟“ nerede?” ve / حَيْثُ؟“  hangi taraftan?” anlamlarıdır. Bunlar yakın / م 

anlamlardır ancak “ّأنى / ennâ” lafzı bunlardan farklıdır. 3. Müfessirler bu lafzı 

istifhâm (soru) ismi veya mekân zarfı olarak kabul ederler. 4. Bu kelime Kur’ân-ı 

Kerîm’de hâl olarak mahallen mansûb, zarf ya da haber olarak nasb konumunda 

i’râb edilir. 5. Nahivcilere göre “ّأنى / ennâ”, şart ifade eden mekân zarflarından 

kabul edilir ve onun dört anlamı vardır. 6. “ّأنى / Ennâ” kelimesi nahivciler 

tarafından, “ ْإن / in” şart zarfı anlamında kullanılır, sonra(sında) gelen fiil de 

merfû’ olur.  7 . Nahivcilere göre “ّأنى / ennânın” i’râbında iki vecih vardır: a) “ ْإن / 

İn” şart zarfı anlamını içeren cezmeden şart ismi. b) İstifhâm hemzesi anlamını 

içeren istifhâm ismi.  

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, Tefsîr, Nahiv, Semantik, Zarf, Ennâ. 

 

 

 

                                                 
*  Dr., San’a Üniversitesi, Arapça Sarf ve Nahiv Bölümü Öğretim Üyesi, h.shamsan@su.edu.ye. 
** Doç. Dr., Trakya Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Öğretim Üyesi, mustafasenturk@trakya.edu.tr, 

ORCID: www.orcid.org/0000-0002-8310-7609 
*** Yüksek Lisans Öğrencisi, Trakya Üniversitesi, SBE, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 

tahreer.irci@gmail.com, ORCID: 0000-0002-9124-1672 

mailto:h.shamsan@su.edu.ye
mailto:mustafasenturk@trakya.edu.tr


322  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

The [Adverb] ّأنى / Annā in Al-Qur’an Al-Kareem 

A Semantic and Grammatical Study 

Abstract: This study aims to explain the meaning and function of the word “ّأنى / 

annā”. In this study, dictionaries, Tafsir and Nahiv books were used and the 

following results were obtained: 1. This word has three meanings in different 

dictionaries. 2. This word is used in twenty-eight places in Qur’an, and has five 

meanings. These meanings are “كيف؟ / how?”, “ أين؟ من  / from where?”, “متى؟ / when?”, 

نْ  أيَّ   وَجْهٍ؟“ where?” and / حَيْثُ؟“  from which way?”. These are close meanings but / م 

the word “ّأنى / annā” is different. 3. Commentators accept this word as a name of 

interrogative or an adverb of place. 4. In Qur’an, this word is analyzed in terms 

of grammar (i’rāb) as a state (mahallen mansûb) or as an adverb in predicate 

position (khabar - nasb). 5. According to the Nahivists, the preposition “ّأنى / 

annā” is accepted as one of the adverbs of place expressing a condition and it has 

four meanings. 6. By Nahivists, the word “ّأنى / annā”  is used in the sense of a 

conditional preposition of  “ ْإن / in”  and the following verb becomes marfû’. 7. 

According to the Nahivists, there are two aspects in the i’rāb of  “ّأنى / annā”: a) “ 

 In” conditional noun of jazm, which contains the meaning of the conditional /إنْ 

preposition. b) The name of question (istifham), which includes the meaning of 

istifhâm hamza. 

Keywords: Qur’an, Tafsīr, Grammer, Semantics, Adverb, Annā. 

 

 نحويّة دلاليةّ الكريم: دراسة القرآن في ىأن

 في خلال الدراسة المتتبعة من وعمله،“ أنى”معنى لفظ  بيان إلى الدراسة هذه هدفت :ملخص البحث

 المعجمات في معان ثلاثة اللفظ . لهذا١ يأتي ما إلى الدراسة وتوصلت. النحو وكتب التفسير، وكتب المعجمات،

 كيف، :وهي معان وله خمسة .وجل عز الله كتاب في موضعا وعشرين ثمانية في اللفظ هذا . جاء٢ . المختلفة

 . ينظر٣ لها. مخالف“ أنى” لفظ أن إلا متقاربة، المعاني وجه. وهذه أي ومن وحيث، ومتى، أين، ومن

 محل في الكريم القرآن في اللفظ هذا . يعرب٤ مكان. ظرف أو استفهام، اسم أنه على اللفظ هذا إلى المفسرون

 من النحاة عند اللفظ هذا . يعد٥ الخبر موضع في أو الظرفية، على نصب موضع أو في الحال على نصب

 النحاة عند“ أنى” لفظ . يستعمل٦معان أربعة عندهم التي يجازى بها، وله المكانية للظرفية الملازمة الظروف

أ.  النحاة: عند الإعراب من وجهان“ أنى”. ل ٧ . مرفوع بعدها الفعل أن الشرطية، والمحفوظ “إن” استعمال

 . الاستفهام همزة معنى تضمن استفهام اسم ب. الشرطية. “إن” معنى تضمن جازم شرط اسم

 أنىّ. ،الأداةالقرآن، التفسير، النحو، الدلالية، لكلمات المفتاحية: 

 

GİRİŞ 

 İsim, fiil veya harf formunda gelen bazı Arapça kelimelerin anlamları veya 

sayılarında gördüğümüz fark, çeşitli kaynakların belirttiği (gibi) belirli durumların 

ortaya çıkmasına sebep olmuştur.  

 Bu durumlar arasında, birbirinden çok farklı bölgelerde yayılmış bulunan 

Arap kabîlelerinin çeşitliliği vardır. O kabîleler dillerine bağlı kalmışlar ve gerek 

duyulmadığı için dillerini terk etmemişlerdir.  

Önceki durumlara ek olarak, bu kabîleler çevrelerinden, özellikle de Arap 

Yarımadası’nın kuzeyinde ve/ya güneyinde yaşayan kabilelerden etkilenmişlerdir. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  323 
RTEÜİFD 

 

 

 Bu araştırma, çeşitli anlamlara gelen kelimelerden biri olan “ّأنى / ennâ” lafzını 

ele alacak ve bu lafzı üç ana noktada işlemek üzere düzenlenecektir. Bunlar;  

 ,Gramatik Tefsîri [”Ennâ’nın / أنىّ“] .1

  ,Tefsîr Âlimlerinin Görüşleri [Ennâ” Hakkında / أنىّ“] .2

  Nahivcilerin Görüşleri [Ennâ” Hakkında / أنىّ“] .3

şeklindedir. 

 Ennâ” Lafzının Gramatik Tefsîri / أنىّ“ .1 

 elif-i leyyine” ile biten kelimelerden sayılır. Bundan / ألف لينة“ ,Ennâ” lafzı / أنّى“

dolayı aynı sözlükte birden fazla yerde bulunduğu, ayrıca ondan kısaca söz edildiği, 

bazen de ihmâl edildiği için okuyucunun bu lafzı araştırması zor olabilmektedir. 

Bu lafzın farklı sözlüklerdeki anlamlarını takip eden okuyucu, kelimenin şu 

anlamlara geldiğini görecektir: “ ؟مَتىَ  / Ne zaman?”, “ ؟كَيْف  / nasıl?”, “ ؟أيَْن  / nerede?” ve 

“ ؟أيَْن نْ    م  / nereden?”. 

 Bu lügat lafızlarının anlamlarına çok kısaca değinecek, (ardından) bunların “ّأنى 

/ ennâ” ile ilişkisi hakkında söylenenleri zikredeceğim. 

  ”?Ne zaman / مَتىَ؟“ .1.1

 biri olup belirsiz zamanda (حُرُوفُ المَعاَن ي) Metâ”, mana harflerinden / مَتىَ“

meydana gelir. Şöyle dersin: “ ؟تفعل ومتى فعلت؟ متى  / Ne zaman yaptın, ne zaman yaparsın?” 

yani ‘hangi vakitte?’1 “َمَتى / Metâ’nın”, mekân ile ilgili bir soru olduğu söylenmiştir.2 

İki durumda da ‘cezâ/karşılık/şart lafızlarındandır’. Şöyle dersin: “ آتك تأتني متى  / Bana ne 

zaman gelirsen ben de sana (o zaman) gelirim”.  

Ezherî (370/980), “أنّى / ennânın” “َمَتى / metâ” anlamına geldiğini belirtmiş,3 delil 

olarak da “َقلُْتمُْ انَّٰى هٰذا / ‘Bu ne zaman (başımıza) geldi!’ mi diyorsunuz?” âyetini4 

göstermiştir. Onu takip eden lügatçilerden Ezherî’nin bu yaklaşımını sürdürenler 

olmuştur.5 

 

                                                 
1  Bkz. Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga (Kahire: Dâru’l-Masri’a li’t-Te’lîf, 1967), (متى) 

4, 345. 
2  Bkz. İsmâil b.  Hammâd Cevherî, es-Sıhâh (Beyrut: Dâru’I-İlmli’l-Melâyîn, 1984 ), (متى) 2556 ,6. 
3  Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga (ّأنى) 15,151. 
4  Âl-i İmrân 3/165. 
5  Bkz. Muhammed b.  Mükerrem İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Beyrut:  Dâru Sâdır), (ّأنى), 438 ,15; 

Mecdüddîn Muhammed b.  Ya’kūb el-Fîrûzâbâdî, el-Kāmûsü’l-Muhît (Mısır: Matbaatü’l-Bâbî el-

Halebî, 1952), (ّأنى ) 410 ,4; Muhammed el-Murtazâ Zebîdî, Tâcü’l-’Arûs min Cevâhiri’l-Kāmûs (Mısır: 

Hayriye Matbaası,1306), (ّأنى), 427 ,10. 



324  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

1.2. “ ؟كَيْف  / Nasıl?”  

Durumları sormak anlamında mübhem bir isimdir.6 Fîrûzâbâdî (817/1415), 

Sîbeveyh’in (180/796) “O bir zarftır, ancak onun üzerinde durup hakkında yazı 

yazmadım.” dediğini nakleder.7 Bunu Fîrûzâbâdî ve Zebîdî (1205/1791) nakletmiş 

ancak Sîrâfî (385/995) ve Ahfeş [el-Evsat] (215/830 [?]) bu görüşü reddederek, “‘كَيْف / 

keyfe’ isimdir, zarf değildir” demişlerdir. İbn Mâlik (672/1274) bu görüşü benimsemiş 

ve söyle demiştir: “Hiç kimse ‘كَيْف / keyfe’nin’ zarf olduğunu söylemememiştir, çünkü 

o ne mekân ne de zaman ifade etmektedir. ‘كَيْف / Keyfe’ genel durumlar hakkında bir 

soru olduğu için, ‘ ٍعَلَى أيَّ   حَال / hangi durumda?’ sözünü zarf olarak açıklıyor. Zira câr-

mecrûrun tevîlinde kendisine mecâz anlamı verilen bir zarf ismi gelir.”8 

 ”قلُْتمُْ انَّٰى هٰذاَ“ keyfe” anlamına gelir. Ezherî, bunu söylemiş ve / كَيْف“ ,”Ennâ / أنّى“

âyetine “َقلُْتمُْ كَيْف هٰذا / ‘Bu ‘nasıl’ (başımıza) geldi!’ mi diyorsunuz?” şeklinde yaptığı tevîli 

sözüne delil getirmiştir.9 Bu görüş el-Leys’e (187/803 [?]) nisbet edilmiştir, ancak ben 

bu görüşü Kitâbü’l-‘Ayn’da tespit edememiş bulunmaktayım. 

Cevherî (400/1009’dan önce), küçültme sîgasıyla bu manayı zikretmiş,10 İbn 

Manzûr da (711/1311) onu takip etmiştir.11 “أنى لك أن تَ فتحَ  الح  صنَ ؟ / Kaleyi ‘nasıl’ 

fethedeceksin?” yani ‘bunu nasıl yapacaksın?’ sözleri buna bir örnektir. (Bu iki dilci) 

hem bu manaya hem de sonraki manaya Alkame’nin (3/625)12 sözünü delil olarak 

getirirler: 

هََ أنَّى مَحرومَ  وَالمَحرومَ  توََجَّ طعََ الغ نمَ  يَومََ الغ نمَ  وَم طعمََ             ه َم  م    

‘Nereye’ yönelirse yönelsin; mahrûm yine mahrûmdur (rızkı elde edemez), 

(Kısmeti olan ve) Rızka erişecek olan yine erişir. 

هََ“  Ennâ teveccehe” yani ‘nasıl yönelirse’ demek istiyor.13 / أنَّى توََجَّ

 

 

 

                                                 
6  Bkz. Ebu’I-Hüseyn b. Ahmed İbn Fâris, Mücmelü’I-Lüga (Beyrut: Müesssetü’r-Risâle, 1986), (كيف) 

3, 775; Cevherî, es-Sıhâh (كيف) 1425 ,4; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (كيف) 312 ,9. 
7  Bkz. el-Fîrûzâbâdî, el-Kāmûsü’l-Muhît (كيف) 200 ,1. 
8  Zebîdî, Tâcü’l-’Arûs (كيف) 343 ,6. 
9  Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga (ّأنى) 552-551 ,15. 
10  Bkz. Cevherî, es-Sıhâh (أنا ) 2545 ,36. 
11  Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (ّأنى ) 438-437 ,15. 
12  Alkame b.  Abede, Dîvân: Şerhu ve Ta’lîk Saîd Nüseyb Mekârim (Beyrut: Dâru Sâdır, 1. Basım, 1996), 

56. 
13  Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga (ّأنى) 552 ,15; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (ّأنى) 438 ,15.  



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  325 
RTEÜİFD 

 

 

 ”?Nerede / أيَْن؟“ .1.3

Kendisine harf-i cerlerin dâhil olabilmesi deliliyle, mekânın sorulduğu bir 

isimdir. Şöyle dersin: “ٌأيَْن زَيْد؟ / Zeyd nerede?”14  

ن  أيَْن؟“ nerede?” ve / أيَْن؟“ Ennâ” lafzı, farklı sözlüklerde / أنىّ“ م  / nereden?” 

anlamında gelmiştir. (Bu) İki mana arasında bazılarının da işaret ettiği (gibi) basit bir 

fark vardır. 

Ezherî, “ن  أيَْن؟ م  / nereden?” anlamını el-Leys’e nispet eder, ancak “Ben bu anlamı 

Kitâbü’l-‘Ayn’da tespit edemedim” der. Ezherî, (ayrıca) şu değerlendirmeyi yapar: 

ن  أيَْن؟‘ ,’Ennâ / أنّى‘“ م  / nereden?’ anlamına gelir, Allah Teâlâ ‘يد كَانٍ بَع  ن مَّ  / وَأنََّى لَهُمُ ٱلتَّناَوُشُ م 

(dünyaya) bu kadar uzak bir yerden (îmâna) kavuşmak ‘ne(reden)’ mümkün!’15 

buyurmuştur. Yani diyor ki, ‘bu, onlara nereden gelecek!’ Şâir (Kümeyt) bunu 

te’kîden iki lafzı da birleştirmiş ve şöyle söylemiştir:  

ـــــــن أيـــــــنَ آبَــــــكَ الطَّرَبُ   أنَّى وَم 

Sevinç sana ‘nereden’ ve ‘nereden’ dönecek!16  

Allah Teâlâ şöyle buyurmuştur: “‘ ثلَْيْهَا  يبَةٌ قَدْ أصََبْتمُ مّ  ص  بتَكُْم مُّ آ أصََٰ ذاَأوََلَمَّ قلُْتمُْ أنََّىٰ هَٰ  / 

Düşmanınıza iki mislini uğrattığınız musîbet sizin başınıza gelince ‘bu nereden geldi?’ mi 

diyorsunuz!’”17 Âyetteki ifade ‘أنّى / ennâ’nın’ iki anlamını da taşıyor: ‘نْ أيَْنَ هَذاَ؟  Bu‘ / قلُْتمُْ م 

nereden (geldi)?’ dediniz”. (Yine) ‘قلُْتمُْ كَيْفَ هَذاَ؟ / ‘Bu nasıl (oldu)?’ dediniz’anlamına gelir.   

(Aynı şekilde) ‘َقاَلَ ياَ مَرْيمَُ انَّٰى لَك  هٰذا / ‘Ey Meryem, bu sana ‘nereden’ (geldi)?’18 

âyetindeki ifade de iki manayı muhtemeldir, yani ‘َنْ  أيَْنَ لَكَ  هَذا  ’bu sana ‘nereden /  م 

(geldi)?’ demektir.”19 

Ezherî’nin bu anlam üzerinde durması ve bunun için deliller toplaması burada 

dikkat çeken bir husûstur. Kendisinden sonra gelenler de bu konuda onu takip ettiler. 

Bu da (söz konusu) bu anlamın, “أنّى / ennâ” lafzının en çok kullanılan ve en yaygın 

anlamı olduğunu düşündürmektedir.  

“ harf-i cersiz (Ennâ’nın / أنّى) ؟أيَْن  / nerede?” anlamına gelince, lafzın bazı 

lügatçıların işaret etmiş olduğu önceki anlamın yanısıra başka bir anlamı daha vardır. 

Ezherî bu konuda “‘ ىأنّ   / ennâ’, ‘ ؟أيَْن  / nerede?’ anlamına gelir, ancak onda çeşitli 

                                                 
14  Bkz. İbn Fâris, Mücmelü’I-Lüga (أين) 108 ,1;  Cevherî, es-Sıhâh (أين) 2086 ,5; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab 

 .312 ,9 (كيف)
15  Sebe’ 34/52. 
16  el-Kümeyt b. Zeyd, (Necef: Nu’mân Matbaası, 1969), Râfiî, Muhammed Mahmûd, Şerhu’l-

Hâşimiyyât (Mısır: Şirketü’t-Temâdüni’s-Sanâi’ Matbaası, 2. Basım, 1912), 56. 
17  Âl-i İmrân 3/165. 
18  Âl-i İmrân 3/37. 
19  Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga ( ّأنى ) 552-551 ,5; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (ّأنى ) 437-348 ,15. 



326  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

yönlerden kinâye söz konusu olup mana ‘نْ  أيَّ   وَجْهٍ؟  hangi yönden?’ şeklinde te’vîl / م 

edilir.” değerlendirmesini yapar.20   

İbn Manzûr, İbnü’l-Enbârî’den (328/940) naklen bazılarının “ اصَب    / أنََّا صَبَبْناَ الْمَاء 

Biz bol su indirdik” âyetini21 okuyup “نْ  أيَّ   وَجْهٍ؟  hangi yönden?” şeklinde tevîl / م 

ettiklerini söyler ve şu şiiri okur: 

ن أينَ آبَكَ الطَّرَبُ   أنَّى وَم 

Sevinç sana ‘nereden’ geldi?22 

Ancak İbnü’l-Enbârî’nin bahsettiği bu okuma bireysel bir okumadır. Bilinen 

okuma ise yedi, on ve dördüncü kırâatlerde şâz olup “أنََّا صَبَبْناَ الْمَاء” şeklindedir. “ّأنى / 

Ennâ” lafzı iki kelimeden oluşur, bunlar ( ّإن / inne ve kardeşlerinden olan) “ ّأن / enne-i 

nâsiha” ile zâtı yüce olanın -ki ondan maksat Allah’tır (cc)- zamiridir; yoksa buradaki 

harf-i leyyin ile biten “أنّى / ennâ” değildir. 

Semîn el-Halebî (756/1355) şöyle der: “Hüseyin b. Ali’nin (61/680) fetha ve 

imâle ile ‘أنّى / ennâ’ şeklindeki kırâati, ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ anlamına gelir. Onda da 

taaccüb/ünlem anlamı söz konusu olup buna göre lafız tek bir kelimedir, diğer 

görüşlere göre ise iki kelimedir.”23 

Bunlar, lügat âlimlerinin “أنّى / ennâ” lafzı için sözlüklerinde zikrettikleri lügat 

anlamlarıdır. Onlar bu lafzın bir cezâ/şart (kendisiyle karşılık verilen) zarfı olduğunu 

belirtmişlerdir. Şu sözlerinde olduğu gibi: “ َأنََّى تأَتْ ني آت ك  / Bana nereden gelirsen ben de 

sana (oradan) gelirim”. Anlamı, “ َن أيَّ جهة تأَتْ ني آت ك  Bana ‘hangi yönden’ gelirsen ben de / م 

sana (o yönden) gelirim” demektir.24  

 Lafzın(ın) Manası Hakkında Tefsîr Âlimlerinin Görüşleri [”Ennâ / أنّى“] .2

 Ennâ”  lafzı, Kur’ân-ı Kerîm’de Bakara Sûresi ile başlayıp Fecr Sûresi ile / أنّى“

biten yirmi sekiz yerde geçmektedir.25 Müfessirler, tefsîrdeki âdetleri üzere, bu lafzın 

                                                 
20  Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga ( ّأنى ) 552 ,15. 
21  Abese 80/25. 
22  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (ّأنى ) 438 ,15;  Zebîdî, Tâcü’l-’Arûs (ّأنى ) 428 ,10. 
23  Ebu’ll-Abbâs Ahmed b.  Yûsuf b.  Muhammed Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn,( Beyrut: 1994), 

6,481. 
24  Bkz Cevherî, es-Sıhâh (أنا ) 2545 ,6; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (ّأنى ) 438 ,15; Fîrûzâbâdî, el-Kāmûsü’l-

Muhît (ّأنى ) 410 ,4;  Zebîdî, Tâcü’l-’Arûs (ّأنى) 427 ,10. 
 :Ennâ’nın” Kur’ân-ı Kerîm’de Geçtiği Yerler / أنىّ“  25

A) Fiilin Ardından Gelen Yerler: 

1. Bakara 2/223  ) ئتْمُْْۘ كُمْ حَرْثٌ لكَُمْْۖ فأَتْوُا حَرْثكَُمْ انَّٰى ش  اؤُُ۬   .(ن سَٓ

2. Bakara 2/247   (  ُنْهُ قاَلُٓوا انَّٰى يكَُونُ لهَُ الْمُلْكُ عَليَْناَ وَنَحْن احََقُّ ب الْمُلْك  م  ).  

3. Bakara 2/259   (  بعَْدَ مَوْت هَا ُ ه  اللّّٰٰ   .(قاَلَ انَّٰى يحُْي۪ هٰذ 

4. Âl-i İmrân 3/40  (  ُبَر   .(قاَلَ رَبّ  انَّٰى يكَُونُ لٖي غُلَامٌ وَقدَْ بَلغَنَ يَ الْك 

5. Âl-i İmrân 3/47  (  َدٌ وَلمَْ يمَْسَسْنٖي بشََرٌ  قاَلَتْ رَبّ  انَّٰى يكَُونُ لٖي وَل ).  



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  327 
RTEÜİFD 

 

 

ilk defa geçtiği Bakara Sûresi 123. âyette manası üzerinde uzun uzun durmuşlar ve 

bağlamın gerektirdiği ihtiyaç kadarı dışında (değerlendirmelerini) başka yerlerde 

tekrarlamamışlardır. 

2.1. Lafzın Türünün Belirlenmesi 

Müfessirler, çeşitli âyetlerde geçtiğinde “أنّى / ennâ”  lafzından söz etmişlerdir. 

(Ancak) Çoğunun bu hususta ortaya koyduğu görüşlerinden anlaşılan o ki, lafzın 

türünü belirlemeye yönelmemişlerdir. Bunu açıklamamış olsalar da, onlara göre bu 

lafzın iki vechi olduğu sözlerinden anlaşılmaktadır.26 

                                                 
6. Mâide 5/75   ( َياَت  ثمَُّ انْظُرْ انَّٰى يؤُْفكَُون   .(انُْظُرْ كَيْفَ نبُيَّ نُ لهَُمُ الْاٰ

7. En‘âm 6/ 95   ( َفاَنَّٰى تؤُْفكَُون ُ  .(ل كُمُ اللّّٰٰ

8. En‘âm 6/101   ( بَ   وَخَلقََ كُلَّ شَيْءٍ انَّٰى يكَُونُ لهَُ وَلَدٌ وَلمَْ تكَُنْ لهَُ صَاح 
 ٌ
ة ). 

9. Tevbe 9/30   ( َانَّٰى يؤُْفكَُون ُؗ  .(قاَتلَهَُمُ اللّّٰٰ

10.Yûnus 10/32   ( َلَالُ  فاَنَّٰى تصُْرَفوُن  .(فمََاذاَ بعَْدَ الْحَقّ  ا لاَّ الضَّ

11.Yûnus 10/ 32  ( ُ يبَْدؤَُا الْخَلْقَ ثمَُّ يعُٖيدهُُ فاَنَّٰى تؤُْفكَُ  ونَ قلُ  اللّّٰٰ ). 

12. Meryem 19/8  (  قاَلَ رَبّ  انَّٰى يكَُونُ لٖي غُلَامٌ وَكَانَت  امْرَاتَٖي عَاق را). 

13. Meryem 19/20 ( ٌقاَلَتْ انَّٰى يكَُونُ لٖي غُلَامٌ وَلمَْ يمَْسَسْنٖي بشََر). 

14. Mü’minûn 23/ 89  ( َقلُْ فاَنَّٰى تسُْحَرُون   ّٰ  .(سَيَقوُلوُنَ لِل 

15. Ankebût 29/ 61  ( َفاَنَّٰى يؤُْفكَُون  ُ رَ الشَّمْسَ وَالْقمََرَ ليََقوُلنَُّ اللّّٰٰ  .(وَسَخَّ

16. Fâtır 35/3   ( َلَآ ا لٰهَ ا لاَّ هوَُؗ فاَنَّٰى تؤُْفكَُون). 

17. Yâsîn 36/66   ( َرُون رَاطَ فاَنَّٰى يبُْص   .(فاَسْتبََقوُا الصّ 

18. Zümer 39/6   (  ُ ونَ  رَبُّكُمْ لهَُ الْمُلْكُ  لَآ ا لٰهَ ا لاَّ هوَُ  فاَنَّٰى تصُْرَفُ ذٰل كُمُ اللّّٰٰ ). 

19. Ğâfîr 40/62   ( َلَآ ا لٰهَ ا لاَّ هوَُؗ فاَنَّٰى تؤُْفكَُون). 

20. Ğâfîr 40/69   ( َلوُنَ ف ي آياَت  اللَّّٰ  أنََّىٰ يصُْرَفوُن ينَ يجَُاد   .(ألََمْ ترََ إ لىَ الَّذ 

21. Zuhruf 43/87 (  َفاَنَّٰى يؤُْفكَُون ُ  .(وَلئَ نْ سَالَْتهَُمْ مَنْ خَلَقهَُمْ ليََقوُلنَُّ اللّّٰٰ

22. Münâfikûn 63/4  ( َانَّٰى يؤُْفكَُون ُؗ  .(هُمُ الْعَدوُُّ فاَحْذرَْهمُْ  قاَتلَهَُمُ اللّّٰٰ

B) Câr-Mecrûr Ardından Gelen Yerler: 

1. Âl-i İmrân 3/37  ( نْد  اللّّٰٰ   قاَلَ ياَ مَرْ  نْ ع  يَمُ انَّٰى لكَ  هٰذاَ  قاَلتَْ هُوَ م  ).  

2. Sebe 34/52   (  ٍنْ مَكَانٍ بعَٖيد  .(وَقاَلُٓوا اٰمَنَّا ب هٖ  وَانَّٰى لهَُمُ التَّناَوُشُ م 

3. Duhân 44/13   (  ٌاءَهمُْ رَسُولٌ مُبٖين كْرٰى وَقدَْ جَٓ  .(انَّٰى لهَُمُ الذّ 

4. Muhammed 47/18 (  ْكْرٰيهُم  اءَتهُْمْ ذ  اءَ اشَْرَاطُهَا  فاَنَّٰى لهَُمْ ا ذاَ جَٓ  .(فَقدَْ جَٓ

5. Fecr 89/23  (  كْرٰى نْسَانُ وَانَّٰى لهَُ الذّ   .(يَوْمَئ ذٍ يتَذَكََّرُ الْا 

C)  İsmin Ardından Gelen Yerler: 

1. Âl-i İmrân 3/165 ( ا اصََابتَكُْمْ مُصٖيبةٌَ قدَْ  ثْليَْهَا  قلُْتمُْ انَّٰى هٰذَ اوََلمََّٓ ا  اصََبْتمُْ م  ).  
26  Bkz. Ebû Ubeyde Ma’mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kurʾân (Mısır: Mektebetü’l-Hanci), 1, 91;  Ebû 

Muhammed Abdullah b. Müslim İbn Kuteybe, Te’vîlü Müşkili’I-Kur’ân (Kahire: Dâru’t-Türâs, 

1973), 525;  Ebû Ca’fer Muhammed İbn Cerîr et-Taberî Câmiʿu’l-Beyân (Mısır: Bulak), 2, 5-7;   Ebû 

Ca’fer Ahmed b. Muhammed en-Nehhâs, İʿrâbü’l-Ḳurʾân (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb,1988), 1, 311; Ebû 

Muhammed el-Hüseyn b. Mes’ûd Begavî, Me‘âlimü’t-Tenzîl (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife,1987), 1, 1991; 

Ebu’l-Kasım Cârullah Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife), 1, 48; 

Tabersî, Mecmau’I-Beyân (Beyrut: Dâru Mektebeti’l-Hayât), 2, 214;  Ebû Abdullâh Muhammed b. 

Ahmed el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân (Kahire: Dâru’r-Reyyân li’t-Türâs), 2, 901;  Ebu’l-

Fidâ İsmâîl İbn Kesîr, Muhtasaru İbn Kesîr (Beyrut: Dâru’l-Kur’âni’l-Kerîm,1981) 1, 197-279;   

Muhammed b.  Alî b. Muhammed Şevkânî, Fethu’l-Kadîr (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’I-Arabî, 

2001), 1, 252. 



328  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

Birincisi: O bir istifhâm ismidir. Müfessirler bu görüş üzerinde hemen hemen 

ittifak etmişlerdir. Taberî (310/923) ve Begavî’nin (516/1122) bu lafzın bir istifhâm harfi 

olduğu yönündeki söylediklerine gelince, onların görüşleri mecâza hamledilmiştir. 

İkincisi: O bir mekân zarfıdır. Üzerinde ittifak olmasa da, bu görüş önceki görüşe 

göre daha sağlamdır. Taberî, Tabersî (548/1154) ve Kurtubî (671/1273) bu görüşü 

onaylamışlar, Nehhâs da (338/950) bu düşünceyi benimsemiş ancak zarfın türünü 

belirlememiştir.  

Tabersî’nin onun zaman zarflarından olduğunu belirtmesine gelince, onun bu 

değerlendirmesi seleflerinin görüşlerini gözden geçirdiğinde gelmiştir. Çünkü onun 

dil ehlinden “‘أنّى / ennâ’, ‘ ؟مَتىَ  / ne zaman?’ anlamına gelir” diyenleri hatalı bulduğunu 

görmekteyiz. Bu da onun “أنّى / ennânın” zaman zarfı olduğu görüşünü benimsediği 

anlamına gelir.    

2.2. Müfessirlere Göre [“ّأنى / Ennâ”] Lafzın(ın) Anlamı 

Müfessirler bu lafzın anlamı konusunda ihtilâfa düşmüşler ve aynı yolu 

izlememişlerdir. Bilakis kitaplarında verdikleri manalar farklıdır. Fakat bu manalar 

birbirini dışlayacak kadar birbirinden uzak değildir. Bu görüşleri aşağıdaki 

anlamlarda sınırlandırmak mümkündür:27  

 2.2.1. “ ؟كَيْف  / Nasıl?” 

Bu anlam, “أنّى / ennânın” tefsîr âlimlerince neredeyse ittifakla kabul edilenidir. 

Diğer anlamlardan önce gelir ve Kur’ân-ı Kerîm’de geçtiği yerlerde “أنّى / ennâya” 

çoğunlukla bu ( ؟كَيْف  / nasıl?) anlamı verilir. “ ئتْمُْ.فأَتْوُا ... ..حَرْثكَُمْ أنََّىٰ ش   / …Tarlanıza ‘nasıl’ 

isterseniz (öyle) yaklaşın…” âyetinin28 tefsîrinde de çoğunlukla bu anlam zikredilir.  

Bir de şöyle düşünenler vardır: “‘أنّى / Ennâ’, bir şeyin bulunduğu yerdeki 

durumuna benzemesi sebebiyle mecâz olarak ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ anlamında çokça 

kullanılmıştır, çünkü “كَيْف / keyfe” belirsiz durum için bir (istifhâm) isim(i)dir.29 Aslında 

bu, sözlükbilimcilerin söylediklerine yakın bir anlam olmasına rağmen, incelediğim 

tefsîr kitaplarında mütekaddimînden bu anlama işaret eden kimseye rastlamadım.  

 

 

                                                 
27  Bkz. Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kurʾân,1, 91-174; İbn Kuteybe, Te’vîlü Müşkili’I-Kur’ân, 525;  Taberî, 

Câmiʿu’l-Beyân, 2, 5-7;  Begavî, Me‘âlimü’t-Tenzîl, 1, 199-288; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1, 181-187; 

Tabersî, Mecmau’I -Beyân, 2, 214-216; Abdullah b. el-Hüseyn Ukberî, et-Tibyân fî İ’râbi’l-Kur’ân 

(Mısır: Îsâ el-Bâbî el-Halebî Matbaası, 1976), 1, 178-197;  Kurtubî, el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân, 2, 

901-1313; İbn Kesîr, Muhtasaru İbn Kesîr, 1, 197-279;  Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 1, 252. 
28  Bakara 2/223. 
29  Muhammed b. et-Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr (Dâru’t-Tûnusiyye li’n-Neşr),  2, 371. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  329 
RTEÜİFD 

 

 

مِن  أيَْن؟“ .2.2.2 / Nereden?” 

Bu anlam, müfessirlerin “أنّى / ennânın” “كَيْف / nasıldan” sonra bahsettikleri 

ikinci anlamıdır. İbn Kuteybe (276/889), “‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ ve ‘ن  أيَْن؟ م  / nereden?’, birinin 

diğerini açıklaması câiz olan yakın iki anlamdır” der ve Kümeyt’in (126/744) şöyle 

söylediğini nakleder: 

ن حَيثُ لا صَبوَةٌ ولا  يبٌَ م  ر  ن أينَ آبَكَ الطَّرَبُ           أنَّى وَم 

Bu sevinç sana ‘nasıl’ ve ‘nereden’ geldi? 

Ne gençlik ne de sebep yokken.  

Beyitteki “أنّى / ennâ” lafzı, (hem ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ hem de ‘ن  أيَْن؟ م  / nereden?’ olmak 

üzere) iki anlama da gelir.”30 

Ancak Tabersî şöyle diyerek bu delillendirmeyi reddeder: “Bu beyitte onlara 

bir delil yoktur. Çünkü iki kelimenin farklılığından dolayı (tekrâren) gelmesi 

mümkündür. Nitekim (Araplar) şöyle derler: ‘ ؟مَتىَ كَانَ هَذاَ  / Bu ne zaman oldu?’ ve ‘ َُّأي

 hangi vakitte oldu?’.”31 / وَقْتٍ كَانَ ؟

Ebû Ubeyde (209/824), Mecâzü’l-Kur’ân’da32 “َقاَلَ ياَ مَرْيمَُ انَّٰى لَك  هٰذا / ‘Ey Meryem, bu 

sana ‘nereden’ (geldi)?”33 âyetini tefsîr ederken, Kümeyt’in geçmiş ifadesine atıfta 

bulunarak bu anlamı vermiştir. 

Kurtubî de “ ا مَرْيمَُ انَّٰى لَك  هٰذاَقاَلَ يَ   / ‘Ey Meryem, bu sana nereden (geldi)?” âyetini 

tefsîr ederken bu manayı zikretmiş, sonra bu anlamı yorumlayarak şunları 

söylemiştir: “Ebû Ubeyde bunu söyledi. Nehhâs da şöyle dedi: ‘Burada bir hafife alma 

durumu söz konusudur; ‘أيَْن؟ / nerede?’sorusu, mekânlar hakkında bir sorudur, ‘أنّى / 

ennâ’ ise yollar ve yönler hakkında bir sorudur. Bu durumda mana ‘نْ أيَّ  الْمَذاَه ب ؟  hangi / م 

yollardan?’, ‘هَات  لَك هَذاَ؟ نْ أيَّ  الْج    .bu sana hangi yönlerden (geldi)?’ şeklinde olur /  وَم 

Kümeyt, aralarında ayrım yaparak şöyle söylemiştir: ‘ ُن أينَ آبَكَ الطَّرَب  Bu sevinç / أنَّى وَم 

sana ‘nasıl’ ve ‘nereden’ (geldi)?’”34  

Burada müfessirlerin Kümeyt’in şiirinin yorumunda ihtilâfa düştükleri 

anlaşılmaktadır. İbn Kuteybe iki anlam arasında ayrım yaparak, beyitteki “أنّى / 

ennâya” “كَيْف / nasıl” anlamını verir. Tabersî ise iki kelime farklı olsa bile beyitteki 

anlamın bir olduğu görüşündedir. Ancak Nehhâs’a atfedilen sözün üçüncü bir 

                                                 
30  İbn Kuteybe, Te’vîlü Müşkili’I-Kur’ân, 252. 
31  Tabersî, Mecmau’I-Beyân, 2, 216. 
32  Bkz. Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kurʾân,1, 91; Begavî, Me‘âlimü’t-Tenzîl, 1, 97; Kurtubî, el-Câmi’ li-

Ahkâmi’l-Kurʾân, 2, 1313-1314. 
33  Âl-i İmrân 3/37. 
34  Kurtubî, el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kurʾân, 2, 1313-1314. 



330  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

anlama geldiğini, yani (müfessirlerin) her birinin beyti kendi görüşüne göre 

yorumladığını görüyoruz. 

Kurtubî’nin Nehhâs’a atfettiği görüş ona ait olmayıp aslında İbn Keysân’ın 

(320/932 [?]) görüşüdür. Ayrıca Nehhâs bu görüşü bu sîga ile bildirmemiş ve 

Kurtubî’nin bahsettiği bir hafife alma durumuna dikkat çekmemiştir. 

Nehhâs, “ ٌب ين كْرَىٰ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُّ  kendilerine apaçık bir elçi geldiği halde / انَّٰى لَهُمُ الذّ 

onlar ‘nereden’ bundan ibret alacaklar!” âyetinin35 i’râbını şöyle diyerek yaparken bu 

anlamı zikretmiştir: “Ebu’l-Hasen İbn Keysân şöyle demiştir: “‘أنّى / ennâ’, ‘ ؟أيَْن  / 

nerede?’ ve ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’anlamını taşır yani ‘ب ؟ نْ أيَّ  الْمَذاَه  ‘ hangi yollardan?’ ve / م   على أيّ  

؟حال    / hangi hal üzere?’ anlamına gelir. “ اقاَلَ ياَ مَرْيمَُ انَّٰى لَك  هٰذَ   / ‘Ey Meryem, bu sana nereden 

(geldi)?” âyeti de böyledir yani ‘ نْ أيَّ  الْمَذاَه ب   ؟م   / hangi yollardan?’ ve ‘ ؟حال   على أيّ    / hangi 

hal üzere?’ demektir.”36 

Bazı müfessirlerin, bu anlam(ı) dolayısıyla “ ؟أيَْن  / nerede?” sorusunu, iki mana 

birbirinden farkı olsa da bazen harfi cer ile “ن  أيَْن؟ م  / nereden?” şeklinde bazen de harfi 

cersiz “ ؟أيَْن  / nerede?” şeklinde zikrettikleri anlaşılmaktadır. 

Öyleyse harfi cersiz “ ؟أيَْن  / nerede?” şeklindeki soru ile yerler sorulur. Meselâ 

“Sa’d nerede?” dediğin zaman sadece onun yerini sormuş olursun.37 

ن  أيَْن؟“ م  / Nereden?” sorusu birinci anlamdan daha fazladır ki, o hem yeri hem 

de hedefin başlangıcını gösteren yeri sormaktır.  

 ”?Ne zaman / مَتىَ؟“ .2.2.3

Bu manayı Taberî “ ئتْمُْ .. ....فأَتْوُا حَرْثكَُمْ أنََّىٰ ش   / …Tarlanıza ‘ne zaman’ isterseniz (o 

zaman) yaklaşın…” âyetini38 tefsîr ederken zikretmiştir.39 Tabersî40 ve Ukberî 

(616/1219)41 onu takip etmiş, Şevkânî de “بَعْدَ مَوْت هَا ُ ه  اللَّّٰ ذ   Allah, bunları öldükten‘ / أنََّىٰ يحُْي ي هَٰ

sonra ‘ne zaman’ diriltecek!’” âyetini42  tefsîr ederken bu manayı belirtmiştir.43 

 

 

 

                                                 
35  Duhân 44/13. 
36  Nehhâs, İʿrâbü’l-Ḳurʾân, 4, 127. 
37  Bkz. İbn Fâris, Mücmelü’I-Lüga (أين ) 108 ,1;  Cevherî, es-Sıhâh (أين ) 2086 ,5. 
38  Bakara 2/223. 
39  Bkz. Taberî, Câmiʿu’l-Beyân, 2, 233. 
40  Bkz. Tabersî, Mecmau’I -Beyân, 2, 214. 
41  Bkz. Ukberî, et-Tibyân fî İ’râbi’l- Kur’ân, 1, 187-208. 
42  Bakara 2/259. 
43  Bkz. Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 1, 308. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  331 
RTEÜİFD 

 

 

 ?Nerede/n / حَيْثُ / مِنْ حَيْث“ .2.2.4

Bu iki anlamı Taberî44 zikretmiş ve onları mechûle nispet etmiştir. Begavî,45 

harf-i çersiz olarak “ ؟حَيْث  / nerede?” şeklindeki birinci anlamda onun izinden gitmiştir. 

Bu iki anlam arasında basit bir fark vardır. “حَيْث / Haysü” sadece yeri belirtir, “ ن حَيْثم    / 

min haysü”, ise yerin başlangıcını gösterir.  

 ”?Hangi Yönden / مِن أيِّ وجه  “ .2.2.5

Bu anlamı bazı müfessirler “ ئتْمُْ ...ف ...أتْوُاْ حَرْثكَُمْ أنََّىٰ ش   / …Tarlanıza ‘hangi yönden’ 

isterseniz (oradan’ yaklaşın…” âyetini tefsîr ederlerken belirtmişlerdir. Begavî, Tabersî 

ve Şevkânî’nin (1250/1834) geçerken bu anlama işaret ettiklerini; ancak Taberî, 

Kurtubî ve Ebu Hayyân’ın (745/1354) bu konuyu ayrıntılı olarak ele aldıklarını 

görürüz.  

Taberî’ye gelince o, “أنّى / ennânın” manası hakkında tevîl ehlinin görüş 

ayrılıklarına temas eder, sonra bir grup görüşü zikreder ve fakat onları hiç kimseye 

nispet etmez, daha sonra da şöyle der: “Bu konuda bize göre âyetteki ‘ ُْئتْم  ennâ / أنََّىٰ ش 

şi’tüm’ ifadesinin ‘ شئتم من أي وجه  / hangi yönden isterseniz’ anlamına geldiğini söyleyenin 

görüşü doğrudur. İşte Arabın sözünde ‘أنّى / ennâ’ eğer Arap konuşmaya onunla 

başlarsa, bu onun yönler ve yollar hakkında soru sorduğunu gösterir. Sanki bir kimse 

birine ‘ َانَّٰى لَك هٰذا المال / bu mal sana nereden geldi?’ dediğinde ‘“  ن أيّ  الوجوه  sana hangi / م 

yönlerden geldi?’ demek istiyordur.  Bu nedenle muhatabın şöyle cevap vermesi 

gerekir: ‘ن كذا وكذا  Şu/ra/ndan şu/ra/ndan’. Nitekim Allah Teâlâ, Zekeriyyâ’yı / م 

anlatırken, onun Meryem’e ‘  َّّٰند  الل نْ ع  ذاَ قاَلتَْ هُوَ م   bu sana nereden (geldi)? O, Allah / أنّى لَك  هَٰ

katındandır’46 şeklinde sorduğunu haber vermektedir.”47 

Kurtubî’ye gelince, bu anlamın nisbeti konusunda en çok tahdîdi o yapmıştır. 

Zira onun şöyle dediğini görürüz: “Sahabe, Tâbiîn ve fetvâ imamlarının çoğunluğuna 

göre, ‘ ُْئتْم  ’hangi yönden isterseniz / من أي وجه شئتم‘ ennâ şi’tüm’ ifadesinin anlamı / وأنََّىٰ ش 

demektir.48 

Müfessirlerin verdiği anlamlar bunlardır. Bu anlamlardan dolayı akıllara bazı 

sorular gelmektedir: Müfessirler bu lafzın manasında neden ihtilâf etmişlerdir? 

Görüşleri neden farklılık arz etmiştir? Eğer “أنّى / ennâ” lafzı, (aktarılan) önceki 

anlamlara gelmekteyse ve bunlar Kur’ân-ı Kerîm’de geçen anlamlar ise, bu kelimenin 

ne faydası var? Ve bu kelimenin bize getirdiği yeni(lik) nedir? Zira onu bu anlamlar 

                                                 
44  Bkz. Taberî, Câmiʿu’l-Beyân, 2, 232- 233. 
45  Bkz. Begavî, Me‘âlimü’t-Tenzîl, 1, 99. 
46  Âl-i İmrân 3/37. 
47  Taberî, Câmiʿu’l-Beyân,  2, 236. 
48  Kurtubî, el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân, 2, 901;   Muhhammed b. Yûsuf Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît 

(Beyrut: Dâru İhyâi-t Türâsil-Arabî, 2. Basım, 1990),  1, 171. 



332  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

yani “ ؟كَيْف  / nasıl?”, ؟أيَْن  / nerede?”, “ ؟مَتىَ  / ne zaman?”, ve “ ؟حَيْث  / nerede?” ile sınırlamak 

mümkündü.   

Müfessirler bu husûsu ihmal etmemişlerdir. Taberî sözlerini şöyle 

sürdürmüştür: “‘أنّى / ennânın’ ‘ ؟أيَْن  / nerede?’ ve ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ ile yakın anlamda olup 

bu nedenle mânâları örtüşür. O sebeple  ‘أنّى / ennâ’ hem dinleyenler hem de 

yorumlayanlar için sorun teşkîl etmiştir. Öyle ki, ona kimisi ‘ ؟أيَْن  / nerede?’ kimisi de 

‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ diğer bazıları da ‘ ؟مَتىَ  / ne zaman?’ anlamını vermişlerdir. Halbuki o, 

bütün bu anlamlardan farklıdır, onlar da bundan farklıdır.”49 

“ ;”ennânın / أنّى“  ؟كَيْف  / nasıl?”, “ ؟أيَْن  / nerede?” ve “ ؟مَتىَ  / ne zaman?” ile farkı, her 

bir lafzın dilsel kullanımı açısındandır. Bazı müfessirler bu konuya işaret etmişler ve 

böylece Taberî’nin “أنّى / ennânın”; “ ؟كَيْف  / nasıl?”, ؟أيَْن  / nerede?” ve “ ؟مَتىَ  / ne 

zaman?”dan farklı onların da bundan farklı olduğunu belirttikten sonra görüşüne şu 

şekilde açıklık getirmiştir: “ ؟أيَْن  / Nerede?”, sadece mekân ve mahaller için kullanılan bir 

istifhâm harfidir. Bu harflerin anlamlarındaki farklılık, onlara verilen cevaplardaki 

farklılıktan anlaşılmaktadır. 

Görmüyor musun biri diğerine ‘malın nerede?’ diyerek sormuş olsa, o da ‘falan 

yerde’ der. Ona, ‘Kardeşin nerede?’ dese cevap şöyle olurdu: ‘filan kasabada veya 

filanca yerde. Yani bulunduğu yer sorulduğunda o yer hakkında haber vererek cevap 

verirdi ki, ‘ ؟أيَْن  / nerede?’ sorusunun yer/mahal hakkında soru olduğu bilinir.  

Biri diğerine ‘كيف أنت؟ / Nasılsın?’ demiş olsa, ‘ ٍصالحُ أو ب خير / İyiyim, hayırdayım ve/ya 

âfiyetteyim’ der ve içinde bulunduğu durumu ona haber verir. O takdirde de ‘ ؟كَيْف  / 

nasıl?’ sorusunun, sorulan kişinin durumuyla ilgili bir soru olduğunu bilinir. 

Ve ona, ‘أنىّ يُحي اللهُ هذا الميتَ؟ / Allah bu ölüyü nereden diriltecek?’ deseydi, cevap 

şöyle olacaktı: ‘ن وجه  كذا  Falan yönden’. Böylece bu ifade sözel olarak Allah Teâlâ’nın / م 

onu ölümünden sonra gerçekten dirilteceğini belirttiği şu âyetteki duruma benzer: 

ُ بَعْدَ مَوْت هَا‘ ه  اللَّّٰ ذ    Allah, bunları öldükten sonra nereden diriltecek!’.50‘ / أنََّىٰ يحُْي ي هَٰ

Şâirler şiirlerinde bu ayırımı yapmışlardır. Bu yüzden Kümeyt b. Zeyd şöyle 

söyledi:  

ي ا رُ نَفْسَيْه  كذ  نْ أيْنَ شُرْ بهُ                  يؤَُام  نْ أنَّى وم  لهَجْمَة  الأبَ ل  تذَكََّرَ م   

Devenin su içmesi ‘nasıl’ ve ‘nereden’, hatırla!  

Sürü sahibi (maharetli bir çoban) gibi kendi kendini muhakeme eder. 

Yine şöyle der: 

                                                 
49  Taberî, Câmiʿu’l-Beyân,  2, 236. 
50  Bakara 2/259. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  333 
RTEÜİFD 

 

 

يَبٌ  ن حَيثُ لا صَبوَةٌ ولا ر  ن أينَ آبَكَ الطَّرَبُ               م   أنَّى وَم 

Bu sevinç sana ‘nasıl’ ve ‘nereden’ geldi? 

Ne gençlik ne de sebep yokken.51  

Burada “أنّى / ennâ” yön, “ ؟أيَْن  / eyne?” ise yer hakkında sormak için gelmiştir. Şâir 

sanki şöyle demiştir: ‘Bu sevinç sana ‘hangi yönden’ ve ‘nereden’ geldi?’52 

Begavî53 , Kurtubî54 ve Şevkânî55 bu görüştedirler, ancak Kurtubî ve Şevkânî’ 

“ ennânın” dilde / أنّى“ ؟كَيْف  / nasıl?”, ؟أيَْن  / nerede?” ve “ ؟مَتىَ  / ne zaman?”anlamlarından 

daha genel olduğunu belirtmişlerdir. 

Ebû Hayyân görüşünü şu şekilde beyân etmiştir: “‘أنّى / Ennâ’ sadece yönleri 

olan bir konuda sormak ve haber vermek için gelir ve dilde ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’, ‘من أيَْن؟ / 

nereden?’ ve ‘من مَتىَ؟ / ne zamandan?’ lafızlarından daha geneldir; Arapça kullanımı 

böyledir.”56 

Kur’ân-ı Kerîm’in çeşitli yerlerinde “أنّى / ennânın” anlamını takip eden 

okuyucu, Taberî’nin üzerinde durduğu ve desteklediği son anlamın “ ٍن أيّ  وجه  hangi / م 

yönden?” manası olduğunu görecektir. Ancak “ّأنى / ennânın” anlamını açıklamada 

incelik aranırsa onun anlamını geçtiği tüm yerler için genellemek doğru olmayabilir. 

Fakat bu anlam, Allah’ın “ ئتْمُْ ... ...فأَتْوُا حَرْثكَُمْ أنََّىٰ ش   / …tarlanıza ‘hangi yönden’ isterseniz 

(oradan) yaklaşın…” âyeti dışında tam olarak neredeyse geçerli değildir. Çünkü bu 

anlam, selef ve halefin57 ittifak ettikleri bir şer’î  hükümle ilgili olup bu âyetin tek 

yorumudur, onun dışındakiler ise yorum (bile) değildir.58 

2.3. [Müfessirlere Göre] “أنّى / Ennâ’nın” İ’râbı 

Kur’ân-ı Kerîm’in (i’râbı üzerine çalışan) nahivcilerine göre “أنّى / ennânın” 

i’râbının izini sürdüm ve onların bu lafzın zikredildiği yerlerde yaptıkları i’râbın 

aşağıdakilerin dışına çıkmadığını gördüm: 

1. Bu lafız hâl üzere nasb mahallindedir. Çoğunlukla yapılan i’râb budur,  

özellikle de “أنّى / ennâ” “كَيْف؟ / nasıl?” manasında olunca.59 

                                                 
51  Kümeyt, Şi’ruhû, 2, 79. 
52  Taberî, Câmiʿu’l-Beyân, 2, 236.   
53  Bkz. Begavî, Me‘âlimü’t-Tenzîl, 1, 297. 
54  Bkz. Kurtubî, el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân, 2, 901. 
55  Bkz. Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 1, 252. 
56  Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît,1, 171. 
57  Bkz. Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 1, 252. 
58  Bkz. Taberî, Câmiʿu’l-Beyân, 2,136. 
59  Bkz. Ukberî, et-Tibyân fî İ’râbi’l- Kur’ân,1, 197-254-255-527; Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, I, 258;  

Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn, 1, 545; Muhammed Abdülhâlık Udayme, Dirâsât li Üslûbi’l-

Kur’âni’l-Kerîm (Kahire: Alsaa’da Matbaası,1972), 1, 568. 



334  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

2. Zarf olmak üzere nasb mahallindedir.60 

3. Haber yerinde de olabilir. Ebu’l-Bekā  el-Ukberî, “ ٰكْرَى  Onlar nasıl / انَّٰى لَهُمُ الذّ 

bundan ibret alacaklar!” âyetinin i’râbını yaparken bu görüşü câiz 

görmüştür.61 Aynı şekilde Ebû Hayyân “قلُْتمُْ انَّٰى هٰذَ ا / ‘Bu ne zaman (başımıza) 

geldi!’ mi diyorsunuz?” âyetini62 tefsîr ederken buna işaret etmiştir. Sefâkusî 

ise “…انَّٰى يَكُونُ لهَُ الْمُلْكُ عَليَْنَا… / …onun bize hükümdarlığı nasıl olur!...” âyetinin63 

tefsîrinde, “ّأنى / ennânın” nasb mahallinde haber olarak i’râbına cevâz veren 

kimseyi görmediğini, sonra da bu i’râb söylenmiş olsaydı ne herhangi bir 

anlamın ne de herhangi bir sanatın imkân dâhilinde olmayacağını 

belirtmiştir. 64  

3. Nahivcilerin “أنّى / Ennâ” Lafzı Hakkındaki Görüşleri 

Nahivciler, “أنّى / ennâ” lafzından genellikle cezâ/şart bâbında söz etmişler, ancak 

onların konu hakkındaki bu konuşmaları çoğunlukla kısa olmuş ve aşağıdaki ana 

noktalarda düzenlenmiştir: 

3.1. Lafzın Türünün Belirlenmesi 

Nahivciler, “أنّى / ennânın” cezâ/şart zarflarından sayılması husûsunda ittifak 

etmişlerdir. Sîbeveyh, onun mekân zarflarından olduğunu belirtmiş,65 nahivcilerin 

birçoğu da bu görüşe katılmıştır. Bu konuda İbn Yaîş’in şöyle dediğini görürüz: “أنّى / 

Ennâ”, ؟أيَْن  / nerede?” gibi kendisiyle soru sorulan bir mekân zarfıdır, nitekim Allah (cc), 

  ennâ leki hâzâ’ yani ‘bu sana nereden (geldi)?’ buyurmuştur.” 66 / انَّٰى لَك  هٰذَ ا‘

                                                 
60  Bkz. Ukberî, et-Tibyân fî İ’râbi’l- Kur’ân, 1, 109;  Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 2, 156;  Semîn el-

Halebî, ed-Dürru’l-Masûn,1, 454; Udayme, Dirâsât li Üslûbi’l-Kur’âni’l- Kerîm, 1, 568. 
61  Duhân 44/13. Ukberî, et-Tibyân fî İ’râbi’l- Kur’ân, 2, 1145. 
62  Âl-i İmrân 3/165. Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 3, 107; Udayme, Dirâsât li Üslûbi’l-Kur’âni’l-Kerîm, 

1, 568 
63  Bakara 2/247. 
64  Bkz.Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn,1, 601. 
65  Bkz. Sîbeveyh, Ebû Bişr Amr b. Osmân, el-Kitâb (Hey’etü Mısrıyye’l-Âmmeti li’l-Kütüb, 1975), 4, 

235. 
66  İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 4, 110; Cürcânî, Muktesad, 2, 1112; Esterâbâdî, Şerhu’l-Kâfiye, 2,116; 

Ibnü’l-Habbāz, el-Gurretü’l-Mahfiyye, 1, 155; Süyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’, 4, 317. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  335 
RTEÜİFD 

 

 

Nahivciler arasında zarfın türünü belirtmeden bu lafızdan sonra zarflardan 

birinin geldiğini belirtmekle yetinenler bulunmaktadır.67 Aynı şekilde onun mekân 

zarfını gösterdiğine misal getirmekle yetinip bunu açıkça ifade etmeyenler de vardır.68 

 İbn Asfûr (669/ 1270), zarfın türüne işaret etmeden ondan sonra şart 

zarflarından birinin geldiğini belirtmekle yetinmiştir.69 Suyûtî (911/1505) ise genel 

olarak onu mekân gösteren zarflardan biri sayılması görüşünü benimsemiştir.70 

“ ”Ennânın / أنّى“ ؟مَتىَ  / ne zaman?”anlamında zaman zarflarından olduğunu 

belirten Sadru’l-Efâdıl (617/1220)71 ve Ebû Hayyân72 ile bu konuda o ikisini takip eden 

Semîn el-Halebî73 hâricinde; (elimde bulunan) nahiv kaynaklarım arasında, “أنّى / 

ennânın” zaman zarflarından olduğunu söyleyen hiç kimseye rastlamadım. 

Yukarıda belirtilenlere ve nahivcilerin zarf bölümündeki sözlerinden 

anlaşılanlara dayanarak şu söylenebilir: “أنّى / Ennâ”, mekân zarfına bağlı bir zarftır ve 

ayrıca sonu ve sınırı olmayan belirsiz zarflardan biridir74. 

3.2. Nahivcilere Göre “أنّى / Ennâ’nın” Anlamı 

Nahivciler de “ّأنى / ennânın” anlamlarını ele almışlardır. Onların yaklaşımı da 

müfessirlerin lafza verdikleri anlamlardan farklı değildir. Nahivcilerin “ّأنى / ennânın” 

anlamları hakkındaki görüşlerini aşağıdaki şekilde özetlemek mümkündür. 

 3.2.1. “ ؟كَيْف  / Nasıl?” 

Bu mana, nahivcilerin neredeyse ittifakla kabul ettikleri bir anlam olup onlar 

lafza bu anlamı veren “nahivcilerin şeyhi” Sîbeveyh’in75 görüşüne tâbi olmuşlardır. 

Kendisinden sonra gelenler de bu husûsta onu takip etmişlerdir. 

Zemahşerî (538/1144) diyor ki: “‘ ؟كَيْف  / Nasıl?’ zarf yerine geçer. Anlamı 

‘durumu/hâli sormaktır’. (Meselâ) ‘كَيْف زيد؟ / Zeyd nasıl?’ dersin, yani ‘o ne 

                                                 
67  Bkz. Müberred, Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd, el-Muktadab (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb), 2, 46; 

Ebû Bekr Muhammed b. Sehl İbnü’s-Serrâc, el-Usûl fi’n-Nahv (Beyrut: Müesssetü’r-Risâle, 3. 

Basım, 1996) 2, 159. 
68  Bkz. Ebu’l-Kāsım Abdurrahmân b. İshâk ez-Zeccâc, Hurûfu’l-Me‘ânî (Beyrut: Müesssetü’r-Risâle,1. 

Basım, 1984) 61; İbn Cinnî, Ebu’ll-Feth Osmân, el-Lüma’ fi’l-ʿArabiyye (Bağdat: el‘Anî Matbaası, 1. 

Basım, 1982) 227; Cürcânî, Muktesad, 2, 1112. 
69  Bkz. İbn Asfûr el-İşbilî Ali b. Mü`min b. Muhammed, Şerhu Cümeli’z-Zeccâc (Musul Üniversitesi, 

1980), 2, 195. 
70  Bkz. Süyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’, 4, 317. 
71  Bkz. Sadru’l-Efâdıl, el-Kasım b. el-Hüseyn el-Harezmî, Teşrîhu’l-‘Ilel fi Şerhı’l-Cümel (Ümmü’l-

Kurâ Üniversitesi, 1. Basım,1998 ), 254. 
72  Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 2, 156. 
73  Bkz. Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn,1, 545. 
74  Bkz. İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 2, 43-44.  
75  Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 4, 235. 



336  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

durumdadır?’. ‘كَيْف / Keyfe’de’ ‘ّأنى / ennâ’ anlamı da vardır. ‘ ئتْمُْ ... ...فأَتْوُا حَرْثكَُمْ أنََّىٰ ش   / 

…Tarlanıza ‘nasıl’ isterseniz (öyle) yaklaşın…’ âyetinde olduğu gibi”.76 İbn Yaîş’in ifadesi 

bu anlamdan pek râzı olmadığını îmâ etmiş olsa da, o da aynı görüştedir. Ancak şöyle 

diyerek görüşüne delil gösterdi:  “Kümeyt’in; 

ن أينَ آبكََ الطَّرَبُ                       يبٌَ  أنَّى وَم  ن حَيثُ لا صَبوَةٌ ولا ر   م 

Bu sevinç sana ‘nasıl’ ve ‘nereden’ geldi? 

Ne gençlik ne de sebep yokken 

beytine gelince, onda ‘أنّى / ennânın’ ‘ ؟كَيْف  / nasıl?’ manasında kullanıldığına delil 

vardır. ‘أنّى / Ennânın’, ‘ ؟أيَْن  / nerede?’ manasına gelmesinin uygun olmadığını görmüyor 

musun! Zira beyitte (aradaki farkı) vurgulamak için (‘أنّى / ennâ’ ve ‘نْ  أيَْن؟  (’?nereden / م 

tekrar edilmiştir. Kelimelerin farklılaşması durumunda tekrar da uygundur.”77 

Kümeyt’in bahsi geçen beytinde, onun “أنّى / ennânın” manaları arasında 

bulunan üçüncü bir anlamını daha zikrettiği anlaşılmaktadır. Ancak İbn Yaîş’in 

belirttiğine ek olarak, beyitte kastedilen anlam bu değildir. (Söz konusu) O mana,  ْن م 

 nereden?” anlamıdır. Bu da müfessirlerin belirttikleri ve fakat nahivcilerin ihmal / حَيْث

ettikleri anlamdır. Zira ben nahivcilerden bu anlama işaret eden hiç kimseye 

rastlamadım. Buna göre Kümeyt’in beytinde yakın anlamlı bu üç kelime de ( ن أينَ   م  / 

نْ حَيْث / أنّى   .zikredilmiştir (م 

3.2.2. “ ؟أيَْن  / Nerede?” 

Bu, Sîbeveyh’in78 tertîbine göre ikinci anlamdır. Abdülkāhir el-Cürcânî de 

(471/1078-79) şöyle diyerek bu konuda ona katılmaktadır: “‘انَّٰى تكَُن أكَُن / Sen nerede 

olursan ben de olurum’ sözündeki ‘أنّى / ennâ’, el-Kitâb’ta yer alan beyitteki ‘ ؟أيَْن  / nerede?’ 

anlamında gelmiştir.”79 

رُ  جْل كَ شَاج  لاَ مَرْكَبيَْهَا تحَْتَ ر   فأَصَْبَحْتَ أنََّى تأَتْ هَا تلَْتبَ سْ ب هَا   ك 

(Bu meseleyi çözmek için) ‘Ne şekilde’ çaba harcarsan harca, onu daha da karmaşık hâle 

getiriyorsun;  

Artık (bu mesele) iki ayağını da dolaştırıp durur.80 

Diğer nahivciler ise bu anlamı öncesinde “ ْن  أيَْن؟) min”  harf-i cerri ile beraber / م 

نْ   min eyne? şeklinde) zikretmişlerdir. İki anlam arasındaki fark gizli değildir. Meselâ / م 

Zeccâc (337/949) “أنّى / ennâ” hakkında şöyle der: “‘أنّى / Ennâ’, ‘... ٌانَّٰى يَكُونُ لهَُ وَلَد …/ …onun 

                                                 
76  İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 4, 109; Zeccâc, Hurûfu’l-Me‘ânî, 61; Süyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’, 4, 7. 
77  İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 4, 110-111. 
78  Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 4, 235. 
79  Lebîd b. Rabîa, Dîvân (Kuveyt: 1962), 220. 
80  Cürcânî, Muktesad, 2, 1112; İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 7, 42; 4, 111. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  337 
RTEÜİFD 

 

 

nereden çocuğu olur!…’ âyetinde81  olduğu gibi, ‘نْ  أيَْن؟  nereden?’ anlamına gelir.82 İbn / م 

Yaîş de83 ‘انَّٰى لَك هٰذا / bu sana nereden geldi?’ âyetini delil getirerek bu manayı zikretmiştir. 

Radıyyuddîn el-Esterâbâdî (688/1289’dan sonra) ise “أنّى / ennânın” “ ؟أيَْن  / nerede?” 

anlamına geldiğini ileri sürer ve şöyle der: “Ancak “أنّى / ennâ”, “ ْن  min” ile birlikte / م 

kullanılır. Ya da şu sözde açıkça geldiği gibi: 

ن أنَّى شْرُون لنَاَ م  نْ   أيَْنَ  ع  م    

Bizim ‘nereden’ yirmi(adamı)mız olacak, nereden!84 

Yani “نْ  أيَْن؟  ”?nereden / م 

Ya da “انَّٰى لَك هٰذا / bu sana ‘nereden’ geldi?” âyetinde takdîren geldiği gibi. Yani 

ن أنَّى“ نْ  أيَْن؟ :min ennâ / م   ”?min eyne / م 

Ancak “أيَْن زَيْد؟ / Zeyd nerede?” anlamında “ ؟أنّى زيد  / ennâ Zeyd?” denmez. Burada 

نْ “  mini” gizlemek câizdir, çünkü o çekimli olmayan zarflara dâhildir. Ya da onun / م 

çekimi “من عند / min ‘ındi” ve “من بعد / min ba’di” şeklinde olup bu durumda “في / fî” 

gibidir ve zarflarda “في / fînin” gizlenmesi câizdir.”85 

 ”?Hangi Yönden / مِن أيِّ وجه  “ .3.2.3

Ebû Hayyân bu anlama kısaca değinmiştir. 86  Bu görüşü benimseyen Yahyâ b. 

Hamza el-Alevî (749/1348) dışında Ebû Hayyân’dan önce ve sonra kitaplarını 

incelediğim nahivcilerden hiçbirinde bu anlama rastlamadım. Yahyâ şöyle der: “أنّى / 

Ennâ” cihet/yön anlamındadır. Allah, ‘انَّٰى لَك هٰذا / bu sana nereden geldi?’ buyurmuştur, 

yani ‘hangi taraftan?’ ‘أنّ ى تكَُون؟ / Nerede olursun?’ yani ‘hangi tarafta olursun?’ sözünde 

olduğu gibi istifhâm şeklinde gelebilir. Ya da ‘انَّٰى تكَُن أكَُن / Sen ‘hangi tarafta’ olursan ben 

de (orada) olurum’ sözündeki gibi şart şeklinde gelebilir.”87  

3.2.4. “ ؟مَتىَ  / Ne zaman?” 

Bu manayı Sadru’l-Efâdıl,88 Ebû Hayyân89 ve Semîn el-Halebî90 zikretmiş; 

Suyûtî de şöyle diyerek bu görüşü devam ettirmiştir: “‘أنّى / Ennâ’, “ ؟مَتىَ  / ne zaman?” 

                                                 
81  En‘âm 6/101. 
82  Zeccâc, Hurûfu’l-Me‘ânî, 61. 
83  Bkz. İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 7, 42; Süyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’, 4, 317. 
84  Kimseye atfedilmemiş; Bkz.Ebû Zeyd el-Ensârî, Saîd b.  Evs, en-Nevâdir fi’l-Lüga (1. Basım Fatih 

Üniversitesi) 244; AbdülKadîr b.  Ömer Bağdâdî, Hızânetü’I-Edeb (Kahire,1979), 7, 85. 
85  Esterâbâdî, Şerhu’l-Kâfiye, 2,116. 
86  Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 1, 171. 
87  Alevî, Yahyâ b. Hamza, el-Minhâc fi Şerhi Cümeli’z-Zeccâc (Bağdat Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, 

1999) 443. 
88  Bkz. el-Harezmî, Teşrîhu’l-‘Ilel,254. 
89  Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 1,171. 
90  Bkz. Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn,1, 545. 



338  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

istifhâm olarak gelebilir. ‘ ئتْمُْ ... ...فأَتْوُا حَرْثكَُمْ أنََّىٰ ش   / …tarlanıza ‘ne zaman’ isterseniz (o zaman) 

yaklaşın…’ âyetinde olduğu gibi. 91  

Radıyyuddîn el-Esterâbâdî, “أنّى / ennânın”, “ ؟مَتىَ  / ne zaman?” ve “ ؟كَيْف  / nasıl?” 

anlamına gelebilmesi için, ondan sonra fiil gelmesini şart koşmuştur.92 Ancak 

kaynaklarda Radıyyuddîn’in bahsettiği bu şarta atıfta bulunan kimseye rastlamadım. 

Bu belki de kesret üzere mebnî bir şarttır, kesinlik üzere değil. Bu lafız Kur’ân-

ı Kerîm’de yirmi iki yerde fiilden sonra, beş yerde câr ile mecrûrun ardından, bir yerde 

de isimden sonra gelmiştir. Dolayısıyla denebilir ki, Arapların konuşmasında “أنّى / 

ennânın” kullanımı genelde fiilden sonra gelmesi şeklindedir ancak câr ile mecrûr 

ve/ya isimden sonra gelmesi de mümkündür.  

Bunlar, nahivcilerin belirttiği anlamlardır ve onlar bu kelimeyi incelerken 

müfessirlerin izlediği yolu takip etmişlerdir. Ancak müfessirlerin bu lafzın manasını 

incelemeleri, nahivcilerin incelemesinden daha geniş ve daha incedir. Belki de bu, 

onların konuşmalarının önünden ve ardından bâtılın asla gelemeyeceği Kitap’la ilgili 

olmasından kaynaklanmaktadır. 

Buradaki soru şudur: ‘Bunlar yakın ve birbirini tamamlayan anlamlar mıdır, 

yoksa uyumsuz, birbirinden uzak ve aralarında yakınlık olmayan anlamlar mıdır?’ 

Bu anlamın nahivcilere göre izini sürenler, konu hakkındaki ilk referansı “أنّى / 

ennâ’nın” “ ؟كَيْف  / nasıl?” ve “نْ  أيَْن؟  nereden?” anlamına geldiğini söyleyen Zeccâc’ta / م 

bulacaktır. Zeccâc, daha sonra konuyla ilgili olarak şu değerlendirmeyi yapar: “İki 

mana birbirine yakındır, her biri diğerini açıklayabilir. (Nitekim) Kümeyt şöyle söyler:  

يَبٌ  ن حَيثُ لا صَبوَةٌ ولا ر  ن أينَ آبَكَ الطَّرَبُ              م   أنَّى وَم 

Bu sevinç sana ‘nasıl’ ve ‘nereden’ geldi? 

Ne gençlik ne de sebep yokken.  

Burada (“أنّى / ennâ”, “ ؟كَيْف  / nasıl?” ve “نْ  أيَْن؟  nereden?” şeklinde) iki anlama / م 

da gelir.”93 

Zemahşerî, “أنّى / ennâ” ile “ كَيْف  / keyfe” arasındaki farktan bahsetmiş, “كَيْف”nin 

öncelikle zarf yerine geçip anlamının ‘hâli/durumu sormak’ olduğunu belirtmiştir. 

 Ennâ’nın” anlamı hakkında ise (daha önce geçmiş olan) Bakara Sûresi 223. âyet / أنّى“

ile Kümeyt’in beytini delil olarak gösterdikten sonra iki kelime arasındaki farkı izah 

                                                 
91  Süyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’, 4, 317. 
92  Bkz. Esterâbâdî, Şerhu’l-Kâfiye, 2, 116. 
93  Zeccâc, Hurûfu’l-Me‘ânî, 61. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  339 
RTEÜİFD 

 

 

etmek üzere şöyle söyler: “(Araplar) ‘كَيْف / keyfe’ olmadan ‘ّأنى / ennâ’ ile karşılık 

verirler.” 94   

Ebû Hayyân’ın, “nahivciler, “أنّى / ennâ’nın” genel durumlar için kullanıldığını 

söylerler.”95 derken işaret ettiği husûs dikkat çekicidir. Şunu kastediyor: (أنّى / 

Ennâ’nın) Daha önce geçen (“ ؟كَيْف  / nasıl?”, “ ؟مَتىَ  / ne zaman?”, “ ؟أيَْن   / nerede?” ve “ ن م 

 hangi yönden?” şeklindeki) manaları özel anlamlarda kullanılmaktadır. (Buna / أيّ  وجهٍ 

göre) “ كَيْف  / Keyfe” durumu/hâli sormak için, “َمَتى / metâ” zamanı, “ ؟أيَْن  / eyne?” mekânı, 

نْ  أيَّ   وَجْهٍ “  Ennâ’” ise bu / أنّى“ .min eyyi vech” de yönü/tarafı sormak için kullanılır / م 

durumlardan herhangi biriyle sınırlandırılamaz, aksine o bunların tümünden daha 

geneldir. Belki de lügatçiler, müfessirler ve nahivcilerin hepsi nezdinde, (أنّى / 

ennâ’nın) birden fazla anlamı olmasının sebebi budur. Semîn el-Halebî şöyle der: “(أنّى 

/ Ennâ) Sadece yönleri olan bir husûsu sormak ve haber vermek için gelir. Bu yüzden 

o; “ ؟كَيْف  / nasıl?”, من أيَْن؟ / nereden?” ve “ ؟مَتىَ  ne zamandan?” lafızlarından daha / من 

geneldir.96  

Çağdaş nahivcilerden birinin “أنّى / ennâ’nın” geçmiş anlamları arasında ayırım 

yapmak üzere şöyle söylerken belirttiği husûs ilginçtir: “Bu lafız, mekân zarfı olup ‘ أنّى

 sen ‘nereye’ gidersen ben de (oraya) giderim’ örneğinde oldu gibi umûm ifade / تذهب أذهب

eder.  Öyle görünüyor ki, “أنّى / ennâ”, süreli (kalınan) mekân (hakkında soru olan) “أيَْن 

/ eyne”den daha geneldir. Çünkü elif alması (kalınan) mekânın genişliğine delâlet eder. 

 / أنّى“ .eyne”ye anlam ve yapı bakımında yakın olduğu görülüyor / أيَْن“ Ennâ”nın / أنّى“

Ennâ”ya “أ / elif”in” gelmesi; (onunla söz konusu olan) mekânı sesin uzaktan 

ulaşabildiği “أيَْن / eyne”nin aksine (onunla konu edilen) mekândan geniş ve uzak 

kılar.”97  

3.3. Nahivcilere Göre “أنّى / Ennâ’nın” Amel Etmesi 

 Ennâ’nın” lafzı, cezâ/şart zarflarından sayılır. Onu taklîl sîgasıyla zikreden / أنّى“

Zeccâc98 dışında hiç kimse bu görüşe muhalefet etmemiştir. Sîbeveyh’in el-Kitâb’ını 

tahkîk eden Abdüsselâm Hârûn, Asma‘î’nin (216/831) “‘أنّى / Ennâ’ ile karşılık veren 

hiç kimseyi duymadım”sözünü99 nakleder, ancak kaynağını belirtmez.  

Zeccâc da “أنّى / ennâ”yı cezâ/şart harflerinden saymıştır. Alevî bu görüşe yorum 

yapmamış ancak bu lafzın isim olduğunu belirtmiştir.100 Batalyevsî (521/1127), 

Zeccâc’ın ortaya koyduğu görüşe dâir yorum yaparak şunları eklemiştir: “Bu, ortaya 

                                                 
94  İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 4, 109.  
95  Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 1, 171. 
96  Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn,1, 145. 
97  Semerrâî, Fâdıl Sâlih, Me‘âni’n-Nahiv (Bağdat Üniversitesi,1991), 4, 459-460. 
98  Bkz. Zeccâc, Hurûfu’l-Me‘ânî, 61. 
99  Bkz. Sîbeveyh, Hâşiyetü’l-Kitâb,3, 58. 
100  Bkz. Alevî, el-Minhâc, 443. 



340  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

çıkışı mecâz ve tesâmüh (kayıtsızlık) gibi olan bir sözdür. Çünkü bunların hepsi harf 

değildir.”101 Ben “أنّى / ennâ”yı harflerin içerisinde sayan kimseyi gör(e)medim. Ancak 

bütün nahivciler onun isim olduğu üzerinde ittifak etmiş durumdadırlar. 

Sîbeveyh,  Lebîd’in  (40-41/660-661) sözünü delil getirerek “أنّى / ennânın” 

cezâ/şart zarfı olduğunu belirtir:102 

رُ  جْل كَ شَاج  لاَ مَرْكَبيَْهَا تحَْتَ ر  ا تلَْتبَ سْ ب هَاى تأَتْ هَ فأَصَْبَحْتَ أنََّ                 ك   

(Bu meseleyi çözmek için) ‘Ne şekilde’ çaba harcarsan harca, onu daha da karmaşşık 

hâle getiriyorsun;  

Artık (bu sıkıntı) iki ayağını da dolaştırıp durur. 

(Sîbeveyh) Böylece “أنّى / ennâ’yı”, ‘şart bâbının anası’ sayılan “ ْإن / in-i şartıyye” 

gibi kullanmış ve şart fiili (تأَتْ هَا) ile cevabını ( ْتلَْتبَ س) onunla cezmetmiştir.  

Nahivciler arasında Sîbeveyh’ten sonra bu görüşü devam ettirenler vardır.103 

Meselâ İbn Yaîş, “أنّى / ennânın” “ ْإن / in” anlamını da içerdiği için (gelecek zaman 

anlamı taşıyan) müstakbel fiilleri cezmeden zarflardan olduğunu belirtir. O, muzâri’ fiili 

cezmedenleri sayarken, bu konuyu açıklamak üzere şöyle der: “Bunların (yani 

cezmeden isim ve zarfların) hepsi kendisinden sonra gelen müstakbel fiilleri “ ْإن / inin” 

cezmettiği gibi cezmeder. Bunlar “ ْإن / in” anlamını da içerdiği için böyle amel ederler. 

Ancak  “ ْإن / in” anlamından çıkıp istifhâm ve/ya “الذي / ellezî” (ism-i mevsûl) anlamında 

kullanılırsa, o zaman cezmetmezler.”104 

Burada Ebû Hayyân, “ ئتْمُْ ... ...أنََّىٰ ش   / …‘nasıl’ isterseniz…” âyetini tefsîri sırasında 

 ”ennâ’nın / أنّى“ ennâ” şart zarfını ayrıntılı bir şekilde açıklamıştır. Öncelikle / أنّى“

istifhâm ve/ya şart olabileceğini belirtmiş, şart ifade etmesi durumunda sadece mekân 

zarfı olabileceğini söylemiştir. “أنّى / Ennâ’daki” âmilinin “فأَتْوُا / fe’tû” olduğu görüşüne 

ise (itiraz edip) bunun düşünme ve inceleme gerektiren bir müşkil olduğunu ileri 

sürmüştür. Burada “أنّى / ennâ’nın” şart olması câiz değildir. Çünkü o mekân zarfıdır 

ve şart ifade eden zarfa kendisinden önceki âmilin amel etmesi mümkün değildir, zira 

şart fiili nedeniyle kendisi zâten amel edilmiş durumdadır. Nitekim şart fiili de onun 

amel ettiği bir kelimedir. “أنّى / Ennâ’nın” istifhâm olması da câiz değildir. Çünkü 

istifhâm olduğunda ‘... ٌانَّٰى يَكُونُ لي وَلَد …/ …benim nereden çocuğum olacak!..’ âyetindeki105 

                                                 
101  İbn Sîd el-Batalyevsî, Ebû Muhammed Abdullāh b.  Muhammed, el-Hılel fi Islahı’l-Halel min 

Kitabi’l-Cümel (Bağdat: Dâru’r-Râşid,1980), 274. 
102 Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 3, 58. 
103  Bkz. Müberred, el-Muktadab, 2,46; İbnü’s-Serrâc, el-Usûl fi’n-Nahv, 2, 159;  İbn Cinnî, el-Lümaʿ, 227; 

Cürcânî, Muktesad, 2,111; Ebû Muhammed Cemalüddın b. Yûsuf İbn Hişâm, Evdahu’l-Mesalik ilâ 

Elfiyyeti İbn Mâlik (Beyrut: Dâru’l-Fikr), 4, 205. 
104  İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 7, 42. 
105  Âl-i İmrân 3/ 47. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  341 
RTEÜİFD 

 

 

gibi sadece kendisinden sonra gelen bir fiille veya “انَّٰى لَك هٰذا / bu sana nereden geldi?” 106 

âyetindeki gibi bir isimle yetinir ve başka bir şeye ihtiyaç duymazdı. Burada “أنّى / 

ennâ’nın” kendisinden önceki bir âmile muhtaç ve onunla ilgili olduğu ortaya çıkıyor. 

İstifhâm olarak takdîr edilmesi durumunda, önceki bir âmil onda amel etmez ancak 

kendisinden sonraki fiil nedeniyle kendisi amel edilmiş olur. 

Böylece iki durumda da “أنّى / ennâ” üzerinde önceki bir âmil dolayısıyla amel 

edil(e)meyeceği ortaya çıkıyor. Bu mesele, düşünme ve inceleme gerektiren müşkil 

konulardandır. 

Açıktır ki, -Allah en iyisini bilir- “أنّى / ennâ” kendisinden sonra gelen cümle 

dışında bir cümleye daha ihtiyaç duyduğu için şart konumundadır. Ve hâller mekân 

zarfı olarak kullanılabilir ve mekân zarfındaki hâle benzetilerek onların yerine geçmiş 

olabilir. Burada cümlenin cevabı mahzûftur ve bu da öncesinin “ ئتْمُْ فأَتْوُا... ...أنََّىٰ ش   / 

…‘nasıl’ isterseniz (öyle) yaklaşın…” şeklinde takdîr edildiğini gösterir. Nitekim “ ب أضَْر 

 Zeyd’i bulduğum yerde döveceğim!” cümlende şartın cevabı hazfedilmiş ve /  زيدا  أنّّى لَق يتهُ

cümle “ُبه   .bulduğum yerde onu döveceğim!” şeklinde takdîr edilmiştir / أنّّى لَق يتهُ أضَْر 

Ancak ‘Ben ‘أنّى / ennâ’yı’ gerçek anlamlı zarflardan çıkarıp onu “كَيْف / keyfe” gibi 

umûmî durumlar için (kullanılmak üzere) bıraktım ve onu şart cümlesi gibi başka bir 

cümleyi gerekli kılar hâle getirdim’ dersen; peki “ ُْئتْم  şi’tüm” şeklinde gelen mâzî fiil / ش 

bir zarf olarak gelmişse hâl(i) gibi cezmli konumunda mıdır, yoksa Arapların “أصَْنَع  

 / كَيْف“ ,sen nasıl yaparsan ben de (öyle) yaparım!” sözünde olduğu gibi /  كَيْفَ  تصَْنَعُ 

keyfeden”  sonra gelen “هو / hüve” gibi ref‘ konumunda mıdır? 

Cevap, ‘ikisi de olabilir’. Fakat açık bir zarf olursa cezm konumda olması tercih 

edilir. Bunun sebebi, hallerin zarflara benzetilmesi ve aralarında net bir ilişki 

olmasıdır. Çünkü “ يْفكَ   / keyfenin” aksine her biri “في / fî” anlamındadır. Çünkü “كَيْف / 

keyfede” cezm bulunmaz. Kim onda cezmi câiz görürse, bunu ancak kıyas ile söylemiş 

olur. Fiilden sonra gelen ref’’in başka bir cümle gerektirdiği, Araplar nezdinde bilinen 

bir husustur.107 

O takdîrde “أنّى / ennâ”, iki fiili de, şart ve cevap fiillerini cezm eden bir zarftır. 

Şâirin108 şu sözü cezmin geldiği yerlerdendir: 

 خليلَيَّ أنّى تأتيَاني تأتيا                  أخا غير ما يرضيكما لا يحاول

Dostlarım, bu kardeşinize ‘ne zaman’ gelirseniz gelin, 

                                                 
106  Âl-i İmrân 3/37. 
107  Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît,1, 171-172; Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn, 1, 545- 546. 
108  Kimseye atfedilmemiş; Bkz. İbn Akīl, Bahâüddîn Abdullah b.  Akīl, Şerhu İbn Akīl (Kahire: Dâru’t-

Türâs, 20. Basım, 1980), 4, 31; Sabbân, Muhammed b. Alî, Hâşiyetü’s-Sabbân (Mısır: Dâru İhyâ’i 

Kütübi’l- Arabiyye) 11, 4. 



342  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

Zira onun tek gayesi sizin rızanızı kazanmaktır. 

Burada “أنّى / ennâ”, şart fillini (تأتيَاني ) ve şart cevabını (تأتيا ) cezm etmiştir. 

Ancak “أنّى / ennâ” lafzı, Kur’ân-ı Kerîm’de cezmedici olarak gelmemiştir. Ben 

de (bu sebeple) ne Hz. Peygamber’in hâdîslerinde ne de Arapların nesir sözlerinde 

lafzın bu şekildeki kullanımı üzerinde durmadım.  

3.4. [Nahivcilere Göre] “أنّى / Ennâ’nın” İ’râbı 

 ennâ”, mekân zarflarından sayılır. Mekân zarflarının hükmü ise, lafzen ya / أنّى“

da mahallen mansûb olmasıdır. Nasb âmili ise zarflarla ilgili olan müteallâktır. 

Buradaki müteallâk ise fiil veya fiil hükmünde olup fiil gibi amel eden müştak 

kelimelerdir. 

Bu lafzın zikredildiği çeşitli nahiv kitaplarına bakan kişi, nahivcilerin çoğunun 

bu lafzı açık bir şekilde i’râb etmediklerini, sadece geçerken değindiklerini görecektir. 

Bu değinilerden biri, Ebû Ali el-Fârisî’nin (377/987) “أنّى / ennâ” lafzının şart fiili ile 

mansûb olduğunu ifade ettiği görüşüdür.109  Bu görüşe İbnü’l-Habbâz da (756/1356) 

katılır.110 Onların sözlerinin bağlamından anlaşılan şudur ki, “أنّى / ennâ” şart fiili ile 

mansûb olan bir zarftır. Ancak onlar zarfın türünü belirtmemişlerdir. İbn Harûf da 

(609/1212) aynı fikri takip etmiştir.111 

İbn Yaîş ise “أنّى / ennâ’nın” i’râbını açık bir şekilde yapan kimselerden kabul 

edilir. Çünkü onun “أنّى / ennânın” “İstifhâm hemzesini içerdiği için mebnî olup lafzın 

son harekesinin binâ kıyası üzere sükûn gelmiştir”112 diyerek bunu ifade ettiğini 

görürüz. O, bu lafzın sükûn üzere mebnî olduğu, yani zarf olmak üzere mansûb 

olmadığı, bilakis mahallen mansûb olduğu düşüncesindedir. Bu sonuç da zamîrin 

kendisinden bahsedilene -ki o da “أنّى / ennâdır”- döndüğü ilkesine dayanır. Ancak 

zamîr bahsi geçen en yakın kelimeye -ki o da “أيَْن / eynedir”- dönmüşse, o takdîrde 

bizim için hiçbir anlam ifade etmez.  

 Belki de “أنّى / ennâ’nın” i’râbını en ince ve açık bir şekilde ilk yapan kimse, Ebû 

Hayyândır. Çünkü onun şöyle dediğini görürüz: “(أنّى / Ennâ) Şart ve istifhâm harfi 

manasını içerdiğinden dolayı mebnîdir. O, nasb mahallindedir ve bunun dışında asla 

çekimi yapıl(a)maz.”113 

                                                 
109  Bkz. Cürcânî, Muktesad, 2, 1111. 
110  Bkz. Ibnü’l-Habbāz, el-Gurretü’l-Mahfiyye, 1, 157. 
111  Bkz. İbn Harûf el-İşbilî, Ebu’l-Hasan Ali İbn Muhammed, Şerhu Cümeli’z-Zeccâc (Ümmü’l-Kurâ 

Üniversitesi, 1. Basım), 2, 886. 
112  İbn Yaîş, Şerhu’l-Mufassal, 4, 111. 
113  Ebû Hayyân, el-Bahru’I-Muhît, 2, 156; Bkz. Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn, 1, 145. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  343 
RTEÜİFD 

 

 

İbn Yaîş ve Ebû Hayyân’ın sözlerine dayanarak, “أنّى / ennâ’nın” iki şekilde i’râb 

edilebileceğini söyleyebiliriz: 

Birincisi: Cezmeden bir şart ismi olup sükûn üzere mebnîdir ve mekân zarfı 

olarak nasb konumundadır. “ ْإن / İn-i şartıyye” anlamını da içermektedir. 

İkincisi: İstifhâm ismi olup sükûn üzere mebnîdir ve mekân zarfı olarak nasb 

konumundadır. İstifhâm hemzesi anlamını da içermektedir. 

Buna göre, “أنّى / ennâ” çekimli olmayan zarflardandır. Çünkü o ister şart ismi 

olsun isterse istifhâm ismi olsun aynıdır ve mekân zarfı olarak dâimâ mansûbtur. 

SONUÇ 

Bu araştırmanın; lügatler, tefsîrler ve nahiv kitaplarında iz süren (bir) çalışma 

ile “أنّى / ennâ” lafzını anlam ve amel etme yönlerinden bizim için açıklığa 

kavuşturduğunu düşünüyorum. 

Lügat sahipleri “أنّى / ennâ’nın” üç anlamını zikretmişlerdir. Bunlar; “متى؟ / ne 

zaman?”, “ ؟كيف  / nasıl?” ve “ ؟أيَْن  / nerede?” ( ‘من أين؟ / nereden?’)dir. Onlar bu lafzın 

(kendisiyle karşılık verilen) cezâ/şart zarflarından olduğunu düşünmektedirler. 

 Ennâ” lafzı, Allah’ın (cc) kitâbında 28 yerde geçmekte olup müfessirler / أنّى“

onun beş anlamını zikretmişlerdir. Bunlar da; “كَيْف؟ / nasıl?”, “ن  أيَْن؟ م  / nereden?”, “مَتىَ؟ 

/ ne zaman?”, “ نْ حَيْث /حَيْثُ  م   / nerede/n?” ve “ ٍن أيّ  وجه   .hangi yönden?” anlamlarıdır / م 

Bu anlamlar birbirine yakındır ve bu yakınlık bu lafzı yorumlayanların kafa 

karışıklığına sebep olmaktadır. Bu yakınlığa rağmen, (söz konusu) bu anlamlar 

arasında sadece “أنّى / ennâ” anlam ve kullanım açısından diğerlerinden farklıdır. 

Müfessirlerin görüşlerinden bu lafzın ya istifhâm ismi ya da mekân zarfı -ki bu 

baskın görüştür- olabileceği sonucu çıkmaktadır.  

Gramerciler, bu lafzın ya hâl üzere mahallen mansûb -ki bu baskın görüştür- 

ya zarf üzere nasb konumunda ya da -en zayıf görüş olarak- haber konumunda 

olduğunu düşünmektedirler. 

Nahivciler, “أنّى / ennâ’nın” kendisiyle karşılık verilen mekân zarflarına ekli 

zarflardan olduğu konusunda ittifak etmişlerdir. Bu lafzın dört manası olduğunu 

belirtirler: Bunlar; “كَيْف؟ / nasıl?”, “ ؟أيَْن   / nerede?”, “ ٍن أيّ  وجه “ hangi yönden?” ve / م  ؟مَتىَ  / 

ne zaman?” anlamlarıdır. Bunlar birbirine yakın anlamlardır ancak “ّأنى / ennâ’nın” 

anlamı daha geneldir ve o, yönleri olan bir işi sormak ve haber vermek için gelir.  

Nahivcilere göre “أنّى / ennâ” lafzı, “ ْإن / in-i şartıyye” olarak (da) kullanılır. 

Ondan sonra gelen fiilin merfû’ olduğu ve şiir hâricinde meczûm gelmediği 

belirtilmiştir. 



344  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

Nahivciler, “أنّى / ennânın” iki şekilde i’râb edilebildiğini zikretmişlerdir.  

 İn-i şartıyye” anlamını içeren cezmeden bir şart ismidir ve mekân zarfı / إنْ “ .1

olarak nasb konumunda sükûn üzere mebnîdir.   

2. İstifhâm hemzesi anlamını içeren istifhâm ismidir ve mekân zarfı olarak nasb 

konumunda sükûn üzere mebnîdir.   

ّٰ  رَبّ  الْعاَلَمٖينَ “ رُ دعَْوٰاناَ انَ  الْحَمْدُ لِل   ’Son duâmız ‘âlemlerin rabbi olan Allah’a hamdolsun / وَاٰخ 

demektir” [Yûnus 10/10]. 

 

  



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  345 
RTEÜİFD 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Kur’ân-ı Kerîm. 

Alevî, Yahyâ b. Hamza (749/1348). el-Minhâc fi Şerhi Cümeli’z-Zeccâc. Thk.   Hâdî b. 

Abdullah Nâci Şemsân, Doktora Tezi, Bağdat Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, 

1999. 

Alkame b.  Abede (3/625). Dîvân: Şerh ve Ta’lîk Saîd Nüseyb Mekârim. Beyrut: Dâru 

Sâdır, 1.Basım, 1996. 

Bağdâdî, Abdülkādir b.  Ömer (1093/1682). Hızânetü’I-Edeb.  Thk. Abdüsselâm M. 

Harûn. Kahire, 1979. 

Begavî, Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes’ûd (516/1122). Me‘âlimü’t-Tenzîl. 

Thk.  Hâlid el ‘Âk, Mervan Suver. Beyrut: Dâru Ma’rife, 2. Basım, 1987.  

Cevherî, İsmâîl b.  Hammâd (400/1009’dan önce). es-Sıhâh. Thk. Ahmed ‘Îd 

Abdülgafûr Attâr. Beyrut: Dâru’I-İlmi li’l-Melâyîn, 3. Basım, 1984. 

Cürcânî, Abdülkāhir (471/1078-79). Kitâbü’l-Muktesad fî Şerhi’l-Îzâh. Thk.  Kâzım Bahr 

el-Mercân. Bağdat: Dâru’r-Râşid, 1982. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf (745/1354). el-Bahru’l-Muhît. Beyrut: Dâru İhyâi-t 

Türâsi’l-Arabî, 2. Basım, 1411/1990.  

Ebû Ubeyde,  Ma’mer b. el-Müsennâ (209/824). Mecâzü’I-Kur’ân. Thk. Muhammet 

Fuat Sezgin. Mısır: Mektebetü’l-Hancî.  

Ebû Zeyd el-Ensârî, Saîd b.  Evs (215/830). en-Nevâdir fi’l-Lüga. Thk.  Muḥammad 

Abdülkādir Ahmed. 1.Basım, Fatih Üniversitesi. 

Esterâbâdî, Radıyyuddîn Muhammed b. el-Hüseyn (688/1289’dan sonra). Şerhu’l-

Kâfiye. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’I-İlmiyye, 1995. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed (370/980). Tehzîbu’l-Lüga. Kahire: Dâru’l-

Masria li’t-Te’lîf, 1967.   

Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. Ya’kûb (817/1415). el-Kāmûsü’l-Muhît. Mısır: 

el-Bâbî el-Halebî Matbaası, 1952. 

                                                 
  Müellifin Arap alfabesine göre yaptığı alfabetik dizini, biz bugün Türkçe’de kullandığımız alfabe 

sırasına göre yaptık. Ayrıca TDV İslâm Ansiklopedisi (DİA) verilerini esas alarak kaynak eser 

müelliflerinin, hicrî ve mîlâdî olarak vefât tarihlerini verdik (çev. notu). 



346  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

İbn Akīl, Bahâüddîn Abdullah b. Akīl (769/1367). Şerhu İbn ʿ Akîl ʿ alâ Elfiyyeti İbn Mâlik. 

Thk. Muhammed Muhyiddîn b.  Abdülhamîd. Kahire: Dâru’t-Türâs, 20. Basım, 

1980. 

İbn Asfûr İşbilî, Ali b. Mü’min b. Muhammed, (669/ 1270). Şerhu Cümeli’z-Zeccâc. Thk. 

Sâhib Ebu’l-Cenne, Musul Üniversitesi, 1980. 

İbn Âşûr, Muhammed b. et-Tâhir (1879-1973). et-Tahrîr ve’t-Tenvîr. Dâru’t-Tûnusiyye 

li’n- Neşr. 

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osmân (392/1002). el-Lüma’ fi’l-ʿArabiyye. Thk. Hamîd el-

Mü’min. Bağdat: el’Ânî Matbaası, 1. Basım, 1982. 

İbn Fâris, Ebu’I- Hüseyn b.  Ahmed (395/1004). Mücmelü’I-Lüga. Thk. Züheyr 

Abdülmuhsin Sultan. Beyrut: Müesssetü’r-Risâle,1. Basım, 1986. 

İbn Harûf el-İşbilî, Ebû’l-Hasan Ali ibn Muḥammad (609/1212). Şerhu Cümeli’z-Zeccâc. 

Thk. Selvâ Muhammed Arab, Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, 1. Basım. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemalüddın b.  Yûsuf (761/1360). Evdahu’l-mesalik ila 

Elfiyyeti İbn Mâlik. Thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamıd. Beyrut: Dâru’l-

Fikr.  

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmâîl (774/1373). Muhtasaru Tefsîri İbn Kesîr. Thk. Muhammed 

Ali es-Sâbûnî. Beyrut:  Dâru’l-Kur’âni’l-Kerîm, 7. Basım, 1981. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim (276/889). Te’vîlü Müşkili’I-Kur’ân. 

Thk. Seyyid Ahmed Sakr. Kahire: Dâru’t-Türâs, 2. Basım, 1973.  

İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem (711/1311). Lisânü’l-

’Arab.  Beyrut:  Dâru Sâdır.  

İbn Sîd el-Batalyevsî, Ebû Muhammed Abdullah b.  Muhammed (521/1127). Hılel fî 

Islahı’l-Halel min Kitâbi’l-Cümel. Thk. Saîd Abdükerîm es-Suûdî, Bağdat: Dâru’r-

Râşid, 1980. 

İbn Yaîş, Muvaffakuddîn Yaîş b.  Alî (643/1245). Şerhu’l-Mufassal. Beyrut:  ‘Âlemü’l-

Kütüb.  

İbnü’l-Habbāz, Ebu’l-Abbâs Ahmed b.  Hüseyin (639/1241). el-Gurretü’l-Mahfiyye fî 

Şerhi’d Dürret’i’l-Elfiyye. Thk. Hamîd Muhammed el-’Abdalî. Bağdat: el’Ânî 

Matbaası, 1990. 

İbnü’s-Serrâc, Ebû Bekr Muhammed b. Sehl (316/929). el-Usul fi’n-Nahv. Thk. 

Abdülmuhsin el-Fetlî. Beyrut:  Müesssetü’r-Risâle, 3. Basım, 1996. 



HÂDÎ b. ABDİLLAH ŞAMSÂN - ÇEV. MUSTAFA ŞENTÜRK & TAHREER İRCİ  347 
RTEÜİFD 

 

 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed (671/1273). el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kurʾân. 

Kahire: Dâru’r-Reyyân li’t-Türâs. 

Kümeyt b. Zeyd (126/744). Şi’ruhû. Der. Davûd Sellûm. Necef: Nu’mân 

Matbaası, 1969. 

Lebîd b. Rabîa (40-41/660-661). Dîvân. Thk. İhsan Abbas. Kuveyt: 1962.  

Muhammed Abdülhâlık Udayme, Dirâsât li Üslûbi’l-Kur’âni’l-Kerîm. Kahire: es-Saâde 

Matbaası, 1972. 

Müberred, Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd (286/900). el-Muktadab.   Thk. 

Muhammed Abdulhâlık Udayme. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb.  

Nehhâs, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b.  İsmâîl (338/950). İ’râbü’I-Kurʾân. Thk.  

Züheyr Gāzî Zâhid. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 3. Basım, 1988. 

Râfiî, Muhammed Mahmûd. Şerhu’l-Hâşimiyât. Mısır: Şirketü’t-Temâdüni’s-

Sanâi’Matbaası, 2. Basım, 1912. 

Sabbân, Muhammed b. Alî (1206/1792). Hâşiyetü’s-Sabbân ’alâ Şerhi’l-Eşmûnî. Mısır: 

Dâru İhyâ’i Kütübi’l-Arabiyye. 

Sadrul-Efâdıl, el-Kasım b. el-Hüseyn el-Harezmî (617/1220).Teşrîhu’l-’Ilel fî Şerhi’l-

Cümel. Thk. Abdülmuhsin el-Umeyrî. Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, 1. Basım, 1998.  

Semerrâî, Fâdıl Sâlih. Me’âni’n-Nahv. Bağdat Üniversitesi, 1991. 

Semîn el-Halebî, Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Yûsuf b. Muhammed (756/1355). ed-Dürru’l-

Masûn fiʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn. Thk. Heyet, Beyrut: 2. Basım, 1994. 

 Sîbeveyh, Ebû Bişr Amr b. Osmân (180/796). el-Kitâb.  Thk. Abdüsselâm Muhammed 

Hârûn. (Hey’etü Mısrıyye’l-’Âmme li’l-Kütüb, 1975. 

Süyûtî, Celalüddîn Abdurrahmân b.  Ebû Bekr (911/1505). Hem’u’l-Hevâmi’’. Thk. 

Abdüssâlim Mükrem. Kuveyt: Darül-Buhûsil-’İlmiyye, 1. Basım, 1980. 

Şevkânî, Muhammed b.  Alî b. Muhammed (1250/1834). Fethu’l-Kadîr. Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türâsi’I-Arabi, 2. Basım, 2001. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed İbn Cerîr (310/923). Câmiʿu’l-Beyân. Mısır: Bulak, 1. 

Basım. 

Tabersî, Ebû Alî el-Fazl b. el-Hasen (548/1154). Mecmaʿu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Ḳurʾân. 

Beyrut:  Dâru Mektebetü’l-Hayât. 

Ukberî, Abdullah b.  el-Hüseyn  (616/1219). et-Tibyân fî İ’râbi’l-Kur’ân. Thk. Ali el-

Bicavî. Mısır: İsa el-Bâbî el-Halebî Matbaası, 1976. 



348  Kur’ân-ı Kerîm’de ّأنى / Ennâ [Zarfı] Semantik ve Gramatik Bir Çalışma 
RTEÜİFD 
 

 

Zebîdî, Muhammed el-Murtazâ (1205/1791). Tâcu’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Kāmûs. 

Mısır: Hayriye Matbaası, 1306. 

Zeccâc, Ebu’l-Kāsım Abdurrahmân b.  İshâk (337/949).  Hurûfu’l-Meʿânî. Thk. Ali 

Tevfîk el-Hamîd. Beyrut: Müesssetü’r-Risâle, 1. Basım, 1984.   

Zemahşerî, Ebu’l-Kasım Cârullah Mahmûd b.  Ömer (538/1144). el-Keşşaf ʿan hakāikı’t-

Tenzîl ve ʿUyûni’l-Ekāvîl fî Vücûhi’t-Teʾvîl. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife. 

 



 

  

  

  

  

YAYIN 

DEĞERLENDİRMELERİ 
 

BOOK REVIEWS 

  

  

  

  

  

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Kitap İncelemesi /Book Review                                                                                  İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 350-354 
Geliş Tarihi:08/04/2021-Kabul Tarihi:16/06/2022   Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1100565 

Cengiz, Kurtuluş - Küçükural, Önder - Gür, 
Hande; Türkiye’de Spiritüel Arayışlar Deizm, 

Yoga, Budizm, Meditasyon, Reiki vb. 

(İstanbul: İletişim Yayınları, 2021) 

 Nurhibe Büşra ER*  

Atıf/Cite as: Kurtuluş, Cengiz – Küçükural, Önder – Gür, Hande. “Türkiye’de Spiritüel 

Arayışlar Deizm, Yoga, Budizm, Meditasyon, Reiki vb.”. Değerlendiren: Nurhibe Büşra Er. Recep 

Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 350-354. 

2011 yılında Kurtuluş Cengiz ve Önder Küçükural tarafından yürütülen 

“Türkiye’de Toplumsal Yapı ve Din” adlı saha araştırmasında bireylerin dini inanç ve 

pratikleri konusunda analizler yapılmış, görüşmeler sırasında dikkat çekici bazı 

hususlar gözlemlenmiştir. Araştırmacılar bu çalışmada Tanrı’dan farklı bir güce 

inanan, birden fazla gücün varlığını kabul eden, üstün gücü enerji şeklinde 

tanımlayan ya da yeni dini hareketlerin varlığını kabul eden bazı kişilerle 

karşılaşmışlardır. Bu saha araştırması sırasında dikkat çeken hususlar şu an elimizde 

bulunan eserin oluşması için kendilerine ilham vermiştir. Türkiye’de Spiritüel Arayışlar 

Deizm, Yoga, Budizm, Meditasyon, Reiki vb. isimli bu eser 1 Ekim 2018 - 1 Mart 2020 

tarihleri arasında Kurtuluş Cengiz, Önder Küçükural ve Hande Gür tarafından 

kaleme alınmıştır. Eser son yıllarda görünürlüğü artan alternatif inançlar ve 

spiritüelliği literatür üzerinden okumaktansa sahaya inilerek derinlemesine analiz 

edilen kapsamlı bir çalışmadır.  

TÜBİTAK destekli eser yaklaşık bir buçuk yılda tamamlanmış nitel ve nicel 

araştırma verilerinden oluşmaktadır. Spiritürel Arayışlarla İlgili Temel Kavramsal ve 

Olgusal Tartışmalar; Türkiye’de Spiritüel Arayış Dinamikleri; Spiritüel İnançlar ve 

Pratikler; Spiritüellik ve Toplumsal Cinsiyet; Spiritüellik, İslam ve Tasavvuf; 

Spiritüellik, Beden ve Şifa ile Spiritüellik ve Ekoloji bölümleri olan eserin, giriş ve 

sonuç kısmı dâhil olmak üzere dokuz bölümü bulunmaktadır. Eserin temel amacı 

geleneksel dini pratiklerden ziyade kişisel deneyimi öne çıkaran spiritüel arayışların, 

                                                 
*  Arş. Gör., Ondokuz Mayıs Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Din Sosyolojisi 

Anabilim Dalı, ernurhibe95@gmail.com, ORCID: 0000-0003-0478-4036. 

mailto:ernurhibe95@gmail.com


NURHİBE BÜŞRA ER  351 
RTEÜİFD 

 

çoğunluğu Müslüman olan bir ülkede neden bu denli yaygın hale geldiğinin 

anlaşılmasıdır (s. 12). Çalışmanın ana problemi ise Türkiye’de bireysel/öznel dini 

inanç ve pratiklerin nasıl yaşandığı, bu pratiklere duyulan ilginin ne düzeyde olduğu 

ve toplumsal olarak ne anlam taşıdığıdır (s. 13).  

Klasik sekülerleşme paradigmaları seküler bir düzene geçişle beraber dinin 

tamamen etkisini yitireceğini öngörmüştür. Ancak 20.yy’a gelindiğinde sekülerleşme 

paradigmalarının öngörüleri gerçekleşmemiş, beklenilenin aksine din yeryüzünden 

silinmeden varlığını hissettirmeye devam etmiş hatta canlılığını daha da artırmıştır.1 

Sekülerizm ve din hakkında dile getirilenler de bu gelişmelerden sonra şekil 

değiştirmiş; sekülerleşmenin sona ermesi, dinin yeniden kamusal görünüm kazanması ve dini 

çoğullaşma ya da ait olmadan inanma gibi birtakım kavramlarla yeniden analiz edilmeye 

başlanmıştır (ss. 36-37). Bununla beraber geleneksel inançların yanı sıra alternatif 

inançlar da dünya üzerinde gelişim göstermiş, yeni dini hareketler, yeniçağ 

hareketleri gibi isimler sıkça duyulur hale gelmiştir. Geleneksel inançtan farklı olarak 

ortaya çıkan bu alternatif inanışlar ülkemiz özelinde de kendine yer edinerek 

mensuplarını ve görünürlüklerini gün geçtikçe artırmıştır. Elimizdeki eser bu yeni 

spiritüel arayışların iç yüzünü mensuplarından öğrenmek üzerine oluşturulmuştur. 

Spiritüel arayışlar ve yeni inanışlar konusunda yapılmış çalışmalara bakılırsa yapılan 

bu çalışmanın alana katkısı göz ardı edilemeyecek şekilde fazladır.  

Eser ilk olarak bireylerin spiritüel inançlara yönelmesindeki makro ve mikro 

faktörleri ele alarak metodolojik çerçeveyi okuyucuya sunmaktadır. Bunun yanı sıra 

Türkiye’de modernleşme ve siyaset ilişkisinin dini inanışları etkilemesi üzerinde 

durarak sağlam bir terminoloji oluşturmuş ardından mülakat ve gözlem sonuçlarına 

yer vermiştir. Devamındaki bölümlerde spiritüel inanç ve pratikleri İslam ve tasavvuf, 

beden ve şifa, ekoloji gibi başlıklar altında derinlemesine incelediği gibi bu inanış ve 

pratiklere kadın erkek üzerinden de bakmayı ihmal etmemiştir.  

Mevcut eser spiritüel arayışlar kavramını la-dinîlik çerçevesinde şekillendirmiş; 

yoga, meditasyon, reiki, şifacılık ve hatta deizm ve ateizmi de içine almıştır (s. 28). 

Araştırma yürütücülerinin ifadelerine göre bu tür spiritüel inanışlara yönelen 

katılımcıların dörtte üçü orta üst sınıfa mensup, meslek sahibi ve hatta Kemalist 

ailelerin spiritüel çocukları olarak nitelendirilebilecek bireylerden oluşmaktadır (s. 

118). Bu tür yönelimler orta üst sınıf için bir cazibe merkezi halini almış özellikle de 

kadın katılımcıların yoğun olarak gözlemlendiği hareketler olarak fark edilmiştir (ss. 

111-170). Aslında bu spiritüel arayışlara yönelenlerin hayatın anlamına odaklanan 

fakat bunu kurumsal dinler aracılığı ile değil sekülerizmin de desteklediği daha farklı 

mecralarda arayan bireyler olduğu fark edilmiştir. Eserin verilerinde dikkat çeken 

                                                 
1  Ali Köse, “Modernleşme-Sekülerleşme İlişkisi Üzerine Yeni Paradigmalar”, Liberal Düşünce 

Dergisi 24 (2001), 151-160. 



352  Türkiye’de Spiritüel Arayışlar 
RTEÜİFD 
 

hususlardan bir diğeri ise bu tarz akımlara yönelen bireylerin belli noktalarda 

geleneksel inançlarını da halen sürdürdükleridir. Konu hakkında bir katılımcının 

“Spiritüel olarak yükselmek için (yazdığım) her bölümden önce oruç tuttum. İlhama 

o kadar açık oluyorsunuz ki frekans yükseliyor.” (s. 198) ifadeleri dikkat çekicidir. 

Eseri detaylı olarak incelediğimizde bu tarz yeni arayışlara yönelen bireylerin hem bir 

tür ihtiyaç hissetmeleri hem de merak duygusu ile olaylara yaklaştıkları fark 

edilmiştir.  

Eser ile ilgili tüm bu değerlendirmelerimizden sonra olumsuz anlamda dile 

getirmek istediğimiz hususlar da vardır. İlk olarak kitabın isminde yer alan “vb.” 

ifadesi göze çarpmaktadır. Kitabın ana başlığında “vs, vb” gibi sözcüklerin yer alması 

eserlerde kullanılmayan bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Diğer yandan ise 

eserde spiritüel arayışlar isminin altına birden fazla kategori yerleştirilerek 

Müslümanlık dışındaki tüm yeni oluşumların hepsi aynı kategoriye konulmuştur. 

Özellikle Budizm ve deizm gibi inanma biçimlerinin yoga, reiki ve meditasyon ile aynı 

kategoride olması dikkatlerden kaçmamıştır. 

Budizm Batı literatüründe Buda’nın kurduğu din olarak tanımlanmaktadır. 

Duyguları dizginleme, insanlara ve diğer canlılara karşı şefkat duygusu besleme, 

ahlâken temizlenme gibi belli ilkelere dayanan Budizm bazı kesimler tarafından 

tarikat, mezhep ya da bir tür hareket olarak tanımlansa da kurucusu, kutsal metinleri, 

mabedleri, inanç esasları ve diğer özellikleri ile daha çok bir din olarak 

nitelenmektedir.2 Deizm ise Hristiyan dünyasındaki teolojik ve felsefi tartışmalar 

sonucu ortaya çıkan bir kırılmanın sonucudur.3 Kurumsal dinden uzaklaşan bireyler 

sahip olduğu inançlarına karşı protest bir tavır takınarak ateizm kadar sert bir çizgiye 

kaymaktansa orta bir yol bulma çabası ile deizmi tercih etmişlerdir.4 Bu noktada 

halihazırda Tanrı diye kesin bir şekilde kabul edilen bir varlığa inanan deizm 

mensupları ile dünyada kabul görmüş olan Budizm inancını şifacılık, meditasyon ya 

da reiki gibi alternatif arayışlarla aynı kategoriye almak oldukça yetersiz kalmıştır. 

Kitabın ilk kısımlarında özellikle deizmin ülkemizdeki geçmişi doğru bir şekilde 

yansıtılmış ve eleştirilmiştir. Ancak ilerleyen kısımlarda deizm konusunda verilen bu 

teorik bilginin mülakatlarda ortaya çıkmadığı görülecektir. Bunun yanı sıra 

Budizm’in temel esaslarına dair herhangi bir verinin olmaması da dikkat çekici bir 

başka husustur. Bizce deizm, ateizm ve agnostisizm gibi inanma ya da inanmama 

                                                 
2  Günay Tümer, “Budizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/352-360. 
3  Hüsamettin Erdem, “Deizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1994), 9/109-11. 
4  Geniş bilgi için bkz: Nurhibe Büşra Er, 18-29 Yaş Grubunda Kendilerini ‘Deist’ Olarak Tanımlayan 

Gençlerin Deizm Algısı (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2022), 21-25.  



NURHİBE BÜŞRA ER  353 
RTEÜİFD 

 

biçimlerini spiritüel arayışlar başlığı altında vermek doğru olmayacaktır. Bunun 

yerine sadece bu başlıkların yer alacağı detaylı alan araştırmalarını oluşturmak daha 

yerinde olacaktır.  

Eser dil ve üslup açısından oldukça akıcı bir dil ile yazılmış, kaynakça 

bakımından zengin bir literatür ile beslenmiştir. Araştırmacılar uzun süreler boyunca 

farklı illerde spiritüel ortamlara (dergahlarda sema gösterileri, zikir ve meşkler, 

Mevlevi ayinleri, yoga ve meditasyon etkinlikleri) etkin katılım göstererek olayları ve 

kişileri yerinde izlemişler (s. 29) ve bu ortamların detaylı gözlemlerini ekler kısmında 

okuyucuya sunmuşlardır. Kanaatimize göre gözlem notlarının bu şekilde sonda 

verilmesi dikkat çekici olmuş ve eseri daha akıcı kılmıştır (ss. 323-340). Son kısımda 

katılımcı profillerinin verilmesi ise kitabın ilgi çekici yönlerinden bir diğeri olmuştur. 

Bu tarz yeni ve ilgi çekici konuları çalışmak hem önemli hem de oldukça zor bir 

meseledir. Yoğun mesai harcanarak alandaki boşluğu dolduran bu eserin literatüre 

olan katkısı ise büyük önem arz etmektedir. Her ne kadar deizm, Budizm, şifacılık, 

meditasyon gibi tüm grupları bir arada işlemesini doğru bulmasak da bizce bu eser 

alana dair önemli veriler içermesi, birebir saha araştırması olması bakımından 

oldukça önemli ve okunmaya değerdir. 

  



354  Türkiye’de Spiritüel Arayışlar 
RTEÜİFD 
 

KAYNAKÇA 

 

Er, N. B. 18-29 Yaş Grubunda Kendilerini ‘Deist’ Olarak Tanımlayan Gençlerin Deizm 

Algısı. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2022. 

Erdem, H. “Deizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9/109-111. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994. 

Köse, A. “Modernleşme-Sekülerleşme İlişkisi Üzerine Yeni Paradigmalar”. Liberal 

Düşünce Dergisi 24 (2001), 150-165. 

Tümer, G. “Budizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/352-360. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992. 

 



          Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Kitap İncelemesi /Book Review                                                                                  İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 355-359 
Geliş Tarihi:07/04/2022-Kabul Tarihi:22/06/2022   Doi: https://doi.org/10.32950/rteuifd.1100204 

Nazıroğlu, Bayramali, Derdimiz İlahiyat - 
Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik Bakış-. 

(İstanbul: Okur Akademi, 2020) 

Muharrem ATABAY* 

Atıf/Cite as: Nazıroğlu, Bayramali. “Derdimiz İlahiyat - Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik 

Bakış-”. Değerlendiren: Muharrem Atabay. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 21 (2022), 355-359. 

Bir devletin gelişmişliğinin en büyük etmenlerinden biri eğitim sistemidir. 

Kaliteli bir eğitim sistemi, nitelikli elemanlar yetiştirerek devletin işleyişine önemli 

katkılar sağlamaktadır. Devlet düzeni bozulunca eğitim sistemi bozulmakta veya 

eğitim sistemi bozulunca devlet düzeni bozulmaktadır. Bu nedenle eğitim sistemine 

sürekli müdahaleler edilmektedir. Bundan medreseler ve ilahiyatlar da etkilenmiştir. 

Osmanlı Devleti döneminde eğitimin temel kurumu olan Medreseler Osmanlı’nın son 

zamanlarından itibaren değişime uğramış ve yerini üniversite düzeyinde ilahiyatlara 

bırakmıştır. 

İlahiyat ile ilgili iki tür literatür vardır: Birincisi Türkiye’nin genel anlamda 

üniversiteyi ya da üniversite tarihini ele alan çalışmalar, ikincisi ise doğrudan ilahiyatı 

ele alan çalışmalardır. Alan yazında Halit Ev’in “Türkiye’de Yüksek Din Öğretimi 

Kurumları ve Öğretmen Yetiştirme”, Mustafa Uslu’nun “Türkiye’de Yüksek Din 

Eğitiminin Kurumsallaşması ve Ekolleşme Sorunları”, Zeki Salih Zengin’in 

“Medrese’den Darülfünuna Türkiye’de Yüksek Din Eğitimi”, Mehmet Bahçekapılı 

’nın “Türkiye’de Din Eğitiminin Dönüşümü (1997-2002) ”, Adnan Demircan’ın 

“Türkiye’nin İlahiyat Sorunu”, Mustafa Köylü’ nün “Türkiye’de Yüksek Din Öğretimi 

ve Sorunları”, İbrahim Turan ile Faruk Sancar’ın “Türkiye’de Yüksek Din 

Öğretimi/Kurumsallaşma –Sorunlar –Beklentiler” gibi çalışmalar vardır. Alan 

yazında yukarıdaki gibi birçok çalışma olmasına rağmen “Derdimiz İlahiyat” adlı bu 

çalışmanın farkı ilahiyat meselesini içten bir bakış açısıyla ilahiyatta çalışan alan 

uzmanlarının görüşüyle kapsamlı bir şekilde ele almasıdır.  

                                                 
*  Doktora Öğrencisi, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Din Eğitimi 

Bilim Dalı, muharrematabay08@hotmail.com, ORCID: :0000-0002-7226-6030 

mailto:muharrematabay08@hotmail.com


356  Derdimiz İlahiyat - Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik Bakış- 
RTEÜİFD 
 

Kitabın kapak kısmındaki kurumuş ağaç ve dökülen solmuş yapraklar tasarımı 

ilahiyatın bu zamana kadar içinden çıkılamayan sorunlarının ve karamsar bir 

tablonun resimlenmiş halidir ki ilahiyatta var olan durumun imgesidir. Dert 

ilahiyattır fakat bir türlü kalıcı, bilimsel, herkesin aynı görüşte olmasa da kabul 

edebileceği bir çözüm üretil(e)memiştir. Geleceğe dönük çözümler üretilebileceğine 

dair ümitvari bir düşünce de pek fazla yoktur. Kapak kısmındaki kurumuş ağaca az 

da olsa umudun bir göstergesi olarak filizlenme ihtimali olan bir iki tane küçük 

yaprak filizi çizilebilirdi. Böylece ilahiyat sorunlarına katılımcıların bakış açısıyla az 

da olsa bir çözüm ümidi olduğu gösterilebilirdi. 

Nitel araştırma ile gerçekleştirilen bu çalışmada maksimum çeşitlilik 

örneklemesi kullanılmıştır. Bu bağlamda seçilen 26 kişinin farklı anabilim dalı, farklı 

unvan ve farklı kıdeme sahip olmalarına, çalıştıkları ilahiyatların da birinci, ikinci ve 

üçüncü nesil ilahiyat fakülteleri olma özelliklerine dikkat edilmiştir. Böylece alan 

uzmanlarından derinlemesine, orijinal ve farklı fikirlere ulaşmak hedeflenmiştir. 

Kitap giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde ilahiyatın ilk açıldığı 

Osmanlı’daki Darülfünun-ı Şahane’ den günümüze kadarki serüveninin kısa bir 

tarihine yer verilmiştir. Bir dönüm noktası olarak kabul edilen ve ilahiyat ve din 

eğitimine bir sekte olarak algılanan 28 Şubat süreci baz alınarak “Başlangıçtan 28 

Şubat’a İlahiyat” (s. 26-56) ve “28 Şubat ve Sonrası İlahiyat” (s. 57-85) başlıklarında 

ilahiyatın tarihçesi kronolojik olarak özetlenmektedir. Böylece kitap ilahiyatların 

tarihini çok ayrıntıya girmeden ama önemli mevzularını da kaçırmadan incelemek 

isteyenler için güzel bir kaynak niteliği de taşımaktadır. Okuyucu da ilahiyatın kısa 

bir tarihçesinin verilmesi neticesinde araştırmanın asıl mevzusuna geçmeden 

ilahiyatın paradigmasını daha iyi anlayabilmektedir. 

İkinci bölümde “İlahiyatın Sorun Alanları ve Tartışmalar” (s. 86) başlığı altında 

“Varlık Sebebi, Yapısal Durum, Kalite, Özerklik, Meşruiyet, An’ a ve Geleceğe Bakış” 

(s. 86-254) konuları katılımcıların bakış açısıyla ele alınmaktadır. Kitabın asıl bölümü 

de burasıdır. İlahiyat ile akla gelebilecek bütün soruları kapsamaktadır. Her konu 

sonunda tema değerlendirmesi mevcuttur. Tema değerlendirmelerinin tek 

dezavantajı tekrar niteliği taşıyabilmesidir. Çünkü bu bölümler katılımcıların 

görüşlerinin bir bakıma özetini de barındırmaktadır. Fakat yazarın kendi bakış açısı, 

farklı bilim dallarına göre konunun analizi ve karşılaştırmalar sunularak kitabın bu 

kısımları özgün hale getirilmiştir. 

“Varlık Sebebi” (s.86) başlığı altında ilahiyatın fonksiyonuna dair olumlu ve 

olumsuz olarak iki farklı bakış açısından bahsedilmektedir. Olumlu bakış açısı olarak 

Diyanet’e imam, MEB’e öğretmen yetiştirmek, dini bilgi ve politika üretmek, tarihsel 

misyonu yerine getirmek ve toplumda hâkim dini yapıyı muhafaza etmek; olumsuz 

bakış açısı olarak da ilahiyattan mezun olanların imamlık için otuz aylık bir ihtisas ve 



MUHARREM ATABAY  357 
RTEÜİFD 

 

öğretmenlik için formasyon programına tabi tutulması gibi çeşitli aşamalardan 

geçerek göreve başlamak sayılabilir. Bu durum ilahiyatın gerçekten ne yetiştirdiği 

konusunda bir açmazı da göstermektedir. İlahiyatlardan imam, müezzin, müftü, vaiz, 

din kültürü ve ahlak bilgisi öğretmeni, meslek dersleri öğretmeni gibi birçok meslek 

dalında çalışabilecek bireyler mezun olabilmesine rağmen bu mezunların kalitesi 

ciddi şekilde tartışılmaktadır. Mezunların birçoğu ekstra bir eğitim almadan 

alanlarında kaliteli bir meslek elemanı olarak göreve başlayamamaktadır. 

İlahiyatların en temel hedefi olarak da İslami bilgiyi bilimselleştirmek, bilgi üretmek, 

meslek erbabı yetiştirmek, ilmiyle amel edebilecek insanlar yetiştirmek, İslam’a ve 

topluma hizmet etmek vurgulanmaktadır.  

İlahiyatın tarihi sürecine bakıldığında ilahiyatlar neredeyse her on yılda bir 

bölümleri, adları, müfredatı gibi çeşitli konularda ya reform ya da 

düzenleme/iyileştirme niyeti var sayılarak çeşitli değişimler geçirmektedir. Değişim, 

dönüşüm o kadar çok yaşanmıştır ki neredeyse değişimin olmaması bir problem 

olarak ele alınacak boyuta gelmiştir. Kitapta da bu mevzu “Yapısal Durum” (s. 112) 

başlığında ele alınmaktadır. İlahiyata/İslami İlimlere isim arayışında ilahiyat ismi 

artık kanıksandığından doğru ve yeterli olduğu, ilahiyat isminin çeviri ile 

alındığından farklılaşmanın/ farklı isimler vermenin doğru ve yeterli olduğu, 

isminden ziyade vazifesinin öneminden farklılaşmanın olsa da olur olmasa da olur 

bakış açıları vardır. İlahiyatta bölümleşme ve uzmanlaşma taraftarı olan Ali Fuat 

Başgil’ in yıllar önce bahsettiği bölümleşme meselesi tarihsel süreçte hep 

tartışılagelmiştir. Tarihsel olarak hep tartışılması “Süreğen Arayış: Bölümleşme 

Çıkmazı” (s. 118) gibi kısa bir başlık ile öz bir şekilde ifade edilmektedir. Yine bu 

başlık altında İDKAB/DKAB denemesi, uzaktan eğitim/ön lisans ve İLİTAM, 

pedagojik formasyon konuları da ayrı başlıklar halinde işlenmektedir. Bunlarda 

ilahiyatta ne kadar farklı programlar ve denemeler yapıldığının, ilahiyatın çıkmazının 

yine bir kanıtıdır. İDKAB/DKAB’ ın olumlu bir adım olduğu fakat yarıda bırakıldığı 

“Ömrü kısa derdi uzun” (s. 127) adlandırması ile betimlenmektedir. İmamların 

eğitimi için de uzaktan eğitim, ön lisans ve İLİTAM açılmıştır. Hedef imamların 

kendilerini sürekli eğitim yoluyla devamlı kendilerini geliştirmek iken bitirenlerin 

öğretmenliğe geçmek istemesi ya da ilahiyata bir alternatif olmaya başlaması gibi 

nedenlerden dolayı bir taraftan çözüm iken diğer taraftan farklı problemler 

yaratmıştır. Git gel şeklindeki serencamlar devam etmiştir. Kitabın konu olarak en 

fazla yerini kapsayan bölümünün değerlendirmesi de değerlendirmelerin en uzunu 

olmuştur. Bu durum kitabın yazımında ve içerik planlamada ne kadar başarılı ve titiz 

olunduğunu göstermektedir.  

Hoca, öğrenci ile eğitim-öğretim ve müfredat durumunu üç alt madde olarak 

“kalite” (s. 159) başlığı altında ele almaktadır. 2006 yılından itibaren Türkiye’de 

üniversite sayısı, buna bağlı olarak da üniversitede okuyan öğrenci sayısı ciddi olarak 



358  Derdimiz İlahiyat - Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik Bakış- 
RTEÜİFD 
 

artmıştır. 2020’den sonra ise ilahiyatların sayısı yüzü geçmiştir. Bu durum da öğrenci 

ve öğretmenin nicel olarak artmasını sağlamış, nitel olarak ise kalitesinin düşmesine 

sebep olmuştur. Hoca ve öğretmenler konusunda katılımcılar da bu durumdan 

yakınmaktadır ve genellikle bu konuda olumsuz görüşe sahiptirler. Niceliksel artışın 

niteliğe yansımamasının dışında; hocalar hakkında Türkiye’de öğretim üyesi başına 

düşen yayın ortalamasının 0,3 olmasından yola çıkılarak dil ve zihniyet problemi ile 

popülarite probleminin olduğundan bahsedilmektedir. Maalesef ki eğitimde sayısal 

artışa karşılık kalitenin sürekli düşmesi durumu yine gerçekleşmiştir. Özelde 

ilahiyatların genelde tüm üniversitelerin kanayan yaralarından birine böylece 

değinilmiştir. 

Akademik camianın fikirlerini serbestçe ifade edebilmesi ve araştırmalar yapıp 

yeni bulgulara ulaşabilmesi özerklik ile sıkı bir bağlantı içerisindedir. Özerkliğin ve 

özgürlüğün olduğu yerlerde yeni fikirler ve buluşlar daha hızlı ortaya 

çıkabilmektedir. Tarihsel süreçte de özgür ortamın olduğu dönemlerde İbn-i Sina, 

Farabi, Gazali, Harezmi gibi âlimler yetişmiştir. Kilisenin egemenliğinden çıkıldıktan 

sonra aydınlanma, Rönesans ve reform hareketleri gerçekleşmiş ve bilimsel devrimler 

meydana gelmiştir. Kısacası akademik camia için özerklik olmazsa olmaz haklardan 

biridir. Kitapta özerklik konusu, “idari özerklik ile akademik ve bilimsel özerklik” (s. 

187-205) başlıkları halinde ele alınmıştır. Katılımcılar idari, bilimsel ve akademik 

olarak çeşitli problemlerden bahsetmişlerdir. Çözüm de siyasetin iyi ya da kötü hangi 

niyetle olursa olsun ilahiyata müdahalesinin olmaması zikredilmektedir. En doğru 

yaklaşımlardan biri de budur. İlahiyatın durumu hakkında akademisyenlerin karar 

vermesi gerekmektedir. Çünkü alanın asıl uzmanları kendileridir. 

İlahiyatın varlığı laiklik teması altında uzun yıllar tartışılmıştır ve tartışılmaya 

da devam etmektedir. İlahiyatın var olmasının geçerliliği “meşruiyet” (s. 206-238) 

teması altında ele alınmıştır. Katılımcılar ilahiyatın meşruiyeti konusunda özellikle 

karamsar bir bakış açısındadırlar. Bunda Darülfünun İlahiyat Fakültesi kapatılırken 

ve Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi açılırken aynı kanunların yürürlükte 

olmasının yanı sıra 28 Şubat sürecinin de büyük etkisi vardır. 

İlahiyatlardan bir üniversite kurumu olarak daha çok dini alanda çıkan sorunları 

incelemesi, bunlara bilimsel anlamda çözümler üretmesi ve dini bilgi üretmesi 

beklenmektedir. Bu bağlamda ilahiyatın bilgi üretme potansiyeli, problem çözme 

kapasitesi ve geleceği “An’a ve Geleceğe Bakış” (s. 238) temasında ele alınmıştır. 

Kitabın deyimiyle an’a ve geleceğe dönük “iki arada bir derede” (s. 255) bakış açısı 

mevcuttur. Bu durum Türkiye’de uzun süreli politikalar yerine günü kurtarmak için 

değişimler yapılmasının etkilerinden biridir. Katılımcılar da ne olacağı konusunda 

kesin bir bilgiye sahip değillerdir. Malum ilahiyatların sayısı Türkiye’de iktidarın 



MUHARREM ATABAY  359 
RTEÜİFD 

 

ideolojisine göre artmış veya azalmıştır. Durum bilimsel bir nedenden 

kaynaklanmamış siyasi ideolojinin görüşü doğrultusunda gerçekleşmiştir. 

Her konu sonunda tema sonu değerlendirmesi yapıldığından genel 

değerlendirme kısa tutulmuştur. Bu oldukça doğaldır. Yazar bu değerlendirme 

kısmında genel bir toparlama ve genele dönük fikirler sunmuştur. Kitabın genelinde 

katılımcıların daha çok karamsar bir bakış açısına sahip olduğu görülmektedir. Yazar 

tarafından ilahiyat sorunları için camianın içerisindekilerin inisiyatifinde ve 

sorumluluğunda ama tüm paydaşların ve ilgililerin de katkısını alarak tıpkı bir neşter 

vurur gibi çözüm üretilmesi tavsiye edilmektedir. 

İlahiyat meselesi için köklü bir çözüm olmayan, geçici çözüm önerilerine 

“palyatif” (s. 13) ; tepeden inme, halk için ama halkı hesaba katmayan girişimlere 

“jakoben” (s. 13) ; ilahiyata uzun süre müdahalenin ilahiyat camiasını getirdiği 

karamsarlığa “öğrenilmiş çaresizlik” (s. 262) , ilahiyatın sayısal genişlemesinin hoca, 

öğrenci ve müfredatta nicel artışa sebep olmasına rağmen nitel olarak ilahiyatı 

olumsuz etkilemesine “ayak bağı” (s. 261) ; aynı soruya farklı veya birbirine zıt 

olmasıyla birlikte çelişkili cevapların verilmesine “dikotomik” (s. 235) ; ilahiyatın şu 

anki karmaşık ve içinden çıkılmaz haline “gerçek benlik” (s. 258) ; ilahiyata biçilen ve 

ilahiyattan istenen özelliklere “ideal benlik” (s. 259) ; ilahiyatın şuan yaptıkları ile 

istenen arasındaki farklılıklara “benlik krizi” (s. 259) gibi kelimelerin/kavramların 

kitapta kullanılması kitabı özel ve özgün kılmaktadır. Psikoloji ve ideoloji gibi farklı 

alanlardaki kavramlardan yararlanılarak disiplinler arası bir bağ da kurulmuştur. 

Bunun yanı sıra bu tür kavramlar daha da akılda kalıcı olmakta ve konuyu daha iyi 

anlatmaktadır.  

Netice olarak kitap ilahiyatın sorunları ile tartışma alanlarını ve bunlara dair ne 

tür çözüm yolu üretilebileceğini araştıranlar için güzel bir kaynak teşkil etmektedir.  

 



 

  

  

  

  

BİLİMSEL TOPLANTI 

DEĞERLENDİRMELERİ 

 

SYMPOSIUM REVIEWS 

  

  

  

  

  

 



  Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Sempozyum Değerlendirmesi /Symposium Review                                               İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2022), 361-366 
Geliş Tarihi:27/12/2021   Kabul Tarihi:03/06/2022 

Türkiye’de Arapça I. Çevrimiçi Sempozyumu 
(19 Aralık 2021, Çevrimiçi) 

 Rumeysa UYSAL*  

Atıf/Cite as: Uysal, Rumeysa. “Sempozyum Tanıtımı: Türkiye’de Arapça I. Çevrimiçi 

Sempozyumu (19 Aralık 2021, Çevrimiçi)”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 21 (2022), 361-366. 

Arapça, Kur’an-ı Kerim’in dili olması sebebiyle dünya genelinde tüm 

Müslümanlar için önemli bir konum teşkil eder. Hz. Peygamberi anlamak, İslam 

kültür ve medeniyetini ilk kaynaklarından okuyabilmek, Arapça öğrenmek 

isteyenlerin temel hedefleri arasındadır. Bunun dışında, dünya üzerinde en çok 

konuşulan diller arasında olması sanat, edebiyat, kültür, turizm ve ticaret gibi birçok 

alanda da Arapçaya olan ilgiyi artırmıştır. Ülkemizde de son yıllarda Arapçaya olan 

ilginin giderek arttığı ve buna paralel olarak Arapça öğretim araçlarının çeşitlenerek 

geliştiği görülmektedir. 

18 Aralık Dünya Arapça Günü dolayısıyla Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

İslâmî İlimler Fakültesi, Uluslararası İslâmî İlimler Araştırma Merkezi (U-İSLAMER) 

ve EDURESE Akademi Eğitim Platformu’nun ortaklaşa düzenlediği sempozyum 19 

Aralık 2021 tarihinde çevrimiçi olarak icra edildi. Temelde Türkiye’de Arapçanın 

dünü, bugünü ve yarınını konu edinen ve EDURESE Youtube kanalından canlı 

yayınlanan yoğun programlı sempozyumda beş oturumda on dokuz tebliğ sunuldu. 

Edebiyat, eğitim, dilbilgisi, belagat ve çeviri ana başlıkları altında mevcut çalışmaların 

gözden geçirilmesi ve yeni çalışmalara kapı açması mahiyetinde muhtelif konular ele 

alındı. 

Sempozyum AYBÜ İslâmî İlimler Fakültesi öğretim üyesi ve U-İSLAMER - 

EDURESE başkanı Prof. Dr. Yakup Civelek’in selamlama konuşması ile başladı. 

Civelek, konuşmasında bu sempozyumun, yaz aylarında Ankara’da yapılması 

                                                 
*  Arş. Gör., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belagati Anabilim 

Dalı. rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr, ORCID: 0000-0002-6698-786X 

mailto:rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-6698-786X


362 Türkiye’de Arapça I. Çevrimiçi Sempozyumu  
RTEÜİFD 
 

planlanan daha geniş bir Arapça sempozyumun öncüsü ve ön çalışması niteliğinde 

olduğunu ifade etti.  

‘Arap Dili ve Edebiyatı’ ana başlığı altında sunumların yapıldığı ilk oturum Prof. 

Dr. Ahmet Bostancı’nın başkanlığında gerçekleşti. Prof. Dr. Ahmet Kazım Ürün, 

“Ahmet Şevki’nin Şiirlerinde Türkiye ve Türkler” başlıklı tebliği ile sempozyumun ilk 

sunumunu gerçekleştirdi. Yaklaşık beş asır Osmanlı hakimiyetinde bulunan Mısır’da 

Türkiye ve Türklerle ilgili pek çok edebî ürünün verildiğini ifade eden Ürün, emîr-i 

şuarâ lakabı ile tanınan Ahmet Şevki’nin (ö.1932) Türkiye ile ilgili gerek Abdülhamid 

döneminde gerek de Atatürk döneminde yazdığı yaklaşık 28 kasidenin bulunduğunu 

ve Türkiye’de olup bitenleri şiirlerine yansıttığını örnekleriyle açıkladı. Ayrıca 

Şevki’nin şiirlerinde, İstanbul gezilerini, Galata Köprüsü’nü, Ayasofya’yı anlattığını, 

hatta İstanbul’un başıboş gezen köpeklerini dahi konu edindiğini ifade etti. 

 “Osmanlıca-Arapça Etkileşimi” başlıklı tebliği sunan Prof. Dr. Selami Bakırcı, 

Arapçanın Türkçe ile alakasının, Osmanlılardan önce Selçuklular’a, hatta daha 

öncesinde İlhanlılar ve Gazneliler’e kadar dayandığını ifade etti. Arapçanın Türkçe 

üzerinde dil, yazı, dinî ilimler, dilbilgisi, sözlük ve edebiyat açısından etkilerini genel 

bir perspektifte inceleyen Bakırcı, Türklerin İslamiyet’e girmeleriyle kaçınılmaz 

olarak Arapça ile etkileşimde bulunsalar da kendi dillerini koruduklarını ve Arapçayı 

kendi dil mantıklarına göre çözümlediklerini belirtti. Ayrıca Arap yazısının sanatsal 

ve görsel şöleninin Türkler ile başladığına vurgu yaparak aklâm-ı sittenin Türkler 

elinde geliştiğini, önemli hattat isimleri vererek ortaya koydu. Türk dilinde nahiv ve 

sarf türünde eserlerin Arapça ifadeler kullanılarak yazılmasının da iki toplumun 

etkileşimini gösteren bir husus olduğunu belirtti. Arapça ile Osmanlı Türkçesi 

arasında alfabe de dahil olmak üzere yazı, dil, edebiyat, gramer, şiir, İslâmî ilimler 

alanlarında çok sıkı bir ilişkinin olduğunu ancak Türkçenin kendi varlığını her zaman 

koruduğunu ifade ederek sözlerini tamamladı.  

Üçüncü tebliğ, “Hz. Peygamber’in Edebî Çevresi” başlığı altında Prof. Dr. Yusuf 

Sancak tarafından sunuldu. Hz. Peygamber’in fesâhat ve belagati, sözlerinin güzelliği, 

hitâbet ve şiire bakışı, hatîp ve şâirlere karşı tutumlarına genel olarak değinen Sancak, 

Peygamber’in gönderildiği toplumda güzel ve etkili konuşmanın revaçta olduğunu, 

dil hatası yapanların tenkit edildiğini, beğenilen şiirlerin Kâbe duvarına asıldığını ve 

dolayısıyla son derece edebî bir ortamın bulunduğunu dile getirdi. Hz. Peygamber’in 

Arap lehçelerine vâkıf olduğunu, onları iyi bir şekilde bildiğini ve konuştuğunu, 

güzel konuşma ve düzgün ifadeyi teşvik ettiğini, şairlerden İslam’ı müdafaa 

etmelerini istediğini hadislerden örnek vererek açıkladı.  

İlk oturumun son tebliği Dr. Ercan Baran tarafından “Necip Mahfuz’un Evlâd-ı 

Hâratinâ Romanında Sembolik Unsurlar” konusunda sunuldu. Ercan, İslam 

dünyasında Nobel edebiyatı ödülü alan ilk yazar Necip Mahfuz’un, eserlerini telif 



RUMEYSA UYSAL  363 
RTEÜİFD 

 

ederken toplumdaki akımlardan etkilendiğini ifade ettikten sonra, Mahfuz’un 

emperyalizm eleştirilerini sembollerle ifade ettiğini belirtti. Söz konusu romanın da 

Sâmi dinlerin kitaplarında geçen kıssaları baz alarak insanlığın adalet arayışını 

gündeme getirdiğini belirterek sunumunu tamamladı.  

Arap dili ve eğitimini konu edinen ikinci oturuma Prof. Dr. Kemal Tuzcu 

başkanlık yaptı. Bu oturum, Prof. Dr. Mehmet Maksudoğlu’nun “Arapça 

Öğretmenliğinin Kolaylıkları-Zorlukları” adlı bildirisi ile başladı. Arapçanın büyük 

bir medeniyet dili olduğunu vurgulayarak sözlerine başlayan Maksudoğlu, Türklerin, 

Arapçayı Kur’an ve Peygamberin dili olduğu için öğrenme ilgi ve motivasyonuna 

sahip olduklarından ve bunun da öğrenimi kolaylaştıran temel etken olduğundan 

bahsetti. Ayrıca, Arapça öğretilirken batı dilleriyle karşılaştırmalı öğretildiği takdirde, 

İngilizceden veya Fransızcadan çok daha kolay öğrenileceği, Türkler için Arapça 

öğrenmenin kolay olduğu ve son zamanlarda bu konuda ilerleme kaydedildiğine 

değindi.  

Oturumun diğer tebliği “Arap Dilinde Hadislerle İstişhâd” konusuyla Prof. Dr. 

Ramazan Kazan tarafından icra edildi. Kazan, genelde dil kurallarının tespiti 

esnasında, kurallara örnek mahiyetinde şiir, ayet ve darb-ı mesellerin yanı sıra 

hadislere de başvurulduğunu, fakat kabul edilmesi noktasında bazı ihtilafların 

bulunduğunu belirtti. Bu ihtilafları; hadislerle istişhâdı kabul edenler, etmeyenler ve 

orta yolu benimseyenler olmak üzere ele alan tebliğci, her bir grubun delillerine 

değinerek konuyu kapalılığa mahal bırakmayacak netlikte açıkladı.  

Oturumun son bildirisi Dr. Öğretim Üyesi Ahmet Altun tarafından “Türklere 

Arapça Kelime Öğretim Yöntem ve Teknikleri” konusu ile yapıldı. Kelime 

öğretiminin, dilin dört temel becerisinden biri olduğu ile konuşmasına başlayan 

Altun, Osmanlı döneminde yazılan ilk sözlük çalışmalarından bahsetti. Ayrıca 

Türkçede bulunan Arapça-Farsça kökenli kelimeleri ve Türkçeden Arapçaya geçen 

kelimeleri sayısal verileriyle tespit etti. Bu bilgiler ışığında Türklere Arapça kelime 

öğretiminde izlenecek yol ve yöntemler ile ilgili tekliflerini sunarak tebliğini 

tamamladı. 

İkinci oturumun sonunda izleyici hocaların da katkısıyla, Türkiye’de Arapça 

öğretiminde karşılaşılan sorunlarla ilgili kısa bir istişare yapıldıktan sonra, bu 

konunun daha geniş bir zaman ve zeminde ele alınması ve ortak çözüm yolları 

üretilmesi noktasındaki temenniler dile getirildi.  

Prof. Dr. Nevzat Hafis Yanık’ın başkanlık yaptığı dilbilgisi üst başlıklı üçüncü 

oturum, Prof. Dr. M. Sadi Çöğenli’nin “Eski Harflerle Basılmış Arapça Dilbilgisi 

Kitapları” konulu tebliği ile başladı. Çöğenli, İbrahim Müteferrika’dan (ö. 1747) harf 

inkılabına kadar matbû’ gramer kitaplarının sayısının yüz seksen civarında 



364 Türkiye’de Arapça I. Çevrimiçi Sempozyumu  
RTEÜİFD 
 

olduğundan, Mehmed Zihni Efendi (ö.1913), Babanzâde Ahmet Nâim (ö.1934), Hacı 

İbrahim Efendi (ö.1888) gibi ilim adamlarının konuyla ilgili eserlerinden bahsetti. 

Ayrıca İlahiyat ve İslami İlimler fakülteleri için ayetler ve hadislerden örneklerin 

gösterildiği yeni gramer kitapları hazırlamanın gerekliliğine ve önemine dikkat çekti.  

Prof. Dr. Yusuf Doğan, “Arapçada İsm-i Mastar” konulu tebliğinde Arapçada 

mastarlardan kısaca bahsettikten sonra, ism-i mastarlardan ve ism-i mastarın varlığını 

reddedenler olsa da gramercilerin cumhurunun kabul ettiğinden söz etti. İlk dil 

alimlerinin ism-i mastar için kullandığı başka adlandırmalara da değinen Doğan, son 

olarak ism-i mastarın özelliklerini, vezinlerini ve amelini açıklayarak sunumunu 

tamamladı. 

 “Arap Dilinde Ezdat ve Kur’an Mealleri” adlı bildirisini sunan Prof. Dr. 

Hüseyin Tural, aynı kelimenin iki zıt manada kullanılması anlamına gelen ezdat 

olgusunun semaî olduğundan, dilcilerin ezdat konusunda birtakım ihtilafları 

bulunduğundan ve konuyla ilgili matbu eserlerden bahsetti. Kur’an’da bulunan ezdat 

örneklerini zikretti ve bunların Türkçeye tercümesi noktasında ciddi yanlışlıklar 

bulunduğuna dikkat çekti.   

Oturumun son tebliği Prof. Dr. Halil İbrahim Kaçar’ın “Marmara İlahiyat 

Örneğinde İlahiyatlarda Arapça Öğretimi” başlıklı sunumuyla tamamlandı. Kaçar, 

İlahiyat ve İslami İlimler fakültelerinde Arapça eğitimi hususunda hedef birlikteliği 

olmasının gerekliliğine ve önemine dikkat çekti. Marmara İlahiyat Fakültesi’nde 

Arapça öğretiminde Kur’an ve sünneti merkeze aldıklarını ifade eden konuşmacı, 

eğitimde takip ettikleri yöntemlere değindi.  

Sempozyumun Belagat ana başlıklı dördüncü oturumu, Prof. Dr. Nevin 

Karabela’nın başkanlığında; Prof. Dr. M. Akif Özdoğan’ın “Arap Edebiyatında Edebî 

Tenkit ve İbn Reşîk el-Kayravanî” başlıklı tebliği ile başladı. Özdoğan, İslam 

medeniyetinin, fetihlerle birlikte bütün ilimlerde büyük bir medeniyet 

oluşturmasında dil, edebiyat ve hassaten edebî tenkidin başat rolü oynadığını ifade 

etti. Ayrıca, İslam öncesi dönemde başlayan, İslâmî dönemde de giderek gelişen edebî 

tenkidin bir sanat alanı kabul edildiğini dile getirdi. Kuzey Afrikalı İbn Reşîk el-

Kayravanî’nin (ö.456/1064) kendinden önceki eleştirmenlerden etkilendiğini, ancak 

en önemli vasfının birleştirici olması olduğunu; beyân-bediî sanatlarında öne çıktığını 

ve eserlerini zikrederek tebliğini tamamladı.  

Prof. Dr. Âdem Yerinde, “Belagatin Tefsirdeki Yeri ve Önemi: Müşâkele Sanatı” 

isimli tebliğinde, müşâkele sanatının Kur’an’daki müşkil/müteşâbih ayetlerin 

yorumunda çok önemli bir fonksiyon icra ettiğini vurguladı. Kur’an ve hadislerde 

bulunan müşâkele örneklerini zikrettikten sonra terimleşme sürecinin es-Sekkâkî (ö. 

626/1229) ile başladığını ifade ederek konuşmasını tamamladı.  



RUMEYSA UYSAL  365 
RTEÜİFD 

 

Oturumun diğer tebliği, Prof. Dr. Ali Bulut’un “Câhız’dan Sekkâkî’ye Belagatin 

Tarihî Seyri” konusu idi. Tebliğinde belagatin ilk defa Câhız’ın (ö. 255/869) eserlerinde 

işlendiğini ve Câhız’ın yaptığı bazı belagat tariflerini zikretti. Câhız’dan sonra önemli 

isimlerden olan İbnü’l-Mu’tez (ö. 296/908), Kudâme bin Ca’fer (ö. 337/948 [?]), er-

Rummânî (ö. 384/994), el-Askerî (ö. 400/1009’dan sonra), el-Kayravânî, el-Cürcânî (ö. 

471/1078-79) ve ez-Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) sırasıyla çeşitli belagat tariflerini 

aktaran Bulut, belagat teriminin zaman içerisindeki seyrini ortaya koydu. es-

Sekkâkî’nin Miftâhu’l-ʿulûm’undan ve meânî-beyâna verdiği önemden bahsederek 

sunumunu tamamladı.  

Oturumun son tebliği Prof. Dr. Vehbi Dereli’nin “Arap Edebiyatında Bedîiyye 

Geleneği” konulu sunumu oldu. Bedîiyyenin oluşum sürecinden bahseden 

konuşmacı, Hz. Peygamber ve Hz. Ali dönemindeki örneklerinden bahsettikten 

sonra, el-Bûsîrî’nin (ö. 695/1296 [?]) Kasîde-i Bürde’sinin şairlere ilham kaynağı 

olduğundan ve üzerinde en çok çalışma yapılan bedîi eser olduğundan söz etti. Ayrıca 

bedîiyyelerin oluşma sebepleri arasında; Hz. Peygamberi vesile edinerek hastalıklara 

şifa bulma arzusu, kasidelerin halk nezdinde itibar kazanması, toplumun teveccühü, 

Haçlı saldırılarının etkisi ve tasavvufun kurumsallaşmasını zikretti.  

Sempozyumun son oturumu Arapça Çeviri üst başlığıyla Prof. Dr. Aysel Ergül 

Keskin’in başkanlığında icra edildi. İlk tebliğ Prof. Dr. Mehmet Yalar’ın “Türkiye’de 

Arap Dili Eğitimi” konulu tebliği oldu. Sunumunu Arapça olarak yapan konuşmacı, 

Arapçanın Türkiye’de İmam Hatip okullarında öğretilmesinin geçmişten günümüze 

seyrini ele aldı. Daha sonra İlahiyat fakültelerinin oluşumundan, yıllara göre geçirdiği 

değişimlerden, eğitim programlarından, İlahiyat fakültelerine son yıllarda giderek 

artan ilgiden ve verilen Arapça derslerden söz ederek sunumunu tamamladı.  

Oturum Prof. Dr. Abdullah Kızılcık’ın “Arapça Çeviri Alanında Sıkça 

Karşılaşılan Zorluklar” başlıklı sunumuyla devam etti. Kızılcık, çeviri türlerinden 

bahsettikten sonra, çeviride önemli olanın, çevrilen metnin hedef dilde de anlaşılır 

olması gerektiğini vurguladı. Çeviride karşılaşılan zorlukların başında; ana/hedef dil 

yetersizliği, tecrübe yetersizliği, edebî ruhu yansıtamama ve konuya hâkim olmama 

gibi hususların geldiğini ifade etti. Çevirisi yapılacak metin/kitapta da zorluklar ile 

karşılaşılabileceğini söyledi.  

Prof. Dr. Osman Güman “Arapçadan Türkçeye Tercüme Teknikleri” başlıklı 

sunumunda doğru çeviride kaynak ve hedef dile hâkim olmanın yanı sıra, metnin ait 

olduğu ilim dalına ve terminolojisine de hâkim olmanın gerekliliğine dikkat çekti. 

Çevirinin estetiği için ise, atasözü/deyimlerin anlamsal tercümesinin yapılması, uzun 

ve karmaşık cümlelerin kısa cümlelere bölünmesi, ağdalı dil kullanılmaması ve hedef 

dil dikkate alınarak son okumanın yapılması gerektiğini dile getirdi. Bu hususları 

uygulamalı örnekleriyle göstererek sunumunu tamamladı.  



366 Türkiye’de Arapça I. Çevrimiçi Sempozyumu  
RTEÜİFD 
 

Oturumun ve sempozyumun son bildirisi Doç. Dr. Osman Düzgün’ün “Arapça 

Sağlık Çevirmenliği” konulu sunumu oldu. Sağlık çevirmenlerinin istihdam 

alanından bahsetti. Daha sonra, çevirmenin görevlerini anlattı ve yetersiz çevirmenin 

klinik hatalara ve hatta ölüme yol açabileceğinden söz ederek konunun önemine 

dikkat çekti. Sağlık çevirmeninde bulunması gereken niteliklerden ve çeviri 

zorluklarından bahsederek sunumunu tamamladı. Her oturumun sonunda katılımcı 

hocalara katılım belgesi takdimi yapıldı.  

Gerçekleştirilen bu sempozyum vesilesiyle, ülkemizde Arapça eğitimi veren 

İlahiyat ve İslâmî İlimler Fakülteleri, Arapça Öğretmenliği, Arapça Mütercim-

Tercümanlık, Arap Dili ve Edebiyatı bölümleri hocaları ve pek çok öğrenci bir araya 

gelme imkânı buldu. Dil, edebiyat, çeviri gibi farklı alanlarda çeşitli konuların 

konuşulduğu sempozyum, daha geniş toplantıların yapılması gerekliliğini ortaya 

koydu. Temennimiz, bu tür organizasyonların giderek artması, ilgili araştırmacılara 

ve öğrencilere yol göstermesidir.  

 


