


 

https://dergipark.org.tr/rid 

Rize İlahiyat Dergisi 
e-ISSN: 2980-0331 

 

  SAYI: 26             ISSUE: 26  
Nisan 2024              April 2024  

 

Yayıncı 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Kapsam 

Dini Araştırmalar 

Periyot 

Rize İlahiyat Dergisi yılda iki kez (20 Nisan-20 Ekim) 
yayımlanan hakemli akademik bir dergidir. 

Yayın Dili 

Türkçe, İngilizce, Arapça 

Dergi Politikası 

Rize İlahiyat Dergisi en az iki hakemin görev aldığı  
çift taraflı kör hakemlik sistemini kullanır. 

Hakem kimlikleri gizli tutulur ve yayımlanmaz.  

Rize İlahiyat Dergisi İSNAD Atıf Sistemini benimser. 

Yazarlar, çalışmalarının telif hakkına sahiptirler.  
Yazıların hukuki sorumluluğu yazarlarına aittir. 

Rize İlahiyat Dergisi’nin tüm giderleri Recep Tayyip Erdoğan 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi tarafından karşılanır. 

Hiçbir ad altında yazarlardan ücret talep edilmez.  
Dergide makalesi yayınlanan yazarlara da herhangi  

bir ücret ödenmez. 

Derginin Eski Adı 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Yayımlanan Sayılar: 1 (2012) – 22 (2022) 

Önceki e-ISSN: 2147-2823 

İletişim  

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi  
Zihni Derin Yerleşkesi – Fener Mahallesi 53100 RİZE / TÜRKİYE 

   rid_rteilahiyat  •  ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr  
+90 464 214 1120 

Publisher 

Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Theology 

Scope 

Religious Studies 

Period 

Rize Theology Journal is a peer-reviewed academic journal 
published biannually (20 April-20 October). 

Publish Language 

Turkish, English, Arabic 

Journal Policy 

Rize Theology Journal uses the model of double-blind peer 
review that has the duty of at least two reviewers. 

Identities of reviewers are hidden and not published. 

Rize Theology Journal adopts the ISNAD Citation System. 

Authors have the copyright to their work.  
Legal responsibility of the articles belongs to the authors. 

All expenses of the Rize Theology Journal are covered by 
Faculty of Theology of Recep Tayyip Erdoğan University. 

No fee is charged from the authors under any name.  
No fee is paid to the authors whose articles are published  
in the journal. 

Previous Title 

Journal of Divinity Faculty of Recep Tayyip Erdoğan University  
Range of Publication: 1 (2012) – 22 (2022) 
Former e-ISSN: 2147-2823 

Contact 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi  
Zihni Derin Yerleşkesi – Fener Mahallesi 53100 RİZE / TÜRKİYE 
ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr  •  rid_rteilahiyat    
+90 464 214 1120 

https://www.isnadsistemi.org/guide/isnad2/
https://www.isnadsistemi.org/en/guide/isnad2-2/


 

https://dergipark.org.tr/rid 

Sahibi | Owner 
Prof. Dr. Ahmet İshak DEMİR 

 https://orcid.org/0000-0003-0994-6313 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

ahmet.demir@erdogan.edu.tr 
 

 
Yazı İşleri Müdürü | Responsible Manager 

Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK 
 https://orcid.org/0000-0002-1821-7772 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
ersin.celik@erdogan.edu.tr 

 
Baş Editör | Editor-in-chief  

Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK 
 https://orcid.org/0000-0002-1821-7772 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
ersin.celik@erdogan.edu.tr 

 
Editörler | Editors 

Dr. Öğr. Üyesi Zahide KESKİN 
 https://orcid.org/0000-0001-6606-1023 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
zahide.keskin@erdogan.edu.tr 

 
 
 
 

Arş. Gör. Esra TUYSUZ  
 https://orcid.org/0000-0001-7240-9284 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
esra.tuysuz@erdogan.edu.tr 

 
Sekreterya | Secretary 

Arş. Gör. Fatmanur KESKİN 
 https://orcid.org/0000-0002-1194-0247 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
fatmanur.keskin@erdogan.edu.tr 

 
Dil Editörleri | Language Editors 

 
İngilizce | English 

Doç. Dr. Emine Enise YAKAR 
 https://orcid.org/0000-0002-4100-9234 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
emineenise.yakar@erdogan.edu.tr 

 
Arş. Gör. Hüseyin Talha FIRAT 

 https://orcid.org/0000-0002-0675-6154 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

huseyintalha.firat@erdogan.edu.tr 
 

Öğr. Gör. Barış TÜZÜNER 
 https://orcid.org/0000-0001-8167-3204 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
baris.tuzuner@erdogan.edu.tr 

Arapça | Arabic  
Dr. Öğr. Üyesi İbrahim EKİCİ 

 https://orcid.org/0000-0003-3459-0419 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
ibrahim.ekici@erdogan.edu.tr 

 
Arş. Gör. Ahmet Faruk DİKİCİ 

 https://orcid.org/ 0000-0002-5855-9734 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

ahmetfaruk.dikici@erdogan.edu.tr 
 
 
 
 

 
İstatistik Editörü | Statistics Editor  

Dr. Öğr Üyesi Mehmet Şamil BAŞ 
 https://orcid.org/0000-0002-3171-4909 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
mehmetsamil.bas@erdogan.edu.tr 

Etik Editörü | Ethics Editor  
Arş. Gör. Esra TUYSUZ  

 https://orcid.org/0000-0001-7240-9284 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

esra.tuysuz@erdogan.edu.tr 

Sosyal Medya Editörü | Social Media 
Editor Arş. Gör. Şeyma TURAN 

 https://orcid.org/0000-0001-9398-5053 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

seyma.turan@erdogan.edu.tr

mailto:sevket.topal@erdogan.edu.tr
mailto:zahide.keskin@erdogan.edu.tr
mailto:zahide.keskin@erdogan.edu.tr
mailto:esra.tuysuz@erdogan.edu.tr
mailto:esra.tuysuz@erdogan.edu.tr
mailto:fatmanur.keskin@erdogan.edu.tr
mailto:emineenise.yakar@erdogan.edu.tr
mailto:huseyintalha.firat@erdogan.edu.tr
mailto:ahmet.kaplan@erdogan.edu.tr
mailto:ibrahim.ekici@erdogan.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-3171-4909
mailto:mehmetsamil.bas@erdogan.edu.tr
mailto:esra.tuysuz@erdogan.edu.tr
mailto:esra.tuysuz@erdogan.edu.tr
mailto:seyma.turan@erdogan.edu.tr
mailto:seyma.turan@erdogan.edu.tr


 

https://dergipark.org.tr/rid 

Alan Editörleri | Field Editors 
 

Doç. Dr. Abdullah AYGÜN 
 https://orcid.org/0000-0002-9952-0414 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
abdullah.aygun@erdogan.edu.tr 

 
Doç.Dr. Emine BATTAL 

 https://orcid.org/0000-0001-6699-4237 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

emine.battal@erdogan.edu.tr 
 

Dr. Öğr. Üyesi Abdulrahman ACER 
 https://orcid.org/0000-0003-1054-4055 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
abdulrahman.acer@erdogan.edu.tr 

 
Dr. Öğr. Üyesi Enver ŞAHİN 

 https://orcid.org/0000-0001-6905-8671 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

enver.sahin@erdogan.edu.tr 
 
 
 
 
 

Dr. Öğr. Üyesi Hilal LİVAOĞLU MENGÜÇ 
 https://orcid.org/0000-0002-0473-0815 

Istanbul University, Istanbul, Türkiye 
hilal.menkuc@istanbul.edu.tr 

 
Dr. Öğr. Üyesi İbrahim EKİCİ 

 https://orcid.org/0000-0003-3459-0419 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

ibrahim.ekici@erdogan.edu.tr 
 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammed Hanefi SULUOĞLU 
 https://orcid.org/0000-0002-1195-9343 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
mhanefi.suluoglu@erdogan.edu.tr 

 
Dr. Öğr. Üyesi Nilüfer KALKAN YORULMAZ 

 https://orcid.org/0000-0002-6191-8072 
Istanbul University, Istanbul, Türkiye 

nilufer.yorulmaz@istanbul.edu.tr 
 

Arş. Gör. Büşra ÇETİN 
 https://orcid.org/0000-0002-3246-8201 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
busra.cetin@erdogan.edu.tr 

Arş. Gör. Mustafa YÜCE 
 https://orcid.org/0000-0002-4535-4043 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
mustafa.yuce@erdogan.edu.tr 

 
Arş. Gör. Şeyma TURAN 

 https://orcid.org/0000-0001-9398-5053 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

seyma.turan@erdogan.edu.tr 
 

Arş. Gör. Yaşar Emrah KOŞDAŞ 
 https://orcid.org/0000-0002-3964-2583 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
yasaremrah.kosdas@erdogan.edu.tr 

 
Arş. Gör. Zehra Betül DİNDAROĞLU 
 https://orcid.org/0000-0003-1091-3164 

Recep Tayyip Erdoğan University, Türkiye 
zehrabetul.dindaroglu@erdogan.edu.tr 

 
 
 
 

 
 

Mizanpaj Editörleri | Layout Editors 
  

Dr. Öğr Üyesi Mehmet Şamil BAŞ 
 https://orcid.org/0000-0002-3171-4909 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
mehmetsamil.bas@erdogan.edu.tr 

Arş. Gör. Hüseyin Cihat ŞAHİN 
 https://orcid.org/0000-0002-2681-0584 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
huseyincihat.sahin@erdogan.edu.tr 

Arş. Gör. Ahmet Faruk DİKİCİ 
 https://orcid.org/0000-0002-5855-9734 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
ahmetfaruk.dikici@erdogan.edu.tr

 
 
 

Ön İnceleme ve Son Okuma | Preview and Final Reading 
 

Arş. Gör. Dr. Süleyman Nuri YAĞCI 
 https://orcid.org/0000-0002-1495-744X 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
suleymannuri.yagci@erdogan.edu.tr 

 
Arş. Gör. Nisanur ÖLMEZ 

 https://orcid.org/0000-0002-5929-685X 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

nisanur.olmez@erdogan.edu.tr 
 

Arş. Gör. Ömer DURSUN 
 https://orcid.org/0000-0001-5850-0452 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
omer.dursun@erdogan.edu.tr 

Arş. Gör. Rumeysa UYSAL 
 https://orcid.org/0000-0002-6698-786X 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr 

 
Arş. Gör. Rümeysa TAŞKIN 

 https://orcid.org/0000-0002-5139-2492 
Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 

rumeysa.taskin@erdogan.edu.tr 
 

Arş. Gör. Sibel DİNÇASLAN 
 https://orcid.org/0000-0002-4137-2690 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
sibel.dicaslan@erdogan.edu.tr 

  

mailto:abdullahaygun@yahoo.com
mailto:abdullah.aygun@erdogan.edu.tr
mailto:emine.battal@erdogan.edu.tr
mailto:abdulrahman.acer@erdogan.edu.tr
mailto:abdulrahman.acer@erdogan.edu.tr
mailto:enver.sahin@erdogan.edu.tr
mailto:hilal.menkuc@istanbul.edu.tr
mailto:hilal.menkuc@istanbul.edu.tr
mailto:ahmet.kaplan@erdogan.edu.tr
mailto:ibrahim.ekici@erdogan.edu.tr
mailto:nilufer.yorulmaz@istanbul.edu.tr
mailto:nilufer.yorulmaz@istanbul.edu.tr
mailto:busra.cetin@erdogan.edu.tr
mailto:mustafa.yuce@erdogan.edu.tr
mailto:mustafa.yuce@erdogan.edu.tr
mailto:seyma.turan@erdogan.edu.tr
mailto:seyma.turan@erdogan.edu.tr
mailto:yasaremrah.kosdas@erdogan.edu.tr
mailto:yasaremrah.kosdas@erdogan.edu.tr
mailto:zehrabetul.dindaroglu@erdogan.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-3171-4909
mailto:mehmetsamil.bas@erdogan.edu.tr
mailto:huseyincihat.sahin@erdogan.edu.tr
mailto:suleymannuri.yagci@erdogan.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-5929-685X
mailto:omer.dursun@erdogan.edu.tr
mailto:rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr
mailto:rumeysa.uysal@erdogan.edu.tr
mailto:rumeysa.taskin@erdogan.edu.tr
mailto:sibel.dincaslan@erdogan.edu.tr
mailto:sibel.dincaslan@erdogan.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-4137-2690


 

https://dergipark.org.tr/rid 

Yayın Kurulu | Editorial Board  
 

Prof. Dr. Ahmet İshak DEMİR 
 https://orcid.org/0000-0003-0994-6313 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize Türkiye 
ahmetishak.demir@erdogan.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. Bayramali NAZIROĞLU 
 https://orcid.org/0000-0003-2091-614X 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
bayramali.naziroglu@erdogan.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. Latif TOKAT 
 https://orcid.org/0000-0003-0006-7224 

Social Sciences University of Ankara, Ankara, Türkiye 
latif.tokat@asbu.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. İhsan ARSLAN 
 https://orcid.org/0000-0003-4790-0711 

Ondokuz Mayıs University, Samsun, Türkiye 
ihsan.arslan@omu.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. Bekir Zakir ÇOBAN 
 https://orcid.org/0000-0002-2421-5300 

Ege University, İzmir, Türkiye 
bekirzakir@gmail.com 

 
 

Prof. Dr. Muhammed AYDIN 
Qatar University, Doha, Qatar 

muhammedaydin@qu.edu.qa 
 
 

Doç. Dr. İlyas YILDIRIM  
 https://orcid.org/0000-0003-3684-0338 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
ilyas.yildirim@erdogan.edu.tr 

 
 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Şamil BAŞ 
 https://orcid.org/0000-0002-3171-4909 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
mehmetsamil.bas@erdogan.edu.tr 

 
 

Dr. Öğr. Üyesi Hatice DOĞAN 
 https://orcid.org/0000-0002-1190-4908 

Nevsehir Haci Bektas Veli University, Nevşehir, Türkiye 
haticedogan@nevsehir.edu.tr 

 
 
 

Prof. Dr. Muammer İSKENDEROĞLU 
 https://orcid.org/0000-0003-1857-9826 

Abant Izzet Baysal University, Bolu, Türkiye 
iskenderoglumuammer@gmail.com 

 
 

Prof. Dr. Muhammet YILMAZ 
 https://orcid.org/0000-0001-8766-1183 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
muhammet.yilmaz@erdogan.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. Haci Yusuf ACUNER 
 https://orcid.org/0000-0001-6687-7786 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize, Türkiye 
yusuf.acuner@erdogan.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. Yakup ÇOŞTU 
 https://orcid.org/0000-0002-5672-9226 

Hitit University, Çorum, Türkiye 
yakupcostu@hitit.edu.tr 

 
 

Prof. Dr. Mohd Mumtaz ALİ 
International Islamic University Malaysia, 

 Kuala Lumpur, Malaysia 
mumtazalie@iium.edu.my 

 
 

Dr. Amanullah De SONDY 
University College Cork, Cork, Ireland 
amanullah.desondy@ucc.ie  

 
 

Doç. Dr. Hümeyra ÖZTURAN 
 https://orcid.org/0000-0003-4586-629X 

Marmara University, Istanbul, Türkiye 
humeyrakaragozoglu@gmail.com 

 
 

Dr. Öğr. Üyesi Fatih GÜMÜŞ 
 https://orcid.org/0000-0002-1295-9281 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize Türkiye 
fatih.gumus@erdogan.edu.tr 

 
 

Dr. Öğr. Üyesi Erol SUNGUR 
 https://orcid.org/0000-0002-7311-3415 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize Türkiye 
erol.sungur@erdogan.edu.tr 

 
 
 

mailto:ahmetishak.demir@erdogan.edu.tr
mailto:bayramali.naziroglu@erdogan.edu.tr
mailto:latif.tokat@asbu.edu.tr
mailto:ihsan.arslan@erdogan.edu.tr
mailto:ege.coban@ege.edu.tr
mailto:muhammedaydin@qu.edu.qa
mailto:muhammedaydin@qu.edu.qa
mailto:ilyas.yildirim@erdogan.edu.tr
mailto:haticedogan@nevsehir.edu.tr
mailto:muammer.iskenderoglu@ibu.edu.tr
mailto:iskenderoglumuammer@gmail.com
mailto:muhammet.yilmaz@erdogan.edu.tr
mailto:muhammet.yilmaz@erdogan.edu.tr
mailto:muhammet.yilmaz@erdogan.edu.tr
mailto:yusuf.acuner@erdogan.edu.tr
mailto:yakupcostu@hitit.edu.tr
mailto:yakupcostu@hitit.edu.tr
mailto:fatih.gumus@erdogan.edu.tr
mailto:erol.sungur@erdogan.edu.tr


 

https://dergipark.org.tr/rid 

Dr. Öğr. Üyesi Tuba ERKOÇ BAYDAR 
 https://orcid.org/0000-0002-3748-8033 
Ibn Haldun University, Istanbul, Türkiye 

tuba.baydar@ihu.edu.tr 
 
 

Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK 
 https://orcid.org/0000-0002-1821-7772 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize Türkiye 
ersin.celik@erdogan.edu.tr 

 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet KAPLAN 
 https://orcid.org/0000-0001-5319-058X 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize Türkiye 
ahmet.kaplan@erdogan.edu.tr 

 
 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Enes VURAL  
 https://orcid.org/0000-0003-0297-3765 

Recep Tayyip Erdoğan University, Rize Türkiye 
muhammet.vural@erdogan.edu.tr 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dizinlenme Bilgisi | Abstracting and Indexes 

 
Rize İlahiyat Dergisi, 2017 yılından itibaren ULAKBİM TR DİZİN tarafından taranmaktadır. 

Rize Theology Journal has been indexed in ULAKBİM TR DİZİN since 2017. 
 

mailto:tubaeerkoc@gmail.com
mailto:ersin.celik@erdogan.edu.tr
mailto:ahmet.kaplan@erdogan.edu.tr
mailto:muhammet.vural@erdogan.edu.tr


 

 

 

 



 Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

Akademik Yazımda Yapay Zekâ Kullanımının Etik Açıdan İncelenmesi: ChatGPT Örneği | Examining the 
Ethical Aspects of Using Artificial Intelligence in Academic Writing: The Case of ChatGPT 
https://doi.org/10.32950/rid.1337208 

Teología de la Liberación’: Gustavo Gutiérrez’in Özgürlük Teolojisi ve Teolojik Yansımaları | Teología de 
la Liberación’: Gustavo Gutiérrez’s Liberation Theology and Theological Reflections 
https://doi.org/10.32950/rid.1402195 

Dindarlık ile Nevrotiklik ve Nevrotik Eğilimler Arasındaki İlişkiye Dair Yapılmış Araştırmalar Üzerine 
Bir Alanyazın İncelemesi | A Literature Review on Research on the Relationship Between Religiosity and Neuroticism 
and Neurotic Tendencies 
https://doi.org/10.32950/rid.1338453 

Michaella Mihriban Özelsel’de Dinsel Değişim | Religious Conversion at Michaella Mihriban Özelsel 
https://doi.org/10.32950/rid.1391544 

Modern Dönemde Hissî Mûcizelere Yöneltilen Eleştirilerin Kelâmî Açıdan Değerlendirilmesi | Theological 
Evaluation of Criticisms Directed to Sensory Miracles in the Modern Period 
https://doi.org/10.32950/rid.1321495 

Türkçe Kur’an Meallerinde İhmal Edilen Tevhid Vurgusu: Furkân 25/77 Âyeti Örneği | The Neglected 
Emphasis on Tawhid in Turkish Translations of the Quran: the case of Chapter Furqan verse 77 
https://doi.org/10.32950/rid.1402296 

Sûrelerin İsimlendirilmesi Meselesi Üzerine Analitik Bir Değerlendirme | An Analytical Evaluation on the 
Nomenclature of Surahs 
https://doi.org/10.32950/rid.1392179 
 

https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/


https://dergipark.org.tr/rid 

İmam Mâtürîdî’ye Göre Hurûf-ı Mukattaa ve Tevili | Hurūf al-Muqattaa and Its Interpretation According to Imam 
Māturīdī 
https://doi.org/10.32950/rid.1411540 

Akra‘ b. Hâbis’in Hayatı, Şahsiyeti ve İslâm Tarihindeki Rolü | Aqra' b. Hābis’s Life, Personality and Role in 
Islamic History 
https://doi.org/10.32950/rid.1331718 

Merhabâ İle Elvedâ Arasında Bir Mâh-ı Gufrân: Prizrenli Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazaniyesi | A Mah-i 
Gufran Between Merhaba and Elveda: Ramazaniye of Haji Omar Lutfi from Prizren 
https://doi.org/10.32950/rid.1400551 

The Story of Rostam and Esfandiar between the Ferdowsi’s Shahnameh & Tha’alibi’s Ghurar Akhbār 
Mulūk al-Furs | Arap ve Fars Hikâyeciliğinde Rüstem ve İsfendiyâr Anlatısı; Firdevsî'nin Şehnâmesi ve Seâlibî'nin Gureru 
Mülûki'l-Fürs Adlı Eseri 
https://doi.org/10.32950/rid.1392422 

al-Marrār b. Munqidh’s Life and Poetry | Merrâr b. Münkiz’in Hayatı ve Şiirleri 
https://doi.org/10.32950/rid.1396492 

Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu, Prof. Dr. M. Şevki Aydın (Ankara: DİB Yayınları, 2008), 223 sayfa, 
9789751943958 | Qur’an Course as a Religious Education Institution, Prof. Dr. M. Şevki Aydın(Ankara: DİB Publications, 
2008), 223 pages, 9789751943958 
https://doi.org/10.32950/rid.1394645 

Kırâatlerde Müdrec Kavramı, Doç. Dr. Osman Bayraktutan (Ankara: Sonçağ Akademi, 2023), 172 sayfa, 
9786256924871| The Concept of Mudraj in Readings, Associate Professor Dr. Osman Bayraktutan(Ankara: Sonçağ 
Akademi, 2023), 172 pages, 9786256924871 
https://doi.org/10.32950/rid.1404017 
 

https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/
https://doi.org/




 

 

 



 

 Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Değerli okurlarımız; 

Uluslararasılaşma yolunda ilerleyen Rize İlahiyat Dergisi olarak 26. 
sayımızı sizlerle buluşturmaktan mutluluk duyuyoruz. Farklı bilim 
dallarından nitelikli ve özgün çalışmaları okurlarına sunmaya çalışan 
dergimiz, bu sayısında da sizlerin huzuruna zengin bir içerikle çıkıyor.  
26. sayımızda, alanında uzman araştırmacıların hazırladığı 12 
araştırma makalesi ve 2 kitap değerlendirmesi yer almaktadır. Titiz bir 
editöryal süreçten geçen bu çalışmaların her birinin alanında bir 
boşluğu doldurmasını ve yeni bilimsel araştırmalara kaynaklık 
etmesini temenni ediyoruz. Dergimiz, uluslararası indekslerde 
taranma hedefi doğrultusunda kararlılıkla yoluna devam ederken her 
sayımızda daha fazla yazarımızın bizleri tercih etme yönündeki eğilimi 
hem bizleri memnun etmekte hem de daha nitelikli yayınları 
okurlarımıza buluşturma yolunda bizlere yardımcı olmaktadır. Bu 
süreçte 26. sayımızın sizlere ulaşması için gece gündüz demeden 
özveriyle çalışan dergi ekibimizin her bir ferdine, makaleleri bilimsel 
açıdan büyük bir titizlikle inceleyen hakemlerimize ve dergimizi takip 
eden siz değerli okurlarımıza samimi teşekkürlerimi sunuyorum. 
Birbirinden nitelikli makaleleri içeren eden 26. sayımızın ilim 
dünyasına katkı sağlamasını temenni ediyoruz. Bizler önümüzdeki 
sayıda sizleri daha dolu bir içerikle buluşturmak için çabalarken yeni 
sayımız için yazarlarımızdan gerek Türkçe gerekse yabancı dillerde 
yeni makaleler bekliyoruz.  

Gelecek sayımızda buluşmak üzere…  

 

Dear readers; 

As Rize Journal of Theology, which is advancing towards 
internationalization, we are happy to present you our 26th issue. 
Our magazine, which tries to present qualified and original 
studies from different branches of science to its readers, presents 
you with a rich content in this issue. Our 26th issue includes 12 
research articles and 2 book reviews prepared by researchers who 
are experts in their fields. We hope that each of these studies, 
which have gone through a meticulous editorial process, will fill 
a gap in their field and be a source of new scientific research. 
While our magazine continues its determined path towards its 
goal of being scanned in international indexes, the tendency of 
more of our writers to choose us in each issue both satisfies us 
and helps us to bring more qualified publications to our readers. 
In this process, I would like to express my sincere gratitude to 
each member of our journal team who worked devotedly day and 
night to deliver our 26th issue to you, our referees who examined 
the articles with great scientific care, and you, our valued 
readers, who follow our journal. We hope that our 26th issue, 
which contains high-quality articles, will contribute to the world 
of science. While we strive to bring you a fuller content in the next 
issue, we expect new articles from our writers both in Turkish 
and foreign languages for our new issue.  

See you in our next issue… 

 

 
Dr. Öğr. Üyesi Ersin ÇELİK 
Baş Editör | Editor in Chief 

20 Nisan | April 2024 
 



 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Araştırma Makaleleri 

Research Articles 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Rize İlahiyat Dergisi / e-ISSN: 2980-0331 

https://dergipark.org.tr/rid 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 01-12                                                                                                                                                                            | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Samet BÜYÜKADA |  0000-0003-0725-3396  
Arş. Gör. Dr. | Yazar | busamet@gmail.com  

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi |   0468j1635  
Felsefe Tarihi | Rize, Türkiye 

 

Öz 
“Neyi bilebilirim? Nasıl bilebilirim? Nasıl eylemde bulunurum?” sorularına felsefe tarihi boyunca cevap aranmıştır. Yanıtların sürekli yenisi ile güncellendiği bir süreçte, 
bugün geldiğimiz nokta bize bilginin hakikatine yönelik araştırmaların yerini gündelik bilginin ticaretine bıraktığını göstermektedir. ChatGPT (3,5) gibi yapay zekâ dil 
modelleri insanların sıradan sohbet arkadaşı olmasının ötesinde, kendi ifadesi ile dili anlama, analiz etme ve üretme yeteneklerine sahip bir mekanizmadır. Yapay zekanın 
gelişimiyle birlikte, akademik yazım süreçlerinde yapay zekâ tabanlı dil modelleri araştırmacılara, yazarlara ve öğrencilere yazma sürecinde hız, veriye dayalı içerik üretimi 
ve hataların azaltılması gibi faydalar sunarken, etik kaygıları da beraberinde getirmektedir. İçinde bulunduğumuz çağ itibariyle yapay zekânın makale yazabilir olması değil, 
bu makaleyi nasıl değerlendirmemiz gerektiği gerçeği ile yüzleşmek zorundayız. Yapay zekâ ve insan iş birliğinin, akademi dünyasında özgün ve değerli içerikler oluşturması 
imkânsız değildir. Buna karşın öne sürülen düşüncenin ne derece intihal olduğu, intihal ise nasıl bir tavır izlenmesi gerektiği tartışmalıdır. Bu çalışmada, yapay zekâ ve 
akademik yazım alanlarının birlikte ilerlemesi ve etkileşimi dikkate alındığında yapay zekâ temelli dil programlarının yardımı ile üretilen yazıları nasıl değerlendirmemiz 
gerektiğini tartışacağız. Bu doğrultuda ilk bölümde, ChatGPT’nin kavramsal tahlil ve mantıksal çıkarım ilkelerini sınadık. ChatGPT kendisine sorduğumuz genel konulara 
belirli etik ön kabuller çerçevesinde makul yanıtlar vermektedir. Buna karşın, özellikle mantıksal akıl yürütmeye ilişkin konularda yeteri kadar başarılı olamadığı gibi tekrar 
eden komutlar ChatGPT’nin mantıksal tutarsız yanıtlar vermesine sebep olmaktadır. Söz konusu tutarsızlık kendisinin etik ön kabulüne de sirayet edebilmektedir. Dolayısı 
ile mevcut ön kabullerin nasıl tasarlandığına ilişkin soruları beraberinde getirmekte ve ChatGPT’nin güvenirliğini tartışmaya açmaktadır. İkinci bölümde ise ChatGPT’den 
karşılaştırmalı bir konu üzerine deneme yazmasını istedik. Doğru ve açıklayıcı komut dizimi ile kelime sınırı olmaksızın ChatGPT yardımı ile bir makale yazmak mümkündür. 
Buna karşın ortaya konan metnin özgünlük ve intihal denetiminin nasıl yapılacağı/yapılması gerektiği tartışmalıdır. Bu çalışmada da gösterildiği gibi çevrimiçi benzerlik 
tespit uygulamaları tüm dilleri algılayacak şekilde yapay zekâ desteğini henüz sağlayamadığı için İngilizce ve Türkçe aynı içeriğe sahip yazıların benzerlik oranı birbirinden 
tamamen farklıdır. Bununla birlikte, yapay zekâ yardımı ile yazılan bir metnin ne derece özgün kabul edileceği de ayrıca tartışmalıdır. Sadece öğrenen değil öğreten ve 
yazıların denetlenme ve yayımlanma sürecinde rol alacak kimselerin de faydalanabileceği ChatGPT’nin akademide ne şekilde yer alacağı/alması gerektiği ötelenemez bir 
meseledir. Çalışmamızı bu tartışmaya verilebilecek yanıtlar çerçevesinde ilerleterek şu sonuca ulaştık: Yapay zekânın getirdiği ilerleme araştırmacılara kullanışlı imkanlar 
sunsa da etik ve güvenilirlik açılarından dikkatli bir şekilde yönetilmediği takdirde araştırmacının özgün doğasından uzaklaşmasına sebep olabilir. Netice itibariyle yapay 
zekâ yardımı ile ortaya konan bir çalışmanın araştırmacının kendi özgünlüğünü ve etik kaygılarını içermesi esastır. 

Anahtar Kelimeler 
Yapay Zekâ, Akademik Yazım, ChatGPT, İntihal Denetleme, Etik, Güvenirlik.  

Atıf Bilgisi 
Büyükada, Samet. “Akademik Yazımda Yapay Zekâ Kullanımının Etik Açıdan İncelenmesi: ChatGPT Örneği”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 01-12.  

https://doi.org/10.32950/rid.1337208 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    03.08.2023 Kabul Tarihi:   08.01.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 01-12                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Samet BÜYÜKADA |  0000-0003-0725-3396  
Dr. | Author | busamet@gmail.com  

Recep Tayyip Erdoğan University |  0468j1635  
Philosophy And Religious Studies | Rize, Türkiye 

 

Abstract 
"What can I know? How can I know? How can I act?" These questions have been the subject of exploration throughout the history of philosophy. In a process where answers 
are constantly updated, the current state indicates a shift from inquiries into the truth of knowledge to the commodification of everyday knowledge. Artificial intelligence 
(AI) language models like ChatGPT (3.5) go beyond being mere companions in ordinary conversations; but in its own word, it is a mechanism with the ability to understand, 
analyze, and generate language. With the advancement of artificial intelligence, AI-based language models provide benefits in academic writing processes such as speed, 
data-driven content generation, and error reduction for researchers, writers, and students. However, this progress also brings ethical concerns. In the present era, it is crucial 
not only to acknowledge the capability of AI to generate articles but also to confront the reality of how to evaluate such articles. The collaboration between artificial 
intelligence and humans makes it possible to create original and valuable content in the academic world. However, the degree of plagiarism in the proposed idea and the 
appropriate response to plagiarism are arguable. In this study, we discuss how to evaluate writings produced with the assistance of AI-based language programs, considering 
the coevolution and interaction of artificial intelligence and academic writing. In the first section, we examined ChatGPT's conceptual analysis and logical inference 
principles. ChatGPT provides reasonable answers to general topics within certain ethical preconceptions. However, it may not be sufficiently successful in logical reasoning, 
especially in issues related to logical deduction, leading to logical inconsistencies when faced with repetitive commands. This inconsistency can also permeate its ethical 
preconception, raising questions about how the existing preconceptions are designed and opening a discussion about the reliability of ChatGPT. In the second section, we 
asked ChatGPT to write an essay on a comparative topic. It is possible to write an article with the help of ChatGPT without a word limit, using accurate and explanatory 
command syntax. However, how the originality and plagiarism check of the presented text should be conducted is debatable. As demonstrated in this study, online plagiarism 
detection services, as of now, cannot provide artificial intelligence support to detect similarities in all languages. Therefore, the similarity ratio of writings with the same 
content in English and Turkish can be entirely different. Moreover, the extent to which a text written with AI assistance can be considered original is also a subject of debate. 
ChatGPT, which can be beneficial not only for learners but also for educators and those involved in the scrutiny and publishing process of writings, presents an unavoidable 
issue in how it should be integrated into academia. Moving forward within the framework of possible answers to this debate, we have reached the following conclusion: 
While the progress brought by artificial intelligence offers useful opportunities for researchers, if not carefully managed from ethical and reliability perspectives, it can lead 
to the researcher deviating from their originality. Ultimately, a study produced with the assistance of artificial intelligence should inherently encompass the researcher's 
originality and ethical concerns. 

Keywords 
Artificial intelligence, academic writing, ChatGPT, plagiarism detection, ethics, reliability. 

Citation 
Büyükada, Samet. “Examining the Ethical Aspects of Using Artificial Intelligence in Academic Writing: The Case of ChatGPT”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 01-12.  

https://doi.org/10.32950/rid.1337208 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  03.08.2023 Date of Acceptance: 08.01.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 3 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş: Yapay Zekâ Makale Yazabilir Mi? 

Alan Turing’in (ö.1954) “Computing Machinery and Intelligence” makalesinden1 günümüze yapay zekanın (YZ) geldiği noktada 
onun artık neyi yapıp yapamayacağı değil, YZ'nin neyi nasıl yaptığı ve buna nasıl yaklaşmamız gerektiğini sorgulamaya başladık. 
“YZ makale yazabilir mi?” sorusu, yanıltıcı olabilir. Nitekim yazma isteği ve düşüncesi belirli bir dürtü, araştırma, birikim, 
rasyonel düşünme, sorgulama ve yönelim gerektiren bir eylemdir. Bir gün YZ bize çalışmakta olduğumuz konu üzerine yazmış 
olduğu makalesini e-posta ile gönderdiğinde bu sorunun gerçek mahiyeti idrak edilecektir. O zamana kadar “YZ makale yazabilir 
mi?” sorusu ile aslında “YZ belirli komutlar doğrultusunda ortaya bütüncül bir metin çıkartabilir mi?” sorusunu dile getirmek 
istiyoruz. Bu soruya yanıtımız “Evet, yazabilir.” 

YZ ile makale yazma girişimi yeni değildir. 2005 yılında Massachusetts Institute of Technology’den üç öğrencinin, bilimsel 
konferans sayılarının giderek artmasına ve kabul edilen çalışmaların denetimsizliğine dikkat çekmek için tamamen YZ 
tarafından kurgulanan bir makale yazması ve söz konusu makaleyi bir konferansta tebliğ etmesi bu serüvenin başlangıcıdır.2 
YZ’nin makale yazma yeteneği, modern akademik dünyada bilgi erişimi ve araştırma süreçlerinde devrim niteliğinde bir kolaylık 
sağlamaktadır. Bugün, 2022 yılının sonuna doğru OpenAI tarafından geliştirilen ChatGPT (Chat Generative Pre-Trained 
Transformer), daha önce insanlara özgü olduğu düşünülen eylemleri mümkün kılan ve karşılıklı konuşma konusunda 
uzmanlaşmış bir YZ sohbet robotu olarak karşımızda durmaktadır.3 ChatGPT’den kelime sınırını belirleyebileceğiniz bir hikâye 
ya da aşk şiiri yazmasını, yemek tarifi hatta akşam ailenizle izlemek için bir film tavsiyesi isteyebilirsiniz. Yahut Baloğlu ve 
Çakacı’nın ilgili makalesinde gösterildiği üzere Enron Skandalı’nı yeni baştan yazabilirsiniz.4 Peki bir araştırma makalesini 
yazmasını istemek söz konusu olunca ne yapacağız?  

Bundan, çok değil, yirmi yıl öncesine kadar kütüphanelerden istifade ediyorduk. Ardından internet araştırması yaparak ve e-
dergi üyelikleri ile ilgilendiğimiz alana yönelik araştırmalarımızı bilgisayar başından rahatlıkla yapabilir hale geldik. Bugünün 
araştırmacıları artık öncelikle Perplexity AI gibi özellikle dil modelleri ve dil üretimi üzerine çalışmalar yaparak insan benzeri 
metinler üretmek için gelişmiş YZ uygulamaları ile konu hakkında veri toplayarak bir içerik üretebiliyor.5 Üretilen içeriğin 
doğruluğu ve sistemin güvenirliği (trust) ciddi bir sorun olsa da milyonlarca algoritmadan oluşan bir mekanizmanın 
yanılmayacağı ya da bizi aldatmayacağına dair bir önsezi de aynı zamanda gelişmektedir.6 Misal, uzmanı olmadığımız bir dilin 
çevirisi için kullandığımız programların -belirli ölçekte hataları olabileceğini kabul etmekle birlikte- tamamen yanlış sonuç 
vermediği yönünde oluşan kanaatimiz, söz konusu önsezinin bir temsilidir. Bu bağlamda, eğitimin iki ucunda bulunan öğrenen 
ve öğreten kimseler için YZ pek çok yönden değişiklik getirecektir. Misal, YZ, öğrenme ihtiyaçlarına göre kişiselleştirilmiş içerik 
ve ders planları oluşturabilir. Öğrencilerin güçlü ve zayıf yönlerini belirleyerek onlara özel ders materyalleri hazırlayabilir ve 
sınava hazırlık ya da dil öğrenimi gibi konularda başvuracağı bir merci olabilir.7 Benzer şekilde, öğretenler için dersin içeriğine 
yönelik yeni yaklaşımlar sunması ya da güncel kaynaklara tek bir merciden kısa sürede erişim kolaylığı sağlaması gibi imkanları 
görebiliriz. Görünen pek çok faydaya nazaran bazı kişilerin, bilhassa akademik yazım özelinde, önsezilerini özgüvene 
çevirdiğinde olacaklar üzerinde durulması gerekir.8 Bu sebeple bu çalışmada, YZ tarafından yazılmış bir makalenin güvenirlilik, 
özgünlük, kaynak kullanımı ve etik gibi ölçütler temel alındığında nasıl değerlendirilebileceğini tartışacağız.  

                                                                        

1  Alan Turing, “Computing Machinery and Intelligence”, Mind 59/236, (1959): 433-460. Söz konusu makale yapay zekâ ve bilgisayar bilimi alanında önemli bir 
yazıdır. Turing yazısında günümüzde Turing testi olarak da bilinen bir makinenin zekâ düzeyini değerlendirmenin nasıl olabileceğini tartışmıştır. Bununla 
birlikte Turing yapay zekânın temel felsefi ve metodolojik sorunlarını ele alarak, zamanda düşünce kapasitesine sahip bir makinenin nasıl oluşturulabileceği 
konusundaki soruları tartışır. Turing'in bu makalesi, yapay zekâ çalışmalarının gelişmesinde etkili olmuş ve Turing testi, yapay zekâ alanında hala önemli bir 
referans noktası olarak kabul edilmektedir. 

2  Massachusetts Institute of Technology (MIT), “How Three MIT Students Fooled the World of Scientific Journals”, (Erişim 29 Temmuz 2023). 
3   Aras Bozkurt, “ChatGPT, Üretken Yapay Zekâ ve Algoritmik Paradigma Değişikliği”, Alanyazın, 4/1, (Mayıs, 2023): 66. 
4  Gürol Baloğlu Ve Kaan Ramazan Çakalı, “Is Artificial Intelligence A New Threat To The Academic Ethics?: Enron Scandal Revisited By Chatgpt”, İşletme: The 

Business Journal, 4/1, (Mart, 2023): 143-165. 
5   Perplexity AI herhangi bir konuda anında yanıtlar ve bilgiler sağlamak için YZ’yi kullanan bir bilgi keşfetme ve paylaşma platformudur. 
6   ChatGPT’nin yaklaşık da olsa ne kadar parametresi olduğunu doğrulayacak akademik bir çalışma bulamadık. İnternetteki yaygın kanıya göre ChatGPT (3,5) 

175 milyar algoritmaya sahip. Bununla birlikte ChatGPT (4)’ün ise 1,5 trilyon algoritmaya sahip olduğu iddia ediliyor.  
7   M. Said Doğru, “Chatgpt-Science Education And Instruction Reshapes Management”, Online Science Education Journal, 8/1, (Temmuz, 2023): 16. 
8  Önsezinin özgüvene dönüşmesi, bu bağlamda, YZ’nin söylediklerini tamamen doğru kabul etmek anlamına gelecektir. 



4  

https://dergipark.org.tr/rid 

1. ChatGPT ile Akademik Yazım: Ne Yazabilirim? Nasıl Yazabilirim? 

Akademik makaleler, bilimsel araştırmaların sonuçlarını ve bulgularını paylaşmak için kullanılan ve bilimsel topluluklar arasındaki 
bilgi paylaşımının temelini oluşturan yazılı çalışmalardır. Belirli bir konuda yapılan araştırmanın, tahlillerinin ve sonuçlarının olmasını 
beklediğimiz akademik bir makalenin biçimsel ve içeriğe dair özellikleri mevcuttur: Makalenin özgün bir Başlığı, genele hitap eden bir 
Özeti, çalışmanın amacını ve önemini tanımlayan Girişi; konuya dair daha önce yapılmış çalışmalara referans veren Literatür Taraması, 
toplanan literatürün nasıl değerlendirileceğini yönelik Yöntemi, verilerin ve elde edilen bulguların tartışıldığı Tartışması, araştırmanın 
özeti ile elde edilen sonuçların açıklandığı Sonuç bölümü ve makalede kullanılan Kaynakçası olmalıdır. Bu şartları sağlayan makaleler etik 
açıdan özgünlük barındırdığı takdirde genellikle belirli bir akademik dergide yayınlanır ve hakemli değerlendirmeye tabi tutulur. Bir 
makale, yöntemlerinin doğruluğu, sonuçların tutarlılığı, literatürle uyumluluğu ve intihal tespiti gibi faktörlere bağlı olarak 
değerlendirilir. Söz konusu makale, ChatGPT gibi bir YZ ürünü olunca bu değerlendirme nasıl yapılmalıdır?  ChatGPT’nin akademik 
makalelerin yazımında nasıl bir başlangıç noktası olarak kullanılabileceğini aşağıda ayrıntıları ile gösterecek olsak da öncesinde 
ChatGPT’nin nasıl içerik ürettiğine dair birkaç noktaya değinmek yerinde olacaktır.  

YZ teknolojileri aracılığıyla önceden kendisine tanımlanan geniş bir veri ağı tarafından eğitilen ChatGPT, bu süreçte farklı 
kaynaklardan milyonlarca metnin parçasıyla beslenmekte ve sonuç olarak daha önce yazılmamış, benzersiz bir içerik ortaya 
çıkartmaktadır. İçerik üretme sürecinde, karşısındakiyle etkileşimde bulunarak çevrimiçi bir şekilde sorulan sorulara ya da verilen 
komutlara dil bilgisel ve bağlamsal yetenekleri sayesinde uygun metinler oluşturur. ChatGPT’nin kavramsal ve karşılaştırmalı soru-
cevap akışını (akıl yürütmesi değil) nasıl gerçekleştirdiğini, bilim felsefesi, varlık felsefesi, iktisadi konular, tarım vs. hakkında 
yönelttiğimiz sorulara verdiği cevaplar üzerinde görmeye ve tecrübe etmeye çalıştık. ChatGPT’nin 2021 yılına kadarki veri tabanları 
esas alındığında belki de orta öğretim ya da yükseköğretimin ilk yılında bulunan bir öğrencinin yazabileceği türden bir bilgi içeriğini 
bir dakika içerisinde tasarlayabildiğini gördük. Bu durum, Akkurt’un da ifade ettiği gibi, YZ ile fikrimizi hayata geçirmenin artık daha 
hızlı, daha az maliyetli ve daha kolay olduğunu göstermektedir.9 Gerçekten de ChatGPT’nin akademik makale yazımındaki en faydalı 
özelliklerinden birisi hızlı olmasıdır. Onun bu özelliğini aşağıdaki soru-cevap şemasında sınadık:  

Komut: Sera gazının zararları nelerdir? Tek paragraf yaz. 

 

ChatGPT’nin yaklaşık on saniyede verdiği yanıt, tam da ondan beklendiği ölçüde, hızlı ve araştırmacıyı belirli olgulara 
yönlendirmesi açısından yeterli kabul edilebilir. Dil modeli sistemlerinin, belirli konular hakkında hızlı ve görece tutarlı bir 
şekilde metin oluşturması araştırmacılara ve yazarlara zaman kazandıracaktır. “Görece” kavramını kullanmamız hem farklı 
zamanlarda aynı soruya aldığımız yanıtlarla hem de metin içindeki karışıklıktan kaynaklanmaktadır. Şöyle ki ilk durumda 
ChatGPT’ye sera gazının zararlarını savunan bir metin yazması istendiğinde bize akıcı ve “genel olarak” kabul görmeyen tavrı 
savunan bir yazı yazdı:  

Komut: “Sera gazı zararlı değildir” görüşünü savunan tek paragraflık yazı yaz. 

 

                                                                        

9  Kemal Akkurt, “Gelecek Geldi: Yapay Zekâ ve Akademik Yazım Üzerine Bir Değerlendirme”, Toplumsal Araştırma Merkezi (Erişim 28 Temmuz 2023).  



 5 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 
Baum ve Villasenor’in, ChatGPT’nin cevap algoritması yöneliminin sol özgürlükçü ve çevre yanlısı olduğunu beyan eden görüşü 
karşısında ChatGPT’nin bu yanıtı vermesi şaşırtıcıdır10. Komutta biraz düzenleme yapıp soruyu tekrar sorduğumuzda ise şöyle 
bir yanıt aldık: 

Komut: “Sera gazı zararlı değildir” görüşünü savunan bir metin yaz. 

 

ChatGPT’nin tarafsız olmadığı aşikâr; ancak tarafını ifade etmekte gecikmeli bir itirafta bulunduğu görülmektedir. ChatGPT’nin 
kendisi için söylediği “etik ve bilimsel sorumluluk sahibi olma” iddiası ise büyük bir iddiadır ve içinin doldurulması gerekir. 
Burada şu soruları sormamız gerekiyor: ChatGPT’nin veri tabanları hâkim bir görüşe mi daha yakın yoksa kendisine önceden 
tanımlı bir havuzu rastgele mi tarıyor? Onun taramayı ihmal ettiği ya da edebileceği koşullar mevcut mu ya da mevcutsa niye 
öyle? Bunlara ek olarak hangi veri tabanlarını hangi oranlarda taradığına dair de bir bilgiye erişemiyor olmamız, bu soruların 
getirdiği kaygıyı destekliyor. Ayrıca yöneltilen sorulara verdiği yanıtları “yeniden oluştur (regenerate)” komutu ile tekrar 
kurgulatabilir olmamız da onun gelişime, değişime ve güncellemeye açık bir kapısı olduğunu göstermektedir. 

YZ’nin belirli bir ideoloji ekseninde programlanmış olma ihtimali açıkçası onun güvenilirliğini sarsar. Baum ve Villasenor’un da 
işaret ettiği gibi “ya… ya da…” komutlu sorulara farklı zamanlarda verilen değişik cevapların meydana getirdiği tutarsızlık, 
şimdilik böyle bir kaygının üst düzeyde olmadığına işaret etmektedir. Yine de ChatGPT’den argo konuşmasını 
isteyemeyeceğimiz ya da yatırım tavsiyesi alamayacağımız da bir gerçek. Diğer bir deyişle, ChatGPT’nin, kendisini asla o yönde 
meylettirmeyecek bazı önyargılara ya da ön komutlara sahip olduğu anlaşılmaktadır. Her ne kadar haklı gerekçeleri olsa da kimi 
durumlarda çoğunluğun görüşünün doğru olmadığı gerçeğini de unutmamak gerekir. Bu sebeple ChatGPT’nin varsayımlara 
dayalı veri tabanı tahlili, en nihayetinde belirli kısıtlamaları olan bir araştırmadır. Bu araştırmaların günün birinde 
yanlışlanmayacağı ve YZ’nin algoritmalarının baştan yazılmayacağını kimse garanti edemez. Bize sunmuş olduğu bilgi kendisine 
tanımlanan veri tabanlarına dayandığı için üretilen içeriğin yanıltıcı veya hatalı olma ihtimali göz ardı edilemez. Bu nedenle, 
akademik makalelerde doğruluk ve güvenilirliği sağlamak için yazarların elde edilen metinleri dikkatli bir şekilde gözden 
geçirmesi ve çeşitli güvenilir kaynaklarla karşılaştırması önemlidir. 

ChatGPT’ye mevcut bilgilerin dışında paradokslar ve ucu açık sorular da yönelttik ve beklentimizi karşılayan yanıtlar aldık; ta 
ki aşağıdaki gibi bir metin içindeki karışıklıktan kaynaklı tutarsızlığa denk gelip de sorgulama yöntemimizi değiştirinceye kadar: 

Komut: “En büyük doğal sayı vardır” görüşüne katılır mısın? 

                                                                        

10  Jeremy Baum ve John Villasenor, “The Politics of AI: ChatGPT and Political Bias”, Brookings Institution, (Erişim 01 Ağustos 2023). 



6  

https://dergipark.org.tr/rid 

 

“Evet” ile sorudaki önermeyi destekleyen fakat devamında bu önermeye karşı gelen ve kendi içinde tutarsızlık barındıran 
cümlelerle yanıt vermiştir. Tutarsızlık mantıksal bir akıl yürütmede kabul edilemeyecek bir hatadır. ChatGPT’ye aynı soru birçok 
defa sorunluğunda sonuç ondan beklendiği ölçüde makul ve kabul edilebilir çıkmaktadır. Yine de ChatGPT’nin tutarlılığını ve 
akıl yürütmesini farklı komutlar üzerinden incelemek daha iyi bir fikir edinmemize yardımcı olacaktır. Bunun ardından basit 
bir çıkarım sorusu ile süreci ilerletiyoruz: 

Komut: İnsanlar ölümlüdür, Sokrates insandır. O halde? 

 

ChatGPT’nin verdiği yanıt şaşırtıcıdır. Nitekim formel bir akıl yürütmede hükmün içerik bilgisine doğrudan atıf yapılmaz; ancak 
ChatGPT hem içeriğe atıfta bulunmakta hem de formel çıkarımı bir sonuç önermesi ile neticelendirememektedir. YZ’nin 
mantıksal çıkarım konusunda sınıfta kalması pek düşünülebilecek bir durum olmasa da YZ temelli dil modellerinin kimi zaman 
sanrı (hallucination) içerikli bilgi sunduğu ve mantıksal çıkarım testlerinde tutarsız yanıtlar verdiği son çalışmalarda ortaya 
konmuştur.11 YZ’nin sunduğu içerik sorgulanmadan kabul edildiğinde kişiyi hatalı bir sonuca götürebilir. Nitekim yukarıdakine 
benzer tutarsız cevaplar tekrar sınandığında ulaşılan sonuçlar aşağıda gösterilmiştir: 

Komut: “En büyük doğal sayı vardır” görüşüne katılır mısın? 

 

Komut: İnsanlar ölümlüdür, Sokrates insandır. O halde? 

 

                                                                        

11  Ziwei Ji vd.,“Survey of Hallucination in Natural Language Generation.” ACM Computing Surveys 55/1 (2022): 1 – 38 ve Quan-Hoang Vuong vd. “Are we at the 
start of the artificial intelligence era in academic publishing?”, Science Editing, 10 /1, (2023): 9. 



 7 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 “Yeniden oluştur” komutu ile verilen yanıtın sürekli değiştiğini gözlemledik. Değişen yanıtlar bize ChatGPT’nin birtakım 
algoritmalarının, özellikle farklı dil tabanlarını esas alan işlemlerinde, güncellenme olduğunun ve programın gelişmeye açık 
olduğunu göstermektedir.  Bu değişim bildiğimiz konular hakkında olduğunda ve denetlemesini bizzat kendi bilgi birikimimiz 
ile yaptığımızda YZ’nin bize sunduğu yanıtı rahatlıkla değerlendirebiliriz. Peki ya uzmanı olmadığımız bir konuda verilen ilk 
yanıt hatalı ise ne olacaktır? Aynı soruya farklı zamanlarda alacağımız yanıtlardan hangisinin doğru olduğunu bilemeyiz. 
Doğrudan araştırma ya da uzman yardımı o konu hakkında bize fikir verecektir. Yine de YZ üzerinde yapılan geliştirmelerin ve 
düzeltmelerin o konunun uzmanları tarafından yapıldığını kabul edersek, pek de uzak olmayan bir tarihte bu kaygımız azalmış 
olacaktır. Buna karşın etik kaygılarımızın asla dinmeyeceği de bir başka gerçektir.  

2. Akademik Yazı Örnekleri: Nasıl Eylemde Bulunurum? 

Bu bölümde sınamak istediğimiz üç unsur bulunmaktadır. Birincisi, ChatGPT’ye karşılaştırmalı bir soru yönelterek onun 
mukayese yeteneğini ölçmek. İkincisi, ChatGPT’nin bir makalenin biçimsel unsurlarını dikkate alma şeklini öğrenmek.  
Üçüncüsü, ortaya çıkan deneme yazısından hareketle etik bir sorgulama yapmak. Kısacası, ChatGPT’nin ortaya koyduğu ürün 
biçim, içerik ve etik açıdan değerlendireceğiz.  

a) Komut: Aristoteles'in politika anlayışından hareketle Platon'un ahlak görüşünü eleştiren bir yazı yaz. Asgari bin kelime olacak. 

Aristoteles'in Politika Anlayışından Hareketle Platon'un Ahlak Görüşünü Eleştiren Bir İnceleme 

Günümüzden yaklaşık iki bin yıl önce yaşamış olan Antik Yunan filozofları Aristoteles ve Platon, felsefenin en önemli 
isimlerindendir. Her ikisi de insan toplumları ve devlet düzeni üzerine düşüncelerini ortaya koymuş ve politika ile ahlak 
arasındaki ilişkiye dair farklı görüşler sunmuşlardır. Bu yazıda, Aristoteles'in politika anlayışından yola çıkarak Platon'un 
ahlak görüşünü eleştireceğiz. 

I. Aristoteles'in Politika Anlayışı 

Aristoteles, Platon'un öğrencisi olmuş ancak onun felsefi düşüncelerinde bazı farklılıklar ortaya koymuştur. 
Aristoteles'in politika anlayışı, Platon'un ideal devlet modeline karşı daha gerçekçi ve pratik bir yaklaşım sunar. 

Aristoteles, "Politika" adlı eserinde toplumun doğal bir oluşum olduğunu ve insanın sosyal bir varlık olduğunu vurgular. 
Ona göre, insanlar topluluklar halinde yaşama eğilimindedir ve bu toplulukların temel amacı "iyi yaşamak"tır. Aristoteles'in 
politika anlayışı, gerçekçi bir toplumsal düzeni savunurken, Platon'un ideallerle dolu "ideal devlet" modeline eleştirel bir 
yaklaşım sergiler. Aristoteles, insanların doğuştan toplum içinde yaşamaya elverişli olduklarını ve toplumun doğal bir ihtiyaç 
olduğunu düşünür. Ona göre, insanlar bir araya gelerek birbirlerini tamamlayan ilişkiler içinde yaşarlar. Bu nedenle, 
toplumun temel birimini aile oluşturur ve daha büyük birliktelikler olan şehir devleti (polis) de ailelerin bir araya gelmesiyle 
oluşur. Aristoteles, şehir devletinin amacını, bireylerin mutluluğunu ve iyi yaşamayı sağlamak olarak görür. İyi yaşam, ona 
göre erdemli bir yaşam demektir ve erdem, insanın potansiyellerini en iyi şekilde gerçekleştirebilmesi için gerekli olan 
niteliklerdir. Aristoteles'e göre, erdemli bir insan, ahlaki erdemlerini kullanarak ulaştığı mutluluğuyla iyi yaşar ve topluma 
da katkıda bulunur. 

II. Platon'un Ahlak Görüşü 

Platon, Antik Yunan düşüncesinin önemli temsilcilerinden biridir ve felsefi düşüncelerini "Devlet" adlı eserinde ele 
almıştır. Ona göre, iyi bir devlet, erdemli bir toplumun en iyi yansımasıdır ve bu ideal devlette felsefe aşkını, bilgeliği ve 
doğruluğu temsil eden filozof-kralın liderliği altında bir düzen kurulur. Platon, ahlakı da idealler düzeyinde ele alır ve ona 
göre erdemler, varoluşun kendisi olan ideaların yansımasıdır. Ahlaki erdemler, aklın rehberliğinde gerçekleşir ve insanın 
ruhsal düzenini sağlaması için önemlidir. Platon'a göre, ahlaki erdemleri kazanmak ve doğrulukla yaşamak, insanın gerçek 
potansiyeline ulaşmasını sağlar ve onu mutluluk ve huzur içinde yaşayan bir birey haline getirir. Platon'un ideal devlet 
modeli, toplumda bir sınıf ayrımı ve elit bir liderlik yapısı içerir. Felsefe aşkına sahip olan filozof-kral, devletin en üstünde 
yer alır ve toplumun diğer kesimlerine rehberlik eder. Bu elit yapı, devletin dengeli ve adaletli bir şekilde yönetilmesini 
amaçlar. Ancak, Platon'un bu elitist ve ideallerle dolu modeli, Aristoteles tarafından eleştirilir. 

III. Platon'un Ahlak Görüşüne Eleştiri 

Aristoteles'in politika anlayışı, Platon'un ideal devlet modelini eleştirirken onun ahlak görüşüne de karşıt bir duruş 
sergiler. Platon'un ahlak anlayışı, varlıkların idealar düzeyindeki özelliklerle ilişkilendirilmesine dayanırken, Aristoteles 
bunu gerçekçi bir bakış açışla eleştirir. Aristoteles'e göre, ahlak ve erdemli yaşam, idealler düzeyinde değil, pratik hayatta 
gerçekleşmelidir. Platon'un idealler düzeyindeki ahlak anlayışını eleştiren Aristoteles, insanın gerçek hayatta erdemleri 



8  

https://dergipark.org.tr/rid 

kazanarak ve uygulayarak mutluluğa ulaşabileceğini savunur. Platon'un ideal devlet modeli, toplumda sınıf ayrımlarına 
dayanır ve filozof-kral gibi bir elit sınıfın toplumu yönetmesini öngörür. Bu elitist yapı, toplumdaki diğer kesimlerin 
potansiyelini göz ardı eder ve onların katkılarını önemsizleştirir. Aristoteles, toplumun tüm bireylerinin katkılarının önemli 
olduğunu ve herkesin kendi potansiyelini gerçekleştirmesi gerektiğini savunur. 

Aristoteles'in politika anlayışı, toplumun doğal bir oluşum olduğunu vurgularken, Platon'un ideal devlet modeli, 
kurgusal ve ideallerle dolu bir yapıya dayanır. Aristoteles, gerçek hayatta var olan toplumları ve devletleri incelerken, Platon 
daha çok hayali ve ideal bir düzen oluşturur. Bu nedenle, Aristoteles'in politika anlayışı, daha gerçekçi ve pratik bir yaklaşım 
sunar. Platon'un ahlak anlayışı, aklın rehberliğinde gerçekleşen ideallerle dolu bir düzeni içerirken, Aristoteles'in ahlak 
anlayışı, pratik hayatta erdemleri gerçekleştirmeye dayanır. Aristoteles'e göre, insanın erdemleri kazanarak ve iyi yaşamayı 
başararak mutluluğa ulaşması mümkündür. Platon'un ahlak anlayışı ise ideallerle dolu ve kurgusal bir düzen içerir. 

Sonuç 

Aristoteles ve Platon, felsefi düşünceleriyle antik felsefenin en önemli temsilcileri arasında yer alır. İkisi de politika ve 
ahlak konularında farklı görüşlere sahiptir. Aristoteles'in politika anlayışı, toplumun doğal bir oluşum olduğunu ve insanın 
sosyal bir varlık olduğunu vurgularken, Platon'un ideal devlet modeli, ideallerle dolu ve kurgusal bir düzen içerir. 
Aristoteles'in ahlak anlayışı, pratik hayatta erdemleri gerçekleştirmeye dayanırken, Platon'un ahlak anlayışı idealler 
düzeyindeki özelliklerle ilişkilendirilir. Aristoteles'in politika anlayışından hareketle Platon'un ahlak görüşünü eleştirdiğimiz 
bu incelemede, her iki düşünürün de felsefi düşüncelerini ve toplum düzeni ile ahlak konusundaki farklı bakış açılarını 
inceledik. Her iki düşünürün de düşünceleri, günümüzde hala felsefe dünyasında önemli bir yer tutmaktadır ve felsefe 
tarihine büyük katkılar sağlamışlardır. 

 

Aynı sorunun İngilizce örneğini de yazalım: 

b) Komut: Could you write an article criticizing Plato's moral view, based on Aristotle's understanding of politics? Minimum of a 
thousand words. 

Title: A Critical Analysis of Plato's Moral View Through Aristotle's Political Lens 

Introduction: 

Plato and Aristotle, two ancient Greek philosophers, have significantly contributed to Western philosophical thought. 
While they share some similarities in their approaches to ethics and politics, they also have fundamental differences. In this 
article, we will critically examine Plato's moral view, particularly his theory of the ideal state, in the context of Aristotle's 
understanding of politics. By delving into Aristotle's critique, we aim to shed light on potential weaknesses and limitations 
in Plato's moral philosophy. 

Plato's Moral View and the Ideal State: 

Plato's ethical theory revolves around the concept of the "ideal state" as presented in his magnum opus, "The Republic." 
According to Plato, a just society is one where a philosopher-king, with supreme knowledge and wisdom, rules the state. He 
believed that the ideal state could be achieved by forming a class-based society with a strict division of labor. Plato advocated 
for the abolition of private property, communal living, and an emphasis on the greater good of the whole society over 
individual desires. 

Critique: Aristotle's Notion of Polis 

Aristotle, Plato's student, held a different view regarding the ideal state. In his work "Politics," he proposed a concept 
of "polis," which is a self-sufficient and autonomous city-state. Aristotle criticized Plato's idea of an ideal state on several 
grounds. Firstly, Aristotle rejected the notion of communism, as he believed that private property is a natural extension of 
human nature. He argued that the desire to possess property is a natural drive that contributes to individual well-being and 
encourages productivity. Secondly, Aristotle disagreed with Plato's belief in philosopher-kings. While Plato thought that only 
the most enlightened individuals should govern, Aristotle asserted that virtuous rulers could emerge from a broader range 
of citizens. He proposed a mixed government that combines elements of monarchy, aristocracy, and democracy, arguing that 
such a system would prevent the concentration of power and promote a more balanced society. 

Eudaimonia vs. Justice: 



 9 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Another critical point of divergence between Plato and Aristotle lies in their definitions of the ultimate good. Plato 
considered justice as the highest virtue, which he believed could be achieved through a harmonious state governed by 
philosopher-kings. His primary focus was on the pursuit of eudaimonia, or the well-being and flourishing of the state as a 
whole. On the contrary, Aristotle believed that eudaimonia should be the ultimate goal for both the individual and the state. 
He defined eudaimonia as living in accordance with one's virtues and reaching the full potential of being human. Aristotle 
argued that a just state could only emerge if individuals within that state pursued their own eudaimonia through virtuous 
actions and living in accordance with reason. 

Critique: Individual Freedom and Virtue: 

Aristotle's emphasis on individual eudaimonia raises questions about the role of personal freedom and choice in Plato's 
ideal state. Plato's vision of a strictly structured society, led by philosopher-kings, may leave little room for individual 
autonomy and self-determination. Aristotle's argument for individual eudaimonia allows for a more diverse range of 
pursuits, as long as they are in line with virtue and reason. Furthermore, Plato's ideal state relies heavily on the assumption 
that philosopher-kings possess superior wisdom and knowledge. This raises concerns about the concentration of power and 
the potential for authoritarian rule, as citizens may have limited influence or participation in decision-making processes. In 
contrast, Aristotle's mixed government encourages a balance of power and representation, thereby promoting a more 
inclusive and democratic system. 

Conclusion: 

In conclusion, Aristotle's critique of Plato's moral view, particularly his theory of the ideal state, unveils fundamental 
differences between the two ancient philosophers. While both Plato and Aristotle contributed significantly to Western ethical 
and political thought, their perspectives diverged on key issues such as the ideal form of government, the role of individual 
freedom, and the ultimate good. Aristotle's focus on individual eudaimonia, a mixed government system, and the importance 
of private property challenged Plato's vision of the ideal state ruled by philosopher-kings. While Plato's moral view 
emphasizes the pursuit of justice and the greater good of the whole, Aristotle's perspective allows for a broader range of 
individual pursuits within a well-governed and balanced society. It is through this critical dialogue and analysis of the ideas 
presented by these ancient philosophers that we can gain deeper insights into the complexities of ethical and political 
thought. Both Plato and Aristotle's contributions remain influential and continue to shape contemporary debates in 
philosophy and political theory. 

Türkçe ve İngilizce örnekleri vermek eleştirimizin tutarlılığı açısından önemlidir. Nitekim iki dil arasındaki kurgusal farklılık 
dikkat çekmektedir. Bin kelime şartı konulmasına rağmen 699 ve 739 kelimede metin bitirilse de konu anlaşılır bir şekilde 
karşımızdadır. Türkçe ve İngilizce arasında en belirgin fark cümle kurgusunda ve içeriğe hakimiyet hususunda gözükmektedir. 
Nitekim ChatGPT, kendisinin İngilizce tabanlı bir program olmasının faydasını, bizim akıl yürütmeyi öne çıkartacağını 
düşündüğümüz soru türlerinde daha anlaşılır bir biçimde kullanmıştır. ChatGPT’nin bunu salt bir akıl yürütme ile değil tamamen 
veri tabanlarına sınırsız bir erişim ile sağladığını unutmamak gerekir.  

Örneklere tekrar dönersek, ilk olarak, bu iki yazının yukarıda değinilen akademik bir makalenin biçimsel unsurlarının çoğunu 
taşıdığı görülmektedir. Konuya uygun başlık, giriş, tartışma ve sonuç ile bütüncül bir yapı karşımızda durmaktadır. En önemli 
eksiklik, metnin kaynakça ile desteklenmemesi fakat bu durum belirli komutlar eklendiğinde giderilebilecektir. Misal, “en az beş 
makaleden veya kitaptan metin içinde gösterilecek şekilde atıf yaparak yaz” şeklinde bir komut ile kaynakçası hazır bir yazı elde 
edebilir. İncelememizde, ChatGPT tarafından üretilen yazıların kaynakçasının olmamasını tercih ettik. Böylelikle ChatGPT’nin 
ürettiği metnin basit bir kopyala yapıştır mı yoksa özgün mü olduğunu görmek ve öğrenmek istedik. Bunun için 
akademisyenlerin sıklıkla kullanmış olduğu benzerlik denetleme programı Turnitin’den yardım aldık. Sonuç aşağıda gösterildiği 
gibidir: 

 

Tabloda görüleceği üzere benzerlik oranı %0 çıkmıştır. Böyle bir sonucun ortaya çıkmasını sağlayan ana etken, ChatGPT’nin, bu 
yazıları herhangi bir sayfadan ya da makaleden basitçe kopyalayıp yapıştırmamış, tamamen kendisinin tasarlamış olmasıdır. 



10  

https://dergipark.org.tr/rid 

Nitekim ChatGPT’ye akademik bir metni nasıl yazdığını sorduğumuzda bize vermiş olduğu “Eğitim aşamasında gördüğüm geniş 
bir metin veri setinden öğrenilmiş bilgileri kullanarak yanıtlar üretiyorum. Ancak, bu benim esinlenme veya kopya yaptığım 
anlamına gelmez. Ben, önceki girdilere dayanarak yeni ve özgün metinler üretme yeteneğine sahibim.” yanıtı bu durumu 
açıklamaktadır. Peki, bir öğrenci bu şekilde ödev teslim ettiğinde söz konusu ödev nasıl denetlenecektir? Turnitin ve ChatGPT 
İngilizce tabanlı programlar olduğu için sonuç dillere göre farklılık göstermektedir. Benzerlik raporlarını incelediğimizde 
Türkçe metin için YZ uyarısı ile karşılaşmazken, İngilizce metin için YZ tespit edildi uyarısının ardından “%100 YZ ile yazılmıştır” 
ibaresini görüyoruz. Turnitin kendi internet sayfasında bu tespitin nasıl yapıldığını açıklamakta ve ilerleyen dönemlerde diğer 
diller için de bu uygulamanın geliştirileceği müjdesini vermektedir.12 O zamana kadar İngilizce yazmayan ya da metnini eski 
usul el yazısı ile teslim eden kimselerin, bir süre daha bu radara (vicdan ve etik hariç) takılmayacağı söylenebilir. İçerik 
yönünden metinler incelediğinde ise karşılaştırmayı ChatGPT’nin açık bir şekilde yaptığı görülmektedir. İlk bakışta metinlerin 
yeterli bilgi içermediğini iddia etmek doğru olmaz. Metinleri YZ değil de akademik eğitim seviyesi başlangıç aşamasında olan 
birisi yazsaydı makul bir düzey olarak kabul edilebilirdi. Nitekim, ChatGPT’nin çoktan seçmeli 40 soruluk bir sınavda 
öğrencilerden daha başarılı olması bu sebeple tesadüf değildir.13 Bununla birlikte daha fazla belirli komut ile bu tartışmayı yeni 
baştan ve istenilen sonuç elde edilinceye kadar sürdürmek de mümkündür. Söz konusu metinleri hem Türkçe hem de İngilizce 
“en az …kaynak göstererek, en çok atıf almış makaleleri kullanarak yaz” gibi komutlarla genişletmek ve değiştirmek 
mümkündür. ChatGPT’nin özellikle İngilizce sürümünde doğru komutlarla akıcı bir metin baştan sona yazılabilmektedir.  

ChatGPT’ye yönelttiğimiz “Sanat, sanat için midir sanat toplum için midir?”, “Kıta felsefesi içerisinde ortaya çıkan “kartezyen 
düşünce” fikrini Descartes ve Kant'ın çalışmalarını dikkate alarak tartışınız” ve “Bilim tarihi açısından "tarih yazıcılığı" 
kavramını Türkiye'deki ve İngiltere'deki tecrübeyi esas alarak tartışınız” gibi daha pek çok soruya yanıtlar üretebilmesi öğrenen 
ve öğreten kesimi için yeni bir sürecin başladığını göstermektedir. Bilhassa, etik ve güvenilirlik meselelerinde halen 
tamamlanması gereken mevzular olduğu bir gerçektir. YZ tarafından yazılan bir yazı intihal midir, yoksa sorusuna aldığı cevabı, 
kendisinin de katacağı içerikler ile baştan sona kurgulayan kişinin özgün yazısı olarak mı kabul edilecektir? Bu soruların 
bugünkü akademik yazımın etik çerçevesinde net bir cevabı bulunmamaktadır. Her ne kadar intihal, fikir hırsızlığı ya da kişinin 
kendisine ait olmayan düşünceyi kullanması olarak tanımlansa da YZ bir konu üzerine tematik bir şablon öne sürdükten sonra 
bu şablonun araştırmacılar tarafından akademik dile ve kurallara uygun hale getirilmesi durumunda ne yapılacaktır? Yahut 
YZ’nin cevabını bildiği soruları sormaktan vazgeçip sadece insanın düşünsel kabiliyeti ile açıklanacak sorular mı arayacağız? 
Yeni bir içerik sunması açısından özgünlük barındırıyorsa ister YZ ister insan yazsın, ufkumuzu geliştirecek bir makaleden 
çekinmemiz gerekmez. ChatGPT gibi yapay zekâ araçları, araştırma ve eleştirel düşünmenin önemine binaen araştırma sürecine 
sorumlu ve etik bir şekilde dahil edilmelidir.14 Aksi halde Susnjak’ın, sınavlarda ve ödevlerde öğrencilerin ChatGPT 
kullanımından kaynaklanabilecek sorunlara çözüm olarak önerdiği sözlü sınav yöntemi mevcut gerçeğe karşı çaresizce zaman 
kazanmak olur.15 Özellikle kişilerin teknolojik cihazlar ve internetin yaygın kullanımı nedeniyle, bilgiyi dışarıdan elde etme 
becerilerini zayıflatan ve dolayısıyla hatırlamaya dayalı bellek süreçlerinde azalmaya neden olan, dijital amnezi gibi internet 
çağı hastalıkları artık günümüzün bir gerçeği iken, sözlü yönteminin işlevi üzerine yeniden düşünmek gerekir.16 Yapılan 
çalışmalar insanların önemli bilgileri hatırlamak yerine, bu bilgilerin nerede ve nasıl bulunabileceğini hatırlamaya 
odaklandığını göstermekte ve bu durum bilgi işleme süreçlerimizi tekrar değerlendirmemiz gerektiğini ortaya çıkarmaktadır.17 
Dolayısıyla YZ’ye bağımlı kalan araştırmacıların düşünsel tembellik yaşayacakları yadsınamaz bir durumdur. 

Netice itibariyle, YZ’den beş bin kelimelik eleştirel bir yazı yazması istendikten sonra konu ile alakalı kaynaklara atıfta 
bulunmak, konuya hâkim bir araştırmacı için zor değildir. Haftalar ya da aylar süren çalışmaları dakikalara sığdırmak, buna 
bağımlı kalacak araştırmacılar için tehlikelidir. Söz konusu durumun Akkurt’un işaret ettiği gibi geçici bir kaygı olmadığı 
kanaatindeyiz. “Publish or Perish” yani “akademide bir şeyler yayınlarsın ya da silinip gidersin” deyimi geçerli olduğu sürece 
çoğu kimse YZ’den yardım almakta beis görmeyecektir. Nasıl ki fen, sosyal ve tıp bilimlerinde ortaklaşa yazılan makaleler 
mevcut ise yakın zamanda YZ için kabul edilebilir bir yüzdelik dilim verildiğinde “YZ ile ortak üretilmiştir” ibaresi taşıyan 

                                                                        
12  Turnitin, “The Launch of Turnitin’s AI Writing Detector and the Road Ahead” (Erişim 30 Temmuz 2023). 

13  Tarık Talan ve Yusuf Kalınkara, “Yükseköğrenimde Yapay Zekânın Rolü: Anatomi Dersi İçin Chatgpt Değerlendirmesi” Uluslararası Yönetim Bilişim Sistemleri 
ve Bilgisayar Bilimleri Dergisi, 7/1, (2023): 36-37. 

14  Volkan Aşkun, “Sosyal Bilimler Araştırmaları için Chatgpt Potansiyelinin Açığa Çıkarılması: Uygulamalar, Zorluklar ve Gelecek Yönelimler”, Erciyes Akademi, 
37/2, (Haziran 2023): 641-643. 

15  Teo Susnjak,” Chatgpt: The End Of Online Exam Integrity?”, Arxiv (Erişim 29 Temmuz 2023). 

16  Betsy Sparrow vd., “Google Effects on Memory: Cognitive Consequences of Having Information at Our Fingertips”, Science, 333/6043, (2011), 777. 
17  Pragya Lodha, “Digital Amnesia: Are We Headed Towards Another Amnesia”, Indian Journal of Mental Health, 6/1, (Şubat 2019), 20 ve Alaattin Aslan ve Mert 

Küçükvardar, “Dijital Hastalıkların Tespitinde Etik Bir Model Önerisi”, Ajit-e: Bilişim Teknolojileri Online Dergisi, 10/39, (Ocak 2020), 15. 



 11 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

yayınlar görürsek şaşırmamalıyız.18 Hatta yakın gelecekte herhangi bir yazıda “YZ tespit edildi” ibaresinden ziyade “İD (insan 
düşüncesi) tespit edildi” uyarısını görmek dahi mümkün olabilir. Dahası sadece yazarlar değil, metin değerlendirmesi için 
hakemler ve metin yayımlama ihtiyacı olan dergiler de bu yardımı kabul edebilir. Bir makalenin iki hakem onayından ortalama 
iki üç haftada geçtiğini, ilgili makalenin düzeltmeleri, son kontrolleri ve basıma yönelik tüm süreçleri hesaba kattığımızda YZ 
birkaç aylık iş yükünü birkaç dakikaya sığdırabilir. Tamamen YZ tarafından yazılmış makalelerin olduğu bir dergi sadece hayal 
ürünü olamaz; çünkü hakemlerin ve editörlerin yapacakları, yazarların yapabileceklerinden farklı değildir. Hal böyle olunca, bir 
konu hakkında yeni bir şeyler öğrenmek isteyen öğrenciler de aynı yolu takip edecek olursa, onları nasıl eleştireceğiz? 

Sonuç 

YZ’nin akademik yazıma getirdiği temel fayda zaman tasarrufu sağlaması ve bilinçli araştırmacıyı belirli ölçekte doğru 
kaynaklara yönlendirmesidir. Günümüzde ekonomilerin, siyasetlerin, ilişkilerin ve daha önemlisi fikirlerin bile hızla değiştiğini 
hesaba kattığımızda karşımızda olanca hızı ile sorumuza yanıt veren bir sistem paha biçilmez bir kolaylıktır. Sağlanan tasarruf, 
eldeki verileri incelerken kayba uğramadığında esas amacına ulaşacaktır. ChatGPT dilbilgisi ve dil yapısı konusundaki yeteneği 
sayesinde, öne sürdüğü içerikleri akıcı bir üslupla yazarken, zamanla ilgili esas faydasını da göstermektedir. Dolayısıyla 
araştırmacıların istediği ölçütlerde istediği kadar yanıta kısa bir sürede ulaştığı yeni bir dönemin başladığını kabul edebiliriz. 

ChatGPT sahip olduğu büyük veri tabanları sayesinde, farklı konulara yönelik farklı görüşlerden derlediği içerikler sunmasına 
rağmen yukarıda işaret ettiğimiz örneklerde görüldüğü üzere tamamen önyargısız ve mutlak doğrulukta bir karar verme 
mekanizmasına sahip değildir. ChatGPT'nin basit mantıksal çıkarımlarda dahi ilk başta yanlış sonuç vermesi ve ardından kendini 
düzeltmesi düşünüldüğünde, yeni öğrenmek istediğimiz bir konuda ona nasıl güveneceğiz? Tasarımcılarının hangi niyetle nasıl 
programladıklarını bilemeyeceğimiz YZ’nin sahip olduğu politikalarının ne dereceye kadar sürdürülebileceğini de zaman 
gösterecektir. Yine de daha adil ve güvenilir sonuçlar elde etmek için YZ'nin karar mekanizmasının şeffaflığı arttırılarak 
kullanıcıların anlayabileceği bir şekilde açıklanabilir. Bu sayede kullanıcılar YZ'nin, daha özelde ChatGPT’nin, nasıl çalıştığını 
daha iyi anlayabilir ve verdiği cevapları kendileri değerlendirebilir. Bu bağlamda, ChatGPT’nin içerik üretiminde insan 
etkileşiminin artırılması da bir çözüm olabilir. Kullanıcıların ChatGPT’nin ürettiği içeriklere daha fazla müdahale etmeleri ve bu 
süreçte daha fazla kontrol sahibi olmaları, önyargıların azaltılmasına ve içeriğin kişiselleştirilmesine yardımcı olacaktır. Bu 
durum, kullanıcıların YZ ile daha yakın bir etkileşim içinde olmalarını sağlarken aynı zamanda üretilen içeriğin doğruluğunu ve 
güvenilirliğini artıracaktır.  

YZ'nin kendi dinamik unsurlarına yönelik teknik ve politik konulardan sonra geriye, özellikle akademik yazı bağlamında, 
çözülmesi gereken özgünlük ve intihal gibi etik meseleler kalmaktadır. Yukarıda işaret ettiğimiz güveni ancak kendi 
araştırmalarımızı ve düşüncemizi sürece dahil ederek tesis edebiliriz ki YZ ile akademik yazımın kilit noktası da budur. Ne zaman 
YZ’nin bize sağladığı içeriği baştan sonra kendi bilgi birikimiz ile yorumlar ve üretilen içeriğe doğrudan müdahale ederek onu 
kendi düşüncelerimiz doğrultusunda tashih edersek o zaman ortaya çıkan metne karşı bir sahiplik hissimiz oluşur. Bu 
benimsemenin getireceği güven aynı zamanda etik kaygıyı da azaltır, çünkü bu sahiplik hissi içeriği daha yakından tanıdığımız 
ve kişisel olarak düzenlediğimiz anlamına gelir. Bu durumda, içeriği benimsemek ve üzerine kendi dokunuşlarımızı katmak, bize 
daha fazla sorumluluk duygusu ve güven verecektir. Etik kaygılar azalacaktır, çünkü içeriğin bizim tarafımızdan 
şekillendirilmesi, doğrudan müdahale etmemizle birlikte daha şeffaf bir süreci ortaya çıkaracaktır. Bu sayede, içeriğin kaynağını 
ve içeriği değiştirme niyetimizi daha açık bir şekilde ifade edebiliriz. Dolayısıyla, YZ'nin sunduğu içeriğe güvenmek için kendi 
araştırmalarımızı sürece dahil etmemiz gerekmektedir. YZ ile etkileşime geçerken, içeriği sorgulamak ve kendi bilgi 
birikimimizle değerlendirmek önemlidir. Ancak bu şekilde, YZ'nin sağladığı içeriği kendi düşüncelerimize uygun hale getirebilir 
ve güven oluşturabiliriz. 

Şu da unutulmamalıdır ki bugün “akademi” ve “etik” gibi kavramlara yüklenen tanımlardan bağımsız anlamların, gelecekte bir 
gün bu tanımların içeriği genişletildiğinde/değiştirildiğinde aynı kalacağını iddia edemeyiz. Bugün nasıl kütüphaneye gitmeden 
akademik bir çalışma yapan araştırmacı yadırganmıyorsa, YZ’den yardım alarak (kendi özgünlüğü esas olacak şekilde) bir 

                                                                        

18  Burada “YZ ile ortak üretilmiştir” ibaresi aslında YZ ile yazı yazılmasının normalleşeceğine yönelik bir varsayımdır. Nitekim bugün itibariyle ChatGPT’nin eş 
yazar (co-author) olarak yer aldığı makaleler mevcuttur. Bunlardan bazıları için bkz: Tiffany H. Kung vd., “Performance of ChatGPT on USMLE: Potential for 
AI-Assisted Medical Education Using Large Language Models”, medRxiv, (2022); Siobhan O'Connor - ChatGPT, “Open Artificial Intelligence Platforms in 
Nursing Education: Tools for Academic Progress or Abuse?”, Nurse Education in Practice 66, (2023): 103537 ve Alex Zhavoronkov - ChatGPT, “Rapamycin in the 
context of Pascal's Wager: generative pre-trained transformer perspective”, Oncoscience, 9, (Aralık,2022): 82-84.  Kung’un yazısı resmi olarak yayımlandığında 
ChatGPT yazar listesinden çıkartılmıştır. İlgili yazı için bkz: Tiffany H. Kung vd., “Performance of ChatGPT on USMLE: Potential for AI-Assisted Medical 
Education Using Large Language Models”, PLOS Digital Health, 2/2, (Şubat, 2023): e0000198. 

 



12  

https://dergipark.org.tr/rid 

çalışma yapan araştırmacı da yadırganmamalıdır. Akademik bir çalışmanın amaçlarından birisi ortaya yeni bir fikir öne sürmek 
ise bu fikri yeni yöntemlerle ortaya çıkartmak da başlı başına bir yeniliktir. YZ teknik ya da içerik bakımından araştırmacılara 
yol gösterici olduğunda geriye sadece ortaya konan görüşün -YZ’nin araştırmacının kendisi tarafından programlanmadığı 
düşünülürse- tarafsızlığı ve güvenirliği kalacak gibi duruyor. Bu noktada tekrar kendimize dönerek, temel soruları sormamız 
faydalı olacaktır: Neyi bilebilirim? Nasıl bilebilirim? Nasıl eylemde bulunurum? Bu sorulara vereceğimiz yanıtlar 
özgünlüğümüzü ortaya çıkartacak unsurlardır; çünkü bu soruların yanıtları sadece bizde mevcuttur. 

 

Kaynakça | References 

Akkurt, Kemal. “Gelecek Geldi: Yapay Zekâ ve Akademik Yazım Üzerine Bir Değerlendirme”. Toplumsal Araştırma Merkezi. Erişim: 28 
Temmuz 2023. https://Toplumsalarastirmalarmerkezi.Org/2023/Gelecek-Geldi-Yapay-Zeka-Ve-Akademik-Yazim-Uzerine-Bir-
Degerlendirme-2/ 

Aslan, Alaattin ve Küçükvardar, Mert. “Dijital Hastalıkların Tespitinde Etik Bir Model Önerisi”, Ajit-e: Bilişim Teknolojileri Online Dergisi, 
10/39, (Ocak 2020), 9-22. https://doi.org/10.5824/ajit-e.2019.04.001 

Aşkun, Volkan. “Sosyal Bilimler Araştırmaları için Chatgpt Potansiyelinin Açığa Çıkarılması: Uygulamalar, Zorluklar ve Gelecek 
Yönelimler”, Erciyes Akademi, 37/2, (Haziran 2023), 622-656. doi.org/10.48070/erciyesakademi.1281544 

Baloğlu, Gürol ve Çakalı, Kaan Ramazan. “Is Artificial Intelligence A New Threat To The Academic Ethics?: Enron Scandal Revisited By 
Chatgpt”, İşletme: The Business Journal, 4/1, (Mart, 2023), 143-165. https://doi.org/10.57116/isletme.1244633. 

Baum, J. & Villasenor, J. “The Politics of AI: Chatgpt and Political Bias”. Brookings Institution. Erişim 01 Ağustos 2023. 
https://policycommons.net/artifacts/4139938/the-politics-of-ai/4948896/ on 01 Aug 2023. CID: 20.500.12592/2q41bs. 

Bozkurt, Aras. “Chatgpt, Üretken Yapay Zekâ ve Algoritmik Paradigma Değişikliği”, Alanyazın, 4/1, (Mayıs, 2023), 63-72. 
https://doi.org/10.59320/alanyazin.1283282 

Doğru, M. Said. “Chatgpt-Science Education and Instruction Reshapes Management”, Online Science Education Journal 8/1, (Temmuz, 
2023), 12- 21. 

Kung, Tiffany. H., vd., “Performance of ChatGPT on USMLE: Potential for AI-Assisted Medical Education Using Large Language Models”. 
medRxiv (2022). https://doi.org/10.1101/2022.12.19.22283643 

Kung, Tiffany. H., vd., “Performance of ChatGPT on USMLE: Potential for AI-Assisted Medical Education Using Large Language Models”. 
PLOS Digital Health, 2/2, (Şubat, 2023): e0000198. https://doi.org/10.1371/journal.pdig.0000198 

Lodha, Pragya. “Digital Amnesia: Are We Headed Towards Another Amnesia”, Indian Journal of Mental Health, 6/1, (Şubat 2019), 18-22. 
http://doi.org/10.30877/IJMH.6.1.2019.18-22. 

MIT (Massachusetts Institute of Technology). “How Three MIT Students Fooled the World of Scientific Journals”. Erişim 29 Temmuz 
2023. https://News.Mit.Edu/2015/How-Three-Mit-Students-Fooled-Scientific-Journals-0414. 

O'Connor, Siobhan – ChatGPT. “Open Artificial Intelligence Platforms in Nursing Education: Tools for Academic Progress or Abuse?”. 
Nurse Education in Practice 66, (2023): 103537. https://doi.org/10.1016/j.nepr.2022.103537. 

Sparrow, Betsy vd. “Google Effects on Memory: Cognitive Consequences of Having Information at Our Fingertips”, Science, 333/6043, 
(2011), 776-778. 

Susnjak, Teo. “Chatgpt: The End of Online Exam Integrity?”, Arxiv. Erişim 29 Temmuz 2023. https://arxiv.org/abs/2212.09292. 
Talan, Tarık ve Kalinkara, Yusuf. “Yükseköğrenimde Yapay Zekânın Rolü: Anatomi Dersi İçin Chatgpt Değerlendirmesi” Uluslararası 

Yönetim Bilişim Sistemleri ve Bilgisayar Bilimleri Dergisi, 7/1, (2023), 33-40. 
Turnitin, “The Launch of Turnitin’s AI Writing Detector and the Road Ahead”. Erişim 30 Temmuz 2023. 

https://www.turnitin.com/blog/the-launch-of-turnitins-ai-writing-detector-and-the-road-ahead 
Vuong, Quan-Hoang vd., “Are we at the start of the artificial intelligence era in academic publishing?”, Science Editing 10/1, (Temmuz 

2023), 7-12. 
Ji, Ziwei vd., “Survey of Hallucination in Natural Language Generation.” ACM Computing Surveys 55/1 (Kasım, 2022), 1-38. 
Zhavoronkov, Alex. – ChatGPT. “Rapamycin in the context of Pascal's Wager: generative pre-trained transformer perspective”. 

Oncoscience 9 (2022): 82-84. https://doi.org/10.18632/oncoscience.571.   
 

 

https://toplumsalarastirmalarmerkezi.org/2023/Gelecek-Geldi-Yapay-Zeka-Ve-Akademik-Yazim-Uzerine-Bir-Degerlendirme-2/
https://toplumsalarastirmalarmerkezi.org/2023/Gelecek-Geldi-Yapay-Zeka-Ve-Akademik-Yazim-Uzerine-Bir-Degerlendirme-2/
https://doi.org/10.5824/ajit-e.2019.04.001
https://doi.org/10.48070/erciyesakademi.1281544
https://doi.org/10.57116/isletme.1244633
https://doi.org/10.59320/alanyazin.1283282
https://doi.org/10.1101/2022.12.19.22283643
https://doi.org/10.1371/journal.pdig.0000198
https://doi.org/10.30877/IJMH.6.1.2019.18-22
https://news.mit.edu/2015/How-Three-Mit-Students-Fooled-Scientific-Journals-0414
https://doi.org/10.1016/j.nepr.2022.103537
https://www.turnitin.com/blog/the-launch-of-turnitins-ai-writing-detector-and-the-road-ahead


Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 13-28                                                                                                                                                                            | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Alparslan Emin ÖZTÜRK |  0000-0002-0628-7271 
Dr. Öğrencisi | Sorumlu Yazar | alpemin555@gmail.com 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi |   00jga9g46 
Felsefe ve Din Bilimleri | Rize, Türkiye 

 

Süleyman TURAN |  0000-0002-3731-2986 
Prof. Dr. | Yazar | suleyman.turan@erdogan.edu.tr 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi |  0468j1635 
Felsefe Din Bilimleri | Rize, Türkiye 

Öz 
Özgürlük Teolojisi (Teología de la Liberación), 1960’larda Latin Amerika’daki Katolik Hıristiyanlık içinde ortaya çıkmış bir teolojidir. XX. yy. ın en önemli ve modern teolojilerden 
biri kabul edilen bu teolojinin fikir babası, Perulu teolog Gustavo Gutiérrez’dir. Bu makale, Gutiérrez’in hayatını, metodunu, fikirlerini ve bu fikirler temelindeki teolojinin 
Hıristiyanlık başta olmak üzere farklı inanç ve teolojilere etkisini konu edinmektedir. Teolojik düşüncesine temel oluşturmak için makalede biyografisine kısmen yer verilen 
Gutiérrez, yoksullarla birlikte yaşayarak edindiği deneyimler üzerinden düşüncelerini geliştiren bir teologdur. Gutiérrez’in bu deneyimlerinin Özgürlük Teolojisi’nin ortaya 
çıkışında etkili olduğuna dair tespitlerimiz, makalenin ana konusunu oluşturmaktadır. Özgürlük Teolojisi, Latin Amerika yoksullarının yerel dinî deneyimlerini II. Vatikan 
Konsili’nin Katolik teolojiyi farklı kültür ve inançlara açık hale getirmesiyle birleştirmiştir. Böylece modern Hıristiyanlığı yerel yoksulluk deneyimleri üzerinden yaşatmanın ve 
yaymanın yeni bir yolunu ortaya koymuştur. Bununla önce Katolik Hıristiyanlığı sonrasında ise özellikle üçüncü dünya ülkelerinin yoksul, baskı ve zulüm ortamına tepki olarak 
ortaya çıkan teolojileri konu, metot vb. yönlerinden etkilemiştir. Yoksulluk deneyimine dayanma, üçüncü dünyaya rehberlik yanında sosyal bilimlerin somut verilerini ve Marksist 
analiz gibi tartışmalı teknikleri teolojide kullanmasıyla da geleneksel çizgiden ayrılan Özgürlük Teolojisi, bu tutumuyla XVI. yüzyılda ortaya çıkan Protestanlık gibi adeta 
Hıristiyanlık’ta çığır açmıştır. Dolayısıyla modern Hıristiyanlığın dünya çapında etkileri görülen bir teolojisinin anlaşılması önem arz etmektedir. Bu makalede, sıra dışı 
uygulamalarıyla adından söz ettiren ve özellikle yabancı kaynaklarda birçok araştırmaya konu olan Özgürlük Teolojisi, mevcut araştırmalardan farklı olarak fikir babası 
konumundaki Gutiérrez üzerinden incelenmiştir. Bu doğrultuda “Özgürlük Teolojisi ve onun metodolojisi nedir?”, “Gustavo Gutiérrez kimdir?”, “Gustavo Gutiérrez’in bu 
teolojideki yeri nedir?” ve “Gustavo Gutiérrez’i bu teolojiye yönelten sebepler nelerdir?” sorularına cevaplar aranmıştır. Bu çabayla Özgürlük Teolojisi’nin Marksist sol söylemleri 
teolojide araçsal şekilde kullanarak Kitâb-ı Mukaddes’in Çıkış bölümünü özgürlük temelli yorumladığı, Teología de la Liberación: Perspectivas adlı eseriyle sonradan ortaya çıkan 
özgürlük teolojilerine rehberlik ettiği, modern insanın ihtiyaçlarına hitap edebilen söylemleriyle toplumlar arasında geçişkenlik sağlayarak geniş kitleleri etkilediği tespit edilmiştir. 
Sonuçta Gutiérrez’in teolojik yaklaşımının, II. Vatikan Konsili ideallerine ve Hıristiyanlığın modern misyoloji çalışmalarına destek veren bir teoloji olduğu ortaya konulmuştur.  

Anahtar Kelimeler 
Dinler Tarihi, Teoloji, Özgürlük Teolojisi, Yoksulluk, Metodoloji, Gustavo Gutiérrez 

Atıf Bilgisi 
Öztürk, Alparslan Emin-Turan, Süleyman. “‘Teología de la Liberación’: Gustavo Gutiérrez’in Özgürlük Teolojisi ve Teolojik Yansımaları”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 
2024), 13-28.  

https://doi.org/10.32950/rid.1402195 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    08.12.2023 Kabul Tarihi:   12.02.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 

Etik Beyan 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Bu makale Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsünde Prof. Dr. Süleyman Turan danışmanlığında yapılmış olan “Gustavo 
Gutiérrez’de Özgürlük Teolojisi” isimli doktora tezinden üretilmiştir. 

Yazar Katkı Düzeyleri Sorumlu yazar (AEÖ) %85, yazar (ST) %15.  
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 

Finansman Bu araştırma, RTEÜ Bilimsel Araştırma Projeleri Koordinasyon Birimi (BAB) tarafından  “SDK-2019-1044” Kodlu ve “21.10.2019 – 1448” Onay Tarihli ve 
Sayılı proje ile desteklenmiştir. 

Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 13-28                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Alparslan Emin ÖZTÜRK |  0000-0002-0628-7271 
Ph.D  Student | Corresponding Author | alpemin555@gmail.com 

Recep Tayyip Erdogan University |  00jga9g46 
Philosophy and Religious Sciences | Rize, Türkiye  

 
Süleyman TURAN |  0000-0002-3731-2986 

Prof. Dr. | Author | suleyman.turan@erdogan.edu.tr 
Recep Tayyip Erdoğan University |  0468j1635 
Philosophy and Religious Sciences | Rize, Türkiye 

Abstract 
Liberation Theology (Teología de la Liberación) is a theology that emerged within Catholic Christianity in Latin America in the 1960s. The founder of this theology, which is 
considered one of the most important and modern theologies of the 20th century, is Peruvian theologian Gustavo Gutiérrez. This article is about Gutiérrez's life, method, ideas and 
the impact of the theology based on these ideas on different beliefs and theologies, especially Christianity. Gutiérrez, whose biography is partially included in the article to form 
the basis of his theological thought, is a theologian who developed his thoughts through his experiences living with the poor. Our findings that Gutiérrez's experiences were 
effective in the emergence of Liberation Theology constitute the main subject of the article. Liberation Theology combined the local religious experiences of the Latin American 
poor with the Second Vatican Council's opening of Catholic theology to different cultures and beliefs. Thus, he revealed a new way to sustain and spread modern Christianity 
through local poverty experiences. With this, the theologies that emerged first from Catholic Christianity and then as a reaction to the poor, oppression and persecution 
environment especially in third world countries are discussed in terms of subject, method, etc. influenced by its aspects. Liberation Theology, which differs from the traditional 
line by being based on the experience of poverty and guiding the third world, as well as using concrete data of social sciences and controversial techniques such as Marxist analysis 
in theology, has almost blazed a trail in Christianity with this attitude, like Protestantism that emerged in the 16th century. Therefore, it is important to understand a theology of 
modern Christianity that has worldwide effects. In this article, Liberation Theology, which has made a name for itself with its extraordinary practices and has been the subject of 
many studies, especially in foreign sources, has been examined through Gutiérrez, who is the father of the idea, unlike existing research. In this regard, "What is Liberation Theology 
and its methodology?", "Who is Gustavo Gutiérrez?", "What is the place of Gustavo Gutiérrez in this theology?" and “What are the reasons that led Gustavo Gutiérrez to this 
theology?” Answers to these questions were sought. In this effort, Liberation Theology interprets the Exodus chapter of the Bible based on freedom by using Marxist left discourses 
instrumentally in theology, guides the liberation theologies that emerged later with its work titled Teología de la Liberación: Perspectivas, and creates a transition between societies 
with its discourses that can address the needs of modern people. It has been determined that it affects large masses by providing. As a result, it has been revealed that Gutiérrez's 
theological approach is a theology that supports the ideals of the Second Vatican Council and modern missiological studies of Christianity. 

Keywords 
History of Religions, Theology, Liberation Theology, Poverty, Methodology, Gustavo Gutiérrez 

Citation 
Öztürk, Alparslan Emin-Turan, Süleyman. “‘Teología de la Liberación’: Gustavo Gutiérrez’s Liberation Theology and Theological Reflections”. Rize Theology Journal 26 
(April 2024), 13-28.  

https://doi.org/10.32950/rid.1402195 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  08.12.2023 Date of Acceptance: 14.02.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement 
It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. This article was produced from the doctoral thesis titled "Liberation Theology in Gustavo Gutiérrez", which was done 
under the supervision of Prof. Dr. Süleyman Turan at the Graduate Education Institute of Recep Tayyip Erdoğan University. 

Auth. Contribution Rates Corresponding author (AEÖ) %85 , author  (ST) %15. 
Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 

Grant Support This research was supported by RTEU Scientific Research Projects Coordination Unit (BAB) with the project with code “SDK-2019-1044” and 
Approval Date and Number “21.10.2019 – 1448”. 

Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 15 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Özgürlük Teolojisi (Teología de la Liberación), Elizondo’nun (2009, s. 264) “büyük bir kargaşa, iyimserlik ve beklentiler dönemi” 
olarak  tarif ettiği 1960’larda Perulu teolog Gustavo Gutiérrez’in öncülüğünde ortaya çıkmıştır. 15. yüzyıldan itibaren Latin 
Amerika’nın Avrupalılarca keşfi, işgali ve sömürülmesiyle başlayan, 1960’lara gelindiğinde ötekileştirme ve insan onuruna 
yakışmayacak açlık ve yoksulluk koşullarını destekleyen baskı durumuyla devam eden ortam, Gutiérrez tarafından yoksulluk 
olarak tarif edilmektedir. Bu ortam, “haksız”, “erken”, “fiziksel” ve “kültürel” ölüm de dâhil tüm olumsuzlukları içine almaktadır 
(Gutiérrez, 1993b, ss. 126-127). Latin Amerika şartlarını ifade için kullanılan yoksulluk terimi, bu ortamda gelişen Hıristiyanlık 
deneyimini, yoksulluk deneyimi olarak terimleştirmekte ve bu ifade, Özgürlük Teolojisi’nin ilham kaynağını oluşturmaktadır. Bu 
sebeple yoksulluk, Gutiérrez tarafından günah ve kötülük şeklinde gerçek yoksulluk, tanrının iradesine açıklık şeklinde manevi 
yoksulluk ve yoksulluğu doğuran şartlara tepki ve onları protesto anlamında protest yoksulluk şeklinde üç anlam alanına 
ayrılmaktadır (Gutiérrez, 1988, s. XXV). II. Vatikan Konsili’nin (1962-65) farklı kültürlere açılım perspektifiyle daha da güç 
kazanan Özgürlük Teolojisi, “yoksullar için öncelikli seçenek” şeklinde formüle edilerek XX. yy.da öne çıkan bir Hıristiyan 
teolojisi olmuştur (Carmody & Carmody, 1980, s. 2-3, 8). Latin Amerika’da (Peru) ortaya çıkmasına rağmen güncel teolojilere 
ilham veren; ötekileştirilenlerin perspektifini “yoksulluk”, “bağlamsallık” ve “alttan gelen teoloji” terimleriyle sistemleştirerek 
Hıristiyanlığa dâhil eden Özgürlük Teolojisi, Latin Amerika’da Hıristiyanlığa bağlı olarak ciddi bir önem kazanmıştır (bk. Pew 
Research Center, 2011). 

Hıristiyan geleneğe etkisiyle hakkında önemli bir literatür oluşan Özgürlük Teolojisi, özellikle son yıllarda, Türkiye’de de 
çalışılmaktadır. Bu kapsamda Ali Murat Yel’in, “Geleneğin Bozulması: Kurtuluş Teolojisi ve Cizvitler”, Dîvân 2 (1998), 33-55; 
Mahmut Aydın’ın, “Özgürlük Teolojisinin İslami İzdüşümleri Latin Amerika Kökenli Özgürlük Teolojisi Perspektifinden Kur’an’a 
Yeni Bir Yaklaşım”, Tezkire Dergisi 31-32 (2003), 137-156 ve “Bir Hıristiyan Kurtuluş Teolojisinden Dinlerin Bir Kurtuluş 
Teolojisine Doğru”, Dîvân 9 (2000), 133-150 isimli makaleleri; kitap bölümü olarak, İsmail Taşpınar'ın, Hıristiyanlık ve Mistik 
Semboller (İstanbul: MÜİFV, 2019), 63-69 ve Ali İsra Güngör’ün, Cizvitler (İstanbul: İlgi Kültür Sanat, 2016), 205-219 adlı eserleri; 
kitap olarak, Süleyman Güder'in, Kurtuluş Teolojisi ve Öze Dönüş: Hıristiyan ve İslami Perspektifler (İstanbul: Büyüyenay 
Yayınları, 2021) adlı eser; tez olarak ise, Akın Üstünyer’in, Hıristiyanlık’ta Kurtuluş Teolojisi (İzmir: DEÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü 
FDB Anabilim Dalı Felsefe ve Din Bilimleri Programı, Yüksek Lisans Tezi, 2020); Türkçe çeviri eser olarak, Rowland’ın 
editörlüğünü üstlendiği ve Kurtuluş Teolojisi olarak Türkçe’ye çevrilen, Christopher Rowland (ed.), Kurtuluş Teolojisi, çev. M. 
Fatih Karakaya - Sevinç Altınçekiç (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011) ve Frei Betto, Fidel ve Din, çev. Özgül Erman (İstanbul: 
Ayrıntı Yayınları, 2016) adlı eserler ön plana çıkmaktadır. Özgürlük Teolojisi’nin farklı boyutlarına dikkat çekilen söz konusu 
çalışmalarda, teolojinin fikir babası Gutiérrez ve onun görüşlerine az da olsa yer verilmekle birlikte Gutiérrez ile onun hem 
teolojisine hem de metodolojisine dair müstakil bir çalışmaya rastlanmamaktadır. Dolayısıyla makalemiz, literatürde tespit 
edilen bu boşluğu gidermeyi hedeflemektedir. Bu doğrultuda “Özgürlük Teolojisi ve onun metodolojisi nedir?”, “Gustavo 
Gutiérrez kimdir?”, “Gustavo Gutiérrez’in bu teolojideki yeri nedir?” ve “Gustavo Gutiérrez’i bu teolojiye yönelten sebepler 
nelerdir?” sorularına cevap aranmaktadır. 

1. Özgürlük Teolojisi’ne Genel Bir Bakış 

II. Vatikan Konsili’nin, Hıristiyanlığı yeni ve yerel kültürlere açan tutumuyla Özgürlük Teolojisi, Latin Amerika Katolik 
Kilisesi’nde dikkat çeker hale gelmiştir (Müller, 2015, s. 11). Mevcut teolojiye rağmen Latin Amerika’nın yerel problemlerine 
odaklanmasıyla Leonardo Boff, Juan Luis Segundo ve Jon Sobrino gibi teologlardan da destek gören teoloji; Hıristiyan inancına 
sahip Latin Amerikalıların tanrı algısını ifade eden yoksulluk deneyimi, Marksist tarih ve eylem (praxis) ile baskıcı 
organizasyonları dönüştürecek devrimci mücadele yöntemini benimsemiştir (Aydın, 2003, ss. 137-138). Medellin Konferansı’yla 
(1968) daha da somutlaşarak yerelleşen Özgürlük Teoloji, “Latin Amerikalı yoksulların [yoksulluğun temel sebebi olarak görülen] 
baskıdan kurtulma mücadelesinde (üç tanrısal figürden biri olan) Ruh’un şimdi onlara ve onlar aracılığıyla söylediklerini ifade 
etmeye” (Ramsay, 1986, s. 3) çalışmaktadır. Gutiérrez’e göre bu durum, “İnsanî olmayan bir dünyada Tanrı’nın nasıl baba ilan 
edileceği… İnsan kabul edilmeyenlere sen Tanrı’nın evladısın…” demenin ne anlama geldiğini gösterme çabasıdır (1990, ss. 23-
24). Feminist, siyahi ve engellilik gibi farklı açılımlarına rağmen daha çok Latin Amerika özgürlük mücadelesine odaklanan 
(McGrath, 2011, ss. 89-90) Özgürlük Teolojisi, doğduğu topraklarda yüz yıllardır devam eden sömürüye hizmet etmesine rağmen 
Hıristiyanlığın, Latin Amerika’da evrensel (Katolik) olarak kalmasını amaçlamaktadır. Onun bu hedefi, Latin Amerika’da yıllardır 
süren karmaşa sebebiyle zayıflayan sosyal kurumlar içinde halkın sığınabildiği, ayaktaki tek kurum olarak kalan Katolik 



16  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kilisesi’nin, toplumun alt kesimleriyle birlikteliğinden doğmuştur. II. Vatikan Konsili’nin yerel teolojiler lehine uyguladığı 
stratejilerle bir dizi konferansa dönüşen bu deneyim, Medellin Konferansı’yla zirveye ulaşıp Özgürlük Teolojisi olarak anılmaya 
başlamıştır (Elizondo, 2009, ss. 265-266; Gutiérrez, 2015b, s. 7, 2015a, s. 39). 

Özgürlük Teolojisi, sosyal adaleti hedeflemektedir. Katolik teolojinin modern arayışıyla uyumlu (Müller, 2015, s. 15) bu düşünce, 
Latin Amerika Piskoposlar Konferansı’nca desteklenmiştir (Nepstad & Williams, 2007, s. 427). Böylece, sıradan insanların 
gündelik yoksulluk deneyimleriyle Kitâb-ı Mukaddes’i anlama çabası,  Gutiérrez’in Latin Amerika’ya özgü teoloji oluşturma 
düşüncesiyle birleşmiştir (Rowland, 2011a, s. 20). Yaz kursları, konferans ve derslerle gelişen bu süreç; ilk olarak, Petrópolis’te 
(1964), sonra Chimbote’de (1968) duyurulmuş, aynı yıl Medellin’de “Liberation Theology” adıyla resmiyet kazanmıştır (Blue, 
1989, s. 16; Bacik, 1989, s. 166). 

Özgürlük Teolojisi, Latin Amerika yoksullarının Hıristiyanlık deneyimine dayanması sebebiyle bağlamsal, yerel bir bilinçlenme 
deneyimidir. Latin Amerika gerçekliğine (kültür) dayanarak diğer teolojilerden arka plan, yoksulluk ve adaletsizliğe karşı duruş, 
“ezilen sınıfların bilincini ve deneyimini vahyin birincil kaynağı” görme yönüyle ayrılan teoloji, mevcut teolojilerde gelenekle 
anlamlandırılan vahyi, “ezilen sınıfların bilinç ve deneyimi” üzerinden yorumlamaktadır. Dinî, politik ve milliyetçi/etnik 
yaklaşımların da etkin olduğu bu süreçte en önemli unsur, Kitâb-ı Mukaddes’in devrimci özgürlük dilinin, Eski Ahit’in Çıkış 
hikâyesiyle yeniden keşfedilmesidir (Brown, 1984, s. 21, 9-10). Yeni keşif, sosyoekonomik ve politik eylemi teolojiye katarak bu 
alandaki taleplerin dinî temelde de dile getirilmesinin yolunu açmaktadır. Yoksulların kendi inanç deneyimlerine dayanarak 
ortaya koydukları Kitâb-ı Mukaddes analizinin Gutiérrez tarafından Marks’ın teori-pratik (praxis) ayrımıyla desteklenip eylem 
merkezli hale getirmesiyle (Hoy, 1986, ss. 4, 14) yeni geliştirilen teolojinin amacı, “…Tanrı hakkında bir dil olmak ve kilisenin 
cemaatinde bulunmak; baskı, adaletsizlik ve ölümün olduğu bir dünyada yaşam sözünü mevcut kılmak” şeklini almıştır. 
Teolojinin yeni yaklaşımla somut eylemlere dayandırılması, Gutiérrez’in özgürlük süreciyle “yeni insanlık” ve yeni toplum inşa 
gayretini yansıtmaktadır (1988, s. 106, 1990, s. 18). 

Özgürlük Teolojisi, Hıristiyan yoksulluğu temelinde, yoksullarla dayanışmayı merkeze almaktadır ve onların özgürleşmesi adına 
tepkisel bir tutuma sahiptir. Buradaki manevi deneyimle Katolik teoloji, ortodoksiden (bağlılık) ortopraksiye (eylem) 
yöneltilmektedir (Blue, 1989, ss. 18-19). Bu sebeple teoloji; yoksulların ön planda olduğu ve kazandıkları farkındalıkla dikkate 
alındığı, yine yoksulların, toplumda ve kilisede özne olduğu bir alan olarak tarif edilmektedir (bk. Tarrero, 2004, ss. 34-35). Çünkü 
Latin Amerika’da teolojik olarak var olmak, sosyal dokuya nüfuz etmiş “ayrıcalıklı” bir alanda söz sahibi olmak anlamına 
gelmektedir (Bidegain & Soler, 2010, s. 5). Bu, Özgürlük Teolojisi’nin, ötekileştirilenleri sosyal hayata dâhil etme vaadiyle 
uyumludur. Dolayısıyla teoloji, yoksullar arasında “Tanrı’nın nasıl aktif olduğunu, hayatın nasıl yaşandığını ve Hıristiyanlığın 
nasıl yaşanması gerektiğini” (Aydın, 2003, s. 138) gösteren, tabiri caizse “aşağıdan” gelen bir olguyu ifade etmektedir. Bu 
perspektif, klasik teolojilerin inanan-inanmayan ayrımı yerine, ezen-ezilen sınıflamasını dikkate almaktadır. Yeni Ahit’in 
“yaşamdan” veya “ölümden” yana olanlar ayrımıyla ulaşılan bu maneviyat, Latin Amerika’nın yoksulluk gerçekliği temelinde 
öze dönüşü ifade etmektedir (Betto, 2016, s. 64; Löwy, 1996, s. 76). Bu durumda Özgürlük Teolojisi’nin, bir farkındalık biçimi 
olduğu söylenebilmektedir. Gutiérrez’in özne olma, Iguíñiz’in, “baskı durumunun bilinci” olarak ifade ettiği bu süreç; baskıcı 
sistemin, faaliyetini meşrulaştıracak araçlara sahip olması sebebiyle zorlu yaşam şartlarına sahiptir. Yoksullukla zenginliğin ayrı 
dinamiklerle açıklanmasını bunun örneği gören Iguíñiz, Kapitalist sömürünün bu şekilde meşrulaştırıldığını düşünmektedir. Bu 
meşrulaştırma sebebiyle sosyal bilimlere “burjuva” yakıştırması yapan Iguíñiz, Kapitalizm’e, Marks’ın, “bazılarının zenginliğinin 
diğerlerinin yoksulluğuna bağlı” olduğuna dair düşüncesiyle karşılık vermektedir (Iguíñiz, 1976, s. 284). Görüldüğü gibi Marksist 
söylemler, Latin Amerikalıların yeni teoloji arayışında, en azından söylem olarak, destek sağlamaktadır. Bu desteğin Marksist 
devrimci söylem yanında eylem olarak da sağlandığı ve Özgürlük Teolojisi’nin, bu etki sebebiyle tepkisel olduğu söylenebilir. 

Gerçek Hıristiyanlığı kurmak için Yeni Ahit’in özgürleştirici tavrını benimsediğini iddia eden Özgürlük Teolojisi, “yoksullar ve 
ezilenler adına Hıristiyan eylemi” olarak tanımlanmaktadır. 1960’larda Latin Amerika’da gelişen siyasi eylemlerde radikallere 
katılarak, gerektiğinde Kilise merkezli “devrim” ve “şiddet” ile yoksulluk sebeplerini ortadan kaldırmayı hedeflemektedir 
(Brown, 1984, s. VII-VIII, 84; McGrath, 2016, s. 568). Bunun için, özellikle aydınlanma sonrası Avrupa’da gelişen ve maddeyi 
manaya önceleyen “Avrupalı” ve “akademik” bakış açısından kurtulmak arzulanmaktadır. Çünkü Latin Amerika’da manevi 
tutum, sosyal hayatta başat roldedir. Böyle bir ortamda mevcut haliyle Hıristiyanlık, günden güne zayıflamaktadır. Bunun için 
Eski Ahit peygamberlerinin mâneviyatını temsil eden bir Hıristiyan dindarlığı ile Latin Amerikalı kimliği, Özgürlük Teolojisi ile 
ön plana çıkarılmaktadır. Özgürlüğün üç boyutundan biri olarak bu mâneviyatı Hıristiyanlığa kazandıran Gutiérrez, böylece hem 
bölge kilisesini Hıristiyan kalmaya ikna emekte hem de onu yenileyerek Latin Amerika beklentileriyle uyumlu olarak 
özerkleştirmeye çalışmaktadır (Gibellini, 1979, s. IX-X). 



 17 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Özgürlük Teolojisi, toplumun alt kesimlerine sorgulamayı öğreterek Kilise’yi “sol”1 düşünceye yöneltme çabasıdır. II. Vatikan 
Konsili ile daha görünür olan bu çaba, teoloji yapmanın yeni yolu olma iddiasına rağmen, yeni bir tema sunmayıp Tanrı’nın 
özgürleştirici müdahalelerde bulunduğuna inanılan kutsal tarihteki (hiyerofanik) uygulamaları eleştirerek Hıristiyanlığı, 
“dünyanın dönüştüğü sürecin parçası” yapmaya çalışmaktadır (McKenna, 1983, s. 4; Gutiérrez, 1988, s. 12; Sigmund, 1990, s. 6). 
Açıkçası Latin Amerika Katolik Kilisesi, II. Vatikan Konsili sonrasında kendi teolojisinin peşine düşmüştür ve Frei Betto’nun 
ifadesiyle, “Avrupa’yı umursamayı” bırakmıştır (Betto, 2016, s. 59). Bunun sonucunda Latin Amerika dinî deneyimi temelinde 
gelişecek bir teolojinin zemini oluşturulmuştur. 

2. Gustavo Gutiérrez’in Hayatı 

Gutiérrez’in, hayatla teoloji arasında kurduğu yakınlık, onun yaşamını, deneyimlerini ve bu deneyimlere dayandığı düşünülen 
eserlerini Özgürlük Teolojisinde öne plana çıkarmaktadır. Bu sebeple Bacik, “Gutiérrez’in vaatleri ve teolojik düşüncesi, ancak 
onun hayat hikâyesiyle doğru anlaşılabilir.” (1989, s. 166) derken; yakın arkadaşı Brown, Gutiérrez’in hayatının; teolojisini 
gösterdiğini ve onun teolojisini anlamlandırmanın en iyi yolunun, hayatını bilmekten geçtiğini ifade etmektedir (1980, s. 21). 
Dolayısıyla bu bölüm; Gutiérrez’in ailesini, eğitimini, etkilendiği isimleri ve eserlerini yani onun teolojisine ortam hazırlayan 
arka planı ortaya koymaya çalışmaktadır. 

2.1. Ailesi ve Yaşadığı Çevre 

Gutiérrez, 8 Haziran 1928’de Peru Cumhuriyeti’nin başkenti Lima’da dünyaya gelmiştir. Tam adı, Gustavo Gutiérrez Merino 
Díaz’dır (bk. Cubells, 2011, s. 2; Gutiérrez & Müller, 2015, s. VII; Sevillano, 2003, s. 36). 

Yoksul yerlilerin yaşadığı Lima şehrinin gecekondu bölgesinde beş kişilik Melez (Mestizo)2 bir ailede dünyaya gelen Gutiérrez, 
Raquel Díaz ile Gustavo’nun tek erkek çocuğudur. Çeşitli kaynaklarda onun soyu ve çevresine dair aktarılan bilgiler, çevresinde 
yaşayan insan topluluklarının Orta ve Güney Amerika’da Peru (Andean) Kızılderilileri, İspanyol-Quechuan melezi yerli 
Amerikalılar anlamına gelen Mestizo terimiyle tanımlanması Gutiérrez’in kökenini ortaya koymaktadır (Eagleson, 1987, s. 40; 
Groody, 2011a, s. 21; Hieber, 2001, ss. 295-300). Gutiérrez’in teolojik düşüncesine içerik ve arka plan sağlayan (bk. Gutiérrez, 1992, 
s. 65; Bacik, 1989, s. 166; Duncan, A, & A, 1995, s. 100) bu yoksul ve melez çevre, çocukluğunda Gutiérrez’e mutlu ve huzurlu bir 
çevre sağlamıştır. Bu deneyimleriyle yetişkin olduktan sonra da toplumunun nabzını tutabilen Gutiérrez, Avrupa’da eğitimde 
iken Fransa’da tanıştığı Cizvit ve Dominiken teologların başlattığı kilise öğretisini aslına döndürmeyi hedefleyen Nouvelle 
Theologie’nin ve Latin Amerika’daki yoksulluk deneyimlerinin etkisiyle somut bir teolojiye ulaşmıştır (bk. Betto, 1989, s. 33, 2018, 
ss. 4-6; Cubells, 2011, s. 1). 

Gutiérrez, teolojisini hayat deneyimlerinden, özellikle de Latin Amerikalı Hıristiyan yoksullar arasında yaşarken elde ettiği inanç 
deneyimlerinden hareketle, inşa etmektedir. Bunun yanında ona çeşitli yetenekler kazandıran gelişmeler de bu deneyimlerden 
sayılabilir. On iki yaşlarında geçirdiği kemik iltihabı (osteomilit), bunun örneklerindendir. Çünkü Gutiérrez’in bu döneminde 
gördüğü sevgi ve ilgi, onun geleceğe dair olumlu tutum geliştirerek (Blue, 1989, s. 12; Kim, 2012, s. 8) Kitab-ı Mukaddes’e3 
dayandırılan, “umut, tam olarak zor anlar içindir.” (Gutiérrez, 2003b) düşüncesini benimsemesini sağlamıştır. Nickoloff’a göre 
Gutiérrez’in bu düşüncesi, “baskı ve sömürünün ortasında Tanrı hakkında nasıl konuşulur?” sorusuyla onun hayatına ve 
teolojisine yansımıştır (Nickoloff, 2004, s. 2). 

2.2. Eğitimi 

Gutiérrez, hastalığı döneminde Lima’daki Maristas Koleji’nde uzaktan tamamladığı lise eğitiminden sonra, psikiyatrist olmak 
için yine aynı şehirdeki San Marcos Üniversitesi Tıp Fakültesi’ne kaydolmuştur. Burada, Marksist gruplara katılan Gutiérrez, 

                                                                        

1  Löwy’e göre özgürlük teologlarının gözünde Marksizm, “yoksulluğun nedenlerinin sistemli, tutarlı ve kapsamlı açıklamasıdır ve onu ortadan kaldırmak için 
yeterince radikal, tek tutumdur.” (Löwy, 1996, s. 102). Bu yaklaşımla Latin Amerikalı teologların Sosyalizm’e yakınlaşması ya da Füssel’in zikrettiği gibi,  
Marksizm ile Hıristiyanlık arasında bazı teorik ortaklıkların varlığının kabulüyle açlık ve sömürüden kurtuluş mücadelesinde her iki kesimin birbirlerini 
güvenilir ve faydalı birer ortak görmeleri, iki grup arasındaki işbirliğiyle Özgürlük Teolojisi’nin gelişimini teşvik etmiştir. Bu durumda Hıristiyanlık, bazı 
konularda dönemin devrimci düşüncesini yansıtan sol düşünceye yaklaşmıştır. Bunun sonucunda Özgürlük Teolojisi yanında Şili’de, Sosyalizmden Yana 
Hıristiyanlar gibi gruplar ortaya çıkmıştır (bk. Füssel, 1996, s. 120-121; Betto, 2016, s. 227-230). 

2  Mestizo, “melez” ya da “karma ırk” anlamındaki terimin Latin Amerika’daki ifadesidir. 15. yy.da işgalci olarak Amerika’ya gelen Avrupalılarla Amerika 
yerlilerinin karşılaşmasıyla oluşmaya başlayan bu ırk, her iki ebeveyn tarafından da “saf olmayan” anlamında ötekileştirici bir ifade olarak kullanılmaktadır. 
Bu ırkın ortaya çıkışı; doğal karşılaşmayla olduğu gibi işgalci hâkim güç tarafından yapay, bilinçli etnik karıştırma şeklinde de uygulanmıştır. Dolayısıyla bu 
vasıftaki bireyler, toplumda ötekileştirilmektedirler (bk. Elizondo, 2009, s. 263-264). 

3  “Sana güvendiler atalarımız, sana dayandılar, onları kurtardın. sana yakarıp kurtuldular, sana güvendiler, aldanmadılar.” (Mez. 22: 4-5). 



18  

https://dergipark.org.tr/rid 

onlarla yürüttüğü devrimci faaliyetler sırasında Kilise’nin faaliyetleriyle tanışmıştır. Bu ortamda, sosyal adalet arayışında din 
adamlarının tıpçılardan daha etkili olduğunu fark eden Gutiérrez, tıp eğitimini yarıda bırakarak rahipliğe yönelmiştir (bk. 
Cubells, 2011, s. 3; Hieber, 2001, ss. 295-300). Bu ideallerinin peşinden yirmi dört yaşında felsefe ve teoloji eğitimi için önce Şili’ye 
giden Gutiérrez, sonrasında yaklaşık on yıl sürecek; Belçika, Fransa ve İtalya’yı da içine alan bir Avrupa eğitim sürecine girmiştir. 
Burada edindiği teolojik birikimini Latin Amerika’ya papaz olarak döndükten sonra Latin Amerikalı Hıristiyan yoksullar içinde 
yaşayarak kazandığı yoksulluk deneyimleriyle birleştiren Gutiérrez, Özgürlük Teolojisi’ni oluşturabilmiştir (Brown, 1980, s. 22; 
Gibellini, 1979, ss. 311-312). 

Gutiérrez, Avrupa’daki eğitimi sırasında hem psikoloji hem de teoloji eğitimi almıştır. Bunlardan, 1951’de Belçika’nın Louvain 
Üniversitesi’nde başladığı felsefe-psikoloji yüksek lisansını “The Psychic Conflict in Freud” (Freud’da Psişik/Ruhsal 
Çatışma/1955) başlıklı teziyle tamamlarken, Fransa’nın Lyon Üniversitesi Teoloji Fakültesi’ndeki yüksek lisansını, “Religious 
Liberty” (Dini Özgürlük, 1959) konulu teziyle yapmıştır. Çok sonraları doktorasını da (1985-86) bu üniversitede tamamlayan 
Gutiérrez, Lyon’dan sonra eğitim için İtalya’nın Gregoryen Üniversitesi’ne geçmiş ve 6 Ocak 1959’da buradan, rahip olarak 
mezun olmuştur (bk. Gutiérrez, 1990, s. 1; Brown, 2013, ss. 22, 44-45; Bacik, 1989, s. 166; Sevillano, 2003, s. 35). 

Gutiérrez’in içine doğduğu yoksul ortam, melez köken, geçirdiği hastalık (osteomiyelit), şehrin varoşlarında yaşam (Barrio), 
yaşadığı şehrin tarihi (Krallar), devrimciliği, Lima fakirleri içinde din adamı olarak deneyimi; “yoksulluklar içinde bir adam” 
olarak ona hem Özgürlük Teolojisi’nin babası unvanını kazandırmış hem de hayat deneyimlerine dayalı bir teoloji geliştirme 
imkânı sağlamıştır (Cadorette, 1988, s. 67; Müller, 2009, ss. 22-31). 

2.3. Gutiérrez’i Etkileyen İsimler 

Gutiérrez, Avrupalı ve Latin Amerikalı düşünürlerden etkilenmiştir. Bu, Avrupa’da Dominiken din adamı Las Casas’la 
somutlaşırken, Latin Amerika’da Cadorette’nin (1988, s. 67) ifade ettiği gibi, José Maria Arguedas ve José Carlos Mariátegui ile 
açığa çıkmıştır. Bu isimler, yoksulların bakışıyla teoloji yapmada Gutiérrez’in öncüleridir. Onun gibi toplumun kimlik ve 
adaletsizlik problemlerinin çözümüne eğilmektedirler. Gutiérrez, bu arayışa yeni bir teolojik soluk getirmesiyle özgün bir yer 
bulabilmiştir. 

Dominikenlerin Gutiérrez’e etkisi, Marie Dominique Chenu’yla olmuştur. Las Casas’ın bu çevrede keşfedilmesi, etkileşimi zirveye 
çıkarmıştır. Çünkü Las Casas, İspanyol işgalinde Kızılderilileri destekleyen Dominiken bir din adamı olarak, Gutiérrez’in yerel 
rehberlerindendir. Bu keşif, Dominiken düşünceyi Latin Amerika’yla ilişkilendirmiş ve onun bu tarikata resmi üyeliğini 
kolaylaştırmıştır. Las Casas’la başlayan bu süreç; Mariátegui, Arguedas ve Che ile devam etmiştir. Gutiérrez; Mariátegui’nin, 
Marksizm’le İsa’nın mesajını birleştirerek onu “sosyal eylem çağrısı” ve dönüştürücü unsur gören yaklaşımından; Arguedas (Ö. 
1969)’ın, yoksulluk perspektifini metodolojik ilke gören yaklaşımından ve silahlı mücadele yöntemini savunan Che Guevara’nın, 
“yeni insan” düşüncesinden etkilenmiştir (bk. Brown, 2013, s. 2; Cadorette, 1988, s. 68, 71, 74-75, 77; Gutiérrez, 1988, s. 138, 2015a, 
ss. 50-51; Groody, 2011a, ss. 2-24, 2011b, s. 23). 

2.4. Eserleri 

Gutiérrez, çok sayıda esere sahip bir yazardır (Blue, 1989, s. 18). Hatta onun çalışmalarının sayısı tam olarak bilinmemekte sadece 
onlarca eserinden söz edilmektedir. I) Özgürlük Teolojisi ve II) genel teoloji başlığı altında toplayabileceğimiz bu eserler,  başta 
İngilizce olmak üzere, pek çok dile çevrilmiştir. Ders notu olarak başlayıp yoksulların deneyimleriyle olgunlaştırıldığı ve kitaba 
dönüştüğü düşünülen bu eserler: Teología de la Liberación: Perspectivas (1973), Fuerza Histórica de los Pobres (1979), Beber un su Propio 
Pozo: En el Itinerario Espiritual de un Pueblo (1983), Hablar de Dios Desde el Sufrimiento del Inocente (1986), La Verdad los hará Libres 
(1986), Sharing the Word Through the Liturgical Year (1986), El Dios de la Vida (1989), En Busca de los Pobres de Jesucristo el Pensamiento 
de Bartolomé de Las Casas (1992) şeklinde sıralanabilir (bk. Duncan vd., 1995, ss. 97-98; Gutiérrez, 1990, ss. 1-2). 

Bu eserlerden, Özgürlük Teolojisi taraftarlarının ‘klasik’ saydığı Teología de la Liberación: Perspectivas (Bir Özgürlük Teolojisi: 
Perspektifler), özel bir öneme sahiptir. Çünkü Özgürlük Teolojisi hem ilkelerini hem de adını bu çalışmadan almıştır. Dolayısıyla 
o, Özgürlük Teolojisi’nin “basılı sunumu”, “başyapıtı”, “en etkili metni”, “en iyi ve kapsamlı sunumu”; hatta “Magna Carta’sı” 
(Hinnells, 1991, s. 138) kabul edilmektedir. Özgürlük Teolojisi kapsamındaki eserlerin öne çıkanlarından bir diğeri de teolojinin 
mâneviyatını duyuran Beber un su Propio Pozo: En el Itinerario Espiritual de un Pueblo (Kendi Kuyularımızdan İçiyoruz: Bir 
Halkın Ruhsal Yolculuğu)’dur (Gutiérrez, 2003a, s. XIII). 

Gutiérrez’in genel teolojiye dair eserleri, daha özellikli konularda içerik sağlamaktadır. El Dios de la Vida (Hayatın Tanrısı), bu 
alandaki ilk eserlerdendir ve gerçek Tanrı düşüncesini ele almaktadır (Gutiérrez, 1982, s. 1, 1991, s. XVII-XVIII). Fuerza Histórica 
de los Pobres (Yoksulların Tarihsel Gücü) adlı eser ise, Özgürlük Teolojisi’ne Kitab-ı Mukaddes’ten bir bakışla geleneğe dönüşü 



 19 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

gösterirken (2004, ss. 3, 26, 27, 31) Hablar de Dios Desde el Sufrimiento del Inocente (Masumların Acılarından Tanrı Hakkında 
Konuşmak), Eyüp’ü “tüm insanlığın deneyiminin sözcüsü” (1987, s. 1) olan bir “arketip” gibi kullanarak yeni bir teoloji metodu 
önermektedir (Eagleson, 1987, ss. 47-48). Gutiérrez’in genel teolojiye dair eserlerinden bir diğeri olan La Verdad los hará Libres 
(Gerçek Sizi Özgürleştirecek); onun, Avrupa merkezli Katolik teolojiyle teolojisini kıyasladığı doktora savunmasını içermektedir 
(1990, ss. 2, 18). Bir diğer eser ise, Gutiérrez’in, rahipliğini yansıtan, Sharing the Word Through the Liturgical Year (Ayin Yılı Boyunca 
Söz’ü Paylaşmak)’tır. Bu eser Gutiérrez’in, Müjde’yi duyurma hedefiyle uyumlu kısa vaaz ve Özgürlük Teolojisi’ne atıflardan 
oluşmaktadır (1997, s. XV, 20). En Busca de los Pobres de Jesucristo, el Pensamiento de Bartolomé de Las Casas (İsa Mesih’in 
Yoksullarını Ararken Las Casas’ın Düşüncesi) ise, yerel sorunlara Kitabı Mukaddes’ten çözümler getirmektedir (1993, ss. 85, 57, 97). 

3. Gutiérrez’in Metodolojisi ve Teolojisinin Yansımaları 

Gutiérrez, klasik Katolik teolojiden farklı bir teoloji metodu benimsemiştir. Onun bu kapsamda iki temel yaklaşımı öne 
çıkmaktadır. Bunlardan ilki, teolojiye bilimsel bilgi süreçlerine benzer bir görev yüklenmesi; ikincisi ise, Marks’ın, “düşüncenin 
pratikle doğrulanıp ispat edileceği” (Sayılgan, 1976, s. 141) yaklaşımına benzer bir düşüncenin, “praxis” terimiyle politik 
sonuçlar talep edecek şekilde teolojiye eklenmesidir. 

3.1. Metodolojisi  

Yöntem, bir “amaca” veya “sonuca” ulaşmak için plana göre izlenen usuldür (Parlatır, Gözaydın, & Zülfikar, 1998, s. 2467). Aynı 
terimi Gutiérrez, Yunanca kökeni (hodos) ve geleneksel Hıristiyan algıyla uyumlu olarak; yaşam tarzı ve “yol” (the way) olarak 
değerlendirmektedir. Buna paralel olarak o, teolojik yöntemi; “mâneviyat”, “Hıristiyan olma şartı” ve “şekli” olarak 
tanımlamaktadır (1988, s. XXXII-XXXIII). Bu anlayış, Yeni Ahit’in “İsa, yol, gerçek ve yaşam Ben’im dedi. ‘Benim aracılığım 
olmadan Baba’ya kimse gelemez.” (Yuhanna 14: 6) mesajına dayandırılmaktadır. Böylece Hıristiyan yaşamıyla teoloji yöntemi 
arasında doğrudan bağ kuran Gutiérrez, bunu yöntem kaygısından ziyade “yaşam tarzı, var oluş yolu ve İsa’nın öğrencisi olma” 
(1990, ss. 5, 56) şeklinde tarif ederek, teolojisinin hayata dayandığını ispata çalışmaktadır. 

Gutiérrez, teoloji sürecini iki adımda ele almaktadır. İki aşama ilkesi olarak da bilinen bu metot; daha çok inancı, yaşam tarzını, 
kendini ifade edebilmeyi, yani “İsa’nın öğrencisi olma” idealini resmetmektedir. Bu idealin ilk adımını mânevi deneyimle 
başlatan Gutiérrez, bu konudaki fikrini, “yöntemimiz mâneviyatımızdır” şeklinde sloganlaştırmaktadır. Mâneviyattan sonraki 
aşama ise, teolojidir. Bu teoloji, teknik değil yoksullarla birliktelikten doğan “yaşam” süreci, yani yoksulların deneyimleridir. İlk 
adımda ulaşılan mâneviyatla teolojik bir söylem için hakkında konuşulacak olan Tanrı keşfedilmektedir. İkinci aşamada ise, 
Tanrı hakkında “özgün” ve “saygılı” bir söyleme ulaşmak için pratik ve yoksullarla dayanışmayı içeren bir yaşam teolojisi 
kurulmaktadır (bk. Gutiérrez, 1990, s. 3, 4-5, 2003b, s. XVIII, 1978, ss. 32-33). Gutiérrez, teoloji sürecinde ulaşılan mâneviyatı 
“entelektüel bir sessizlik/dilsizlik” olarak görmektedir. Bu sebeple yöntemi (method), mâneviyatla gidilen yol şeklinde ifade 
etmektedir. Çünkü ona göre “her şey sessizlikle başlar; bu, Tanrı hakkında konuşmanın ilk adımıdır; dinleme ve dua anıdır, daha 
sonra sessizlikte ortaya çıkan dil gelecektir” (Gutiérrez, 2003a, s. XVIII). Bu dil ise, teolojidir. 

Gutiérrez’e göre (1988, s. XIX, XXIX, 117) metodoloji, inançla çıkılan yolun deneyimlerle somutlaştırılarak sorgulanmasıdır. Bu 
metodolojiyle yapılan teoloji, “Yeni Ahit’i yaşamanın Kutsal Ruh’tan ilham alan somut tarzı” veya “Tanrı’nın sözü ışığında 
Hıristiyan praksisi (eylemi) üzerinde eleştirel düşünce”dir. Eleştirel düşünce, İsa’nın kurtarıcılığının yoksullar açısından 
okunmasından sonra insani olmayan dünyada Tanrı’dan nasıl bahsedilebilir? sorusuyla keşfedilmektedir. Aynı soru, teolojiyi 
kapsayarak insan sayılmayanların Tanrı’yı konuşabilmesini sağlamaktadır. Böylece inananların yoksulluğu, teolojiyle 
çözümlenmek istenmektedir. Benzer sorulara metodolojik cevaplar arayan Gutiérrez’in “iki aşama” prensibi, Özgürlük 
Teolojisi’nin merkezi unsurlarındandır (1990, s. 4). Bu yöntemle Katolik temelleri reddetmeden, çağdaş dengeleri dikkate alan 
bir teoloji inşa edilmektedir. Teknik bir metodolojiyi kabul etmese de Gutiérrez, mevcut Hıristiyan teolojilerinden farklı; inanç 
ve eylem şeklinde özetlenebilecek bir yöntem ortaya koymaktadır. 

3.1.1. İnanç 

Gutiérrez’e göre teoloji, Tanrı’yı düşünerek ve inançla yapılabilir. Bu sebeple inanmak, teolojinin ilk adımıdır. İnançtan sonra 
kendiliğinden ortaya çıkan Tanrı hakkında düşünme ve konuşma yeteneği, teolojiyi oluşturmaktadır. Bununla “Tanrı’ya 
tapınmayı” teolojinin ön koşulu yapan Gutiérrez, böylece Tanrı’nın gizemine en uygun teolojiye ulaşmayı hedeflemektedir 
(Gutiérrez, 1990, s. 3). 

Metodolojinin inanç aşaması; sessizlik, tefekkür ve bağlılıkla başlatılsa da yoksullarla dayanışma ve Kapitalist düzenin dönüşümü 
de dâhil somut uygulamalar da barındırmaktadır. İkinci perdeye, ancak yoksullarla dayanışma, dua gibi somut çabayla, yani 
birinci perdedeki inanç deneyimiyle keşfedilen Tanrı’yla ulaşılabilmektedir (Gutiérrez, 1990, ss. 55-56). Dolayısıyla inanç; irade, 



20  

https://dergipark.org.tr/rid 

sosyal sorumluluk ve özgür toplumsal bilinç oluşturmaktır. Böylece ezilenlerin perspektifiyle Hıristiyanlığın teoriye yansımayan 
yönleri keşfedilerek teorik analiz, katılım ve praksis gibi çabalarla doğrulanarak gerçek inanca dönüştürülmektedir. Özgürlük 
Teolojisi’nin yeni analiz olarak ifade ettiği bu durum, anlamak için katılım yöntemidir (Brown, 1980, ss. 69-70). 

Özgürlük Teolojisi’nde teolojinin ön şartı olan inanç deneyimi (mâneviyat); bireysel değil, halkın Yeni Ahit’le uyumlu “ortak” 
deneyimi kabul edilmektedir. Latin Amerika yoksulları, bu ortak maneviyatla Rab ile buluşarak Mesih’i izlemektedir. Bu süreç, 
Gutiérrez tarafından inanan bir perspektifle Yeni Ahit mesajının kavranması olarak ifade edilirken Müller göre, Tanrı pratiğine 
İsa aracılığıyla katılmayı ifade etmekte ve onun (2015, s. 19) üç aşamalı yöntemine, Yeni Ahit mesajının kavranması olarak 
yansımaktadır. Bu durum, Gutiérrez’in Müller’e etkisi gibi görünse de gerçekte teolojinin, Gutiérrez tarafından İsa ve Yeni Ahit’le 
(mâneviyatla) bağlantılı gelişen bir süreç olarak görülmesinin bir yansımasıdır (bk. 1988, s. XXXII, 3, 47; 1990, s. 3, 6). 

Gutiérrez’in teolojideki “kilit” unsurlardan saydığı inanç ve teolojiden oluşan iki aşama, “yaşam tarzı, var oluş yolu ve İsa’nın 
öğrencisi olma” arzusunu ifade etmektedir. Teoloji için hayata dayanan bu yöntem talebi, eylemi gerektiren ikinci aşamayı yani 
teolojik uygulamaları öne çıkarmaktadır. Gutiérrez’in, teolojide inanç deneyimini ilk unsur olarak kullanma ısrarı, onun 
dönüştürücülüğünden yararlanmak istemesindendir. Kilise babalarına atfedilen bu anlayış, gerçek teolojinin “mânevi” 
olduğunu vurgulamaktadır. Tanrı’nın lütfuyla doğduğu düşünülen bu mâneviyat, “teolojik tefekkürün, sadece başlangıç değil, 
aynı zamanda varış noktası”nı ifade etmektedir. Böylece inançla teoloji arasında döngüsellik kurularak, Tanrı’yı konuşmanın 
dili elde edilmektedir (Gutiérrez, 1990, s. 2, 4-6). 

Gutiérrez’e göre Tanrı hakkında konuşmayı ifade eden teoloji, Tanrı’nın lütfu, baskıdan uzak bir Tanrı karşılaşmasıyla edinilen 
mânevi deneyimden doğan dua ve bağlılıkla zenginleşmektedir. Dolayısıyla inanç aşaması, “Tanrı’ya tapınma”, onun “isteğini 
yerine getirme” ve “hakkında düşünmenin” gerekli koşullarını oluşturarak pratiğe ortam hazırlamaktadır. Böylece inanç hem 
pratiği hem de teolojiyi başlatarak teolojinin kendi içinde, sonraki başlıklarda incelenecek olan, üç sacayağı şeklinde; eylem, 
eylem üzerine eleştirel düşünce ve eleştiriden tekrar eyleme geçme şeklinde bilimsel bilgi süreçlerini hatırlatıcı şekilde 
gerçekleşmesini sağlamaktadır (1990, ss. 2-4; 2003b, 37, 136).  

3.1.2. Teoloji 

Gutiérrez’e göre teoloji, inancın yaşanmasıyla ilgili ikinci aşamadır. İnanç söylemi olarak da tarif edilen bu adım, ilk perdeden 
ilhamla gerçek teolojinin şartlarından sayılan tefekkür-pratik birlikteliğini sağlamaktadır. Bennett (2011, s. 241), tefekkür ve 
pratik birlikteliğine özgürlüğü de ekleyerek bu üçlünün, teolojiyi “yoksullar ve ezilenlerle dayanışma içinde canlı pratiğe” 
dönüştürebileceğini düşünmektedir. 

İnançla başlayan teoloji, mesajın zihinsel kabulüyle sınırlı değildir. O, kutsal sözü eyleme dönüştürecek, yoksullara bağlılık ve gerçek 
Hıristiyanlarla yürütülebilen bir yaşam olarak değerlendirilmektedir. Yani o, yaşayan pratiğe bağlılık ve katılım, Yeni Ahit’ten 
esinlenen özgürleşme çabasıdır. Hatta “tarihi, Tanrı’nın saltanatının ışığında dönüştürmeyi” arzulayan praksisle özdeş bir süreçtir. 
Dolayısıyla teoloji, inananın dâhil olduğu, sorgulayabildiği, perspektif kazandığı bir etkinliktir. Tanrısal gücü ifade eden Kutsal Ruh’un 
rehberliğine dayandırılan bu yöntemi Gutiérrez, “mâneviyatımız” şeklinde özetlerken; Eagleson, inanana kimlik kazandırma süreci 
olarak görmektedir (bk. Eagleson, 1987, s. 47; Gutiérrez, 1988, s. XXX, XXXII, 1990, s. 6; McGovern, 1989, s. 36). 

Gutiérrez’in, teolojiyi mâneviyatla başlattıktan sonra ona, geleneksel rollerinden olan “hikmet” (wisdom) ile 12. yy.’dan itibaren 
bilim dalına dönüşmesiyle elde ettiği akılcı bilgi (rasyonel bilgi) rolüne, “eylem (praxis) üzerine eleştirel düşünce” (theology as 
critica reflection on praxis) şeklinde üçüncü bir işlev eklemiştir. Bu adımıyla Gutiérrez, teolojiyi bilimsel bilgiye ulaşma 
görevleriyle tarif etmenin ve teolojik aşamaların eylem, eylem üzerine eleştirel düşünce ve eleştiriden tekrar eyleme geçme şeklinde üç 
sacayağı şeklinde düzenlenmesinin yolunu açmıştır. Özgürlük Teolojisi’nin, teolojiye bu şekilde ulaşıyor olması; modern 
dönemde maddi alana duyarlılık, felsefi meselelerin bilimsel ve teknolojik gelişmelerle izahı ve Kilise rolündeki değişmeyle 
bağlantılı görülse de Russo tarafından, Gutiérrez’in çifte uzmanlığının4 bir sonucu olarak değerlendirilmektedir (Gutiérrez, 1988, 
ss. 5-9; Russo, 2004, s. 16). 

3.1.2.1. Gutiérrez’in Teolojisinin Üç Sacayağı 

Gutiérrez, teolojisini oluştururken önceliği inanca vermiş, ardından bu inanç deneyiminden hareketle ikinci adımda teolojiyi 
oluşturma yoluna gitmiştir. İkinci adım, bilimsel bilgiye ulaşma süreçleri gibi üç aşamalı bir düzlem takip etmektedir. Bu başlık 
altında Gutiérrez’in teolojik düşünceye ulaşırken izlediği süreç incelenmektedir. 

                                                                        

4  Gutiérrez, Peru’da tıp-edebiyat; Avrupa’da felsefe-psikoloji ve teoloji olmak üzere üç farklı alanda eğitim almıştır. Bu özelliği, onun düşüncesinde fark yarattığı 
için onu tanıyan araştırmacılar, Gutiérrez’in bu yeteneğini “çifte uzmanlık” olarak tarif etmektedir. 



 21 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

3.1.2.1.1. Eylem (Praxis) 

İkinci perdenin (teoloji) ilk adımı olan eylem (praxis), gerçeği başlangıç yapmak anlamına gelmektedir. Bu özelliğiyle teoloji için 
gerçeğe ulaşmada hem eleştiri hem de yeni bilgi düzeyine çıkmak için malzeme sunma görevi üstlenen eylem; bilgiyi doğrulama 
yanında, var olan bilgi ve eylemi dönüştürecek eleştirel tecrübeyi de sağlamaktadır (Sayılgan, 1976, s. 141). Böylece praksis, daha 
üst düşünce ve eyleme hizmet etmektedir. Eleştiriden beslendiğinde dönüştürücü yeni eylemin ilk adımını oluşturan praksis, 
Murphy’e göre, kutsal yazıların, sadece vaaz ve doktrinle değil yaparak da yorumlanabileceğini göstermektedir (1987, s. 3). Bu 
döngüyü teoloji başlığında toplayan Gutiérrez, yöntemin parçası olarak eylem-teoloji birlikteliğini vurgulamaktadır. Sonuçta 
eylemle başlayan ve yeni eylemle sonuçlanan süreç, bütün olarak ikinci adım/perde olarak anılmaktadır. 

Eylem, inançtan sonra “kendiliğinden ve kaçınılmaz” (Gutiérrez, 1988, s. 3) olarak ortaya çıkmaktadır. Buna göre insanın ilk 
günahla kaybettiği düşünülen Tanrı hakkında eksiksiz bilgiye ulaşma kapasitesinin imanla tekrar kazanılması, insanla Tanrı’nın 
eylem alanı olduğu düşünülen tarihi kutsallaştırmaktadır. Dolayısıyla eylem, tarih boyunca vahyedilenlerin yeniden keşfi olarak 
görülmüştür (Eliade, 2003, s. 221). Tanrı bilgisinin eksiksiz tecrübe edilmesi fikrine dayanan bu arayış, genelde teoloji; özelde 
Özgürlük Teolojisi’dir. Bu görüşe göre insan, ancak inanarak Tanrı’yla bütünleşip eylemlerinde Tanrı’nın iradesini, Kutsal 
Ruh’un rehberliğini kabul edebilmektedir. Gutiérrez’e göre bu durum, inançsız teolojiye geçit vermeyerek inananı korumakta, 
ancak onun keşfedebileceği sürece dönüştürerek inanç-eylem birlikteliğini vurgulamaktadır. 

Gutiérrez’e göre (1988, ss. 86-87), eylemi başlatan Tanrı’dır. O, bunu ilk özgürlük eylemi olan yaratışıyla tarihte göstererek hem 
insanın mücadele alanı olan tarihi başlatmış hem de insanla Tanrı’nın karşılaştığı eylem alanını oluşturmuştur. Tanrı’nın 
tarihteki eylemlerinin insan çabasına bağlanması, insanın ve Tanrı’nın eylemlerini tarihle özdeşleştirmektedir. Gutiérrez’in, 
tarihin tekliği olarak kodladığı bu ilkeyle tarih; Tanrı’nın yaratma eylemiyle insanın kurtuluş/özgürleşme mücadelesini 
birleştirmektedir. Tarihe ve eyleme odaklanan teoloji hem teolojinin hem de eylemin dönemselliğini beraberinde getirmektedir. 
Dolayısıyla teoloji, eylemin dönemsel ifadesidir. 

Teolojinin ilk aşamasındaki Kitabı Mukaddes’e dayalı siyasi vaaz, eylemin en önemli kaynağıdır. Çünkü onun ilanı, “sosyal 
adaletsizliğin kökeni” veya “temel yabancılaşma”nın sebeplerini ortaya çıkaran; teolojinin, “siyasallaştırma işlevine” örnektir. 
Bu durumda eylem, Kitabı Mukaddes mesajına göre davranmaktır. Gutiérrez’e göre (1988, s. 47, 153-154), mesaj siyasi ise eylem 
de siyasidir. Bu yaklaşım, eylemin tarih gibi tekliğini vurgulamaktadır. Teolojinin inanç aşamasında kazanılan manevi tecrübeyle 
İsa’nın (Söz) rehberliğini kabul edip eylemde bulunmak veya tarihsel uygulamaları (praxis) eleştirmek, Söz’le tarihsel 
uygulamayı (eylem) çatıştırarak teolojiyi ortaya çıkarmaktadır. 

Gutiérrez’e göre eylem, teolojiye yeni işlevler kazandırmaktadır (1988, ss. 3, 5, 9-12). Normalde bilgelik ve rasyonel bilgi gibi 
zamanla değişebilen görevleri olan teoloji, günümüzde bu yeteneğini kısmen kaybetse de yine de bu işlevlere ihtiyaç 
duymaktadır. Dolayısıyla bu görevlerin tamamen reddi yerine; onlarda zamanla oluşan deformasyonların giderilmesi daha 
önemli görülmektedir. Bu manada teolojinin güncellenmesi gündeme gelmektedir. Bu noktada teolojiye yeni işlevlerin 
tanımlanması kaçınılmazdır. Örneğin çağdaş zihne hitap edebilecek bir teoloji, “eleştirel düşünce” işlevine sahip olmalıdır. 
Gutiérrez’in düşüncesinde bu işlevin yürütülebilmesi, ancak eylemle mümkündür. Çünkü eylem, gerçekliğin ölçüsü ve imanla 
doğrudan bağlantılı görülmektedir. Bu düşünce, “Tanrı’ya iman, onun varlığını iddia etmekten değil, onun için hareket 
etmekten ibarettir.” şeklinde dile getirilmektedir (Gutiérrez & Shaull, 1977, s. 89). Gutiérrez’in yöntem olarak eylemde ısrarının, 
eyleme yansımayan inancın gerçekçi olmadığına sömürge dönemi Hıristiyanlarının uygulamalarında şahit olmasından 
kaynaklandığı ifade edilebilmektedir. Bununla birlikte bazı araştırmacılar, Özgürlük Teolojisi sürecinde eyleme öncelik 
vermesini Marksizm’in Gutiérrez’e etkisi olarak da değerlendirmektedir (Saruhan & Özdemirci, 2013, s. 105).  

Bennett (2011, ss. 243-244), yöntemin ikinci adımında inanç-eylem birlikteliğiyle eylemi başlangıç yapan Gutiérrez’in 
yaklaşımını “pratik aracılığıyla neyi bilebiliriz?” şeklinde sorgulamaktadır. Çağdaş teolojilerde yer bulan, Gutiérrez’in de 
desteklediği bu uygulama; Marksist diyalektikten ilhamla eylem, eylemden teoriye ve yeni eyleme giden bir dini eylem-düşünce 
dairesi oluşturmaktadır. 

3.1.2.1.2. Eylem Üzerine Eleştirel Düşünce 

Gutiérrez’e göre “ortopraksi ile ortodoksluk” bağlarını güçlendiren bu işlev, Kilise’nin başlangıç döneminin ilk inanç eylemi 
olarak görülen hayırseverliğe kadar götürülebilmektedir (1988, ss. XXXIV, 5-9). Bu eylemleri münzevi hayat, XI. yüzyıldan sonra 
Cizvitlerin kurucusu Ignatius’un tefekkür-eylem sentezi takip etmiştir. Günümüzde, çağın işaretleri sayılan laiklikle sosyal 
bilimlerin inanç süreçlerine dâhil olması, yeni an ve düzleme uygun eylemi, yani bağlılığı gerektirmektedir. Özgürlük Teolojisi, 
çağın işaretlerini dikkate alan teoloji idealiyle eleştirel düşünceyi; salt bilgi arayışı değil, yine çağın işaretlerinden sayılan 
“ekonomik ve sosyokültürel konulara ilişkin açık ve eleştirel bir tutum” olarak görmektedir. Müller’in analizlerinde bu adım; 



22  

https://dergipark.org.tr/rid 

yaygın yoksulluğun ulusal ve uluslararası nedenleriyle “tarihsel ve yapısal boyutlarını dikkate alan” toplum eleştirisi, yani 
“toplumun Kitabı Mukaddes ve vahiy ışığında, eleştirel ve rasyonel analizi” dir (2015, s. 20). Dolayısıyla eleştiri, teolojiden 
koparılmadan Kitabı Mukaddes bağlamında yürütülmelidir. 

Teolojinin eleştiri seviyesi, ona klasik görevleri mâneviyat ve rasyonel bilgiyi tekrar kazandırmaktadır. Onun “kalıcı” ve 
“vazgeçilmez” görülen bu işlevlerinin doğru çalışması, deneyimlerin (praxis) eleştirisine bağlıdır. Bu faaliyet, herkes için 
“özgürleştirici” olma yanında kritik, kaçınılmaz ve Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde başlayan sürecin doğal seyridir. Günümüzde 
vahyin antropolojik (insanî) ve maddi yönüne duyarlılığın artması, II. Vatikan Konsili’nin, Kilise’yi iktidar yerine hizmet kilisesi 
olarak tanımlaması, felsefi meselelerin bilimsel ve teknolojik gelişmelerle izahı, eyleme odaklanan Marksizm’in etkisi ve 
eskatolojinin yeniden keşfedilmesi; bu görevi teolojiye yüklemektedir (Gutiérrez, 1988, s. 5-10). 

Bu düşünceye göre eleştiri, kilisenin pastoral (dinî) eylemlerine eşlik etmelidir. Çünkü hem tarihi olayların amacına uygun 
değerlendirilerek teolojinin geçiciyle kalıcıyı ayırt edebilmesi hem de teolojinin ideolojilerden kurtarılıp vahye yönelerek daha 
geniş bir bağlama oturtulması buna bağlıdır. Dolayısıyla eleştirel teoloji, insanlığı ve Hıristiyanları fetişizm, putperestlik, 
narsisizm ve dinî yabancılaşmadan kurtarıp yeni yaklaşımlara açmaktadır. Bu etkileri sebebiyle teolojiye “temel insan ilkeleri 
üzerine eleştirel düşünce” görevi yüklenmelidir (Gutiérrez, 1988, s. 9, 10).  

Teolojinin temel rolüyle bağlantılı olması, bu işlevden yoksun bir teolojinin, dinî temelini kaybederek ideolojik hale gelebileceği 
şöyle ifade edilmektedir: 

Teolojinin rolü, hâlihazırda alınmış olan sosyal ve politik pozisyonları haklı çıkaracak bir ideoloji oluşturmak değil, daha çok 
inananların kendilerini Rab’bin Söz’ü tarafından yargılanmalarına izin vermelerine yardımcı olmaktır. Bu nedenle teoloji, her tarihsel 
gerçekleşme karşısında inancın eleştirel işlevinden vazgeçemez (Gutiérrez, 2015b, s. 1). 

Teoloji, modern dünyada doğaüstü anlamını yitirerek insan ve maddi dünyayla ilgili hale gelmektedir. Bu durum, yeni hakikat 
arayışını soyut felsefi meselelerle değil, bilimsel ve teknolojik ilerlemelerle açıklama eğilimini artırmaktadır. Bu ortamda teoloji, 
diğer insani ilimler gibi, sosyal analizin de içinde olduğu bilgi edinme araçlarından yararlanmaktadır. Teolojinin eleştirel 
düşünce olarak sunulması, bu araçların teolojiyle düşünüldüğünün göstergesidir. Gutiérrez, bu düzeyle çağdaş bir teoloji inşa 
etme eğilimiyle teolojiden; adil bir dünya için eylem-inanç ilişkisine destek olmasını, “pozitif ve negatif değerleri” ayırt etmesini, 
inanç deneyimlerini eylem olarak göstermesini, Yeni Ahit’e daha yakın, orijinal, somut ve etkili bir bağlılığa katkıda bulunmasını 
beklemektedir. Böylece teolojiyi Kitabı Mukaddes perspektifiyle “toplumun ve Kilise’nin eleştirisi” olarak değerlendirerek ona 
gerçek hüviyetini kazandırmak istemektedir (1988, s. XXIV-XXV, 81, 9). 

Bu adımla teoloji, Tanrı’nın insana yansıması şeklinde, onun dâhil olduğu ve yönlendirdiği insan eylemleriyle yapılmaktadır. Bu 
durum, söylemleri geleneksel kalsa da Özgürlük Teolojisi’ni, yeni içerikten çok, “teoloji yapmanın yeni yolu” olarak yoksullara 
bağlılıktan sonraki ikinci adıma yani eyleme dayandırmaktadır (McGovern, 1989, ss. 30-31; Brackley, 1996, s. 67). Bu sebeple 
Özgürlük Teolojisi, ilahi sözün rehberliğiyle “tarihsel praksis”, “Hıristiyanların varlığı”, “temel insan ilkeleri üzerine eleştirel 
düşünce” şeklinde var olanın eleştirisini ifade etmektedir. Gutiérrez’in, Hıristiyanlığı teoriden çok, hayata yansıyan, 
“kendiliğinden ve kaçınılmaz olarak ortaya çıkan” bir olgu olarak tanımlaması bunun göstergelerindendir (Gutiérrez, 1988, ss. 
3, 9, 10; 1990, s. 103; Rowland, 2011a, s. 22). 

3.1.2.1.3. Eleştiriden Tekrar Eyleme Geçme (Özgürleştirici Praksis) 

İlk eylemin inançla eleştirisinden sonraki metodolojik adım, yeni eylemle mevcudun dönüştürülmesi, yani dairesel döngünün 
“yenilenmiş eylem” aşamasıdır (Bennett, 2011, s. 244). Bu aşamada düşünce olgunlaştığı için hedefler daha da netleşmektedir. 
Örneğin Müller, “Tanrı’nın yeryüzündeki efendiliği”ni teminle İsa’nın tavrında olduğu gibi Tanrı’ya yabancılaşmaktan 
kurtulmayı hedeflemektedir (2015, s. 20). 

Bu düzeyde ulaşılan yeni eylem, politik talepler içeren “siyasi bir eylem”dir. Buradaki politik talep, “insanın kendini 
yaratması”dır. Özgürlük Teolojisi’nin ilham kaynağı sayılan Çıkış örneğinde Musa’nın özgürlük talebinin karşısında 
İsrailoğullarında, köleliği kabule dayalı bir yabancılaşma vardır. Gutiérrez, baskının kabulünü yeni eyleme engel görerek 
Tanrı’nın, Çıkış hikâyesinde İsrailoğulları’nı kurtararak sefalete karşı yeni düzeni talep ettiğini belirtmektedir. Tanrı’nın sürece 
dâhil olması, bu aşamadaki insan-Tanrı eylemlerini eşitlemektedir. Sonuçta yeni eylem, Kitab-ı Mukaddes’ten esinlenen, 
özgürlüğe hizmet eden, hayatı kapsayan, Gutiérrez’in, “özgürleştirici praksis” olarak adlandırdığı “tarihi Tanrı’nın saltanatının 
ışığında dönüştürme”yi sağlamaktadır (bk. 1988, ss. XXX, 89-90, 96-97). 

Bu düzey, Müller’in yöntembilim sınıflamasının da üçüncü aşamasına denk gelmektedir. Müller’e göre, ancak inançlı bir vicdan 
ve Söz ışığında eleştirel düşünceyle ulaşılan bu aşama, insanları eleştirel teolojiye ve yeni teolojinin son aşaması olan 
dönüştürülmüş eyleme (yeni) ulaştırmaktadır. Ayrıca yeni eylem sürecinde devam ettirilen eleştiriler yoluyla olumlu-olumsuz 



 23 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

değer ayrımının güncellenmesi hedeflenmektedir. Böylece yeni ulaşılan değerlerle mevcut eylemin dönüştürülmesi ve inancın 
sosyal hayata daha kolay dahil edilmesi umulmaktadır (Gutiérrez, 1988, s. 81). Bu umudu taşıyan araştırmacılardan biri olan 
Müller’e göre teolojideki bu basamak, “Tanrı’nın yeryüzündeki efendiliği” temelinde yükseltildiğinde teoloji dönüştürücü, etkin 
ve itici bir güce dönüşebilmektedir (2015, s. 20). 

Sonuç olarak Gutiérrez’in inançla başlattığı teoloji süreci, kendi içinde üç sacayağı oluşturmaktadır. Bunlar: Tanrı’nın taleplerine 
kulak verme ve onları uygulamayla başlayan ilk eylem, “pratiği, Tanrı’nın Söz’ü ışığında okumak” (Gutiérrez, 1988, s. XXXIV) ve 
yeni eylem şeklinde sürmektedir. Gutiérrez’in, teslisi andıran bu üçlü teoloji süreci, Müller (2015, s. 20) tarafından da 
benimsenmektedir. Müller’in de Gutiérrez gibi İsa’yı takiple (inanç) başlattığı bu süreç, yoksulluğun Yeni Ahit ışığında eleştirisi 
ve mevcudu dönüştürecek yeni eylemle tamamlanmaktadır. 

3.1.2.2. Gutiérrez’in Teolojik Bilgi Edinme Araçları 

Özgürlük Teolojisi, bilgi sürecinde diğer teolojilerden farklı araçlar kullanmaktadır. Bu, onu özgünleştirme yanında pek çok 
eleştirinin de odağı yapmaktadır. Özgürlük Teolojisi’nin öne çıkan bilgi edinme araçları: sosyal analiz, bağlamsallık, toplumun 
ötekileştirilenlerinin dinî deneyimlerini dikkate alan, onları önemseyen aşağıdan teoloji ve eskatoloji (ütopya) şeklinde 
sıralanabilir. 

İlk araç olan sosyal analiz (Marksist), nesnel gerçekliklerin teolojiye rehberlik etmesi için kullanılarak (Duncan vd., 1995, s. 109) 
inananların kültürel evrenindeki modern sorunlar (gerçeklik) tespit edilmekte ve yeni teolojinin temeli atılmaktadır (Gutiérrez, 
1990, s. 7-8). Bu bağlamda Latin Amerika’nın en önemli ve geçerli sorunu, yoksulluk ve baskıdır (McGovern, 1989, s. 36). 
Dolayısıyla analiz yöntemleri, bu problemlerin gerçek nedenlerini sorgulayarak düşmanı tanımlamak için kullanılmaktadır.  

Gutiérrez, analiz yöntemleriyle teolojide modern insana hitap edebilecek, verili bir algı dünyası oluşturma peşindedir. Böylece 
inananları, Latin Amerika’da rağbet gören popülist akımlardan ve gelişimci yaklaşımlarla Latin Amerika’da tekrar kendisini 
hissettiren sömürgecilikten korumayı amaçlamaktadır. Dolayısıyla analiz yöntemleri; farkındalık ve gerçekliğin tespitini 
sağlayarak teolojik dille eylemin etkisini artırmaktadır (Gutiérrez, 2004, s. 40). 

Özgürlük Teolojisi’nin diğer bilgi aracı, bağlamsallıktır. Teolojinin, formüle edildiği koşulların izini taşıması anlamına gelen 
bağlamsallık, Gutiérrez’e göre, onun ayrılmaz parçası olmasına rağmen küresel sorunlarla ilgilenmesine engel değildir (2003a, 
s. 6, 2003b, s. 26, 91, 2015b, s. 6-7). Bağlamsallık hem kaynak hem de Kutsal Ruh’un eylemi olmasıyla “özgürlükle karakterize”dir. 
Bu sebeple teoloji, bağlamsal olmalıdır. Bağlamsallığı “yaşamdan gelen sorularla” (2015a, s. 32) bağlantılı gören Gutiérrez, bu 
metodik yaklaşımı “Tanrı hakkında konuşurken aksanı olmayan teoloji yoktur. Bu, farklı aksanlara saygı duyulmalıdır; aksi 
takdirde, Ruh’a karşı günah işleme riskini alırız.” (1991, s. 142) sözleriyle pekiştirmektedir. Gutiérrez’e göre bağlamsallık, 
Özgürlük Teolojisi’nin “temeli” olma yanında, II. Vatikan Konsili’nin farklı inançlara ya da kiliselere saygıyı ve onlarda da 
kurtuluşun izlerini kabul eden çoğulcu yaklaşımını desteklemektedir (2003b, s. 2). 

Bağlamsallık, aynı zamanda geleneksel merkezi kiliseye meydan okuma yollarından biridir. Çünkü Kilise, mevcut haliyle 
mâneviyat yerine, çıkar merkezlerini destekleyen mekanik araca dönüşürken Özgürlük Teolojisi, Latin Amerika bağlamında 
ötekileştirilenlerin bakışıyla dinî bir kimlik sunmaktadır. Bu durum, Özgürlük Teolojisi’ni bağlamsallaştırma yanında teoriden 
kurtararak yerel toplulukların mânevi deneyimlerine bağlamaktadır (Müller, 2015, s. 14). 

Gutiérrez’in teolojik araçlarından bir diğeri, aşağıdan gelen teolojidir. Bu yaklaşım, toplumun alt kesimlerinin özgürlük 
mücadelesindeki somut deneyimlerine dayanmaktadır (Brown, 1980, ss. 21, 29; Gutiérrez, 1988, s. XIX)) Özgürlük Teolojisi, 
ötekileştirilen alt kesimlerin deneyimlerini referans aldığı için o, yoksullara bağlılık ve bunun üzerine düşünmek olarak tarif 
edilmektedir. Buradaki bağlılık ve buna dayalı gelişen aşağıdan teoloji, akademik anlamı olmayan, Hıristiyanlıktan kaynaklı 
“mâneviyat”ı ifade etmektedir. Bu sebeple “metodolojimizin mâneviyatımız olduğuna giderek daha fazla ikna oluyorum.” 
(Eagleson, 1987, s. 47) diye ifade edilmektedir. 

Aşağıdan teoloji, kimlik edinme ve tarihin seyrini değiştirmenin iki temel yolundan (“aşağı”-“yukarı”) birini ifade etmektedir. 
İlki, “taban hareketleri” olarak bilinen, toplumun çoğunluğunun farkındalığıyla “aşağıdan”, “yıkıcı” olarak başlayan eylemdir. 
Gutiérrez’in de desteklediği bu düşünce, yoksulların özne olmalarını ifade etmektedir (McKenna, 1983, ss. 3, 4, 7). Değişimin, 
ancak bu tavırla, içten ve aşağıdan başarılabileceğini savunan Gutiérrez, aşağıdan başlamayan her çabanın, mevcudu 
koruyacağını düşünmektedir. Üçüncü Dünya’ya “kalkınma” olarak sunulanları da bu kapsamda değerlendiren Gutiérrez, bunları 
modern sömürgecilik olarak görmektedir. Gutiérrez’e göre tabandan gelen eylem, “tarihi aşağıdan yapmak”tır, yıkıcıdır ama 
kötü değildir (Gutiérrez & Shaull, 1977, ss. 92-93; 1988, ss. 14-17). Kötü, sömüren Kapitalizm’dir. Dolayısıyla kötünün yıkılması 
için yapılan her türlü mücadele meşrudur. Gutiérrez’in aşağıdan gelen, yoksulluk temelli teoloji ısrarının sebebi, İsa’yı doğru 
anlayarak dinî hayatı dünya için anlamlı ve bereketli kılmaktır (Cussiánovich, 1979, s. 7; 2015a, s. 43). 



24  

https://dergipark.org.tr/rid 

Gutiérrez’in teolojik bilgi araçlardan sonuncusu, eskatolojidir. Özgürlük Teolojisi’nde anahtar konumdaki eskatoloji; 
zenginleştirici ve itici etkisiyle tarihsel praksisi öne çıkararak Kitab-ı Mukaddes’in Çıkış bölümünün, politik olarak 
anlamlandırılmasında etkilidir. Gutiérrez’in “Çıkış’ın kalbinde eskatolojik bir ufuk mevcuttur.” (1988, s. 89) diye özetlediği bu 
durum, tüm zamanları şimdi gören, zaman üstü bilinç gerektirmektedir. Bu sebeple Çıkış’ta aktarılan tarihsel praksis; onca yıla 
rağmen, modern teolojilerin ilham kaynağı olmaya devam etmektedir (1988, s. 8). 

Gutiérrez’e göre, teolojinin devrimciliği, eskatolojinin etkisidir. Geçmişten geleceğe açılan kapı olarak eskatoloji, insanlığın tüm 
aşkın değerlerinin “politik” olarak değerlendirilmesini sağlayarak yeni eylemleri teşvik etmektedir. Bu durumda dinî ve politik 
çabalar, tek tarihte aşkın bir göreve dönüşmektedir. Böylece eskatoloji, mâneviyatı koruyup teolojinin, veriyi aşmasını 
sağlayarak Gutiérrez için kaynağa ve hareket ettirici unsura dönüşmektedir. Bu sebeple inanç-siyaset gibi “inanç, eskatoloji ve 
siyasi eylem” birliktedir. Sonuçta ütopya, “rasyonel” düzenin tarihi gerçekliği olarak, ulaşılabilir bir şeydir (1988, s. 96, 136; 
McGovern, 1989, s. 40). 

Gutiérrez’e göre, Tanrı’nın tarihe yansıyan eylemi, ancak eskatolojik perspektifle anlaşılabilir. Çünkü o, an gibi geleceğe de 
rehberlik ederek bağlılık perspektifini genişletmek istemektedir. Tüm zamanları kapsamasıyla eskatoloji, tarihsel bağlılığı öne 
çıkararak; tarihsel, dünyevi, sosyal ve maddi gerçekliklere değer katmaktadır. Dolayısıyla o, Gutiérrez tarafından tarihsel 
olaylarla geleceğe doğru yavaş, sürekli ve kalıcı bir hareketlilik olarak tanımlanmaktadır. Tanrısallığıyla tarihe hükmeden 
eskatoloji, şimdiye ve geleceğe hitabıyla vaat-tarih ilişkisini izleme imkânı sunarak mesajın güncellenip geliştirilmesine de 
rehberlik etmektedir (1988, ss. 92, 95-96). 

3.2. Gutiérrez’in Teolojisinin Yansımaları 

Özgürlük Teolojisi, teolojinin klasik görevlerine eleştirel düşünce misyonunu ekleyerek ona yeni bir perspektif ve bilimsel 
verileri kullanabilme yeteneği kazandırmıştır. Bugüne kadar felsefe üzerinden yürütülen bu çalışmalara, sosyal bilimlerin veri 
ve yöntemlerini de ekleyerek onu modern, bilimsel alana dönüştürmüştür. Bu gelişmeler, ihtiyaçlara göre şekillenerek farklı 
isimler altında teoloji ve inançlara yansımaktadır. Burada Özgürlük Teolojisi’nin bu yansımalarına işaret edilmektedir. 

Özgürlük Teolojisi’nin yansımalarını muhatapları açısından; i) genel yansımalar, ii) Hıristiyanlığa yansımalar ve iii) diğer din ve 
teolojilere yansımalar şeklinde üç başlıkta toplamak mümkündür. Hıristiyanlığa yansımalar: Latin Amerika ve Roma Katolik 
Kilisesi’ne yansımalar şeklinde iki grupta sınıflanabilirken; diğer din ve teolojilere yansımalar, Yahudi ve İslâmî özgürlük 
teolojileri ile siyahi, feminist, engellilik gibi özgürlük teolojileri vb. şeklinde gruplandırılabilmektedir. 

Özgürlük Teolojisi’nin ilk etkisi olan genel yansımalar; diğer teolojilerde içerik ve kavram olarak ortaya çıkmaktadır. Tarihte 
eylemleriyle kendini gösteren; “adaletsizlik yapılarını yıkmak için tarihe müdahale eden” ve madde-mana ayrımını 
desteklemeyen Tanrı tasavvuru, bunun ilk örneğidir. Devamında bilimsel analiz, bilgi ve eleştiri süreçlerinin teolojiye eklenmesi; 
pratiğe (praxis) ve yoksulların deneyimlerine dayalı, aşağıdan, yerel ihtiyacı gözeten bağlamsal teoloji yaklaşımı, kurtuluşun ve 
tarihin tekliği ile günah tanımı; bu kapsamdaki örneklerdir (bk. Gutiérrez, 1988, ss. XXXVIII, 69, 83-86, 91, 97). 

Özgürlük Teolojisi’nin Hıristiyanlığa ilk yansımasında Latin Amerika Katolik Kilisesi dikkat çekmektedir. Çünkü o, özgürlük 
perspektifiyle geleneksel Katolik köklerden koparak yerel değerlerle teolojiye yönelmiştir. Bu sebeple Gutiérrez, Latin Amerika 
için teolojiyi özgürleşme (liberation) kavramıyla izah etmektedir. Bu etki, merkezi idareye dayalı Roma Katolikliği için olumsuz 
gibi görünse de Latin Amerika’nın Avrupa merkezli teolojiden kopuş yaşayabileceği bir dönemde ön alarak onun, Katolik teoloji 
içinde özgürleşebilmesini sağlamıştır. Aksi halde toptan bir Protestanlaşma veya müstakil, yeni bir kilisenin doğması olasıydı. 
II. Vatikan Konsili’nin Özgürlük Teolojisi’yle Latin Amerika’ya taşındığı düşünüldüğünde Özgürlük Teolojisi’nin bu misyonunu 
fazlasıyla yerine getirdiği düşünülebilmektedir. Dolayısıyla onun ilk yansıması, Katolik teolojiyi Latin Amerika’ya uyarlayarak 
buradaki kilisenin Katolik teoloji içinde kalması şeklinde olmuştur. 

Özgürlük Teolojisi’nin Hıristiyanlığa ikinci yansıma alanı, Roma Katolik teolojisidir. Çünkü o, geleneksel Katolik teolojinin 
çağdaşlığını sorgulayarak II. Vatikan Konsili’nin hazırlık ve sonuç bildirgelerine yoksulluk temelli yaklaşımların girmesini 
sağlamıştır. Böylece hem Kilise’nin farklı inançlara açılmasına ön ayak olmuş hem de Katolik teolojinin II. Vatikan Konsili ile 
kurtarmaya çalıştığı itibarını Medellin’deki konferansla Latin Amerika’ya taşıyarak korumuştur. Dominikenlerin ve Cizvitlerin 
II. Vatikan Konsili’ndeki etkinliği bunun göstergelerindendir (bk. Güngör, 2016, ss. 143-168). 

Özgürlük Teolojisi’nin Katolik teolojiye diğer yansıması, onun sosyal öğretisini açık etmesidir. Kirwan’a göre Katoliklerin ihmal 
ettiği bu özellik, Özgürlük Teolojisi’yle yeniden keşfedilmiş, mevcut “kapitalist ekonominin” Hıristiyanlığı engellediği açıkça 
gösterilmiştir. Bu mesele, aynı zamanda Katoliklik ve özgürlük teolojilerinin ortak zeminlerindendir (2012, ss. 247-248). 

Özgürlük Teolojisi, Katolik teolojiyi etkilerken pek çok eleştiriye maruz kalmıştır. Martin’e göre, bunların en yaygını, “şiddeti 
yüceltme”dir (2003, s. 78). Gutiérrez, yapıcı eleştirileri gerekli ve zenginleştirici bulurken, ötekileştirenleri reddetmektedir 



 25 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

(1988, s. XVIII). Brown ise, bu eleştirileri dört başlıkta toplayıp analiz etmektedir. Bunların ilki; radikallik, “ütopik bir sapkınlık”, 
sınıf ayrımı, düşmanlık, şiddeti teşvik; teolojiyi madde, siyaset ve ekonomi gibi sosyoekonomik yapılara indirgeme eleştirilerini 
kapsayan “yanlış beyanlar”dır. Bunlardan öne çıkan, Marksizm’i Hıristiyanlığa katma suçlamasıdır. Özgürlük Teolojisi’nin 
teolojiden ziyade, sosyalist bir “siyasi eylem programı” olduğuna dair eleştiriyi kabul etmeyen Gutiérrez, teolojisinin Marksizm 
ile ilişkisini araçsal bir gereklilik olarak değerlendirirken; Brown, Özgürlük Teolojisi’ni önemsizleştirme (tactic of trivialization) 
çabası olarak sınıflandırmaktadır (1980, ss. 50-51). Onun diğer sınıflandırmaları, Özgürlük Teolojisi’nin statükoyu koruduğunu 
ima eden ideolojileştirme ile Özgürlük Teolojisi’nin beslendiği gerçeklikten koparılmasını ifade eden “seçme ve evcilleştirme 
taktiği” (tactic of co-option and domestication)’dir (bk. Brown, 2013, ss. 132-134). Diğer bir eleştiri konusu, yoksulların 
toplumdan ayrıştırılmasıdır (sınıfçı). Gutiérrez’e göre (2003a, ss. 3-5), yoksulların önceliği (preferential option), tanrısal seçimdir 
ve inancın parçasıdır. Öncelik ile yoksullar, normal insanlarla eşitlenirken aynı zamanda onların müstakil bir sınıf olmasının da 
önüne geçilmektedir. 

Özgürlük Teolojisi’nin üçüncü yansıması, diğer teoloji ve inançlaradır. Bu yansıma hem Hıristiyanlık hem de diğer inanç 
gruplarındaki teolojileri kapsadığı için diğer teolojilere yansıma şeklinde ele alınmaktadır. Çünkü bu kapsama giren teolojiler, 
içerikleri farklılaşsa da aynı noktaya odaklanmaktadır. Brown, bunun Kuzey Amerika örneklerini Siyahi Özgürlük Teolojisi’yle 
başlatmaktadır. Dünyadaki etkinliğine rağmen feminist ve Amerikan yerlilerinin özgürlük teolojileriyle cinsel tercihlerle ilgili 
özgürlük teolojilerini de aynı gruba katan Brown, normalde bir arada düşünülemeyen bu teolojileri; baskı, sömürü ve 
marjinalleştirme temelinde “Porto Riko”, “İspanyol”, “Filipinli-Amerikalılar”ın özgürlük teolojileri şeklinde listelemektedir 
(1990, ss. 198-199). Dolayısıyla Özgürlük Teolojisi’nin diğer teolojilere ilk yansıması, bağlamsallık temelli olup onları yerel 
ihtiyaçlara yöneltmektedir. Bu tutum, Özgürlük Teolojisi için sömürüden kurtuluş olduğu gibi, diğer teolojilere de özgürleşme 
olarak yansımaktadır (Gutiérrez, 1988, s. XXVIII). 

Özgürlük Teolojisi’nin yansımaları, farklı kültür ve inançlara kadar uzanmaktadır. Bunlar: Asya ve Afrika özgürlük teolojileri 
gibi genel isimli olanlar; İslâmî ve Yahudi özgürlük teolojileri gibi farklı dinî inançlara mensup özgürlük teolojileri; ezilen ve 
ötekileştirilen halk taleplerini yansıtan Filistin, Mujerista, Feminist özgürlük teolojileri ile Kore’de Minjung, Hindistan’da Dalit 
özgürlük teolojileri gibi daha özel teolojilerdir (Morales-Franceschini, 2018, s. 2). 

Yerel taleplerle farklı baskı şekillerine açılan bu teolojiler, özgürlük teolojilerinin karakterini belirlediği düşünülen esneklik ve 
değişime açıklık ilkesinin yansımasıdır (Silva, 2009, ss. 95-97). Siyah Özgürlük Teolojisi, bu teolojilerin yerel ihtiyaca 
uyarlanmasına ve esnekliğine örnektir (Gorman, 1990, s. 474). Özgürlük Teolojisi’nin farklı inanç ve kültürlere açılımını ifade 
eden bu özellik, Santo Domingo’nun Özgürlük Teolojisi’ne dair sonuçlarındandır. Bu konferansla dinler arası özgürleştirici bir 
diyaloğa dönüştürülen teoloji, yeni kültürlere açılabilmiştir. Bu süreçte eklektik bir inançtan sakınılırken, Hıristiyanlığı duyurma 
ve “Tanrı’nın kendisini diğer dinlerde de gösterdiği” düşüncesiyle hareket edilmiştir. Böylece hem özgürlük perspektifi farklı 
kültürlere doğru genişletilmiş hem de Özgürlük Teolojisi’ne, gelecek perspektifi oluşturulmuştur. Bu gelişmede Özgürlük 
Teolojisi’nin, “diğer dinlerden” öğrenerek birlikte özgürleşip zenginleşeceği düşüncesi etkili olmuştur. Bundan dolayı “dinler arası 
diyalog, kadın meselesi, etnik ve çevrebilim (Ekoloji) gibi sektörler” onun hem ilgi alanını hem de gelecek hedeflerini 
oluşturmaktadır (Libanio, 2013, s. 1328, 1347). Nihayetinde bu gelişmeler, Özgürlük Teolojisi’ni Üçüncü Dünya’nın gelişimine katkı 
sunabilecek dinî modeller arasına sokmuş, yani özgürlük perspektifi, bu teolojilere yansımıştır (Silva, 2009, s. 113). 

Özgürlük Teolojisi’nin diğer inançlara yansımasına Yahudi ve İslâmî özgürlük teolojileri örnek gösterilebilir. McKenna’nın 
“sonunda Eyüp kazandı” ve “bugün takip edilen bir örnek oluşturdu” dediği (1983, s. 7) gibi, Özgürlük Teolojisi, başta 
ötekileştirilip ezilen Hıristiyanlar olmak üzere diğer azınlıklara da farkındalık kazandırmıştır. Bunun yanında metoduyla 
dünyanın farklı bölgelerindeki teolojilere ilham veren Özgürlük Teolojisi, II. Vatikan Konsili’nin Hıristiyanlığı farklı kültürlere 
açma idealiyle ötekileştirmelerden beslenmeye devam etmektedir (Gutiérrez, 2003b, s. 5) 

Sonuç 

Teolojik tartışmaların yoğun olduğu Hıristiyanlığın Katolik Latin Amerika örneğinde ortaya çıkan Özgürlük Teolojisi’ni onun 
fikir babası Gustavo Gutiérrez’in hayatı, metodolojisi ve bu metodolojiyle ulaştığı düşünceler üzerinden anlamayı hedefleyen bu 
makalede ulaşılan sonuçlar şu şekilde özetlenebilmektedir. 

Özgürlük Teolojisi, II. Vatikan Konsili’nin farklı inanç ve kültürlere açılma hedefiyle uyumlu ilerleyerek Latin Amerika’nın 
yoksulluk ve baskıyla özdeşleşen yerel talepleri bağlamında ortaya çıktığı tespit edilmiştir. Onun temel argümanı, insanın 
kendini gerçekleştirmesinin önündeki tüm engellerden özgürleşmesidir. Bunun için Özgürlük Teolojisi’nin, dönemin Marksist 
sol söylemlerini teolojide araçsal bir şekilde kullandığı, Kutsal Kitap’ın Çıkış hikayesi ve özgürleştirici tavrını teolojiyi 
geliştirirken benimsediği anlaşılmıştır.  



26  

https://dergipark.org.tr/rid 

Özgürlük Teolojisi, Gutierrez'in hayat deneyimlerinden etkilenmiştir. Bu etkileşimde, onun aile çevresi, eğitimi ve Avrupa’daki 
fikri çevresi, din adamı olarak Lima şehrinin yoksulları içindeki kazandığı yoksulluk deneyimi, çocukluk hastalığı ve Mestizo 
kökeni belirleyici olduğu görülmüştür. Bu birikimlerini yazıya döken Gutiérrez, sayısı tam olarak bilinemeyecek kadar çok eser 
ortaya koymuştur. Bunlardan Teología de la Liberación: Perspectivas’ın, Özgürlük Teolojisi’nin kurucu ilkelerini ilan etmesi 
sebebiyle başucu kitabı olarak öne çıktığı anlaşılmıştır. 

Gutiérrez, Özgürlük Teolojisi’ni oluştururken diğer teolojilerden farklı bir metodoloji takip etmiştir. Bunun için teolojiyi inançla 
başlatan Gutiérrez, burada edindiği manevi deneyimle Tanrı hakkında konuşmanın dilini keşfetmeyi hedeflemiştir. İnançla 
çıkılan yolun, deneyimlerle somutlaştırılması ve sorgulanmasıyla teolojiyi ortaya çıkarmayı hedeflemiştir. Bu sebeple teolojinin, 
kendi içinde eylem, eylem üzerine eleştirel düşünce ve eleştiriden tekrar eyleme geçme şeklinde üç aşamada gerçekleştiği tespit 
edilmiştir. Bu aşamalar, modern bilimsel bilgi süreçlerini hatırlatmaktadır. Bunun yanında diğer teolojilerden farklı olarak 
sosyal analiz, bağlamsallık, aşağıdan teoloji ve eskatoloji (ütopya) gibi bilgi araçlarını kullanan Özgürlük Teolojisi’nin, bu 
yönelimiyle modern zihne hitap edebilmeyi ve mevcut teolojiyi güncelleyerek toplumun tüm kesimlerini kapsamayı hedeflediği 
görülmüştür. 

Gutiérrez, Teología de la Liberación: Perspectivas adlı eserinde ortaya koyduğu ilkelerle ezilen toplumlar için referans haline 
gelmiştir. Bunun sonucunda Latin Amerika ve Roma Katolik Kilisesi’ni etkileyerek onların, yoksulların yanında yer almasını, 
yoksulluk temelli yaklaşımların Kilise bildirilerine girmesini ve zaman içinde zayıflamış olan Kilise sosyal öğretisinin yeniden 
keşfedilmesini sağladığı görülmüştür. Bunun yanında diğer inanç ve kültürlere farkındalık ve baskı unsurlarına karşı yerel 
talepler temelinde özgürleşme isteği olarak yansımış; siyahî, engellilik, İslamî vb. yeni özgürlük teolojilerinin doğmasına ya da 
var olanların dönüşmesine katkı sağladığı anlaşılmıştır. 

Özgürlük Teolojisi, teolojiye getirdiği yenilikler sebebiyle birçok eleştirinin de odağı haline gelmiştir. Bu eleştirilerin temelinde, 
Marksist söylem ve teknikleri teolojide kullanmak vardır. Dönemin iki kutuplu dünya algısını yansıtan bu yaklaşımın bir sonucu 
olarak Özgürlük Teolojisi’nin; şiddeti teşvik, teolojiyi ideolojileştirme vb. suçlamalarla yüzleştiği görülmüştür. 

Tüm bu değerlendirmelerden sonra Özgürlük Teolojisi’nin, II. Vatikan Konsili’nin farklı kültür ve inançlara açılma idealinden 
beslenen bir teoloji olarak modern zihne hitap edebilme kabiliyetinde bir tür misyoloji çalışması olduğu, Katolik teolojinin 
çağdaş taleplerini yansıttığı ve gerçek inancı; insanın kendisini yaratması ve yabancılaşmaktan kurtulmak olarak tarif ederek 
onun, siyasi talebi ve eylemi desteklediği tespit edilmiştir. Özgürlük Teolojisi’nin, Kilise’yi güncelleme ve bunu Katolik kalarak 
yapma ısrarı, onun bu hedeflerinin ispatıdır. Yeni teolojik perspektifin, Katolikliğin donduğu, hatta gerilediği bir anda çağdaş 
kavram ve yöntemlerle ona yeni bir ufuk kazandırma çabası olmasıyla da yukarıda sayılan hedeflere odaklandığı göstermektedir. 
Dolayısıyla böyle bir teolojinin, kendini ötekileştirilmiş hisseden toplumlarda karşılık bulması kolaylaşmıştır. Esnek yapısıyla 
farklı şekillere bürünerek destek gören Özgürlük Teolojisi’nin, insanların haklı taleplerine çözüm arayışı olarak sunulduğu 
görülmüştür. Böylece dinin sosyal hayatı kuşattığı Latin Amerika gibi Üçüncü Dünya ülkelerinde teoloji, modern döneme uygun, 
yeni bir toplum ve medeniyet kurma çabası haline gelmiştir. Dolayısıyla böyle bir teolojinin anlaşılmasının, modern 
Hıristiyanlığın anlaşılması yanında baskı altındaki toplumlarda yürütülen misyoloji faaliyetlerinin fark edilmesine de katkı 
sağlayabileceği sonucuna varılmıştır. 

  



 27 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Aydın, M. (2000). Bir Hıristiyan Kurtuluş Teolojisinden Dinlerin Bir Kurtuluş Teolojisine Doğru. Dîvân, (9), 133-150. 
Aydın, M. (2003). Özgürlük Teolojisinin İslami İzdüşümleri Latin Amerika Kökenli Özgürlük Teolojisi Perspektifinden Kur’an’a Yeni Bir 

Yaklaşım. Tezkire Dergisi, (31-32), 137-156. 
Bacik, J. J. (1989). Contemporary Theologians. Chicago: Thomas More Press. 
Bennett, Z. (2011). “Eylem Herkesin Hayatıdır”: Kurtuluş Teolojisinin Pratiğe Dayalı Epistemolojisi. İçinde C. Rowland (Ed.), & M. F. 

Karakaya & S. Altınçekiç (Çev.), Kurtuluş Teolojisi (ss. 241-258). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
Betto, F. (1989). Gustavo Gutiérrez—A Friendly Profile. Within M. H. Ellis & O. Maduro (Ed.), The Future of Liberation Theology: Essays in 

Honor of Gustavo Gutiérrez (ss. 31-37). Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Betto, F. (2016). Fidel ve Din (Ö. Erman, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
Betto, F. (2018, Agosto del). Gustavo Gutiérrez, Padre de la Teología de la Liberación. La Palabra de la Universidad del Valle, ss. 4-6. 
Bidegain, A. M., & Soler, J. J. S. (2010). Religion in Latin America. Hemisphere, 19 (1), 5-7. 
Blue, J. R. (1989). Origins of Gustavo Gutiérrez “A Theology of Liberation” (Ph.D Thesis). The University of Texas at Arlington. 
Brackley, D. (1996). Divine Revolution: Salvation & Liberation in Catholic Thought. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Brown, H. O. J. (1984). What is Liberation Theology? Within Liberation Theology (ss. 3-16). Milford, Mich: Mott Media. 
Brown, R. M. (1980). Makers of Contemporary Theology: Gustavo Gutiérrez. Atlanta: John Knox Press. 
Brown, R. M. (1990). Reflections of a North American: The Future of Liberation Theology. Within M. H. Ellis & O. Maduro (Ed.), Expanding 

the View: Gustavo Gutiérrez and the Future of Liberation Theology (ss. 194-206). Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Brown, R. M. (2013). Gustavo Gutiérrez: An Introduction to Liberation Theology. Eugene, Oregon: Wipf and Stock Publishers. 
Cadorette, C. (1988). From the Heart of the People: The Theology of Gustavo Gutiérrez. Oak Park, IL: Meyer Stone & Co. 
Carmody, J., & Carmody, D. L. (1980). Contemporary Catholic Theology: An Introduction. San Francisco: Harper & Row. 
Cubells, V. B. (2011). Gustavo Gutiérrez, Padre de la Teología de la Liberación. Facultad de Teología, Valencia, 1-21. 
Cussiánovich, A. (1979). Religious Life and The Poor: Liberation Theology Perspectives. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Duncan, W. B., A, B., & A, M. (1995). The Political Philosophy of Gustavo Gutiérrez (PhD Thesis). Texas Tech University. 
Eagleson, J. (1987). Gustavo Gutiérrez. Within J. Eagleson (Ed.), Against Machismo: Rubem Alves, Leonardo Boff, Gustavo Gutiérrez, José Miguez 

Bonino, Juan Luis Segundo ... And Others Talk About the Struggle of Women: Interviews (ss. 39-48). Yorktown Heights, NY: Meyer-Stone Books. 
Eliade, M. (2003). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi (C. 3; A. Berktay, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 
Elizondo, V. (2009). Jesus the Galilean Jew in Mestizo Theology. Theological Studies, 70, 262-280. 
Füssel, K. (1996). Anlaşmazlığın Sonu. İçinde İ. Cüre (Çev.), Marksizm ve Din (ss. 120-130). İstanbul: Belge Yayınları. 
Gibellini, R. (Ed.). (1979). Frontiers of Theology in Latin America. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gorman, R. A. (1990). Marxism and Theology in Liberal America. International Journal of Politics, Culture, and Society, 3 (4), 463-483. 
Groody, D. G. (2011). Gustavo Gutiérrez: Spiritual Writings. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (1982). El Dios de la Vida. Lima, Perú: Departamento de Teología Pontificia Universidad Católica del Perú. 
Gutiérrez, G. (1987). On Job (M. O’connell, Çev.). Maryknoll, NY: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (1988). A Theology of Liberation: History, Politics and Salvation (S. C. Inda & J. Eagleson, Çev.). Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (1990). The Truth Shall Make You Free: Confrontations. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (1991). The God of Life. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (1993a). Las Casas: In Search of The Poor of Jesus Christ. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (1993b). Option Pour les Pauvres: Bilan et Enjeux. Théologiques, 1 (2), 121-134. 
Gutiérrez, G. (1997). Sharing The Word Through The Liturgical Year. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (2003a). We Drink from Our Own Wells: The Spiritual Journey of a People (M. J. O’connell, Çev.). Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (2003b, February 3). Remembering the Poor: An Interview with Gustavo Gutiérrez (D. Hartnett) [University of Notre Dame]. 
Gutiérrez, G. (2004). The Power of The Poor in History (R. R. Barr, Çev.). Wipf & Stock. 
Gutiérrez, G. (2015a). The Situation and Tasks of Liberation Theology Today. Within J. B. Nickoloff (Çev.), On The Side of The Poor: The 

Theology of Liberation (ss. 32-53). Maryknoll, New York: Orbis Books. 
Gutiérrez, G. (2015b). Theology: An Ecclesial Function. Within J. B. Nickoloff (Çev.), On The Side of The Poor: The Theology of Liberation (ss. 

1-10). Maryknoll, New York: Orbis Books. 
Gutiérrez, G., & Shaull, R. (1977). Liberation and Change. Atlanta: John Knox Press. 



28  

https://dergipark.org.tr/rid 

Güder, S. (2021). Kurtuluş Teolojisi ve Öze Dönüş: Hıristiyan ve İslami Perspektifler. İstanbul: Büyüyenay Yayınları. 
Güngör, A. İ. (2016). Cizvitler. İstanbul: İlgi Kültür Sanat. 
Hinnells, J. R. (1991). Who’s Who of World Religions. London: Macmillan. 
Hoy, T. (1986). Gustavo Gutiérrez: Latin American Liberation Theology. International Journal of Social Economics, 13 (9). 
Iguíñiz, J. (1976). Statement by Javier Iguíñiz. Within S. Torres & J. Eagleson (Ed.), Theology in the Americas (ss. 284-286). Maryknoll, N.Y: 

Orbis Books. 
Kim, S. C. (2012). An Immigration of Theology: Theology of Context as The Theological Method of Virgilio Elizondo and Gustavo Gutiérrez. Eugene, 

Or: Pickwick Publications. 
Kirwan, M. (2012). Liberation Theology and Catholic Social Teaching. New Blackfriars, 93 (1044), 246-258. 
Libanio, J. B. (2013). Teologia em Revisão Crítica (Theology in Critical Review). Horizonte, Belo Horizonte, 11 (32), 1328-1356. 
Löwy, M. (1996a). Marksizm ve Din (İ. Cüre, Çev.). İstanbul: Belge Yayınları. 
Martin, E. J. (2003). Liberation Theology, Sustainable Development, and Postmodern Public Administration. Latin American Perspectives, 

30 (4), 69-91. 
McGovern, A. F. (1989). Liberation Theology and Its Critics: Toward an Assessment. Maryknoll, N.Y: Orbis Books. 
McGrath, A. E. (2011). Christian Theology: An Introduction. Chichester, West Sussex, U.K. ; Malden, MA: Wiley-Blackwell. 
McKenna, M. A. (1983). Liberation Theology Method and Lonergan’s Method of Theologizing: A Universal Experience of Conversion (Doctoral 

Dissertations). The Faculty of the Graduate Theological Union, Berkeley, California. 
Morales-Franceschini, E. (2018). Latin American Liberation Theology. Global South Studies: A Collective Publication with The Global South. 
Murphy, R. (1987). Scripture and Church History. Within Concilium : Religion in the Eighties. Exodus, a Lasting Paradigm (ss. 3-8). Edinburgh: 

T. & T. Clark. 
Müller, G. L. (2009). Mis Experiencias con la Teología de la Liberación. Páginas: Centro de Estudios y Publicaciones, 34 (213), 22-31. 
Müller, G. L. (2015). Liberating Experience: A Stimulus for European Theology. Within R. A. Krieg (Çev.), On The Side of The Poor: The 

Theology of Liberation (ss. 11-31). Maryknoll, New York: Orbis Books. 
Nepstad, S. E., & Williams, R. H. (2007). Religion in Rebellion, Resistance, and Social Movements. Within james A. Beckford & N. J. 

Demerath III (Ed.), The SAGE Handbook of the Sociology of Religion (ss. 419-437). London: SAGE Publications Ltd. 
Nickoloff, J. B. (Ed.). (2004). Gustavo Gutiérrez: Essential Writings. Manila, Philippines: St Pauls. 
Parlatır, İ., Gözaydın, N., & Zülfikar, H. (Ed.). (1998). Türkçe Sözlük (9. Baskı, C. 1-2). Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 

Türk Dil Kurumu. 
Pew Research Center. (2011). Global Christianity – A Report on the Size and Distribution of the World’s Christian Population. Washington. 

https://www.pewresearch.org/religion/2011/12/19/global-christianity-exec/ 
Ramsay, W. M. (1986). Four Modern Prophets: Walter Rauschenbusch, Martin Luther King, Jr., Gustavo Gutiérrez, Rosemary Radford Ruether. 

Atlanta, Georgia: John Knox Press. 
Rowland, C. (2011a). Giriş: Kurtuluş Teolojisi. İçinde C. Rowland (Ed.), & M. F. Karakaya & S. Altınçekiç (Çev.), Kurtuluş Teolojisi. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 
Rowland, C. (Ed.), Karakaya, M. F., & Altınçekiç, S. (Çev.). (2011b). Kurtuluş Teolojisi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
Russo, F. Z. (2004). La Espiritualidad de Gustavo. Within Gustavo Gutiérrez: Profesor Emérito del Departamento Académico de Teología (ss. 13-

18). Lima, Perú: PUCP. Archivo de la Universidad, 35. http://repositorio.pucp.edu.pe/index/handle/123456789/36765 
Saruhan, Ş. C., & Özdemirci, A. (2013). Bilim, Felsefe ve Metodoloji. İstanbul: Beta. 
Sayılgan, A. (1976). Ansiklopedik Marksist Sözlük. İstanbul: Otağ Yayınları. 
Sevillano, H. (2003). Mi Mejor Amigo, Gustavo Gutiérrez. El Ciervo, 52 (628-629), 34-36. JSTOR. JSTOR. 
Silva, S. (2009). La  Teología  de  la  Liberación. Teología y Vida, 1, 93-116. 
Tarrero, L. F. C. (2004). Gustavo Gutiérrez: Vida y Teología. Within Gustavo Gutiérrez: Profesor Emérito del Departamento Académico de 

Teología (C. 35, ss. 19-36). Lima, Perú: PUCP. Archivo de la Universidad. 
http://repositorio.pucp.edu.pe/index/handle/123456789/36765 

Taşpınar, İ. (2019). Hıristiyanlık ve Mistik Semboller. İstanbul: MÜİFV. 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 29-46                                                                                                                                                                            | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Mustafa ÇALIŞKAN |  0009 0005 5000 5568 
Dr. Öğrencisi | Sorumlu Yazar | mustafacaliskan86@hotmail.com 

Bursa Uludağ Üniversitesi |   03tg3eb07 
Din Psikolojisi | Bursa, Türkiye 

 

İbrahim GÜRSES |  0000-0002-1424-4626 
Prof. Dr. | Yazar | igurses@uludag.edu.tr 

Bursa Uludağ Üniversitesi |  03tg3eb07 
Din Psikolojisi | Bursa, Türkiye 

Öz 
Dindarlık, inanılan dinin ilkeleri doğrultusunda yaşamayı ifade eden ve inanç, bilgi, tecrübe, ibadet, etki gibi boyutları olan bir olgudur. Nevrotiklik ise güvensizlik, korku, kaygı, huzursuzluk, nefret, 
mutsuzluk gibi belirtilerle ortaya çıkan ruhsal bir bozukluktur. Kaygı, düşük özsaygı, mutsuzluk, özerklik yoksunluğu (bağımlılık), hastalık kuruntusu (hastalık hastalığı), takıntı ve suçluluk duygusu 
nevrotik eğilimleri içermektedir. Dindarlık ile nevrotiklik arasındaki ilişkiyi ortaya koyan birbiriyle zıt iki görüş vardır. Bunlardan ilki, dindarlık ile nevrotiklik arasında pozitif bir ilişkinin olduğunu 
vurgulayan görüştür. Diğer görüş ise dindarlık ile nevrotiklik arasında negatif bir ilişkinin olduğunu ileri sürmektedir. Bu araştırma, dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimlerden kaygı, düşük özsaygı, 
mutsuzluk, özerklik yoksunluğu, hastalık kuruntusu, takıntı ve suçluluk arasındaki ilişki ile ilgili yapılmış araştırmaları incelemeyi amaçlanmaktadır. Bu çerçevede betimsel alanyazın tarama yöntemi 
kullanılmıştır. Araştırmaların analizinde ise betimsel ve içerik analizi kullanılmıştır. Verilerin elde edilmesinde kütüphanelerden ve isam.org.tr, tez.yok.gov.tr, scholar.google.com, ulakbim.gov.tr veri 
tabanlarından yararlanılmıştır. Ulaşılan yayınların başlıklarında, özetlerinde, anahtar kelimelerinde ve metin içeriğinde din, dindarlık, nevrotiklik, nevrotik eğilimler, kaygı, düşük özsaygı, mutsuzluk, 
suçluluk, takıntı, hastalık kuruntusu kavramları incelenmiştir. Bu incelemede sadece dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğimler ilişkisi ile ilgili yapılan araştırmalar çalışmamıza dâhil edilmiştir. 
Dindarlık ile nevrotiklik arasındaki ilişkiye dair 4(%36,36) kitap, 3(%27,27)  yüksek lisans tezi, 2(%18,18) makale, 1(%09,09) kitap bölümü ve 1(%09,09) bildiri olmak üzere toplam 11 çalışmaya ulaşılmıştır. 
Dindarlık ile nevrotik eğilimler ilişkisini inceleyen 1(%01,96) bildiri, 23(%45,09) makale, 24(%47,05) yüksek lisans tez ve 3(%05,88) doktora tezi olmak üzere toplam 51 araştırmaya ulaşılmıştır. Bu 51 
araştırma, 12(%23,52) dindarlık ve özsaygı-düşük özsaygı, 12(%23,52)  dindarlık ve mutluluk-mutsuzluk, 14(%27,45) dindarlık ve kaygı, 3(%5,88) dindarlık ve özerklik yoksunluğu, 4(%07,84) dindarlık ve 
suçluluk, 6(%11,76) dindarlık ve takıntı ilişkisini inceleyen çalışmalardan oluşmaktadır. En çok araştırma dindarlık ile kaygı (14=%27,45), en az araştırma ise dindarlık ile özerklik yoksunluğu (3=%05,88) 
ilişkisiyle ilgili yapılmıştır. Dindarlık ile hastalık kuruntusu arasında yapılan herhangi bir çalışmaya rastlanmamıştır. Araştırmamızla ilgili ulaşılan bulgular, dindarlık ve dindarlığın farklı boyutları ile 
nevrotiklik ve nevrotik eğilimler ilişkisini “pozitif”, “negatif” ya da “ilişki yok” bulgu sonuçlarına göre sınıflandırılmıştır. Araştırmaların sonuçları analiz edilerek şu veriler elde edilmiştir: Dindarlık ile 
nevrotiklik, kaygı, düşük özsaygı, bağımlı kişilik, takıntı arasında birbirinden farklı sonuçlara ulaşıldığı ve aralarında tek yönlü bir ilişkinin olmadığı tespit edilmiştir. Dindarlık ile mutluluk ve suçluluk 
arasında pozitif ilişkinin olduğu görülmektedir. Dindarlık arttıkça mutluluk ve suçluluk da artmaktadır. Bu alanda az çalışma yapılmış olmasından ve birbiriyle çelişen sonuçların elde edilmesinden dolayı 
dindarlık ile nevrotiklik arasındaki ilişki ile ilgili genel bir yargıda bulunmak çok zordur. Dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler ilişkisiyle ilgili daha genel ve sağlıklı bir değerlendirmede 
bulunabilmek için farklı yöntem ve tekniklerle yapılacak çalışmalara ihtiyaç vardır. 

Anahtar Kelimeler 
Din Psikolojisi, Din, Dindarlık, Nevrotiklik, Nevrotik Eğilimler 

Atıf Bilgisi 
Çalışkan, Mustafa-Gürses, İbrahim. “Dindarlık ile Nevrotiklik ve Nevrotik Eğilimler Arasındaki İlişkiye Dair Yapılmış Araştırmalar Üzerine Bir Alanyazın İncelemesi”. 
Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 29-46.  

https://doi.org/10.32950/rid.1338453 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    06.08.2023 Kabul Tarihi:   19.02.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Yazar Katkı Düzeyleri Sorumlu yazar (MÇ) %50, yazar (İG) %50.  
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 29-46                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Mustafa ÇALIŞKAN |  0009 0005 5000 5568 
Ph.D  Student | Corresponding Author | mustafacaliskan86@hotmail.com 

Bursa Uludağ University |  03tg3eb07 
Psychology of Religion | Bursa, Türkiye  

 
İbrahim GÜRSES |  0000-0002-1424-4626 

Prof. Dr. | Author | igurses@uludag.edu.tr 
Bursa Uludağ University |  03tg3eb07 

Psychology of Religion | Bursa, Türkiye 

Abstract 
Religiosity is a phenomenon that expresses living in accordance with the principles of the religion believed in and has dimensions such as belief, knowledge, experience, worship and influence. 
Neuroticism is a mental disorder that manifests itself with symptoms such as insecurity, fear, anxiety, restlessness, hatred and unhappiness. Neurotic tendencies include anxiety, low self-esteem, 
unhappiness, lack of autonomy (dependency), hypochondria, obsession, and guilt. There are two opposing views on the relationship between religiosity and neuroticism. The first of these is the view 
that emphasizes that there is a positive relationship between religiosity and neuroticism. The other view suggests that there is a negative relationship between religiosity and neuroticism. This research 
aims to examine the research on the relationship between religiosity and neuroticism and neurotic tendencies such as anxiety, low self-esteem, unhappiness, lack of autonomy, morbidity, obsession 
and guilt. In this context, descriptive literature review method was used. Descriptive and content analysis were used in the analysis of the research. Libraries and databases isam.org.tr, tez.yok.gov.tr, 
scholar.google.com, ulakbim.gov.tr were used to obtain the data. The concepts of religion, religiosity, neuroticism, neurotic tendencies, anxiety, low self-esteem, unhappiness, guilt, obsession, and 
delusion were examined in the titles, abstracts, keywords, and text content of the accessed publications. In this review, only studies on the relationship between religiosity and neuroticism and neurotic 
tendencies were included in our study. A total of 11 studies on the relationship between religiosity and neuroticism were found, including 4(%36,36) books, 3(%27,27) master's theses, 2(%18,18) articles, 
1(%09,09) book chapter, and 1(%09,09) declaration. A total of 51 studies, including 1(%01,96) declaration, 23(%45,09) articles, 24(%47,05) master's theses and 3(%05,88) doctoral theses, examined the 
relationship between religiosity and neurotic tendencies. These 51 studies included 12(%23,52) religiosity and self-esteem-low self-esteem, 12(%23,52) religiosity and happiness-unhappiness, 14(%27,45) 
religiosity and anxiety, 3(%05,88) religiosity and lack of autonomy, 4(%07,84) studies examining the relationship between religiosity and guilt, and 6(%11,76) studies examining the relationship between 
religiosity and obsession. The most research has been done on the relationship between religiosity and anxiety (14=%27,45), and the least research has been done on the relationship between religiosity 
and lack of autonomy (3=%05,88). No studies have been found between religiosity and morbidity. The findings of our research were classified according to the findings of "positive", "negative" or "no 
relationship" regarding the relationship between religiosity and different dimensions of religiosity and neuroticism and neurotic tendencies. By analyzing the results of the research, the following data 
were obtained: It was determined that different results were obtained between religiosity and neuroticism, anxiety, low self-esteem, dependent personality, and obsession, and that there was no one-
way relationship between them. There appears to be a positive relationship between religiosity and happiness and guilt. As religiosity increases, happiness and guilt also increase. It is very difficult to 
make a general judgment about the relationship between religiosity and neuroticism because few studies have been done in this field and conflicting results have been obtained. In order to make a more 
general and healthy assessment of the relationship between religiosity and neuroticism and neurotic tendencies, studies using different methods and techniques are needed. 

Keywords 
Psychology of Religion, Religion, Religiosity, Neuroticism, Neurotic Trends 

Citation 
Çalışkan, Mustafa-Gürses, İbrahim. “A Literature Review on Research on the Relationship Between Religiosity and Neuroticism and Neurotic Tendencies”. Rize Theology 
Journal 26 (April 2024), 29-46.  

https://doi.org/10.32950/rid.1338453 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  06.08.2023 Date of Acceptance: 19.02.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Auth. Contribution Rates Corresponding author (MÇ) %50, author (İG) %50. 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 31 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Nevroz ile din arasındaki ilişkiyi açıklayan birbirine iki zıt görüş mevcuttur. Birincisi, dinin, ruh sağlığını olumsuz etkilediğini 
ve dinin bir nevroz olduğunu savunan görüştür (Freud, 1971, 226). İkincisi ise dini yaşantı ne kadar az ise nevrozun artma 
ihtimalinin o kadar fazla olduğunu ve bireylerin sağlıklı oluşunun bireyin dindarlığının kalitesi ile açıklanabileceğini savunan 
görüştür. Bu görüş dinin, bireyi sıkıntılardan ve hastalıklardan koruduğunu vurgulamaktadır (Jung, 1933, 250-264). Bu bağlamda 
dindarlık ile ruh sağlığı ilişkisine dair birçok araştırma yapılmıştır. Bu araştırmalarda, dindarlık ile ruh sağlığı arasındaki 
ilişkinin pozitif veya negatif olduğu ya da ilişkinin olmadığı gibi farklı bulgular tespit edilmiştir (Koenig - Larson, 2001, 69-72; 
Gencer, 2022, 28-45). Araştırmalarda her ne kadar birbirinden farklı sonuçlar elde edilse de dindarlık ile ruh sağlığı arasındaki 
ilişkinin genelde pozitif olduğu görülmektedir (Yapıcı, 2013, 46-57). Ayrıca hastalık ile başa çıkmak için bireylerin dine 
yöneldikleri, dinden yardım aldıkları, dua ve ibadete daha sık zaman ayırdıkları yapılan araştırmalarda görülmektedir (Gencer 
– Cengil, 2021, 162). Dolaysıyla din olmaksızın sağlıklı bir kişiliğin gelişmesi ve ruh sağlığının korunması pek mümkün 
görünmemektedir ( Çetin, 2019, 39). 

Ülkemizde ve yurtdışında dindarlık ile ruh sağlığı ilişiyle ilgili araştırmalar yapıldığı gibi ruh sağlığının ve kişiliğin olumsuz 
göstergelerinden olan nevrotiklik ile dindarlık (Pfeifer- Waelty, 1999; Taylor-MacDonald, 1999; Francis- Jackson, 2003; Abdel-
Khalek, 2010; Gürses, 2017) arasındaki ilişkiyi inceleyen araştırmalar da yapılmıştır. Bu çalışmalarda dindarlık ile nevrotiklik 
arasında pozitif veya negatif ilişkinin olduğunu ya da ilişkinin olmadığını belirten araştırmaların olduğu saptanmıştır. Bu 
sonuçlar, nevrotiklik ile dindarlık arasındaki ilişkiye dair çatışan iki görüş ortaya çıkarmıştır. Birincisi dindarlık ile nevrotikliğin 
arasında pozitif ilişkinin olduğunu savunan görüş, diğeri ise negatif ilişki olduğuna savunan görüştür (Francis- Jackson, 2003, 
89). 
Aynı zamanda nevrotik eğilimlerden olan kaygı, düşük özsaygı, mutsuzluk, özerklik yoksunluğu (bağımlılık), hastalık kuruntusu 
(hastalık hastalığı), takıntı ve suçluluk ile dindarlık ilişkisini araştıran çalışmalar da yapılmıştır. Dindarlık ile kaygı (Argyle-Beit 
Hallahmi, 1975; Francis- Jackson, 2003;  Öztürk, 2007; Zohra- Irshad, 2012; Shiah vd., 2015), dindarlık ile özsaygı-düşük özsaygı 
(Gartner, 1996; Francis- Jackson, 2003; Kımter, 2008), dindarlık ile mutluluk-mutsuzluk (Alan Lewis vd., 1997; Francis- Jackson, 
2003; Sahraian vd., 2013; Sevindik, 2015; Sander, 2017), dindarlık ile özgüven-özerklik yoksunluğu (Francis- Jackson, 2003; Peter 
Hills vd., 2004; Hoffmann, 2013; Yüksel, 2019), dindarlık ile hastalık kuruntusu (Francis- Jackson, 2003; Peter Hills vd., 2004, 67), 
dindarlık ile takıntı (Francis- Jackson, 2003; Peter Hills vd., 2004; Salsman – Carlson, 2005; Uyaver, 2010), dindarlık ile suçluluk 
(Demaria – Kassinove, 1988; Francis- Jackson, 2003; Çetin, 2018) arasındaki ilişkisi araştırılmış ve bu araştırmalarda birbirinden 
farklı sonuçlara ulaşılmıştır. 

Bu anlamda çalışmanın problemi dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki ilişki üzerine ülkemizde yapılmış 
araştırmaları incelemek ve bu alanda oluşmuş literatüre dayanarak dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki 
ilişki yönü ve sıklığı ile ilgili bütünsel bir durum ortaya koymaya çalışmaktır. Bu bağlamda araştırmada ülkemizde yapılan 
dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki ilişkiyi ölçen çalışmalar var mıdır? Şayet varsa ilişkilerin yönü ve 
yoğunluğu nedir?, Dindarlığın nevrotikliğin ve nevrotik eğilimlerin ortaya çıkmasında etkisi var mıdır?, Dindarlık, 
nevrotiklikten ve nevrotik eğilimlerden bireyi korumakta mıdır? sorularına cevap aranmıştır.  

Bu sorular neticesinde çalışmamızın amacı bu alanda ülkemizde yapılmış araştırmaları incelemek, kaç tane çalışma yapıldığını 
tespit etmek ve bu araştırmalar dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki ilişkiyi “pozitif”, “negatif” ve “ilişki 
yok” yönlerinden hangilerini bulguladıklarını ortaya çıkarmaktır. Bu çalışma ülkemizde dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik 
eğilimlerden olan kaygı, düşük özsaygı, mutsuzluk, özerklik yoksunluğu, hastalık kuruntusu, takıntı ve suçluluk arasındaki ilişki 
ve yönünü araştıran çalışmaların betimsel alanyazın tarama yöntemi ile incelenmesinden ibarettir. Dindarlık ile nevrotiklik ve 
nevrotik eğilimlerin ilişkisi ile ilgili yapılan analizden sonra dindarlık ile nevrotik eğilimlerin ilişki yönü ve sıklığı, dindarlığın 
nevrotikliğe ve nevrotik eğilimlere neden olup olmadığı, dindarlığın bireyi nevrotik bozukluklarından koruyup korumadığı 
hakkında bilgi sahibi olmak amaçlanmıştır. Ülkemizde dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimlerin ilişkisine dair yapılan 
araştırmaların incelendiği bu çalışmanın, bu iki değişken arasındaki ilişki sonuçlarının bir bütün olarak görülmesi ve din 
psikolojisi literatürüne katkı sağlaması açısından önemli olduğu düşünülmektedir.  

1. Dindarlık 

Kişi, içinde doğup büyüdüğü toplumdan, ailesinden din hakkında bilgiler öğrenmektedir. Çevresinde ibadetlerini yapan bireyler 
görmekte, kendisi de zaman zaman ibadetlere katılabilmekte, sözlü ve yazılı ifadelerinde dini terimler kullanabilmektedir. Bu 



32  

https://dergipark.org.tr/rid 

süreçte bireysel anlamda “dindarlık” kendiliğinden belirmekte ve şekillenmektedir (Hökelekli, 2017, 43). Dindarlık, kişilere, 
toplumlara ve inanılan dinin buyruklarına göre değişik manalar ifade edebilir. Örneğin Hristiyan dinine bağlı bir dindarın din 
algısı ile Müslüman birinin din algısı birbirinden farklıdır. Hatta iki Müslümanın dindarlık anlayışları da birbirinden farklı 
olabilir. Yani aynı din mensubu oldukları halde bireylerin yaşam ve davranışlarında da birbirinden farklı uygulamalar görülebilir 
( Uysal, 2006, 74). 

Vergote’a (1999, 88) göre dindarlık, Tanrı’yı yaratıcı olarak görmek ve güzelliklerin, iyiliklerin kaynağının Tanrı’nın olduğuna 
inanmaktır. Turan (2017, 110) dindarlığı, benimsenen dini inancın kişiselleştirilerek bu dini ilkelere samimi bağlılık olarak 
tanımlar. Yapıcı’ya (2013, 23) göre dindarlık, dinin bireysel hayata aktarılmasıdır. Hökelekli’ye (2017, 43) göre ise dindarlık, 
yaşanan dindir. Dini ilke ve kuralların yaşama somut bir şekilde aktarılmasıdır. Günay (2006, 22-23), dindarlığı, birey ve 
toplumun dinini yaşaması olarak kabul eder. 

Dindarlığın, kişisel ve sosyal olmak üzere iki temel yönü vardır. Bu iki yön aynı zamanda taklidî ve tahkikî dindarlık ile de ilgilidir. 
Taklidî dindarlık, delillere dayanmadan, sorgulamadan, geleneksel paylaşım sonucunda ortaya çıkmaktadır. Sorgulayarak, 
araştırarak, düşünerek bilinçli bir şekilde inanılan aynı zamanda samimi olunan dindarlığa ise tahkikî dindarlık denilmektedir. 
Kurumsallaşmış dindarlık ile bireysel dindarlık da bu anlamda düşünülebilir. Kurumsallaşmış dindarlık dindarlığın uygulama ve 
organize boyutlarında kendisini ortaya koyarken bireysel dindarlık ise duygu ve tecrübeye önem verdiği için kişinin dinini kendi 
içinde yaşaması olarak görülmektedir. Bu tür dindarlık biçimleri sosyo-kültürel dindarlık ve bireysel dindarlık olarak da 
adlandırılmaktadır (Yapıcı, 2013, 25-27).  

Toplum tarafından bireyler, dindar, az dindar ve dindar değil diye sınıflandırabilmektedir (Köktaş, 1997, 62). İnsanların bu 
şekilde sınıflandırılmasının temelinde yatan görüş dinden ziyade bireylerin mizaç, karakter, ihtiyaç ve tutumlarıyla ilgili bir 
mesele olmasıdır. Çünkü birey, dinini anladığı kadarıyla kendi yaşantısına yansıtmaktadır. Bu yüzden dindarlık kişiye ve kültüre 
göre farklı şekilde görülebilir (Ok, 1996, 274-275). Yani kişilerin dindarlığının şekillenmesinde kişinin eğitim durumu, ekonomisi, 
medeni hali, yaptığı iş, dini bilgi düzeyi, yaşadığı olaylar gibi psikolojik ve çevresel nedenler etkili olabilir (Köse - Ayten, 2012, 
111-112). 

May (1940, 56), dindarlığı, sağlıklı ve sağlıksız (nevrotik) dindarlık olmak üzere ikiye ayırır. Sağlıklı dindarlık, Tanrı’ya samimi 
olarak inanmak ve dini ihlaslı bir şekilde yaşamaktır. Bu dindarlık tipinin, insanın gelişimi açısından olumlu fonksiyonlara sahip 
olduğunu belirtmektedir. Sağlıksız (nevrotik) dindarlık ise bireyin dini içselleştirmeden kabul etmesi ve çıkarları doğrultusunda 
yaşamasıdır.  May, olumuz dindarlığı kişinin gelişimini engelleyen dindarlık olarak görmektedir (Çetin, 74-82). 

Allport (2004, 13) dindarlığı iç güdümlü ve dış güdümlü olmak üzere iki boyuta ayırmaktadır. İç güdümlü dindarlarda birey dini 
içselleştirmiştir. İç güdümlü dindar yaşamını dine göre belirlemektedir. Bu tip dindarlar, dini her türlü ideolojinin ve 
düşüncenin üstünde görürler ve dine samimi olarak inanırlar. İç güdümlü dindarların hayatlarının her alanında dinin izlerini 
görmek mümkündür. Dış güdümlü dindarlar, dindarlığı bir statü kazanma aracı olarak görmektedirler. Bu açıdan bakıldığında 
dış güdümlü dindarların, dini içselleştiremedikleri anlaşılmaktadır. Öyle anlaşılıyor ki dış güdümlü dindarlar kendi çıkarlarını 
elde etmek için dini yardımcı bir güç olarak görmektedirler  (Mehmedoğlu, 2004, 41; Gürses, 2017: 30-32). 

Dindarlık, çok boyutlu olarak tanımlanmış ve açıklanmaya çalışılmıştır. Ama genel olarak dindarlığın inanç, ibadet, bilgi, tecrübe ve 
etki olarak beş boyutlu tanımlanması kabul görmektedir (Glock, 1998, 257). İnanç boyutu, dindarların inandığı dinin inanç esaslarını 
kabul etmesini ifade eder (Köse - Ayten, 2017, 113). İbadet, dinin emrettiği ve yasakladığı davranışların yerine getirilmesi boyutudur 
(Turan, 2017, 117). Dinlerin, inananlarından inanç, ibadet, ahlak gibi dinin temel ilkelerinin bilinmesini istemesi bilgi boyutuna karşılık 
gelmektedir (Hökelekli, 2017, 54). Tecrübe boyutu, kişinin kutsal olanla direkt iletişim kurması neticesinde yaşadığı duyguları ifade 
etmektedir. Tecrübe boyutu, huşu, huzur, mutluluk, sevgi gibi duyguları içermektedir (Köse - Ayten, 2017, 114). Bilgi, inanç, ibadet ve 
tecrübe boyutlarının tamamı dinin etki boyutunda özetlenebilir. İnsanların sahip olması gereken bilinci ve uygulaması gereken 
davranışları belirleyen dini ilkelerin tamamı burada ortaya çıkmaktadır (Turan, 2017, 119).  

2. Nevrotiklik ve Nevrotik Eğilimler 

Nevroz, “kaygı, gerginlik ve dikkati toplamada güçlük çekme, aşırı korku belirtileri, unutkanlık, obsesif düşünceler, kompulsif 
hareketler, ruhsal çöküntü, yorgunluk ve uzun süren gerginliğin psikolojik kalıntıları gibi özellikleri taşıyan davranış 
bozuklukları” (Güney, 1998, 200) olarak tanımlanırken nevrotik ise “uyumsuz, dengesiz, sinir bozukluğuna uğramış” (Güney, 
1998, 200) olarak tanımlanmaktadır. Nevrotiklik, kaygıların, endişelerin, sıkıntıların, korkuların ve çatışmaların sebep olduğu 
ruhsal bir bozukluktur (Horney, 2019,21). Bu bağlamda kişi etrafında gerçekleşen olayları daima hatalı yorumluyorsa, çoğu 
kimsenin normal karşıladığı durumlarda kaygı yaşıyorsa ve sorunlarını çözmekten kaçınıyorsa, bu kişinin davranışları nevrotik 
olarak nitelendirilebilir (Geçtan, 2017, 70).  



 33 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Karen Horney (1991, 10), nevrozların insan ilişkilerindeki olumsuzluklardan kaynaklandığını belirtmektedir. Ona göre 
nevrozların ortaya çıkmasında en önemli nedenler kaygılar ve onlara karşı kurulan savunmalardır (Horney, 2019, 18). Freud 
(1996, 16-18), nevrozu çoklu nedenlerle açıklar. Bu nedenlerin en önemlisi ise çocuğun cinsellikle ilgili yaşantılarıdır. Ona göre 
nevroz, cinsel istek ve dürtülerin bastırılmasından kaynaklanmaktadır. Genel olarak nevrotik belirtilerin temelinde korku, kaygı 
ve suçluluk duygularının bulunduğu gözlenmiştir. Bu duygular denetlenemeyecek kadar güçlenirse, insana yön veren 
düşünceler, olması gerektiği gibi ilerleyemez. Bundan dolayı duygusal tepkilerin kontrolü zorlaşınca nevrotik belirtiler meydana 
gelmektedir (Geçtan, 2017, 211). Bu nevrotik eğilimler ise kaygı, düşük özsaygı, mutsuzluk, özerklik yoksunluğu (bağımlılık), 
hastalık kuruntusu (hastalık hastalığı), takıntı ve suçluluk duygusudur (Eysenck - Wilson, 1998, 13). 

Düşük Özsaygı: Düşük benlik saygısı, bir tür özgüven eksikliğidir. Aynı zamanda kişi kendisinin diğer insanlardan daha değersiz, 
önemsiz ve yetersiz olduğuna inanmaktadır. Bu duygulara sahip olan kişi çok acı çekmektedir. Çünkü kişi kendisini sürekli diğer 
insanlarla kıyaslamaktadır. Devamında da kıskançlık, saldırganlık, öfke, ağlama, sevgisizlik gibi olumsuz duygular yaşayacak ve 
yaşatacaktır (Sönmez, 2015). Eğer kişi kendisini olumsuz hissederse bireyin benlik algısı da düşük olacaktır. Ancak kendini 
değerli ve olumlu görürse benlik algısı da buna bağlı olarak artacaktır ( Ekmekçi, 2016, 55).  

Mutsuzluk: İnsanın ruhsal olarak sağlıklı ve huzurlu olması için en önemli duygulardan biri de mutluluktur  (Borgna, 2013). 
Mutsuz insanlar, dünyayı sürekli olumsuz bir yer olarak görürler. Aynı zamanda onlar bütün olaylara kötümser yaklaşarak 
olayların olumsuz taraflarını öne çıkarırlar. Onlar kendilerinde bulunan imkanların farkına varmayarak hayatlarındaki olumlu 
şeyleri göremezler (Göka - Beyazyüz, 2011, 319).  

Kaygı:  Kaygı, genellikle düşsel açıdan kötü bir duruma olan bir tepki olarak açıklanmaktadır. Kaygıda ciddi şekilde titreme, kalp 
atışı, terleme, ürperme gibi fiziksel durumlar da gözlemlenebilir (Horney, 2019, 29-30). İnsanın kaygılanmasının nedenleri 
çoktur. Ancak kaygıyı oluşturan üç temel sebep önemlidir. Birincisi, insanın ölüm gerçeğini yaşayan bir canlı olmasıdır. İkincisi, 
insanın hayatını etkileyen kararlarının olumsuz sonuçlarına katlanmak zorunda olmasıdır. Üçüncüsü de kişinin belirsizliklerle 
ve anlamsızlıklarla baş başa kalmasıdır (Yapıcı, 2013, 108).  

Özerklik Yoksunluğu (Bağımlılık): Bağımlı ve boyun eğici davranışlar bağımlı kişiye özgü durumlardır. Bu kişiler, başkalarının 
görüşlerine başvurmadan karar alamazlar. Hatta önemli kararları onların yerine başkaları almaktadır. Yine bağımlı kişiler, kendi 
iradelerini ortaya koyarak tek başlarına herhangi bir girişimde bulunamazlar (Göka - Beyazyüz, 2011, 57). Onun sahip olduğu 
düşünce, inanç, davranışlar aslında çevresindekilerine aittir. Bağımlı kimliğe sahip bireylerde bağlanma duygusu yüksek 
düzeyde olduğundan araştırma ve sorgulama son derece zayıftır (Ayten, 2012, 106). 

Suçluluk: Suçluluk, yasanın yasakladığı veya ahlaki olarak ayıplanan bir şeyin yapılması ve bireylerin kendi ahlaki değerlerinin 
çiğnendiği fikrinin ortaya çıkması neticesinde bireyin iç dünyasında oluşan rahatsızlık, huzursuzluk ve pişmanlık durumu olarak 
görülmektedir. Suçluluk, kişinin kendisini ayıplayan, suçlayan, küçümseyen, değersizleştiren bir vicdani ses olarak belirtilebilir 
(Kartopu vd., 2016, 1765-1766; Kartopu - Başkonuş, 2019, 189).   

Takıntı: Kendiliğinden meydana gelen, kişiyi huzursuz ve rahatsız eden, tekrarlayan düşüncelerdir. Bu kişilik bozukluğuna titiz, 
aşırı kuralcı, temizliğe fazla önem veren ailede yetişme, çocukluk çağında katı ve cezalandırıcı şekilde verilen eğitim gibi çevresel 
faktörlerin etkili olduğunu söyleyebiliriz (Koç, 2002, 143). Mükemmeliyetçilik ve katı bir kişiliğe sahip olmak takıntılı kişinin 
genel özellikleridir. Takıntılı kişi, istediği gibi olmadığı gerekçesiyle işlerini bir türlü sonlandıramaz. Sürekli iç seslerini dinlerler 
ve asla kuralları esnetmezler (Göka - Beyazyüz, 2011, 58). 

Hastalık kuruntusu (Hastalık Hastalığı): Hastalık hastalığı, kişinin beden belirtilerini yanlış yorumlamasına bağlı olarak, ağır 
bir hastalığının olduğu düşüncesine sahip olması ya da hasta olacağı endişesi taşımasıdır. Gerekli sağlık kontrolleri neticesinde 
hasta olmadığına dair gerekli bilgi kanıt gösterilmesine rağmen bu gerçeği yansıtmayan düşüncelerin devam etmesi ile oluşan 
bir bozukluktur (Hocaoğlu, 2015, 36). Hastalık kaygısı bozukluğu olan kişi, sağlıkla ilgili kaygı yüzünden korku yaşar ve sağlıkla 
ilgili davranışlarında olağandan çok fazla tepkiler verebilmektedir (Yorulmaz - Dirik, 2018, 445). 

3. Yöntem   

3.1. Araştırmanın Modeli 

Bu araştırmanın sorularına cevap bulabilmek amacıyla alanyazın incelemesi yöntemlerinden betimsel literatür taraması 
yöntemine başvurulmuştur. Betimsel alanyazın taraması, bağımsız nitel ve nicel çalışmaların incelenmesi, düzenlenmesi ve bu 
alandaki genel eğilimlerin belirlenmesi amacıyla yapılan tanımlayıcı sistematik araştırmalardır (Çalık - Sözbilir, 2014, 34). 
Dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler ilişkisi üzerine yapılan birbirinden bağımsız ve dağınık çalışmaları incelemek, 
gruplandırmak, anlamak ve sistematik bir düzenleme yapmak için en uygun yöntem olduğu görünmektedir. Çalışmamızda 



34  

https://dergipark.org.tr/rid 

girişten sonra dindarlık, nevrotiklik ve nevrotik eğilimler hakkında tanımlamalar ve açıklamalar yapılmıştır. Bulgular 
bölümünde ise iki başlık halinde “dindarlık ile nevrotiklik” ve “dindarlık ile nevrotik eğilimler” arasındaki ilişki ile ilgili bulgular 
tespit edilerek yorumlanmıştır. Son olarak ulaşılan sonuçlar verilmiştir. 

3.2. Verilerin Toplanması  

Çalışmanın hedefleri doğrultusunda verilerin elde edebilmek için kütüphanelerden ve isam.org.tr, tez.yok.gov.tr, 
scholar.google.com ve ulakbim.gov.tr veri tabanlarından yararlanılmıştır. Din, dindarlık, nevrotiklik, nevrotik eğilimler, kaygı, 
düşük özsaygı, mutsuzluk, suçluluk, takıntı, hastalık kuruntusu, özerklik yoksunluğu, bağımlı kişilik kavramları yayınların metin 
başlıklarında, özetlerinde, anahtar kelimelerinde ve metin içeriğinde taranarak incelenmiştir. Ayrıca mutsuzluk, düşük özsaygı 
ve özerklik yoksunluğu kavramlarının zıt kelimeleri olan mutluluk, özsaygı ve özgüven kelimeleri de dahil edilmiştir. Ulaşılan 
yayınlardan sadece dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimlerin ilişkili olduğu ülkemizde yapılan araştırmalar incelenmiştir. 
Bu araştırmada dindarlık ile nevrotiklik ilişkisini araştıran müstakil herhangi bir çalışmaya rastlanmamıştır. Ancak bazı 
çalışmaların içerisinde bölüm ve başlık olarak yer aldığı tespit edilmiştir. Bu çalışmalar, çalışmamıza dâhil edilmiştir. Bu 
araştırmalar 4(%36,36) kitap, 3(%27,27) yüksek lisans tezi, 2(%18,18) makale, 1(%09,09) kitap bölümü, 1(%09,09) olmak üzere 
toplam 11 çalışmadan oluşmaktadır. Dindarlık ile nevrotik eğilimler ilişkisini inceleyen toplam 51 araştırmaya ulaşılmıştır. 
Bunlar 1(%01,96) bildiri, 23(%45,09) makale, 24(%47,05) yüksek lisans tez ve 3(%05,88) doktora tezinden ibarettir. 
Araştırmamızda herhangi bir tarih aralığı dikkate alınmamıştır. Yapılan bazı araştırmalardan yeni çalışmalar üretildiği 
gözlenmiştir. Aynı araştırma olduğundan tekrar olmaması için üretilen bazı yayınlar çalışmaya dâhil edilmemiştir.  

3.3. Verilerin Analizi 

Araştırmanın sorularını cevaplamak için kitap, kitap bölümü, makale, yüksek lisans ve doktora tezi ve bildiriler incelenirken 
betimsel ve içerik analiz yöntemlerinden yararlanılmıştır. Dindarlık ve dindarlığın farklı boyutları ile nevrotiklik ve nevrotik 
eğilimler ilişkisine dair ulaşılan bulgular “pozitif”, “negatif” ya da “ilişki yok” olma durumlarına göre sınıflandırılmıştır. Yapılan 
her çalışmayı tamamen “pozitif”, “negatif” ya da “ilişki yok” diye kati olarak belirtemiyoruz. Çünkü aynı araştırmada dindarlığın 
farklı boyutları ile nevrotik eğilimlerin ilişkisinin araştırıldığı çalışmalara rastlanmıştır. Bu yapılan aynı araştırmalarda 
dindarlığın farklı boyutu ile farklı ilişki yönlerinin elde edildiği tespit edilmiştir. Örneğin aynı çalışmada dinin inanç boyutu ile 
“pozitif”, ibadet boyutu ile “negatif” ilişki tespit edilmiştir. Yapılan analizler bulgu ve yorumlar bölümünde iki ana başlık halinde 
sunulmuştur. Birinci bölümde dindarlık ile nevrotiklik arasındaki ilişkiye dair yapılan çalışmalar değerlendirilmiştir. İkinci 
bölümde ise dindarlık ile nevrotik eğilimler ilişkisine dair yapılan çalışmalar analiz edilmiştir. Birinci bölümde dindarlık ile 
nevrotiklik ilişkisini inceleyen toplam 11(%100) araştırma incelenmiştir. Dindarlık ile nevrotik eğilimlerin ilişkisinin analiz 
edildiği ikinci bölümde ise 12(%23,52) dindarlık ve özsaygı-düşük özsaygı, 12(%23,52) dindarlık ve mutluluk-mutsuzluk, 
14(%27,45) dindarlık ve kaygı, 3(%05,88) dindarlık ve özerklik yoksunluğu (bağımlılık), 4(%7,84) dindarlık ve suçluluk, 6(%11,76) 
dindarlık ve takıntı ilişkisini inceleyen toplamda 51 araştırma incelenmiştir. En çok araştırma dindarlık ile kaygı (14=%27,45), en 
az araştırma ise dindarlık ile özerklik yoksunluğu (3=%05,88) ilişkiyle ilgili yapıldığı görülmektedir. Ancak dindarlık ile hastalık 
kuruntusu ilişkisini araştıran hiçbir çalışmayla karşılaşılmamıştır. Araştırmaların temel bulgularını özetleyen bu çalışma aynı 
zamanda araştırılmaya ihtiyaç duyulan kısımlar tespit edilerek belirtilmiştir. 

4. Bulgular ve Yorumlar 

4.1. Dindarlık ve Nevrotiklik İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar 

Bu bölümde dindarlık ile nevrotiklik ilişkisiyle ilgili bulgular verilmiş ve yorumlanmıştır. Bu araştırmada, dindarlık ile 
nevrotiklik ilişkisini araştıran müstakil bir çalışmaya rastlamamıştır. Ancak bazı çalışmaların içerisinde bölüm ve başlık olarak 
yer aldığı tespit edilmiştir. Tespit edilen bu araştırmalar, çalışmaya dâhil edilmiştir. 
Tablo 1: Dindarlık ve Nevrotiklik İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü   

 



 35 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 
Tablo 1’deki bulgularda görüldüğü gibi dindarlık ile nevrotiklik arasındaki ilişkiyi inceleyen 4(%36,36) kitap, 3(%27,27)  yüksek 
lisans tezi, 3(%18,18) makale, 1(%09,09) kitap bölümü, 1(%09,09) bildiri olmak üzere 11 çalışma tespit edilmiştir.  

Bu araştırmalarda, dış güdümlü dindarlık ve dine karşı olumsuz tavır ile nevrotik eğilimler (Gürses, 2017, 132-133), dindarlık ile 
nevrotiklik eğilimler (Kalgı – kayıklık, 2020, 557), dindarlık ve nörotizm (Akdoğan, 2022, 55) arasında ilişkinin olmadığı tespit 
edilmiştir. İçsel dindarlık ile nörotizm (Kötehne, 1999, 56), dindarlığın inanç boyutu ile nörotizm (Uysal, 2006, 104), iç güdümlü 
dindarlık düzeyi ile nevrotik eğilimler (Gürses, 2017, 131-132), dindarlığın sosyal etki göstergesi ile nörotizm (Turan, 2017, 174-
175), dindarlık ile inanç-etki, ibadet-bilgi boyutları ile nevrotizm (Yağız, 2021, 64) arasında pozitif; dindarlığın ibadet boyutu ile 
nörotizm (Uysal, 2006, 104), dindarlık ve dindarlığın inanç-etki, ibadet-bilgi boyutları ile nevrotiklik (Şentepe- Güven, 2015, 40), 
dindarlığın inanç boyutu ile nörotizm (Turan, 2017, 174-175), dindarlık ve dindarlığın inanç-etki, ibadet-bilgi boyutları ile 
nevrotiklik (Kızılgeçit-Vural, 2017, 280), içsel dini motivasyon ve dindarlık ile nörotiklik (Karslı, 2020, 57), dindarlık ile 
nevrotiklik eğilimler (Kalgı, 2021, 131) arasında negatif ilişkinin olduğu tespit edilmiştir. 

Dindarlık ile nevrotiklik arasındaki ilişkiye dair araştırmalar yurtdışında da yapılmıştır. Yapılan çalışmalarda, dindarlık ile 
nevrotiklik arasında ilişkinin olmadığını (Pfeifer- Waelty, 1999, 43-44; Francis- Jackson, 2003, 87 ) tespit eden araştırmalar olduğu 
gibi pozitif (Taylor-MacDonald, 1999, 1254) veya negatif (Abdel-Khalek, 2010, 67) ilişki olduğunu tespit eden araştırmalar da 
mevcuttur. Buradaki araştırmanın bulgularıyla ülkemizdeki araştırmaların bulgularının sonuçları paralellik göstermektedir. 

Ülkemizde ve yurtdışında yapılan araştırmalardan dindarlık ile nevrotiklik arasında tek yönlü bir ilişkinin olmadığı 
anlaşılmaktadır. Çünkü dindarlık ile nevrotiklik arasında hem ilişkisizlik hem pozitif hem de negatif ilişkinin olduğunu tespit 
eden araştırmaların bulunduğu görülmektedir. Dindarlık ile nevrotiklik arasında pozitif ilişkinin tespit edilmiş olmasının birçok 
nedeni olabilir. En başta dindarlığın ve nevrotikliğin boyutlarının ve çeşitlerinin çok olmasını söyleyebiliriz. Bu durum 
dindarların kendilerini günahkâr ve suçlu görmeleri veya çocukken katı ve baskıcı bir din eğitimi almış olmaları onların nevrotik 
olmasına neden olmuş olabilir. Bu bağlamda dindar insanların da nevrotik eğilimleri olabildiği söylenebilir. Sonuç olarak 
durumun nedeni yanlış din algısı, din dışı olay ve durumlarla açıklanabilir (Gürses, 2017, 173-176; Turan, 2017, 174-175). 



36  

https://dergipark.org.tr/rid 

4.2. Dindarlık ile Nevrotik Eğilimler İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar  

Bu bölümde dindarlık ile nevrotik eğilimlerden olan düşük özsaygı-özsaygı, mutsuzluk-mutluluk, kaygı, özerklik yoksunluğu 
(bağımlılık)-özgüven, suçluluk, takıntı (obsesif kompulsif bozukluk) ilişkisi ile ilgili bulgular verilmiş ve yorumlanmıştır. Bu 
araştırmada, 1(%01,96) bildiri, 23(%45,09) makale, 24(%47,05) yüksek lisans tez ve 3(%05,88) doktora tezi olmak üzere 51 
çalışmaya rastlanmıştır. Bu 51 araştırma, 12(%23,52) dindarlık ve özsaygı-düşük özsaygı, 12(%23,52)  dindarlık ve mutluluk-
mutsuzluk, 14(%27,45) dindarlık ve kaygı, 3(%5,88) dindarlık ve özerklik yoksunluğu (bağımlılık), 4(%07,84) dindarlık ve suçluluk, 
6(%11,76) dindarlık ve takıntı ilişkisini araştıran çalışmalardan oluşmaktadır. En çok araştırma dindarlık ile kaygı (14=%27,45), 
en az araştırma ise dindarlık ile özerklik yoksunluğu (3=%05,88) ilişkisiyle ilgili yapıldığı görülmektedir. 

4.2. 1. Dindarlık ile Özsaygı-Düşük Özsaygı İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar 

Tablo 2: Dindarlık ve Özsaygı-Düşük Özsaygı İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü 

 

 
Tablo 2’deki bulgulara göre dindarlık ile öz saygı-düşük öz saygı arasındaki ilişkiyi inceleyen 8(%66,66) makale, 2(%16,66) yüksek 
lisans tezi, 2(%16,66) doktora tezi olmak üzere toplam 12 çalışma tespit edilmiştir. Bu araştırmalarda, din ile benlik saygısı (Yıldız 
– Çapar, 2010, 125), benlik saygısı ile dine yönelme (Ekmekçi, 2016, 100), öğrencilerin ibadetlerini yapma ve yaşamlarında dinin 
etkisini duyumsama seviyeleri ile benlik saygıları (Kımter, 2008, 341), iç güdümlü ve dış güdümlü dindarlık ile özsaygı (Yapıcı - 
Kayıklık, 2005, 196) arasında ilişkinin olmadığı tespit edilmişken dindarlık ile özsaygı (Baynal, 2015, 223; Kansu, 2017, 90), 
ergenlerin dindarlık seviyesi ile düşük benlik (Gürsu, 2015, 71), dış güdümlü dindarlık ile benlik saygısı (Koç, 2009, 484) arasında 
negatif; dini inançlara bağlılık seviyesi ile benlik saygısı (Kımter, 2008, 341), dindarlık ile özsaygı (Karslı, 2017, 42), yetişkinlerin 
dindarlıkları ile benlik saygıları (Topuz, 2013, 14), ergenlerin dindarlıkları ile benlik saygıları (Şahin, 2005, 195), Kur’an öğrenen 
kadınların dindarlık seviyeleri ile benlik saygısı seviyeleri (Yılmaz, 2017, 169), iç güdümlü dindarlık ile benlik saygısı (Koç, 2009, 
484) arasında pozitif ilişkinin olduğu tespit edilmiştir. Dindarlık ile özsaygı arasındaki ilişkisiyle ilgili ülkemiz dışında da yapılan 
araştırmalar mevcuttur. Yapılan bu araştırmaların sonuçları, araştırmamızın bulgularıyla paralellik göstermektedir. Örneğin, 



 37 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Gartner (1996, 187-214), dindarlık ile özsaygı arasında yapılan 18 araştırmayı incelemiş ve bu araştırmalarda hem pozitif hem 
negatif ilişkinin olduğu hem de ilişkinin olmadığı çalışmaların bulunduğunu tespit etmiştir. Yine başka bir çalışmada dindarlık 
ile düşük özsaygı arasında ilişkinin olmadığı saptanmıştır (Francis- Jackson, 2003, 87 ). 

Ülkemizde ve yurtdışında, dindarlık ile özsaygı-düşük özsaygı arasındaki ilişkiyle ilgili araştırmaların yapıldığı gözlenmiştir. Bu 
araştırmalarda dindarlık ile özsaygı – düşük özsaygı arasındaki ilişki yönünün belirsizliğini koruduğu görülmektedir. Çünkü 
araştırmalara göre dindarlık ile özsaygı arasında tek yönlü bir ilişkinin olmadığı açıktır. Dindarlık ile özsaygı arasında hem 
negatif hem pozitif hem de ilişkisizliğin olduğu sonuçlara ulaşılmıştır. Buna göre, dindarlığın hem özsaygıyı artırabileceğini hem 
azaltabileceğini hem de etkisinin olmayabileceği söylenebilir.  

Din, belirttiği inanç esas ve ilkeler ile insanların öz benliklerini olumlu yönde gelişmesini sağlayan bir işlev üstlenmektedir 
(Kımter, 2008: 333). Dinin insanlara iyilik, güzellik, mutluluk ve sağlıklı olmayı tavsiye etmesi bireyin hayatında olumlu 
izlenimlerin olmasına katkı sunmaktadır. Bu pozitif izlenim ve uygulamalar da kişide öz benliğin oluşmasını olumlu yönde 
etkilemektedir (Topuz, 2013: 14). Bu yüzden dindarlığın özsaygıyı artırması beklenen bir durumdur. Ancak düşük özsaygı ile 
pozitif ilişkide olması beklenmezdi. Dindarlık ile özsaygı-düşük özsaygı arasındaki bu olumsuz durumu şöyle açıklayabiliriz. 
Düşük benlik saygısı olan birisi dine yönelebilir, dindar olabilir veya özsaygısı yüksek birisi dinden uzak bir yaşantıya sahip de 
olabilir. Din, bireylerin özsaygılarını artırabilir ama özsaygıyı arttıran din dışı birçok faktör de olabilir. Bu konunun açığa 
kavuşturulabilmesi için farklı yöntem ve tekniklerle daha çok araştırma yapılmaya muhtaç bir alan olduğunu söyleyebiliriz. 

4.2.2. Dindarlık ve Mutluluk-Mutsuzluk İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar 

Tablo 3: Dindarlık ve Mutluluk- Mutsuzluk İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü  

 
Tablo 3’teki bulgulara göre dindarlık ile mutluluk-mutsuzluk arasındaki ilişkiyi inceleyen 3(%25) makale, 9(%75) yüksek lisans 
tezi olmak üzere toplam 12 araştırma tespit edilmiştir. Bu araştırmaların 3’ünde dindarlık ile mutluluk (Meral vd., 2017, 23; 
Gezenler, 2019, 56), dinin ibadet boyutu ile mutluluk (Kocaçoban, 2019, 106) arasında ilişkinin olmadığı görülmektedir. Ancak 
kalan 9 araştırmada ise, din ile mutluluk (Acaboğa, 2007, 56-57), dindarlık ile mutluluk (Aydemir, 2008, 64; Sevindik 2015, 101; 



38  

https://dergipark.org.tr/rid 

Yorulmaz, 2016, 813), dindarlık algısı ile mutluluk (Kurnaz, 2015, 124), dindarlığın inanç boyutu ile mutluluk (Balcı, 2011, 164; 
Jasarevic, 2014, 79), dini inanç ve uygulama boyutları ile mutluluk (Baynal, 2020, 267), iç güdümlü ve dış güdümlü dindarlık ile 
mutluluk (Taş, 2019, 114) arasındaki ilişkinin pozitif olduğu tespit edilmiştir. Görüldüğü üzere araştırmaların büyük oranı 
dindarlık ile mutluluk arasında pozitif ilişkinin olduğunu göstermektedir. 

Yurtdışında dindarlık ile mutluluk arasındaki ilişkiye dair yapılmış araştırmalar, ülkemizdeki araştırmaların sonuçlarını destekler 
niteliktedir. Sahraian ve arkadaşlarının (2013, 450) araştırmasına göre dindarlar daha çok mutludur. Sander (2017, 261), dindar olmayan 
ya da dini ibadetlere az katılanların daha az mutlu olduğunu tespit etmiştir. Başka bir araştırmaya göre dindarlık ile mutsuzluk arasında 
negatif bir ilişkinin olduğu görülmektedir (Francis- Jackson, 2003, 87). Alan Lewis ve arkadaşları (1997, 119), dindarlık ile mutluluğun 
arasında ilişkinin olmadığını tespit etmişlerdir.  

Dindarlık ile mutluluk-mutsuzluk arasındaki ilişkiye dair yurtdışında ve ülkemizde yapılmış araştırmaların bulgularına bakıldığında 
çoğunlukla dindarlık, dindarlık algısı, dinin inanç ve ibadet boyutları ile mutluluk arasında pozitif ilişkinin olduğu görülmektedir. Buna 
göre bireylerin dindarlıkları arttığı zaman mutluluk seviyelerinde de artma olacağı söylenebilir. Bu beklenen bir durumdur. Çünkü 
dinler, mensuplarının mutlu olmasını sağlayacak kural ve ilkeler belirtmektedirler. Dolaysıyla dinin, bireyin mutlu olmasına katkı 
sunduğu anlaşılmaktadır. Bununla birlikte bireylerin mutlu ya da mutsuz olmasını etkileyen birçok faktör vardır. Dolaysıyla dinin, 
bireyin mutlu olmasını sağlayan önemli bir etken olduğu ancak tek faktör olmadığı da söyleyebilir. 

4.2.3. Dindarlık ile Kaygı İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar  

Tablo 4: Dindarlık ve Kaygı İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü   

 

 



 39 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Tablo 4’teki bulgulara göre dindarlık ile kaygı arasındaki ilişkiyi araştıran 6(%42,85) makale, 7(%50)  yüksek lisans tezi, 1(%7,15)  
doktora tezi olmak üzere 14 çalışma incelenmiştir. Araştırmaların 4’ünde dindarlık ile kaygı (Öztürk, 2007, 65), dini inanç ile 
kaygı (Aynacı, 2018, 57), iç güdümlü ve dış güdümlü dindarlık ile kaygı (Yapıcı – Kayıklık, 2005, 196), dindarlık ile devamlı kaygı 
(Tokat, 2012, 121) arasında ilişki tespit edilmemiştir. 4 araştırmada, dini bilinç ve dini pratik ile imtihan kaygısı (Karslı, 2019, 
215), dindarlık ile ölüm kaygısı (Bilici – Çakmak, 2022, 1; Yıldız, 1998, 123; Köftegül, 2017, 188) arasındaki ilişkinin pozitif olduğu 
görülmektedir. Kalan 6 araştırmada ise, dinden alınan psikolojik destek ve ahiret inancı ile ölüm kaygısı (Dağlı, 2010, 148), kaygı 
ile dindarlık (Aşkan, 2017, 87), inanç, namaz, ahiret inancı, dua, dini yönelimler ile kaygı (Konukçu, 2016, 61-63), iç güdümlü 
dindarlık ile işsizlik kaygısı (Karslı, 2021, 221), tanrı algısı ile kaygı (Uysal – Turan, 2019, 90), kadere inanç ile kaygı (Kula – Erden, 
2017, 40) arasındaki ilişkinin negatif olduğu tespit edilmiştir. 

Ülkemiz dışında yapılan çalışmalarda da dindarlık ile kaygı arasında farklı ilişkilerin bulunduğu görülmektedir. . Zohra- Irshad 
(2012, 62), dindarlık ile kaygı arasında negatif; Argyle-Beit Hallahmi (1975, 126) ise pozitif ilişki olduğunu tespit etmiştir. Bunlarla 
birlikte iki değişken arasında ilişkinin olmadığını bulgulayan çalışmalar da mevcuttur (Shiah vd., 2015, 42; Francis- Jackson, 2003, 87). 

Dindarlık ile kaygı arasındaki ilişkiyi araştıran hem ülkemizdeki hem de yurtdışındaki çalışmaların incelenmesi sonucunda bu 
iki olgu arasındaki ilişkinin tek yönlü olmadığı anlaşılmaktadır. Çünkü yapılan araştırmalarda dindarlık ile kaygı arasında 
ilişkisizlik, pozitif ve negatif gibi birbirinden farklı ilişki yönünün olduğu tespit edilmiştir. Yani dindarlık ile kaygı arasında 
birbirlerini etkileyebilecekleri karşılıklı bir ilişki mevcuttur. Buradan hareketle dindarlığın genel olarak kaygıyı arttırdığı ya da 
azalttığı sonucunu çıkartmak kolay değildir. Ayrıca sadece dindarlık ile kaygının pozitif ilişkili olduğu çalışmalara bakılarak 
dindarlık kesinlikle kaygıyı arttırır da denilemez. Çünkü bireyin kaygılanmasına neden olabilecek birçok dışsal neden vardır. 
Bununla birlikte bireyin dindarlık şekli, din algısı ve kişilik yapısı gibi nedenler de kişinin kaygısının artmasına sebep olabilir. 
Bütün bunlarla birlikte araştırmaların çoğunluğunda dindarlık ile kaygı arasındaki ilişki negatif olarak tespit edildiğinden 
dindarlığın, bireyin kaygısının azalmasına katkı yaptığı söylenebilir (Yapıcı, 2013: 116). 

4.2.4. Dindarlık ile Özerklik Yoksunluğu (Bağımlılık) İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar  

Tablo 5: Dindarlık ve Özerklik Yoksunluğu (Bağımlılık)  İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü  

 
Tablo 5’teki bulgulara göre dindarlık ile özerklik yoksunluğu (bağımlılık) arasındaki ilişkiyi ele alan 3(%100) makaleye 
rastlanmıştır. Bu araştırmalarda iki değişken arasında farklı ilişkilerin olduğu gözlenmiştir. Gürsu - Önce Özokudan’ın (2019, 
452) araştırmasında, dindarlık seviyeleri ile özgüven arasındaki ilişki negatif yönde tespit edilmiştir. Yüksel’in (2019, 21) 
araştırmasında, dindarlık ile bağımlı kişilik arasındaki ilişkinin pozitif olduğu görülmektedir. Dindarlık puanları arttığı zaman 
bağımlı kişilik puanları da artmaktadır. Aynı çalışmada dindarlık ile otonomik (özerk) kişilik arasındaki ilişkinin negatif olduğu 
görülmektedir. İki araştırma sonucuna göre dindarlık arttığında bağımlı kişilik seviyesinde artma olurken özerk kişilik 
seviyesinde ise azalma olmaktadır.  Acar’ın (2019, 76) yaptığı araştırmaya göre ise dindarlık ile özgüven arasındaki ilişki pozitif 
olarak tespit edilmiştir. Bulguya göre bireyin dindarlığı arttıkça kendisine olan güveni de artmaktadır. Kişinin dindarlığı ile 
beraber otonom kişiliği de olumlu olarak gelişmektedir. Bireyin kendisine güven duyması ile dindarlık arasında pozitif bir 
ilişkinin olduğu görülmektedir. Dindarlık ile bağımlı kişilik arasında ilişkinin olmadığına dair herhangi bir araştırmaya 
rastlanmamıştır. 

Yurtdışında, dindarlık ile bağımlı kişilik arasında yapılan çalışmalarda farklı ilişkilerin olduğu tespit edilmiştir. Hoffmann (2013, 
1), dini törenlere katılım ile özgüven arasında pozitif ilişkinin olduğunu tespit etmiştir. Başka araştırmalarda, dış güdümlü 
dindarlık ile bağımlı kişilik arsında pozitif ilişkinin olduğu görülmektedir (Peter Hills vd., 2004, 67; Homayouni, 2011, 851). 

Ülkemizde ve yurtdışında yapılan araştırma sonuçlarından dindarlık ile özerklik yoksunluğu arasında tek yönlü ve doğrusal bir 
ilişkinin olmadığı anlaşılmaktadır. Buna göre birbiri ile çelişen bulguların elde edilmesi ve bu konuda az çalışma yapılmış 
olmasından dolayı bu konuda genel bir yargıda bulunmak mümkün değildir. Ancak bireyin Allah’a inanması ve güvenmesi aynı 
zamanda kendisine de güvenmesini sağlayacaktır. Bu durum dindarlık ile özgüven arasında pozitif; bağımlı kişilik ile negatif 
ilişkinin olmasını sağlayabilir (Acar, 2019, 75). Dindarlık ile bağımlı kişilik arasında pozitif ve dindarlık ile özgüven arasında 



40  

https://dergipark.org.tr/rid 

negatif ilişkinin olmasında, dinin kendini övmeyi ve kibri hoş görmemesiyle birlikte dinde itaat, uyma ve tâbi olmanın var olması 
gibi hususlar etkili olmuş olabilir. Çünkü dinin bu gibi istek ve tavsiyeleri bireylerin kişiliklerini etkilemektedir (Gürsu - Önce 
Özokudan, 2019, 452; Yüksel, 2019, 23). 

4.2.5. Dindarlık ile Suçluluk İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve Yorumlar 

Tablo 6: Dindarlık ve Suçluluk İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü 

 
Tablo 6’daki bulgulara göre dindarlık ile suçluluk arasındaki ilişkiyi inceleyen 1(%25) makale, 2(%50)  yüksek lisans tezi, 1(%25)  
bildiri olmak üzere 4 çalışmaya rastlanmıştır. Bulunan araştırmaların tamamında dindarlık ile suçluluk arasındaki ilişkinin 
pozitif olduğu tespit edilmiştir. Dindarlık ile suçluluk arasında negatif ilişkinin olduğunu ya da ilişkinin olmadığını belirten 
çalışmalara rastlanmamıştır.  

Kartopu ve arkadaşlarının (2016, 1783) araştırmasında, kendisini dindar kabul edenlerin, ibadetlerini yapanların, çevresini ve 
ailesini dindar olarak görenlerin suçluluk seviyeleri yüksek çıkmaktadır. Bilekli’nin (2016, 85) araştırmasında, dindarlık düzeyi 
ile suçluluk arasında pozitif yönde bir ilişkinin olduğu saptanmıştır. Çetin’in (2018, 98) araştırmasında, suçluluk ve utanma, 
kişinin dine olan yatkınlığını, dinle ilgili davranışlarını pozitif yönde şekillendiren bir etken olarak görülmektedir. Kartopu - 
Başkonuş (2019, 213) tarafından yapılan araştırmada, kendisini dindar görenlerin suçluluk seviyesi, kendisini dindar olarak 
görmeyenlerin suçluluk seviyesinden daha yüksektir. Batıda yapılan araştırmalarda da dindarlık ile suçluluk arasında pozitif 
ilişki tespit edilmiştir (Demaria – Kassinove, 1988, 259; Francis- Jackson, 2003, 87). 

Dindarlık ile suçluluk ilişkini ele alan dört çalışmanın tamamında ve yurtdışında yapılan araştırmalarda pozitif ilişki tespit 
edilmiştir. Bu bulgulara göre, kendisini ve ailesini dindar olarak gören ve namazlarını kılan bireylerin suçluluk seviyeleri daha 
yüksek olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun nedeni de dinin emir ve kurallarını yerine getiremeyen bireyin kendini 
suçlamasından kaynaklanmış olabilir. Dolaysıyla, bireyin dindarlık seviyesi arttıkça suçluluk duyma şiddeti de artabilir (Bilekli, 
2016, 85).  

4.2.6. Dindarlık ile Takıntı (Obsesif Kompulsif Bozukluk) İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmalara Dair Bulgular ve 
Yorumlar 

Tablo 7: Dindarlık ve Takıntı (Obsesif Kompulsif Bozukluk) İlişkisi ile İlgili Yapılan Araştırmaların Künyesi, Yayın Türü ve İlişki Yönü  

 



 41 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 
Tablo 7’deki bulgulara göre dindarlık ile takıntı (obsesif kompulsif bozukluk) arasındaki ilişkiyi inceleyen 2(%33,33) makale, 
4(%66,66) yüksek lisans tezi olmak üzere 6 çalışmaya ulaşılmıştır. Bu araştırmalarda, dindarlık ile obsesif kompulsif bozukluk 
(Uyaver, 2010, 94; Yağcı, 2006, 79), dini yönelim biçimleri ile dini içerikli obsesyon (Yüksel, 2019, 234-235)  arasında ilişki olmadığı 
tespit edilmiştir. Dindarlık ve obsesiflik (Bilekli, 2016, 26-27), geleneksel dindarlık ile dini takıntı (Kavurkacı, 2021, 111), dışsal 
dini yönelim ile dini içerikli obsesyon (Yüksel, 2019, 234-235) arasında pozitif; Tanrı’ya içten iman ile dini içerikli obsesyon 
(Yüksel, 2019, 234-235), din ile obsesif-kompulsif bozukluk (Koç, 2002, 141-144), sorgulayıcı dindarlık ile dini takıntı (Kavurkacı, 
2021, 111) arasında negatif ilişki olduğu tespit edilmiştir.  

Dindarlık ile takıntı arasında ülkemiz dışında da araştırmalar yapılmıştır. Bu araştırmalarda dindarlık ile takıntı arasında pozitif 
(Peter Hills vd., 2004, 67) ve negatif (Salsman – Carlson, 2005, 205) ilişki olduğunu tespit eden çalışmaların bulunduğu gibi aynı 
zamanda ilişkinin olmadığını (Francis- Jackson, 2003, 87) bulan çalışmalar da mevcuttur. Yurtdışında yapılan araştırmaların 
sonuçları, ülkemizdeki araştırmaların sonuçlarıyla paralellik göstermektedir.  

Ülkemizde ve yurtdışında yapılan çalışmaların bulgularında, dindarlık ile takıntı arasındaki ilişkiye dair birbirinden farklı 
sonuçlar elde edilmiştir. Dindarlık ile takıntı arasında hem ilişkisizlik hem negatif hem de pozitif ilişkinin olduğu araştırmaların 
olduğu görülmektedir. Dindarlık ile takıntı arasında pozitif ilişkinin olmasında, dindarlığın yanlış algılanması, uyumsuz inanca 
sahip olma, günah fikrinden dolayı düşüncelerin bastırılması gibi nedenlerden kaynaklanmış olabilir (Söylev, 2022, 265). 
Araştırmalarda samimi inanç ve sorgulayıcı dindarlık ile takıntı arasında negatif, geleneksel dindarlık ile pozitif ilişkinin olduğu 
görülmektedir. Buna göre, bilinçli ve samimi inanmak ve bu yönde bir dini yaşantıya sahip olmak bireyi takıntıdan koruyabilir 
(Koç, 2002, 141-144; Kavurkacı, 2021, 111). 

Sonuç  

Bu çalışmada ülkemizde yapılmış araştırmalara dayanarak dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki ilişkilerin 
yönü ve sıklığının gösterilmesi amaçlanmıştır. Araştırmada dindarlık ile nevrotiklik ilişkisini araştıran müstakil herhangi bir 
çalışmaya rastlanmamıştır. Ancak bazı çalışmaların içerisinde bölüm ve başlık olarak yer aldığı tespit edilmiştir. Bu araştırmalar, 
çalışmamıza dâhil edilmiştir. Bu araştırmalar 4(%36,36) kitap, 3(%27,27)  yüksek lisans tezi, 2(%18,18) makale, 1(%09,09) kitap 
bölümü, 1(%09,09) bildiri olmak üzere toplam 11 çalışmadan oluşmaktadır. Dindarlık ile nevrotik eğilimler ilişkisini inceleyen 
1(%01,96) bildiri, 23(%45,09) makale, 24(%47,05) yüksek lisans tez ve 3(%05,88,) doktora tezi olmak üzere toplam 51 araştırmaya 
ulaşılmıştır. Bu 51 araştırma, 12(%23,52) dindarlık ve özsaygı-düşük özsaygı, 12(%23,52) dindarlık ve mutluluk-mutsuzluk, 
14(%27,45) dindarlık ve kaygı, 3(%5,88) dindarlık ve özerklik yoksunluğu (bağımlılık), 4(%7,84) dindarlık ve suçluluk, 6(%11,76) 
dindarlık ve takıntı ilişkisini incelediği görülmektedir. En çok araştırma dindarlık ile kaygı (14=%27,45), en az araştırma ise 
dindarlık ile özerklik yoksunluğu (3=%5,88)  ilişki ile ilgili yapıldığı görülmektedir. Ancak dindarlık ile hastalık kuruntusu ilişkini 
araştıran çalışmayla karşılaşılmamıştır. 

Yapılan araştırmada, dindarlık ile nevrotiklik arasında hem pozitif hem negatif ilişki olduğunu hem de ilişkinin olmadığını 
bulgulayan araştırmalar mevcuttur. Bu haliyle aralarında tek yönlü bir ilişki değil aksine karşılıklı bir ilişki söz konusudur. Bu 
sonuca göre, dindarlık, nevrotikliğe neden olur ya da nevrotiklikten kesinlikle uzaklaştırır gibi genel bir yargıya varmak 
mümkün görünmemektedir. Aralarında birbiriyle zıt ilişkilerin olmasının nedenleri, dindarlığın ve nevrotikliğin çok boyutlu ve 
çeşitli olmasından kaynaklanmış olabilir. Öte yandan bu bulgular, dindar bireylerin de nevrotik olabileceği gerçeğini 
göstermektedir. Yanlış dinarlık algısı, çocukken aldığı katı ve baskıcı din eğitimi, ölüm ve ahiret korkusundan kaygılanması gibi 
nedenlerden dolayı da dindar bir kişi nevrotik olabilir. Çünkü bireyin hayatını etkileyen din dışı birçok faktör vardır.  

Dindarlık ile düşük özsaygı, kaygı, özerklik yoksunluğu, takıntı gibi nevrotik eğilimler arasında tek taraflı bir ilişkinin olmadığı 
anlaşılmaktadır. Çünkü yapılan araştırmalarda hem ilişkisizliğin hem pozitif hem de negatif sonuçların bulunduğu tespit 
edilmiştir. Ancak dindarlık ile mutluluk ve suçluluk arasında pozitif ilişkinin olduğu görülmektedir. Bireyin dindarlığı arttıkça 
mutluluğu ve suçluluk duyguları da artmaktadır. Din, bireyin mutlu olmasına katkı sunmaktadır. Diğer yandan, birey 
günahlarından dolayı kendisini suçlu hissederek nevrotik eğilim gösterebilir. Bulgulardan hareketle, dindarlığın, bireyin mutlu 



42  

https://dergipark.org.tr/rid 

olmasında, özsaygı ve özgüveninin gelişmesinde, kaygılarının azalmasında katkısının olduğu söyleyebilir. Yani dini samimi ve 
bilinçli yaşamak bireyi nevrotik olmaktan koruyabilir. Bununla birlikte kişilik özelliklerinin, alınan din eğitimine, Allah ve din 
algısına göre şekillendiği ve etkilendiği de söylenebilir.  

Özetle, dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki elde edilen farklı ve birbirinden zıt sonuçların tespit edilmesi 
her iki olgu arasındaki ilişkinin tek taraflı olmadığını göstermektedir. Bu sonuçlara göre, bireyin dindarlığı arttığı zaman 
nevrotik eğilimleri azalır veya dindarlarda nevrotik belirtiler görünmez gibi kesin değerlendirmeler yapmak mümkün 
görünmemektedir. Ayrıca dindarlık ile nevrotiklik ve nevrotik eğilimler arasındaki ilişkiyi ortaya koyan araştırmaların hem az 
olması hem de farklı sonuçların elde edilmesi bu alanla ile ilgili daha ayrıntılı çalışma yapılmasına ihtiyaç olduğunu 
göstermektedir. Yapılacak bu çalışmalar farklı yöntem ve teknikler aracığıyla yapılırsa daha etkin sonuçlar elde edilebilir. Buna 
göre dindarlık ve nevrotiklik ile ilgili nitel bir çalışmanın yapılması, konunun daha derinlemesine irdelenmesinde ve 
anlaşılmasında etkili olabilir. 

  



 43 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Abdel-Khalek, Ahmed M. “Religiosity, subjective well-being, and neuroticism”. Mental Health, Religion & Culture 13/1 (August 2010), 67-
79. https://doi.org/10.1080/13674670903154167 

Acaboğa, Asiye. Din-Mutluluk İlişkisi. Kahramanmaraş: Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yükseklisans Tezi, 2007. 
Acar, Muhammed Cevat. “Öz Güven ile Dindarlık Arasındaki İlişki: Üniversite Öğrencileri Üzerine Bir Araştırma”. Bingöl Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/14 (Aralık 2019), 64-78. https://doi.org/10.34085/buifd.611302 
Akdoğan, Tuba. Kiş̇il̇ik̇ ve Diṅdarlik Arasi İliş̇kiḋe Hayat Memnuniẏetiṅiṅ Araci Rolünün İncelenmesi.̇ Ordu: Ordu Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022. 
Alan Lewis, Christopher vd. “Religiosity and Happiness: No Evidence for an Association Among Undergraduates”. Personality and 

Individual Differences 22/1 (Ocak 1997), 119-121. https://doi.org/10.1016/S0191-8869(97)88910-6 
Allport, W. G. Birey ve dini. Çev. Bilal Sambur. İstanbul: İnsan Yayınları, 2004. 
Argyle, Michael - Beit-Hallahmi, Benjamin. The Social Psychology of Religion. London and New York: Routledge and Kegan Paul, 1975. 
Aşkan, Beste Nevin. Psikotik Bozukluğu Olan Çocuğa Sahip Ebeveynde Gözlemlenen Depresyon, Kaygı ve Dindarlık Düzeyleri Arasındaki İlişki. 

Samsun: Ondokuzmayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 
Aydemir, Rüveyda Efdal. Dindarlık ve Mutluluk İlişkisi (İlk Yetişkinlik Dönemi). Samsun: Ondokuzmayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 
Aynacı, Büşra. Aile Danışmanlığı Merkezine Başvuran Kişilerin kaygı Düzeyleri ile Dindarlık Durumlarının İlişkisi. İstanbul Ticaret Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 
Ayten, Ali. “Kimlik ve Din: İngiltere’deki Türk Gençleri Üzerine Bir Araştırma”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/20 

(Haziran 2012), 101-119. 
Balcı, Fatma. Psikolojik ve Öznel İyi Olma Hali ile Dini İnançlar Arasındaki Üzerine Bir İnceleme. Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 
Baynal, Fatma. “Mutluluk Kavramının Felsefi, Psikolojik ve Dini Açıdan İncelenmesi”. Darulfunun İlahiyat 31/ 2 (Aralık 2020), 247–274. 

https://doi.org/10.26650/di.2020.31.2.0012 
Baynal, Fatma. “Yetişkinlerde Dindarlık ve Ruh Sağlığı İlişkisinin Çeşitli Değişkenlere Göre İncelenmesi”. İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırma Dergisi 4 /1, (Şubat 2015), 206-231. https://doi.org/10.15869/itobiad.96269 
Bilekli, İlgün. Zihinsel Bulaşma, Dindarlık, Kendini Affetme, Suçluluk ve Düşünce Eylem Kaynaşmasının Obsesif Kompulsif Bozukluk Semptomlarıyla 

İlişkisinin İncelenmesi: Üniversite Öğrencilerinde Deneysel Bir Çalışma. Ankara: Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2016. 

Bilici, Mustafa - Çakmak, Aişe Hümeyra. “Yetişkinlerdeki Dindarlık, Ahlaki Olgunluk ile Ölüm Kaygısı Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”. 
Çekmece İZÜ Sosyal Bilimler Dergisi 9/19 (Ocak 2022), 1-12.  

Borgna, Eugenio. Ruhun Yalnızlığı. Çev. Meryem Mine Çilingiroğlu. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 5. Basım, 2013. 
Çalık, Muammer - Mustafa Sözbilir. “Parameters of Content Analysis”.  Education and Science 39/174 (Haziran 2014), 33-38. 

http://dx.doi.org/10.15390/EB.2014.3412 
Çetin, hakan. Üniversite Mezunu Yetişkin Bireylerin Dini Tutum Düzeyleri ile Suçluluk-Utanç Duygularının Karşılaştırılması. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 
Çetin, Özer. Rollo May psikolojisinde Din ve Kişilik. İstanbul: İz Yayıncılık, 2019. 
Dağlı, Emel Nuriye. Yaşlılarda Ölüm Kaygısı ve Dindarlık. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yükseklisans Tezi, 2010. 
Demaria, Thomas - Kassinove, Howard. “Predicting Guilt from Irrational Beliefs, Religious Affiliation and Religiosity”. Journal of Rational-

Emotive & Cognitive-Behavior Therapy 6/4 (1988), 259-272. https://doi.org/10.1007/BF01061292 
Ekmekçi, Serkan. Benlik saygısı ve Dindarlık İlişkisi: Denizli Örneği. Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2016. 
Emre, Yılmaz. “Kuran Kursları, Dindarlık ve Benlik Saygısı”. Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi 5/9 (Eylül 2018), 147-166.  
Eysenck, Hans Jürgen Wilson Glenn. Kişiliğinizi Tanıyın. Çev. Erol Erduran. İstanbul: Remzi Kitapevi, 3. Basım, 1998. 
Francis, Leslie J. - Jackson, Chris J. “Eysenck’s Dimensional Model of Personality and Religion: Are Religious People More Neurotic?” 

Mental Health, Religion & Culture 6/1 (Mart 2003), 87-100. https://doi.org/10.1080/1367467031000086279 
Freud, Sigmund. Nevroz, Psikoz ve Sapkınlık. Çev. Aylin Beşiryan. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1996.         
Freud, Sigmund. Totem ve tabu. Çev. Niyazi Berkes. İstanbul: Remzi kitapevi, 1971. 
Gartner, John. “Religious Commitment, Mental Health, and Prosocial Behavior: A Review of the Empirical Literature”. Religion and the 

https://doi.org/10.1080/13674670903154167
https://doi.org/10.34085/buifd.611302
https://doi.org/10.1016/S0191-8869(97)88910-6
https://doi.org/10.26650/di.2020.31.2.0012
https://doi.org/10.15869/itobiad.96269
http://dx.doi.org/10.15390/EB.2014.3412
https://doi.org/10.1007/BF01061292
https://doi.org/10.1080/1367467031000086279


44  

https://dergipark.org.tr/rid 

Clinical Practice of Psychology. ed. Edward P. Shafranske. Washington: American Psychological Association, 1996. 
Gencer, Nevzat. “Ruh Sağlığı ve Din: Genel Değerlendirme”. Ruh Sağlığı ve Din. ed. Nevzat Gencer vd. Kars: Ertem Kafkas Yayınları, 2022. 
Gencer, Nevzat – Cengil, Muammer. “Hastalıkla Baş Etmede İbadet ve Duanın Rolü”. Birey, Toplum ve Din. ed. Gencer Nevzat - Muammer 

Cengil. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2021. 
Geçtan, Engin. Psikanaliz ve Sonrası. İstanbul: Metis Yayınları, 16. Basım, 2017. 
 Gezenler, Ayşegül. Orta Yetişkinlik Dönemi Dindarlık ve Mutluluk İlişkisi. Samsun: Ondokuzmayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019. 
Glock, Charles Y. “Dindarlığın Boyutları Üzerine”. Çev. M. Emin Köktaş. Din Sosyoloji. Derleyen Yasin Aktay - M. Emin Köktaş. 252-274. 

Ankara: Vadi Yayınları, 2. Basım 1998. 
Göka, Erol - Beyazyüz, Murat. Geçimsizler: Kişilikleri Tanıma ve Geçinmeyi Kolaylaştırma Kitabı. İstanbul: Timaş Yayınları, 2011. 
Günay, Ünver vd. (ed.). Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi. Adana: Karahan Kitabevi, 2006. 
Güney, Salih. Davranış Bilimleri ve Yönetim Psikolojisi Terimler Sözlüğü. Ankara: Ocak Yayınları, 1998. 
Gürses, İbrahim. Dindarlık ve Kişilik. Bursa: Emin Yayınları, 2. Basım, 2017. 
Gürsu, Orhan - Önce Özokudan, Fatmana Semiha. “Ergenlerde Dindarlık, Narsizm ve Özgüven”. Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 4/4 

(Aralık 2019), 439-454. https://doi.org/10.30622/tarr.648729 
Gürsu, Orhan. “Ergenlik Dönemi Dindarlığı ile Ruh Sağlığı Arasındaki ilişkinin incelenmesi”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

34/34  (Aralık 2015), 49-75. 
Hills, Peter vd. “Primary Personality Trait Correlates of Religious Practice and Orientation”. Personality and Individual Differences 36/1 

(Ocak 2004), 61-73. https://doi.org/10.1016/S0191-8869(03)00051-5 
Hocaoğlu, Çiçek. “Farklı Bir Hipokondriyazis: Bir Vaka Sunumu”. Journal of Mood Disorders 5/1 (Nisan 2015), 36-39. 

10.5455/jmood.20141119012438 
Hoffmann, John P. “Declining Religious Authority? Confidence in the Leaders of Religious Organizations, 1973–2010”. Review of Religious 

Research 55/1 (Mart 2013), 1-25. https://doi.org/10.1007/s13644-012-0090-1 
Horney, Karen. Çağımızın Nevrotik Kişiliği. Çev. Başak Kıcır, İstanbul: Sel Yayıncılık, 6. Basım, 2019. 
Horney, Karen. Ruhsal çatışmalarımız. Çev. Şelçuk Budak, Ankara: Feryal Matbaası, 1991.   
Hökelekli, Hayati. Din psikolojisine Giriş. İstanbul: DEM Yayınları, 6. Basım, 2017. 
Jasarevic, Armin. Bosnalı Gençlerde Din ve Mutluluk İlişkisi Üzerine Bir Araştırma. Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans tezi, 2014. 
Jung, Carl Gustav. Modern man in Search of a Soul. London: Mariner Books, 1933. 
Kalgı, Mehmet Emin - Kayiklik, Hasan. “Diṅdarlik ile Kiş̇il̇ik̇ İliş̇kiṡi ̇Üzeriṅe Biṙ Saha Araştirmasi (Siv̇erek Örneği)̇”. Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 20/2 (25 Aralık 2020), 552-569. https://doi.org/10.30627/cuilah.721696 
Kalgı, Mehmet Emin. Dindarlık ve Kişilik (Ergenler Üzerine Bir Araştırma). Ankara: İksad Yayınevi, 2021. 
Kansu, Merve. Benlik Saygısı ile Benlik Tutumu Etkileyen Faktörlerin İncelenmesi. İstanbul: Beykent Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2017. 
Karslı, Necmi. “Beş Faktörlü Kişilik Yapısı ve Dindarlık”. Dindarlık Kişilik ve Ruh Sağlığı. ed. Nevzat Gencer - Muammer Cengil. İstanbul: 

Çamlıca Yayınları, 2020. 
Karslı, Necmi. “Gençlerde Özsaygı - Dindarlık ilişkisi”. Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi 4/6 (Haziran 2017), 16-46. 
Karslı, Necmi. “Gençlerde Sınav Kaygısı, Dindarlık ve Dua ilişkisi”.  Abant İzzet Baysal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/13 (Bahar 

2019), 190-219. https://doi.org/10.33931/abuifd.526366 
Karslı, Necmi. “İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinde İşsizlik Kaygısı ve Dindarlık”. Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/20 

(Temmuz 2021), 220-249. 
Kartopu, Saffet - Başkonuş,  Leyla. “Ergen Suçluluğu ve Dindarlık Lise Örneklemi Üzerinde Bir Araştırma” Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 8/16 (Temmuz 2019), 185-217.  
Kartopu, Saffet vd. “Üniversite Öğrencilerinin Dindarlık Eğilimlerine Göre Suçluluk Düzeylerinin İncelenmesi: Gümüşhane Üniversitesi 

Örneği”. 1. Uluslar Arası Sosyal Bilimler Sempozyumu 13-14-15 Ekim 2016. Derleyen Erol Asiltürk. 1/1765-1786. Elazığ: Asos Yayınları, 2016. 
Kavurkacı, Esma Zennure. Dini Takıntı ve Dindarlık İlişkisinde Düşünce Eylem Kaynaşması, Suçluluk Duygusu ve Kaygının Rolü. İstanbul: İbn 

Haldun Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 
Kımter, Nurten. Benlik Saygısı ve Dindarlık İlişkisi. Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2008. 
Kızılgeçit, Muhammed - Vural, M. Enes. “Kişilik Özellikleri ve Dindarlık İlişkisi Üzerine Ampirik Bir Araştırma (güneysu Örneği)”. I. 

Güneysu Sempozyumu Güneysu’da Dini-Sosyal-Kültürel ve Sanatsal Hayat. ed. Salih Sabri Yavuz - Ümit Erkan. 259-27. Rize: Recep 
Tayyip Erdoğan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

https://doi.org/10.30622/tarr.648729
https://doi.org/10.1016/S0191-8869(03)00051-5
http://dx.doi.org/10.5455/jmood.20141119012438
https://doi.org/10.1007/s13644-012-0090-1
https://doi.org/10.30627/cuilah.721696


 45 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kocaçoban, Şerife. İbadetler, Dini Ritüeller ve Öznel Mutluluk Arasındaki İlişki. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Koç, Bozkurt. “Dinsel Bir Yaklaşımla Obsesif Kompulsif Kişilik Bozukluğu”. EKEV Akademi Dergisi 6/10 (Kış 2002), 129-144. 
Koç, Mustafa. “Dindarlık ile Benlik Saygısı Arasındaki İlişki: Yetişkinler Üzerine Ampirik Bir Araştırma”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 18/1 (Ocak 2009), 473-493. 
Koenig, H. G.- Larson, D. B., “Religion and mental health: evidence for an association”. International Review of Psychiatry 13/2 (2001), 67–

78. https://doi.org/10.1080/09540260124661 
Konukçu, Hüseyin. Dindarlık ve kaygı İlişkisi (Sinop E Tipi Kapalı Cezaevi Örneği). Samsun: Ondokuzmayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans tezi, 2016. 
Köftegül, Özlem. Yetişkin Bireylerde Ölüm Kaygısı ve Dindarlık. Çanakkale: Çanakkale On Sekiz Mart Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2017. 
Köktaş, Mehmet Emin. “Türkiye’de Sosyal Bilimler ve Din Olgusu”. İslam ve Modernleşme: 2. Kutlu Doğum İlmi Toplantısı. 2/253-258. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1997. 
Köse, Ali - Ayten, Ali. Din Psikolojisi. İstanbul: Timaş Yayınları, 7. Basım, 2017. 
Kötehne, Gülsu. Religious Orientation and Personality. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans tezi, 1999. 
Kula, Tahsin - Erden, Müslime. “Varoluşsal Kaygı ve Din”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 17/2 (2017), 21-41. 
Kurnaz, Mahmut. İlk Yetişkinlerde Dini Yönelim-Mutluluk İlişkisi. Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yükseklisans Tezi, 2015. 
May, Rollo. The Springs of Creative Living: A study of Human Nature and God. New York: Abington Cokesbury Press, 1940. 
Mehmedoğlu, Ali Ulvi. Kişilik ve Din. İstanbul: DEM Yayınları, 2004. 
Nosheen Iffat, Zohra - Erum, Irshad. “Religiosity and Anxiety Disorder in Peshawar”. FWU Journal of Social Sciences 6/1 (2012), 57-64. 
Ok, Üzeyir. “James Bissett Pratt’ın Din psikolojisi Adlı Makalesinin Çevirisi ve Bir Değerlendirme”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 1 (Eylül 1996). 267-278. 
Öztürk, Ahmet Zeynel. İlköğretim öğrencilerinde (4., 5., 6., 7. Ve 8. Sınıflar) Dindarlık ile Kaygı Arasındaki İlişki. Adana: Çukurova Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 
Öztürk, Latif vd. “Lisans Öğrencilerinin Mutluluk ve Dindarlık İlişkisi: Kırıkkale Üniversitesi Örneği”. Akademik Yaklaşımlar Dergisi 8/1 

(İlkbahar 2017), 23-39. http://hdl.handle.net/11616/8096 
Pfeifer, Samuel - Waelty, Ursula. “Anxiety, Depression, and Religiosity—a Controlled Clinical Study”. Mental Health, Religion & Culture 2/1 

(Mayıs 1999), 35-45. https://doi.org/10.1080/13674679908406330 
Sahraian, Ali vd. “Association Between Religiosity and Happiness Among a Group of Muslim Undergraduate Students”. Journal of Religion 

and Health 52/2 (Haziran 2013), 450-453. https://doi.org/10.1007/s10943-011-9484-6 
Salsman, John M. - Carlson, Charles R. “Religious Orientation, Mature Faith, and Psychological Distress: Elements of Positive and 

Negative Associations”. Journal for the Scientific Study of Religion 44/2 (Haziran 2005), 201-209. https://doi.org/10.1111/j.1468-
5906.2005.00276.x 

Sander, William. “Religion, Religiosity and Happiness”. Review of Religious Research 59/2 (Haziran 2017), 251-262. 
https://doi.org/10.1007/s13644-017-0285-6 

Sevindik, Durmuş. Orta Yaş Dönemi Bireylerde Dindarlık-Mutluluk İlişkisi: Denizli Örneği. Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

Shiah, Yung-Jong vd. “Religion and Health: Anxiety, Religiosity, Meaning of Life and Mental Health”. Journal of Religion and Health 54/1 
(01 Şubat 2015), 35-45. https://doi.org/10.1007/s10943-013-9781-3 

Sönmez, Fatih. “Düşük Benlik Saygısı Sağlıklı İlişkiyi Öldürür”. (Temmuz 2015). https://www.tavsiyeediyorum.com. (25.05.2020).    
Söylev, Ömer Faruk. “Obsesif Kompulsif Bozukluk ve Din”. Dindarlık Kişilik ve Ruh Sağlığı. ed. Nevzat Gencer - Muammer Cengil. İstanbul: 

Çamlıca Yayınları, 2020. 
Şahin, Adem. “Ergenlerde Dindarlık-Benlik Saygısı İlişkisi”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/19 (Ağustos 2005), 187-197. 
Şentepe, Ayşe - Güven, Metin. “Kişilik Özellikleri ve Dindarlık İlişkisi Üzerine Ampirik Bir Araştırma”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi (SAUIFD) 17/31 (Ağustos 2015), 27-44. https://doi.org/10.17335/sakaifd.219893 
Taş, Nurten. Tıp ve İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinde Batıl İnanç, Dindarlık ve Mutluluk İlişkisi. Çanakkale: Çanakkale On Sekiz Mart 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans tezi, 2019. 
Taylor, Andrew - MacDonald, Douglas A. “Religion and the Five Factor Model of Personality: An Exploratory Investigation Using a 

Canadian University Sample”. Personality and Individual Differences 27/6 (Aralık 1999), 1243-1259. https://doi.org/10.1016/S0191-
8869(99)00068-9 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1080/09540260124661
http://hdl.handle.net/11616/8096
https://doi.org/10.1080/13674679908406330
https://doi.org/10.1007/s10943-011-9484-6
https://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2005.00276.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2005.00276.x
https://doi.org/10.1007/s13644-017-0285-6
https://doi.org/10.1007/s10943-013-9781-3
https://www.tavsiyeediyorum.com/
https://dergipark.org.tr/en/pub/neuifd
https://doi.org/10.17335/sakaifd.219893
https://doi.org/10.1016/S0191-8869(99)00068-9
https://doi.org/10.1016/S0191-8869(99)00068-9


46  

https://dergipark.org.tr/rid 

Tokat, Okan. Orta Öğretim Öğrencilerinde Kaygı ve Dindarlık İlişkisinin İncelenmesi (Denizli Örneği). Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

Topuz, İlhan. “Dindarlık Tipolojileri ile Benlik Saygısı Arasındaki İlişki: Yetişkinler Üzerine Bir Araştırma”. SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi 
Sosyal Bilimler Dergisi 30 (Aralık 2013), 139-154. 

Turan, Yahya. Kişilik ve Din. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017. 
Uyaver, Ayşe. Obsesif Kompülsif Bozukluk Tanısı Konmuş Hastalarda Dini Tutum ve Davranışlar ile Hastalık Semptomları Arasındaki İlişki. 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 
Uysal, Veysel - Turan, Yahya. “Üniversite Öğrencilerinde Sürekli Kaygı, Dindarlık ve Saldırganlık Eğilimleri Arasındaki İlişkiler”. 

Bilimname 2019/40 (Aralık 2019), 67-104. https://doi.org/10.28949/bilimname.577468 
Uysal, Veysel. Geleneksellik-Çağdaşlık Bağlamında Türkiye’de Dindarlık ve Kadın. İstanbul: Dem Yayınları, 2006. 
Uysal, Veysel. Türkiye’de Dindarlık ve Kadın. İstanbul: DEM Yayınları, 2006.    
Vergote, Antoine. Din,İnanç ve İnançsızlık. Çev. Veysel Uysal. İstanbul: İ.F.A.V. Yayınları, 1999. 
Yağcı, Hanife Yıldız. Saplantılı Dini Davranışlar. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Yüksek Lisans Tezi, 2006. 
Yağız, Nida. Kişilik Özellikleri ve Dindarlık İlişkisi Üzerine Bir Araştırma (Erzurum İli Örneği). Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2021. 
Yapıcı, Asım - Kayıklık, Hasan. “Ruh Sağlığı Bağlamında Dindarlığın Öz Saygı ve Kaygı ile İlişkisi: Çukurova Üniversitesi Örneği”. Değerler 

Eğitimi Dergisi 3/9 (2005), 177-206. 
Yapıcı, Asım. Ruh Sağlığı ve Din. Adana: Karahan Kitapevi, 2. Basım, 2013. 
Yıldız, Murat - Çapar, Betül. “Ortaöğretim Öğrencilerinde Benlik Saygısı ile Dindarlık Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 10/1 (2010), 103-131. 
Yıldız, Murat. Dini Hayat ile Ölüm Kaygısı Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 1998. 
Yılmaz, Emre. Kur’an Kursları’nda Öğrenim Gören Yetişkin Bayanlarda Benlik Saygısı ve Dindarlık İlişkisi Üzerine Bir Araştırma (Bilecik Örneği). 

Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017.   
Yorulmaz, Elçin - Dirik, Gülay. “Sağlık Kaygısı ile İlişkili Faktörler: Sağlık Kaygısında Bağlanmanın Rolü Var Mıdır?”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 20/3 (Kasım 2018), 443-459. https://doi.org/10.16953/deusosbil.347861 
Yorulmaz, Özlem. “Relationship Between Religiosity and Happiness in Turkey: Are Religious People Happier?” Çankırı Karatekin 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi 6/1 (2016), 801-818. 10.18074/cnuiibf.430 
Yüksel, Büşra Nur. “Bağımlı Kişilik Yapısı ile Dindarlık Eğilimleri Arasındaki İlişki Üzerine Nicel Bir Araştırma: Düzce Üniversitesi 

Örneği”, Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 2/3 (2019), 9-26. 
Yüksel, Büşra Nur. “Dini Yönelim Biçimleri ile Dini İçerikli Obsesyon Düzeyleri Arasındaki İlişkinin İncelenmesi: İlahiyat Fakültesi 

Örneği”. İlahiyat Tetkikleri Dergisi 52 (Aralık 2019), 217-239. https://doi.org/10.29288/ilted.559043. 

https://doi.org/10.28949/bilimname.577468
https://doi.org/10.16953/deusosbil.347861
https://doi.org/10.29288/ilted.559043


Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 47-56                                                                                                                                                                            | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Burak Salih SELÇUK |  0000-0003-3023-5823 
YL Öğrencisi | Yazar | a.burakselcuks@gmail.com 

Trabzon Üniversitesi |   04mmwq306 
Felsefe ve Din Bilimleri | Trabzon, Türkiye 

 

Öz 
19. yy.’da çeşitli akımların etkisiyle batıda gerçekleşen ihtida hareketleri din psikolojisi ile ilgilenen uzmanların konuyu ele almaya ve araştırmaların yapılmasına yol açmıştır. 
Batılı literatürde dinî değişim dinî alanda meydana gelen değişimlere işaret eder ve bireyin bir dini kabul etmesi ya da sahip olduğu dinî değeri veya inancı reddetmesi 
anlamına gelir. Dinî değişim din içi ve dinler arası geçişler olmak üzere iki şekilde ayrılmaktadır. Türkçe literatürde bir kişinin dinî alanda geçirdiği değişimler için “ihtida” 
ve “hidayet” kavramları kullanılmaktadır. Bir dine mensup olan ancak dinin gerekliliklerini yerine getirmeyen bireyin, dinî vecibelerini tekrardan yerine getirmeye 
başlaması hidayet ya da dine dönüş olarak adlandırılır.  İhtida ya da din değiştirme kavramı ise bireyin, sahip olduğu dinî değerleri ve inancı bırakıp başka bir dinî değeri ve 
inancı benimsemesi durumudur. Dinî alanda değişim yaşayan bireyler mühtedi olarak isimlendirilir. Dinî alanda değişim yaşayan bireyler mühtedi olarak isimlendirilir.  Din 
değiştirme olgusu üzerine yürütülen çalışmalar, din psikolojisi başta olmak üzere birçok bilim dalının da ilgi çeken konuları arasında yer almıştır ve hâlâ yer almaya devam 
etmektedir. İhtida, hem din psikolojinin ilgilendiği temel konular arasındadır hem de tanınmış bir şahsiyet üzerinden dinî değişimin farklı yönlerini inceleyen müstakil 
çalışmalar yapılmaktadır. Din değiştirme sürecinin psiko-sosyal nedenleri üç başlıkta toplanır. Birincisi strese karşı bir çözüm olarak din değiştirmedir, ikincisi bireyin aileden 
aldığı eğitimler gibi uzun bir zamanı kapsayan süreci dikkate alan görüştür. Üçüncü görüş ise bireyin diğer sosyal etkilenmesi neticesinde olayları farklı yorumlama davranışı 
kazanmasıdır. Bireylerin dinî değişim süreçleri incelenirken değişime sebep olan güdüler; din değiştirme sürecinde etkili olan motifler, değişimin yönü ve süresi, değişimin 
sonuçları gibi farklı açılarından incelenmektedir. Bu çalışmanın amacı, Michaela Mihriban Özelsel’in Hristiyanlıktan Müslümanlığa geçişini neden, süreç ve sonuçlarıyla 
incelemektir. Bu bağlamda Alman psikolog Michaella Mihriban Özelsel’in kısa biyografisi ve Müslüman olma hikâyesi verilmiş ve Özelsel’in dinî değişimi incelenmiştir. 
Özelsel’in Türkçeye çevrilmiş iki eserinden yola çıkarak nitel araştırma desenlerinden durum çalışması deseniyle gerçekleştirilen araştırmada elde edilen veriler içerik analizi 
ve betimsel analiz yöntemi ile çözümlenmiştir. Bu araştırmada ulaşılan sonuçlar şu şekilde özetlenebilir: Özelsel’in ergenlik dönemindeki arayışlarının, sorgulamalarının ve 
sosyal etkileşiminin din değiştirmesine kaynaklık eden en önemli güdüler olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Din değiştirme motifleri bakımından Özelsel’in ihtidasının literatürde 
önerilen motiflerden tasavvuf yoluyla ihtida edenlerde daha fazla görülen entelektüel ve mistik tip ihtida modeline uyduğu sonucuna varılmıştır. Bu çalışmada Özelsel’in 
ihtidası çeşitli modellere göre de değerlendirilmiş, Köse’nin öne sürdüğü modele ve zaman süreci bakımından yavaş gerçekleşen ihtida modeline uyduğu sonucuna 
ulaşılmıştır. Bu bulgu diğer Avrupalı mühtedilerin dinî değişim süreçleriyle uyumlu bulunmuştur. Özelsel’in ihtidasından sonra inançları, ibadetleri, tutumları, sosyal 
hayatına dair ve kültürel değerlerine dair geçirmiş olduğu değişimleri noktasında incelenmiş ve bu noktalara işaret edilmiştir. Araştırmanın bulgularından faydalanabilecek 
uzmanlara öneriler de verilmiştir.   

Anahtar Kelimeler 
Din Psikolojisi, Dinî Değişim, Dinî Değişim Motifleri, Michaela Mihriban Özelsel, Tasavvuf 

Atıf Bilgisi 
Selçuk, Burak Salih. “Michaella Mihriban Özelsel’de Dinsel Değişim”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 47-56.  

https://doi.org/10.32950/rid.1391544 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    15.11.2023 Kabul Tarihi:   15.04.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 47-56                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Burak Salih SELÇUK |  0000-0003-3023-5823 
MA Student | Author | a.burakselcuks@gmail.com 

Trabzon University |  04mmwq306 
Philosophy and Religious | Trabzon, Türkiye 

Abstract 
In the 19th century, the conversion that took place in the West under the influence of various movements caused experts interested in the psychology of religion to address 
the subject and conduct research about it. In Western literature, religious conversion refers to changes in the religious era and means that an individual accepts a religion or 
rejects a religious value or belief. Religious exchange is divided into two ways: intra-religious and inter-religious transitions. In Turkish literature, the concepts of 
"conversion" and "salvation" are used for the changes that a person undergoes in the religious field. When an individual who belongs to a religion but does not fulfill the 
requirements of the religion starts to fulfill his religious duties again, it is called guidance or return to religion.  The concept of conversion or conversion, on the other hand, 
is the situation in which an individual abandons his religious values and beliefs and adopts another religious value and belief. Individuals who experience changes in the 
religious field are called converts. Studies on the phenomenon of conversion have been and continue to be among the topics of interest in many disciplines, especially the 
psychology of religion. Conversion is one of the main topics that the psychology of religion deals with, and independent studies are carried out that examine different aspects 
of religious change through a well-known figure. The psycho-social reasons for the religious conversion process are grouped under three topics. The first is conversion as a 
solution to stress, and the second is the view that considers a process that covers a long period, such as the education that the individual receives from the family. The third 
view is that the individual gains the ability to interpret events differently because of being influenced by other people. While examining the religious change processes of 
individuals, the motives that cause change; the motives that are effective in the conversion process are examined from different perspectives such as the direction and 
duration of the change, and the consequences of the change. The aim of this study is to examine the cause, process, and consequences of Michaela Mihriban Özelsel's religious 
conversion from Christianity to Islam. In this context, a short biography of German psychologist Michaella Mihriban Özelsel and her story of becoming a Muslim were given 
and Özelsel's religious change was examined. Based on two works of Özelsel translated into Turkish, the data obtained in the study carried out by the literature review 
method were analyzed by content analysis and descriptive analysis method. In this study, it was concluded that Özelsel’s searches and inquiries during adolescence and his 
social interaction during adolescence were the most important motives that led to his conversion. In terms of conversion motifs, it has been concluded that Özelsel's religious 
conversion fits the intellectual and mystical type of reserve model from the motifs proposed in the literature. In this study, the religious conversion of Özelsel was evaluated 
according to various models and it was concluded the model that recommended by Köse, and his religious conversion concluded slow religious conversion model. Özelsel’s 
changes after his religious conversion were examined in terms of their beliefs, worship, attitudes, changes in social life, changes in cultural values and points of change were 
pointed out. Suggestions were also given to experts who could benefit from the findings of the study. 

Keywords 
Psychology of Religion, Religious Conversion, Religious Conversion Motifs, Michaela Mihriban Özelsel, Sufism 

Citation 
Selçuk, Burak Salih. “Religious Conversion at Michaella Mihriban Özelsel”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 47-56.  

https://doi.org/10.32950/rid.1391544 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  15.11.2023 Date of Acceptance: 15.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 49 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Din değiştirme olgusu, dinî tecrübenin bir çeşidi olarak değerlendirilmektedir (James, 2017; Tüzer, 2006). Batı literatüründe 
conversion kelimesi, her türlü değişimi ifade eder. Değişim dinî alanda meydana geldiğinde “religious conversion” kavramı 
kullanılır ve bireyin bir dini kabul etmesi ya da sahip olduğu dinî değeri veya inancı reddetmesi anlamına gelir. Türkçe’de dinî 
değişim için ihtida ve hidayet kavramları kullanılır. Dine dönüş/hidayet, bir dine mensup olan ancak dinin gerekliliklerini yerine 
getirmeyen bireyin, dinî vecibelerini yerine getirmeye başlamasıdır. Din değiştirme/ihtida kavramı ise bireyin, sahip olduğu dinî 
değerleri ve inancı bırakıp başka bir dinî değeri ve inancı benimsemesidir. Dinî değişim yaşayan kişi mühtedi olarak isimlendirilir 
(Hökelekli, 2020). 

Din değiştirme çalışmaları din psikolojisi başta olmak üzere birçok bilim dalının ilgi çeken konuları arasında yer almıştır ve hâlâ yer 
almaya devam etmektedir. İhtida, hem din psikolojisi kitaplarının önemli konuları arasında yer bulmaktadır hem de tanınmış bir 
şahsiyet üzerinden dinî değişimin farklı yönlerini inceleyen müstakil çalışmalar yapılmaktadır. İhtida konusuna din psikolojisi 
kitaplarında yer veren çalışmalar Pazarlı (1982), Köse ve Ayten (2014), tanınmış şahsiyet üzerinden çalışılan araştırmalar ise Esen, 
(2011)’in araştırması örnek verilebilir. 

İhtida konusunda yapılan çalışmalar din değiştirme olgusunun tabiatı hakkında farklı görüşler ileri sürmektedir. Dinî değişimde 
ilahi ve birtakım psikolojik ve sosyolojik etkiler üzerinde durulmaktadır. Din değiştirmenin psiko-sosyal nedenleri üç başlıkta 
toplanır. Birincisi strese karşı bir çözüm olarak din değiştirmedir. Birey stresten kurtulmak için tabiatüstü güçlere sığınır. İkincisi, 
bireyin aileden aldığı eğitimler gibi uzun bir zamanı kapsayan süreci dikkate alan görüştür. Üçüncü görüş ise bireyin diğer 
insanlardan etkilenmesi neticesinde olayları farklı yorumlaması durumudur. Araştırmacılar, din değiştirme olayının basit bir 
değişim değil girift bir olgu olduğunu belirtmektedir. Birey din değiştirme sonrasında hayatın çeşitli alanlarında köklü değişimler 
yaşayabilmektedir (Köse, 2012). Bireylerin dinî değişimi incelenirken değişime sebep olan güdüler; din değiştirme sürecinde etkili 
olan motifler, değişimin yönü ve süresi, değişimin sonuçları açılarından incelenmektedir (Kayıklık, 2005). Bu çalışmada şu ana 
probleme cevap aranmaktadır: Alman Psikolog Michaella Mihriban Özelsel’i din değiştirmeye iten dinamikler nelerdir? Ayrıca şu 
sorulara da yanıt aranmaktadır: Özelsel’de dinî değişimin şekli nedir? Özelsel’in dinî değişimini hızlandıran süreçler nelerdir? 

1. Yöntem 

Çalışmanın amacı; Alman psikolog Michaela Mihriban Özelsel’in Hristiyanlıktan Müslümanlığa doğru yaşadığı dinsel değişimi 
neden, süreç ve sonuçlarıyla incelemektir. Çalışmada nitel araştırma desenlerinden durum çalışması deseni kullanılmıştır. 
Çalışmanın verileri literatür taraması yöntemiyle toplanmıştır. Veriler içerik analizine ve betimsel analize tabi tutulmuştur. 
Çalışmanın sınırlılıkları şu şekilde ifade edilebilir: M. Mihriban Özelsel’in hayatındaki değişimler Özelsel’in vefat etmesi ve 
yakınlarından kimseye ulaşılamaması sebebiyle Türkçe’ye çevrilen iki kitabından yola çıkılarak çözümlenmeye çalışılmıştır. 
Araştırmada otobiyografik malzeme kullanılacaktır. 

2. Özelsel’in Hayatı 

Michaela Mihriban Özelsel, 1949 yılında Almanya’da doğmuştur. Kızlık soyadı “Jantzen”dır. Babasının Alman İrtibat 
Bürosu'ndaki başhekimlik görevi nedeniyle çocukluk ve ilk gençlik yıllarının bir bölümünü Türkiye'de geçirmiş ve İstanbul 
Alman Lisesinde eğitim görmüştür. İlk evliliğini Türkiye’de 15 yaşında tanıştığı Mehmet Bey ile görücü usulü ile yapmış, bu 
evliliğinden üç çocuk dünyaya getirmiştir. Eşi Mehmet Bey’le 19 yaşında evlenmiş ve eğitim görmek için birlikte Amerika’ya 
gitmişlerdir. Kuzey Karolina Üniversitesi’nde psikoloji eğitimi ve klinik psikoloji eğitimi almış, doktorasını Frankfurt Goethe 
Üniversitesinde tamamlamıştır. Birçok Avrupa ülkesinde, Amerika'da ve çeşitli Asya ülkelerinde klinik psikoloji, davranış 
bilimleri, sistemli aile terapisi ve bunların kadim sûfi teknikleri ile bağlantıları konusunda konferans vermiştir, aynı zamanda 
Maryland Üniversitesinde öğretim üyesi olarak görev yapmıştır (Kaplan, 8 Şubat 2003; Işık, 2007; Özelsel, 2013). 

Özelsel, otuzlu yaşlarında arkadaşlarıyla birlikte Konya’ya gerçekleştirdiği ziyaretlerin birinde aşkın olarak tarif ettiği bir hâl 
yaşamıştır. Bu olay, Özelsel tarafından İslam’a girişi için vesile olan olay şeklinde yorumlanmıştır. Ancak Özelsel’in şehadet 
getirmesi bu olaydan bir yıl sonra gerçekleşmiştir: Uzun süredir görev aldığı Müslüman yardım kuruluşu, Arapça (Kur’an 
okuyabilmek için) kursu açar ve Özelsel de Kur’an okuyabilmek için bu kursa katılmak ister. Bu durumu kurs yöneticisi Hamdi 
Hoca’ya açar ancak kursa yalnızca Müslüman olanların katılabileceği cevabını alır. Özelsel o anda kelime-i şehadet getirmek 
istediğini söyler ve resmen Müslüman olur. Hamdi Hoca ona “Azize Mihriban” ismini verir. Ancak Özelsel “Michaela Mihriban” 
ismini kullanmayı tercih eder. Özelsel Müslüman olduğunda 36 yaşındadır (Özelsel, 2016; Şenler, 2017). Özelsel kelime-i şehadet 



50  

https://dergipark.org.tr/rid 

getirmesinden bir süre sonra ABD’de bir konferans sırasında “ilk mürşidim” dediği kişiyle tanışır ve onun tasavvufa ilgisi başlar. 
Mevlâna ve İbnü’l-Arabî’ye büyük merakı olan Özelsel tasavvufla âdeta yeniden hayat bulduğunu söyler. 1990’da ilk halvet 
deneyimini gerçekleştirir. Özelsel halvet deneyiminden önce ilk eşinden boşanır ve Almanya’ya taşınır. Özelsel ikinci evliliğini 
Peer ile yapar. Hac yolculuğuna çıkar, hacdan sonra ikinci halvet deneyimini geçekleştirir. Bu süreçte ikinci eşinden de boşanır. 
Bu deneyimlerini günlükler tutarak iki ayrı eserde yayımlar (Özelsel, 2016). Özelsel, 2011 yılında Frankfurt’ta vefat eder. 

3. Özelsel’de Dinî Değişimin Arka Planı  

Din değiştirmenin, genelde ani bir olay değil uzun yıllara yayılan bir olgu olduğu dile getirilir. Bu alanda yapılan çalışmalar 
genelde mühtedilerin hayatlarını çocukluk döneminden başlayarak inceler (Gürsu, 1999; Kayıklık, 2002; Köse, 2012; Esen, 2011; 
Kartopu, 2013). Çocukluk döneminde bireyin ailesi ile ilişkisinin kötü olması (bireyin mutsuz bir çocukluk geçirmesi), anne 
babadan ya da bakıcısından ayrılış, ailenin dinî temayülleri bireyin ilerleyen süreçte din değiştirmesine zemin hazırlayan 
sebepler olarak zikredilmektedir (Köse, 2012). 

Özelsel’in çocukluk döneminde travmatik mutsuzluğuna, babasız büyümesine ya da olumsuz baba imajına ve anne-babanın 
ayrılması gibi travmatik bir olay yaşadığına dair veriye ulaşılamamıştır. Ancak Özelsel kendisine çok yakın bulduğu teyzesinden 
ayrılmasının hayatı boyunca taşıyacağı “ayrı düşmüşlük” duygusunu ortaya çıkardığını ifade etmektedir. Bu durum Özelsel’in 
ruhuna zarar veren travmatik bir durum ortaya çıkarmış ve onu arayışa itmiş olabilir. Nitekim Özelsel bu ayrı düşmüşlük hâlinin 
kendisini Allah özlemine hazırladığını ifade etmektedir (Özelsel, 2013). Yapılan çalışmalar ayrılık anksiyetesi ile bağlanma stilleri 
arasında ilişki olabileceğini öne sürmektedir. John Bowlby tarafından temelleri atılan bağlanma kuramı, bebeklik döneminde 
bireyin ebeveyn ya da bakıcısıyla kurduğu bağın bireyin sonraki hayat dönemlerinde etkili olduğunu öne sürer. Bu kurama göre 
Güvenli, kaçınan ve kaygılı kararsız şeklinde üç tür bağlanma kuramı vardır (Hayta, 2019). Çocukluk döneminde güvenli 
bağlanma stili geliştiren bireyler yetişkinlik döneminde daha az ayrılık anksiyetesinden muzdarip olurken, korkulu ve saplantılı 
bağlanma stili ile ailesine bağlanan bireyler daha fazla ayrılık anksiyetesinden muzdarip olmaktadır (Aydın, 2020). Tanrıyı 
güvenli bağlanma aracı olarak gören Kirkpatrick ve Shaver, bağlanma stillerinin tanrı tasavvuru ve dinî inancalarla ilişkili 
olabileceğini öne sürmüştür. Kirkpatrick ve Shaver’e göre birey sağlıklı bir bağlanma stili geliştirememişse bu eksikliği tanrıya 
bağlayarak tamamlayabilir (Kirkpatrick ve Shaver, 1990). Buradan hareketle Özelsel’in yaşamış olduğu ayrılık duygusunun onun 
din değiştirmesinde etkili olan güdülerden biri olduğunu söyleyebiliriz.  

Bir diğer gelişim aşaması olan ergenlik dönemi de din değiştirme olayı için önemli bir yere sahiptir. Bireyler bu dönemin en 
önemli özelliği olan şüphe ve sorgulamayı çocukluğunda ailesinden aldığı dinî bilgilere de uygular ve bu dönemde dinî yaşayışta 
bir azalma ya da dinî yaşayıştan uzaklaşma görülebilir (Karaca, 2016). Bu uzaklaşma ileriki yaşlarda bireyin din değiştirme 
sürecini başlatır ve bu döneme “moratoryum dönemi” denir. Bu moratoryum döneminde birey hayatın anlamına dair sorular 
sorar ve yeni dinî ya da dünyevi görüşleri dener (Köse, 2012). Gürsu (1999), Köse (2012) ve Kartopu (2013) da çalışmalarında 
inceledikleri mühtedilerin ergenlik dönemlerinde şüphe ve sorgulama neticesinde dinî bir moratoryum dönemi yaşadıkları 
sonucuna ulaşmışlardır. Özelsel’in de ergenlik döneminde bir kimlik arayışında olduğuna, toplumun ve ailesinin ona öğrettiği 
dinî bilgi ve değerleri sorguladığına, ailesinin kendisine öğrettiği dinden uzaklaştığına ve başka dinî ve dünyevi akımlar 
deneyimlediğine dair örnekler mevcuttur.  

“Ailemde asla din hakkında konuşulmazdı. Genel görüşe uygun olarak ‘iyi insan’ olmak daha önemliydi, bunun için de kiliseye 
gitmek gerekmiyordu. Yine de arada bir İncil’e göz atılırdı. İnsanlarla konuşan bir ‘Tanrı’ vardı. Çocukluğumun en derin 
özlemlerinden biri de Tanrıyla bu tarz bir ilişki kurmaktı. Ama yaptığım bütün çocukça dualar cevapsız kaldı ve Tanrı hacı leylek, 
Noel Baba veya paskalya tavşanlarından başka bir şey ifade etmez oldu. (…) Ancak içsel arayışım devam etti. Saf çocukluk 
inançlarım yerini ‘izm’lere bıraktı: komünizm, altruizm, hümanizm, ateizm…” (Özelsel, 2013, 42). 

“(…) boşu boşuna dua ederek geçirdiğim yıllar boyunca, yavaş yavaş hayal kırıklığına uğradım. Daha ufakken Noel baba ve 
‘bebekleri leylekler getirir’ hikâyesinde olduğu gibi, Tanrı da aynı şekilde yitip gitti. Geride kalan boşluk Alturizm, hümanizm, 
ateizm gibi ‘izmleri’ benimseyip komünizmle flört etmemle oldu.” (Özelsel, 2016, 69). 

Özelsel’in tüm bu satırları ve halvet notlarında paylaştığı İslam ile ilk karşılaşmasından Müslüman olmasına kadar geçen sürenin 
yirmi yıl olduğunu bildirmesi de moratoryum dönemine girdiğine ve bu dönemde farklı akımları denediğine işaret eder.  

Hökelekli (2020), bireyin din değiştirmesinde etkili olan faktörleri üç başlık altında toplamaktadır. Bunlar psikolojik faktörler, 
manevi faktörler ve sosyo-kültürel ve dinî faktörlerdir. Suçluluk ve günahkârlık duygusu, anlama isteği ve zihinsel tatmin, kimlik 
bunalımı ve varoluşsal güvenlik isteği, dramatik tecrübeler, dinî olgunlaşma, estetik etkilenme psikolojik faktörlerdir. Dinî 
değişimin bir kaza, rüya, ses, mistik bir tecrübe vb. olaylar ile aniden gelişmesi manevi faktörlerdir. Telkin ve sosyal etkileşim, 
eski bağlı olduğu dine karşı tepkiler ve evlenme sosyo-kültürel faktörler olarak belirtmektedir.  



 51 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Hökelekli’nin sınıflandırmasına göre Özelsel’de psikolojik faktörlerden anlama isteği ve zihinsel tatmin, kimlik bunalımı ve 
varoluşsal güvenlik isteği, dramatik tecrübeler ve estetik etkilenmenin etkili olduğu söylenebilir. Özelsel’in (2013), Halvette 40 
Gün ve Kalbe Yolculuk adlı kitaplarının ön sözünde İslami uygulamaları (halvet, hac, namaz, oruç vb.) bir sosyal bilimci bakış 
açısıyla anlayıp deneyimlerini aktarmaya çalıştığını belirtmesi, Özelsel’in kitaplarının çeşitli yerlerinde hayatı boyunca devam 
eden anlam arayışını gösteren ifadelerin olması (Özelsel, 2013, 32-33), anlama isteği ve zihinsel tatmin maddesine işaret eden 
örneklerdir. Daha önce de belirtildiği gibi Özelsel’in çok sevdiği teyzesinden ayrılması, onun hayatı boyunca taşıyacağı “ayrı 
düşmüşlük” duygusunu tetiklemiştir (Özelsel, 2013, 93), bu durum hem dramatik tecrübelere hem de kimlik bunalımı ve 
varoluşsal güvenlik arayışına örnek verilebilir. “Hayatımda ilk kez Arapça bir yazı gördüğümde hissettiğim şey ilk görüşte 
aşktı…” (Özelsel, 2016, 71), ifadesi Özelsel’in din değiştirmesinde estetik etkilenmenin etkili olduğunun göstergesidir. 
Hökelekli’nin manevi faktörleri ani bir değişime işaret eden, ses, rüya, kaza vb. tecrübeleri ifade eder (Hökelekli, 2020: 298). 
Özelsel’de dinî değişim yavaş ve uzun süreli olduğundan bu tecrübeler Özelsel’in dinî değişimiyle uyuşmamaktadır.  

Mühtedinin aile yapısı, onlarla ilişkisi, anne ve babanın ayrı ya da birlikte olması, ihtida edilen dine mensup arkadaş, alınan dinî 
eğitim, hâkim kültür gibi etkenler din değiştirmeye etki eden sosyokültürel faktörlerdir (Zavalsız, 2012; Hökelekli, 2020: 297). 
Yapılan çalışmalara bakıldığında sosyokültürel etmenlerin dinî değişime sebep olan önemli güdüler arasında gösterildiği 
görülmektedir. Başkurt (2006), Kadıköy, Beyoğlu ve Üsküdar özelinde psikososyal açıdan ihtidayı incelediği çalışmasında din 
eğitimi, eş ve çocuklar aracılığıyla ihtida etme, Türkiye’de, Müslüman kültürün hâkim olduğu ülkede, doğmuş olmak ve arkadaş 
grubu gibi sosyal faktörlerin öneli olduğunu belirtmiştir.   Özelsel’in dinî değişimine sebep olan sosyokültürel ve dinî faktörlere 
bakıldığında Özelsel’in Hristiyanlık dininden duyduğu tatminsizliği ve dinî uygulamaların sembolik olduğunu (Özelsel, 2013) dile 
getirmesi, eski bağlı olduğu dine karşı tepki maddesine karşılık gelmektedir. Özelsel’in ilk evliliği Müslüman bir kişiyle olsa da 
bu evliliğin Özelsel’in Müslüman olmasına yol açtığına dair veri yoktur. Ancak şunu belirtmek gerekir ki; Özelsel’in çocukluk ve 
ilk gençlik yılları İstanbul’da geçmiştir. “…ben bir İslam ülkesi olan Türkiye’de büyümüştüm. Onlu yaşlarım boyunca, sabah 
ezanıyla başladığım günü, yatsı ezanıyla tamamlamıştım hep. Müslümanların kültürünü ve yaşayış tarzlarını merak etmiş ve 
araştırmışımdır.” (Özelsel, 2016, 70-71), bu satırlar Özelsel’in Müslüman olmasında sosyal etkileşimin tek başına olmasa da 
önemli bir güdü olduğu gösterebilir.  

Doğaüstü varlık ya da varlıklarla kurulan ilişkiye tecrübe denir, tecrübe öznel ve herkesin aynı şekilde anlayabileceği tarzda 
ifade edilememesinden dolayı ortak bir tanımı yapılamamaktadır (Tüzer, 2006). William James’e göre tecrübe vasıtasız olarak 
Yaratıcıdan gelen işaretlerin öznel olarak algılanmasıdır. Dinî değişim de dinî tecrübenin bir çeşididir (James, 2017).  Özelsel’in 
dinî değişiminde ilahi müdahalenin de rolü olduğunu söylemek mümkün görünmektedir. Özelsel otuzlu yaşlarında Türkiye’yi 
tekrar ziyaret ettiğinde Konya’daki Mevlâna türbesine gider. Bu ziyaret esnasına yaşadığı duyguları şöyle ifade etmektedir: “… 
Birden (daha sonra ‘aşkın’ [transzendent] diye nitelendireceğim) başka bir hal’e girdiğimi fark ettim. Yanı başımda, çok güçlü 
bir varlığın dolaysız etkisini hissediyorum…” (Özelsel, 2016, 69), bu duygular neticesinde Özelsel İslam dinine ihtida etmeyi 
düşünür ve bir yıl sonra ihtida eder (Özelsel, 2016). Bu “aşkın” diye nitelendirdiği olayın ilahi müdahale ya da dinî tecrübe olarak 
değerlendirilmesi mümkündür.  

Bireylerin din değiştirmeden önce duygusal karmaşa (bireysel stres) ya da entelektüel (varoluşsal) arayışlarda bulunabileceği 
belirtilmektedir (Köse, 2012). Duygusal belirtiler her türlü travmatik yaşantıyı içeren, özellikle boşanma ve stresli durumları 
ifade eder. Özelsel İslam’a girişinden sonra deneyimlediği halvet ve hac deneyimlerinden önce eşlerinden ya da çocuklarından 
ayrılık süreci yaşamıştır. Bu ayrılıkların Özelsel’i sorgulamaya, anlam arayışında artışa ve Tanrı’ya sığınmaya itmiş olduğu 
söylenebilir (Özelsel, 2013; Özelsel, 2016). Entelektüel arayışlar ise sosyal konularda arayış ve sorgulama, dinî şüphe ve hayatın 
anlamına dair arayışlar ve sorgulamaları içerir (Köse, 2012). Özelsel’in hayatında entelektüel arayışlar yukarıda da değinildiği 
gibi mevcuttur. Hristiyanlık dinini sorgulaması sonucunda farklı dinî ve dünyevi akımları denemesi, hayatın anlamına dair 
yaşadığı derin sorgulama ve anlamlandırma isteğine (Özelsel, 2013; Özelsel, 2016), örnek verilebilir. 

4. Özelsel’de Din Değiştirme Motifleri 

Din değiştiren kişileri dindarlaşmaya nelerin ittiğini, bireylerin neyden veya nelerden etkilendiğini anlatan temalara din 
değiştirme motifleri denir (Köse ve Ayten, 2014). Din değiştiren kişide bu motiflerden sadece bir tanesi değil birden fazla motif 
de bulunabilir, nitekim Köse (2012), İngiliz mühtedilerle yaptığı çalışmada katılımcıların din değiştirmelerinde birden fazla 
motifin etkili olduğunu bulgulamışlardır. Lofland ve Skonovd (1981) daha önce yapılan din değiştirme ve dindarlaşma 
çalışmalarını inceleyerek entelektüel, mistik, deneysel, duygusal, yeniden uyanış ve cebrî din değiştirme olmak üzere altı din 
değiştirme motifi belirlemişlerdir. 

Entelektüel motif, bireyin yeni bir dini veya ideolojiyi araştırarak (kitap, tv, internet) öğrenmesiyle gerçekleşen din 
değiştirmedir. Özelsel (2016), Kalbe Yolculuk kitabında çocukluğunda yaşadığı ülkenin dinini merak edip Kur’an-ı Kerim meali 



52  

https://dergipark.org.tr/rid 

okuduğunu ve daha önce de belirtildiği gibi farklı ideolojik yaklaşımları merak ederek onların görüşlerini belli süre 
benimsediğini ifade etmektedir. Bu tip ihtidalarda sosyal baskı düşüktür ya da hiç yoktur. Sorgulama süresi orta düzeyde devam 
eder, duygusal uyarılım orta düzeydedir ve ihtidada aydınlanma duygusu etkilidir, önce inanç sonra katılım gerçekleşir (Lofland 
ve Skonovd, 1981). Özelsel’in sorgulama süresi uzun sürmüş olsa da çocukluğundan başlayarak farklı din ve ideolojilere merakı 
olduğu, onlarla ilgili araştırmalar yaptığı ve ihtidasında entelektüel motifin etkili olduğu söylenebilir. 

Mistik tip, bireyi derinden etkileyen rüya, kaza ve gaipten sesler duyma gibi aşkın olayların yaşanması üzerine gerçekleşen ihtida 
motifidir. Bu tip ihtidada sosyal baskı yoktur ya da çok azdır, ihtidanın gerçekleşme süresi kısadır. Mistik tiple gerçekleşen 
ihtidalarda duygusal uyarılım yüksek iken huşu, sevgi ve korku duyguları hâkimdir, önce inanç sonra ibadete katılım gerçekleşir 
(Lofland ve Skonovd, 1981). Özelsel Konya’da Mevlâna türbesini ziyaret ettiği sırada yaşadığı olayı aşkın “transzendent” diye 
nitelemektedir (Özelsel, 2016). Dolayısıyla Özelsel’in ihtidasında mistik tipin etkili olduğu söylenebilir. Ayrıca mistik ihtidada 
tasavvuftan, tasavvufi şahsiyetlerden ve bunların eserlerinden etkilenme de söz konusudur (Gürsu, 1999). Özelsel’in “… ilgim 
Hz. Mevlâna ve İbnü’l-Arabi’ye yönelikti.” (Özelsel, 2013, 120), ayrıca Özelsel hem halvet süresinde hem de hac sırasında Mevlâna 
ve İbnü’l Arabi’nin eserlerine atıflarda bulunur ve kendi durumunu anlatan beyitlerden örnekler verir, bu durum tasavvufi 
etkilenmenin yani mistik motifin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Deneysel tip, bireyin kabul edeceği dinin kurallarını, ibadetlerini ve yaşayış tarzını öğrenmek için bir süre o dini kabul etmiş gibi 
yaşamasıdır. Bu tip ihtidalarda sosyal baskı düşüktür. İhtidanın gerçekleşme süresi uzundur. Duygusal uyarılma düşük iken 
hâkim duygu meraktır. Deneysel tip ihtidada önce ibadetlere katılım, sonra inanç gerçekleşir. Özelsel’in İslam’ı seçmesinde 
deneysel motifin etkili olmadığı söylenebilir. Duygusal motif, bireyin geçeceği dinin müntesiplerinin hayat tarzlarından ya da 
kendilerinden etkilenmesini ifade eder. Bu tip ihtidada orta düzeyde sosyal baskı vardır. Değişimin süresi uzundur, duygusal 
uyarılım orta derecede iken hâkim duygu sevgidir (affection). Duygusal motifte önce ibadete katılım sonra inanç gerçekleşir. 
Özelsel’in ilk eşi ve ailesi Müslümandır ancak onlara duyduğu duygusal yakınlığın direkt olarak din değiştirmesine sebep 
olmamıştır. Eşinin Müslüman olması onun din değiştirmesinde doğrudan etkili olup olmadığına yönelik (Şenler’in Müslüman 
olanlarla yaptığı röportajlardan oluşan Hidayet adlı eserinde) soruya Özelsel tarafından şu şekilde cevap vermiştir: “Direkt olarak 
değil, (…) belki İslâm’la tanışmama vesile oldu ama yeterli değil…” (Şenler, 2017, 64). 

Yeniden uyanış motifi bireyin bir vaaz esnasında bağlı bulunduğu din ile, o anki dinî duygularının tesiriyle, bağlarını 
güçlendirmesidir. Bu tip ihtidalarda sosyal baskı yüksektir ve ihtidaların gerçekleşme süresi kısadır, yeniden uyanış motifinde 
duygusal uyarılım yüksek iken hâkim duygu sevgi ve korkudur, önce ibadetlere katılım, ardından inanç gerçekleşir. Cebrî motif, 
çeşitli teknikler kullanılarak bireyi gruba veya dine sadık bir kişi yapmak yoluyla gerçekleşen dinî değişimdir. Bu tip ihtidalarda 
sosyal baskı yüksektir ve ihtidanın gerçekleşme süresi uzundur. Cebrî motifte duygusal uyarılım yüksek iken hâkim duygu korku 
ve sevgidir, önce katılım, sonra inanç gerçekleşir (Lofland ve Skonovd, 1981). 

Araştırmacılar, ihtidayı zaman süreci açısından ani ihtidalar ve yavaş (kademeli) gerçekleşen ihtidalar olmak üzere iki şekilde 
inceler. Ani dinsel değişim çatışma, engelleme ve bilinç dışı süreçleriyle açıklanır. Bireyin bilinç dışına ittiği çeşitli duyguların 
aniden ortaya çıkması ve tüm bilinci etkilemesiyle olan dinî değişimlerdir. Ani dinsel değişimde birey, duygusal yapıdadır, 
rasyonel düşünemez, bilinçdışı süreçlerin etkisi altında olduğu için bu süreçte pasiftir. Bu tür ihtidalarda birey önce iman eder 
ardından dinî davranışları yerine getirir ve bireydeki değişimler çok keskindir. Yavaş gerçekleşen dinî değişim ise bireyin çeşitli 
alanlardaki sorgulamalarını içeren, daha çok entelektüel süreçleri içinde barındıran, belli bir zamana yayılmış dinsel 
değişimlerdir. Yavaş dinsel değişimlerde birey, ani dinsel değişimlerin aksine rasyoneldir, bilinçli şekilde karar verir ve aktif bir 
değişim süreci yaşar. Birey önce davranışlarını değiştirir sonra iman eder, bu tür değişimde anlam ve amaç bulma çabası ön 
plandadır ve bu çabalamalar neticesinde bireyin kendini gerçekleştirmesi söz konusudur (Köse, 2004; Kayıklık, 2005). 

Özelsel’in değişiminin hızlı mı yoksa yavaş mı gerçekleştiğini söylemek oldukça zor görünmektedir. Çünkü onun ihtidası hem 
yavaş hem de ani gelişen ihtidanın özelliklerini içermektedir. Özelsel’in “Ancak şimdi dönüp geriye baktığımda yaşamın 
kendisinin, olayların başka türlü gelişmesini istediğini fark ediyorum. Kararımı, son derece ilginç bir şekilde, aşama aşama verip 
sonra da bu kararı dışa yansıtmaya başladım. Aslında bu süreç de çocukluğumdan başladı.” (Özelsel, 2016, 71), sözleri ve Şenler’e 
verdiği röportajdaki “İslâmiyet’i seçişim bu konu üzerinde uzun uzadıya düşünmem, çalışmalarım ve araştırmalarım neticesinde 
olmuştur” (Şenler, 201, 64) sözleri onun çocukluğundan itibaren devem edegelen arayışlarıyla birlikte düşünüldüğünde yavaş 
bir dinî değişim geçirdiğini söylemek mümkündür. Ancak Özelsel Konya’da yaşadığı aşkın tecrübe sonrasında Müslüman 
olduğunu, bunun duyurulması noktasında ve kelime-i şehadet gibi yükümlülükleri yapma noktasında düşündüğünü “İstemsiz 
bir dürtü gibi kalbime hâkim olan din değiştirme dürtüsünün asıl geçerli olduğu yer yine kalbim değil miydi? Kalbimden geçeni 
dışarıdan teyit etmek anlamsız ve gereksiz görünüyordu bana.” (Özelsel, 2016, 71), sözleriyle ifade etmektedir. Bu durum 
irdelendiğinde Özelsel’in aşkın deneyim yaşamış olması ve önce iman etmiş olması, ardından dinî yükümlülükleri öğrenmiş 
(Özelsel, 2013), sorgulamış ve hayata geçirmeye başlamış olması ani dinsel değişimi çağrıştırmaktadır. Bu çalışmada yukarıda 



 53 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

sayılan sebeplerden dolayı Özelsel’in yavaş bir dinî değişim geçirdiği savunulmaktadır. 

5. Bazı İhtida Modelleri Açısından Özelsel’in İhtidası 

Lofland ve Stark (1965), yaptıkları inceleme neticesinde yedi aşamalı bir din değiştirme modeli önermişlerdir. Bu model bireyin 
hangi aşamalardan geçerek din değiştirdiğini göstermektedir. Birincisi gerginlik hissetme aşamasıdır. Din değiştirecek olan 
birey gerginlik/çatışma yaşar. Çatışma, olması istenilen durum ile olan durum arasındaki farktan kaynaklanır. İkincisi dinî arayış 
aşamasıdır, bu aşamada birey gerginlik hissettiği durumlardan kurtulmak için dinî bakış açısıyla çözüm yolları arar. Üçüncü 
aşama dönüm noktasıdır, bu aşama bireyin girmeyi düşündüğü grupla karşılaşma anının hayatının dönüm noktasına rast gelmiş 
olmasını ifade eder. Beşincisi grupla duygusal bağlar aşamasıdır. Bireyin gireceği grubun üyeleri ile önceden var olan bir 
ilişkisinin bulunması durumudur. Altıncısı grupla daha fazla bağ aşamasıdır. Bu aşamada kişi grup üyeleri ile daha fazla etkileşim 
içinde olduğu için diğer grup üyeleri ile ilişkilerinin, her ne kadar zorunlu olmasa da azalmasını ifade eder. Yedinci aşama ise 
grupla yoğun etkileşim aşmasıdır. Bu aşama bireyin artık grup üyeleriyle etkileşimini artırmasının yanında grubun faaliyetlerine 
de katılmasını ifade eder. Bir başka model Rambo’nun süreç modelidir (Rambo ve Bauman 2012). Bu model Lofland ve Stark’ın 
modeliyle benzer aşamaları içerdiği ve benzer kavramlar üzerinde durduğu için detaylı şekilde incelenmeyecektir. Rambo’nun 
süreç modeli “bağlam, kriz, sorgulama, karşılaşma, etkileşim, bağlılık ve sonuç” aşamalarını içerir (Rambo ve Bauman 2012). 
Köse (2012)’nin İngiliz mühtediler üzerinde yaptığı çalışmada Lofland ve Stark’ın modeli İngiliz mühtedilerin ihtida süreçleri ile 
sınırlı şekilde uyumlu bulunmuş, Köse’nin kendisi bir süreç modeli önermiştir. Bu başlıkta Köse’nin süreç modeline göre 
Özelsel’in ihtida süreci incelenecektir.  

Köse’nin öne sürdüğü din değiştirme süreci üç aşamadan oluşmaktadır. Birinci aşama arayış aşaması olarak isimlendirilebilir ki 
bu aşamada birey kendisine ailesi ve toplum tarafından aktarılan her türlü, dinî ya da dünyevi bilgiyi sorgular ve bu bilgileri 
kendisine uygun bulmaz. Ergenlik yıllarından sonra birey bu sorgulamaları erteler ve moratoryum devresine girer. Birey 
yaşadığı strese, çatışmalara ve entelektüel sorgulamalara yeni bir dinin çözüm bulup sorularını cevaplayabileceğini düşünür ve 
bu doğrultuda bir arayış içine girer (Köse, 2012). Özelsel kendisine anlatılan tanrının pasif bir tanrı olmasından dolayı ona karşı 
çıkar. Ayrıca ailesinin kutsal kitapla ya da dinle ilişkisinin sınırlı olması Özelsel’i kimlik bunalımına itmiş ve arayış içine 
sokmuştur. Bu arayışı farklı gruplarla başlamış, uzun bir süre sonra İslam’la nihayet bulmuştur (Özelsel, 2013). Özelsel’in 
eserlerinde moratoryum devresini açıkça dile getirildiğine daha önce de işaret edilmiştir.  

İkinci aşama temas aşaması olarak isimlendirilebilir. Çünkü bu aşamada birey geçeceği din ile herhangi bir şekilde iletişime geçer. 
Bu iletişim ister bir komşu, eş, arkadaş ister kutsal kitapları da içeren yazılı ve görsel materyalle olsun bireyin dinle iletişimini, 
temasını ifade eder (Köse, 2012). Özelsel’in İslam ile tanışması ailesiyle Almanya’dan Türkiye’ye gelip yaşamasıyla olmuştur. On 
üç yaşında, bulunduğu ülkenin dinini merak edip Kur’an meali okumasının Özelsel’in (2013), İslam’la ilk etkileşimi olduğu 
söylenebilir. Özelsel’in ilk eşi ve ailesi de Müslümandır ancak Özelsel’in ihtidasında Mehmet Bey’le olan evliliğinin doğrudan 
etkili olduğu söylenemez (Şenler, 2017). Özelsel otuzlu yaşlarında Almanya’da yaşadıkları bölgede faaliyet gösteren İslami bir 
dernekte gönüllü olarak çalıştığını ifade etmektedir. Özelsel’in çocukluk yıllarının Türkiye’de geçmiş olması da ayrıca üzerinde 
durulması gereken bir karşılaşmadır. “… ben İslam Ülkesi olan Türkiye’de büyümüştüm. Onlu yaşlarım boyunca, sabah ezanıyla 
başladığım günü, yatsı ezanıyla tamamlamıştım hep.” (Özelsel, 2016, 71-72), diyerek Özelsel de bu karşılaşmayı Müslüman 
olmasına vesile olan sebepler arasında saymıştır. Özelsel’in duygusal etkilenmesinin tasavvuf yoluyla hatta Mevlâna ve İbnü’l-
Arabî vesilesiyle olduğu söylenebilir zira Özelsel “Müslüman olduğumda, bu kutsal kitab’a ‘kutsal’ oluşundan dolayı çekinerek 
yaklaştım. İçeriği beni pek ilgilendirmiyordu bile, ilgim Hz. Mevlâna ve İbnü’l-Arabi’ye yönelikti” (Özelsel, 2013, 120) sözleriyle 
on üç yaşında okuduğu Kur’an-ı Kerim mealinden yirmi yıl sonra ilgisinin kutsal kitaptan çok Mevlâna ve İbnü’l-Arabî’ye 
olduğunu söyler. Bu satırların Özelsel’in İslami uygulamaları denemesi şeklinde de yorumlanması mümkündür. Ancak bu 
satırların Özelsel’in Müslüman olmasının üzerinden belli bir süre geçtikten ve halvete girdikten sonra yazıldığı birlikte 
düşünülürse, onun Müslüman olduktan sonraki dinî değişimine yönelik örnek teşkil ettiği söylenebilir. Sonuç olarak Özelsel’in 
duygusal etkilenmesi Mevlâna ve İbnü’l-Arabî gibi şahsiyetler ve onların eserleri çerçevesinde gerçekleşmiştir.  

Üçüncü aşama hazırlık ve deneme aşaması olarak isimlendirilebilir. Bu aşamada birey geçmeyi düşündüğü dinin kural ve 
ibadetlerini uygulamaya çalışır şayet kendisine uygun bulursa ihtidasını açıkça herkese söylemeye başlar (Köse, 2012). Özelsel 
yukarıda değinilen aşkın deneyimleri yaşadıktan sonra İslam ve Müslümanlar hakkında epeyce sorgulama yaptığını 
söylemektedir. Bu durumu ailesine ve arkadaşlarına (hatta eşi Türk olmasına rağmen bu fikrini “saçma” bulmuştur) nasıl 
anlatacağıyla ilgili uzun düşüncelere girmiştir. Onun namaz, oruç ve benzeri ibadetleri denemediği daha çok “manevî” olarak 
nitelenebilecek kuralları deneyimleyip Müslüman olduğu söylenebilir. Ayrıca Özelsel, Konya’da yaşadığı deneyim sonrasında 
zaten Müslüman olduğunu söylüyor (içsel olarak). Kelime-i Şehadet ve bunun duyurulması noktasında onun bazı düşünceleri 
olduğu söylenebilir. Bu noktalar Özelsel tarafından tali meseleler olarak görülmektedir (Özelsel, 2016). Köse’nin üç aşamalı süreç 



54  

https://dergipark.org.tr/rid 

modeline benzer bir model de Hökelekli (2020), sunmuştur. Bu model benzer aşama ve kavramlara vurgu yaptığı için detaylı 
incelemeye tabii tutulmayacaktır. Hökelekli’nin modeli dört aşamalı bir din değiştirme modelidir. Bunlar kanaat ve bunalım 
safhası; arayış, araştırma ve karşılaştırma safhası; karar verme ve teslim olma safhası, sonuç safhası olarak adlandırılmaktadır. 

6. Özelsel’de Tasavvufi Etkilenme 

Tasavvuf yoluyla gerçekleşen ihtidalarda bireyler, genellikle manevi yönlerinin zayıflamasından dolayı tasavvuf yolunu 
seçtiklerini, diğer dinlerden ziyade tasavvufi yaşamı aşkın alanı deneyimlemek ve kendilerini keşfetmek amacıyla tercih 
ettiklerini dile getirmektedirler (Köse, 2012). Avrupa örnekleminde yürütülmüş ihtida çalışmaları, mühtedilerin çoğunluğunun 
ihtidasında mistik ve tasavvufi araçların rolü olduğunu göstermektedir (Köse, 2012; Gürsu, 1999; Top, 2007).  

Tasavvufi etkilenme ile ihtida eden bireylerde bunalım ve değer yoksunluğunun getirdiği arayış, tasavvufa dair bir eserden 
etkilenme, şeyh veya müritlerden etkilenme ve sanat eserlerinden etkilenme söz konusu olabilmektedir (Gürsu, 1999). Bu sayılan 
unsurlara yukarıda çeşitli vesilelerle değinilmiş olmasından dolayı yüzeysel şekilde Özelsel’deki karşılıklarından bahsedilecektir. 
Değer yoksunluğu ve bunalım Özelsel’de açık bir şekilde yoktur ancak kendisinin hayatı boyunca bir anlam arayış içinde 
olduğunu söylemesi bu madde için örnek teşkil edebilir (Özelsel, 2013). Bununla birlikte onun Hristiyanlık dini ve ailesinin Tanrı 
hakkındaki görüşleri (Özelsel, 2013), bu değerleri beğenmeme şeklinde yorumlanabileceği gibi değer arayışı içinde olduğu 
şeklinde de yorumlanabilir. Tasavvufa dair eserlerden etkilenme maddesine gelindiğinde Özelsel’in İbnü’l Arabî ve Mevlâna’dan 
etkilendiğine hem yukarıda değinilmiştir hem de eserlerinin her yerinde bu şahıslardan alıntılar yapması bunun göstergesidir 
(Özelsel, 2013). Özelsel kendisinin tasavvufa girmesine sebep olan şeyhi ile de derin bağlar kurması şeyh ya da müritlerden 
etkilendiğine örnek olarak verilebilir. Özelsel’in “… duyarsızlığım bariz biçimde Mürşidimden bir haber alma saplantısına 
dönüştü.” (Özelsel, 2013, 34) sözleri bu duruma örnek teşkil eder. Özelsel’in bu bağlılık hissi halvetle birlikte inanca dönmüştür. 
Özelsel’in hat sanatı başta olmak üzere İslam sanatlarına dair bir koleksiyonu olması ve “Hayatımda ilk kez Arapça bir yazı 
gördüğümde hissettiğim şey ilk görüşte aşktı…” (Özelsel, 2016: 71), ifadesi Özelsel’de estetik etkilenmenin örneği olarak 
verilebilir. 

Köse, tasavvuf yoluyla ihtida edenlerin gruba katılmadan önce uyuşturucu madde kullanabileceğini belirtmiştir. Ayrıca bu 
mühtedilerde daha çok duygusal ve mistik din değiştirme motifinin belirgin olduğunu belirtmektedir (Köse 2012).  Ancak 
Özelsel’de böyle bir durum söz konusu değildir. 

7. İhtida Sonrası Değişim 

Mühtedilerin, ihtidadan sonraki değişimleri tek bir alanda olmaz. İhtidadan sonra mühtedilerde isimden karakter, tutum ve 
davranışlara kadar çok boyutlu bir değişim yaşanır (Köse, 2012). 

Özelsel, ailesinin sözde Hristiyan olduğundan, dini hayatlarının içine dâhil etmediklerinden ve inandıkları tanrının pasif bir 
tanrı olarak algılandığından şikâyet etmektedir (Özelsel, 2013). Bu sebeple bu durumun kendisini farklı dinî arayışlara 
yönlendirdiğini ve bu arayışlarının da kendisini İslam’a ittiğini belirtmiştir. Yani dinin ve tanrının insan hayatındaki yeri  ile 
ilgili tutumlarında değişiklikler meydana gelmiştir, bu değişimin en açık kanıtı Özelsel’in birlik olma arzusudur. İnanç 
noktasında Özelsel’in kelime-i şehadet getirdiği bilinmektedir, eserlerinden inanç esaslarına dair bir sorgulama ya da 
reddettiğine dair veri elde edilememiştir. İbadetler noktasına bakıldığında Özelsel’in eserlerinden anlaşılıyor ki ilk Müslüman 
olduğu yıllarda ibadetlerini tam anlamıyla yerine getirememiştir. Bunu “İslam’ın beş şartından biri olan namazı tam anlamıyla 
yerine getirememiştim…” (Özelsel, 2013: 27), sözleriyle ifade etmektedir. Buna binaen Özelsel’in Müslüman olduktan sonra bir 
bunalım evresi geçirdiği söylenebilir. Bu bunalımın neticesinde tasavvufla karşılaşmış ve tasavvufla birlikte dini tam anlamıyla 
yaşamak için öğrenmeye ve deneyimlemeye devam etmiştir. Bu bunalım ve öğrenme sürecinin en somut delili de Özelsel’in 
Türkçe’ye çevrilen iki kitabıdır (Özelsel, 2013; Özelsel, 2016).  

Girilen yeni dinin üyeleriyle kurulacak olan sağlıklı ilişkiler din değiştirmeyi başarılı ve kalıcı kılar (Köse, 2012). Özelsel’in ilk 
eşinin Türk olmasından dolayı zaten etrafındakiler İslam’a aşina olan kişilerdir. Ayrıca Özelsel’in gönüllü olarak çalıştığı 
Müslüman yardım kuruluşundakilerle de iyi ilişkileri olduğu bilinmektedir. Dolayısıyla Özelsel’in sosyal çevresinde dramatik bir 
değişme olmamıştır. Öte yandan Özelsel, Alman arkadaşlarının Müslüman olmasına tepki göstereceğini düşünmüş ancak onlarla da 
herhangi bir olumsuz olay yaşanmadığını, Müslüman olduktan sonra sosyal çevresinin çok fazla değişmediğini belirtmiştir (Özelsel, 
2016). Son olarak Özelsel’in sosyal çevresindeki belki de en önemli değişikliğin tasavvuf ile tanışması ve halvet tecrübelerinden 
sonra olduğu söylenebilir. Ayrıca İslam’ı tam anlamıyla içselleştirmesinin de bu yolla gerçekleştiğini söylemek doğru olur.  

Mühtediler, ihtidadan sonra ait oldukları kültürün ögelerini terk edip tamamen İslam’ın kültürünü benimsemeyebilirler. 
Özelsel’in de tamamen kültürel bir değişim yaşamadığı söylenebilir.  



 55 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

“Bazı hacı arkadaşlar bana, artık ben de hacı olduğuma göre, Almanya’ya döndüğümde başımı örtecek miyim ya da oje 
sürmekten vazgeçecek miyim vb. gibi şeyler soruyor. Ben de kendi kendime, neden herkese bu dış göstergelerin en önemli 
şeylermiş gibi göründüğünü soruyorum. Neden kimse kimseye, bundan böyle inandığın gibi yaşamak için (inanmaktan ne 
anlıyorsan ona göre elbette) ne yapacaksın diye sormuyor…”  (Özelsel, 2016, 162). 

Özelsel’in bu sözleri kültürel değişim hakkında ipucu olabilir. Özelsel örtünme (başörtüsü) konusunda da sorgulamalarda 
bulunmaktadır, Müslüman olduktan sonra örtüyü yalnızca namaz kılarken takmıştır. Öte yandan Kalbe Yolculuk adlı kitabı, 
Halvette 40 Gün kitabından daha sonra yazılmış ve yayımlanmıştır, Özelsel’in kitap kapağındaki fotoğrafında da başını örtmediği 
görünmektedir. Ayrıca Özelsel, alkol ve domuz etinden uzak durduğunu belirtmektedir (Özelsel, 2016). Kültürel değişim 
konusunda son olarak Özelsel’in kendine verilen “Azize Mihriban” isminin yerine “Michaela Mihriban” ismini kullanması, bu 
noktada bir kültürel kabullenmesinin yanında kendi ait olduğu kültürü de tamamen reddetmediğinin en önemli göstergesi 
sayılabilir. 

Sonuç 

Bu çalışmada Özelsel’in dinî değişimi sebep, süreç ve sonuçlarıyla incelenmiştir. Özelsel’in din değiştirmesinin arka planında 
çocuklukta yaşadığı ve hayatı boyunca etkisini hissettiği travmatik bir olay, ergenlik dönemindeki arayış ve sorgulamaları gibi 
psikolojik faktörlerin ve çocuklukta yaşadığı ülkenin; insanlarıyla, kültürleriyle ve diniyle kurduğu sosyal etkileşimin olduğu 
sonucuna varılmıştır. 

Özelsel’in din değiştirme sürecinde hangi din değiştirme motiflerinin etkili olduğuna bakıldığında entelektüel ve mistik tipin 
etkili olduğu görülmektedir. Bu iki din değiştirme tipi tasavvuf yoluyla ihtida edenlerde en fazla görülen motiflerdir. 

Özelsel’in, din değiştirme sürecinde geçtiği aşamaların, arayış, temas, hazırlık ve deneme şeklinde ilerleyen modele uygun 
olduğu sonucuna varılmıştır.  

Özelsel’in hayatında tasavvufun önemli yeri olduğu ve değişiminde tasavvufun etkisinin de olduğu anlaşılmıştır. Tasavvuf 
yoluyla ihtidada şeyh ve müritlerden ya da tasavvufi şahsiyetlerden ve onların eserlerinden etkilenmenin Özelsel’de açık bir 
şekilde görüldüğü sonucuna ulaşılmıştır. Özelsel’i etkileyen en önemli şahsiyetler Mevlâna veİbnü’l-Arabî’dir. 

Özelsel din değiştirme sonrasında çeşitli alanlarda değişim yaşamıştır. İnanç ve tutumlar noktasında belirgin değişim yaşamıştır. 
İbadetler noktasında ise ilk dönemlerde bir bunalım dönemine girmiş ancak tasavvufla tanışmasından sonra ibadetler 
noktasında da değişim yaşamıştır. Özelsel’in sosyal çevresi ihtidadan sonra tamamen değişmemiştir. Yine Özelsel, İslam 
kültürünü kabul etmesinin yanında Alman kültürünü de tamamen reddetmemiştir.  

Son olarak Özelsel’in ihtidasının tek bir sebebe indirgenemeyecek kadar karmaşık ve birçok faktörün etkili olduğu bir süreç 
olduğunu anlaşılmaktadır.  

Bu çalışmanın ve literatürde var olan diğer çalışmaların sonuçları da göz önünde bulundurulduğunda her bireyin değişim süreci 
biricik olmakla birlikte süreçte bazı ortak noktaların olduğu görülmektedir. Bu ortak noktalar İslam’ın mistik boyutu olan 
tasavvufun bireylerin ihtida sürecinde etkin rol oynadığı şeklinde ifade edilebilir. Buradan hareketle Diyanet işleri başkanlığında 
ihtida etmek isteyenlerle ilgilenen görevlilere şu öneride bulunulabilir: İslam’ı tanımaya çalışan bireylere öncelikle İslam’ın 
hoşgörülü ve kolay olarak kabul görülen yönleri gösterilip akabinde diğer yönleri öğretilebilir. Ayrıca dinin temsilcisi olan 
insanların da bu bilinçle yetiştirilmesi ve bu bilinçle davranması bireylerin ihtidası için kolaylaştırıcı unsur olabilir. 
Araştırmacılar için ise şu öneride bulunulabilir: İhtida farklı boyut ve türleri ile farklı örneklemler üzerinde incelenebilir, İhtida 
etmiş bireylerin psiko-sosyal özelliklerine katkıda bulunulabilir. Bununla birlikte sadece diğer dinlerden İslam’a doğru 
gerçekleşen ihtidalardan ziyade İslam dininden diğer dinlere doğru gerçekleşen ihtidalar da araştırmaya muhtaç konular 
arasındadır. 

  



56  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kaynakça | References 

Aydın, Abakay Bengisu. Yetişkin Bireylerde Erken Dönem Uyum Bozucu Şemalar ile Bağlanma Stilleri ve Ayrılık Kaygısı Arasındaki 
İlişkinin İncelenmesi, İstanbul, İstanbul Gelişim Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Başkurt, İrfan. “Yaygın Din Eğitimi ve Sosyo-Psikolojik Açıdan İhtida Hadisesi (Üsküdar, Kadıköy ve Beyoğlu Örneği)”. İstanbul 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (14), (2006), 173-205. 

Esen, Nesibe. “Necip Fazıl Kısakürek’te Dinsel Değişim”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1, (2011), 129-154. 
Gürsu, Orhan. Günümüzde Tasavvuf Yoluyla İslam’a Yönelişin Sosyo-Psikolojik Analizi, Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 1999. 
Hayta, Akif. Bağlanma Kuramı ile Allah Tasavvuru. İstanbul: İz Yayıncılık, (2019). 
Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 15. Basım, 2020.   
Işık, İhsan. “Michaela Mihriban Özelsel”. Türkiye Edebiyatçılar ve Kültür Adamları Ansiklopedisi.7/2880. Ankara: Elvan Yayınları, 2008. 
James, William. Dinsel Deneyimin Çeşitleri: İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme. çev. İsmail Hakkı Yılmaz. İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2017. 
Kaplan, Sefa. “Alman Psikolog Michaela Üsküdar’da 40 Gün Halvete Girdi”. Hürriyet (8 Şubat 2013), https://www.hurriyet.com.tr 

/gundem/alman-psikolog-michaela-uskudar-da-40-gun-halvete-girdi-126973  
Karaca, Faruk. Dinî Gelişim Psikolojisi. Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık, (2016). 
Kartopu, Saffet. “Muhammed Esed’de Dini Değişimin Psikolojik Analizi”. Turkish Studies, 8/6, (2013), 345-364.  
Kayıklık, Hasan. (2005). “Bireysel Yaşamda Dinsel Değişim”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5/2, (2005), 5-23. 
Kayıklık, Hasan. “Gazali’de Dinsel Yaşayışın Evrimi”. Dini Araştırmalar, 5/14, (2002), 117-130.  
Kirkpatrick, Lee, A. ve Shaver Phillip, R. “Attachment theory and religion: Childhood attachments, religious beliefs, and 

conversion”. Journal for the Scientific Study of Religion, 29/3, (1990), 315-334. 
Köse, Ali- Ayten, Ali. Din Psikolojisi İstanbul: İz Yayıncılık, 4. Basım, 2014. 
Köse, Ali. “Din Değiştirmenin Psiko-Sosyolojik Nedenleri”. Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. ed. Ömer Faruk Harman 407-427. İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2005. 
Köse, Ali. Neden İslam’ı Seçiyorlar: Müslüman Olan İngilizler Üzerine Psiko-Sosyolojik Bir İnceleme. İstanbul: İz Yayıncılık, 2. Basım, 2012. 
Lofland, John- Skonovd, Norman. “Conversion Motif”. Journal for the Scientific Study of Religion, 20/4, (1981), 373-375. 
Lofland, John- Stark, Rodney. “Becomıng A World-Saver: A Theory Of Conversıon To A Devıant Perspectıve”. American Sociological 

Association 30/6 (1965), 862-875.  
Özelsel, Michaela Mihriban. Halvette Kırk Gün: Psikolog Bir Dervişe’nin Halvet Günlüğü ve Bilimsel Çözümlenmesi. çev. Seda Çiftçi. İstanbul: 

Kaknüs Yayınları, 9. Basım, 2013. 
Özelsel, Michaela Mihriban. Kalbe Yolculuk: Alman Psikoloğun Hac Yolculuğu ve Bir Manevi Uyanış Hikâyesi. çev. Seda Çiftçi. İstanbul: Kaknüs 

Yayınları, 4. Basım, 2016. 
Pazarlı, Osman. Din Psikolojisi. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1982. 
Peker, Hüseyin. Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 18. Basım, 2020. 
Rambo, Lewis R- Bauman, Steven C. “Psychology of Conversion and Spiritual Transformation”. Pastoral Psychol 61 (2012), 879-894.  
Şenler, Şule Yüksel. Hidayet. İstanbul: Timaş Yayınları, 2017 
Top, Nuriye. İhtida Hâdiselerinde Tasavvuf Kültürünün Rolü. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 
Tüzer, Abdülatif. Dinî Tecrübe ve Mistisizm: Felsefi Bir Yaklaşım. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2006. 
Yapıcı, Asım. “Müslümanlıktan Hıristiyanlığa Geçişin Sebepleri Üzerine Sosyo-Psikolojik Bir İnceleme”. Jurnal of Islamic Research, 20/2 

(2007), 221-231.  
Zavalsız, Yusuf Sinan. “Din Değiştirmenin Psiko-Sosyal Kodları”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2012), 12(2), 185-200.   
 

 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/alman-psikolog-michaela-uskudar-da-40-gun-halvete-girdi-126973
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/alman-psikolog-michaela-uskudar-da-40-gun-halvete-girdi-126973


Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 57-73                                                                                                                                                                             | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Talha YAVUZ |  0000-0001-6871-8850 
Dr. Öğrencisi | Yazar | talha_yavuz19@erdogan.edu.tr 
Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi |   007x4cq57 

Temel İslam Bilimleri | Rize, Türkiye 
 

Salih Sabri YAVUZ |  0000-0001-6400-3268 
Prof. Dr. | Sorumlu Yazar | s.sabri.yavuz@erdogan.edu.tr 
Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi |  0468j1635 

Kelam | Rize, Türkiye 
 

Öz 
Kullarının hidâyet ve doğru yoldan ayrılmalarını istemeyen Allah zaman içinde bozulan ve hak yoldan uzaklaşan toplumlara, onları uyarmaları ve hak yola davet etmek için 
peygamberler göndermiştir. Her biri birer hidayet rehberi olan peygamberler, Allah’ın emir ve yasaklarını gönderilmiş oldukları toplumlara tebliğ etmişler ve bu uğurda 
türlü sıkıntılara göğüs gelerek büyük mücadele örnekleri sergilemişlerdir. Böylesine zorlu bir vazifede peygamberler elbette yalnız bırakılmamış, nübüvvet davalarında haklı 
olduklarını ispatlamaları için her birine Allah tarafından farklı mûcizeler bahşedilmiştir. Hz. Salih’in devesi, Hz. İbrahim’in ateşte yanmaması, Hz. Musa’nın asası, Hz. İsa’nın 
ölüleri diriltmesi vb. olağanüstü hadiseler Kur’an’da zikredilen mûcizelerden bazılarıdır. Hz. Peygamber’e verilen en büyük mûcizenin Kur’an-ı Hakîm olduğu konusunda 
İslam âlimleri arasında ittifak vardır. Kur’an dışında hissî mûcize olarak adlandırılan ayın ikiye bölünmesi, hurma kütüğünün inlemesi, taşların konuşması, kızartılmış koyun 
etinin zehirli olduğunu haber vermesi gibi mûcizeler de nübüvvet bahislerinde ele alınmaktadır. Bu makalede söz konusu hissî mûcizeler incelenmiş ve kelâm ilmi açısından 
değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Özellikle pozitivist okuma biçimlerinin de etkisiyle hissî mûcizelerin varlığını kabul etmeyenler olmakla birlikte ulaştığımız deliller 
neticesinde bu tür mûcizelerin Hz. Peygamber’e verildiği sonucuna ulaşılmıştır.  

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Nübüvvet, Mûcize Çeşitleri, Hissî Mûcize, Ayın Yarılması 

Atıf Bilgisi 
Yavuz, Talha-Yavuz, Salih Sabri. “Modern Dönemde Hissî Mûcizelere Yöneltilen Eleştirilerin Kelâmî Açıdan Değerlendirilmesi”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 57-73.  

https://doi.org/10.32950/rid.1321495 
 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    01.08.2023 Kabul Tarihi:   25.12.2023 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 

Etik Beyan 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Bu makale Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsünde Prof. Dr. Salih Sabri Yavuz danışmanlığında devam eden ‘İbn 
Teymiyye’nin Hıristiyanlığa Yönelttiği Eleştirilerin Kelâmî Açıdan Değerlendirilmesi (el-Cevâbü’s-Sahîh Bağlamında)’ isimli doktora tezinden 
üretilmiştir. 

Yazar Katkı Düzeyleri Sorumlu yazar (TY) %66, yazar (SSY) %33.  
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 57-73                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Talha YAVUZ |  0000-0001-6871-8850 
Dr. Candidate | Author | talha_yavuz19@erdogan.edu.tr 

Recep Tayyip Erdogan University |  007x4cq57 
Basic Islamic Sciences | Rize, Türkiye  

 
Salih Sabri YAVUZ |  0000-0001-6400-3268 

Prof. Dr. | Corresponding Author | s.sabri.yavuz@erdogan.edu.tr 
Recep Tayyip Erdoğan University |  0468j1635 

Kalam | Rize, Türkiye 
 

Abstract 
Allah, who does not want His servants to stray from the right path, sent prophets to warn peoples and to invite them to the true path. The prophets, each of whom was a 
guide, conveyed the orders and prohibitions of Allah to the individuals and societies to which they were sent, and for this purpose, they showed great examples of struggle 
by enduring all kinds of troubles. Of course, the prophets were not left alone in such a difficult task, and each of them was given different miracles by Allah to prove that they 
were right in the cases of prophethood. Hz. Salih’s camel, The fact that Abraham did not burn in the fire, Hz. Moses’ staff, Hz. Jesus’ resurrection, etc. It is one of the miracles 
mentioned in the Qur’an. There is an agreement among Islamic scholars that the greatest miracle given to the Prophet is the Qur’an. Miracles such as the splitting of the 
moon into two, the groaning of the palm stump, the speech of stones, the news that fried mutton is poisonous, which are called sensory miracles outside the Qur’an, are 
examined in this article and evaluated in terms of the discipline of theology. Even though there are those who do not accept the existence of sensory miracles, especially 
under the influence of positivist reading styles, as a result of the evidence we have obtained, it is clear that such miracles are related to the Prophet Muhammad. It has been 
concluded that it was given to the Prophet. 

Keywords 
Theology, Prophethood, Types of Miracles, Sensory Miracle, Splitting of the Moon 

Citation 
Yavuz, Talha-Yavuz, Salih Sabri. “Theological Evaluation of Criticisms Directed to Sensory Miracles in the Modern Period”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 57-73.  

https://doi.org/10.32950/rid.1321495 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  01.08.2023 Date of Acceptance: 25.12.2023 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement 

It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. This article is extracted from ongoing doctorate dissertation entitled “The Theological Evaluation of Ibn 
Taymiyya’s Criticism of Christianity (In the Context of al-Cevabu’s-sahîh”, supervised by Prof. Dr. Salih Sabri Yavuz at Instute of Graduate 
Studies of Recep Tayyip Erdoğan University. 

Auth. Contribution Rates Corresponding author (TY) %66 , author  (SSY) %33. 
Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 59 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Nübüvvet meselesi usûl-i selâse1 olarak adlandırılan İslam’ın temel inanç esaslarından biri olup, Allah ile kulları arasındaki 
iletişimin sağlanmasında önemli bir yer tutmaktadır. Allah’a kulluk yapmakla mükellef olan insan2 böylesine büyük bir vazifede 
tek başına bırakılmamış, iyiyi kötüden ayırt edecek aklın yanında peygamberler ile ve onlara verilen vahiy ile desteklenmiştir. 
Vahiy ile olan bu destek sonsuz ilim, irade ve kudret sahibi olan bir Zat tarafından gelmesi hasebiyle kıymete şayandır. Zira “haber 
vermek” yahut “üstünlük, yücelik” gibi anlamları barındıran nübüvvetin kaynağı Allah olduğu için peygamberlerin başta vahiy 
olmak üzere ümmetlerine aktardıkları bilgi ve haberler, diğer bilgi ve haberlerden daha özel ve daha değerlidir.3 Bununla birlikte 
akıl nakil uyuşmazlığında akla öncelik veren ve bunu kânûn-i küllî’ye dönüştüren âlimler de mevcuttur. Akıl olmadan vahyin 
anlaşılamaması ve teklifte aklın şart olması gibi sebepler Fahreddin er-Râzî gibi kelâmcıları böyle düşünmeye sevk etmiştir.4 

Peygamberlerin gönderiliş sebep ve hikmetlerini haber veren ayetlerden bazıları şu şekildedir:  

“İnsanlar tek bir ümmetti. Allah, müjdeciler ve uyarıcılar olarak peygamberler gönderdi ve beraberlerinde, insanların anlaşmazlığa düştükleri 
şeyler konusunda, aralarında hüküm vermek üzere kitapları hak olarak indirdi.”5  

“O, ümmîlere, içlerinden, kendilerine ayetlerini okuyan, onları temizleyen, onlara kitabı ve hikmeti öğreten bir peygamber gönderendir. 
Hâlbuki onlar, bundan önce apaçık bir sapıklık içinde idiler.”6  

İslam düşünce tarihinde, özelde de kelâmda peygamberlik konusu ele alınıp değerlendirilirken onun ispatı üzerinde önemle 
durulmuştur. Çünkü peygamberlik iddiasında bulunan kişinin bu iddiada doğru mu yoksa yalancı mı olduğu ancak iddiasını 
ispatlamakla mümkün olabilir. Bu açıdan mûcize, peygamberliği ve doğru söyleyen ile yalan söyleyeni birbirinden ayırt etmesi 
sebebiyle önemlidir. Zira hak peygamber (nebi) ile sahtekâr olanı (mütenebbi) ayırt eden en büyük kıstas mûcizedir.  

Geçmişten günümüze nübüvvet inancına yönelik birçok itirazlar yapılmış olup, bu müesseseyi inkâr eden7 veya buna eleştirel 
yaklaşan farklı şahıs ve fırkalar olmuştur. Buna mukabil İslam âlimleri nübüvvetin gerekliliği üzerinde durmuş, yapılan itiraz ve 
eleştirilere sessiz kalmayarak İslam akaidini muhafaza etmişlerdir. Hatta bu hususta telif edilen eserler o kadar çoktur ki, 
“A‘lâmü’n-nübüvve, Hücecü’n-nübüvve, Delâilü’n-nübüvve, Hasâisü’n-nebî”8 isimli farklı bir literatür de meydana gelmiştir. 

İslam âlimleri mûcizeyi peygamberliğin önemli bir unsuru olarak görmekle beraber, hissî mûcizeler konusunda farklı kanaat 
benimseyenler de bulunmaktadır. Özellikle yakın dönemde yapılan ilmî araştırmaların birçoğunda hissî mûcize konusu bir 
problem olarak ele alınmış ve birçok farklı değerlendirmeler yapılmıştır. Kimileri hissî mûcizelerin sübutunu Hz. Peygamber’e 
nispet ederken kimileri bunu reddetmektedir. Makalemizde, Hz. Peygamber’e nispet edilen hissî mûcizeleri lehte ve aleyhte 
delillerle birlikte kelâmî açıdan değerlendirmeye çalışacağız. Böylelikle hissî mûcize etrafında dönen tartışmaları, ulaştığımız 
ve kelâmî tahlilini yaptığımız delillere göre objektif bir şekilde neticelendirmeyi hedeflemekteyiz.  
Şu hususun altını çizmekte yarar vardır: İfade etmeye çalıştığımız üzere hissî mûcize konusunda gerçekten geniş bir literatür 

                                                                        

1  Usul-i selâse, İslam inancının üç temel esasını ifade eder ki, bunlar ulûhiyet, nübüvvet ve ahirete dair konulardan oluşmaktadır. 
2  İlgili ayet için bk. “Ben cinleri ve insanları, ancak bana kulluk etsinler diye yarattım.” (Zâriyat, 51/56) 
3  İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Sıhâhu’l-luga/Tâcü’l-luga, (Beyrut: 1990), 6/2499; Ebü’l-Fazl İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, (Beyrut: 1990), 1/161-162; Abdülkâhir b. 

Tâhir el-Bağdadî, Usulu’d-din, (Beyrut: 1981), 153-154; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, (Beyrut: ts.), 509; Ebü’l-Feyz Muhammed ez-Zebidî, Tâcü’l-arûs, (1988), 
10/354; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît, (Beyrut: 1991), 4/57; Adudüddîn el-Îcî, el-Mevâkıf, (Kahire: ts.) 337; Ayrıca bilgi için bk. Şaban 
Ali Düzgün vd, Kelâm El Kitabı,  (Ankara: Grafiker Yayınları. 2015), 333, 343-347; S. Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet (İstanbul: Metamorfoz Yayıncılık, 
2020), 12-14. 

4  Fahreddin er-Râzî, Muhassal, nşr. Tâhâ Abdurrûf Sad, (Kahire: Mektebetü Külliyâti’l-Ezheriyye, ts.), 51; Detaylı bilgi için bk. Faruk Sancar, “Bağnaz Bir Selefî 
mi Endişeli Bir Entelektüel mi? (İbn Teymiyye’nin Eleştirel ve Reaksiyoner Karakteri Hakkında)”, Dinî Araştırmalar, 18/46 (2015), 97-125. 

5  el-Bakara, 2/213. 
6  el-Cum’a, 62/2. 
7  Muattıla (ateistler) ve Berahime gibi bazı fırkalar nübüvveti inkâr etmişlerdir. Detaylı bilgi için bk. Bâkıllânî, Kitâbü Temhîdi’l-evâʾil ve telhîsı’d-delâʾil, nşr. 

İmamüddin Ahmed Haydar, (Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 1407/1987), 126-127; Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, trc. Bekir Topaloğlu, 8. 
Baskı, (Ankara: ÎSÂM Yayınları, 2016), 271-280; Ayrıca bilgi için bk. Halil İbrahim Bulut, “Mûcizenin İmkân ve Delâleti Konusunda İleri Sürülen İtirazlar”, 
Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4 (2001): 173-196. 

8  Peygamberlik müessesesini, özellikle Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispatlamak amacıyla yazılan eserlerin ortak ismidir. Delâilü’n-nübüvve türü 
eserlerden bazıları şunlardır: Kâdî Abdülcebbâr’ın Tesbîtü delâʾili’n-nübüvve’si; Ebu Nuaym el-İsfahânî’nin Delâilü’n-Nübüvve’si; Ebû Dâvûd es-Sicistânî’nin 
Delâʾilü’n-nübüvve’si, İbn Kuteybe’nin Aʿlâmü’n-nübüvve’si (Delâʾilü’n-nübüvve), İbn Ebü’d-Dünyâ, Ca‘fer b. Muhammed el-Firyâbî, İbn Hibbân, Taberânî ve Ebû 
Zer el-Herevî’nin Delâʾilü’n-nübüvve’leri, Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî’nin Delâʾilü’n-nübüvve’si; Abdülkâhir el-Bağdâdî’nin Delâʾilü’n-nübüvve’si. Ayrıca bilgi için bk. 
Yusuf Şevki Yavuz, “Delâilü’n-Nübüvve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/115-117. 



60  

https://dergipark.org.tr/rid 

meydana gelmiştir. Özellikle modern dönemde bilimsel düşüncenin kabul ettiği tabiat kanunlarının değişmezliği ilkesi, İslam 
âlimlerini hissî mûcize konusunda daha çok çalışmaya diğer bir tabirle din ile bilim arasında bir uzlaşı yolu bulmaya sevk 
etmiştir. Çünkü pozitivizm ve rasyonalizm gibi felsefi akımlar, bilimsel düşüncenin önünde engel olarak gördükleri hissî 
mûcizelere çok katı eleştiriler yöneltmiş olup, bu da ortaya ciddi bir problem çıkarmıştır. Batı’daki bu ayrışma hissî mûcizeleri 
ele alıp onları başka bir zeminde değerlendirmeye yol açmıştır. İslam düşünürleri de bu problem karşısında yeni arayışlar içine 
girmiştir. Bu bağlamda modern bilimin dayattığı bilimsel düşünceye cevap vermek ve hissî mûcizeleri güncel zeminde yeniden 
konumlandırmak amacıyla birçok yeni çalışma yapılmıştır.  

Hissî mûcizeleri kelâmî açıdan ele alan çalışmaların sayısı oldukça fazladır.9 Bizim araştırmamızın bu çalışmalardan farkını özet 
bir şekilde ifade etmek gerekirse şunları söyleyebiliriz: Pozitif bilimlerin etkisi ve bilimsel düşünce baskısı son dönemdeki ilim 
adamlarını etkilemiştir ve bu etkinin izleri ilmî çalışmalarda da görülmektedir. Yukarıdaki çalışmaların genelinde hissî 
mûcizelere karşı olumsuz bir tavır sergilenmektedir. Bu olumsuz tavrın detayları burada zikredilemeyecek şekilde son derece 
uzundur. Kısaca, kimi yazar hissî mûcizeleri mecazî anlamda, kimi sembolik anlamda, kimi de ayın yarılmasında olduğu gibi 
kıyametin kopma sürecinde yaşanacak hadise şeklinde değerlendirmiştir. Hissî mûcizeleri ya inkâr ya da modern bilimin 
verilerine göre tevil etme seçeneği, bizce olayı hakiki mecrasından uzaklaştırmaktadır. Dolayısıyla hissî mûcize konusunu 
Batı’nın sunduğu felsefî akımlardan etkilenmeden, başta ayet ve hadisler olmak üzere naklî deliller ile yeniden değerlendirme 
ihtiyacı hasıl olmuştur.  

Araştırmada hissî mûcizeler konusu incelenirken bu alanda ilk dönem klasik kelâm kaynaklarından son dönem modern 
kaynaklara kadar birçok farklı eser incelenmiş, geniş bir literatür taraması yapılmış ve böylece zengin bir kaynakça oluşturmaya 
gayret edilmiştir.  

1. Mûcizenin Tanımı 

Arapça bir kelime olan mûcize, kudretin zıddı anlamını ifade eden ve bir şeye güç yetirememe anlamındaki “a-c-z” veya “i’caz” 
kökünden türeyen ism-i fâildir. Türkçe’de “harikulâde, tabiatüstü, aciz bırakan” gibi anlamları barındıran bu kelimenin 
sonundaki “tâ”, müennes (dişillik) alameti olmayıp, “el-allâmetü” kelimesinde olduğu gibi mübâlağa içindir. Böylece mûcize 
kelimesi “asla güç yetirilmeyen, kesinlikle aciz bırakan” anlamlarına gelmektedir.10 

Mûcize kelimesi bu haliyle Kur’an’da geçmeyip, çoğu kez âyet/âyât,11 beyyine,12 burhân,13 sultân,14 hak,15 furkân16 gibi kelimelerle 
ifade edilmiştir. Kelâmî terim olarak mûcize kelimesinin ilk ne zaman kullanıldığı kesin olarak bilinmemekle birlikte, Hicrî IV. 

                                                                        
9  Yapılan çalışmaların tamamını burada zikretmek mümkün olmamakla beraber kelâm alanında olup önemli gördüklerimizden bazıları şu şekildedir: 
- Halil İbrahim Bulut’un Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mûcizeler isimli doktora çalışması. Bu çalışma Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 

Bilimleri Ana Bilim Dalı   Kelâm Bilim Dalı’nda 2001 yılında yapılmıştır. 
- Serpil Dayı’nın Modern İslam Düşünürlerinin Hissî Mucizelere Yaklaşımı isimli yüksek lisans çalışması. Bu çalışma Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı’nda 2019 yılında yapılmıştır.  
- İhsan Arslan’nın “Hissi Mucize Olarak Hz. Peygamber’e İsnad Edilen İnşikâku’l-Kamer Hadisesine Farklı Bir Yaklaşım”, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 6/12 (Aralık 2017), 13-48 adlı makalesi.  
- Adil Bebek’in “Kelam Literatürü Işığında Mucize ve Hz. Muhammed’e Nisbet Edilen Hissi Mucizelerin Değerlendirilmesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 18 (Ocak 2014), 121-148 adlı makalesi.  
- Musa Koçar’ın “Kur’ân’daki Hissî Mucizelere Farklı Bir Yaklaşım (Muhammed Esed Örneği)”, Tabula Rasa: Felsefe-Teoloji, 6/15-16 (2006), 279-295 adlı makalesi. 
- Recep Orhan Özel’in “Kur’ân’daki Hissî Mûcizelere Modern Yaklaşımlar Bağlamında Bir İnceleme: Mustafa Öztürk Örneği -I-“, Amasya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi [Amasya İlahiyat Dergisi = Amasya Theology Journal], 8 (2017), 75-123 adlı makalesi. 
- Soner Akpınar’ın “Modern ve Gelenekçi Bazı Yazarların Hissî Mucizelere Yaklaşımı”, BİDER: Bitlis İslamiyat Dergisi = Journal of Bitlis Islamiyat, 5/1 (Haziran 2023), 

54-77 adlı makalesi. 
- Mehmet Salmazzem’in “Tehaddî Olgusu Bağlamında Hz. Peygamber’in Hissî Mucizeleriyle İlgili Görüş ve Tartışmaların Analizi”, İslam Düşüncesi Araştırmaları, 

(2019), 83-114 adlı makalesi. 
10  Nûreddin es-Sâbûnî, el-Bidâye fi usûli’d-dîn. çev. Bekir Topaloğlu, 15. Baskı, (İstanbul: İFAV Yayınları, 2015), 47; Yusuf b. İsmail en-Nebhânî, Hüccetullahi ale’l-

âlemîn, (Diyarbakır: ts.), 13; İbn Kemal, Şemseddin Ahmed b. Süleyman, Resâil, nşr. Ahmed Cevdet, (İstanbul: 1316), 137; Sa‘deddin et-Teftâzânî, Şerhu’l-mekâsıd, 
(Beyrut: 1989), 5/11. 

11  el-A‘râf, 7/73. 
12  el-Beyyine, 98/1. 
13  el-Kasas, 28/32. 
14  en-Nisâ, 4/153. 
15  Yûnus, 10/76. 
16  el-Bakara, 2/53. 



 61 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

(X.) yüzyıldan itibaren bu kavrama rastlanmaktadır. Eş‘arî ile Mâtürîdî’nin eserlerinde dolaylı da olsa mûcize teriminin 
kullanılması bu bilgiyi doğrulamaktadır.17 

Kelâm âlimlerine göre mûcizenin terim anlamı şudur: İnkarcılara karşı meydan okunduğu esnada, peygamberlik iddiasında 
bulunan bir zatın elinde kendisini doğrular mahiyette, başkalarının benzerini meydana getirmekten aciz kaldığı, tabiat 
kanunlarına aykırı olan bir hadisenin zuhur etmesidir.18 

Bu tanımdan da anlaşılacağı üzere mûcizenin oluşabilmesi için şu şartlar gerekmektedir: 

a- Mûcize fâil-i muhtar olan Allah’ın yaratmasıyla meydana gelir ve O’nun bir fiilidir. Her ne kadar peygamber eliyle 
meydana gelse de mûcizenin asıl yaratıcısı Allah’tır.19 Filozoflara göre ise mûcize Allah’ın fiili olmayıp, peygamberlerin kendi 
fiilidir.20 
b- Olağanüstü, harikulâde olması gerekir. Bu mûcizenin olmazsa olmaz şartlarından biridir.21  
c- Peygamberlik iddiasında bulunan şahsın bizatihi elinde meydana gelmesi gerekir.22 Bir peygamberin gösterdiği mûcize, 

başka bir peygamber için delil olmaz.  
d- Tehaddî ile birlikte vuku bulmalıdır. Dolayısıyla tehaddî olmadan bir peygamberde meydana gelen olağanüstü durumlar 

ayrıca ele alınmakta olup, bunlara farklı isimlendirmeler yapılmaktadır.23 Kimi âlimler Hz. Peygamber’in gösterdiği tüm 
olağanüstü olayların zımnî de olsa tehaddî vasfı taşıdığını ileri sürerek hepsine mûcize denilebileceğini savunmuştur. 
Ancak tehaddîde esneme kabul etmeyenler açıktan meydan okuma olmadan meydana gelen olaylara mûcize değil, ilahî 
birer lütuf veya işaret gibi isimler vermişlerdir.24 

e- Mûcize peygamberlik iddiası esnasında vuku bulması gerekir. İddiadan önce meydana gelen olağanüstü hadiseler ile 
nübüvvet iddiası kanıtlanamaz.25  

f- Mûcize iddiaya uygun bir şekilde zuhur edip, sahibini yalanlamamalıdır. Örneğin, bir kimse ‘şu deve dile gelip 
peygamberliğime şahitlik edecektir’ dese ve sonrasında o deve onun yalancı olduğunu söylerse, bu mûcize olmaz.26  

g- Mûcizenin karşı konulamaz bir şekilde cereyan edip, dünyada gerçekleşmesi gerekmektedir.27 

2. Tasnifi 

Kaynaklarda mûcizenin şartları yanında tasnifi konusunda farklı kategorik değerlendirmeler yapılmıştır. Kimileri mûcizeyi 
kevnî ve aklî olmak üzere iki grupta ele alırken kelâm âlimleri mûcizeyi genellikle hissî, haberî ve aklî olmak üzere üç başlık 
altında incelemişlerdir.28  

2.1. Hissî Mûcizeler 

Hissî mûcizeler insanların duyularının idrakine dayanan olağanüstü olaylar olup, tabiat kanunlarına aykırı bir şekilde cereyan 
eden hadiselerdir. Tabiatla alakalarından dolayı bunlara “kevnî”, belli bir zamanla sınırlı oldukları için “zamanî” mûcizeler de 
denmiştir.29 

Hz. Musa’nın asasının yılana dönüşmesi,30 Hz. Îsâ’nın ölüleri diriltmesi, anadan doğma körleri ve alaca hastalarını iyileştirmesi,31 

                                                                        
17  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevḥîd, 286. 
18  Seyfeddin el-Âmidî, el-Mübîn, thk.  Hasan Mahmûd eş-Şâfiî, (Kahire: 1983), 122; Gâyetü'l-merâm, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 233; Nûreddin es-

Sâbûnî, el-Bidâye, 101; Seyyid Şerif el-Cürcanî, Ta’rifât, (İstanbul: 1918), 194; Şerhu’l-mevâkıf, nşr. Muhammed Bedreddin en-Nasânî, (Kahire: 1907), 8/222; Kâdî 
Abdülcebbâr el-Hemedânî, el-Muğnî, (Kahire: 1962), 15/200. 

19  Ebü’l-Muîn en-Nesefî, thk.  Claude Salame’, Tebsıratü’l-edille, (Dimaşk: 1990), 1/469-470; Âmidî, Ebkârü’l-efkâr, nşr. Ahmed Mehdî, (Kahire: 2002), 4/24-26. 
20  İbn Haldun et-Tûnisî, Mukaddime, nşr. Ali Abdülvâhid Vâfî, (Kahire: ts.), 1/402-403. 
21  Yusuf b. İsmail en-Nebhânî, Hüccetullahi ale’l-âlemîn, 13. 
22  Adudüddîn el-Îcî, el-Mevâḳıf, 340.  
23  Bâkıllânî, İ‘câzü’l-Kur’ân, 258-259. 
24  Bekir Topaloğlu vd., İslâmda İnanç Esasları, (İstanbul: 1998), 176-180. 
25  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/471. 
26  Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse: Mu’tezile’nin Beş İlkesi, çev. İlyas Çelebi, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013), 2/430-434. 
27  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/469. 
28  Gazzâlî, el-İktisâd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübe, 2003), 143-144; Süyûtî, el-İtkân, thk.  Muhammed Mutevella Mansûr, (Kahire: Mektebetü Dâru’t-Türâs, 2007), 5/1873; 

Bâkıllânî, İ’cazü’l-Kur’ân, (Kahire: Dâru’l- Maârif, ts), 38. 
29  Bâkıllânî, İ’cazü’l-Kur’ân, 38; Râgıb el-İsfahânî, Tefsiru’r-Rağıb el-İsfehânî. 1/42. 
30  el-A‘râf, 7/107-108, 117-122. 
31  el-Mâide 5/110. 



62  

https://dergipark.org.tr/rid 

ateşin Hz. İbrahim’i yakmaması32 Kur’an’da zikredilen mûcizelerden bazılarıdır.  

İslam âlimlerinden bazıları peygambere verilen mûcize ile o peygamberin gönderildiği toplumun alışkanlıkları veya revaçta 
oldukları meslek arasında bir bağlantı kurmaktadırlar. Örneğin, Hz. Musa’nın yaşadığı bölgede sihir ve büyü revaçta olan bir 
meslek olduğu için Allah ona, asanın yılana dönüşmesi mûcizesini vermiştir. Aynı şekilde Hz. Îsâ döneminde tıp, son derece 
gelişmiş ve halkın ilgi duyduğu bir meslek olduğundan dolayı Allah ona, tıp ile alakalı mûcizeler vermiştir. Anadan doğma kör 
ve alaca hastalarını iyileştirmesi bu kabilden olan mûcizelerdir.33 

2.2. Haberî Mûcizeler 

Bu tür mûcizeler peygamberlerin Allah’tan aldıkları vahye dayanarak geçmiş, gelecek ya da şimdiki zamana dair aktardıkları 
gaybî haberlerdir.34  

Hz. Peygamber’in Kur’an’ın haber verdiği Hz. Zülkarneyn’den,35 Hz. Nuh’tan ve dokuz yüz elli yıl kavmi arasında kaldığından,36 
Hz. İbrahim’den ve ateşe atılmasından,37 Ashab-ı Kehf kıssasından,38 Hz. Yusuf kıssasından39 vb. önceki ümmetlerinden 
bahsetmesi, Bizanslılar’ın İranlılar’ı savaşta mağlup edeceğini40, Ammar’ın âsi bir grup tarafından öldürüleceğini41 bildirmesi bu 
gaybî haberlerdendir. 

2.3. Aklî Mûcizeler 

Manevî mûcize ya da bilgi mûcizesi olarak da isimlendirilen bu tür mûcizeler, insanların akıl yürütme ve muhakeme gücüne 
hitap eden, düşünce yoluyla algılanabilen ve insanı somut deliller ile baş başa bırakan hakikatlerden oluşur. Muhakeme ve 
düşünce yoluyla idrak edilen aklî mûcizelerin hissî mûcizelerden ayrılan ve dikkat çeken özelliği, belirli bir zaman ya da mekân 
ile sınırlı olmaması yani süreklilik ifade etmesidir. Diğer bir farklılık da Bâkıllânî’nin (öl. 403/1013) zikrettiği husus olup, hissî 
mûcizelerin anlaşılması için özel bir kabiliyete ihtiyaç yokken aklî mûcizelerde durum aynı değildir.42 

Kur’an-ı Kerîm aklî mûcizelerin en büyüğü olarak kabul edilmektedir. Zira Hz. Peygamber’in Kur’an ile birlikte bütün insanlara 
ve cinlere meydan okuduğu İslam âlimlerinin kahir ekseriyetinin ittifak ettiği bir meseledir. En büyük mûcize olan Kur’an’ın 
hem Hz. Peygamber’in kavmine hem de bütün nesillere tehaddîde bulunması İbn Teymiyye’ye göre Hz. Peygamber’in 
nübüvvetini ispatlamada tek başına yeterli olup, kıyamete kadar geçerli olacak bir delildir.43  

Aklî mûcizelerin Kur’an dışında da örnekleri mevcuttur. Hz. Peygamber’in doğru sözlü, güvenilir, son derece yüksek ahlâk sahibi, 
şefkatli ve merhametli olması, iyiliği emredip kötülükten sakındırması, her türlü kusurdan arınmış, maddi ve manevi bütün 
meziyetlerde donatılmış olması, ilâhî mesajı bizzat uygulayıp insanlara her alanda örneklik teşkil etmesi, ahlaklı ve erdemli bir 
toplum için vazgeçilmez ilkeler ortaya koyması gibi tüm  hususlar Hz. Peygamber’in nübüvvetine delâlet eden bilgi 
mûcizelerindendir.44 Tüm bu üstün meziyetleri onun nübüvvetinin doğruluğunu rasyonel açıdan doğrulamaktadır.  

3.  Mûcizenin Nübüvvete Delâleti 

Ehl-i sünnet kelâmcıları mûcize ile nübüvvet arasında bir bağ kurup, nübüvvetin en önemli delilinin mûcize olduğu hususunda 
fikir birliktelikleri bulunmaktadır. Buna göre mûcize sadece Allah’tan vahiy alan gerçek peygamberlerin elinde zuhur edip, 
yalancı olanlara asla mûcize verilmemiştir. Mûcize ile nübüvvet arasındaki ilişki klasik dönem kelâm kitaplarının birçoğunda 

                                                                        
32  el-Enbiya, 21/69. 
33  İbn Kesîr, İsmâîl b. Şihâbiddîn, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, (Kahire: Müessesetü Kurtuba, 2000),10/344; Hâzin el-Bağdâdî, Lübâbü’t-Te’vîl, (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1979), 

1/350; Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân, (Kahire: Hecer, 2001), 17/570.  
34  Sâbûnî, el-Bidâye, 107; Halil İbrahim Bulut, “Mûcize”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 30/348-351. 
35  el-Kehf, 18/83.   
36  el-Ankebut, 29/14.    
37  el-Enbiya, 21/51-72.    
38  el-Kehf, 18/9.   
39  Yûsuf, 12/7.   
40  er-Rûm 30/1-4. 
41  Buharî, “Salat”, 63. 
42  Bâkıllânî, İ’cazü’l-Kur’ân, 38; Bulut, “Mûcize”, 30/348-351. 
43  İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-sahîh, 4/175.   
44  Râgıb el-İsfahânî, el-İ’tikâdât, nşr. Şemrân el-İclî, (Beyrut: 1988), 128-129; Câhiz, Hucecü’n-nübüvve, Resâʾilü’l-Câhiz içinde, nşr. Abdüsselâm M. Hârûn, (Kahire: 

1979), 3/280-281; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/492-535; Topaloğlu vd., İslâmda İnanç Esasları, 176-180. 



 63 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

zikredilmiş, dahası peygamberliğin olmazsa olmaz şartının mûcize olduğu konusu kelâmcılar tarafından dillendirilmiştir. 45 

Tüm şartları barındıran bir mûcizenin peygamberin doğruluğunu kanıtlaması kimi kelâmcılara göre zorunlu bilgi niteliğinde 
olsa da kelâmcıların ekserine göre mûcize istidlâlî bilgi ifade etmektedir.46 

Hz. Peygamber’in nübüvvetini kanıtlayan en büyük delilin Kur’an mûcizesi olduğu hususunda âlimlerin ittifakı bulunmaktadır. 
Hz. Peygamber’den sadır olan diğer olağanüstü hadiselerin nübüvvetine delâleti konusunda ise benzer yaklaşımı söylemek 
zordur. Zira Kur’an’ın dışındaki diğer harikulade hadiselerde tam bir ittifak mevcut değildir. Bununla birlikte çoğunluk Hz. 
Peygamber’e isnad edilen ve gerekli şartları taşıyan hissî mûcizeleri nübüvvet ile ilişkilendirir ve bunları nübüvvetin 
delillerinden kabul eder.47 

Nübüvvetin aklî temellendirmesi şöyle bir istidlal ile ortaya konmaktadır: Nübüvvet iddiasında bulunup da yalancı olan herkesi 
Allah zelil edip, yalanını açığa çıkartmıştır. Esved el-Ansî, Müseylimetü’l-kezzâb vb. gibilerini Allah yardımsız bırakıp, yalancı 
olduklarını ortaya çıkarmıştır. Nübüvvet iddiasında bulunup da insanları acze düşürecek, olağanüstü mûcizelerle desteklediği 
kişiler de hakiki peygamberdirler. Hz. Nuh, Hz. İbrahim, Hz. Mûsâ, Hz. Îsâ, Hz. Süleyman, Hz. Muhammed ve diğer peygamberler 
bu şekilde ilahî yardıma mazhar olup, mûcizelerle desteklenmişlerdir.48  

4. Kur’an’da Geçen Peygamber Mûcizeleri 

4.1. Önceki Peygamberlere İsnad Edilen Mûcizeler 

Mûcize kelimesi kökü itibariyle Kur’an’da doğrudan yer almayıp, benzer manayı ifade etmek üzere âyet/âyât,49 
beyyine/beyyinât,50 hak,51 burhân,52 furkân53 ve sultân54 gibi kelimelerle ifade edilmiştir. 

Kur’an-ı Hakîm Hz. Mûsâ’ya asânın yılana dönüşmesi ve elinin parıltılı bir ışık vermesi (yed-i beyzâ)55, Hz. Salih’e dişi bir deve,56 
Hz. Süleyman’ın emrine sabah gidişi bir ay ve akşam dönüşü bir ay olan rüzgârın verilmesi57 gibi mûcizeler verildiğini beyan 
etmiştir. 

Bu ayetler önceki peygamberlere mûcizeler verildiğini ifade etmenin yanında onların ellerinde hissî/kevnî mûcizelerin de 
ortaya çıktığını da bildirmektedir. 

4.2. Hz. Peygamber’e İsnad Edilen Mûcizeler 

Peygamberliğin ispat edilmesi için en önemli delillerden olan mûcize, önceki peygamberlere verildiği gibi Hz. Peygamber’e de 
verilmiştir. İslam’ın temel kaynakları olan Kur’an ve sünnet incelendiğinde Hz. Peygamber’in çeşitli mûcizeler ile desteklendiği 
görülecektir. 

4.2.1. Hz. Peygamber’e Atfedilen Hissî Mûcizeler 

Kur’an’dan sonra nübüvveti ispat eden delillerin başında, Hz. Peygamber’in elinde zuhur eden ve çoğunluğun hissî mûcize olarak 
adlandırdığı harikulade olaylar yer almaktadır. Mûcizenin şartları açıklanırken tehaddî bahsinde de temas ettiğimiz üzere, Hz. 
Peygamber’den sadır olan tabiatüstü hadiselerin hissî mûcize şeklinde isimlendirilmesinde tüm kelâmcıların ittifakı 
bulunmamaktadır. Kimine göre yeterli şartları taşımadığı gerekçesiyle bunlar mûcize olmayıp, ilahî birer lütuf ve işarettirler.58 
Ancak ulemanın çoğunluğu Hz. Peygamber’den zuhur eden harikulade olayları hissî mûcize olarak adlandırdığı için biz de bu 

                                                                        
45  Âmidî, Gâyetü’l-merâm, 275. 
46  İbn Fûrek, Muhammed b. el-Hasen en-Nîsâbûrî, Mücerredü makâlât, nşr. D. Gimaret, (Beyrut: 1987), 176. 
47  Râzî, Mefâtihu’l-gayb, 4/22. 
48  İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-sahîh, 1/218, 219; 4/502, 512. 
49  el-Mâide, 5/75; el-En’am, 6/109, 124; Yûnus, 10/101. 
50  Âl-i İmran, 3/86, 105, 184; el-Mâide, 5/32, 110; el-En’am, 6/157. 
51  Yûnus, 10/76, 77, 94, 108; el-Enbiyâ, 21/55; el-Mü’min, 40/25. 
52  en-Nisâ, 4/174; Yûsuf, 12/24; el-Kasas, 28/32. 
53  Âl-i İmrân, 3/4; el-Enbiyâ, 21/48; el-Furkân, 25/1. 
54  en-Nisâ, 4/153; Hûd, 11/96; İbrâhîm, 14/10, 11. 
55  el-A‘râf, 7/107-108, 117-122; Tâhâ, 20/19-22, 67-70. 
56  el-A‘râf, 7/73; Hûd, 11/64; eş-Şuarâ, 26/155-156. 
57  el-Enbiyâ, 21/81; Sebe, 34/12. 
58  Bulut, “Mûcize”, 30/348-351. 



64  

https://dergipark.org.tr/rid 

şekilde isimlendirmeyi uygun görmekteyiz. 

Klasik dönem İslam kaynaklarına bakıldığında Hz. Peygamber’in hissî mûcizeler gösterdiği konusunda ciddi bir ihtilaf meydana 
gelmemiştir. Geride de temas edildiği üzere Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispatlamak amacıyla Delâilü’n-nübüvve, Siyer, Şemâil 
türü eserlerde çok sayıda mûcize zikredilmiştir.  

Hz. Peygamber’e isnad edilen hissî mûcizelerin bazıları ayetle çoğunluğu ise hadislerle sabit olmuştur. Ayın ikiye bölünmesi,59 
ağacın Hz. Peygamber’in huzuruna gelmesi,60 ağaç kütüğünün inlemesi,61 kızartılmış koyun etinin zehirli olduğunu haber 
vermesi,62 devenin halinden yakınması,63 taşın Hz. Peygamber’e selam vermesi64 gibi hissî mûcizelerin hepsi şöhret bulmuş ve 
ashap tarafından müşahede edilmiştir.65 Hz. Peygamber’e isnad edilen hissî mûcizeler burada zikredilenlerden çok daha fazla 
olup, tamamını bu makalede incelemek mümkün değildir. Dolayısıyla hissî mûcize denilince en çok akla gelen ayın ikiye 
bölünmesi, hurma kütüğünün inlemesi gibi olağanüstü hadiseleri ele alıp, mahiyetlerinin ne olduğunu inceleyeceğiz. 

4.2.1.1. Ayın İkiye Bölünmesi/İnşikâku’l-Kamer 

Ayın iki parçaya bölünmesi hadisesi şakkul-kamer ya da inşikâku’l-kamer terimi ile ifade edilmiştir. Bu olay hem Kur’an’da hem 
de hadislerde geçtiği için tefsir kitaplarında da geniş bir biçimde ele alınmıştır. Şakku’l-kamere dair rivayetler Buhârî ve Müslim 
başta olmak üzere çeşitli hadis kitaplarında birbirlerine yakın manalar ile nakledilmiştir. 

Kamer sûresinin ilk ayetlerinde olay şu şekilde ifade edilmiştir: “Kıyamet yaklaştı ve ay yarıldı. Onlar bir ayet görseler yüz çevirirler ve 
“Süregelen bir sihirdir” derler. Peygamberi yalanladılar, nefislerinin arzularına uydular.”66 

Bu ayetlerin nüzul sebebi şu şekildedir: Mekkeli müşrikler Hz. Peygamber’den kendilerine bir mûcize göstermelerini istemiştir. 
Hz. Peygamber de nübüvvetinin doğruluğunu onlara kanıtlamak için ayın ikiye yarılması mûcizesini onlara göstermiştir. Ne var 
ki, Mekkeli müşrikler şakku’l-kamer mûcizesini görünce yüz çevirip Hz. Peygamber’i yalanladılar ve “Bu devam edegelen bir 
sihirdir. Muhammed bizleri büyüledi” dediler.67 

İnşikâku’l-kamer ile ilgili rivayetler sahâbeden Ali b. Ebû Tâlib,68 Abdullah b. Mes‘ûd, Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Abbas, Enes 
b. Mâlik, Cübeyr b. Mut‘im ve Huzeyfe b. Yemân’a dayanmaktadır. Bu rivayetlere göre ayın yarılması hadisesi hicretten yaklaşık 
beş yıl önce Mekke’de meydana gelmiş ve ayın iki parçasını Hira dağının arasında, diğer bazı rivayetlerde ise bir parçasını Safâ 
tepesinde, diğer parçasını da Merve tepesinde görmüşlerdir. Olaydan sonra Hz. Peygamber: “Ey Fulân, Ey Fulân Şahit olunuz” 
demiştir.69 

Mücahid, Katâde, İbrâhîm en-Nehaî, Taberî, Mâtürîdî, Ebu Bekir el-Bâkıllânî, Cüveynî, Gazzâlî, Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Zemahşerî, 
Nûreddîn es-Sâbûnî, Râzî, Kurtubî, Seyfeddîn el-Âmidî, İbn Kesîr, Seyyid Şerif el-Cürcânî, Abdüllatif Harpûtî, Elmalılı Hamdi 
Yazır, Ömer Nasuhi Bilmen vb. İslam âlimlerinin çoğunluğu ayın ikiye yarılma mûcizesinin Mekke döneminde meydana geldiğini 
savunmuştur.70 Gerek ayette “ay yarıldı” şeklinde geçmiş zaman kipiyle olayın ifade edilmesi gerekse de birçok hadis kitabında 

                                                                        
59  el-Kamer, 54/1-3; Buhari, “Menakıb”, 27, “Meâkıbü’l-Ensâr”, 36; Müslim, “Sıfatü’l-Münafıkîn”, 34-44.   
60  İbn Mace, “Fiten”, 23.   
61  Buhari, “Buyû”, 32; “Menakıb”, 25. 
62  Müslim, “Selam”, 45; Buhari, “Tıb”, 55; Ebu Dâvûd, “Diyât”, 6. 
63  Kastallânî, el-Mevâhibü’l-ledünniyye, nşr. Salih Ahmed eş-Şamî, (Beyrut: 1412/1991), 1/204, 2/26-35, 3/74; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, nşr. Mustafa es-Sekkâ 

vd., (Kahire: 1375/1955), 2/ 396-408.  
64  Müslim, “Fezâil”, 2; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/89, 95, 105. 
65  Tâcuddin es-Sübkî, es-Seyfu’l-meşhur, thk.  Mustafa Saim Yeprem, 1. Baskı, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 27; Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 310; 

İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-sahîh, 4/333-405. 
66  el-Kamer, 54/1-3. 
67  Taberî, Câmiu’l-beyân, (Beyrut: 1984), 13/84-85; Mukâtil b. Süleyman, Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 3/296. 
68  Hz. Ali’ye nispet edilen şakku’l-kamer rivayeti sahih hadis kaynaklarında bulunmamaktadır. Ayrıca bazı rivayetlerde müşriklerin mûcize talebi olmaksızın 

sadece hadisenin nasıl gerçekleştiği nakledilmektedir. Detaylı bilgi için bk. Mehmet Salmazzem, “Ayın Yarılması Meselesine Dair Tefsirlerdeki Yorum 
Farklılıkları”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 22/2 (2018): 859-884. 

69  Buhârî, “Menâḳıb”, 27, “Tefsîr”, 54/1; “Menâḳıbü’l-enṣâr”, 36; Müslim, “Ṣıfâtü’l-Münâfıḳîn”, 44-48; Tirmizi, “Kitabu Tefsiri’l-Kur’an”, 54; Tirmizi, “Tefsir”, 54, 
5; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 4/82. 

70  Taberî, Câmiʿ u’l-beyân, 13/84-85; Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 310; İbn Hacer el-Askalânî, el-İsâbe, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1995), 1/275-278; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve’n-nihâye, (Kahire: Dâru’l-Kalem, 1994), 3/165; Abdüllatif Harpûtî, Tenkihu'l-kelâm, (İstanbul: 1911), 293; Zemahşerî,  el-Keşşâf, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 2009), 4/420; Nûreddîn es-Sâbûnî, el-Bidâye, 106; Ömer Nasuhi Bilmen, Muvazzah İlm-i Kelâm, (İstanbul: ts.), 211; Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Alî el-
Bağdâdî, Zâdü’l-mesîr, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987), 7/290-291; Âlûsî, Rûhu’l-meânî, (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2005), 27/100; İlyas Çelebi, “İnşikâku’l-
Kamer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/343-345. 



 65 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

konunun zikredilmesi, cumhuru ulemanın bu görüşü desteklemesine vesile olmuştur. 

Şakku’l-kamer hadisesi Kur’an ve sünnette varit olmakla birlikte, bunun henüz gerçekleşmeyip, kıyametten önce vuku bulacağı 
da ileri sürülmüştür.71 Hasan-ı Basrî, Atâ b. Ebû Rebâh72 ile İzzet Derveze ve Muhammed Esed73 gibi son dönem bazı âlimler bu 
görüştedir. 

Ayın yarılması olayını Hz. Peygamber’in bir mûcizesi kabul etmeyip, bunu kıyametten önce vuku bulacak bir hadise olarak kabul 
edenlerin birtakım gerekçeleri bulunmaktadır. Şimdi bu gerekçeleri ve onlara verilecek cevapları kısaca şöyle ifade edebiliriz: 

a. Gerek ayın ikiye yarılması olayını kabul etmeyenler gerekse de Hz. Peygamber’in diğer hissî mûcizelerini kabul 
etmeyenler genelde Kur’an’dan şu ayeti kendilerine referans almaktadırlar: “Bizi, (Kureyş’in istediği) mûcizeleri göndermekten, 
ancak öncekilerin onları yalanlamış olması alıkoydu. (Nitekim) Semûd kavmine o dişi deveyi açık bir mûcize olarak verdik de onlar bu 
yüzden zalim oldular. Oysa biz mûcizeleri sırf korkutmak için göndeririz.”74 

Hissî mûcizeleri kabul etmeyenlere göre Hz. Peygamber’e sadece Kur’an mûcizesi verilmiştir. Bu ayette de Kureyşli müşriklerin 
Hz. Peygamber’den hissî mûcize talepleri reddedilmiştir. Halbuki hissî mûcizeleri kabul eden Ehl-i sünnet âlimlerinin 
çoğunluğuna göre bu ayet ile kastedilen “Âyât-ı Mukteraha” da denilen helak mûcizeleridir. Bu tür mûcizeler inkârda ısrar eden 
kavimlerin cezalandırılmasına yönelik mûcizelerdir. Nûh kavminin tûfan ile, Semûd, Âd ve Medyen kavimlerinin korkunç bir 
gürültüyle, Lût kavminin zelzeleyle, Firavun ve ordusunun denizde boğulmak suretiyle yok edilmesi önceki peygamberlere 
verilen helak mûcizelerindendir.75 Ancak Allah’ın bir lütfu olarak son peygamber Hz. Muhammed’e helak mûcizesinin 
verilmediği yani ‘gösterilen mûcizelere rağmen iman etmeyenlerin toptan helak olmaları’ prensibinin Mekke müşrikleri için 
tam olarak uygulanmayacağına dair Kur’an’da açık bir beyan vardır. “Hani onlar, “Ey Allah’ım, eğer şu (Kur’an) senin katından inmiş 
hak (kitap) ise hemen üzerimize gökten taş yağdır veya bize elem dolu bir azap getir” demişlerdi. Oysa sen onların içinde iken, Allah onlara 
azap edecek değildi. Bağışlanma dilerlerken de Allah onlara azap edecek değildir.”76 Bu ayette inkârcı Mekke müşriklerinin gökten taş 
veya elem verici bir azap ile helak edilmeleri talepleri, Hz. Peygamber’in onların aralarında bulunması ve istiğfar eden 
müminlerin olmaları gerekçesiyle reddedilmiştir. Hz. Peygamber hicret ile birlikte Mekke’den çıkıp, istiğfar eden müminler de 
orayı terk ettikten sonra inkârcı müşrikler Bedir’de cezalandırılmışlardır.77 

İsrâ sûresinin 59. ayetinde Hz. Peygamber’e verilmediği ifade edilen mûcize hissî mûcize olmayıp, görüldükten sonra inkâr 
etmeleri halinde topyekûn cezalandırılmaları ile sonuçlanacak helak edici mûcizelerdir. Tefsirlerde İsrâ sûresi 59. ayetinin nüzul 
sebebi olarak şu olay zikredilir: Mekkeli müşrikler Hz. Peygamber’i zor durumda bırakmak için Safa tepesini altına çevirmesini, 
Mekke’nin dağlık çevresini bereketli bir ova haline getirmesi gibi mûcizeler istemişlerdir.78 Allah da eski ümmetlerin de benzer 
şekilde mûcize talepleri olduğunu, mûcizelerden sonra da iman etmedikleri için helak edildiklerini onlara hatırlatmıştır. 
Ümmetine son derece düşkün olan rahmet ve şefkat peygamberi Hz. Muhammed ümmetinin eski ümmetler gibi helak olmasını 
istemediği için Allah’tan böyle mûcizeler talep etmemiştir.79   

İsrâ sûresinin 59. ayeti ile Ankebut sûresinin 50. ayeti Hz. Peygamber’e hissî mûcize verilmediğinin delili değildir. Aksine bu 
ayetler müşriklerin altından bir dağ, altından bir ev, göğe çıkıp oradan okuyacakları bir kitap getirmesi80 gibi keyfî ve şımarıkça 
isteklerine bir cevap vermektedir. Bu husus şakku’l-kameri talep eden müşrikler ile bir tezat oluşturmamaktadır. Zira Allah 
mutlak güç ve irade sahibi olup,81 hangi mûcize talebine müsbet, hangisine menfi cevap vereceği bizzat kendi irade ve 
meşîetindedir.  

b. Bazı rivayetlerde şakku’l-kamer olayının iki kez olduğu geçmektedir.82 Dolayısıyla rivayetler arasında çelişki 
olduğunu iddia edip, böyle bir mûcizenin gerçekleşmediğini ileri sürenler olmuştur. Enes b. Malik’ten gelen rivayette 
“merrateyn” ifadesi bazılarınca “iki defa” şeklinde yorumlanmıştır. Elmalılı’nın da ifade ettiği üzere “merrateyn” fiile değil 

                                                                        
71  Ebü’l-Leys es-Semerkandî, Tefsîru Ebi’l-Leys, nşr. Ali M. Muavvaz, (Beyrut: 1413/1993), 3/297. 
72  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, (Beyrut: 1992), 5/409.  
73  Muhammed Esed, Kur’ân Mesajı, (İstanbul: İşaret yayınları, 2002), 1087. 
74  el-İsrâ, 17/59. 
75  İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’ani’l-azîm, 4/89-90. 
76  el-Enfâl, 8/32-33. 
77  Âl-i İmrân, 3/123-127; el-Ahzâb, 33/9. 
78  İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’ani’l-azîm, 4/90; Hayrettin Karaman, İbrahim Kâfi Dönmez vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, (Ankara: DİB Yayınları, 2020), 3/496-497. 
79  İbn Atıyye, el-Muharreru’l-vecîz, (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 3/466. 
80  el-İsrâ, 17/93. 
81  en-Nahl, 16/40. 
82  Mehmet Azimli, “Şakku’l-Kamer Olayı Çerçevesinde Bazı Tahliller”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 8/1 (Şubat 2008), 27. 



66  

https://dergipark.org.tr/rid 

eşyanın kendisine taalluk etmektedir. O takdirde mana “Ay iki kez yarıldı” değil, “Ay iki parçaya ayrıldı” şeklinde olmaktadır.83 

c. Şakku’l-kameri Hz. Peygamber’in hissî mûcizesi olarak kabul etmeyenlerin diğer bir gerekçeleri de ilgili rivayetlerin 
mütevâtir olmayıp, âhad haber olması ve âhad haberlerin kesin bilgi ifade etmemeleri hususudur.84 

Öncelikle şakku’l-kamer hadisesi rivayetlerden önce ayet ile sabit olan bir konudur. Ayet ise geçmiş zaman kalıbıyla 
kullanılmıştır. Ayın yarılmasını mûcize olarak kabul etmeyenler ayeti gelecek zaman ile tevil etmişlerdir. Ancak ayetin gelecek 
zaman ile tevil edilebilmesi için geçmiş zaman anlamı vermeye engel bir delilin bulunması gereklidir. Halbuki bunu gerektirecek 
bir delil yoktur. Aksine ayetin devamı “Onlar bir mûcize görseler yüz çevirirler ve “Süregelen bir sihirdir” derler. Peygamberi 
yalanladılar…”85 şeklinde olup, bu cümleler ayın yarılması olayının gelecek zaman ile tevil edilmesine uygun değildir.86  

Şakku’l-kamer ile ilgili rivayetlerin âhad olması meselesine gelince şunun altını çizmekte fayda vardır: Bir rivayetin âhad olması onun 
güvenilir olmadığı ya da sahîh olmadığı anlamına gelmez.87 Rivayetlerin mütevâtir ya da âhad olması râvî sayısı ile alakalı iken sahîh, 
hasen veya zayıf olması ise sıhhati ile ilgilidir. Yani âhad haberler içinde sahîh olan rivayetler de mevcuttur. Hatta mevcut hadis 
rivayetlerinin çoğunluğu âhad olup çok az bir kısmı mütevâtir derecesindedir. Şakku’l-kamer ile ilgili rivayetler Müslümanlar arasında 
o kadar şöhret kazanmıştır ki, bu hadise manevî mütevâtir derecesine ulaşmıştır. Vâhidî,88 İbn Kesîr89 ve Şevkânî90 gibi âlimler nezdinde 
de şakku’l-kamere dair rivayetler senet bakımından mütevâtirdir. Olayı işitmeyen çok az kişi kalmıştır.91  

4.2.1.2. Hurma Kütüğünün İnlemesi 

Hurma kütüğünün ağlaması meselesi kaynaklarda ‘Hanînü’l-Ciz’ mûcizesi olarak geçmektedir. Hadise şu şekilde cereyan 
etmiştir: Hz. Peygamber hicretten sonra Mescid-i Nebevî’de ashâb-ı kirâma hutbe okuyacağı zaman ilk zamanlarda kıble 
tarafında bulunan bir hurma kütüğüne (Ciz’) dayanıp yaslanarak ya da üzerine çıkarak ayakta hutbe irat ederdi.92 Yaşının 
ilerlemesi sebebiyle Hz. Peygamber’e kolaylık olması için hicretin sekizinci yılında bir minber yapılması teklif edilmişti. Hz. 
Peygamber bu teklifi kabul etmiş ve yeni minberi kullanmaya başlayınca daha önce üzerinde hutbe okuduğu hurma kütüğü 
“Ciz’” bu ayrılıktan son derece müteessir olmuş ve inlemeye başlamıştır.93 Bu inilti çocuğun ağlaması gibi ya da yavrusunu 
kaybeden bir devenin inlemesi94 gibi bir sese benziyordu. Mescitte bulunan bütün sahabeler bu olaya şahit olmuştur. Bu olaydan 
duygulanan Hz. Peygamber inleyen hurma kütüğünün yanına varmış, okşar gibi yaparak elini üzerinde gezdirmiş ve onu 
kucaklayarak teskin etmeye çalışmıştır. Böylece hurma kütüğünün inlemesi kesilmiştir.95  

Hurma kütüğünün dinlediği zikirden ayrı kaldığı için inlediğini ifade eden Hz. Peygamber,96 onu teskin ettikten sonra “Şayet 
onu kucaklamasaydım ve teselli etmeseydim, kıyamet gününe kadar inleyecekti” buyurmuştur. Hz. Peygamber ile hurma kütüğü 
arasında geçen konuşmalar Mescid-i Nebevî’de bulanan herkes tarafından işitilmiş ve ikrar edilmiştir.97 

Diğer bir rivayette Hz. Peygamber hurma direğinin yanına gitmemiş, aksine hurma direği yerinden çıkıp Hz. Peygamber’in 
yanına gelmiş ve aynı şekilde yerine geri dönmüştür.98 Hz. Peygamber’in emriyle minberin altına konulan hurma kütüğü, 
Mescid-i nebevî tamir edilince Übey b. Ka’b’ın evinde muhafaza edilmiştir.99 

                                                                        
83  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 7/335; Ayrıca bilgi için bk. İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-nihaye, 2/483. 
84  Bulut, “Mûcize”, 30/348-351. 
85  el-Kamer, 54/2-3. 
86  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/410. 
87  Muhittin Düzenli, Hadislerde Gizli Kusurlar -İllet ve Şâz-, (İstanbul: İsam Yayınları, 2016), 58. 
88  Vâhidî, Ali b. Ahmed, el-Vesîd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994), 4/207. 
89  İbn Kesîr,Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 13/289. 
90  Muhammed b. Ali eş-Şevkânî, Fethu’l-kadîr, (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2007), 1426. 
91  Âlüsî, Rûhu’l-Meânî, 27/99; Cessâs, Ahkâmü’l-Kurân, (Beyrût: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 1985), 3/414; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, (Beyrut: Dâru’l-Erkâm, ts.), 1/249. Ayrıca 

bilgi için bk. Halil İbrahim Bulut, Nübüvvetin İspatında Mûcize, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2016), 207. 
92  Kâdî Hüseyin ed-Diyârbekrî, Târîhu’l-hamîs fî ahvâli enfesi’n-nefîs, (Beyrut: Dâru Sâdır, ts.), 2/69; Hibetullah b. el-Hasen el-Lâlekâî, Şerhu usûli itikad Ehli’s-sünne 

ve’l-cemâa, thk.  Ahmed b. Saîd el-Ğâmidî, (Suudi Arabistan: Dâru Taybe, 2003), 4/881. 
93  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf, Sübülü’l-hüdâ ve’r-reşâd, thk.  Şeyh Âdil Ahmed, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993), 9/494.   
94  İbn Sa’d el-Bağdâdî, et-Tabakâtü’l-Kübrâ. thk.  İhsân Abbâs, (Beyrut: Dâru Sâdır, 1968), 1/253. 
95  Buhari, “Menâkıb”, 25, “Buyû”, 32; Ahmed b. Hanbel, Müsnedü İmâm Ahmed b. Hanbel, thk.  Şuayb el-Arnaut vd. (Müessesetü’r-Risâle, 2001), 10/127; 22/47; 

22/117. 
96  Buhârî, “Menâkıb”, 25. 
97  Dârimî, “Mukaddime”, 6; İbn Allân es-Sıddîkî, Delîlü’l-fâlihîn li turuki Riyâzi’s-sâlihîn, (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2004), 8/653. 
98  Kâdı İyâz, eş-Şifâ, (Ammân: Dâru’l-Feyhâ, 1407), 1/584. 
99  İbn Mâce, “İkâmetü’s-salat”, 199; İmam Şâfiî, el-Müsned, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1400), 64-65. 



 67 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Muhaddis ve müfessir olan İbn Kesîr el-Haşr sûresi 21. ayetin tefsirinde Hanînü’l-Ciz’ hadisesinin mütevâtir haberle sabit 
olduğunu söylemiştir. Ayrıca el-Bidâye ve’n-nihâye adlı eserinde bu olayın sahabe topluluğu tarafından müşahede edildiğini ve 
hadis mütehassıslarınca bu rivayetlerin kesinlik ifade ettiğini ortaya koymuştur. İmam Şafiî de Hz. Peygamber’e verilen hurma 
kütüğünün inlemesi mûcizesinin, ölüleri diriltmekten daha büyük bir mûcize olduğunu kaydetmiştir.100 

Hz. Peygamber’e Kur’an dışında başka bir mûcize verilmediğini kabul edenlerin diğer hissî mûcizelerde gösterdikleri menfi 
tutumun burada da devam ettiği görülmektedir. Bu kimselerin öne sürdükleri delillerin başında el-İsrâ 17/59 ve el-Ankebût 
29/51. ayetleri gelmektedir. Bununla birlikte Kur’an’ın tek mûcize olduğunu savunanlar bu görüşlerine bazı ayetleri delil 
getirdiği gibi aksini savunanların da delil getirdiği ayetler vardır. Örneğin “…Biz ayetleri, kesin olarak inanacak bir toplum için 
açıkladık”101 ayetinde çoğul kalıbıyla ifade edilen “âyât/ayetler” kelimesi, Fahreddîn er-Râzî ve Hâzin gibi müfessirlere göre 
Kur’an dışında başka mûcizelerin de Hz. Peygamber’e bahşedildiğini göstermektedir.102 

Hanînü’l-Ciz’ mûcizesine yapılan diğer bir itiraz, bu hadisenin tehaddî vasfı taşımadığı meselesidir. Çünkü tehaddî vasfı, 
kelâmcıların mûcizeyi tanımlarken en çok üzerinde durdukları meselelerden biridir.103 Bu itiraza verilen cevap şudur: Bazı 
mûcizeler tehaddî bildirme özelliğini doğrudan taşırken, bazıları da dolaylı yönden bu özelliği taşırlar. Kütüğün inlemesinde 
olduğu gibi Hz. Peygamber’den sadır olan parmaklarından su fışkırması ve yemeğin bereketlenmesi gibi hissî mûcizeler, dolaylı 
yoldan meydan okuma bildirmektedir.104  

Buna ilave olarak kütüğün inlemesi mûcizesinin Medine’de vuku bulduğu ve orada gizli bir nifakın olduğu bilinen bir hadisedir. 
Dolayısıyla bu mûcize, inananların imanını arttırdığı gibi münafıkları da imana ve ihlasa davet etmektedir.  

Hadis usulünün konusu olan cerh ve tadil meselesine girmeyi uygun görmüyoruz. Ancak şu kadarını söyleyebiliriz ki, Hanînü’l-
Ciz’ hadisesine dair rivayetler Ebû Hüreyre, Übey b. Kab, Câbir b. Abdullâh, Enes, Abdullâh b. Abbas, Sehl b. Sa’d, Ebû Saîd el-
Hudrî, Abdullâh b. Ömer, Hz. Âişe, Ümmü Seleme gibi meşhur on farklı sahabeden yirmi farklı tarikle bize ulaşmıştır. İbni Sa’d, 
İbn Ebî Şeybe, Ahmed b. Hanbel, Buhârî, Tirmizî, Taberânî, Beyhakî ve daha birçok meşhur muhaddis bu olayı rivayet etmiş ve 
sıhhatinden şüphe etmemiştir.105 

Rivayet kritikleri konusunda sertliğiyle tanınan İbn Kayyım el-Cevziyye dahil alanının en önemli münekkidleri, Hanînü’l-Ciz’ 
hadisesini tereddüt etmeden eserlerine almış ve Hz. Peygamber’in bir mûcizesi olarak kabul etmişlerdir.106 Dolayısıyla hadis 
ilminin uzmanlarına göre rivayetin bize aktarılmasında herhangi bir problem gözükmemektedir. 

Günümüz ulemasından Hz. Peygamber’in en büyük hissî mûcizelerinden olan hurma kütüğünün inlemesi olayının senedinde 
herhangi bir problem olmadığını, râvî sayısı ve rivayetler arasındaki tutarlılık da göz önüne alındığında bu rivayetlerin 
mütevâtir derecesine ulaştığını ifade edenler de olmuştur.107 

4.2.1.3. Kızartılmış Koyun Etinin Zehirli Olduğunu Haber Vermesi 

Hz. Peygamber’in gösterdiği bu mûcize Hayber Gazvesi’nin (7/628) ardından Zeyneb bint el-Hâris isimli Yahudi bir kadının onu 
zehirlemeye kalkışması üzerine meydana gelmiştir. Çünkü Hayber’in fethi esnasında Zeyneb’in babası Hâris, amcası ve kocası 
Sellâm b. Mişkem bu gazvede öldürülmüştü. Ayrıca Zeyneb, Hayber’de öldürülen Yahudi savaşçı Merhab’ın da yeğeniydi. 
Hayber’in fethini hazmedemeyen ve yakınlarını kaybeden Yahudiler Hz. Peygamber’i öldürmeye karar verirler. Bunun üzerine 
Zeyneb bint el-Hâris özellikle kol ve kürek kemikleri etlerine daha fazla zehir sürülmüş olan kızartılmış koyun etini Hz. 
Peygamber’e ikram eder. Akşam namazını kılan Hz. Peygamber ashap ile birlikte yemeğe oturmuştu. Hz. Peygamber ilk lokmayı 
ağzına alınca yemeğin zehirli olduğunu anladı ve lokmayı ağzından çıkararak oradakilere etten yememelerini söyledi.  Fakat 
ashaptan Bişr b. Berâ el-Ensârî bu sırada zehirli eti çiğneyip yutmuş olduğundan o anda vefat etti. Hatta Bişr’in dışında diğer 
bazı sahabîlerin de zehirlendiği ve öldüğü rivayet edilmiştir.108 

                                                                        
100  Kastallânî, İrşâdü’s-sârî, (Mısır: el-Matbaatü’l-Kübrâ, 1323), 6/44; Nûreddin es-Sâbûnî, el-Bidâye, 106; İbn Hacer, Fethu’l-bârî, 6/603; Zürkânî, Şerḥu’l-mevâhibi’l-

ledünniyye, (Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1996), 6/524.   
101  el-Bakara, 2/118. 
102  Hâzîn Lübâbü’t-te’vîl, 1/74; Râzî, Mefâtihu’l-gayb, 4/22. 
103  Âmidî, Ebkârü’l-efkâr, 3/5. 
104  Mustafa Müslim, Mebâhis fi i‘câzi’l-Kur’ân, (Riyâd: Dâru’l-Müslim, 1416), 17. 
105  İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/249;  
106  İbn Kayyîm el-Cevziyye, Zâdü’l-meâd, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1994), 1/415.  
107  Saîd Havvâ, el-Esâs fi’s-sünne, (Dâru’s-Selâm, 1995), 3/1172. Detaylı bilgi için bk. Ramazan Önal, “Hz. Peygamber’in Mûcizelerinden Hanînü’l-Ciz’ Hadisesi 

(Mahiyeti ve İntikal Şekli)”, OAD: Ortaçağ Araştırmaları Dergisi = Journal of Medieval Researches, 3/2 (2020), 416-423. 
108  Dârimî, “Mukaddime”, 11; Vâkıdî, Kitâbü’l-Megâzî, nşr. M. Jones, (Beyrut: 1984), 2/677. 



68  

https://dergipark.org.tr/rid 

Hz. Peygamber ete zehir karıştıran Zeyneb bint el-Hâris’i çağırtıp sorguya çekince Yahudi kadın suçunu itiraf etmiştir. Zeyneb 
bint el-Hâris: “Koyun etinin zehirli olduğunu sana kim haber verdi? diye sorunca Hz. Peygamber (elindeki) kolu göstererek: “Şu 
elimdeki haber verdi” şeklinde cevap vermiştir. Hz. Peygamber niçin böyle bir şey yaptığını ona sorunca Zeyneb bint el-Hâris: 
“Düşündüm ki, eğer gerçekten peygamberse ona zarar vermeyecektir, şayet peygamber değilse ölür, biz de ondan kurtuluruz” 
demiştir. Hz. Peygamber kadını affetmiştir ancak Bişr b. Berâ’nın ölümünden dolayı onun kısasen öldürüldüğü de 
nakledilmiştir.109 

Hissî mûcizelerin Hz. Peygamber hakkında vuku bulmadığını savunanlar Hayber’de meydana gelen bu hadiseyi de birtakım 
gerekçelerden dolayı kabul etmezler. Bu gerekçelerin başında ilgili ayetler110 gelmektedir. Ayetlerin dışındaki ret gerekçeleri ise 
daha çok hadis ilminin alanına giren rivayetlerdeki lafız ve muhteva farklılıklarıdır. Bu hadiseye yapılan itirazları ve bu itirazlara 
verilen cevapları özet olarak şöyle ifade edebiliriz: 

Hayber’de meydana gelen ve Hz. Peygamber’i zehirleyerek öldürme teşebbüsüne dair rivayetler yapılan tespitlere göre biri 
mürsel olarak Abdurrahman b. Ka’b b. Mâlik’ten, diğerleri Enes b. Mâlik, Ebû Hureyre, Ebû Lübeybe, Câbir b. Abdillah ve Ebû Saîd 
el-Hudrî isimli sahâbîlerden gelmektedir. Bu rivayetler arasında çelişkili görülen bazı lafız ve metin farklılıkları vardır. Örneğin, 
rivayetlerin genelinde Hz. Peygamber’i zehirleme girişiminde bulunan Yahudi bir kadından bahsedilirken, Ebû Hureyre’den Saîd 
b. Ebî Saîd el-Makburî yoluyla gelen rivayette ise böyle bir kadından söz edilmemiştir. Bu rivayete göre eylemi yapan Yahudi bir 
grup olup, Hz. Peygamber ile koyuna zehir süren Yahudi grup arasında bir diyalog geçmiştir.111 Her ne kadar ilk bakışta rivayetler 
arasında çelişki var gözükse de bu işkali ortadan kaldırmak mümkündür. Şöyle ki, Yahudilerin ileri gelenleri Hz. Peygamber’i 
öldürmeyi planlayıp, bu eylemi Zeyneb bint el-Hâris isimli kadına verdiklerinde çelişki ortadan kalkmaktadır. Zira Yahudilerin 
Hz. Peygamber’e suikast şüphesi ile diğer rivayetlerde Yahudi bir kadından bahsedilmesi birleştirildiğinde bu işi Zeyneb bint el-
Hâris isimli kadına vermeleri daha anlaşılır hale gelmektedir. 

Rivayetler arasında çelişki gibi görünen diğer bir nokta da Yahudi kadının bazı rivayetlerde öldürüldüğü,112 Enes b. Mâlik 
rivayetinde affedildiği,113 Cabir b. Abdillah’tan gelen rivayette ise kadının affedilip cezalandırılmadığı, sonrasında ise Hz. 
Peygamber’in iki kürek kemiği arasından kan aldırdığı nakledilmiştir.114 Bu rivayetler arasındaki ihtilafı muhaddisler şu şekilde 
te’lif etmektedir: Hz. Peygamber koyun etinin zehirli olduğunu ilk öğrendiğinde kendi şahsı için intikam almamış ve Yahudi 
kadını affetmiştir. Ancak sonrasında Bişr b. el-Berâ zehirden dolayı vefat edince, kadın Bişr’in ailesinin isteği üzerine kısas 
edilmiştir.115 Her râvînin şahit olduğu olayı naklettiği düşünüldüğünde rivayetler arasındaki ihtilaf ve çelişki de giderilmiş 
olmaktadır. 

Rivayetler arasında lafız ve mana yönünden çelişki gibi görünen hususlar, rivayetlerin tamamı dikkate alındığında ortadan 
kalkmaktadır. Lafız ve içerikteki farklılıklar ya râvîlerin kendi şahit oldukları olayı naklettiklerini ya da bazı râvîlerin nakil 
esnasında mana ile rivayet ettiklerini göstermektedir. Bu durum Hz. Peygamber’in Hayber’de Yahudi bir kadın tarafından 
zehirlendiği ve koyun etinin bunu Hz. Peygamber’e haber verdiği gerçeğini değiştirmemektedir. Hatta ete zehir koyan Yahudi 
kadının kısas edilerek öldürüldüğü konusunda hadisçilerin icmâsının olduğunu söyleyen âlimler de bulunmaktadır.116 

Netice itibariyle İmam Mâtürîdî başta olmak üzere Ehl-i sünnet kelâmcıları, bu hadiseyi Hz. Peygamber’in risâletini ispat eden 
hissî mûcizeler başlığında ele almıştır. 117 

4.2.1.4. Diğer Hissî Mûcizeler 

Yukarıda zikredilen mûcizelerin dışında taşların Hz. Peygamber’e selam verip avucunda tesbih etmeleri ,118 az bir sudan birçok 

                                                                        
109  Buhari, “Tıb”, 55; Müslim, “Selam”, 45; Ebû Davûd, “Diyât”, 6; Dârimî, “Mukaddime”, 11. 
110  el-İsrâ 17/59 ve el-Ankebût 29/50-51. ayetleri hissî mûcizeyi kabul etmeyenlerin delilleri olup, izahları önceki bölümlerde yapılmıştır.  
111  İbn Ebî Şeybe Abdullah b. Muhammed, el-Muṣannef, thk.  Muhammed Avvâme, (Dâru’l-Kıble, ts.), 12/65. 
112  Taberânî, el-Mu’cemu’l-kebîr, 2/34. 
113  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 21/15. 
114  Dârimî, “Mukaddime”, 11. 
115  Azîmâbâdî, ʿAvnu’l-ma’bûd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1415), 12/179. 
116  Aynî, Umdetü’l-ḳârî, 15/126; Ayrıntılı bilgi için bk. Serkan Çelikan, “Hz. Peygamber’in Yahudi Bir Kadın Tarafından Zehirlenmesi Hadisesi Hakkındaki 

Rivayetler ve Kur’ân Dışı Vahiyle İlgisi”, Dergiabant: AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8/2 (2020), 412-413. 
117  Makrîzî, İmtâʿu’l-esmâ, nşr. Mahmûd Muhammed Şâkir, (Kahire: 1941), 1/322; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, nşr. Muhammed Ali el-Kutub-Muhammed ed-

Dâlî Balta, (Beyrut: 1992), 3/312-313; Taberî, Târîḫu’r-rusül ve’l-mülûk, nşr. Muhammed Ebü’l-Fazl, (Beyrut: Dâru Süveydân, ts.), 3/15; M. Âsım Köksal, İslâm 
Tarihi: Hz. Muhammed (a.s.) ve İslâmiyet, Medine Devri, (İstanbul: 1987), 6/93-99; Bedreddin el-Aynî, ʿUmdetü’l-ḳârî, tsh. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer, 
(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 13/242; Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 310; Azîmâbâdî, ʿAvnu’l-maʿbûd, 12/179; Nûreddîn es-Sâbûnî, el-Bidâye, 106. 

118  Müslim, “Fezail”, 2; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/89, 95, 105; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahru’l-kelâm, thk.  es-Seyyid Yûsuf Ahmed, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-



 69 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

insanın içmesi ve kanması,119 ağacın Hz. Peygamber’in huzuruna gelmesi,120 az bir yemekle çok insanın doyması,121 hicret 
esnasında Hz. Peygamber’i takip eden kişinin atının yere gömülmesi,122 kendisinden yardım istendiğinde dua edip, insanların 
suya ve bolluğa kavuşmaları,123 bulutun Hz. Peygamber’i gölgelendirmesi124 gibi birçok olağanüstü hadise, hissî mûcizenin 
imkanını kabul edenlere göre Hz. Peygamber’e verilen hissî mûcizelerden bazılarıdır. 

Aynı şekilde saklandıkları Sevr mağarasında kendisini arayanların gözlerini Allah’ın görmez hale getirmesi125 ve Hz. 
Peygamber’in attığı bir avuç kumun düşmanların gözüne isabet etmesi126 de hissî mûcizeler arasında zikredilmektedir. 

Hadis-i şeriflerin yanı sıra Kur’an’ın “Biz, onların önlerine bir set, arkalarına da bir set çekip gözlerini perdeledik. Artık görmezler”127 , 
“(Savaşta) onları siz öldürmediniz, fakat Allah onları öldürdü. Attığın zaman da sen atmadın, fakat Allah attı”128 ayetleri hissî mûcizelerin 
Hz. Peygamber’e bahşedildiğine işaret etmektedir. Âlimlere göre bu iki ayette geçen “set çekme ve görmeme” eylemi ile “atma” 
eylemi Hz. Peygamber’in hissî mûcizelerini haber vermektedir. Buna göre birinci ayet Medine’ye hicrette geceleyin evinden 
çıkarken kendisini öldürmeye gelenlere bir avuç toprak atmasını ve müşriklerin gözlerinin görmez hale gelmesini ifade 
etmektedir. İkinci ayet ise Bedir ya da Huneyn’de Hz. Peygamber’in bir avuç toprağı düşmana doğru savurmasına ve gözlerine 
giren kum taneleri ile düşmanların saf dışı bırakılmasına işaret etmektedir. İkinci ayetin Hz. Peygamber’in azılı düşmanlarından 
olan Übey b. Halef’i Uhud savaşında mızrağı ile boynundan yaralaması üzerine indiği de nakledilmiştir.129  

Son olarak Hz. Peygamber’e nispet edilen hissî mûcizeler konusunda şu hususun altını çizmekte fayda vardır: Bazıları ayetlerde 
çoğunluğu da hadislerde haber verilen hissî mûcizeler konusunda eleştirel yaklaşımlar, son dönemlerde giderek kendisini daha 
fazla hissettirmektedir. Bu yaklaşım sahipleri ilgili ayetleri farklı anlamlara hamledip, tevil etme yoluna giderken, hadisleri de 
âhad haber oldukları gerekçesiyle delil kabul etmezler. Ancak görebildiğimiz kadarıyla hissî mûcizelere yönelik bu mesafeli 
yaklaşım, sırf onları inkâr etme amacına matuf değildir. Bazı kelâmcılar mûcizenin tüm şartlarının oluşmaması, özellikle de 
tehaddî vasfının taşınmadığı gerekçesiyle bu harikulade olaylara mûcize denmesini uygun görmemiş, onun yerine ilahî lütuf 
gibi isimlendirme yapmayı tercih etmiştir. Kimileri de Kur’an mûcizesine daha fazla ağırlık verilmesi gayesiyle eleştirel bir 
yaklaşım benimsemiştir.  

Hissî mûcizelerden bahseden rivayetlerin âhad haber olması meselesinde Gazzâlî, Kâdî İyâz, Fahreddin er-Râzî, Seyfeddin el-
Âmidî gibi İslam âlimlerinin dile getirdikleri şöyle bir incelik vardır: İnanç ve itikada dair âhad bir yol ile gelen rivayetler her ne 
kadar kelâm ilmine konu olmasa da bu o haberin reddedilmesini gerektirmez. Bu âlimlere göre Hz. Peygamber’in hissî 
mûcizelerini bildiren rivayetler, senet bakımından haber-i vâhid kabul edilse de “Hz. Peygamber’in elinde olağanüstü 
hadiselerin meydana geldiği” bilgisi, manevî tevâtür derecesine ulaşmıştır ve zorunlu bilgi ifade etmektedir.130 Burası hissî 
mûcizelerin kelâmi yönünü ifade etmesi açısından son derece önemlidir. Zira bu mûcizeleri mütevatir haber olarak kabul eden 
âlimlere göre hissî mûcizeler kesin bilgi (ilim) ifade ettiğinden akâid konularının ispatında delil teşkil ederler. Haber-i vâhid 
olarak değerlendirildiklerinde ise aynı şey söz konusu değildir. Zira âhad haberler zannî bilgi ifade etmelerinden dolayı inanç 
konularına dahil edilmezler.131 

Gazzâlî el-İktisâd fî’l-i’tikâd adlı eserinde manevî mütevâtirle sabit olan hissî mûcizeleri temellendirmek için halk arasında meşhur 

                                                                        

İlmiyye, 2005), 121. 
119  Buhari, “Eşribe”, 31; “Rikak”, 17.   
120  İbn Mace, “Fiten”, 23.   
121  Buhari, “Eyman”, 22, “Menakıb”, 25, “Et’ime”, 48; Müslim, “Eşribe”, 142-143, “Eyman”, 45.   
122  Ebû Nuaym el-İsfahânî, Delâilü’n-nübüvve, nşr. Muhammed Revvâs Kal’acî-Abdülberr Abbas, (Beyrut: 1991), 2/332-334; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, 2/489-

490; Kastallânî, el-Mevâhibü’l-ledünniyye, 1/304. 
123  Buhari, “İstiska”, 13.   
124  Buhârî, “Bed‘ül-halk”, 7; Müslim, “Cihâd”, 111; Tirmizi, “Menâkıb”, 3; İbn İshâk, es-Sîre, thk.  Ahmed Ferîd el-Mezîdî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004), 

129; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, thk. Mustafa es-Sekkâ-İbrahim el-Ebyârî, (Beyrut: 1992), 1/153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, (Beyrut: 1994), 1/4722; İbn 
Kesîr, Bidâye, 2/698; İbn Sa‘d, Tabakâtü’l-kübrâ, 1/108; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, thk.  Ali Muḥammed Muʿavvaḍ ve Adil Aḥmed Abdulmevcûd, (Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1994), 1/355. 

125  İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, 2/485-486; Kastallânî, el-Mevâhibü’l-ledünniyye, 1/291-299; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 2/327-328.   
126  el-Enfâl, 8/17.   
127  Yâsîn, 36/9. 
128  el-Enfâl, 8/17. 
129  Müslim, “Cihad ve Siyer”, 8; Dârimi, “Siyer”, 16; İbn Hişâm, es-Sîre, 2/280-281; Ebubekir Tanrıkulu, Tarih Boyunca Yaşamış Zalim, Hain ve Kâfirlerin Hazin Sonu, 

(Ankara: 2021), 130; Ahmet Önkal, “Übey b. Halef”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/272. 
130  Âmidî, Gâyetü’l-merâm, 305; Râzî, Kitâbu’l-erbaîn, thk.  Mahmûd Abdülaziz Mahmûd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 300; Gazzâlî, el-İktisâd, 114; Kâdî 

İyâd, eş-Şifâ, 1/254. 
131  Gazzâlî, el-Müstasfâ, (Bulak: 1324), 1/145. 



70  

https://dergipark.org.tr/rid 

olan Hâtim et-Tâî’nin cömertliği ile Hz. Ali’nin cesaretini örnek vermektedir. Her ne kadar bu kimselerin cömertliği ve cesareti 
ile ilgili rivayetler tek tek âhad haber ile nakledilseler de toplamından Hz. Ali’nin cesareti ve Hâtim’in cömertliğine dair kesin 
ve zarûrî bilgi ortaya çıkmaktadır. Aynen bu misallerden anlaşılacağı üzere Hz. Muhammed’e ait mûcizelerin her biri, müstakil 
olarak tevâtür derecesine ulaşmasa dahi O’nun elinde hissî mûcizelerin olağanüstü bir şekilde zuhur ettiği bilgisi manen tevâtür 
derecesinde olup, kesindir ve Gazzâlî’nin kendi ifadesiyle hiçbir Müslüman bundan şüphe etmez.132 

Sonuç 

Mûcize konusu kelâmcıların üzerinde durduğu ve çokça yorumlar yaptığı önemli meselelerden birini oluşturmaktadır. Hemen 
hemen kelâmî eserlerin tamamında mûcize ile nübüvvet birlikte ele alınmış ve biri diğerinin tamamlayıcısı olarak görülmüştür.  

Allah tarafından peygamberlik vazifesi ile gönderilen elçilere birtakım mûcizelerin verildiğini bizzat Kur’an haber vermektedir. 
Bunları tasnif eden kelâmcılar genelde aklî, haberî ve hissî olmak üzere üç ayrı kısma ayırmaktadırlar. Hz. Peygamber’e verilen 
en büyük aklî mûcizenin Kur’an olduğu hususunda âlimler arasında ihtilaf bulunmamaktadır. Hz. Peygamber’in vahye 
dayanarak Kur’an’ın haber verdiği Hz. Nûh ve tufandan, Hz. Mûsâ ve Firavun ile olan mücadelesinden, Hz. İbrahim ve ateşe 
atılmasından bahsetmesi gaybî bilgiler olup, geçmişe dair haberî mûcizedirler. Aklî mûcizelerde olduğu gibi haberî mûcizeler 
konusunda da âlimler arasında ihtilaf bulunmamaktadır.  

Aklî ve haberî mûcizelerde gösterilen müspet tavır, ifade etmeye çalıştığımız gerekçelerden ötürü hissî mûcizelerde 
sergilenmemektedir. Şakku’l-kamer, hurma kütüğünün inlemesi, koyun etinin zehirli olduğunu haber vermesi vb. hissî 
mûcizeler başta Buhârî ve Müslim olmak üzere birçok sahih hadis kitabında nakledilmiştir. Hatta bu mûcizeler İbn Teymiyye, 
İbn Kesîr gibi âlimlere göre tevâtür derecesine ulaşmış ve ümmetin nesilden nesile bu hadiseleri aktarmasıyla şöhret bulmuştur.  

Öyle ki, Hz. Peygamber’in bazı hissî mûcizeleri yalan üzere toplanmaları mümkün olmayacak kadar büyük topluluklar önünde 
cereyan etmiştir. Örneğin, Hudeybiye günü Hz. Peygamber’in parmaklarından suyun fışkırması ve oradaki kuyudan çıkan suyun 
tüm askerlere yetmesine 1.500 kişinin şahit olması, Tebük seferinden dönüşte 30.000 kişilik İslâm ordusunun az miktardaki su 
ve yemeğin çoğaldığına şahit olması gibi birçok hadise hissî mûcizelerin büyük topluluklar tarafından müşahede edildiğine 
örnek olarak verilmektedir. Hz. Peygamber’in elinde zuhur eden bu olağanüstü hadiselerde, meydan okuma vasfı tam anlamıyla 
teşekkül etmediği için bunlara ilahî birer lütuf da denmiştir.  

Netice itibariyle ayet ve hadisler bütüncül bir yaklaşımla incelendiğinde ulemanın çoğunluğunun benimsediği ve savunduğu Hz. 
Peygamber’e diğer mûcizelerin yanında hissî mûcizelerin de verildiği görüşü bizce daha isabetli görülmektedir. 

  

                                                                        
132  Gazzâlî, el-İktisâd, 114; Âmidî, Ebkârü’l-efkâr, 4/130.  



 71 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed. Müsnedü İmâm Ahmed b. Hanbel. thk. Şuayb el-Arnaut vd. Müessesetü’r-Risâle, 2001. 
Âlûsî, Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh. Rûhu’l-meânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-azîm ve’s-sebı’l-mesânî. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2005. 
Âmidî, Seyfeddin Alî b. Muhammed. Ebkârü’l-efkâr. nşr. Ahmed Mehdî. Kahire: 2002. 
Âmidî, Seyfeddin Alî b. Muhammed. el-Mübîn fî meʿânî elfâzi’l-hükemâʾ ve’l-mütekellimîn. thk. Hasan Mahmûd eş-Şâfiî. Kahire: 1983. 
Âmidî, Seyfeddin Alî b. Muhammed. Gâyetü’l-merâm fi ilmi’l-kelâm. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 
Aynî, Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed. ʿUmdetü’l-ḳârî şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. tsh. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001. 

Azîmâbâdî, Ebü’t-Tayyib Muhammed. ʿAvnu’l-maʿbûd şerḥu süneni Ebî Dâvûd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1415. 
Azimli, Mehmet. “Şakku’l-Kamer Olayı Çerçevesinde Bazı Tahliller”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 8/1 (Şubat 2008), 25-40. 
Bağdâdî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn. Zâdü’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987. 
Bağdadî, Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir. Usulu’d-din. Beyrut: 1981. 
Bâkıllanî, Muhammed b. Tayyib. Kitâbü Temhîdi’l-evâʾil ve telhîsı’d-delâʾil. nşr. İmamüddin Ahmed Haydar. Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-

Sekâfiyye, 1407/1987. 
Bâkıllânî, Muhammed b. Tayyib. İ’cazü’l-Kur’ân. Kahire: Dâru’l- Maârif, ts. 
Beyhakî, Ahmed b. el-Hüseyn. Delâilü’n-nübüvve. thk. Abdülmünim Kaleci. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1988. 
Bilmen, Ömer Nasuhi Bilmen. Muvazzah İlm-i Kelâm. İstanbul: ts. 
Bulut, Halil İbrahim. “Mûcize”. 30/348-351. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 
Bulut, Halil İbrahim. Nübüvvetin İspatında Mûcize. Ankara: Araştırma Yayınları, 2016. 
Bulut, Halil İbrahim. “Mûcizenin İmkân ve Delâleti Konusunda İleri Sürülen İtirazlar”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 4 (2001), 173-196. 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr el-Kinânî. Hucecü’n-nübüvve. Resâʾilü’l-Câhiz içinde. nşr. Abdüsselâm M. Hârûn. Kahire: 1979. 
Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî. Ahkâmü’l-Kurân. Beyrût: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 1985. 
Cevherî, İsmâîl b. Hammâd. Sıhâhu’l-luga/Tâcü’l-luga. Beyrut: 1990. 
Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerif. Ta’rifât. İstanbul: 1918. 
Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerif. Şerhu’l-mevâkıf. nşr. Muhammed Bedreddin en-Nasânî. Kahire: 1907. 
Çelebi, İlyas. “İnşikâku’l-Kamer”. 22/343-345. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 
Çelikan, Serkan. “Hz. Peygamber’in Yahudi Bir Kadın Tarafından Zehirlenmesi Hadisesi Hakkındaki Rivayetler ve Kur’ân Dışı Vahiyle 

İlgisi”. Dergiabant: AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8/2 (2020), 401-421. https://doi.org/10.33931/abuifd.753951. 
Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman. es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992. 
Diyârbekrî, Kâdî Hüseyin b. Muhammed. Târîhu’l-hamîs fî ahvâli enfesi’n-nefîs. Beyrut: Dâru Sâdır, ts. 
Düzenli, Muhittin. Hadislerde Gizli Kusurlar -İllet ve Şâz-. İstanbul: İsam Yayınları, 2016. 
Düzgün, Şaban Ali vd. Kelâm El Kitabı. 4. Baskı. Ankara: Grafiker Yayınları. 2015. 
Ebû Hayyân, Muhammed b. Yusuf el-Endelüsî. el-Bahru’l-muhît fi’t-tefsîr. thk. Sıdkı Muhammed Cemil. Beyrut: Daru’l-Fikr, 1420. 
Ebü’l-Leys es-Semerkandî. Tefsîru Ebi’l-Leys. nşr. Ali M. Muavvaz. Beyrut: 1413/1993. 
Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullah el-İsfahânî. Delâilü’n-nübüvve. nşr. Muhammed Revvâs Kal’acî-Abdülberr Abbas. Beyrut: 1991. 
Esed, Muhammed. Kur’ân Mesajı. İstanbul: İşaret yayınları, 2002. 
Fîrûzâbâdî, Muhammed b. Ya‘kûb. el-Kâmûsü’l-muhît. Beyrut: 1991. 
Gazzâlî, Ebu Hâmid Muhammed b. Muhammed. el-İktisâd fî’l-i’tikâd. thk. Abdullah Muhammed el-Halîlî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2015. 
Gazzâlî, Ebu Hâmid Muhammed b. Muhammed. el-Müstasfâ. Bulak: 1324. 
Harpûtî, Abdüllatif. Tenkîhu’l-kelâm fi akâidi ehli’l-İslam. İstanbul: 1911. 
Hâzin, Alâüddîn Alî el-Bağdâdî. Lübâbü’t-te’vîl fî maani’t-tenzîl. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1979. 
İbn Allân, Muhammed Alî. Delîlü’l-fâlihîn li turuki Riyâzi’s-sâlihîn. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2004. 
İbn Atıyye, Abdülhak el-Endelüsî. el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-‘azîz. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001. 
İbn Fûrek, Muhammed b. el-Hasen en-Nîsâbûrî, Mücerredü makâlât. nşr. D. Gimaret. Beyrut: 1987. 
İbn Hacer, Şihâbüddîn Ahmed el-Askalânî. el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1995. 
İbn Hacer, Şihâbüddîn Ahmed el-Askalânî. Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî. nşr. Tâhâ Abdurraûf Sa‘d vd. Kahire 1398/1978. 
İbn Haldun, Veliyyüddîn Abdurrahmân et-Tûnisî. Mukaddime. nşr. Ali Abdülvâhid Vâfî. Kahire: ts. 
İbn Hazm, Alî b. Ahmed el-Kurtubî. el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-nihal. Beyrut: 1986. 



72  

https://dergipark.org.tr/rid 

İbn Hişam, Muhammed b. İshak. es-Sîretü’n-nebeviyye. nşr. Mustafa es-Sekkâ vd. Kahire: 1375/1955. 
İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed. es-Sîre. thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004. 
İbn Kayyım, Muhammed b. Ebî Bekr el-Cevziyye. Zâdü’l-meâd fi hedyi hayri’l-ibâd.    Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1994. 
İbn Kemal, Şemseddin Ahmed b. Süleyman. Resâil. nşr. Ahmed Cevdet. İstanbul: 1316. 
İbn Kesîr, İsmâîl b. Şihâbiddîn. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm. Kahire: Müessesetü Kurtuba, 2000. 
İbn Kesîr, İsmâîl b. Şihâbiddîn. el-Bidâye ve’n-nihâye. Kahire: Dâru’l-Kalem, 1994. 
İbn Manzûr, Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. Beyrut: 1990. 
İbn Sa’d, Muhammed b. Sa‘d. et-Tabakâtü’l-kübrâ. thk. İhsân Abbâs. Beyrut: Dâru Sâdır, 1968. 
İbn Teymiyye, Takıyyüddîn Ahmed. el-Cevâbu’s-sahîh li men beddele dîne’l-Mesîh. thk. Abdurrahman b. Hasen Kaid. 5 Cilt. 1. Baskı. Cidde: 

Daru İbn Hazm, 2019. 
İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn. el-Kâmil fi’t-târîh. Beyrut: 1994. 
İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn. Üsdü’l-gâbe fî maʿrifeti’ṣ-sahâbe. thk. Ali Muḥammed Muʿavvaḍ ve Adil Aḥmed Abdulmevcûd. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994. 
Îcî, Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed. el-Mevâkıf fî ilmi’l-kelâm. Kahire: ts. 
İsfahânî, Hüseyn b. Muhammed er-Râgıb. el-İ’tikâdât. nşr. Şemrân el-İclî. Beyrut: 1988. 
İsfahânî, Hüseyn b. Muhammed er-Râgıb. el-Müfredât fî garîbi’l-Kurʾân. Beyrut: ts. 
Kâdî, Abdülcebbâr el-Hemedânî. Şerhu’l-usûli’l-hamse: Mu’tezile’nin Beş İlkesi. çev. İlyas Çelebi. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2013. 
Kâdî, Abdülcebbâr el-Hemedânî. el-Muğnî. Kahire: 1962. 
Kâdî İyâz, İyâz b. Musa el-Yahsubî. eş-Şifâ bi tarîfi hukûki’l-Mustafâ. Beyrut: Dâru’l-Erkâm, t.s. 
Karaman, Hayrettin vd. Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014. 
Kastallânî, Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed. el-Mevâhibü’l-ledünniyye. nşr. Salih Ahmed eş-Şamî. Beyrut: 1412/1991. 
Kastallânî, Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed. İrşâdü’s-sârî li şerhi Sahîhi’l-Buhârî. Mısır: el-Matbaatü’l-Kübrâ, 1323. 
Köksal, M. Âsım. İslâm Tarihi: Hz. Muhammed (a.s.) ve İslâmiyet, Medine Devri. İstanbul: 1987. 
Lâlekâî, Hibetullah b. el-Hasen er-Râzî. Şerhu usûli i’tikâdi Ehli’s-sünne ve’l-cemâa. thk. Ahmed b. Saîd el-Ğâmidî. Suudi Arabistan: Dâru Taybe, 2003. 

Makrîzî, Takıyyüddîn Ahmed b. Alî. İmtâʿu’l-esmâʿ. nşr. Mahmûd Muhammed Şâkir. Kahire: 1941. 
Mâtürîdî, Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed. Kitâbü’t-Tevhîd. trc. Bekir Topaloğlu. 8. Basım. Ankara: İSAM Yayınları, 2016. 
Maverdî, Alî b. Muhammed el-Basrî. en-Nüket ve’l-uyûn. Beyrut: 1992. 
Mukâtil b. Süleyman. Tefsîru Mukâtil b. Süleyman. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 
Mustafa Müslim. Mebâhis fi i‘câzi’l-Kur’ân. Riyâd: Dâru’l-Müslim, 1416. 
Nebhânî, Yusuf b. İsmail. Hüccetullahi ale’l-âlemîn fî mu’cizâti Seyyidi’l-murselîn. Diyarbakır: ts. 
Nesefî, Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed. Bahru’l-kelâm. thk. es-Seyyid Yûsuf Ahmed. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 
Nesefî, Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed. thk. Claude Salame’. Tebsıratü’l-edille. Dimaşk: 1990. 
Önal, Ramazan. “Hz. Peygamber’in Mûcizelerinden Hanînü’l-Ciz’ Hadisesi (Mahiyeti ve İntikal Şekli)”. OAD: Ortaçağ Araştırmaları Dergisi 

= Journal of Medieval Researches, 3/2 (Aralık 2020), 416-423. https://doi.org/10.48120/oad.826033. 
Önkal, Ahmet. “Übey b. Halef”. 42/272. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 
Râgıb, el-İsfehânî. Tefsiru’r-Rağıb el-İsfehânî. Mısır: 1999. 
Râzî, Fahrüddîn Muhammed b. Ömer. Kitâbu’l-erbaîn fî usûli’d-dîn. thk. Mahmûd Abdülaziz Mahmûd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009. 
Râzî, Fahrüddîn Muhammed b. Ömer. Mefâtihu’l-gayb. Beyrut: Dâru’l-Fikr,1981. 
Râzî, Fahrüddîn Muhammed b. Ömer. Muhassal, nşr. Tâhâ Abdurrûf Sad. Kahire: Mektebetü Külliyâti’l-Ezheriyye, ts. 
Sâbûnî, Nûreddin. el-Bidâye fi usuli’d-din. çev. Bekir Topaloğlu. 15. Baskı. İstanbul: İFAV Yayınları, 2015. 
Saîd Havvâ. el-Esâs fi’s-Sünne. Dâru’s-Selâm, 1995. 
Salmazzem, Mehmet. “Ayın Yarılması Meselesine Dair Tefsirlerdeki Yorum Farklılıkları”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

22/2 (Aralık 2018), 859-884. https://doi.org/10.18505/cuid.448167. 
Sancar, Faruk. “Bağnaz Bir Selefî mi Endişeli Bir Entelektüel mi? (İbn Teymiyye’nin Eleştirel ve Reaksiyoner Karakteri Hakkında)”. Dinî 

Araştırmalar, 18/46 (Haziran 2015), 97-125. https://doi.org/10.15745/da.85975. 
Sübkî, Tacuddin. es-Seyfu’l-meşhur fi şerhi akîdeti Ebi Mansur. thk. Mustafa Saim Yeprem. 1. Baskı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011. 
Süyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Mutevella Mansûr. Kahire: Mektebetü Dâru’t-

Türâs, 2007. 



 73 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs. el-Müsned. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1400. 
Said Havvâ. el-Esâs fi’s-sünne. Dâru’s-Selâm, 1995. 
Şâmî, Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf. Sübülü’l-hüdâ ve’r-reşâd. thk. Şeyh Âdil Ahmed. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993. 
Şevkânî, Muhammed b. Ali. Fethu’l-kadîr. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2007. 
Taberânî, Süleyman b. Ahmed. el-Mu’cemu’l-kebîr. thk. Hamdî b. Abdülmecîd es-Selefî. Musul: Mektebetü’l-ʿUlûm ve’l-Hikem, 1983. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-beyân ‘an te’vîli âyi’l-Kur’ân. Kahire: Hecer, 2001. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr. Târîḫu’r-rusül ve’l-mülûk. nşr. Muhammed Ebü’l-Fazl. Beyrut: Dâru Süveydân, ts. 
Tanrıkulu, Ebubekir. Tarih Boyunca Yaşamış Zalim, Hain ve Kâfirlerin Hazin Sonu. Ankara: 2021. 
Teftâzânî, Sa‘deddin. Şerhu’l-mekâsıd. Beyrut: 1989. 
Topaloğlu, Bekir vd. İslâmda İnanç Esasları. İstanbul: 1998. 
Vâhidî, Ali b. Ahmed. el-Vesîd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994. 
Vâkıdî, Muhammed b. Ömer. Kitâbü’l-megâzî. nşr. M. Jones. Beyrut: 1984. 
Yavuz, Salih Sabri. İslâm Düşüncesinde Nübüvvet. İstanbul: Metamorfoz Yayıncılık, 2020. 
Yavuz, Yusuf Şevki. “Delâilü’n-Nübüvve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/115-117. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 
Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi.  Hak Dini Kur’ân Dili. İstanbul: Eser Neşriyat ve Dağıtım, 1979. 
Zebidî, Muhammed el-Murtazâ. Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs. 1988. 
Zemahşerî, Mahmûd b. Ömer. el-Keşşâf. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009. 
Zürkânî, Muhammed b. Abdilbâkî. Şerḥu’l-mevâhibi’l-ledünniyye. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1996. 
 



 

 

 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 75-86                                                                                                                                                                             | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Hasan NAS |  0000-0001-6879-5389  
    Dr. | Yazar | hasannas29@hotmail.com  

İstanbul Recep Tayyip Erdoğan Anadolu İmam Hatip Lisesi |   00jga9g46  
Tefsir | İstanbul, Türkiye 

 

Öz 
Allah Teâlâ’nın insanları esenliğe ulaştıracak mesajlarını doğru anlayabilmek için, Kur’an’ın ilk muhataplarının sahip oldukları zihniyeti dikkate almak zorunludur. Çünkü 
ilahî mesaj evvelemirde muhatap kitlenin lisanı üzere ve onların kültür ve zihin kodlarını dikkate alarak nazil olmuştur. Bu yüzden Kur’an-ı Kerim’in Allah’ın muradına uygun 
olarak anlaşılabilmesi için dil tahlilleri ve sözlük bilgisiyle birlikte Mekke toplum kültürünün de göz önünde bulundurulması gerekmektedir. Bilindiği gibi Câhiliye Arapları 
Allah mefhumundan habersiz kimseler değillerdi. Nitekim ilahî kelamın ilk nazil olan surelerinden itibaren onun Allah’ı bilen ve O’na inanan bir topluma hitap ettiği 
anlaşılmaktadır. Ancak Mekke müşrikleri Allah’ı en yüce tanrı olarak benimsemekle birlikte O’nun yanı sıra birtakım tanrılar edinmişler ve onlara da Allah’a ibadet ettikleri 
gibi tazimde bulunuyorlardı. Bu minvalde Mekke toplumunun günlük yaşamı adeta putların etrafında dönüyordu ve şirk zihniyeti toplumun bünyesini tamamen sarmıştı. 
Müşrikler, ilah edindikleri putlarına tazimde bulunmalarının yanı sıra bu putların onları kötülük ve felaketlerden koruduğuna, ihtiyaç duydukları şeylerin onlar sayesinde 
elde edildiğine inanıyorlardı. Anlaşıldığına göre Kur’an’ın ilk muhatapları olan Mekke müşriklerinin tanrı tasavvuru, en üst kademede Allah adında yüce bir tanrının 
bulunduğu bir “tanrılar sistemi”ne benzemektedir. Vahyin nazil olmaya başladığı vasattaki bu özel duruma mukabil Kur’an, şirk müptelası olan Mekkelileri tevhid zihniyetine 
ulaştırmayı hedeflemiş ve şirkle amansız bir mücadele başlatmıştır. Bu münasebetle özellikle Mekke döneminde nazil olan âyetleri bu konteksti göz önünde bulundurarak 
anlamaya çalışmak gerekir. Aksi halde Furkân sûresi 77. âyette olduğu gibi tevhid çağrısı dikkatlerden kaçacak ve Kur’an’ın vermek istediği mesaj hedefine ulaşmayacaktır. 
Nitekim toplumumuzda hutbe, vaaz ve dinî sohbetlerde dua söz konusu olduğunda, araştırılarak ulaşılmış bir sonuç olmaktan ziyade, ezbere dayalı olarak hemen bu âyet-i 
kerime akla gelmektedir. Hâlbuki âyet, kanaatimizce farklı bir mesaj vermekte ve bir bütün olarak ilgili muhatabına çağrısını iletmektedir. Ayrıca dil ve gramer bakımından 
da âyetin yapısı, bu âyette yer alan iki cümleyi farklı kişileri muhatap alan iki ayrı cümle şeklinde okumaya müsait değildir. İlgili âyet, metin içi ve metin dışı bağlamları 
dikkate alınarak ve kendi içinde bir bütünlük oluşturacak şekilde değerlendirildiğinde, âyetin öncelikle ve özellikle Mekke müşriklerini ikaz edici mahiyette olduğunu 
söylemek isabetli olacaktır. Böylece, Allah ile birlikte putları da ilah edinen ve onlara da tazimde bulunan kimselerin O’nun katında hiçbir kıymetlerinin olmayacağı bildirilmiş 
olmaktadır. Furkân 25/77 âyetinin içerdiği bu açık mesajın, gerek ilk Kur’an sözlüklerinde gerekse klasik tefsirlerde karşılık bulduğu ve bu eserlerde âyetteki Allah’ın 
vahdaniyetine yönelik vurgunun ifade edildiği görülmektedir. Ancak ülkemizde tedavülde bulunan belli başlı Türkçe Kur’an meallerine bakıldığında âyetin bağlamının 
dikkate alınmamasına bağlı olarak âyetteki tevhid vurgusunun ihmal edildiği anlaşılmaktadır.  

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kur’ân, Tevhid, Furkân 25/77, Meal.  

Atıf Bilgisi 
Nas, Hasan. “Türkçe Kur’an Meallerinde İhmal Edilen Tevhid Vurgusu: Furkân 25/77 Âyeti Örneği”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 75-86.  

https://doi.org/10.32950/rid.1402296 
 
 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    08.12.2023 Kabul Tarihi:   07.04.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


76  

https://dergipark.org.tr/rid 

Hasan NAS |  0000-0001-6879-5389  
 Dr. | Author | hasannas29@hotmail.com  

Istanbul Recep Tayyip Erdogan Anatolian Imam Hatip High School |  00jga9g46  
Tafsir | İstanbul, Türkiye 

 

Abstract 
It is mandatory to consider the mindset of the first interlocutors of the Qur’an to understand the messages of Allah which will deliver people to peace in the end. That is 
because the divine message has been delivered in the language of its interlocutors and accordance with their culture and mindsets. Thus, to comprehend the message of the 
Qur’an as intended by Allah one would need to consider Meccan culture along with lingual analysis and dictionary knowledge. As it is known, pre-Islamic era Arabs were 
familiar with the concept “Allah”. This is apparent in the divine message as early as its first messages that it was speaking to a society that knew Allah and believed in Him. 
But, these polytheists, while embracing Allah as the highest deity, also took on other gods and worshipped them just as they worshipped Allah. Moreover, the daily life of 
Meccan people used to revolve around those idols and this polytheistic way of thinking was effective in their every deed. Polytheists of Mecca believed in these idols and 
acted as their servants because they believed that these idols could protect them from evil and disasters and provide them with everything they needed. We can gather from 
what we know about the era that the first interlocutors of the Qur’an had some sort of a “gods pantheon” that placed Allah at the top. Against this established status quo 
during the start of the revelation period, the Qur’an started a relentless struggle against polytheism to direct the Meccan people towards Tawhid. That’s why we need to try 
and understand the verses revealed in Mecca with this context in the back of our minds. Otherwise, we’d fail to deliver the theme of Tawhid in Turkish, the message that the 
Qur’an is intended to deliver to its interlocutor. An example case for this is the 77th verse of chapter Furqan. Indeed, in our society, when prayers are mentioned in sermons, 
lectures, and religious discussions this verse comes to mind immediately, relying on memorization purely, instead of being a result of a justified research. However, to my 
understanding, this verse carries a different message, and it delivers its call to its interlocutor as a whole. Furthermore, linguistically, and grammatically, the form of this 
verse is not suitable for interpreting the two sentences that make up the verse as two distinguished sentences that target two different sets of people. The verse in hand, 
when evaluated with an inner coherent by considering intra-textual and extratextual contexts, would be on point to claim that this verse, first and foremost, speaks to 
Meccan polytheists in a warning manner. Thereby, the Qur’an states those who take others as deities along with Allah and worship them too, bear no value in the eyes of 
Allah. This crystal-clear message of tawhid that Furqan 77 bears has been apparent in the first Qur’an dictionaries as well as classical tafsirs. However, when we look at many 
of the well-known Qur’an translations, we see that the message of tawhid has been overlooked due to the lack of interest in the verse’s context.  

Keywords 
Tafsir, Qur’an, Tawhid, Furqan 77, Translation. 

Citation 
Nas, Hasan. “The Neglected Emphasis on Tawhid in Turkish Translations of the Quran: the case of Chapter Furqan verse 77”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 75-86.  

https://doi.org/10.32950/rid.1402296 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  08.12.2023 Date of Acceptance: 07.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 77 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Nas-olgu ilişkisi çerçevesinde bir âyeti yahut âyette yer alan bir ifadeyi doğru anlamak, öncelikle onun bağlamına vakıf olmak ve o 
vasatı dikkate almakla mümkündür. Bu çerçevede, Kur’ân’ın nazil olduğu ortamın ve onun ilk muhataplarının zihniyetlerinin 
bilinmesi, ilahî kelamın doğru anlaşılması için elzemdir.1 Zira Cenâb-ı Hak, muhataplarına mesajlarını onların lisanıyla, onların 
anlatım biçimlerini kullanarak ve aynı zamanda o kültür havzası ve dünya görüşü içerisinde kalarak açıklamaktadır. Bu sebeple, 
ilahî mesajın murad-ı ilahî doğrultusunda anlaşılabilmesi için dil çözümlemeleri ve lügat bilgisinin yanı sıra Mekke toplum 
kültürünün de dikkate alınması zorunludur.2 Aksi takdirde mevzubahis Furkân sûresi 77. âyeti örneğinde görüleceği üzere Kur’an’ın 
vermek istediği mesaj zayi olacak ve hedefine ulaşmayacaktır. 

Kur’an evvelemirde, Allah’ı hiç bilmeyen/tanımayan ve Allah inancına sahip olmayan ateist bir topluma değil; O’nu bilen ve ilah 
olarak kabul eden müşrik bir topluma hitap etmiştir. Kur’an’dan anlaşıldığına göre, kıssaları anlatılan önceki topluluklarda olduğu 
gibi Câhiliye Arapları da her şeyi yaratan ve her şeyin sahibi en yüce varlık olarak Allah inancına sahiptiler.3 Toshihiko Izutsu’ya 
(1914-1993) göre de Allah mefhumu yalnızca Câhiliye dönemi müşrik Arapların dinî düşüncesinde yer almakla kalmıyor, bunun 
ötesinde tüm toplumu kuşatan oldukça gelişmiş bir yapıya sahipti.4 İşte bu sebepledir ki Kur’an, bütün toplumu saran şirk sapmasını 
ortadan kaldırmak amacıyla, Fâtiha’dan Nâs’a, ısrarla Allah’ın vahdaniyetine vurguda bulunmuş ve tevhid zihniyetini ikame etmeyi 
öncelemiştir. Bu sebeple özellikle Mekkî dönemde şirkin ilğasını hedefleyen âyet ve âyet pasajları bu özel durum göz önünde 
bulundurularak anlaşılmaya çalışılmalıdır. 

Furkân sûresi 77. âyet bazı müstakil çalışmalarda5 doğrudan ya da dolaylı olarak ele alınmakla birlikte, bu makalelerde ilgili âyet 
inceleme konusu yapılırken muhataplardaki şirk zihniyetinin göz önünde bulundurulmadığı görülmektedir. Kanaatimizce, farklı 
değerlendirmelere ve âyetin metin içi ve metin dışı bağlamlarının ihmal edilmesine bağlı olarak, ulaşılan neticeler de eksik 
kalmıştır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla bazı âyetleri anlam zenginliği bakımından inceleme konusu yapan ve ulaştığı sonuç farklı 
olmakla birlikte, kısa bir şekilde de olsa söz konusu âyetin tevhid-şirk boyutuna değinen bir çalışma da vardır.6 Biz bunları da dikkate 
alarak, Furkân sûresi 77. âyeti, nazil olduğu vasatta vermek istediği ana mesaj bakımından incelemeye çalışacağız.  

Bu çalışmada öncelikle Kur’an’ın ilk muhatapları olmaları hasebiyle Mekke müşrik toplumunun putperest din anlayışı ve onların 
müptelası oldukları şirk zihniyeti üzerinde durulacaktır. Zira onların bünyelerini saran bu şirk hastalığı ne kadar iyi bilinir ve 
dikkate alınırsa, Kur’an’ın onlara yönelik çağrıları da o derece isabetli değerlendirilebilecektir. Ardından Furkân 25/77 âyetinin ilk 
dönem Kur’an sözlüklerinde ve klasik tefsirlerde ne şekilde anlaşıldığı üzerinde durulacak ve ilgili âyet belirli eserler üzerinden 
inceleme konusu yapılacaktır. Son olarak Furkân 25/77 âyetinin belli başlı Türkçe Kur’an meallerinde ne şekilde ifade edildiği 
yansıtılmaya çalışılacak ve bunların bir değerlendirmesine yer verilecektir. 

1. Kur’an’ın İlk Muhataplarının Şirk Zihniyeti 

Kur’ân’ın ilk nazil olan surelerinden edinilen intiba, açık bir şekilde onun Allah’a inanan bir topluma hitap ettiği şeklindedir. 
Câhiliye Arapları her ne kadar tahrif edilmiş olsa da, hürmet gösterdikleri, büyük ataları ve peygamberleri kabul edip onun inşa 
ettiği Kâbe’ye sahip çıkmakla övündükleri Hz. İbrâhim’in tevhid dininden kalma “herkesten ve her şeyden yüce” bir Allah 
tasavvuruna sahiptiler. Nitekim Mekke müşriklerinin telakkilerine göre Allah, her şeyin yaratıcısıdır ve dünya üzerindeki bütün 
canlılar O’nun lütfuyla hayat bulmuştur. Allah, adına en mukaddes yeminlerin yapıldığı varlıktır. Ani ve geçici de olsa dinin 
kendisine has kılındığı tek ilahtır7 ve Kâbe’nin Rabbidir.8 Cevâd Ali de (1907-1987) Mekkeli müşriklerin göklerde, yerde ve ikisi 

                                                                        

1 Zeki Tan, “Kur’ân Öncesi Arap Toplumunun Örf ve Adetlerini Bilmenin Kur’ân’ı Anlamadaki Rolü: Kurban Örneği”, Kur’ân’ın Anlaşılmasına Katkısı Açısından Kur’ân 
Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu. ed. Mevlüt Güngör (İstanbul: İBB Kültür Müdürlüğü Yayınları, 2011), 27. 

2 Necmettin Gökkır, “Mekke Toplumunun Sosyo-Kültürel Yapısını Kur’ân Lafızlarında Okuma veya Lafızları Anlamada Sosyo-Kültürel Bağlam”, Kur’ân’ın 
Anlaşılmasına Katkısı Açısından Kur’ân Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu. ed. Mevlüt Güngör (İstanbul: İBB Kültür Müdürlüğü Yayınları, 2011), 407-408. 

3 Bk. Ankebût, 29/61, 63; Lokmân, 31/25; Zümer, 39/3, 38; Zuhruf, 43/9, 87;  
4 Toshihiko Izutsu, Kur’ân’da Tanrı ve İnsan, çev. M. Kürşad Atalar (İstanbul: Pınar Yayınları, 2012), 158. 
5 Bk. Abdurrahman Altuntaş, “Furkân Sûresinin 77. Âyetinde Geçen “Dua” Kelimesinin Anlamı Üzerine”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi XX/40 (2022), 186-217; Abdullah Temizkan, “Tefsir’de Çeşitlilik (Tenevvü’) Bağlamında Furkân 77 ve Mü’min 60. Âyetlerin Yorumu”, Şarkiyat İlmi 
Araştırmalar Dergisi 13/2 (Ağustos 2021), 845-863; Ahmet Keleş, “Kuran Meali - Hadis İlişkisinin Önemi: Mü’min: 40/60 ve Furkân:25/77 Ayetleri Örneği”, Siyer 
Araştırmaları Dergisi 3 (2018), 11-31.  

6 Bk. Nurettin Çiftçi, “Kur’ân Âyetlerinde Anlam Zenginliği ve Âyetlerdeki Muhtemel Farklı Anlamları Bire İndirme İmkânı”, Balıkesir İlahiyat 13 (2021), 259.  
7 Bk. Yûnus, 10/22; İsrâ, 17/67; Ankebût, 29/65; Lokmân, 31/32. 
8 Izutsu, Kur’ân’da Tanrı ve İnsan, 158. 



78  

https://dergipark.org.tr/rid 

arasında bulunan her şeyi Allah’ın yarattığını ifade ettikleri âyetlere9 yer verdikten sonra, onların bu ikrarlarıyla Allah’ın 
varlığına imanlarını itiraf etmiş olduklarını söylemektedir. O, akabinde de müşriklerin dua ve şiirlerinde Allah’ın adının geçtiği 
metinlere yer vermektedir.10 Ancak onlar her ne kadar Allah’ın yaratıcı olduğunu ve yüceliğini ikrar etmiş olsalar da bu 
inançlarına şirk bulaştırmış ve böylece çelişkili ve kusurlu bir ulûhiyet anlayışına sahip olmaktan kurtulamamışlardır. 

Kur’an’ın nazil olmaya başladığı dönemde Câhiliye Araplarında hayat, neredeyse putların etrafında dönüyordu. Onlar herhangi 
bir ihtilaf halinde yahut hayatî durumlarda putların önünde fal oku çekip oradan çıkan neticeye göre davranıyorlardı.11 Bilindiği 
üzere Abdülmuttalib de Kureyş’in en büyük putu olan Hübel’in önünde Hz. Peygamber’in babası olan oğlu Abdullah için fal oku 
çekmişti.12 Müşrikler putlarını memnun etmek amacıyla onlara hediyeler, kurbanlar sunuyor ve onların çevresinde tavaf ederek 
tâzimde bulunuyorlardı. Yılın belli dönemlerinde meşhur putlarının bulundukları yerlere hac amacıyla gidiyor, onlar için adak 
adıyorlardı.13 Onlar hayvanlardan ve ekinlerden hem Allah’a hem de ilahlarına bir pay taksim ediyor, fakat böyle durumlarda 
putlarına öncelik vermek suretiyle onları kayırıyorlardı.14  

Câhiliye Arapları, adeta kabilelerinin putlarıyla özdeşleştikleri için çocuklarına onların isimlerini verirlerdi. Herhangi bir 
sebeple Mekke’nin dışına yolculuğa çıktıklarında putlarını yahut onları temsilen herhangi bir şeyi yanlarında bulundururlardı.15 
Ayrıca Mekkelilerin kendi evlerinde ibadet ettikleri putları da vardı ve ev ahalisinden biri yolculuğa çıkacağı zaman, evden 
ayrılırken son olarak eliyle putuna dokunur, evine döndüğünde de ilk işi yine putuna dokunmak olurdu.16 Müşrik Araplar, 
ibadette bulundukları bu varlıkları (put, cin, melek vs.) şürekâ ya da diğer birtakım şekillerde tesmiye ederken, onların da 
Allah’ın tasarruflarında O’na ortak olup fayda yahut zarar verme kudretine sahip olduklarına inanıyorlardı. Çünkü ortak, ortağı 
olduğu kimsenin bir benzeri olup ortaklıkta onun da diğeri gibi bir payı bulunmaktadır.17 Diğer taraftan şirk zihniyetine sahip 
bu kimselerin kendi batıl tanrıları için genellikle “ilah” adını kullanmaları, onların bu putları adeta Allah ile eşit düzeyde değerli 
mâbudlar olarak benimsediklerini göstermektedir. Zira ilah mefhumunun, mâbudu en belirgin biçimde vurgulayan 
kavramlardan bir tanesi olması nedeniyle Kur’ân, müşriklerin bu tasavvurlarını kesin bir şekilde ve sert bir üslûpla 
reddetmiştir.18 

Mekkeli müşrikler, Allah’a inanmakla birlikte O’nun, sahibi ve maliki bulunduğu evren üzerindeki kesintisiz tasarruflarını idrak 
etmekten uzaktılar. Onlar yer yer muhatap oldukları Yahudiler ve Hıristiyanlardaki Allah tasavvurunun da tesiriyle, göklerde 
olan, uyuklayan, dünyanın işleyişine müdahale etmeyen, uzaklarda, hayata dokunmayan ve kendisine ulaşılabilmesi ancak 
şefaatçilerle/aracılarla mümkün olan bir Allah’a inanıyorlardı. Onlar bu batıl telakkileri sebebiyle Cenâb-ı Hakk’ın anbean 
gerçekleşen rubûbiyet tecellilerini O’ndan alıp putlarına nispet etmişlerdi. Bu yüzden müşrik Araplar, ilah olarak kabul ettikleri 
bu putların onlara yardım ettiğine, onları kötülük ve belalardan koruduğuna ve bunlar sayesinde felaketlerden güvende 
olduklarına inanıyorlardı. Aynı şekilde onlar putlarının, yakarışlarını duydukları ve yardımda bulunmaya kâdir oldukları 
inancını taşıdıkları için, meselelerini çözmeleri ve ihtiyaçlarını karşılamaları amacıyla ilah olarak gördükleri putlarına niyazda 
bulunuyorlardı. Onlar Allah’ın en yüce ilah olduğunu ikrar etmekle birlikte O’nun yanı sıra diğer ilahların da söz sahibi 
olduklarını ve bir fayda elde etme ya da bir zarardan kurtulma konusunda onların da etkili olduklarını düşünüyorlardı.19 
Görüldüğü üzere Kur’an’ın ilk muhatapları olan Mekke müşriklerinin tanrı tasavvuru, en üst kademede Allah adında yüce bir 
tanrının bulunduğu bir “tanrılar sistemi”ne dayanmaktadır. Buna göre, iman piramidinin zirvesinde Allah bulunurken, ondan 
daha alt basamaklarda farklı görevleri ifa eden çeşitli tanrı ve tanrıçalar yer almaktadır.20 

                                                                        
9 Bk. Ankebût, 29/61, 63; Lokmân, 31/25; Zümer, 39/38; Zuhruf, 43/9, 87. 
10 Cevâd Ali, el-Mufassal fî târîhi’l-Arab kable’l-İslâm (Dımaşk: Dâru’s-Sâkî, 1422/2001), 11/103-105. 
11 İbnü’l-Kelbî, Putlar Kitabı, çev. Beyza Bilgin (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 65-66; İbn Habîb, Kitâbü’l-muhabber, thk. İlse Lichtenstadter (Beyrût: Dârü’l-

Âfâkı’l-Cedîde, ts.), 332. 
12 İbnü’l-Kelbî, Putlar Kitabı, 65-66; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye (Büyük İslam Tarihi), çev. Mehmet Keskin (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1994), 2/395-396. 
13 Müşriklerin putlarına yönelik kulluk biçimleri için bk. M. Mahfuz Söylemez, “Câhiliye Arap İnancında Putların Yeri”, Milel ve Nihal: İnanç, Kültür ve Mitoloji 

Araştırmaları Dergisi 11/1 (2014), 19-24. 
14 En’âm 6/136. Ayrıca bk. İbn Habîb, Kitâbü’l-muhabber, 331-332. 
15 Söylemez, “Câhiliye Arap İnancında Putların Yeri”, 28. 
16 İbnü’l-Kelbî, Putlar Kitabı, 72-73; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 2/313-314. 
17 M. İzzet Derveze, Asru’n-Nebî (Kur’ân’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı), çev. Mehmet Yolcu (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2011), 1/334. 
18 Derveze, Asru’n-Nebî, 1/336.  
19 Mevdûdî, Kur’ân’ın Dört Temel Terimi, çev. Mahmut Osmanoğlu (İstanbul: Özgün Yayıncılık, 1999), 24-28. Müşriklerin putlara kullukta bulunmalarının nedenleri 

hakkında ayrıca bk. Söylemez, “Câhiliye Arap İnancında Putların Yeri”, 17-19. 
20 Resul Öztürk, “İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru ve Bu Tasavvurun İslam’ın Tanrı Tasavvuruna Etkisi Sorunu”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 1 (2007), 152. 



 79 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

2. Kur’an Sözlüklerinde ve Klasik Tefsirlerde Furkân 25/77 Âyeti 

2.1. Furkân 25/77 Âyetinin Bağlamı 

Kur’an-ı Kerim’i Allah’ın muradına uygun olarak anlayabilmek için dikkate alınması gereken unsurlardan biri de bağlamdır. 
Kontekst, metin dışı bağlam ve metin içi bağlam olmak üzere iki kısımdan oluşmaktadır. Kur’an’ın genel nüzûl ortamına, âyet 
ya da âyet gruplarının nazil oldukları vasata dış bağlam; sûre, âyet ve kelimelerin kendi aralarındaki münasebetine de iç bağlam 
denilmektedir. Bu minvalde Furkân sûresi, İslam ilim geleneğindeki Kur’an kronolojisi çalışmalarının en meşhurlarından biri 
olan ve Atâ el-Horasânî (ö. 135/753) tarikiyle Abdullah İbn Abbas’a (ö. 68/687-88) ulaşan sure sıralamasına göre Mekkî dönemde, 
Yâsîn sûresinden sonra ve Fâtır (Melâike) sûresinden önce nazil olmuştur.21 İbn Dureys’in (ö. 294/907) rivayet ettiği bu liste, 
Celâleddîn es-Suyûtî (ö. 911/1505) tarafından yine İbn Dureys üzerinden nakledilmiştir.22 

Kur’an’ın ilk muhatapları şirk müptelası oldukları için Mekke döneminde nazil olan surelerde, öncelikli olarak Allah’ın 
vahdaniyeti gündemde tutulmak suretiyle muhataplar nezdinde tevhid eksenli bir zihniyet dönüşümü hedeflenmiştir. Furkân 
sûresi de bu dönemde inen diğer sureler gibi güçlü bir tevhid vurgusuna sahiptir. Henüz surenin başında, göklerin ve yerin 
egemenliğinin yalnızca Allah’a ait olduğu, O’nun çocuk edinmediği ve bu hâkimiyetinde hiçbir ortağının bulunmadığı sarih bir 
şekilde bildirilmektedir.23 Allah Teâlâ’nın insanları şirk hastalığından kurtarıp tevhidin özgürlüğüne ulaştırmak için onlara elçisi 
aracılığıyla uyarıda bulunması da büyük bir rahmettir. O ayrıca yarattığı bütün varlıkları en mükemmel şekilde düzenlemiş ve 
insanın istifadesine sunmuştur. O halde bu ilahî lütuflara karşı insanın yapması gereken, yalnızca O’na kullukta bulunmak ve 
şükretmektir. 

Akabinde de bu açık hakikate rağmen müşrikler Allah’ın yanı sıra birtakım putlar edindikleri için kınanmaktadır. Zira bu putlar, 
hiçbir şey yaratamayan aciz varlıklar olup kendileri yaratılmış varlıklardır. Yaratanla yaratılanı bir tutmak, büyük bir yanılgıdır. 
Onlar ne kendilerine gelecek bir zararı engelleyebilir ne de bir fayda sağlayabilirler. Hayatta hiçbir tasarrufu bulunmayan, en 
küçük bir kudretten dahi yoksun varlıkları ilah edinmek, esasen insanın kendini onların karşısında küçük düşürmesinden başka 
bir şey değildir. Nitekim onların öldürmeye, hayat vermeye ve yeniden diriltmeye de güçleri yetmez.24 Gerçek Rab olan Allah’tan 
başka ilah bulunmadığına ve O, her şeyin yaratıcısı olduğuna göre kulluk da yalnız O’na yapılmalıdır. Allah Teâlâ’nın 
vahdaniyetine yönelik bu vurgunun, sure boyunca yer yer tekrarlandığı görülmektedir.25 

2.2. Kur’an Sözlüklerinde ve Klasik Tefsirlerde Furkân 25/77 Âyeti 

İncelemekte olduğumuz Furkân 25/77. âyette Allah Teâlâ şöyle buyurmaktadır:  

 Orijinal metnini verdiğimiz bu âyet-i kerime temelde iki cümleden ”قُلْْ مَا يعَْبَاُ بكُِمْْ رَبِّي لوَلَْا دُعَاؤُكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسوَْفَ يَكُونُ لزَِامًا“
müteşekkildir ve kanaatimizce kendi içinde bir bütünlüğe sahip olup her iki cümlede de aynı kişilere hitap edilmektedir. Burada 
tartışmanın odak noktasını oluşturan altı çizili “  kelimesi, Kur’an’da farklı anlamlarda kullanıldığı için, bu âyetteki ”دُعاَؤُكُمْ
anlamının tespitinde ihtilaf edilmiştir. D-a-v kökü çağırmak, yardım istemek, ibadet, dua, davet, seslenmek, sormak, talep etmek 
gibi anlamlara gelmektedir.26 Kur’an’da isim ve fiil olarak farklı formlarda 210 yerde geçen d-a-v kökünün27 farklı bağlamlarda 
“söz”, “ibadet”, “davet etmek”, “yardıma çağırmak”, “sormak”, “talepte bulunmak” gibi anlamlarda kullanıldığı görülmektedir.28 
Bu âyette geçen dua kelimesine takdir edilecek anlam, aynı zamanda âyetin muhatapları da dâhil olmak üzere, âyetin “kime” ve 
“ne” mesaj verdiği noktasında belirleyici olacağı için buradaki anlamının tespiti önemlidir. Genellikle âyetin ilk kısmındaki dua 
kelimesinin geçtiği ibarenin muhataplarının müminler, ikinci cümlenin muhatabının ise inkârcılar olduğu düşünülerek buna 
uygun bir anlam takdir edilmiştir. Nitekim toplum içinde hutbe, vaaz ve dinî sohbetlerde dua söz konusu olduğu zaman akla 

                                                                        
21 İbnu’d-Dureys, Fedâilü’l-Kur'ân ve mâ ünzile mine’l-Kur’ân bi-Mekke vemâ ünzile bi’l-Medîne, thk. Gazve Bedir (Dımaşk: Dârü'l-Fikr, 1988), 33. 
22 Ebü'l-Fazl Celâleddîn es-Suyûtî, el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur'ân, thk. Muhammed Ebü'l-Fazl İbrâhim (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme li’l-Kitâb, 1394/1974), 

1/43.  
23 Furkân, 25/2. 
24 Furkân, 25/3. 
25 Bk. Furkân, 25/18-19, 26, 42, 55, 58-59, 68.  
26 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, thk. Muhammed Abdunnaîm Hafâcî-Mahmûd Ferec Ukde (Kahire: ed-Dâru’l-Mısriyye, ts.), d-a-v, 3/119-123; İbn Fâris, Mu‘cemu mekāyîsi’l-

luğa, thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1979), d-a-v, 2/279-280; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-Kur’ân, thk. Safvan Adnan Davûdî 
(Dımeşk: Dâru’l-Kalem; Beyrut, Dârü’ş-Şamiyye, 1412), d-a-v, 315/316. 

27 M. Fuâd Abdülbâkî, el-Mu’cemu’l-müfehres lielfâzı’l-Kur’âni’l-Kerîm (Kahire: Dâru’l-Hadis, 2007), 316-320. 
28 İlgili âyetler ve kullanımlar için bk. Altuntaş, “Furkân Sûresinin 77. Âyetinde Geçen “Dua” Kelimesinin Anlamı Üzerine”, 191-193. Benzer yaklaşım ve 

değerlendirmeler için bk. Temizkan, “Tefsir’de Çeşitlilik (Tenevvü’) Bağlamında Furkân 77 ve Mü’min 60. Âyetlerin Yorumu”, 849-850. 



80  

https://dergipark.org.tr/rid 

gelen ilk âyetlerden biri de bu âyettir: “Duanız olmasa Rabbim size ne diye değer versin?...”. Ancak bize göre bu, üzerinde çalışılmış 
bir çıkarım olmaktan ziyade, daha çok ezbere dayalı bir okuma biçimidir ve isabetli değildir. Zira âyet bir bütün olarak ilgili 
muhatabına mesajını iletmektedir. Yanı sıra dil ve gramer bakımından da âyetin yapısı, bu iki cümleyi birbirinden ayırmak 
suretiyle farklı kişileri muhatap alan iki ayrı cümle şeklinde okumaya müsait değildir.29 

İlk dönemlerde telif edilen belli başlı Kur’an sözlüklerinde ve tefsirlerde ilgili âyetteki “dua” kelimesinin genel olarak tevhid 
eksenli izah edildiği görülmektedir: İmam Mücâhid (ö. 103/721) âyetin ilk bölümünde geçen “مَا يعَْبَاُ بكُِمْ رَبِّي” (Rabbim size ne diye 
değer versin?) ifadesinin “مْبِكُ رَبِّي  Sizin] ”لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ“ anlamında olduğunu söyledikten sonra (?Rabbim size ne yapsın) ”مَا يَفعَْلُْ 
(tevhid üzere) ibadetiniz olmasa] ibaresini de “Yalnızca Allah’a ibadet ve itaat etmeniz” şeklinde izah etmiştir.30 Yahyâ b. Sellâm 
(ö. 200/815) da âyetin ilk bölümünde geçen “مَا يَعْبَاُْ بكُِمْ رَبِّي” ifadesinin aynı şekilde “مَا يَفْعَلُ بكُِمْ رَبِّي” anlamında olduğunu 
söyledikten sonra “  ibaresini de “Şayet Allah’ın birliğini ikrarınız ve O’na ihlasla kulluğunuz olmasa” şeklinde ”لَوْلَا دُعاَؤُكُمْ
açıklamaktadır. Akabinde de tevhide vurgu yapan “… Siz dini yalnızca Allah'a has kılarak O'na ibadet edin.” âyetini31 delil 
getirmektedir.32 Ferrâ (ö. 207/822) ise âyetin ilk bölümünde geçen “ماَ يعَْباَُ بكُِمْ رَبِّي” ifadesinin “مَْا يصنع بِكُمْ رَبِّي” (Rabbim size ne 
yapsın?) anlamında olduğunu söyledikten sonra “  ibaresini de “Sizi İslam’a davet etmeseydi” şeklinde izah ”لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ
etmektedir.33 

İbn Kuteybe (ö. 276/889) ile Zeccâc (ö. 311/923) da âyeti Allah’ın birliğine/tevhide vurgu yaparak tefsir etmektedir. İbn Kuteybe 
âyetin ilk bölümünü “Eğer siz Allah’ın dışındakilere kulluk etmeseniz O size niye azap etsin ki?” şeklinde açıklamaktadır. 
Ardından da Allah’ın azabının O’nu yalanlayan ve O’ndan başka ilah edinen kimseler için kaçınılmaz olacağını ifade etmektedir.34 
Zeccâc, âyetin ilk bölümünde geçen “مَا يعَْبَاُْ بكُِمْْ رَبِّي” ifadesinin “Sizin Allah’ın yanında ne değeriniz/kıymetiniz olabilir ki?” 
anlamında olduğunu söylemekte ve “  ibaresini de “Şayet Allah’ın birliğini ikrarınız olmasa” şeklinde izah ”لَوْلَا دُعاَؤُكُمْ
etmektedir.35 

Mukâtil b. Süleymân (ö. 150/767) “مَا يعَْبَاُْ بِكُمْ رَبِّي” ifadesinin “مَا يَفْعَلُ بكُِمْ رَبِّي” anlamında olduğunu söyledikten sonra “ْلوَلَْا دُعَاؤُكُم” 
ibaresinde geçen “dua” kelimesinin “ibadet” anlamına geldiğini söylemektedir.36 O, Fâtiha sûresindeki “اِيَّاكَ نعَْبُد” (Yalnız sana 
ibadet ederiz) ifadesinin tefsirini yaparken de ibadet kelimesinin tevhid anlamı içerdiğini izah sadedinde “Yani yalnız seni tevhid 
ederiz.” dedikten sonra bunu delillendirmek üzere Tahrîm sûresi 5. âyette geçen “عابدات” (ibadet eden kadınlar) kelimesinin 
“muvahhid kadınlar” anlamında olduğunu ifade etmektedir.37 Ayrıca o, tefsirinde ibadet kelimesinin geçtiği hemen her yerde 
bu kelimenin tevhid mesajı içerdiğini vurgulamaktadır.38 

İmam Mâtürîdî (ö. 333/944) konumuzu teşkil eden âyeti, Nisâ sûresi 147. âyeti39 delil getirerek şöyle izah etmektedir: “Şayet 
Allah’a gereği gibi iman eder ve O’na şükrederseniz O size niye azap etsin ki?”40 Mâtürîdî, Fâtiha sûresindeki “اِيَّْاكَ نعَْبُد” ifadesinin 
tefsirini yaparken bunun iki anlama gelebileceğini ve birinci anlamın tevhid vurgusu olduğunu söylemektedir. Ardından da 
Abdullah b. Abbâs’tan gelen: “Kur’an’da geçen bütün ibadet kavramları tevhid ifade eder.” rivayetine yer vermektedir. Ayrıca 
Mâtürîdî’nin de Mukâtil b. Süleymân gibi yeri geldikçe ibadet kelimesindeki tevhid vurgusuna dikkat çektiği görülmektedir.41 

Zemahşerî (ö. 538/1144), âyeti tefsir ederken burada geçen “dua” kelimesinin “ibadet” anlamında olduğunu ifade etmekte ve 
Allah’ın yüce ikramlarına nail olan kimselerin ancak O’na ibadette bulundukları için bunlara hak kazandıklarını belirtmektedir.42 
Zemahşerî de Fâtiha sûresindeki “اِيَّاكَ نَعْبُد” ifadesinin tefsirini yaparken ibadet kelimesinin bu boyun eğmenin, zillet gösterme 
halinin zirvesi olduğunu ve bu kelimenin ancak Allah Teâlâ’ya boyun eğmeyi ifade etmek için kullanılabileceğini 

                                                                        
29 Bk. Keleş, “Kuran Meali - Hadis İlişkisinin Önemi: Mü’min: 40/60 ve Furkân:25/77 Ayetleri Örneği”, 22.  
30 Mücâhid b. Cebr’e nisbetle yayımlanan Tefsîru Mücâhid, thk. Muhammed Abdüsselâm Ebü’n-Nîl (Mısır: Dârü’l-Fikri’l-İslâmi’l-Hadîse, 1410/1989), 508. 
31 Mümin, 40/14. 
32 Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, takdim ve thk. Hind Şelebî (Beyrut: Dârü’l Kütübi’l-‘Ilmiyye, 1425/2004), I, 493. 
33 Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ, Meâni'l-Kur'ân, thk. Ahmed Yûsuf Necâtî vd. (Kahire: Dârü’l-Mısriyye, ts.), II, 275. 
34 İbn Kuteybe, Te’vîlü-Müşkili’l-Kur’ân (Kahire: Daru’t-Türâs, 1393/1973), 438. 
35 Zeccâc el-Bağdâdî, Meâni'l-Kur’ân ve i'râbuhu, thk. Abdülcelîl Abduh Şelebî (Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1408/1988), IV, 78. 
36 Mukâtil b. Süleyman, Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, thk. Abdullah Mahmûd Şehhâte (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, h. 1423), III, 243. 
37 Mukâtil b. Süleyman, Tefsir, I, 36. 
38 Örnek olarak bk. Mukâtil b. Süleyman, Tefsir, I, 93, 278; IV, 133. 
39 “Eğer şükreder ve iman ederseniz, Allah size neden azap etsin ki?...” 
40 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, thk. Mecdî Bâsellûm (Beyrût: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 2005), VIII, 47. 
41 Örnek olarak bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, I, 398-399; IV, 196; VI, 7. 
42 Cârullah ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâikı gavâmizi’t-tenzîl ve uyûni'l-ekâvîl fî vücûhi't-te’vîl (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1987/1407), III, 297.  



 81 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

söylemektedir.43 Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210) ise “  ibaresinde geçen “duâ” kelimesinin “Allah’ın dine ve kendisine ”لَولَْا دُعاَؤُكُمْ
itaate çağırması, iman, ibadet, dua/yakarış ve şükür” anlamlarına geldiğini söylemektedir.44 Fahreddîn er-Râzî de Fâtiha 
sûresindeki “اِيَّاكَ نعَْبُد” ifadesinin tefsirini yaparken Zemahşerî’deki gibi ibadet kelimesinin bu boyun eğmenin, alçak gönüllülük 
halinin son noktasını teşkil ettiğini ve bu ifadenin yalnızca Allah Teâlâ’ya itaati ifade etmek için kullanılabileceğini 
belirtmektedir.45 Böylece o da bu yaklaşımıyla ilgili âyetteki tevhid vurgusunu ifade etmiş olmaktadır. İbn Kesîr (ö. 774/1373) de 
Furkân sûresi 77. âyetin ilk bölümünü şöyle izah etmektedir: “Şayet siz Allah’a ibadet etmezseniz O size değer vermez. Çünkü 
Allah, yarattığı varlıkları ancak kendisine kullukta bulunmaları, birliğini ikrar edip sabah-akşam kendisini tesbih etmeleri için 
yaratmıştır.”46 

Görüldüğü üzere klasik tefsirlerde Furkân 25/77. âyette geçen dua kelimesi, ağırlıklı olarak ibadet anlamında değerlendirilmiş 
ve ibadet kavramında mündemiç olan Allah’ın vahdaniyeti özellikle belirtilmiştir. Nitekim sözlük anlamı olarak ibadet 
kelimesinin temel anlamı “itaat etmek” olup bu da yalnızca Allah’a yapılan kulluk için kullanılmaktadır. Zira buradaki itaat, 
içtenlikle gerçekleşen tam bir teslimiyeti ve gönüllülüğü ifade etmektedir ki Allah’tan başka buna layık olabilecek hiçbir varlık 
yoktur. Aynı kökten gelen teabbüd ve ubûdiyet kelimeleri de “isteyerek boyun eğmek”, “tapınmak”, “alçak gönüllülük”, “ibadet 
etmek” anlamlarına gelmektedir.47 Râgıb el-İsfahânî (ö. V./XI. yüzyılın ilk çeyreği) de ubudiyet kelimesini; alçakgönüllülüğün, 
zillet gösterme halinin açığa çıkması olarak tanımlamakta ve ibadet kelimesinin işte böyle bir boyun eğmenin, zillet gösterme 
halinin zirvesi olduğunu söylemektedir. Böyle bir kulluk ise ancak Allah Teâlâ için söz konusu olabilir; zira O’ndan başka buna 
hak kazanacak kimse yoktur.48 

Buraya kadar takdim edilen bilgiler ışığında Furkân sûresi 77. âyetin güçlü bir tevhid vurgusuna sahip olduğunu ve bir bütün 
olarak, sure boyunca sık sık uyarılan müşrikleri muhatap aldığını söylememiz mümkündür. İçinde dua kelimesi geçtiği için bu 
kelimeyi hemen dua/yakarış anlamında değerlendirmek suretiyle âyetin ilk cümlesinin mümin-kâfir bütün insanları muhatap 
aldığını söylemek isabetli olmayacaktır. Çünkü bu kelime Kur’an’da ibadet anlamı da dâhil olmak üzere49 birkaç farklı anlama 
gelecek şekilde kullanılmış olup dua/yakarış anlamı bunlardan sadece bir tanesidir. Ayrıca âyetin cümle yapısı da bölünmeye 
müsait olmayıp başından sonuna aynı kişileri, yani müşrikleri muhatap almaktadır. “De ki” şeklinde başlayan âyet-i kerimenin 
ikinci cümlesinin, açık bir şekilde Allah’ın âyetlerini yalanlayan kimseleri muhatap aldığı hususunda ihtilaf yoktur. Ancak sırf 
dua kelimesine yer verilmesinden hareketle birinci cümlenin muhatabıyla ikinci cümlenin muhatabını farklı kabul etmek için 
bir neden yoktur. Kanaatimizce bu âyette yer alan dua kelimesi, belli başlı Kur’an sözlükleri ve tefsirlerde de geçtiği şekilde 
ibadet anlamında kullanılmış olup Allah’ın vahdaniyetine dikkatleri yöneltmektedir. Çünkü ibadet, ubudiyetin zirvesi olup tam 
bir içtenlik ve teslimiyetle Allah’a itaati ifade eden bir kelimedir ve bu kelimenin bu yönüyle O’nun dışındaki varlıklar için 
kullanılması söz konusu değildir.  

Furkân sûresi 77. âyetteki dua kelimesinin anlamını ibadet olarak tespit etmek de âyeti doğru anlamak için yeterli değildir. 
Bununla birlikte âyetin muhatabını da doğru bir şekilde belirlemek gerekmektedir. Çünkü ibadet etmeleri istenen kimseler 
müminler olabileceği gibi müşrikler de olabilir. Nitekim konuyla ilgili çalışmalardan birinde ulaşılan sonuca göre âyetteki ilk 
cümle mümin-kâfir bütün insanlara hitap etmekte olup ikinci cümle Kureyş müşriklerini muhatap almaktadır. Buna göre Allah 
insanlara imanları, ibadetleri, duaları, şükürleri ve yalvarmaları sebebiyle değer vermektedir. Bunlar olmadığı zaman insanın 
Allah katında bir değeri yoktur. Kul kulluğunu bilip kendini tanıdıkça Allah o kula değer vermekte, onu onurlandırmaktadır. 
Onu hem bu dünyada hem de ȃhirette itibarlı kılacağını ifade etmektedir.50 Görüldüğü gibi âyetteki ilk cümlenin muhatabı 
müşrikler değil de bütün insanlar olarak belirlendiğinde âyetin mesajı da ona göre olmakta, böylece âyetteki tevhid çağrısı 

                                                                        
43 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 13. 
44 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb (et-Tefsîru’l-kebîr) (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l- Arabî, h. 1420), XXIV, 489. 
45 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, I, 208. 
46 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Sâmi b. Muhammed es-Selâme (Riyâd: Dâru Taybe, 1999/1420), VI, 134. 
47 Bk. İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdır, h. 1414), 3/270-278. 
48 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, a-b-d, 542-543. 
49 Bu kelimenin ibadet anlamında kullanıldığı, ancak Furkân sûresi 77. âyette olduğu gibi hatalı bir şekilde dua anlamında telakki edildiği âyetlerden biri de Mümin 

sûresi 60. âyettir. Bu âyet de meallerde genellikle “Rabbiniz buyurdu ki: ‘Bana dua edin ki size karşılık vereyim. Zira bana ibadet etmeyi kibirlerine 
yediremeyenler, zelil olarak cehenneme gireceklerdir.’” şeklinde geçmektedir. Hâlbuki bu âyetin ikinci cümlesinde açık bir şekilde yer alan ibadet kelimesi, 
birinci cümledeki kelimenin de aynı anlamda kullanıldığına işaret etmektedir. Furkân sûresi 77. âyetteki gibi bu âyette de her iki cümlenin muhatapları da 
müşriklerdir. Kanaatimizce Mekkî surelerden biri olan Mümin sûresinin iç ve dış bağlamı dikkate alınmadığı ve genel geçer ezbere dayalı anlam verildiği için 
böyle bariz hatalar tezahür edebilmektedir. Mümin sûresi 60. âyet ve hatalı meal örnekleriyle ilgili olarak bk. Keleş, “Kuran Meali-Hadis İlişkisinin Önemi: 
Mü’min: 40/60 ve Furkân:25/77 Ayetleri Örneği”, 18-22.  

50 Bk. Altuntaş, “Furkân Sûresinin 77. Âyetinde Geçen “Dua” Kelimesinin Anlamı Üzerine”, 208-209. 



82  

https://dergipark.org.tr/rid 

dikkatlerden kaçmakta ve mesaj hedefine ulaşmamaktadır.  

Furkân sûresi 77. âyet, kendi içinde bir bütünlük oluşturacak şekilde, metin içi ve metin dışı bağlamları da dikkate alınmak 
suretiyle değerlendirildiğinde, bu âyetin öncelikle ve özellikle Allah’ın dışında birtakım varlıklara kullukta bulunan müşrikleri 
uyarıcı bir mahiyete sahip olduğunu söylemek isabetli olacaktır. Böylece Allah ile beraber putları da ilahları olarak telakki eden 
şirk mensuplarının O’nun katında hiçbir değerlerinin olmayacağı bildirilmek suretiyle müşriklere ikazda bulunulmakta ve bu 
kimseler tevhide davet edilmiş olmaktadır. Buna göre ilgili âyetin mealini şu şekilde vermek doğru olacaktır: “De ki: (Ey 
müşrikler!) Sizin (tevhid üzere) ibadetiniz olmasa Rabbim size ne diye değer versin ki? Fakat siz (Allah’ın çağrısını) yalanladınız. 
Artık bunun vebalinden yakanızı kurtaramayacaksınız.” 

3. Türkçe Kur’an Meallerinde Furkân 25/77 Âyeti 

Çalışmamızın bu bölümünde ülkemizde yaygınlık kazanan bazı Türkçe Kur’an meallerinde Furkân sûresi 77. âyetin ne şekilde 
yansıtıldığını aktarmak istiyoruz. Böylece ilgili âyetteki tevhid mesajı ve vurgusunun nasıl zayi olduğu ortaya çıkmış olacaktır. 

Hasan Basri Çantay Meali:  

“De ki: (zora düştüğünüz, darda kaldığınız zamanlarda kendisine) dua (ve ilticâ)nız olmasaydı Rabbim size değer verir miydi? 
(Fakat mâdem ki) şimdi (O’nu da Resulü’nü de) muhakkak surette yalanladınız, o halde (bu yalanlamanızdan dolayı size artık) 
yakın bir azap lazım oluyor (demektir).”51 

Türkiye Diyanet Vakfı Meali: 

“(Resulüm) De ki: (Kulluk ve) yalvarmanız olmasa, Rabbim size ne diye değer versin? (Ey inkârcılar! Size Resul’ün bildirdiklerini) 
kesinkes yalan saydınız; onun için azap yakanızı bırakmayacaktır.”52 

Muhammed Esed Meali: 

“(İnananlara) de ki: Dua ve yönelişiniz O’na olan inancınız için değilse, Rabbim size niçin değer versin? (Ve inkârcılara da de ki:) 
Gerçek şu ki, siz (Allah’ın mesajını) yalan saydınız; artık bu (günah) yakanızı bırakmayacaktır.”53 

Elmalılı M. Hamdi Yazır Meali: 

“De ki: ‘Duanız olmasa Rabbim size ne diye değer versin! Mademki yalanladınız, o halde yarın ceza yakanızı bırakmaz!’”54 

Süleyman Ateş Meali: 

“De ki: ‘Duanız (ibadetiniz) olmadıktan sonra Rabbim sizi ne yapsın? (Size haber verdiklerimi) yalanladınız. Bu yüzden 
cezalandırılmanız gerekecektir.’”55 

İsmail Hakkı Bursevî Meali: 

“De ki: ‘Yalvarmanız olmazsa Rabbim size ne diye değer versin?’ (Size verdiğimiz haberi) kesinkes yalan saydınız; onun için azap 
yakanızı bırakmayacaktır.”56 

Suat Yıldırım Meali: 

“De ki: ‘Duanız olmazsa Rabbim size ne diye değer versin ki? Ama siz ey inkârcılar! Size bildirdiklerimi yalan saydınız. Artık bu 
günahtan yakanızı kurtaramayacaksınız.”57 

Ömer Nasuhi Bilmen Meali: 

“De ki: Sizin ibadetiniz olmayınca Rabbim size ne kıymet verir. Hâlbuki siz tekzib ettiniz, artık -bu tekzibin cezası size- yakın bir 
zamanda lâhik olacaktır.”58 

Mahmut Kısa Meali: 

“De ki: ‘Ey insanlar! Sizin Allah'a ibadetiniz ve bunun özü olan duanız olmasa, Rabb’im size ne değer verir ki? Fakat siz ey 
                                                                        
51 Hasan Basri Çantay, Kur'ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, haz. M. A. Yekta Saraç (İstanbul: Risale Yayınları, 2017), II, 257.  
52 Komisyon, Kur’an-ı Kerim Açıklamalı Meali (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018), 365. 
53 Muhammed Esed, Kur’an Mesajı: Meal-Tefsir, çev. Cahit Koytak, Ahmet Ertürk 6. Baskı (İstanbul: İşaret Yayınları, 1999), 738. 
54 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Kur'ân-ı Kerim ve Türkçe Meali ve Muhtasar Tefsiri, sadeleştiren. Hamdi Döndüren, (İstanbul: Çelik Yayınevi, 2016), 367.  
55 Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerim ve Yüce Meali (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, t.y.), 365. 
56 İsmail Hakkı Bursevî, Kur'ân-ı Kerim ve Türkçe Meali, haz. Nedim Yılmaz, 3. Baskı (İstanbul: Damla Yayınevi, 2011), 365.  
57 Suat Yıldırım, Kur’ân-ı Hakîm ve Açıklamalı Meali (İstanbul: Define Yayınları, 2013), 365. 
58 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur'an-ı Kerim'in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri (İstanbul: Bilmen Yayınevi, t.y.), V, 2436. 



 83 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

inkârcılar onun âyetlerini yalanladınız; öyleyse, cezaya çarptırılmanız artık kaçınılmaz olmuştur!’”59 

Kur’an Yolu Meali: 

 “De ki: (Ey insanlar!) Kulluğunuz ve niyazınız olmasa Allah size ne diye değer versin? (Ey inkârcılar!) Siz O’nun dinini yalan 
saydığınız için bunun günahı artık yakanızı bırakmayacak!”60 

Hamdi Döndüren Meali: 

“De ki: Duanız olmasa, Rabbi’m size değer vermez. Gerçek şu ki, siz (ilahî mesajı) yalan saydınız; artık bu (günah) yakanızı 
bırakmayacaktır.”61  

Hasan Tahsin Feyizli Meali: 

“(Resulüm!) De ki: ‘Dua (ve ibadeti)niz olmasa Rabbim size ne diye değer versin? (Ey inkârcılar!) Siz ise (Allah ve Resulü’nün 
bildirdiklerini) yalanladınız, bu yüzden (bu günah ve onun) cezası, boynunuza sarıl(ıp yakanızı bırakmay)acaktır.’”62 

Görüldüğü üzere bu mealler “De ki” ifadesiyle başlayan Furkân sûresi 77. âyette yer alan iki cümleyi birbirinden bağımsız olarak 
değerlendirdikleri için âyetin muhataplarını da ona göre takdir etmişlerdir. Ayrıca bu meallerde Mekkî döneme özgü, Kur’an’ın 
şirkle amansız mücadelesi ve bu doğrultuda Furkân sûresi boyunca yer yer gündeme getirilen Allah’ın birliğine yönelik 
anlatımlar göz önünde bulundurulmadığı için âyette verilmek istenen mesaj ihmal edilmiştir. Aşağıda vereceğimiz meal 
sahipleri ise âyetteki bu özel durumları yani iç ve dış bağlamı dikkate aldıkları için doğru anlamı tespit etmiş ve Furkân 25/77. 
âyeti tevhid mesajı doğrultusunda yansıtmışlardır.  

Abdulkadir Şener - M. Cemal Sofuoğlu - Mustafa Yıldırım Meali: 

“Ey Peygamber! Sen müşriklere de ki: ‘Eğer sizin duanız; iman ve ibadetiniz olmayacaksa Rabbim size niye değer versin ki?! Siz 
Allah’ın dinini yalanladınız. Bunun vebali yakanızı hiç bırakmayacaktır.”63 

Hasan Elik - Muhammed Coşkun Meali: 

“Ey Muhammed! Bütün bu mesajları müşriklere ilet ve onlara şöyle seslen: ‘Ey müşrikler! Sizler Allah’a ortak koşmayıp sadece 
O’na kulluk edecek olsanız, Allah niçin size azap etsin ki? Fakat sizler başka varlıkları O’na ortak koşmak ve O’nun peygamberini 
yalanlamak suretiyle ilahî rahmetten nasibinizi ısrarla geri çevirmiş ve gerek dünyada gerek ahirette karşılaşacağınız azaba 
müstehak olmuş bulunuyorsunuz.”64 

Mustafa Öztürk Meali: 

“(Ey Peygamber) De ki o kâfirlere/müşriklere: ‘Allah’ın birliğine imanınız, ibadet ve ihlasınız olmadıktan sonra rabbim size ne 
diye değer versin? Siz ki Allah’ın âyetlerini yalan saydınız. (Ama bilin ki) bunun vebali yakanızı hiç bırakmayacaktır.’”65 

Sonuç 

Kur’an-ı Kerim’i murad-ı ilahîye uygun olarak anlamak için dikkate alınması gereken hususlardan biri de âyet ve surelerin nazil 
oldukları bağlamdır. Yanı sıra Kur’an’ın ilk muhataplarının günlük yaşantılarına, kültürlerine ve dünya görüşlerine; kısaca örtük 
referans sistemi olan zihniyetlerine vakıf olmak da kelâmullahın doğru anlaşılması için gereklidir. Çünkü ilahî mesaj onlara 
kendi lisanları ve kültür havzaları dâhilinde iletilmektedir. 

Kur’an İslam daveti sürecinde öncelikle Allah’ı bilen, tanıyan ve O’nu yaratıcı olarak kabul eden müşrik bir topluma hitap 
etmiştir. Dolayısıyla özellikle Mekkî dönemde nazil olan âyet ve âyet gruplarını bu hususu dikkate alarak anlamaya çalışmak 
zorunludur. İnceleme konusu yaptığımız Furkân 25/77. âyeti de bu dönemde inen âyetlerden biri olarak Allah’ın 
birliğine/tevhide vurguda bulunmakta ve şirkin ilğasını hedeflemektedir. Nitekim günlük yaşamlarında bir karşılığı 
bulunmayan bir Allah tasavvuruna sahip oldukları için Câhiliye Arapları nezdinde hayat neredeyse putların etrafında 
dönüyordu. Şirk hastalığı toplumun bünyesini tamamıyla sarmış bulunduğundan Kur’an, öncelikle tevhid zihniyetini ikame 

                                                                        
59 Mahmut Kısa, Kısa Açıklamalı Kur’an-ı Kerim Meali, (Konya: Armağan Kitaplar, 2017), 342. 
60 Komisyon, Kur’an Yolu Meali, 8. Baskı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018), 365. 
61 Hamdi Döndüren, İnsanlığa Son Çağrı Kur’an-ı Kerim (Yüce Meali ve Açıklaması), (İstanbul: Yeni Şafak Gazetesi Armağanı, 2003), II, 579. 
62 Hasan Tahsin Feyizli, Feyzü’l-Furkân Tefsirli Kur’an-ı Kerim Meali, 12. Baskı (İstanbul: Server Yayınları, 2017), 365. 
63 Abdulkadir Şener, M. Cemal Sofuoğlu, Mustafa Yıldırım, Yüce Kur’an ve Açıklamalı - Yorumlu Meali, 6. Baskı (İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 2020), 365. 
64 Hasan Elik, Muhammed Coşkun, İndirildiği Dönemin Işığında Kur’an Tefsiri Tevhit Mesajı, 3. Baskı (İstanbul: İFAV Yayınları, 2016), 839. 
65 Mustafa Öztürk, Kur’an-ı Kerim Meali Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, 5. Basım (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018), 414. 



84  

https://dergipark.org.tr/rid 

etmeye çalışmıştır. Furkân 25/77. âyeti de bu doğrultuda açık mesaj taşıyan bir misyona sahiptir. 

Mevzubahis âyette ihtilaf konusunu teşkil eden husus, ilk cümlesinde geçen “dua” kelimesi ve muhatabının kimliğidir. Dua 
kelimesi Kur’an’da farklı bağlamlarda çeşitli anlamlarda kullanıldığı için buradaki anlamını doğru belirlemek, âyetin içerdiği 
mesaj bakımından önemlidir. Toplumumuzda dinî sohbet ve hutbelerde dua söz konusu olduğunda zikredilen ilk âyetlerden biri 
de Furkân 25/77. âyetidir. Bu âyetin ilk cümlesinde dua kelimesi geçtiği için ezbere dayalı bir çıkarımla âyetin muhatabının 
müminler ve aynı zamanda tüm insanlar olduğu düşünülmüş ve bu doğrultuda bir anlam takdir edilmiştir. Böylece âyetteki 
Allah’ın birliğine yönelik çağrı dikkatlerden kaçmış ve mesaj hedefine ulaşmamıştır. Türkçe Kur’an meallerinde de mezkür 
âyetin genellikle aynı yaklaşımla ifade edildiği görülmektedir. 

Kur’an sözlüklerinde ve klasik tefsirlerde Furkân sûresi 77. âyette geçen “dua” kelimesinin, tevhid eksenli bir vurguyla “ibadet” 
anlamında telakki edildiği görülmektedir. Çünkü ibadet kelimesi, içtenlikle gerçekleşen tam bir teslimiyetin ve alçak 
gönüllülüğün zirvesini ifade eden bir kavram olduğu için bu kelime yalnızca Allah’a yapılan kulluk için kullanılabilir. Ayrıca 
âyetin cümle yapısı, dil ve gramer açısından bölünmeye müsait olmayıp kendi içinde mesajı ve muhatapları bakımından bir 
bütünlük oluşturmaktadır.  

Furkân 25/77. âyeti, konteksti göz önünde bulundurularak ve bütüncül bir yaklaşımla ele alındığında, âyetin öncelikle ve 
özellikle Allah’a birtakım ortaklar isnat eden Mekkeli müşrikleri ikaz edici bir niteliğe sahip olduğunu söylemek isabetli 
olacaktır. Bu suretle, Allah’ın yanı sıra putları da ilah kabul eden şirk mensuplarının O’nun nezdinde hiçbir karşılıklarının 
olmayacağı bildirilmiş olmaktadır. Kanaatimizce ilgili âyetin meali şu şekilde olmalıdır: “De ki: (Ey müşrikler!) Sizin (tevhid 
üzere) ibadetiniz olmasa Rabbim size ne diye değer versin ki? Fakat siz (Allah’ın çağrısını) yalanladınız. Artık bunun vebalinden 
yakanızı kurtaramayacaksınız.” 

  



 85 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Abdülbaki, M. Fuâd. el-Mu’cemu’l-müfehres li elfâzı’l-Kur’âni’l- Kerîm. Kahire: Dâru’l-Hadis, 2007. 
Altuntaş, Abdurrahman. “Furkân Sûresinin 77. Âyetinde Geçen “Dua” Kelimesinin Anlamı Üzerine”. Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XX/40 (2022), 186-217. 
Ateş, Süleyman. Kur'ân-ı Kerim ve Yüce Meali. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, t.y. 
Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur'an-ı Kerim'in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri. 8 Cilt. İstanbul: Bilmen Yayınevi, t.y. 
Bursevî, İsmail Hakkı. Kur'ân-ı Kerim ve Türkçe Meali. haz. Nedim Yılmaz. 3. Baskı. İstanbul: Damla Yayınevi, 2011. 
Cevad Ali. el-Mufassal fi târîhi’l-Arab kable’l-İslâm. 20 Cilt. Dımaşk: Dâru’s-Sâkî, 4. Basım, 1422/2001. 
Çantay, Hasan Basri. Kur'ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm. haz. M. A. Yekta Saraç. 3 Cilt. İstanbul: Risale Yayınları, 2017. 
Çiftçi, Nurettin. “Kur’ân Âyetlerinde Anlam Zenginliği ve Âyetlerdeki Muhtemel Farklı Anlamları Bire İndirme İmkânı”. Balıkesir İlahiyat 

13 (2021), 249-264. 
Derveze, M. İzzet. Asru’n-nebî (Kur’ân’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı). çev. Mehmet Yolcu. 2 Cilt. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2011. 
Döndüren, Hamdi. İnsanlığa Son Çağrı Kur’an-ı Kerim (Yüce Meali ve Açıklaması). 2 Cilt. İstanbul: Yeni Şafak Gazetesi Armağanı, 2003. 
Elik-Coşkun, Hasan-Muhammed. İndirildiği Dönemin Işığında Kur’an Tefsiri Tevhit Mesajı. 3. Baskı. İstanbul: İFAV Yayınları, 2016. 
Esed, Muhammed. Kur’an Mesajı: Meal-Tefsir. çev. Cahit Koytak-Ahmet Ertürk. 6. Baskı. İstanbul: İşaret Yayınları, 1999. 
Ezherî, Ebû Mansûr. Tehzîbü'l-luğa. thk. Muhammed Abdünnaim Hafaci - Mahmûd Ferec Ukde. 15 Cilt. Kahire: Dârü’l-Mısriyye, ts. 
Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd. Me‘âni'l-Kur'ân. thk. Ahmed Yûsuf Necâtî vd. 3 Cilt. Kahire: Dârü’l-Mısriyye, ts. 
Feyizli, Hasan Tahsin. Feyzü’l-Furkân Tefsirli Kur’an-ı Kerim Meali. 12. Baskı. İstanbul: Server Yayınları, 2017. 
Gökkır, Necmettin. “Mekke Toplumunun Sosyo-Kültürel Yapısını Kur’ân Lafızlarında Okuma veya Lafızları Anlamada Sosyo-Kültürel 

Bağlam”. Kur’ân’ın Anlaşılmasına Katkısı Açısından Kur’ân Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu. ed. Mevlüt Güngör. 385-408. 
İstanbul: İBB Kültür Müdürlüğü Yayınları, 2011. 

Izutsu, Toshihiko. Kur’ân’da Tanrı ve İnsan. çev. M. Kürşad Atalar. İstanbul: Pınar Yayınları, 2012. 
İbnu’d-Dureys. Fedâilü’l-Kur'ân ve mâ ünzile mine’l-Kur’ân bi-Mekke vemâ ünzile bi’l-Medîne. thk. Gazve Bedir. Dımeşk: Dârü'l-Fikr, 1988. 
İbn Fâris. Mu’cemu mekâyîsi’l-luğa. thk. Abdüsselam Muhammed Hârûn. 6 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, 1979. 
İbn Habîb. Kitabü’l-Muhabber. thk. İlse Lichtenstadter. Beyrût: Dârü’l-Âfâkı’l-Cedîde, ts. 
İbnü’l-Kelbî. Putlar Kitabı. çev. Beyza Bilgin. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016. 
İbn Kesîr, İsmâil b. Ömer. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm. thk. Sâmi b. Muhammed es-Selâme. 8 Cilt. Riyâd: Dâru Taybe, 2. Basım, 1420/1999. 
İbn Kesîr, İsmâil b. Ömer. el-Bidâye ve’n-nihâye (Büyük İslam Tarihi). çev. Mehmet Keskin. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1994. 
İbn Kuteybe, Ebû Muhammed. Garîbu’l-Kur’ân. thk. Ahmed Sakr. Beyrut: Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1398/1978. 
İbn Manzûr. Lisânü’l-Arab. 15 Cilt. Beyrût: Dâru Sâdır, 3. Basım, h. 1414. 
Kısa, Mahmut. Kısa Açıklamalı Kur’an-ı Kerim Meali. Konya: Armağan Kitaplar, 2017. 
Komisyon. Kur’an Yolu Meali. 8. Baskı. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018. 
Komisyon. Kur’an-ı Kerim Açıklamalı Meali. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018. 
Keleş, Ahmet. “Kuran Meali - Hadis İlişkisinin Önemi: Mü’min: 40/60 ve Furkân:25/77 Ayetleri Örneği”. Siyer Araştırmaları Dergisi 3 (2018), 

11-31. 
Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te’vîlâtu ehl-i’s-sünne. thk. Mecdî Bâsellûm. 10 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 
Mevdûdî, Ebu’l-A’lâ. Kur’ân’ın Dört Temel Terimi. çev. Mahmut Osmanoğlu. İstanbul: Özgün Yayıncılık, 1999. 
Mukâtil b. Süleyman. Tefsîru Mukâtil b. Süleyman. thk. Abdullah Mahmûd Şehhâte. 5 Cilt. Beyrût: Dâru İhyâi’t-Türâs, h. 1423. 
Mücâhid b. Cebr. Tefsîru Mücâhid. thk. Muhammed Abdüsselâm Ebü’n-Nîl. Mısır: Dârü’l-Fikri’l-İslâmi’l-Hadîse, 1410/1989. 
Öztürk, Mustafa. Kur’an-ı Kerim Meali Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri. 5. Basım. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018. 
Öztürk, Resul. “İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru ve Bu Tasavvurun İslam’ın Tanrı Tasavvuruna Etkisi Sorunu”. Din 
Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 7/1 (2007), 133-158. 
Râgıb el-İsfahânî. el-Müfredât fî ğarîbi’l-Kur’ân. thk. Safvan Adnan Davûdî. Dımeşk: Dâru’l-Kalem - Beyrût: Dârü’ş-Şamiyye, 1412. 
Râzî, Fahreddîn. Mefâtîhu’l-ğayb (et-Tefsîru’l-kebir). 32 Cilt. Beyrût: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 3. Basım, h. 1420. 
Söylemez, M. Mahfuz. “Câhiliye Arap İnancında Putların Yeri”. Milel ve Nihal: İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergisi 11/1 (2014), 9-

50. 
Suyûtî, Celâleddîn. el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur'ân. thk. Muhammed Ebü'l-Fazl İbrâhim. 4 Cilt. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-

Kitâb, 1394/1974. 



86  

https://dergipark.org.tr/rid 

Şener-Sofuoğlu-Yıldırım, Abdulkadir-M. Cemal-Mustafa. Yüce Kur’an ve Açıklamalı - Yorumlu Meali. 6. Baskı. İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı 
Yayınları, 2020. 

Tan, Zeki. “Kur’ân Öncesi Arap Toplumunun Örf ve Adetlerini Bilmenin Kur’ân’ı Anlamadaki Rolü: Kurban Örneği”. Kur’ân’ın 
Anlaşılmasına Katkısı Açısından Kur’ân Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu. ed. Mevlüt Güngör. 27-77. İstanbul: İBB Kültür 
Müdürlüğü Yayınları, 2011. 

Temizkan, Abdullah. “Tefsir’de Çeşitlilik (Tenevvü’) Bağlamında Furkân 77 ve Mü’min 60. Âyetlerin Yorumu”. Şarkiyat İlmi Araştırmalar 
Dergisi 13/2 (Ağustos 2021), 845-863. 

Yahyâ b. Sellâm. Tefsîru Yahyâ b. Sellâm. takdim ve thk. Hind Şelebî. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004. 
Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Kur'ân-ı Kerim ve Türkçe Meali ve Muhtasar Tefsiri. sadeleştiren. Hamdi Döndüren. İstanbul: Çelik Yayınevi, 2016. 
Yıldırım, Suat. Kur’ân-ı Hakîm ve Açıklamalı Meali. İstanbul: Define Yayınları, 2013. 
Zeccâc, Ebû İshâk. Meâni'l-Kur’ân ve i'râbuhu. thk. Abdülcelîl Abduh Şelebî. 5 Cilt. Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1408/1988. 
Zemahşerî, Cârullah. el-Keşşâf ‘an hakâikı gavâmizi’t-tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 3. Basım, h. 

1407.   
 

 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 87-100                                                                                                                                                                            | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Yahya ARSLAN |  0000-0002-0774-1755  
Dr. Öğr. Üyesi | Yazar | yahyaarslan58@hotmail.com  

Çankırı Karatekin Üniversitesi |   317709  
Tefsir | Çankırı, Türkiye 

 

Öz 
Kur’an-ı Kerim son ilahi kitap olup vahiy zincirinin de son halkasını teşkil etmektedir. İnsanlığın hidayeti için gönderilen Kur’an-ı Kerim, muhataplarının ihtiyaçlarına 
yönelik prensipler koyarken onların dünya ve ahiret kurtuluşlarını hedeflemektedir. Bu hedefini gerçekleştirmek üzere indirilen son ilahi kitap, yirmi üç yıllık bir zaman 
zarfında tedrîcî bir şekilde tamamlanmıştır. Vahiy süreci boyunca nâzil olan âyetler ve sûreler Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından vahiy katiplerine yazdırılmıştır. Vahyin 
yazdırılması esnasında âyetlerin hangi sûrenin hangi âyetleri arasına konulacağı Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından sahabeye bildirilmiştir. Bu esnada sûrelerin de isimlerine 
işaret edilmiş ve birçok sûrenin ismi belirtilmiştir. Vahiy peyderpey indirilmek suretiyle tamamlandığında ise Kur’an-ı Kerim yüz on dört sûre ile son şeklini almıştır. 
Kur’an-ı Kerim’in isimleri olduğu gibi bu sûrelerin de isimleri bulunmaktadır. Sûre isimlendirmelerine bakıldığında ana hatlarıyla bazı sûre isimlerinin tevkîfî bazılarının 
ise içtihadî olduğu görülmektedir. Bu sûrelerin Mushaf’taki isimlerinin yanında başka isimlerinin de olduğu bir gerçektir. Bu meyanda bazı sûrelerin tek, bazılarının iki, 
bazılarının ise daha fazla ismi mevcuttur. Hatta birtakım sûreler de vardır ki onlar ortak isimle ifade edilmiştir. Sûrelere bu isimler verilirken gerek tevkîfî olsun gerekse 
içtihadî olsun birtakım ölçütler esas alınmıştır. Bu çalışmada sübjektif olmakla birlikte altı kriter belirlenmiştir. Bu kriterler genel hatlarıyla sûrenin ilk âyetleri veya 
kelimesi, içerdiği özlü ya da garip bir kelime, hurûf-u mukattaalar, sûrede anlatılan önemli bir konu veya sûrenin temel konusu, sûrede ismi geçen bir mekân veya özel bir 
isim olmuştur. Bu açıdan bakıldığında yüz on dört sûrenin hangi kriter altında kategorize edilmesi ve değerlendirilmesi gerektiği hususu, çözülmesi gereken bir mesele 
olarak ortada durmaktadır. Bu meselenin çözüme kavuşması noktasında sûrelerin isimlendirilmesinde hangi kriter veya kriterlerin esas alındığının tespit edilmesi büyük 
önem arz etmektedir. Önemine binaen bu çalışmada sûreler, tespit edilen kriterler altında sınıflandırılarak kategorize edilmiştir. Bu kategorizenin neticesinde hangi 
sûrenin hangi başlık altında incelenmesi gerektiği tespit edilmiştir. Araştırmada sûrelerin isimlendirilmesinde temel teşkil eden bu kriterler çerçevesinde örnek sûreler 
üzerinden inceleme yapılarak diğer sûrelerin de hangi kriterler açısından değerlendirilmesi gerektiğini dikkatlere sunmak amaçlanmaktadır. Makalede literatür tarama 
yöntemi kullanılmıştır. Çalışmayı genişletme babında bazı sûreler odak nokta seçilmiş, klasik ve modern tefsirler, Ulûmü’l-Kur’an’a dair yazılmış eserler, tefsir tarihi ve 
tefsir usulü kitapları taranmıştır. Bunun yanında konu ile alakalı diğer çalışmalar da taranarak incelenmiştir. Tarama neticesinde elde edilen bulgular ışığında konu izah 
edilmiştir. Araştırma, sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan kriterler ve bu kriterlerin hangi sûreler için temel ölçüt olduğu gibi hususların izahını kapsamaktadır. 
Çalışmanın neticesinde sûreler isimlendirilirken hangi kriterlerin esas alındığı, bu kriterlerin nasıl kullanıldığı ve hangi sûrenin hangi kriter altında sınıflandırılması 
gerektiği tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kur’an, Sûre, Sûre İsimleri, Kriter.  

Atıf Bilgisi 
Arslan, Yahya. “Sûrelerin İsimlendirilmesi Meselesi Üzerine Analitik Bir Değerlendirme”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 87-100.  

https://doi.org/10.32950/rid.1392179 
 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    20.11.2023 Kabul Tarihi:  15.04.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 87-100                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Yahya ARSLAN  |  0000-0002-0774-1755  
Assist. Prof. | Author | yahyaarslan58@hotmail.com  

Çankırı Karatekin University |  317709  
Tafsir | Çankırı, Türkiye 

Abstract 
The Holy Qur'an is the last divine book and the last link in the chain of revelation. Sent for the guidance of mankind, the Qur'an aims at the salvation of its interlocutors in 
this world and the Hereafter. The last divine book was completed gradually over a period of twenty-three years. The verses and sūrahs were dictated by the Prophet 
(PBUH) to the scribes of revelation and the verses to be inserted between which verses of which sūrah were notified. In the meantime, the names of many surahs were 
specified and the Holy Qur'an took its final form with 114 surahs. As the Holy Qur'an has names, these suras also have names. In this context, some surahs have one name, 
some have two names, and some have more than one name. In this study, although subjective, six criteria were determined. These criteria are the first verses or word of 
the surah, a concise or strange word it contains, hurûf-u muqattaas, an important subject described in the surah or the main subject of the surah, a place mentioned in the 
surah or a special name. From this point of view, under which criterion 114 suras should be categorised is an issue that needs to be resolved. At the point of resolving this 
issue, it is of great importance to determine which criterion or criteria are taken as basis in the naming of suras. Due to its importance, in this study, the suras were 
categorised by classifying them under the determined criteria. As a result of this categorisation, it was determined which surah should be examined under which title. The 
aim of this study is to examine the sample suras within the framework of these criteria, which constitute the basis for the naming of the suras, and to draw attention to the 
criteria within which other suras should be evaluated. Literature review method is used in the article. In order to expand the study, some surahs were chosen as focal 
points, classical and modern tafsirs, works written on Ulûm al-Qur'an, history of tafsir and tafsir methodology books were scanned. In addition, other studies related to the 
subject have also been examined. The subject was explained in the light of the findings obtained as a result of the scanning. The research covers the explanation of issues 
such as the criteria taken as basis in the naming of the suras and for which suras these criteria are the main criteria. As a result of the study, it has been tried to determine 
which criteria are taken as basis when naming suras, how these criteria are used and which sura should be classified under which criterion.  

Keywords 
Tafsir, Qur'an, Sûrah, Sûrah Names, Criterion. 

Citation 
Arslan, Yahya. “An Analytical Evaluation on the Nomenclature of Surahs”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 87-100.  

https://doi.org/10.32950/rid.1392179 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  20.11.2023 Date of Acceptance: 15.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources 
used have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 89 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Kur’an-ı Kerim bütünüyle bir defada değil çeşitli hikmetler gözetilerek peyderpey indirilmiştir.1 İnzâl edilen âyetler, Hz. 
Peygamber’in (s.a.v.) direktifleri doğrultusunda ilgili sûre ve âyet aralıklarına yazdırılmıştır. Vahiy tamamlandığında Kur’an 
114 sûre ile son şeklini almıştır.2  

114 sûrenin her birinin ismi vardır. Öyle ki bazı sûrelerin bir, bazılarının iki, bazılarının ise daha fazla ismi bulunmaktadır. 
Birtakım sûreler de vardır ki onlar ortak isimle ifade edilmiştir. Sûreler isimlendirilirken bazı temel kriterler esas alınmıştır. 
Bu kriterlere bakıldığında sûrenin ilk âyetlerinin, içerdiği öz bir kelimenin, hurûf-u mukattaâların, sûrenin temel veya dikkat 
çekici bir konusunun, sûrede ismi geçen bir mekân veya bir ismin ön plana çıktığı görülmektedir.3 Bu meyanda hangi sûrenin 
nasıl isimlendirildiği, isimlendirilirken hangi ölçütlerin esas alındığı, bu isimlendirilmelerde bir mi yoksa daha fazla mı 
kriterin dikkate alındığı gibi hususlar önem arz etmektedir. Zira bu ölçütler temelinde yapılacak bir taramayla hangi sûrenin 
nasıl isimlendirildiğinin tespiti mümkün görünmektedir. 

Sûrelerin isimleri vahyin ilk anından itibaren bilinen bir husustur. Zira inen âyetlerin yerlerinin Hz. Peygamber (s.a.v.) 
tarafından şu sûrenin şu âyeti şeklinde vahiy katiplerine bildirilmesi, onların da bildirilen bu yerlere âyetleri yazması bu 
hususu desteklemektedir.4 Sûrelerin isimlerinin bilinmesi, ulemanın ekserisine göre sûre isimlerinin tevkîfî olduğuna işaret 
etse de içtihadî olduğu görüşü de mevcuttur.5 Ancak bu çalışmada sûre isimlerinin tevkîfî mi içtihadî mi olduğu tartışmasına 
girilmeyecek, tevkîfî de olsa içtihadî de olsa sûreler bu isimlerini alırken hangi kriterler esas kabul edilerek isimlerini almıştır 
meselesi izah edilecektir.     

Kaynaklarda isimleri zikredilen sûrelerin, çalışmada esas alınacak ölçütler çerçevesinde bir kategorizesinin yapılması 
elzemdir. Bu açıdan bakıldığında makalenin amacı, aşağıda başlıklar halinde zikredilen ölçütlerin sûre isimlendirilmelerine 
etkisini ortaya koymak ve bu ölçütlere dayanarak sûrelerin hangi isimlerle isimlendirildiklerini dikkatlere sunmaktır.   

Makalede literatür tarama yöntemi kullanılmıştır. Bu yöntem sayesinde tüm sûreler tek tek incelenerek kategorize edilmiştir. 
Sonra bunlar içerisinden bazı sûreler örneklem seçilmiştir. Klasik ve modern tefsirler ile konuyla alakalı çalışmalar taranarak 
sûrelerin isimlerinden bahseden noktalar tespit edilmiştir. Bu noktalarda ifade edilen bilgiler esas alınarak konu genişletilmiş 
ve izah edilmiştir.  

Araştırma, sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan kriterlerin izahı ve sûre isimlendirilmelerine nasıl etki ettiği hususlarını 
kapsamaktadır. Neticede sûreler isimlendirilirken hangi ölçütlerin nasıl kullanıldığı tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Literatür taraması yapıldığında sûrelerin isimlendirilmesi hususunun tevkîfî mi içtihadî mi olduğu, sûrelerin tertibi, yazma 
mushaflarda sûre isimleri, ortak sûre isimleri, sûrelerin isimleri hakkında yazılmış mensûr ve manzum eserlerin incelenmesi 
gibi meseleleri ele alan çalışmaların mevcut olduğu tespit edilmiştir.6 Ancak sûrelerin isimlendirilmesinde hangi ölçütlerin 
esas alındığıyla ilgili bir çalışma tespit edilememiştir. Makale bu yönü ile diğer çalışmalardan farklılık arz etmektedir.               

1. Sûrelerin İsimlendirilmesinde Esas Alınan Bazı Kriterler 

Bu başlık altında sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan bazı kriterler ele alınacaktır. Bu kriterler çerçevesinde birtakım 
sûreler ve isimleri değerlendirilecektir. Ancak bu kriterler sübjektif olduğu için çoğaltılması veya azaltılması mümkündür. 

                                                                        

1  Mennâ Halîl Kattân, Mebâhis fî ulûmi’l Kur’an (Beyrut: Müessesetü’r Risale, 2015), 110-123. 
2  Sûre sayısının 112, 113 ve 114 olduğuna dair farklı değerlendirmeler için bk. Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-

Minhâcî Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân (Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabî, 1957), 1/249; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-
Hudayrî Suyûtî, el-İtkân fî ulûmi-l Kur’ân (Beyrut: Dâru’n Nedveti’l Cedide, 1951), 1/64-66; Kattân, Mebâhis, 153; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü (Ankara: TDV 
Yayınları, 2016), 57; Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü (İstanbul: İFAV, 2016), 102; Halis Albayrak, Tefsir Usulü (İstanbul: Şule Yayınları, 2014), 37; Abdülcelil Bilgin, 
Kur’an’ı Tanımak Tarih-Dil-Yorum (Ankara: Araştırma Yayınları, 2018), 83. 

3  Zerkeşî, el-Burhân, 1/270-272; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 59; Demirci, Tefsir Usûlü, 102; Albayrak, Tefsir Usulü, 37; Bilgin, Kur’an’ı Tanımak Tarih-Dil-Yorum, 84-85. 
4  Zerkeşî, el-Burhân, 1/232; Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi Tabakatü’l-Müfessirîn (İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1973), 1/20-21. 
5  Zerkeşî, el-Burhân, 1/270-272. 
6  Ali Akpınar, “Kur’ân Surelerinin İsimlerine Dair Yazılmış Mensûr ve Manzûm Eserler ve Manzûm Bir Örnek”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

8/1 (2009), 5-18; Hikmet Koçyiğit, “Ortak Sûre İsimleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/2 (2012), 43-67; Muhammet Ali Duran, “Yazma 
Mushaflarda Sûre İsimleri: Süleymaniye Kütüphanesi Örneği”, Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 13/1 (2015), 50-84; Burhan Çonkor, “İbnü’z-Zübeyr 
es-Sekafî’nin (v. 708/1308) Hayatı ve Surelerin Tertibi Meselesine Yaklaşımı”, Mütefekkir 3/6 (2016), 251-271; Burhan Çonkor, “Kronolojik Sûre Tertibi 
Çalışmalarına Etkisi Bağlamında İhtilafa Sebep Olan Nüzûl Rivâyetleri Üzerine Bir Değerlendirme”, Mütefekkir 5/9 (2018), 47-64. 



90  

https://dergipark.org.tr/rid 

Ayrıca sûrelerin bazılarının birden çok isminin bulunmasından ötürü bu sûrelerin diğer başlıklar altında kategorize 
edilmesinin de mümkün olduğunu ifade etmekte fayda vardır. Çalışmanın hacmi de göz önünde bulundurularak bu kriterler 
içerisinden aşağıdaki başlıklarla yetinilecek ve sûrelerin Mushaf’ta bulunan en meşhur isimleri ile konu izah edilecektir. 
Sûrelerin diğer bazı isimlerine de yeri geldikçe değinilecektir. 

1.1. Sûrenin İlk Âyetleri veya Kelimesi 

Sûre isimlendirilmelerinde ele alınacak ve örnekler verilecek olan ilk kriter sûrenin ilk âyeti/âyetleri veya kelimeleridir. 
Tespit edebildiğimiz kadarıyla sûrenin ilk âyeti veya âyetleri ya da ilk kelimelerinden kaynaklı isim alan sûre sayısı 61’dir. Bu 
61 sûreye isim verilirken ilk âyetler veya kelimeler esas alınmıştır.  

İsmini sûrenin ilk âyetleri veya kelimelerinden alan sûreleri şu şekilde sıralamak mümkündür: “Fâtiha 1/1-7,7 Enfâl 8/1-75, İsrâ 
17/1-111, Mü’minûn 23/1-118, Furkân 25/1-77, Rûm 30/1-30, Fâtır 35/1-45, Sâffât 37/1-182, Fetih 48/1-29, Zâriyât 51/1-60, Tûr 
52/1-49, Necm 53/1-62, Kamer 54/1-55, Rahmân 55/1-78, Vâkıa 56/1-96, Mücâdele 58/1-22, Haşr 59/1-24, Talâk 65/1-12, Kalem 
68/1-52, Hâkka 69/1-52, Meâric 70/1-44, Cin 72/1-28, Müzzemmil 73/1-20, Müddessir 74/1-56, Kıyâmet 75/1-40, İnsân 76/1-31, 
Mürselât 77/1-50, Nebe 78/1-40, Naziât 79/1-46, Abese 80/1-42, Tekvîr 81/1-29, İnfitâr 82/1-19, Mutaffifîn 83/1-36, İnşikâk 
84/1-25, Burûc 85/1-22, Târık 86/1-17, A’lâ 87/ 1-19, Ğâşiye 88/1-26, Fecr 89/1-30, Beled 90/1-20, Şems 91/1-15, Leyl 92/1-21, 
Duhâ 93/1-11, İnşirâh 94/1-8, Tîn 95/1-8, Alak 96/1-19, Kadir 97/1-5, Beyyine 98/1-8, Zilzâl 99/1-8, Âdiyât 100/1-11, Kâria 
101/1-11, Tekâsür 102/1-8, Asr 103/1-3, Hümeze 104/1-9, Fîl 105/1-5, Kureyş 106/1-4, Kevser 108/1-3, Kâfirûn 106/1-6, Nasr 
110/1-3, Tebbet 111/1-5, Felak 113/1-5.” 

Çalışmanın hacmi de göz önünde bulundurularak bu 61 sûreden sadece üç tanesi örnek olarak zikredilecektir.  

a. İlk örnek Enfâl Sûresi olacaktır. Enfâl Sûresi ismini birinci âyette geçen اَنْفاَل (enfâl) kelimesinden almıştır. İlgili âyet 
şöyledir: 

موُْمِنينَ  كُنْتُمْ اِنْ وَرَسوُلَهُٓ اللّٰهَ وَاَطيعوُا كُمْبَيْنِ ذَاتَ وَاَصْلِحوُا اللّٰهَ فاَتَّقوُا وَالرَّسوُلِ لِلّٰهِ الْاَنْفاَلُ قُلِ الْاَنْفاَلِ عَنِ يَسْـَٔلوُنَكَ  

"Sana ganimetler hakkında soruyorlar. De ki: Ganimetler Allah'a ve Resûlüne aittir. O halde, eğer mü'minler iseniz Allah'a karşı gelmekten 
sakının, aranızı düzeltin, Allah ve Rasûlüne itaat edin."8    

Âyette yer alan ve sûreye ismini veren اَنْفاَل (enfâl) kelimesi نفَل “nefel”in cemisi olup نَفْل (nefl) kelimesinden türemiştir. نَفْل 
(nefl); fazlalık, Allah Teâlâ’nın verdiği bir bağış anlamlarına gelmektedir. Enfâl ise savaş neticesinde elde edilen ganimetler 
demektir. Genel anlamda ganimetler anlamına gelen اَنْفاَل (enfâl), Allah ve Rasûlü için ganimetlerden ayrılan beşte birlik kısım, 
müşriklerden alınan her türlü gelir ve savaşta üstün başarı gösterenlere devlet başkanı tarafından söz verilen mallar 
anlamlarına da gelmektedir.9 

Bununla birlikte ganimet ile nefl arasında umum-husus yönünden bir ilişki mevcuttur. Dolayısıyla ganimet; zorluk çekilsin 
çekilmesin, hak edilsin edilmesin, zaferden önce olsun sonra olsun fark etmeksizin elde edilen düşman malıdır. Nefl ise 
ganimetin içinde bulunan ve paylaşılmadan önce elde edilen şeylerdir.10 

Sûrenin Bedir Savaşı’nda indiği göz önünde11 bulundurulduğunda sûreye ismini veren ve sûrenin ilk âyetinde yer alan اَنْفاَل 
(enfâl) kelimesinin, genel manada savaş ve savaşın neticesinde elde edilen menfaatleri ifade etmesi, ganimetlerin hükümlerine 
dair bilgi vermesi açısından sûre için kapsayıcı bir isim olduğunu ifade etmekte fayda vardır.  

Sûreye, Bedir Savaşı esnasında inmeye başlayıp bu savaşı ve genel manada tüm savaşlarla ilgili birçok hükmü içermesi 

                                                                        
7  Fâtiha Sûresi’nin bir ismi de el-Hamd’dır. Bu isme binaen sûrenin ilk âyetleri veya kelimesi kriteri bağlamında değerlendirilmiştir. Ancak meşhur ismi olan 

Fâtiha ismi ile burada yer almıştır. İlgili sûrenin el-Hamd ismi için bk. Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-azîm (Daru Tayyibe, 1999), 1/101; Emin Işık, 
“Fâtiha Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/253. 

8  el-Enfâl 8/1. 
9  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân (Muessesetü’r-Risale, 2000), 13/360-364; Ebü’l-Hasen Alî b. 

Muhammed b. Habîb el-Basrî Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 2/292-293; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-azîm, 4/5-11; Ebü’l-
Kasım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kurʾân (Dımeşk: Daru’l Kalem, 1991), 820; Mehmet Erkal, “Ganimet”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/351. 

10  İsfahânî, el-Müfredât, 820. 
11  Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî Vâhidî, el-Basît fî tefsîri’l-Kurʾân (İmadetü’l Bahsi’l İlmiyye, 2009), 10/7; Ebû Muhammed Muhyissünne 

el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’Begavî, Meâlimü’t-tenzîl (Beyrut: Daru İhyai’t Türasi’l-Arabi, 1999), 2/266-267; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn 
Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr (Beyrut: Dâru’l-Kitabi’l-Arabi, 2001), 2/186-188. 



 91 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

sebebiyle Bedir Sûresi de denilmektedir.12 Neticede sûrenin meşhur ismi olan ve Mushaf’ta sûreye isim olarak yazılı bulunan 
enfâl kelimesi sûrenin ilk âyetinde zikredilmiş ve sûreye isim olmuştur. 

b. İkinci örnek ise İsrâ Sûresi olacaktır. İsrâ Sûresi ismini birinci âyette geçen اسْرٰى (esrâ) kelimesinden almıştır. İlgili âyet 
şöyledir: 

الْبَصيرُ  السَّميعُ هُوَ  اِنَّهُ اٰياَتِنَا مِنْ لِنُرِيَهُ حوَْلَهُ ناَباَرَكْ الَّذي الْاَقْصاَ الْمَسْجِدِ اِلىَ الْحرََامِ الْمَسْجِدِ مِنَ لَيلْاً بعَِبْدِه اَسرْىٰ الَّـذيٓ سُبْحاَنَ  

"Kendisine âyetlerimizden bir kısmını gösterelim diye kulunu (Muhammed'i) bir gece Mescid-i Harâm’dan çevresini bereketlendirdiğimiz 
Mescid-i Aksa'ya götüren Allah'ın şanı yücedir. Hiç şüphesiz o, hakkıyla işitendir, hakkıyla görendir."13 

Âyette zikredilen ve sûreye isim olan اَسْرٰى (esrâ) kelimesi gece yürüyüşü anlamına gelen سُرى (sürâ) kelimesinden türemiş bir 
fiil formudur.14 Bununla birlikte ٰاَسرْى (esrâ) da gece yürüyüşü manasında olup özellikle de gecenin ilk vakitlerindeki yürüyüşü 
ifade etmektedir. 15  

Sûrenin ismi olan اِسْرَى (isrâ) da geceleyin bir yerden başka bir yere yaya veya binekli olarak gitmek demektir. 
Peygamberimizin Miraç Gecesi’nde Mescid-i Harâm’dan Mescid-i Aksâ’ya intikali hadisesini vurguladığı için sûre bu ismi 
almıştır.16  

İsrâ sadece gece yürüyüşünü ifade ettiği halde âyette bir de ًلَيْلا (leylen) kelimesinin zikredilmesi ise bu yürüyüşün gecenin bir 
kısmında olduğunu ifade etmektedir. Yani bu kelime ba’ziyet manasına delalet etmektedir.17 Diğer yandan ًلَيلْا (leylen) 
kelimesinin zikredilmesi gece yürüyüşü anlamına gelen اسرَْى (isrâ) kelimesini te’kit etmektedir.18 

İsrâ Sûresi’ne, İsrâiloğulları hakkında bazı hususlardan bahsettiği için Benî İsrâil Sûresi, ilk kelimesi olan sübhândan ötürü 
Sübhân Sûresi de denilmektedir.19 Ancak sûre İsrâ ismiyle meşhur olmuş ve Mushaf’ta da bu isimle isimlendirilmiştir. 
Görüldüğü gibi İsrâ Sûresi ismini ilk âyette zikredilen اسْرٰى (esrâ) kelimesinden almıştır.  

c. Üçüncü örnek Haşr Sûresi’dir. Haşr Sûresi ismini ikinci âyette zikredilen haşr kelimesinden almıştır. İlgili âyet şöyledir:  
 لَمْ حَيْثُ مِنْ اللّٰهُ فاََتٰيهُمُ اللّٰهِ مِنَ حُصوُنُهُمْ ماَنِعَتهُُمْ اَنَّهُمْ وَظَن ٓوا يَخرُْجوُا اَنْ ظَنَنْتُمْ ماَ الْحَشرِْ لِاَوَّلِ دِياَرِهِمْ مِنْ الْكِتاَبِ اَهْلِ مِنْ كَفرَُوا الَّذينَ اَخْرَجَ الَّـذيٓ هوَُ

الْاَبْصَارِ  اُولِي يَٓا فَاعْتَبرُِوا الْموُْمِنينَ وَاَيْدِي باَِيْديهِمْ بُيوُتهَُمْ يُخْرِبوُنَ الرُّعْبَ قُلوُبهِِمُ  فيوَقَذَفَ يَحْتَسِبوُا  

"O, kitap ehlinden inkâr edenleri ilk toplu sürgünde yurtlarından çıkarandır. Siz onların çıkacaklarını sanmamıştınız. Onlar da kalelerinin, 
kendilerini Allah'tan koruyacağını sanmışlardı. Ama Allah’ın emri onlara ummadıkları yerden geldi. O, yüreklerine korku düşürdü. Öyle ki, 
evlerini hem kendi elleriyle hem de mü'minlerin elleriyle yıkıyorlardı. Ey basiret sahipleri ibret alın."20 

Sûreye isim olan حَشْر (haşr) kelimesi toplanma, bir yere sevk edilme gibi anlamlara gelmektedir. حَشْر (Haşr), bir topluluğun 
bulundukları yerden çıkarılması ve onların savaş veya benzeri hadiselerle bir yerlere sürülmesi manasına da gelmektedir. Bu 
fiil insanlarla birlikte diğer varlıklar için de kullanılmaktadır. Ancak insanlar için de olsa diğer varlıklar için de olsa sadece 
topluluklar için kullanıldığı unutulmamalıdır.21 

 وَالطَّيرَْ مَحْشوُرَةً ;Dediler ki: "Onu ve kardeşini alıkoy. Şehirlere de toplayıcı adamlar gönder."22“ قاَلُٓوا اَرْجِهْ وَاَخاَهُ وَابْعَثْ فيِ الْمَدَٓائِنِ حاَشرِينَ

                                                                        
12  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 2/323; Hayreddin Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007), 2/659; M. Sait 

Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’an Tefsiri (İstanbul: Beyan Yayınları, 2016), 2/359. 
13  el-İsrâ 17/1. 
14  Ebû Muhammed Abdülhak b. Galib b. Abdirrahmân b. Galib el-Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz (Beyrut: 

Daru’l Kütübi’l İlmiyye, 2002), 3/434; Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh Kurtubî, el-Câmiʿ  li-ahkâmi’l-Kurʾân (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-
Mısriyye, 1964), 10/205; İsfahânî, el-Müfredât, 408-409; Muhammed Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr (Tunus: Dâru Tunusiyye, 1984), 15/11. 

15  Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî Âlûsî, Rûhu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm ve’s-sebʿi’l-mesânî (Beyrut: Daru’l Kütübi’l 
İlmiyye, 1994), 8/6. 

16  Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’an’ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri (İstanbul: Bilmen Yayınevi, ts.), 4/1844. 
17  Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakâʾikı gavâmizi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-teʾvîl (Beyrut: Dâru’l 

Kitabi’l Arabî, 1986), 2/646; Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahreddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyn Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-
Turâsi’l-Arabî, 1999), 20/292; Celâleddin Mahallî - Celâleddin Süyûtî, Tefsîrü’l-Celâleyn (Diyarbakır: Seyda Yayınları, 2016), 282; Muhammed Ebüssuûd Efendi, 
İrşâdü’l-akli’s-selîm ilâ mezâya’l-Kitâbi’l-Kerîm (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, ts.), 5/154. 

18  Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullâh b. Ömer b. Muhammed Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl (Beyrut: Dâru İhyâi’t Türâsi’l-Arabî, 1997), 
3/247; Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân Endelüsî, el-Bahrü’l-muhît (Beyrut: Daru’l Fikr, 1999), 7/9. 

19  Karaman vd., Kur’an Yolu, 3/456. 
20  el-Haşr 59/2. 
21  İsfahânî, el-Müfredât, 237. 
22  eş-Şuarâ 26/36. 



92  

https://dergipark.org.tr/rid 

“Toplanıp gelen kuşları”; كَافرِينَ  بِعِباَدَتهِِمْ وَكاَنوُا اَعْدَٓاء   لهَُمْ كاَنُوا النَّاسُ حُشرَِ وَاِذَا  "İnsanlar (kıyamet günü) toplandığında, o taptıkları 
kendilerine düşman oluverir, onların ibâdetlerini de inkâr ederler."23 âyetlerinde de görüldüğü üzere حشْر (haşr) kelimesi genel 
manada toplanma anlamında kullanılmıştır.24  

الْحَشْرِ  لاَوَّلِ  (Lievveli’l-haşr) kelimesi, sûrenin bağlamında değerlendirildiğinde Medine’de yaşayan Yahudilerden 
Nadîroğulları’nın Medine’den çıkarılarak Hayber’e sürgün edilmelerini ifade etmektedir.25 Haşr ismi sûrenin genel karakterini 
de çok güzel yansıtmaktadır.  

Haşr Sûresi’ne Nadîroğulları’ndan bahsettiği için Benî Nadîr Sûresi de denilmiştir. Diğer yandan َسَبَّح ifadesiyle başladığı için de 
Müsebbihât adıyla anılan sûrelerden kabul edilmiştir.26 

Yukarıdaki izahlar Haşr Sûresi’nin, ismini ikinci âyette geçen حشْر (haşr) kelimesinden aldığını ortaya koymaktadır. Görüldüğü 
üzere sûrelerin isimlendirilmesinde sûrelerin ilk âyetleri veya kelimesi önemli bir kriter olmuş, 114 sûrenin 61’i bu kritere 
göre isimlendirilmiştir. Yukarıda örnek olarak verilen üç sûre diğerlerinin de aynı şekilde isimlendirildiğinin göstergesidir.        

1.2. Sûrenin İçerdiği Özlü ya da Garip Bir Kelime 

Sûre isimlendirilmelerinde ele alınacak ve örnekler verilecek olan ikinci kriter ise sûrenin içerdiği özlü ya da garip bir kelime 
hususudur. Tespit edebildiğimiz kadarıyla sûrenin içerdiği özlü ya da garip bir kelimeden kaynaklı isim alan sûre sayısı 32’dir. 

İsmini sûrenin içerdiği özlü ya da garip bir kelimeden alan sûreleri şu şekilde sıralamak mümkündür: “Nisâ 4/1-176, Mâide 
5/1-120, En’âm 6/1-165, A’râf 7/1-206, Tevbe 9/1-129, Ra’d 13/1-43, Nahl 16/1-128, Kehf 18/1-110, Hac 22/1-78, Nûr 24/1-64, 
Şuarâ 26/1-227, Neml 27/1-93, Kasas 28/1-88, Ankebût 29/1-69, Secde 32/1-30, Ahzâb 33/1-73, Sebe’ 34/1-54, Zümer 39/1-75, 
Fussilet 41/1-54, Şûrâ 42/1-53, Zuhruf 43/1-89, Duhân 44/1-59, Câsiye 45/1-37, Hucurât 49/1-18, Hadîd 57/1-29, Mümtehine 
60/1-13, Saff 61/1-14, Cuma 62/1-11, Tegâbün 64/1-18, Mülk 67/1-30, Maûn 107/1-7, Nâs 114/1-6.” 

a. Bu sûreler içerisinden örnek vermek gerekirse, mesela Mâide Sûresi ismini 112 ile 114. âyetlerde geçen ًمَٓائِدَة (mâide) 
sözcüğünden almıştır. İlgili âyetler şöyledir: 

موُْمِنينَ  كُنْتُمْ اِنْ اللّٰهَ اتَّقوُا قاَلَ السَّمَٓاءِ نَ مِ  مَٓائِدَةً عَلَيْناَ زِّلَيُنَ  اَنْ رَبُّكَ يَسْتَطيعُ هَلْ مرَْيَمَ ابْنَ عيسىَ ياَ الْحوََارِيُّونَ قاَلَ اذِْ  

"Hani havariler de "Ey Meryem oğlu İsa! Rabbin bize gökten bir sofra indirebilir mi?" demişlerdi. İsa da "Eğer mü'minler iseniz Allah'a karşı 
gelmekten sakının" demişti."27 

الرَّازِقينَ خَيرُْ وَاَنْتَ وَارْزُقْناَ مِنْكَ وَاٰيَةً وَاٰخرِِناَ اَوَّلِنَالِ عيداً لَناَ تَكُونُ السَّمَٓاءِ مِنَ مَٓائِدَةً عَلَيْناَ اَنزِْلْ رَبَّنَٓا اللّٰهُمَّ مرَْيَمَ ابْنُ عيسىَ قاَلَ  

"Meryem oğlu İsa, "Ey Allahım! Ey Rabbimiz! Bize gökten bir sofra indir ki; önce gelenlerimize (zamanımızdaki dindaşlarımıza) ve sonradan 
geleceklerimize bir bayram ve senden (gelen) bir mucize olsun. Bizi rızıklandır. Sen rızıklandıranların en hayırlısısın" dedi."28  

Bu âyetlerde zikredilen ve sûreye isim olan ًمَٓائِدَة (mâide) kelimesi “yemek sofrası” veya “yemekli sofra” anlamlarına 
gelmektedir.29 Îsâ (a.s.) zamanında havâriler gökten bir sofra indirilmesini istemişlerdi. Böylece ondan yiyecekler, kalpleri 
yatışacak, Hz. Îsâ’nın (a.s.) doğru söylediği belli olacak ve kendileri de buna şahitlik edeceklerdi. Bu sofra aynı zamanda gerek o 
dönemde yaşayanlara gerekse sonra gelenlere bir bayram ve mucize olacaktı. Havârilerin isteği üzerine Îsâ (a.s.) dua etmiş ve 
Allah Teâlâ da onlara tarafından bir mucize olarak üzerinde yiyecekler bulunan bir sofra indirmiştir.30 

Diğer yandan bu sûre ilk âyette, verilen sözlerin yerine getirilmesinden söz ettiği için “ukûd”, kendisini okuyanları azap 
meleklerinden muhafaza edeceği için “münkıze”, hükümler sûre içerisine dağıtıldığı için “muba’sire” isimleriyle de 
isimlendirilmiştir.31 

Görüldüğü üzere sûrede iki defa geçen ًمَٓائِدَة (mâide) kelimesi dikkat çeken özlü bir kelime olarak sûreye isim olmuş ve 
Mushaflarda da bu isimle zikredilmiştir.  
                                                                        
23  el-Ahkâf 46/6. 
24  İsfahânî, el-Müfredât, 237. 
25  Muhammed b. Ali Şevkânî, Fethu’l-kadîr el-câmiʿ  beyne fenneyi’r-rivâye ve’d-dirâye min ʿilmi’t-tefsîr (Dımeşk: Daru İbni Kesir, 1993), 5/232; M. Zeki Duman, 

Beyânu’l-Hak (Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzul Sırasına Göre Tefsiri) (Ankara: Fecr Yayınları, 2006), 3/285; Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/285-286. 
26  Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 5/232; Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/280. 
27  el-Mâide 5/112. 
28  el-Mâide 5/114. 
29  Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (İstanbul: Yenda Yayın-Dağıtım, ts.), 3/158; Karaman vd., Kur’an Yolu, 2/199. 
30  Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/218-223; Muhammed Ali Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr (Beyrut: Dâru’l-jîl, 1979), 1/343; Karaman vd., Kur’an Yolu, 2/362-365. 
31  Kurtubî, el-Câmiʿ  li-ahkâmi’l-Kurʾân, 6/30-31; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/158; Karaman vd., Kur’an Yolu, 2/199. 



 93 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

b. Bir diğer örneği de A’râf Sûresi’nden vermek mümkündür. Bu sûre ismini 46 ve 48. âyetlerde yer alan الْاعرَْاف (a’râf) 
kelimesinden almıştır. İlgili âyetler şöyledir:   

يَطْمعَوُنَ  وَهُمْ يَدْخُلوُهاَ لمَْ عَلَيكُْمْ سَلاَمٌ اَنْ نَّةِالْجَ اَصْحاَبَ وَناَدَوْا بِسيمٰيهُمْ كُلاا  يعَرِْفوُنَ رِجاَلٌ الْاَعْرَافِ وَعَلىَ حِجاَبٌ وَبَيْنَـهُماَ         

"İkisi (cennet ve cehennem) arasında bir sur A'râf üzerinde de birtakım adamlar vardır. Cennet ve cehennemliklerin hepsini simalarından 
tanımaktadırlar. Cennetliklere, "Selam olsun size!" diye seslenirler. Onlar henüz cennete girmemişlerdir, ama bunu ummaktadırlar."32 

تَسْتكَْبِرُونَ  كُنْتُمْ وَماَ جَمعُْكُمْ عَنْكُمْ اَغْنىٰ مَٓا قاَلوُا بِسيمٰيهُمْ يَعْرِفوُنَهُمْ رِجَالاا  الْاَعرَْافِ اَصْحاَبُ وناَدٰٓى   

"A'râftakiler yüzlerinden tanıdıkları birtakım adamlara şöyle diyerek seslenirler: "Ne çokluğunuz ne de taslamakta olduğunuz kibir size bir 
yarar sağladı!"33 

Yukarıdaki âyetlerde zikredilen ve sûreye isim olan الْاَعرَْاف (a’râf) kelimesi عُرْف (urf) kelimesinin çoğuludur. عرُْف (urf) 
kelimesi tepenin veya dağın zirvesi veya sur, yüksekçe bir yer manalarına gelmektedir. الاَعرَْاف (a’râf)  kelimesi ise hem 
cennetin hem de cehennemin görülebileceği ve ikisinin arasında bulunan yüksekçe bir mekândır.34 

Cennet ve cehennem arasında yüksekçe bir yer olan a’râf; mü’minlerin faziletli kişileri ve âlimlerinin, şehitlerin, meleklerin, 
iyilikleriyle kötülükleri eşit gelenlerin cennete mi cehenneme mi gideceklerine dair hüküm verilmeden önce bekletilecekleri 
yerdir.35 

A’râf Sûresi bu ismin yanında daha farklı isimlerle de anılmaktadır. 143. âyette mîkât kelimesi geçtiği için Mîkât Sûresi, elest 
bezminden bahseden 172. âyetin genel manasından kaynaklı Mîsâk Sûresi şeklinde de isimleri mevcuttur.36  

Görüldüğü üzere sûrede iki defa zikredilen الْاَعرَْاف (a’râf) kelimesi sûreye isim olmuş ve Mushaflarda da bu isimle anılmıştır. 

c. Bu başlık altında verilecek üçüncü örnek ise Ankebût Sûresi’dir. Bu sûre ismini 41. âyette zikredilen ِالعَْنْكَبُوت (ankebût) 
kelimesinden almıştır. İlgili âyet şöyledir: 

يعَْلَمُونَ كاَنُوا لَوْ  العَْنْكَبُوتِ لَبَيْتُ الْبُيوُتِ نَ اَوْهَ  وَاِنَّ بَيْتاً اِتَّخَذتَْ العَْنكَْبُوتِ كَمَثَل اَوْلِيَٓاءَ اللّٰهِ دُونِ مِنْ اتَّخَذُوا الَّذينَ مَثَلُ   

"Allah'tan başkalarını dost edinenlerin durumu, kendine bir ev edinen örümceğin durumu gibidir. Evlerin en dayanıksızı ise şüphesiz 
örümcek evidir. Keşke bilselerdi!"37 
Âyette zikredilen ve örümcek manasına gelen  ِالْعَنكَْبُوت (ankebût) kelimesi sûreye isim olmuştur. Allah’tan başkasını dost 
edinenlerin ve Allah’ın dışında başka bir şeye güvenenlerin halinin örümcek ağına benzetilmesi sebebiyle bu isim verilmiştir. 
Fani şeylere tapanların durumları ve onların dünyayı elde etmek için kurdukları tuzakları, örümceklerin ördüğü değersiz ve 
zayıf ağlara benzetilmiş olduğu için bu sûreye Ankebût Sûresi denilmiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.) zamanından beri bu isimle 
anılan sûre Mushaflarda da bu isimle zikredilmiştir.38 

Neticede sûreler isimlendirilirken esas alınan kriterlerden birisi de sûrede zikredilen özlü veya garip bir kelimedir. Yukarıda 
ifade edilen örnekler de bu hususu açıklığa kavuşturmaktadır. 

1.3. Sûre Başındaki Hurûf-u Mukattaalar 

Sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan kriterlerden üçüncüsü, sûrelerin başında bulunan Hurûf-u Mukattaalardır. Hurûf-u 
Mukattaalardan kaynaklı isim alan sûre sayısı ise dörttür.   

Hurûf-u Mukattaa, bazı sûrelerin başındaki kesik harflere denilmektedir. Bu kesik harfler Kur’an-ı Kerim’de 29 sûresinin 
evvelinde bulunmaktadır. Bu harflerin yekûnü 14 çeşit harften oluşmaktadır. Bu harfler sûrelerin başlarında tekli, ikili, üçlü, 
dörtlü ve beşli formatta 13 değişik şekilde gelmektedir.39  

                                                                        
32  el-A’râf 7/46. 
33  el-A’râf 7/48. 
34  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 2/225; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, 2/404; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 2/236. 
35  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 2/225-226; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsir bi’l-

me’sûr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/461-464; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 2/236-237. 
36  Karaman vd., Kur’an Yolu, 2/498. 
37  el-Ankebût 29/41. 
38  Begavî, Meâlimü’t-tenzîl, 3/557; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/226; Bilmen, Kur’an’ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, 5/2637; Karaman vd., Kur’an Yolu, 4/250; 

İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-azîm, 6/279. 
39  Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 26/250-251; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 134-148; Demirci, Tefsir Usûlü, 170; Muhammed Abdülazîm Zürkânî, Menâhilü’l-’irfân fî 

’ulûmi’l-Kur’ân (Matbaatü İsa el-Babi’l Halebi, ts.), 1/232-233. 



94  

https://dergipark.org.tr/rid 

İsmini Hurûf-u Mukattaalardan alan sûreler şunlardır: “Tâhâ 20/1-135, Yâsîn 36/1-83, Sâd 38/1- 88, Kâf 50/1-45.” 

Yukarıda belirtildiği üzere Kur’an-ı Kerim’deki sûrelerden 29 tanesi Hurûf-u Mukattaalarla başlamaktadır. Burada 
vurgulanması gereken bir nokta vardır ki 29 sûre kesik harflerle başlamasına rağmen sadece dört sûre, başındaki bu kesik 
harflerle isimlendirilmiştir. Dolayısıyla sûreler Hurûf-u Mukattaalar ile başlasa da diğer kriterler esas alınarak 
isimlendirilebilmektedir.  

a. Hurûf-u Mukattaalarla başlayan ve bu kritere göre isimlendirilen sûrelere ilk önce Tâhâ Sûresi örnek verilecektir. Tâhâ 
Sûresi ismini ilk âyetini teşkil eden ٰطٰه şeklindeki kesik harflerden almıştır. Bu harflerin ne anlama geldiğiyle ilgili birtakım 
beyanlar zikredilmiştir. Mesela Tâhâ, ey adam anlamına gelmektedir. Diğer yandan Tâhâ’nın; Allah Teâlâ’nın isimlerinden 
birisi olup bu âyette o isme yemin ettiği, sûrenin ismi, her biri farklı manalara gelen kesik harfler gibi anlamlara geldiği de 
ifade edilmiştir.40 Sûrenin diğer isimleri ise Mûsâ Sûresi ve Kelîm Sûresi’dir.41   

b. Bu başlık altında verilebilecek ikinci örnek ise Yâsîn Sûresi’dir. Yâsîn Sûresi de ismini ilk âyet olan   يس şeklindeki kesik 
harflerden almıştır. Yâsîn’in ne anlama geldiğiyle ilgili farklı görüşler bulunmaktadır. Bu meyanda Yâsîn; Allah Teâlâ’nın ismi, 
Allah Teâlâ’nın kelamını açtığı bir anahtar, sûrenin ismi, Kur’an’ın ismi, Ey Muhammed (s.a.v.), ey kişi, ey insan, ey seyyid 
anlamlarına gelmektedir.42 

Diğer yandan Mâverdî (ö. 450/1058) Hz. Ali’den (r.a.) (ö. 40/661) şöyle bir rivayet nakleder: “Ben Rasûlüllah’ı işittim o şöyle 
dedi: Allah Teâlâ Kur’an’da beni yedi isimle isimlendirdi. Bunlar: Muhammed, Ahmed, Tâhâ, Yâsîn, Müzzemmil, Müddessir ve 
Abdullah’tır.” Buna göre Yâsîn, Peygamberimizin (s.a.v.) adıdır.43 Üçüncü âyet olan َاِنَّكَ لَمِنَ الْمرُْسَلين “Sen şüphesiz 
peygamberlerdensin.”44 âyeti de bunun delilidir. Zira َانَّك ile kastedilenin Hz. Peygamber (s.a.v.) olduğu belirtilmektedir.45 

Bu sûre Yâsîn isminin yanında el-Azîme, el-Muibbe, el-Müdâfeâtü’l-Gâziye, Kalb-ü Kur’an isimleriyle de isimlendirilmiştir.46 
Fakat meşhur olan ve Mushaf’ta da zikredilen ismi Yâsîn olup bu ismi birinci âyetteki hurûf-u mukattaadan almıştır. 

c. Hurûf-u Mukattaa ile başlayan ve bu kritere göre isimlendirilen diğer bir sûre ise Sâd Sûresi’dir. Bu sûre ismini  ذيِ وَالْقرُْاٰنِ ص 
 ص  Sâd. O şanlı, şerefli Kur'an'a andolsun (ki o, Allah sözüdür)."47 şeklindeki birinci âyetin başladığı kesik harflerden olan" الذِّكرْ
“Sâd”dan almıştır.48 Sâd; Allah doğru söyledi anlamında ُصَدقََ اللّٰه, Muhammed doğru söyledi anlamında ٌصَدقََ مُحَمَد, iki nefha 
(sûr) arasında Allah Teâlâ’nın kendisiyle ölüleri dirilteceği deniz, Allah’ın isminin anahtarı, Allah’ın isimlerinden bir isim, 
sûrenin fâtihası (açılışı) gibi manalara gelmektedir.49 

Diğer bir ismi de Sûre-i Dâvûd olan Sâd Sûresi50  görüldüğü üzere ismini sûrenin başında bulunan kesik harflerden almıştır.  

d. Hurûf-u Mukattaa ile başlayan ve bu ölçüte göre isimlendirilen sûrelere dördüncü örnek ise Kâf sûresidir. Bu sûre ismini 
birinci âyet olan ِق وَالْقرُْاٰنِ الْمَجيد "Kaf. Şerefli Kur'an'a andolsun."51 âyetindeki  ق (Kâf) kesik harfinden almıştır. Kâf da birtakım 
manalara gelmektedir. Bu açıdan bakılınca Kâf; Kur’an’ın isimlerinden bir isim, Allah Teâlâ’nın isimlerinden bir isim, sûrenin 
ismi gibi anlamları mevcuttur.52 

Meşhur ismi Kâf olan ve Mushaf’ta da bu isimle yazılan sûrenin onuncu âyetinde geçen ve yüksek olmak anlamına gelen 
Bâsikât şeklinde bir ismi daha mevcuttur.53 Yukarıda verdiğimiz dört örnekte de görüldüğü üzere Hurûf-u Mukattaalar başında 
bulundukları bazı sûrelere isim olmuşlardır.    

                                                                        
40  Ebü’l-Leys İmâmü’l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm Semerkandî, Bahrü’l-ulûm, ts., 2/389; Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 3/392-393; İbnü’l-Cevzî, 

Zâdü’l-mesîr, 3/150; Konyalı Mehmed Vehbî, Hulâsat’ül beyân fî tefsîr’il Kur’an (İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1966), 8/3264. 
41  Ömer Çelik, Hakk’ın Dâveti Kur’ân-ı Kerîm Meâli ve Tefsîri (İstanbul: Erkam Yayınları, 2020), 3/287. 
42  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/5-6; Ebü’l-Berekât Nesefî, Medârikü’t-tenzi’l-ve hakâiku’t-te’vil (Beyrut: Dar İbn Katheer, 2017), 3/95; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 

6/410; Karaman vd., Kur’an Yolu, 4/475-476. 
43  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/5. 
44  Yâsîn 36/1 
45  Kurtubî, el-Câmiʿ  li-ahkâmi’l-Kurʾân, 15/5. 
46  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/406. 
47  Sâd 38/1. 
48  Nesefî, Medârikü’t-tenzi’l, 3/143; Karaman vd., Kur’an Yolu, 4/563. 
49  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/75; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 4/481. 
50  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/467. 
51  Kâf 50/1. 
52  İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, 5/155. 
53  Suyûtî, el-İtkân, 1/54. 



 95 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

1.4. Sûrenin Temel Konusu 

Sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan kriterlerden dördüncüsü ise sûrelerin konusu veya temel konularıdır. Bu ölçüye göre 
isim alan sûre sayısı beştir. Elbette her sûrenin bir konusu veya temel konusu vardır. Ancak bu konular her sûre için isim 
olmayabilir. Bu kritere göre belirlediğimiz beş sûre sınıflaması veya sûrelerin konularına göre değil de başka kriterlere göre 
isim alması da bu hususu desteklemektedir. 

İsmini, içerdiği konu veya temel konulardan alan sûreler şunlardır: “Enbiyâ 21/1-112, Mü’min 40/1-85, Münâfikûn 63/1-11, 
Tahrîm 66/1-12, İhlâs 112/1-4.” 

a. Bu başlık altında ilk olarak Enbiyâ Sûresi örnek verilecektir. Bu sûrede tevhid, nübüvvet ve ahirete dair konular ele 
alınmakta, Allah’ın kudretine işaret eden delillere yer verilmektedir. Tüm bu konular peygamberlerin kıssalarından verilen 
kesitler ekseninde zikredilmektedir.  Bu meyanda başta Hz. İbrahim (a.s.) olmak üzere 17 peygamberden, peygamberlerin 
kavimleriyle olan ilişkilerinden ve bu kavimlerin başına gelen birtakım hadiselerden haber veren sûre peygamberler manasına 
gelen Enbiyâ ismiyle isimlendirilmiştir.54 

Diğer ismi de İkterabet olan sûre, içerdiği tüm konuların kendisi etrafında şekillendiği temel konu olan peygamberler ve bu 
peygamberlerin kavimleriyle ilgili kıssalar sebebiyle Enbiyâ/Peygamberler adıyla anılmıştır. Sûrenin meşhur ismi bu olup 
Mushaf’ta da bu isimle zikredilmiştir. Görüldüğü üzere sûrelerin isimlendirilmesinde, içerdiği temel konu önemli bir kriter 
olup Enbiyâ isminin de sûrenin genel karakterini yansıttığını belirtmek mümkündür.  

b. Sûrelerin isimlendirilmesinde temel konunun esas alındığı sûrelerden birisi de Münâfikûn Sûresi’dir. Münâfikûn, 
münafıklar anlamına gelmektedir. Münâfık ise bir yeri yarıp geçen yol, tünel, ırmak, delik, köstebek veya tavşanın deliğine 
girip çıkması manasındaki  َنَفَق (nfk) kökünden bir kelime olup dine bir kapıdan girip diğerinden çıkmak, esasında iman 
etmediği halde iman ediyormuş gibi görünmek gibi manalara gelmektedir.55 

Münâfikûn Sûresi’nde genel manada gerçekte iman etmedikleri halde birtakım menfaatleri elde etmek, Müslümanların 
arasında rahatça yaşayabilmek, bununla birlikte Müslümanların aleyhinde faaliyetlerde bulunmak için iki yüzlü tavırlar 
sergileyen insanların genel karakterlerinden bahsedilmektedir. Diğer yandan Müslümanlar, onlara karşı uyanık olma 
noktasında uyarılmakta, münafıklar da bu tip iki yüzlü davranışlarını terk etmeleri yönünde ikaz edilmektedir.56 İşte genel 
manada münafıklardan ve onların karakteristik özelliklerinden bahsetmesi hasebiyle bu sûreye Münâfikûn Sûresi ismi 
verilmiş, bu isim sûrenin temel konularını kapsayıcı ve kuşatıcı bir isim olmuştur. 

c. İhlâs Sûresi de ismini içerdiği konu sebebiyle almıştır. Sûre Allah Teâlâ’nın birliğini, tüm varlıkların O’na muhtaç olmasını, 
O’nun ise hiçbir varlığa ihtiyacının olmamasını, ortağının, eşi ve benzerinin bulunmamasını çok veciz bir şekilde 
anlatmaktadır. Sûre dinin esasını, ruhunu ve özünü teşkil etmektedir. Bu sebeple tevhid inancının en güzel ifadesi olan İhlâs 
ismiyle isimlendirilmiştir.57  

İhlâs Sûresi’nin bu isminin dışında daha birçok ismi bulunmaktadır. Bunlar; Kul Hüvellahü Ahad, Tefrîd, Tecrîd, Tevhîd, Necâd, 
Vilâye, Ma’rife, Cemâl, Mukaşkışe, Muavvize, Samed, Esas, Nûr, Eman gibi isimlerdir.58 Meşhur olan ve Mushaf’ta yazılı bulunan 
ismi ise İhlâs Sûresi’dir. Tüm bunların neticesinde İhlâs Sûresi’nin ismini, içerdiği temel konudan aldığını, en meşhur isminin 
İhlâs olduğunu ve Mushaflarda da bu isimle yazıldığını ifade etmek gerekmektedir.   

1.5. Sûrede İsmi Geçen Bir Mekân/Bölge 

Sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan kriterlerden beşincisi ise sûrelerde zikredilen bir mekân/bölge olmuştur. Bu ölçüye 
göre isim alan sûre sayısı tespit edilebildiği kadarıyla ikidir. İsmini barındırdığı bir mekândan/bölgeden alan sûreler ise 
şunlardır: “Hicr 15/1-99, Ahkâf 46/1-35.” Bu kritere uygun toplamda iki sûre olduğu için ikisi de izah edilecektir. 

a. Bu başlık altında ilk olarak Hicr Sûresi örnek verilecektir. Sûreye ismini veren ve bir bölgenin adı olan Hicr, sûrenin 80. 
âyetinde geçmekte olup ilgili âyet ise şöyledir: ْالْمرُْسَلينَ الْحِجرِْ اَصْحاَبُ  كَذَّبَ  وَلَقَد  "Andolsun, Hicr halkı da peygamberleri 

                                                                        
54  Bilmen, Kur’an’ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, 4/2123; Karaman vd., Kur’an Yolu, 3/663-664; Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’an Tefsiri, 3/362; Çelik, Hakk’ın 

Dâveti Kur’ân-ı Kerîm, 3/347. 
55  İsfahânî, el-Müfredât, 819-820; Bekir Topaloğlu - İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 249; İsmail Karagöz vd., Dinî Kavramlar 

Sözlüğü (Ankara: DİB Yayınları, 2017), 495; Hülya Alper, “Münafık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/564. 
56  Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/355. 
57  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 9/408; Duman, Beyânu’l-Hak (Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzul Sırasına Göre Tefsiri), 1/137; Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/713. 
58  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 9/408; Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/713. 



96  

https://dergipark.org.tr/rid 

yalanlamıştı."59 

Hicr, taşların etrafını kuşattığı şeye denilmektedir. Bu manada Kâbe’nin taşlık bölgesine ve Semûd Kavmi’nin ülkesine de hicr 
denilmektedir.60 Hicr Sûresi’nde bahsi geçen yer de Hz. Sâlih’in (a.s.) peygamber olarak gönderildiği vadidir. Bu vadi Arap 
yarımadasında bulunmakta olup yarımadanın kuzeybatısına düşmektedir. Medine ve Şam arasında bulunan bu bölge Medine-
Tebük yolu üzerine düşmektedir. Semûd Kavmi’nin yaşadığı bu yere hicr denilmesinin sebebi ise etrafının yüksek ve sarp 
kayalıklarla çevrilmiş olmasındandır. Bu sarp kayalar vadiyi dolayısıyla şehri dışarıya ve dışarıdan gelecek tehlikelere karşı 
korumakta ve adeta bir kale görevi üstlenmektedir.61 Diğer yandan Semûd Kavmi’nin kayaları oyarak sağlam evler yapmaları 
da bu bölgenin onların yaşadığı bölge olduğunu göstermektedir.62 

Görüldüğü üzere sûre ismini, 80. âyette zikredilen ve Semûd Kavmi’nin yaşadığı, içerisine evler yonttukları yüksek ve sarp 
kayalıklarla çevrili bölgeden almıştır. 

b. İsmini bir mekân veya bölgeden alan ikinci sûre ise Ahkâf Sûresi’dir. Bu sûre ismini 21. âyette geçen  ْاحْقاَف (ahkâf) 
kelimesinden almıştır. Sûreye ismini veren bu kelimenin geçtiği âyet şöyledir: 

كرُْ   ظيمٍعَ يوَْمٍ عَذَابَ عَلَيكُْمْ اَخَافُ اِن يٓ اللّٰهَ الَِّا تعَْبُدُٓوا الََّا فِه خَلْ وَمِنْ يَدَيْهِ بَيْنِ مِنْ الن ذُرُ خَلَتِ وَقَدْ باِلْاَحْقاَفِ قَوْمَهُ اَنْذَرَ اِذْ عاَدٍ اَخاَ وَاذْ

“Kendisinden önce ve sonra uyarıcıların gelip geçmiş olan Âd kavminin kardeşini (Hûd'u) hatırla. Hani Ahkâf'taki kavmini, "Ancak Allah'a 
ibadet edin, çünkü ben sizin adınıza büyük bir günün azabından korkuyorum" diye uyarmıştı.”63  

اَحْقاَفْ  (Ahkâf) ْحقف (hikf) kelimesinin cemisi olup eğimli biçimde kıvrılarak uzayıp giden kum demektir. Bu bağlamda kumluk 
bölgede yaşayan ceylana ٌِظَبْيٌ حَاقف denmektedir. Yine kum tepeciği gibi kıvrılıp duran şeye de ََاحْقوَْقف denilmektedir.64  

Ahkâf, Hûd’un (a.s.) gönderildiği Âd’ın yaşadığı bölgenin adıdır. Burası Yemen civarında Umman ile Mehre veya Umman ile 
Hadramevt arasında bulunan, eğri büğrü kum tepelerinin mevcut olduğu büyük kum çölü olup Hz. Hûd’un (a.s.) kavmini 
tevhide davet ettiği mekândır.65 Neticede bu sûre de ismini 21. âyette zikredilen ve Âd Kavmi’nin yaşadığı bölgenin adı olan 
    .kelimesinden almıştır (ahkâf) اَحْقاَفْ

1.6. Sûrede Zikredilen Özel Bir İsim 

Sûrelerin isimlendirilmesinde esas alınan kriterlerden altıncısı ise sûrelerde zikredilen özel bir isimdir. Bu ölçüye göre isim 
alan sûre sayısı ise 10’dur. Burada hemen şunu da ifade etmek gerekmektedir ki içerisinde özel bir isim geçen her sûre bu özel 
isimle isimlendirilmemiştir. Birçok sûrede özel isim geçmesine rağmen açıklama sadedinde olduğumuz kriterin altında on 
sûrenin zikredilmesi bu hususu desteklemektedir. Bu durumda özel isim içeren bazı sûrelerin yukarıdaki başlıklarda zikredilen 
kriterlere göre isimlendirildiğini ifade etmekte fayda vardır.  

İsmini içerisinde zikredilen özel bir addan alan sûreler ise şunlardır: “Bakara 2/1-286, Âl-i İmrân 3/1-200, Yûnus 10/1-109, Hûd 
11/1-123, Yûsuf 12/1-111, İbrâhîm 14/1-52, Meryem 19/1-98, Lokmân 31/1- 34, Muhammed 47/1-38, Nûh 71/1-28.” 

 a. İlk örnek Âl-i İmrân Sûresi olacaktır. Sûreye ismini veren ٰعِمرْٰنَ لِا  (Âl-i İmrân), sûrenin 33. âyetinde zikredilmektedir. 
Bununla birlikte 35. âyette ise sadece َعِمرْٰن (İmrân) kelimesi yer almaktadır. Sûrenin ismini aldığı 33. âyet ise şöyledir:  

العْاَلَمينَ عَلىَ عِمرْٰنَ وَاٰلَ اِبرْٰهيمَ لَوَاٰ وَنوُحاً اٰدَمَ اصْطَفٰٓى اللّٰهَ اِنَّ  

"Şüphesiz, Allah, Adem'i, Nûh'u, İbrahim ailesini ve İmran ailesini seçip âlemlere üstün kıldı.”66 

Âl; soy, sülale, akraba, aile anlamına gelmekte ve karabette veya mezhepte bir kişiye raci olan, peygamberlerin ümmeti, 
kralların tebaası gibi manaları ifade etmektedir. İmrân ise özel bir addır.67 Âl-i İmrân, İmrân’ın ailesi demektir. İmrân’ın kim 
olduğu noktasında ise iki farklı görüş mevcuttur. Birinci görüşe göre İmrân, Mûsa ve Hârun’un (a.s.) babalarıdır. İsmi ise İmrân 
b. Yashur’dur. Bu durumda İmrân’ın ailesiyle kastedilen Hz. Mûsa ve Hz. Hârun’dur. İkinci görüşe göre ise İmrân, Hz. 

                                                                        
59  el-Hicr 15/80. 
60  İsfahânî, el-Müfredât, 220. 
61  Nesefî, Medârikü’t-tenzi’l, 2/197; Seyyid Kutub, Fî Zılâli’l-Kur’an, çev. Salih Uçan vd. (İstanbul: Dünya Yayıncılık, 1991), 6/499; Ömer Faruk Harman, “Hicr”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 17/454; Karaman vd., Kur’an Yolu, 3/328. 
62  Karaman vd., Kur’an Yolu, 3/364. 
63  el-Ahkâf 46/21. 
64  İsfahânî, el-Müfredât, 248. 
65  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/282; Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 28/24; Konyalı Mehmed Vehbî, Hulâsat’ül beyân, 13/5345. 
66  Âl-i İmrân 3/33.    
67  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/339; Emin Işık, “Âl-i İmrân Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/307. 



 97 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Meryem’in babasıdır. Onun ismi ise İmrân b. Mâtân’dır. Buna göre İmrân ailesi, Hz. Meryem ve Hz. Îsâ’dır. İmrân ailesi her iki 
sülaleye de muhtemil bulunsa da âyetin siyak ve sibakından Hz. Meryem’in babasının dolayısıyla onun ailesinin kastedildiği 
aşikardır. Diğer yandan bu iki sülale arasında 1800 yıllık bir zaman olduğu da dile getirilmektedir.68 

Bu sûrenin Âl-i İmrân isminden başka “Emân, Kenz, Mücâdile, Ma’niyye, Tayyibe, İstiğfâr” gibi isimleri de bulunmaktadır. Fakat 
Mushaf’ta yazılı ve meşhur olan ismi Âl-i İmrân’dır. Bu sûreye Bakara Sûresi ile birlikte iki çiçek veya nurlu, parlak iki sûre 
anlamında Zehrâvân da denilmektedir.69 Sonuç itibarıyla bu sûre ismini 33. âyette Âl-i İmrân şeklinde zikredilen özel bir 
isimden almaktadır. 

b. Bu başlık altında ikinci örnek olarak Lokmân Sûresi verilecektir. Sûreye ismini veren َلُقْمٰن (Lokmân) adı 12 ve 13. âyetlerde 
yer almaktadır. Lokmân isminin geçtiği âyetler şöyledir: 

حَميدٌ غَنيٌِّ اللّٰهَ فَاِنَّ فرََكَ وَمَنْ لِنَفْسِه يَشْكُرُ فاَِنَّماَ يَشْكُرْ وَمَنْ لِلّٰهِ اشكْرُْ اَنِ الْحكِْمَةَ لُقْمٰنَ اٰتَيْناَ وَلَقَدْ  

"Andolsun, biz Lokmân'a "Allah'a şükret" diye hikmet verdik. Kim şükrederse ancak kendisi için şükretmiş olur. Kim de nankörlük ederse, 
bilsin ki Allah her bakımdan sınırsız zengindir, övülmeye lâyıktır."70  

عَظيمٌ لَظُلْمٌ الشِّرْكَ اِنَّ باِللّٰهِ تُشرِْكْ لَا بُنيََّ يَا يَعِظُهُ وَهوَُ لِابْنِه لُقْمٰنُ قاَلَ وَاِذْ  

"Hani Lokmân, oğluna nasihat ederek demişti ki: "Yavrum! Allah'a ortak koşma! Çünkü ortak koşmak elbette büyük bir zulümdür."71 

Hz. Lokmân, asıl adı Lokmân b. Bâurâ olup Hz. Eyyûb’ün (a.s.) akrabalarındandır. Çok uzun bir ömür yaşamış, Hz. Dâvûd’a (a.s.) 
mülaki olmuş ve ondan ilim elde etmiştir. Hz. Dâvûd’un peygamberliğinden önce fetva verdiği ve kadılık yaptığı da ifade 
edilmektedir.72 

Diğer yandan peygamber olduğu söylense de çoğunluğa göre peygamber değil hikmet sahibi bir zattır.73 Hatta Allah Teâlâ 
tarafından nübüvvet ve hikmet arasında muhayyer bırakılınca o hikmeti tercih etmiştir. Niçin böyle bir tercihte bulunduğu 
sorulunca nübüvvet hususunda zayıf kalacağını, hikmetin ise kendisine daha sevimli geldiğini söylemiştir.74 Görüldüğü üzere 
sûrede oğluna nasihatlarından bahsedilen Hz. Lokmân’ın adı sûreye isim olmuştur.  

c. Bu başlık altında üçüncü örnek olarak Muhammed Sûresi verilecektir. Bu sûre ismini 2. âyette geçen مُحَمَّد (Muhammed) 
adından almıştır. İlgili âyet şöyledir:  

باَلَهُمْ وَاَصْلَحَ سَيِّـَٔاتهِِمْ عَنهُْمْ كَفَّرَ  رَبِّهِمْ  مِنْ الْحَقُّ وَهوَُ مُحَمَّدٍ عَلىٰ نزُِّلَ بِماَ وَاٰمَنُوا الصَّالِحَاتِ وَعَمِلوُا اٰمَنُوا وَالَّذينَ  

"İnanıp salih ameller işleyenlerin ve Muhammed'e indirilene -ki o Rablerinden gelen haktır- inananların ise Allah günahlarını örtmüş ve 
hallerini düzeltmiştir."75 

Sûrenin meşhur ismi ikinci âyette zikredilen ve Peygamberimizin (s.a.v.) adı olan Muhammed’dir. Peygamberimizin ismi Âl-i 
İmrân Sûresi’nin 144. âyetinde de geçmesine rağmen bu sûreye isim olmasının sebebi bu sûrenin daha önce nâzil olmasıdır.76  

Sûrenin Muhammed isminden başka diğer bir ismi de Kıtâl’dır. Sûrenin temel konularından birisinin cihat olması, inananları 
savaşa teşvik etmesi ve 20. âyetinde savaş anlamında kıtâl kelimesinin geçmesi sebebiyle bu isimle de anılmıştır.77 

Neticede yukarıdaki örneklerde de görüldüğü üzere sûrelerde zikredilen bazı özel isimler o sûrelere isim olmuşlardır. Yani 
sûrelerin isimlendirilmesinde sûrelerde zikredilen özel isimlerin bir kriter olduğu da bir hakikattir. 

                                                                        
68  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/354-355; Kurtubî, el-Câmiʿ  li-ahkâmi’l-Kurʾân, 4/63; Nesefî, Medârikü’t-tenzi’l, 1/249; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-azîm, 2/33; Ebüssuûd 

Efendi, İrşâdü’l-akli’s-selîm, 2/26; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/339-340; Ömer Faruk Harman, “İmrân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2000), 22/232; Işık, “Âl-i İmrân Sûresi”, 2/307. 

69  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/273; Karaman vd., Kur’an Yolu, 1/461. 
70  Lokmân 31/12. 
71  Lokmân 31/13. 
72  Kurtubî, el-Câmiʿ  li-ahkâmi’l-Kurʾân, 14/59; Nesefî, Medârikü’t-tenzi’l, 2/713; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/287; Karaman vd., Kur’an Yolu, 4/336; Ömer Faruk 

Harman, “Lokman”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/205. 
73  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 4/331; Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kurʾân, 14/60. 
74  Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 4/331; Kurtubî, el-Câmiʿ  li-ahkâmi’l-Kurʾân, 14/60; Nesefî, Medârikü’t-tenzi’l, 2/713; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/287; Karaman vd., 

Kur’an Yolu, 4/336. 
75  Muhammed 47/2. 
76  Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/43. 
77  Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/314; Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 5/119; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 7/107; Karaman vd., Kur’an Yolu, 5/43. 



98  

https://dergipark.org.tr/rid 

Sonuç 

Kur’an-ı Kerim 114 sûreden müteşekkildir. Bu sûrelerin her birinin bir veya daha fazla ismi bulunmaktadır. Sûrelere isimleri 
verilirken gerek tevkîfî gerekse içtihadî olsun birtakım kriterler esas alınmıştır. Bu kriterlerin, sübjektif olduğu da göz önünde 
bulundurularak, sûrenin ilk âyetleri veya kelimesi, içerdiği özlü ya da garip bir kelime, hurûf-u mukattaalar, sûrenin temel 
konusu, sûrede ismi geçen bir mekân veya bölge ve sûrede zikredilen özel bir isim olduğunu ifade etmek gerekmektedir. 
Araştırmada birinci kritere göre 61, ikinci kritere göre 32, üçüncü kritere göre 4, dördüncü kritere göre 5, beşinci kritere göre 
2, altıncı kritere göre ise 10 sûre olduğu tespit edilmiştir.  

Araştırmanın neticesinde sûre isimlerinin vahyin ilk anından itibaren bilinen bir husus olduğu görülmüştür. Peygamberimizin 
(s.a.v.), inen vahyi sahabeye yazdırırken âyetlerin yerlerini sûre ve âyet aralıklarıyla onlara bildirmesi bu hususu 
desteklemektedir. 

Çalışmanın neticesinde söylenebilecek bir diğer husus da bazı sûrelerin, isimlendirmede esas alınan kriterlere uymasına 
rağmen farklı isimlerle isimlendirildiği meselesidir.  Mesela Kur’an-ı Kerim’deki sûrelerden 29 tanesi hurûf-u mukattaalarla 
başlamaktadır. Ancak bu sûrelerden sadece dört tanesinin ismi bu kritere göre belirlenmiştir. 29 sûreden bu dört sûrenin 
dışındakiler hurûf-u mukattaalarla başlamasına rağmen başka kriterlere göre isimlendirilmiştir.  

Diğer yandan her sûrenin bir konusu veya konularının olduğu bilinen bir husustur. Ancak 114 sûrenin tamamı konusuna göre 
isim almamıştır. Çalışmada da görüleceği üzere sûreler farklı kriterlere göre sınıflandırılmış ve isimlendirilmiştir.  

Elde edilen bir diğer sonuç ise sûre isimlerinin genel manada sûrelerin karakterlerini yansıtmış olmalarıdır. Yani sûreye 
verilen isimler o sûre için tam manasıyla temsil görevi üstlenmekte ve sûrenin içerdiği konuları yansıtmaktadır. 

  



 99 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Akpınar, Ali. “Kur’ân Surelerinin İsimlerine Dair Yazılmış Mensûr ve Manzûm Eserler ve Manzûm Bir Örnek”. Cumhuriyet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (2009), 5-18. 

Albayrak, Halis. Tefsir Usulü. İstanbul: Şule Yayınları, 4. Basım, 2014. 

Alper, Hülya. “Münafık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31/564-566. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Âlûsî, Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî. Rûhu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm ve’s-sebʿi’l-mesânî. 16 
Cilt. Beyrut: Daru’l Kütübi’l İlmiyye, 1994. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’. Meâlimü’t-tenzîl. 5 Cilt. Beyrut: Daru İhyai’t 
Türasi’l-Arabi, 1999. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullâh b. Ömer b. Muhammed. Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl. 5 Cilt. Beyrut: Dâru 
İhyâi’t Türâsi’l-Arabî, 1997. 

Bilgin, Abdülcelil. Kur’an’ı Tanımak Tarih-Dil-Yorum. Ankara: Araştırma Yayınları, 2018. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük Tefsir Tarihi Tabakatü’l-Müfessirîn. 2 Cilt. İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1973. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’an’ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri. 8 Cilt. İstanbul: Bilmen Yayınevi, ts. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usûlü. Ankara: TDV Yayınları, 28. Basım, 2016. 

Çelik, Ömer. Hakk’ın Dâveti Kur’ân-ı Kerîm Meâli ve Tefsîri. 5 Cilt. İstanbul: Erkam Yayınları, 2020. 

Çonkor, Burhan. “İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî’nin (v. 708/1308) Hayatı ve Surelerin Tertibi Meselesine Yaklaşımı”. Mütefekkir 3/6 (2016), 
251-271. 

Çonkor, Burhan. “Kronolojik Sûre Tertibi Çalışmalarına Etkisi Bağlamında İhtilafa Sebep Olan Nüzûl Rivâyetleri Üzerine Bir 
Değerlendirme”. Mütefekkir 5/9 (2018), 47-64. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü. İstanbul: İFAV, 50. Basım, 2016. 

Duman, M. Zeki. Beyânu’l-Hak (Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzul Sırasına Göre Tefsiri). 3 Cilt. Ankara: Fecr Yayınları, 2006. 

Duran, Muhammet Ali. “Yazma Mushaflarda Sûre İsimleri: Süleymaniye Kütüphanesi Örneği”. Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi 13/1 (2015), 50-84. 

Ebüssuûd Efendi, Muhammed. İrşâdü’l-akli’s-selîm ilâ mezâya’l-Kitâbi’l-Kerîm. 9 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, ts. 

Endelüsî, Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân. el-Bahrü’l-muhît. 10 Cilt. Beyrut: Daru’l Fikr, 1999. 

Erkal, Mehmet. “Ganimet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13/351-354. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahreddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyn. Mefâtîhu’l-gayb. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-
Turâsi’l-Arabî, 3. Basım, 1999. 

Harman, Ömer Faruk. “Hicr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. C. 17. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Harman, Ömer Faruk. “İmrân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/232. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Harman, Ömer Faruk. “Lokman”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 27/205-206. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Işık, Emin. “Âl-i İmrân Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/307-309. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Işık, Emin. “Fâtiha Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 12/252-254. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir. et-Tahrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunus: Dâru Tunusiyye, 1984. 

İbn Atıyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Galib b. Abdirrahmân b. Galib el-Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî. el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-
kitâbi’l-azîz. 6 Cilt. Beyrut: Daru’l Kütübi’l İlmiyye, 2002. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-azîm. 8 Cilt. Daru Tayyibe, 2. Basım, 1999. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî. Zâdü’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Kitabi’l-Arabi, 1. Basım, 2001. 



100  

https://dergipark.org.tr/rid 

İsfahânî, Ebü’l-Kasım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. el-Müfredât fî garîbi’l-Kurʾân. Dımeşk: Daru’l Kalem, 1991. 

Karagöz, İsmail vd. Dinî Kavramlar Sözlüğü. Ankara: DİB Yayınları, 7. Basım, 2017. 

Karaman, Hayreddin vd. Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri. 5 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 3. Basım, 2007. 

Kattân, Mennâ Halîl. Mebâhis fî ulûmi’l Kur’an. Beyrut: Müessesetü’r Risale, 2. Basım, 2015. 

Koçyiğit, Hikmet. “Ortak Sûre İsimleri”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/2 (2012), 43-67. 

Konyalı Mehmed Vehbî. Hulâsat’ül beyân fî tefsîr’il Kur’an. 16 Cilt. İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1966. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kurʾân. 20 Cilt. Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2. 
Basım, 1964. 

Mahallî, Celâleddin - Süyûtî, Celâleddin. Tefsîrü’l-Celâleyn. Diyarbakır: Seyda Yayınları, 2016. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. en-Nüket ve’l-uyûn. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât. Medârikü’t-tenzi’l-ve hakâiku’t-te’vil. 3 Cilt. Beyrut: Dar İbn Katheer, 7. Basım, 2017. 

Sâbûnî, Muhammed Ali. Safvetü’t-Tefâsîr. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-jîl, 2. Basım, 1979. 

Semerkandî, Ebü’l-Leys İmâmü’l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm. Bahrü’l-ulûm. 3 Cilt, ts. 

Seyyid Kutub. Fî Zılâli’l-Kur’an. çev. Salih Uçan vd. 10 Cilt. İstanbul: Dünya Yayıncılık, 1991. 

Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsir bi’l-me’sûr. 8 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Fikr, ts. 

Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. el-İtkân fî ulûmi-l Kur’ân. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’n 
Nedveti’l Cedide, 1951. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali. Fethu’l-kadîr el-câmiʿ beyne fenneyi’r-rivâye ve’d-dirâye min ʿilmi’t-tefsîr. 6 Cilt. Dımeşk: Daru İbni Kesir, 1993. 

Şimşek, M. Sait. Hayat Kaynağı Kur’an Tefsiri. 5 Cilt. İstanbul: Beyan Yayınları, 2016. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî. Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân. 24 Cilt. Muessesetü’r-Risale, 1. Basım, 2000. 

Topaloğlu, Bekir - Çelebi, İlyas. Kelâm Terimleri Sözlüğü. Ankara: İSAM Yayınları, 5. Basım, 2017. 

Vâhidî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî. el-Basît fî tefsîri’l-Kurʾân. 25 Cilt. İmadetü’l Bahsi’l İlmiyye, 2009. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. 10 Cilt. İstanbul: Yenda Yayın-Dağıtım, ts. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf ʿan hakâʾikı gavâmizi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-
teʾvîl. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l Kitabi’l Arabî, 3. Basım, 1986. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-Minhâcî. el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân. 4 Cilt. Dâru 
İhyâi’l-Kütübi’l-Arabî, 1957. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazîm. Menâhilü’l-’irfân fî ’ulûmi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Matbaatü İsa el-Babi’l Halebi, 3. Basım, ts.   
 

 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 101-118                                                                                                                                                                          | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Gülhan MADEN |  0000-0003-3545-5374  
Dr. | Yazar | gulhan.maden@hbv.edu.tr  

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi |   05mskc574  
Kur’an-ı Kerim Okuma ve Kıraat İlmi | Ankara, Türkiye 

 

Öz 
Kur’an’da 29 sûrenin başında yer alan ve isimleriyle kesik kesik okunan mukattaa harflerinin ne anlama geldiği ile ilgili Hz. Peygamber’den sahih bir haber varid olmamıştır. 
Dolayısıyla bu harflerin yorumlanıp yorumlanamayacağı noktasında İslam âlimleri iki farklı kanaate sahip olmuşlardır. Daha çok selef âlimlerinden oluşan ve ehl-i hadisin 
ağırlıklı olduğu bir gruba göre bu harfler, manasını yalnızca Allah’ın bildiği müteşâbihât kategorisinden olup bunların yorumlanması caiz değildir. Kelamcıların başını çektiği 
ikinci gruba göre ise Kur’an’da anlamı bilinmeyen şeylerin olması uygun değildir. Dolayısıyla bu harflerin de mutlaka bir anlamı ya da fonksiyonu vardır. Binaenaleyh bu 
konuda te’vil yapmak caizdir. Bu harflerin ne anlama geldiği ile ilgili ilk dönemlerden itibaren pek çok şey söylenmiş ve bunlar hadis, tefsir ve Kur’an ilimlerine dair eserlerde 
kayıt altına alınmıştır. Bu makalede dirayet tefsirinin ve sünnî kelâm ekolünün kurucu isimlerinden biri kabul edilen İmam Mâtürîdî’nin (ö. 333/944), Te’vīlātu’l-Ḳur’ān adlı 
tefsirinde mukattaa harflerine yaklaşımı, önceki ve sonraki tefsirlerle karşılaştırmalı olarak incelenmektedir. Onun bu harflerin yorumlanması noktasındaki tavrı, daha önce 
yapılmış olan yorumlara yaklaşımı ve bizzat kendisinin bu harfleri nasıl algıladığı ortaya konulmaktadır. Onun mukattaa harfleri ile ilgili bazı görüşleri hiç yorum yapmadan 
sadece aktardığı görülmektedir. Müfessir bazı görüşleri ise onlara katıldığını hissettirecek birtakım açıklamalarla birlikte takdim etmektedir.  Mâtürîdî, mukattaa harflerini 
müteşâbihâttan saymakla birlikte bunların te’viline karşı değildir. Ancak bunlar hakkında kesin yargı anlamını taşıyan tefsire karşıdır. Hz. Peygamber’den bu konuda sahih 
bir haber gelmediğine göre âlimler ancak bunları te’vil edebilirler; yani bunların muhtemel anlamlarını ortaya koyarlar. O, bu harflerin daha çok, muhatabın dikkatini çekme 
fonksiyonu üzerinde durmakta ve bunlarla ilgili, Hz. Muhammed’in nübüvvetini ispat sadedinde özgün yorumlara yer vermektedir. Onun tefsirinde, başka eserlerde 
benzerine rastlamadığımız iki görüş yer almaktadır. Bunlardan bir tanesi, bu harflerin tefsirinin, devamındaki cümle olduğuna dair yorumdur. Mâtürîdî bunu Hasan-ı 
Basrî’den (ö. 110/728) nakletmektedir. Ancak ne ondan önceki ne de sonraki kaynaklarda böyle bir yorumla karşılaşılmamıştır. Mukattaa harfleri ile ilgili Mâtürîdî’nin ikinci 
özgün yorumu ise bu harflerin, Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispat sadedinde, Kur’an’da yer verilen aklî delil ve hüccetlerden ya da kıssalardan, veyahut önceki 
kitaplardan kinaye olduğudur. Mâtürîdî’nin, Taberî (ö. 310/923) ve İbn Ebî Hâtim (ö. 327/938) gibi erken dönem tefsir rivayetlerini derleyen âlimlerin bile yer vermediği bu 
ve benzeri görüşleri aktarması, onun tefsirinin, bazı âyetler hakkında nadir karşılaşılan yorumlar için ihmal edilmemesi gereken bir kaynak olduğunu göstermektedir.  

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, Hurûf-ı Mukattaa, Müteşâbih.  

Atıf Bilgisi 
Maden, Gülhan. “İmam Mâtürîdî’ye Göre Hurûf-ı Mukattaa ve Tevili”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 101-118.  

https://doi.org/10.32950/rid.1411540 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    28.12.2023 Kabul Tarihi:   30.03.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 101-118                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Halit Ahmet ÇİFTÇİ |  0000-0003-3545-5374  
Dr. | Author | gulhan.maden@hbv.edu.tr  

Ankara Hacı Bayram Veli University |  05mskc574  
Qur'anic Reading and Qiraat | Ankara, Türkiye 

Abstract 
There is no authentic report from the Prophet about the meaning of the letters muqattaa, which appear at the beginning of 29 suras in the Qur'an and are recited 
intermittently with their names. Therefore, Islamic scholars have had two different approaches to the interpretation of these letters. According to a group of predominantly 
Ahl al-Hadith scholars, consisting mostly of Salaf scholars, these letters belong to the category of mutashābihāt, the meaning of which is known only to Allah, and their 
interpretation is not permissible. According to the second group, led by theologians, it is inappropriate to have things in the Qur'an whose meaning is unknown; therefore, 
these letters must have a meaning or function and it is permissible to interpret them. Many things have been said about the meaning of these letters since the early periods 
and these have been recorded in works on hadith, tafsir and Qur'anic sciences. In this article, the approach of Imam al-Māturīdī (d. 333/944), who is considered one of the 
founders of direct exegesis and the Sunnī school of theology, to the letters muqattaa in his tafsīr al-Taʾwīlātu al-Ḳurʾān is examined in comparison with previous and later 
tafsīrs. His attitude towards the interpretation of these letters, his approach to previous interpretations, and how he himself perceived these letters are revealed. It is seen 
that he simply quoted some of the views on the letters muqtaaqtaa without any commentary, which can be interpreted as his distancing himself from these interpretations. 
However, it is also possible to interpret his inclusion of these interpretations in his work without criticizing them as at least seeing them as possible. The commentator 
presents some of the opinions with some explanations that make one feel that he agrees with them. In fact, he considers all of the opinions about the hurūf al-muqattaa as 
probable. However, his red line in this regard is to avoid speaking definitively about them. For these are mutashābihāt, the true meaning of which can only be known by God 
and His Messenger.  Although al-Māturīdī considers the letters muqattaa as mutashābihāt, he is not against their interpretation. However, he is against tafsir, which means 
a definitive judgment about them. According to his system, only the Prophet and the Companions who witnessed the revelation have the authority to interpret. Since there 
is no authentic news from the Prophet on this subject, scholars can only interpret them; that is, they can reveal their possible meanings.  

Keywords 
Tafsir, Māturīdī, Ta'wīlātu al-Ḳur'ān, Hurūf al-Muqattaa, Mutashābih. 

Citation 
Maden, Gülhan. “Hurūf al-Muqattaa and Its Interpretation According to Imam Māturīdī”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 101-118.  

https://doi.org/10.32950/rid.1411540 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  28.12.2023 Date of Acceptance: 30.03.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 103 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Hurûf-ı mukattaa, Kur’an’da yirmi dokuz sûrenin başında yer alan ve isimleriyle telaffuz edilen harflerin ortak adıdır. Harf 
kelimesinin çoğulu olan hurûf ile “kesilmiş, ayrılmış” anlamına gelen mukattaa kelimeleriyle bir sıfat tamlaması oluşturan bu 
terkibin tam karşılığı “kesilmiş/ayrılmış harfler”dir. Bir kelimeyi oluştururken okundukları gibi değil de isimleri ile kesik kesik 
telaffuz edildikleri için “bağımsız ve ayrı harfler” anlamında bu isimle anıldığı düşünülmektedir. 1  

Bu harflerin ne anlam ifade ettiğiyle ilgili Hz. Peygamber’den gelen sağlam bir rivayet bulunmamaktadır. O yalnızca Kur’an 
okumanın faziletini beyan sadedinde, okunan her harfe en az on sevap verileceğini bildirirken, “elif-lâm-mîm”in tek harf değil 
üç harf olduğunu söylemiştir.2 Bunun dışında muteber hadis kaynaklarında konuyla alakalı bir hadis yer almamaktadır. Ancak 
bazı erken dönem tefsirlerinde bu mevzu ile ilgili birtakım rivayetler karşımıza çıkmaktadır. Bunlardan birine göre Bakara 
sûresinin ilk âyetleri nazil olduğunda bir grup Yahudi Hz. Peygamber’e gelmiş, bu âyetler hakkında onunla münazarada 
bulunmuşlardır. İçlerinden biri, sûrenin başında yer alan “elif-lâm-mîm” harflerinin ebced hesabından yola çıkarak Muhammed 
ümmetinin 71 sene saltanat süreceğini söylemiş, bu kadar kısa sürecek bir hükümranlığa sahip olacak bir kişinin dinine girmenin 
anlamsız olacağını ifade etmiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, ebced hesabıyla bundan daha yüksek değerler ifade eden başka 
mukattaa harflerini ona okumuş, o Yahudi her defasında sayının değişerek artması sebebiyle Hz. Peygamber’i karışık sözler 
söylemekle itham etmiş ve bu yüzden ona inanmayacaklarını söylemiştir. Bu olay üzerine, muhkem âyetleri bırakıp muteşābih 
âyetlerin peşine düşmeleri dolayısıyla onların bu tutumunu eleştiren âyetlerin de içinde yer aldığı Âl-i İmrân sûresinin ilk 
âyetleri nazil olmuştur.3 Mukâtil b. Süleyman’ın (ö. 150/767) ve Taberî’nin (ö. 310/923) aktardığı bu olay, hurûf-ı mukattaanın 
ne anlama geldiğiyle alakalı Hz. Peygamber’in bir açıklamasını içermemektedir. Yahudilerin, ebced hesabı yaparak Muhammed 
ümmetinin ömrünü hesap etmeleri neticesinde, onun başka mukattaa harflerini okuması, onların bu tutumunu onaylamak için 
değil, onlarla münazara taktiği olarak anlaşılmalıdır.  

Bu harflerin anlamının bilinip bilinemeyeceği konusunda İslam âlimleri arasında iki farklı görüş ortaya çıkmıştır. Daha çok selef 
âlimlerinden meydana gelen bir gruba göre bu harfler müteşâbihâttan olup bunların te’vil edilmesi doğru değildir. Bunların 
gerçek manasını ve te’vilini sadece Allah bilir. Çoğunluğunu kelamcıların oluşturduğu ikinci gruba göre ise bu harfler te’vil 
edilebilir hatta edilmelidir. Zira insanlara rehber olmak üzere indirilmiş bir kitapta manası bilinmeyen şeylerin bulunması 
mümkün değildir. İkinci grupta yer alan âlimler bu harflerin ne ifade ettiği ile ilgili çeşitli görüşler ortaya koymuşlardır.4 

Bu konuda en eski bilgiler, başta İbn Abbas (ö. 68/687-88) ve İbn Mes’ûd (ö. 32/652-53) olmak üzere sahabeye ve ondan sonra 
gelen tâbiûn ulemasına dayanmaktadır. Sonrasında da İslam uleması bu harflerin ne anlama geldiğine dair birbirinden farklı 
görüşler ortaya koymuşlardır. Bu çalışmada hem kelam ilminin hem de dirayet tefsirinin öncü isimlerinden biri kabul edilen 
İmâm Mâtürîdî’nin (ö. 333/944), Te’vīlātu’l-Ḳur’ān adlı tefsirinde, mukattaa harfleriyle ilgili tespit ve tercihleri ortaya 
konulmaktadır. Bunun için evvela tefsirin bu harflerle ilgili kısımları taranmış, tespit edilen görüşler çeşitli alt başlıklar halinde 
tasnif edilmiş, Mâtürîdî’nin mukattaa harfleriyle ilgili bulguları, düşünceleri ve bunlara yaklaşımı tespit edilmiştir. Bunu 
yaparken eserde yer verilen görüşlerin kime/kimlere ait olduğu, kaynak taraması yöntemiyle ortaya konulmaya çalışılmıştır. 
Çalışmanın asıl hedefi, Mâtürîdî’nin hurûf-ı mukattaa hakkındaki düşüncelerini tespit etmenin yanı sıra onun bunlar hakkında 
ortaya koyduğu orijinal bir yorumunun var olup olmadığını, şayet varsa bu yorumun sonraki literatüre etkisini ortaya 
koymaktır. 

Mâtürîdî’nin hurûf-ı mukattaa hakkındaki tespit ve tahlilleri üzerine müstakil bir çalışmaya rastlanmamıştır. Ancak onun tefsir 
yöntemi üzerine yapılan bir doktora tezinde bu konu üzerinde durulmuş,5 ayrıca Kuşeyrî (ö. 465/1072) ile Mâtürîdî’yi bu konuda 
karşılaştıran bir başka çalışmada onun konu hakkındaki temel yaklaşımı hakkında bilgiler verilmiştir.6 Bizim çalışmamız ise 
                                                                        

1  M. Zeki Duman - Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Erişim 20 Kasım 2023). 
2  Ebû Îsâ Muhammed b. îsâ et-Tirmizî, es-Sünen, thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Kahire: Matbaatü Mustafâ, 1375/1975), 5/175; Ebû Muḥammed ʿAbdullah b. 

ʿAbdurrahmân ed-Dârimî, Sunen, thk. Ḥüseyin Selîm Esed ed-Dârânî (Suudi Arabistan: Dâru’l-Muğnî, 2000), 4/2084 (no: 3351). 
3  Ebu’l-Hasan Mukâtil b. Süleyman, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, ed. Abdullah Mahmud Şehhâte (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 1423), 1/84-87; Ebû Caʿfer 

Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî eṭ-Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-Ḳurʾân, thk. ʿAbdullah b. ʿAbdulmuḥsin et-Turkî (b.y.y.: Dâru Hicr, 1422/2001), 
1/221-222. 

4  Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ḳurṭubî, el-Câmiʿ  li-aḥkâmi’l-Ḳur’ân, thk. Aḥmed el-Berdûnî ve İbrâhîm Eṭfîsh (Ḳâhire: Dâru’l-Kütüb el-Miṣriyye, 1964), 
1/154-155. 

5  Bkz. Talip Özdeş, Mâturîdî’nin Tefsir Anlayışı (İstanbul: İnsan Yay., 2003), 273-277. 
6  Bkz. İskender Şahin, “Ḳuşeyrî ve Mâturîdî’nin Ḥurûf-u Muḳāṭta’a Konusuna Yaklaşımı”,  Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 10 (2020), 227-251. 



104  

https://dergipark.org.tr/rid 

Mâtürîdî’nin hurûf-ı mukattaa ile ilgili tefsirinde yer verdiği düşünceleri kategorik olarak ortaya koyma, bu düşüncelerin her 
biri hakkında müfessirin yaklaşımını tespit etme ve onun konu hakkındaki orijinal yorumunu bulup bu yorumun sonraki 
literatürle karşılaştırılmasına imkân tanımasıyla diğer çalışmalardan ayrılmaktadır. 

1. Genel Olarak Mâtürîdî’nin Hurûf-ı Mukataa’ya Yaklaşımı  

Diğer pek çok tefsirde olduğu gibi Mâtürîdî tefsirinde de hurûf-ı mukattaa hakkındaki en geniş bilgiye Bakara sûresinin başında 
yer verilmiştir. Burada önce bu harflerle ilgili on farklı görüşü kısaca ve yorumsuz aktaran müellif, daha sonra bunlardan bir 
kısmını biraz daha detaylı ele alıp açıklamaktadır.7 Çalışmamız boyunca bu görüşlere temas edileceği için burada söz konusu 
yorumlara yer vermeye gerek duymuyoruz. 

Bakara sûresinin başında bu harflerle ilgili tespit ve tercihlerini sıralayan Mâtürîdî, mukattaa harfleriyle başlayan diğer 
sûrelerin başında genellikle önceki bilgilere atıfla yetinmektedir.8 Kimi yerde ise yukarıda serdettiği görüşlerden bazısına 
yeniden değinip izah etmekte ya da onlara ilaveten farklı düşüncelere yer vermektedir.9  

Mâtürîdî, hurûf-ı mukattaa hakkında naklettiği bütün görüşlerin doğruluğunu mümkün ve muhtemel olarak 
değerlendirmektedir. Ancak bunlar hakkında kesin konuşmak doğru değildir.10 Çünkü onun tefsir ve te’vil hakkındaki meşhur 
görüşüne göre, bir âyetin anlamı hakkında kesin konuşabilmek sadece Hz. Peygamber’in ve vahye tanıklık etmiş sahabenin 
hakkıdır. Diğerleri ancak te’vil yapabilir ki te’vilde kesinlik söz konusu değildir.11 Bu harflerin anlamıyla ilgili Hz. Peygamber’den 
bir nakil olmadığına göre kimsede kesin konuşma yetkisi yoktur. Çünkü bunlar müteşâbihâttandır ve Allah’ın 
peygamberlerinden başka kimseyi muttali kılmadığı sırlar cümlesindendir.12  Bu harflerle neyi kastettiğini en iyi bilen ise ancak 
Allah’tır.13 

Mâtürîdî, ashabın bu harfler hakkında niçin Hz. Peygamber’e soru sormamış olabileceği üzerinde de durmaktadır. Ona göre 
bunun birkaç sebebi olabilir: 1- Bu harfler belli olaylar üzerine o olayları çözümleyecek ahkâmlar şeklinde inmiştir ve sahabe de 
hem ilgili olayı hem de bu harflerin hangi ahkâmı içerdiğini biliyordu. 2- Ya da bu harflerin, manasını yalnızca Allah’ın bildiği 
müteşâbihâttan olduğunu biliyorlardı. 3- Ya da bu harflerin, Allah’ın yalnızca peygamberlerine bildirdiği sırlar cümlesinden 
olduğunu biliyorlardı. 4- Yahut bunların, başındaki sûrelerin isimleri olduğunu biliyorlardı. 5- Ya da bunların, manalarının 
sorulmaması gereken birtakım semboller olduğunu biliyorlardı.14 

2. Te’vīlātu’l-Ḳur’ān’da Hurûf-ı Mukattaa ile İlgili Görüşler  

Mâtürîdî, hurûf-ı mukattaa ile ilgili bazı görüşleri, onlara katılıp katılmadığını beyan etmeksizin yorumsuz bir şekilde 
aktarmakta, bazılarını ise o görüşe sıcak baktığını hissettirecek birtakım açıklamalarla birlikte nakletmektedir. Biz bunları  ayrı 
başlıklar halinde incelemeyi uygun görüyoruz.  

2.1. Yorumsuz Aktarılan Görüşler 

2.1.1. Bazı Cümlelerin Kısaltması Olduğu 

Mâtürîdî’nin hurûf-ı mukattaadan الم ile ilgili, eserinde ilk yer verdiği düşünce İbn Abbas’tan (ö. 68/687) naklen bunun الله انا 
 Ben Allah’ım, bilirim.” cümlesinin kısaltması olduğudur.15 Kaynaklarda bu görüş daha çok İbn Abbas’a isnād edilmekle“ اعلم 
birlikte Saîd b. Cübeyr’den (ö. 94/713) ve Dahhâk’ten (ö. 105/723) de nakledilmektedir.16 

Konunun bir diğer örneği يس ile ilgilidir. Mâtürîdî bu harf ile ilgili ilk olarak yine İbn Abbas’tan bunun انسان اي  “Ey insan!” 

                                                                        
7  Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Semerkandî Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, ed. Ahmet Vanlıoğlu - Bekir Topaloğlu (İstanbul: Dâru’l-Mîzân, 

2005), 1/27-30. 
8  Örnek olarak bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 7/7, 10/283,353, 11/7. 
9  Örnek olarak bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 2/337, 5/283-285, 7/379, 9/115. 
10  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/160. 
11  İlgili ifadeler için bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/3-4. 
12  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/160. 
13  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/30, 5/285. 
14  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 14/86. 
15  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27.  
16  Bkz. Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 1/28; Nuʿmân b. S̱âbit Ebû Ḥanîfe, Musnedu Ebî Ḥanîfe rivâyetü’l-Ḥaṣkefî, thk. ʿAbdurrahman Ḥasen Maḥmûd (Mısır: el-Âdâb, 

ts.), (Tefsir,1); Ebû Muḥammed Sehl b. ʿAbdullâh et-Tusterî, Tefsîru’t-Tusterî, ed. Muḥammed Bâsil ʿUyûnu’s-Sûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1423), 25; 
Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/207,208,235; Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. es-Serî ez-Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, thk. ʿ Abdulcelîl ʿ Abduh Şelebî (Beyrut: ʿ Âlemü’l-Kütüb, 
1408/1988), 1/56,62, 4/193; Ebû Muḥammed ʿAbdurraḥman b. Muḥammed er-Râzî İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, thk. Esʿad Muḥammed eṭ-Ṭayyib 
(Suudi Arabistan: Mektebetü Nezzâr Muṣṭafâ el-Bâz, 1419/1998), 1/32, 2/583, 9/3029. 



 105 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

anlamına geldiğini, bu şekilde Hz. Muhammed’e hitap edildiğini ve bunun Habeşçe’ye ait bir kullanım olduğunu beyan 
etmektedir.17 Mâtürîdî öncesi kaynaklarda bu yorum İbn Abbas’a ilaveten İkrime (ö. 105/723), Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), Katade 
(ö. 117/735) ve Süfyan’a (ö. 161/778) isnād edilmektedir.18  

2.1.2. Sûreleri Açan Anahtarlar Olduğu 

Mâtürîdî altı farklı yerde bu harflerin, mefâtîhu’s-süver yani sûrelerin başında bulunup onları açan birer anahtar mesabesinde 
olduğu şeklindeki düşünceye yorumsuz olarak yer vermektedir. Bunu ifade etmek için o, mefâtîhu’s-süver, fevâtihu’s-süver ve 
miftâhu’s-sûre ifadelerini kullanmaktadır. 19  Bunlardan birinde bu harflerin, Allah’ın isimlerinden bazı harfler olup bunlarla 
sûreyi açtığından söz etmekte,20 bir başkasında bu görüşü İkrime’ye nispet etmektedir.21 Ancak diğer kaynaklarda bu düşünce 
Mücâhid’den (ö. 103/721) nakledilmektedir.22 

2.1.3. Allah’ın İsimleri Olduğu 

Mâtürîdî, bu harflerin Allah’ın isimleri olduğuna dair görüşü yedi farklı yerde yorumsuz ve görüş sahiplerinin adını zikretmeden 
aktarmaktadır.23 Bunlardan birinde Hz. Ali’nin “يا كهيعص اغفر لي” (Ey Kâf hâ yâ ayn sâd! Beni bağışla.) şeklinde dua ettiğini haber 
veren rivayeti nakletmekte, ancak Ebu Bekr el-Esamm’ın (ö. 200/816), Allah’ın bilinen isimleri arasında bu tür kullanımlar 
olmaması dolayısıyla bu rivayetin Hz. Ali’den gelmesini pek muhtemel görmediğini belirtmektedir.24 Mukattaa harflerinin 
Allah’ın isimleri olduğuna dair görüşün Hz. Ali, İbn Abbas, Âmir b. Abdullah (ö. 55/675), Sâlim b. Abdullah (ö. 106/725), Süddî (ö. 
127/745), Şa’bî (ö. 104/722) ve Ebu’l-Âliye’ye (ö. 90/709) ait olduğunu kaynaklardan öğreniyoruz.25   

2.1.4. Kur’an’ın İsimleri Olduğu 

Bazılarına göre hurûf-ı mukattaa, Kur’an’ın isimleridir. Mâtürîdî bu düşünceye eserinde üç farklı yerde değinmekte, bunlardan 
birinde bunu Katâde’ye nispet etmekte ve hiçbirinde yorum yapmamaktadır.26 Kaynaklar bu düşünceyi Katâde, Mücâhid, Hasan, 
İbn Ebî Necîh (ö. 131/748), Zeyd b. Eslem (ö. 136/754) ve İbn Cüreyc’den (ö. 150/767) nakletmektedir.27 

2.1.5. Başka Dil ve Lehçelerden Geçtiği 

Mukattaa harflerinden bazılarının, başka bir dilde veya Arap lehçesinde anlamlı bir kelime olup oradan alındığına dair görüşler 
mevcuttur. Mâtürîdî üç farklı yerde buna atıfta bulunmaktadır. Bunlardan biri طه “Tâhâ” harfleri ile ilgilidir. Müfessirimiz bunun 
Nabatça’da ya da Süryanice’de يا رجل (Ey adam!) yahut يا فلان (Ey falanca!) anlamına geldiğini nakletmektedir.28  

Mâtürîdî öncesi literatür tarandığında görülmektedir ki bu bilgi sahabeden İbn Abbas’a, tâbiûndan İkrime, Dahhâk, Saîd b. 
Cübeyr, Hasan, Katade, İkrime ve Mücahid’e dayandırılmakta, ayrıca Ebû Tufeyle el-Hırmâzî (ö. 200/815), Muhammed b. Ka’b (ö. 
108/726), Ebû Mâlik Atıyye el-Avfî (ö. 111/729), Süddî ve İbn Ebzâ’dan (ö. 70/689) da bu düşünce aktarılmaktadır. 29  

                                                                        
17  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/59. 
18  Bkz. Ebû Muḥammed ʿAbdullâh el-Mıṣrî el-Ḳureşî İbn Vehb, Tefsîru’l-Ḳur’ân mine’l-Câmiʿ , thk. Mikloş Mûrânî (b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2003), 2/50; Ebû 

Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Sellâm el-Ḳayravânî Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, thk. Hind Şelebî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1425/2004), 2/799; Ebû 
Muhammed İshâk b. İbrahim el-Büstî, Tefsîru İshâk el-Büstî, thk. Medine İslam Üniversitesi 2 Doktora tezi, 1413, 2/178-179; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 19/398; İbn 
Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 10/3188; Muhammed el-Attâr İbn Mahled, Min hadîsi Muhammed b. Osman b. Kerâme ve hadîsi Tâhir b. Hâlid b. Nezzâr el-Îlî, 
rivayetü Muhammed b. Mahled el-Attâr anhümâ, thk. Âmir Hasan Sabri (y.y.: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1423), 160. 

19  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27, 2/237, 9/115, 12/59,203, 13/7. 
20  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/115. 
21  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/59. 
22  Ebû ʿAbdullâh Sufyân b. Saʿîd b. Mesrûḳ el-Kûfî Sufyân es-̱S̱evrî, Tefsîru’s̱-S̱evrî, thk. Ebû Caʿfer Muḥammed (Beyrut: y.y., 1403/1983), 192; ʿAlî b. el-Caʿd b. 

ʿUbeyd el-Cevherî ʿAlî b. el-Caʿd, Musnedu İbni’l-Caʿd, thk. ʿÂmir Aḥmed Ḥaydar (Beyrut: y.y., 1410/1990), 322; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/209; Ebû Caʿfer Aḥmed 
b. Muḥammed el-Murâdî en-Neḥḥâs, Meʿânî’l-Ḳur’ân, thk. Muḥammed ʿAlî eṣ-Ṣâbûnî (Mekke: y.y., 1409), 6/73; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 1/33. 

23  Bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 2/237, 9/115,175, 12/59,203, 13/159, 16/8. 
24  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/115. 
25  Ebû Saîd Osman b. Saîd ed-Dârimî, Naḳżu’l-İmâm Ebî Sa‘îd  ‘Osman b. Sa‘îd ale’l-Merisiyyi’l-cehmmiyyi’l-‘anîd fîme’fterâ alellâhi azze ve celle mine’t-tevḥîd, thk. Ebû Âsım 

eş-Şevvâmî (Kahire: el-Mektebü’l-İslâmî, 1433), 53; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân, 4/107; el-Büstî, Tefsîr, 2/1; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/206, 10/53, 15/451-452, 16/7, 
20/274, 21/400; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 1/32, 2/583-584, 5/1437, 9/3029. 

26  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/115, 12/59, 13/159. 
27  Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîr, 2/495; Ebû Bekr ʿAbdurrezzâḳ b. Hemmâm es-Ṣanʿânî ʿAbdurrezzâḳ, Tefsîru ʿAbdurrezzâḳ, thk. Maḥmûd Muḥammed ʿAbduh (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1999), 1/259, 2/74,350,460,470,486, 3/75,139,159,227; el-Büstî, Tefsîr, 2/298; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/204, 10/53, 12/104, 15/452, 
17/542, 19/399, 20/6,275, 21/400; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân, 4/107; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 1/33, 2/584, 5/1437, 6/1921,1994, 7/2098, 8/2747, 
9/2838,2938,3030. 

28  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/175. 
29  Ebû ʿUbeyde Maʿmer b. el-Muse̱nnâ et-Teymî el-Baṣrî Maʿmer b. el-Muse̱nnâ, Mecâzu’l-Ḳurʾân, thk. Muḥammed Fuâd Sezgin (Kahire: y.y., 1381/1961), 2/15; 



106  

https://dergipark.org.tr/rid 

Mâtürîdî, İbn Abbas’tan “Yâ sîn” harfinin “Ey insan!” anlamına geldiği şeklindeki düşünceyi de aktarıp bunun Habeşçe veya Tay 
diline ait olduğunu nakletmektedir.30 Bu düşünce İbn Abbas ile birlikte İkrime, Katâde ve Süfyan’dan da nakledilmiştir. Bunun 
Habeş diline ait olduğuna dair kayıtlar mevcutken Tay diliyle ilgili bir kayda rastlanmamıştır. 31  

Konuyla alakalı son örnek “Nûn” harfi ile ilgilidir. Mâtürîdî bunun Farsça asıllı olup Arapçalaştığı ve “Dilediğini yap” anlamına 
geldiği şeklindeki görüşü nakletmektedir. Buna göre ilgili ifade, birinden tamamen ümit kesildiğinde söylenmekte ve “O halde 
istediğini yap!” manasında kullanılmaktadır.32 “Nûn” harfiyle ilgili böyle bir yoruma tefsirler arasında sadece Mâverdî’nin (ö. 
450/1058) tefsirinde rastladığımızı belirtmek isteriz. O da tıpkı Mâtürîdî gibi bunun Farsça asıllı olabileceğine dair görüşü 
nakletmekte, ancak Mâtürîdî’nin أكنون كن şeklinde naklettiği Farsça ifade onun eserinde أيذون كن şeklinde yer almaktadır.33 Ayrıca 
o bu görüşü Dahhâk’ten nakletmektedir.34  

2.1.6. Harf Değil Anlamlı Kelimeler Olduğu 

Hurûf-ı mukattaanın tamamı için olmasa da bazıları için bunların, Arapçadaki birtakım kelimeler olduğu düşünülmüştür. 
Mâtürîdî dört farklı mukattaa harfi için yedi yerde bu düşünceyi yorumsuz bir şekilde aktarmaktadır.35 Bunlardan birincisi “Sâd” 
harfidir. Bunun mukattaa harfi olmayıp Arapçadaki ِصاد kelimesi olduğunu söyleyenler olmuştur. Ancak bunun hangi anlamda 
kullanıldığı hakkında görüş ayrılığı mevcuttur. Mâtürîdî bununla ilgili beş farklı görüşe yer vermektedir36 ki biz bunları daha 
önce kaleme alınan tefsirlerle mukayese ederek vermeyi uygun buluyoruz:  

بالقران عارضِ   -1  (Kâfirlere) Kur’an’la karşı çık. Buna en yakın görüş Hasan’dan nakledilmektedir ki o, bununla ilgili ِصاد 
 İlminle karşı koy” yorumunu yapmıştır.37“ بعلمك
2- Ebû Ubeyde bunun مصاداة (musâdât) kökünden olduğunu söylemiştir. Ebû Ubeyde’nin Mecâzu’l-Kur’ân’ında böyle bir bilgiye 
rastlanmamıştır. Ancak İbn Kuteybe aynı görüşe yer vermekte ve bunun “muâraza” (karşı koyma/karşılaştırma) anlamına 
geldiğini söylemektedir.38  

3- Zeccâc’a (ö. 311/923) göre bu  ِبالقران صاد   “Kur’an ile savaş ve harbet” demektir. Zeccâc’ın eserinde ifade ِبعملك القران صاد  
şeklinde yer almaktadır. Bunun da “Amelinle Kur’an’a dayan.” ya da “Amelini Kur’an’a arzet.” anlamında olduğu 
b
e
l
i
r
t
i
l
m
e
k
t
e
d
i
r
.
39

 Taberî ise bunun صادِ بعملك القران (Amelini Kur’an’a arzet.) anlamında olduğuna dair görüşü Hasan-ı Basrî’den nakletmektedir.40 

4- Kur’an ile nida et.  

5- (Onlara) Kur’an ile yönel.41  

Son iki görüşe Mâtürîdî öncesi tefsirlerde rastlanmamıştır. Ancak sonraki bazı müfessirler, Hasan-ı Basrî’den, bunun الناس حادِث 
 .anlamında olduğunu nakletmektedirler42 ki bu, yukarıdaki dördüncü görüşe yakındır (İnsanlara Kur’an’dan bahset) بالقران
                                                                        

ʿAbdurrezzâḳ, Tefsîr, 2/367; ʿAlî b. el-Caʿd, Musnedu İbni’l-Caʿd, 318; Ebû Bekr b. Ebî Şeybe ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî İbn Ebî Şeybe, el-Kitâbu’l-Muṣannef fi’l-Eḥâdîs̱ ve’l-
ʾÂs̱âr, thk. Kemâl Yûsuf el-Ḥût (Riyad: Mektebu’-r-Ruşd, 1409), 6/121-122; Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmi‘u’ṣ-ṣaḥîḥ, thk. Muhammed Zühyr b. Nâsır 
(Beyrut: Dâru Tavkı’n-Necât, 1422/2001), “Tefsir”, 227; Ebû Muḥammed el-Ḥâris ̱b. Muḥammed el-Bağdâdî el-Ḥâris b. Ebî Usâme, Musnedu’l-Ḥâris̱ = Buğyetu’l-
Bâḥis̱ ʿan Zevâidi Musnedi’l-Ḥâris̱, thk. Ḥuseyn Aḥmed Ṣâliḥ el-Bâkirî (Medine: Merkezu Ḫıdmeti’s-Sunne, 1413/1992), 2/726; el-Büstî, Tefsîr, 1/221-222; Ṭaberî, 
Câmiʿ u’l-Beyân, 16/6-7; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 7/2415. 

30  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/59. 
31  Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîr, 2/799; el-Büstî, Tefsîr, 2/178-179; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 19/398; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 10/3188; İbn Mahled, Rivâyetü 

Muhammed b. Mahled, 160; Ebû ʿUbeyd el-Herevî el-Bağdâdî Ḳâsım b. Sellâm, Luğâtu’l-Ḳabâʾili’l-Vâride fî’l-Ḳur’âni’l-Kerîm (b.y.: y.y., ts.), 9. 
32  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 16/7. 
 .Şimdi yap, bu anda yap, böyle yap” manasını ifade etmektedir. Bkz“ أيذون كن Farsçada “Şimdi, hemen yap” anlamına gelirken أكنون كن  33

https://vajehyab.com/ايذون ; https://vajehyab.com/اكنون . 
34  Bkz. Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî el-Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, thk. es-Seyyid b. ʿAbdilmaḳṣûd b. ʿAbdirraḥîm (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 

ts.), 6/60. 
35  Bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/103, 13/7,159,219,291, 14/85, 16/7. 
36  Bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/203-204. 
37  Büstî, Tefsîru İshâk el-Büstî, 2/228. 
38  Ebū Muḥammed ʿ Abdu’l-lāh b. Müslim b. Kuteybe Dīneverī İbn Ḳuteybe, Te’vîlu muşkili’l-Ḳur’ān, thk. İbrahim Şemseddin (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 

190. 
39  Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân, 1/64, 4/319. 
40  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 20/5. 
41  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/203. 
42  Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî Ebû Ḥayyân, el-Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, thk. Ṣıdḳî Muḥammed Cemîl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), 

9/135; Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Aḥmed b. Yûsuf b. ʿAbdiddâîm es-Semîn el-Ḥalebî, ed-Durru’l-Maṣûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn, thk. Aḥmed Muḥammed el-
Ḫarrâṭ (Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, ts.), 9/343; Ebû Ḥafṣ Sirâc ed-Dîn ʿ Omar b. ʿ Alî b. ʿ Âdil el-Ḥanbelî ed-Dimeşḳî en-Nuʿmânî İbn ʿ Âdil, el-Lubâb fî ʿ Ulûmi’l-Kitâb, thk. 

https://vajehyab.com/ايذون
https://vajehyab.com/اكنون


 107 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Mâtürîdî de Hasan’dan bu görüşü nakletmekte, ancak بقلبك القران حادِث  (Kur’an’ı kalbinden oku) şeklinde farklı bir ibareye yer 
vermektedir.43 Beşinci görüşe ise ne mukaddem ne de muahhar tefsirlerde rastlanmamıştır.  

Mâtürîdî “Hâ mîm” için de bunun aslının   قُضِي (hüküm verildi) anlamında   حُم fiili olduğuna dair görüşü dört farklı yerde 
aktarmaktadır. Bu görüşe göre “Hâ mîm”lerin aslı bu fiildir; ancak kimi zaman Arapların yaptığı gibi kelime, harflerine ayrılarak 
okunmuştur. Bu görüşe göre ilgili âyetlerin anlamı قضي ما هو كائن “Ne olacağına karar verildi.” demektir.44 Mâtürîdî öncesi 
müfessirlerden bazıları aynı görüşe yer vermektedir.45 Ancak bu görüşün kime ait olduğuna dair bir kayda rastlanmamıştır. 

Konuyla ilgili bir diğer örnek; hurûf-ı mukattaadan biri olan “Kâf”ın Kaf dağı olduğuna dair görüştür. Mâtürîdî bunu 
“İnsanlardan şöyle diyenler de olmuştur” diyerek nakletmekte; bu dağın yeryüzünü çevrelediği, yeşil ya da kırmızı bir yakuttan 
oluştuğu, gökyüzünün rengini bu dağdan aldığı, Allah’ın bu dağa yemin ederek sûreye giriş yaptığı şeklindeki görüşe yer 
vermektedir. Fakat daha sonra Arapların bu dağı ve onun azametini bilmediklerini söyleyerek bu düşünceyi eleştirmektedir. Zira 
ona göre yemin, muhatabın dünyasında büyük öneme sahip şeyler üzerine yapılır. Muhatabın zihin dünyasında bulunmayan ya 
da önemi bilinmeyen/kavranamayan bir varlık üzerine yemin etmek abestir. Allah ise bundan münezzehtir.46 

Mukâtil b. Süleyman, “Kâf” harfiyle ilgili sadece bu görüşe yer vermekte ve Kaf dağıyla ilgili efsanevî bilgiler aktarmaktadır.47 
Ferrâ (ö. 207/822), Taberî, Abdürrezzak b. Hemmâm (ö. 211/826-27), Tüsterî (ö. 283/896) ve Zeccâc da bu görüşe kısaca yer 
vermektedirler.48 Bu görüşün Mücâhid’e ait olduğunu da ilk kaynaklardan öğrenmekteyiz. 49 

Konuyla ilgili son örneğimiz “Nûn” harfiyle ilgilidir. Mâtürîdî bunun “Hût” yani balık olduğu şeklindeki görüşe yer vermektedir.50 
Aynı yorum daha önceki pek çok tefsirde karşımıza çıkmakta ve bu görüşün İbn Abbas ile Mücâhid’e dayandığı görülmektedir.51  

2.1.7. Çeşitli Varlıklardan Kinaye Olduğu 
Mâtürîdî Bakara sûresinin başında الم harflerinin sırasıyla Allah, Cibrîl ve Muhammed’den kinaye olduğuna dair görüşü 
aktarmakta ve buna dair herhangi bir yorum yapmamaktadır.52 Tüsterî de buna benzer bir görüşü İbn Abbas’tan 
nakletmektedir.53 
Bu başlık altında değerlendirilebilecek bir başka yorum Şûrâ sûresinin başındaki عسق حم  harfleriyle ilgilidir. Mâtürîdî’nin 
aktardığı bu görüşe göre “ayn” Allah’ın azabından, “sîn” mesh’ten (مسخ = Yaratılanların sûretini başka bir varlığa dönüştürme), 
“kâf” ise kazf’ten kinayedir. Bu görüşün sahibi şöyle demiştir: Yerden içinde azap olan bir göze çıkacak, çölde bu ümmetten bir 
adamın sûreti değiştirilecek ve insanlar onu taşlayacaklar.54 Mâtürîdî buna benzer birkaç görüşü daha aktardıktan sonra “ayn”ın 
Allah’ın ilmi, “sîn”in Selâm ismi, “kâf”ın ise onun kudreti olduğuna dair görüşü aktarmakta ve “ محتمل هذا ” diyerek bunu 
muhtemel görmektedir.55 Onun son görüş için böyle bir ifadeye yer vermiş olması, daha önceki görüşleri sadece aktardığını ancak 
onları pek muhtemel görmediğini hissettirmektedir. 

Mâtürîdî’nin bu harflerle ilgili بعضهم قال  diyerek aktardığı bir diğer görüşe göre ise عسق harfleri sırasıyla وقوع – سيكون – عذاب  
kelimelerinden kinayedir ve “Senin başına gelecekler için karar verildi.” demektir.56 Müfessirimizin kısaca aktardığı bu görüşe 

                                                                        

ʿÂdil Aḥmed ʿ Abdulmevcûd, ʿ Alî Muḥammed Muʿavviḍ (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1998), 16/362; Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿ Abdurraḥmân b. Ebî Bekr 
b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî es-Süyûṭî, ed-Durru’l-mens̱ûr fi’t-tefsîri bi’l-me’s̱ûr (Beyrut: y.y., ts.), 7/143; Maḥmûd b. ʿAbdullâh el-Ḥuseynî el-Âlûsî, Rûḥu’l-meʿânî fî 
tefsîri’l-Ḳur’âni’l-ʿaẓîm ve’s-sebʿı’l-mes̱ânî, thk. ʿAlî ʿAbdubârî ʿAṭiyye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1415), 12/155. 

43  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/204. 
44  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/7,159,219,291. 
45  Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 3/735; Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Ziyâd ed-Deylemî el-Ferrâʾ, Meʿânî’l-Ḳurʾân, thk. Aḥmed Yûsuf en-Necâtî v.dğr. (Mısır: Dâru’l-

Mısrıyye, ts.), 3/75; İbn Ḳuteybe, Te’vîlu muşkili’l-Ḳur’ān, 190; Tusterî, Tefsîr, 137; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân, 5/41. 
46  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 14/85-86. 
47  Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 4/109. 
48  Ferrâʾ, Meʿânî’l-Ḳurʾân, 3/75; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 21/401; ʿAbdurrezzâḳ, Tefsîr, 3/227; Tusterî, Tefsîr, 151; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân, 5/41. 
49  ʿAbdurrezzâḳ, Tefsîr, 3/227. 
50  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 16/7. 
51  Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muslim b. Ḳuteybe ed-Dîneverî İbn Ḳuteybe, Ğarîbu’l-Ḳur’ân, thk. Aḥmed Ṣaḳr (y.y.: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1398/1978), 477; 

Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 4/403; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân, 5/203; Muḥammed b. ʿUzeyr el-ʿUzeyrî Ebû Bekr es-Sicistânî, Ğarîbu’l-Ḳurʾân, thk. Muḥammed Edîb 
ʿAbdulvâḥid (Suriye: y.y., 1416/1995), 476; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 23/140-142. 

52  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27. 
53  Tusterî, Tefsîr, 25. 
54  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/159. 
55  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/159-160. 
56  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/160. 



108  

https://dergipark.org.tr/rid 

ışık tutacak uzunca bir rivayete Taberî ve İbn Ebî Hâtim tefsirlerinde tesadüf edilmektedir. 57 Mâtürîdî’nin bu rivayete yer 
vermediği, sadece onun hasılasını kısaca aktardığı anlaşılmaktadır.  
2.2. Mâtürîdî’nin Olumlu Baktığı Görüşler 

Mâtürîdî, hurûf-ı mukattaa ile ilgili bazı görüşleri aktardıktan sonra onunla ilgili kimi zaman rasyonel izahlar yapmakta, kimi 
zaman “bize göre” diyerek konuyu genişletmekte, kimi zaman da o savı güçlendirecek bazı deliller zikretmektedir. Bütün bunlar 
onun ilgili görüşe olumlu baktığı, onu makul gördüğü şeklinde yorumlanmaya müsaittir. Şimdi bunları sırasıyla görelim. 

2.2.1. Hurûf-ı Mukattaanın Kasem Olduğu 

Hurûf-ı mukattaa ile ilgili görüşlerden biri bu harflere yemin edildiği şeklindedir. Taberî, bu harflerin birer kasem ifadesi olduğu 
şeklindeki görüşü İbn Abbas ve İkrime’den; İbn Ebî Hâtim ise sadece İkrime’den nakletmektedir.58 Mâtürîdî öncesi tefsirlerde bu 
görüş üzerinde fazla durulmadığı görülmektedir. 
Mâtürîdî bu düşünceye beş farklı yerde temas etmekte,59 bazılarında bunu destekleyici ifadeler kullanmaktadır. Ona göre sûre 
başlarında zikredilen bu harfler aslında bütün harflerden kinayedir ve Allah harflere yemin ederek sûreye giriş yapmaktadır. 
Çünkü Araplar önem ve kıymet verdikleri varlıklar üzerine yemin ederlerdi. Harfler de hem bu dünya hem de ahiret saadeti için 
olmazsa olmaz unsurların başında gelir. Her türlü menfaate ulaşmada birer vesiledir. Aynı zamanda harfler iki büyük nimet olan 
konuşma ve duymaya da işarettir ki bunlar hikmete erişmenin vasıtasıdır. Bu harflere yemini iki türlü anlamak mümkündür: Ya 
bu harflerin Rabbine yemin edilmektedir, ya da insan hayatı için taşıdığı bu paha biçilmez değeri dolayısıyla bizatihi harflerin 
kendisine yemin edilmektedir.60 Ayrıca bu harfler, Kur’an’ı oluşturdukları için de son derece mühimdir.61 Sâd sûresinin başında 
Mâtürîdî yemin ile ilgili görüşü Ebû Avsece’ye (ö. ?)62 nispet etmektedir.63 

Hurûf-ı mukattaada yemin anlamı bulunduğuna dair fikrin Mâtürîdî açısından muteber kabul edildiği, onun Kâf sûresinin 
başındaki izahlarından daha iyi anlaşılmaktadır. Zira o, “Kâf” harfi ile ilgili üç farklı kanaate yer vermekte, hepsini yeminle 
ilişkilendirmektedir. Bunlardan birincisi “Kâf”ın Kur’an’ın isimlerinden biri olmasıdır ve bu durumda Kur’an’a yemin 
edilmektedir. İkincisi bunu hecâ harflerinden biri olarak bütün harflerin temsilcisi şeklinde kabul eden görüştür.64 Buna göre ise 
önce bu harfe, sonra onun örnekliğinde bütün harflere ve hepsinin toplamı olan Kur’an’a yemin edilmiş olmaktadır. Üçüncüsü 
ise bunun Kaf dağı olduğuna ve bu dağa yemin edildiğine dair görüştür.65 

Aynı şekilde “Nûn” harfi ile ilgili izahları da onun yemin görüşüne yakın durduğunu göstermektedir. O burada harflerin insan 
yaşamındaki önemine değinmekte; hikmete, dinî ve dünyevî maslahatlara ulaşmada yazının ehemmiyetini vurgulamaktadır. 
Allah’ın böyle bir sûreye, insanların dikkatini harflere, dolayısıyla da yazı ve medeniyete çekerek başladığını düşünmek gayet 
makuldür. Ya da bazı sahabeden aktarıldığı üzere bunun Allah’ın isimlerinden biri olması da muhtemeldir ki bu durumda Allah 
kendisine yemin etmiş olmaktadır.66 

Râzî, harflerin insan yaşamındaki önemi dolayısıyla bütün harflere yemin edildiği şeklindeki bu görüşü Ahfeş’e (ö. 316/928) 
nispet etmektedir.67 

Yukarıdaki izahlardan da anlaşılacağı üzere Mâtürîdî, hurûf-ı mukattaada bir yemin anlamının mevcudiyetini muhtemel 
görmektedir. Ona göre bu şekilde harflere, Kur’an’a, Allah’a ya da o harfle ilgili mevzubahis edilen şeye yemin edilerek muhatabın 
dikkati çekilmekte ve devamındaki kelamın manası tekit edilmektedir. 

                                                                        
57  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 20/464; İbn Ebî H3atim de aynı rivayete biraz daha özet şekilde yer vermektedir. Bkz. İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 10/3274. 

Onların aktardığı rivayete göre Abdul-ilâh ya da Abdullah adındaki biri doğudaki nehirlerden birine inecek. O nehrin iki tarafında iki şehir kurulu olacak. 
Allah bu şehirlerden birine geceleyin bir ateş göndererek, diğerini de yerin dibine geçirerek helak edecek. İşte bu حم عسق harflerinin anlamıdır. (حم), “ayn” 
 .demektir (Bu iki şehrin başına bunlar gelecek) واقع لهتين المدينتين ”ve “kâf (böyle olacak) سيكون ”sîn“ ,(Allah’ın adaleti olarak) عدلا منه

58  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/207; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 1/33. 
59  Bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27-28, 12/59,203, 14/85, 16/7. 
60  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27-28. 
61  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/59. 
62 Hakkında çok fazla bilgi bulunmayan Ebû Avsece, Mâtürîdî’nin edebiyat hocası olup hicrî 3. asırda yaşadığı düşünülmektedir. Ebû Avsece hakkında detaylı bilgi 

için bkz. Şükrü Maden, “Mâtürîdî’nin Te’vîlâtü’l-Kur’ân’ındaki Meçhul Kaynağı Ebû Avsece ve Dilbilimsel Tefsire Dair Açıklamaları Üzerine Bir İnceleme”, 
dergİabant (AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi) 7/14 (Güz 2019), 414-416. 

63  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 12/204. 
64  Taberî bu düşünceyi Arap dil alimlerinden bazılarının görüşü olarak aktarmaktadır. Bkz. Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/210. 
65  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 14/85-86. 
66  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 16/7-8. 
67  Bkz. Ebû Abdullah Muhammed Fahruddîn er-Râzî, Mefâtiḥu’l-gayb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420), 2/254. 



 109 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

2.2.2. Allah’ın İsim veya Sıfatlarından Kinaye Olduğu 

Mukattaa harfleriyle ilgili yaygın kanaatlerden biri, bunların her birinin Allah’ın çeşitli isim ve sıfatlarından kinaye olduğudur. 
Bu görüş İbn Abbas, İbn Mes’ûd, Ebu’l-Âliye, Ebû Mâlik, Ebû Salih (ö. 101/719-20), Mürre el-Hemedânî (ö. 90/708), Süddî (ö. 
127/745), Rabî’ b. Enes (ö. 139/757), Katâde ve Muhammed b. Ka’b’den (ö. 108/726) nakledilmektedir.68  Bu görüş sahiplerine göre 
Allah, diğer bazı sûrelere kendisine hamd veya tesbih ifadeleriyle başladığı gibi, bu sûrelerde de ilahi isim ve sıfatlarına işaret 
ederek yüce zatını övmektedir.69 

Mâtürîdî bu düşünceye altı farklı yerde temas etmekte70 ve bunu muhtemel görmektedir. İlk olarak Bakara sûresinin başında şu 
görüşe yer vermektedir: “Elif Allah, lâm Onun lütfu, mîm ise Onun mülküdür.”71 Daha önceki tefsirlerde birebir bu görüşün 
aynısına rastlayamadık. Ancak Ebu’l-Âliye’den buna benzer bir söz nakledilmektedir.72  Daha sonra Mâtürîdî bu görüşü Kur’an’ın 
îcazı çerçevesinde izah etmektedir. Ona göre bir ya da birkaç harfle pek çok manayı ifade edebilmesi açısından bu durum hem 
Allah’ın kudretine hem de Kur’an’ın ne kadar veciz bir kitap olduğuna delildir.73 

Konuyla ilgili diğer örnek Meryem sûresinin başında yer alan كهيعص harfleridir. Mâtürîdî bu harflerin, Allah’ın bazı isim veya 
sıfatlarından kinaye olduğuna dair dört farklı görüşe yer vermektedir.74 Benzer görüşler erken dönem tefsirlerinden pek çoğunda 
yer almaktadır. Bütün bu görüşler bir araya getirildiğinde görülmektedir ki “kâf” Kebîr, Kerîm, Melîk ya da Kâfî; “hâ” Hâdî ya da 
Allah; “yâ” Yemîn, Hakîm, Emîn ya da yâ men yücîru velâ yücâru aleyh; “ayn” Âlim, Alîm, Azîz ya da Adl; “sâd” ise Sâdık, Samed 
veya Musavvir isimlerinden kinaye olabilir. 75 

Mâtürîdî “طه” harfleriyle ilgili olarak da bunların, Allah’ın bazı isimlerinden kinaye olduğuna dair görüşe yer vermekte, ancak 
bunun hangi isimler olduğundan bahsetmemektedir.76 Ondan önceki tefsir literatüründe de bununla ilgili bir bilgiye 
rastlanmamıştır. Ancak daha sonraki müfessirlerden Sa’lebî (ö. 427/1035), Muhammed b. Ka’b el-Kurazî’den (ö. 108/726) naklen 
bunun, Allah’ın tavli (güç, kuvvet ve zenginliği) ve hidayetinden kinaye olduğuna dair bilgiyi aktarmaktadır.77 Yine o Saîd b. 
Cübeyr’den naklen “tâ” harfinin Tâhir ve Tayyib, “hâ” harfinin ise Hâdî isminin kısaltması olduğunu bildirmektedir.78 

Mü’min sûresinin başında Mâtürîdî, “Hâ mîm” ile ilgili olarak bunun, Allah’ın isimlerine ait harfler olduğuna dair görüşü İbn 
Abbas’a nispet etmekte, ancak bunu muhtemel görüp görmediğine dair bir detay vermemektedir.79 Tüsterî bunların “Hayy” ve 
“Melik” isimlerine işaret ettiğini belirtmekte;80 Taberî ise bu harflerin الرحمن ismindeki “hâ” ve “mîm” olduğuna dair görüşü İbn 
Abbas’a dayandırmaktadır.81 

Mâtürîdî Şûrâ sûresinin başındaki عسق حم  harfleriyle ilgili önce buradaki “ayn” harfinin Allah’ın ilmine, “sîn” harfinin Onun 
Selâm ismine ve “kâf” harfinin Onun kudretine işaret ettiğine dair görüşü nakledip bunu muhtemel görmekte, sonra da 
Kur’an’daki bütün mukattaa harflerinin benzer şekilde Allah’ın isim ve sıfatlarından kinaye olabileceğini vurgulamaktadır. Zira 
Araplarda, bir kelimenin tamamını söylemeyip ona işareten sadece bir ya da birkaç harfini zikretmek şeklinde bir kullanım 
mevcuttur. Daha sonra Mâtürîdî, bu beş harfin Allah’ın hangi isimlerine tekabül edebileceğine dair ihtimalleri sıralamaktadır. 
Buna göre “hâ” hilim, hikmet ve hüküm; “mîm” mülk ve mecd; “ayn” ilim; “sîn” senâ (yücelik) ve sûded (şeref); “kâf” kudret ve 
kuvvet kelimelerinden kinaye olup Allah’ın bu niteliklerine işaret ediyor olabilir.82 Daha önceki tefsirlerde Şûrâ sûresinin 
başındaki bu harflerle ilgili benzer bir açıklamaya rastlanmamıştır. Dolayısıyla Mâtürîdî’nin bu harflerin hangi isim ve sıfata 
işaret ettiğine dair açıklamaları, onun diğer mukattaa harfleriyle ilgili benzer görüşlerden ilham alarak kendisinin ortaya 
koyduğunu söylemek mümkündür. Ancak daha sonraki bazı tefsirlerde onun ortaya koyduğu bu düşüncelerin benzerleri yer 
                                                                        
68  Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 1/28; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/208, 20/274; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 1/33; Neḥḥâs, Meʿânî’l-Ḳur’ân, 6/73. 
69  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/219. 
70  Bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27,29, 9/115,175, 13/7,159, 16/7. 
71  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27. 
72  Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 1/28. 
73  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/29. 
74  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/115. 
75  Bkz. Zeyd b. Ali, Ğarîbu’l-Kur’ân, thk. Muhammed Cevâd el-Huseynî el-Celâlî (Kum: Merkezü’n-Neşri’t-Tâbi’ li-Mektebi’l-İ’lâmi’l-İslâmî, 1418), 265; 

ʿAbdurrezzâḳ, Tefsîr, 2/350; Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr, 2/620; Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîr, 1/213; Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 15/443-451. 
76  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/175. 
77  Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm es-̱S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, thk. Ebû Muḥammed b. ʿ Âşûr (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâsi̱’l-ʿArabî, 1422/2002), 6/236. 
78  es-̱S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, 6/237. 
79  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/7. 
80  Tusterî, Tefsîr, 136. 
81  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 20/274. 
82  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/160. 



110  

https://dergipark.org.tr/rid 

almaktadır.83  

2.2.3. Ebced Hesabıyla Bazı Tarihlere İşaret Ettiği 

Ebced, İbranice ve Ârâmîce’nin de etkisiyle Nabatîce’den Arapçaya geçtiği kabul edilen, Arap alfabesinin ilk tertibine göre 
harflerin sayı değerlerine dayanan hesap sisteminin adıdır. Buna ya da bunun bir başka versiyonuna İslam kültür geleneğinde 
hısâb-ı cümel veya cümmel de denilmektedir.84 Ulemadan bazısı Kur’an’da anlamsız bir şey olamayacağından hareketle mukattaa 
harflerinin ebced hesabıyla bazı tarihlere işaret ettiğine kail olmuşlardır.85 

Mâtürîdî bu görüşe sadece Bakara sûresinin başında temas etmekte,86 bir yerde de bu düşüncenin uzantısı sayılabilecek bir 
yoruma yer vermektedir.87 Onun Bakara sûresinin başında konuyla ilgili ifadesi şu şekildedir: “Şöyle de denilmiştir: Bu harflerde 
ebced hesabıyla bu ümmetin saltanatının süresi beyan edilmektedir. Fakat onlar bu harflerin birazını saymışlar, birazını ise saymamışlardır.”88 
Onun ifadesinin son kısmında, konuyla ilgili, çalışmamızın giriş kısmında değindiğimiz, Hz. Peygamber ve Yahudilerin 
diyaloğunun anlatıldığı rivayete atıf yaptığı anlaşılmaktadır. Yani Yahudiler, sûre başlarındaki bu harflerden bir kısmını 
hesaplamışlar, diğerlerini ise hesaba katmadan/katmadıklarından yanlış sonuca varmışlardır. Devamındaki ifadelerden 
anlaşıldığı kadarıyla Mâtürîdi bu fikri muhtemel kabul etmektedir. Zira ona göre bu harflerin her birinde, ebced hesabına göre 
bu ümmetin ömrü, kral ve hükümdarlarının sayısı ya da fethedeceği yerler gibi insanlar için önem arz eden bazı büyük olaylar 
ve zamanlara yahut Allah’ın bazı isim ve sıfatlarına delalet eden şifreler gizlenmiş olabilir. Bu ise Kur’an’ın son derece veciz bir 
kitap olduğunu gösterir. Nitekim böylece, uzun uzun cümlelere sığacak nice manalar sadece birkaç harf ile anlatılmış olmaktadır. 
Aslında bundaki amaç Allah’ın nelere kadir olduğunu, nice gizli manaları birkaç harfe nasıl sığdırdığını kullara göstermektir.89  

Bu konu çerçevesinde değerlendirilebilecek bir diğer örnek Şûra sûresinin başındaki عسق حم  harfleriyle ilgilidir. Mâtürîdî’nin 
aktardığına göre İbn Abbas buradaki “sîn”i fırkaların, “kâf”ı ise cemaatlerin sayısı olarak yorumlamıştır. “Ayn”ın hesabını ve 
neyle ilgili olduğunu ise Hz. Ali’nin bildiği söylenmiştir.90 Bu yorumda da harflerin sayı değerlerinden yola çıkarak birtakım 
sonuçlara ulaşıldığı görülmektedir. Mâtürîdî’nin bunu yorumsuz aktarması en azından bu görüşe karşı olmadığını göstermesi 
açısından önemlidir.  

2.2.4. Manası Bilinemeyen Müteşâbihâttan Olduğu 

Daha önce de ifade edildiği gibi selef âlimleri hurûf-ı mukattaayı müteşâbih âyetler kategorisinde değerlendirip bunların 
manasını yalnızca Allah’ın bildiğini, dolayısıyla bu konuda herhangi bir yorum yapılmaması gerektiğini öne sürmüşlerdir. Bu 
görüşün sahabe döneminden itibaren taraftar bulduğu görülmektedir. Nitekim bazı tefsirlerden anlaşıldığı kadarıyla dört 
halifeyle birlikte İbn Mes’ûd, bu harflerin tefsir edilmemesi gereken müteşâbihattan olduğunu söylemiştir. Şa’bî (ö. 104/722), 
Süfyân-ı Sevrî (ö. 161/778), Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869) ve muhaddislerin önemli bir kısmı da bu görüştedir.91  

Mâtürîdî bu düşünceye beş farklı yerde değinmekte92 ve bunlardan ikisinde meseleyi izah edip muhtemel görmektedir.93 
Meseleye ilk değindiği Bakara sûresinin başında bu harflerin, Allah’ın kullarını muttali kılmadığı müteşâbih kategorisinde 
olduğuna dair görüşü nakletmekte ve bunun bir tür imtihan olduğunu, Yüce Yaratıcının kullarını dilediği şekilde imtihan 
edebileceğini vurgulamaktadır.94 Bu suretle Allah bu harfleri tefsir etmekten çekinmek, onların gerçek manasını Allah’a havale 
etmek ve bunların muteşābih olduğunu kabul etmek hususunda kullarını imtihan etmektedir.95 

Mâtürîdî’nin konuyla alakalı muallak olarak yer verdiği görüşlerden biri de şudur: “Allah’ın indirdiği her kitapta mutlaka sadece 
Allah’ın bilebileceği bir sır vardır. Kur’an’ın sırrı da sûre başlarındaki hurûf-ı mukattaadır.”96 Bazı kaynaklar bu görüşü Şa’bî’den 

                                                                        
83  Bkz. Ebû’l-Leys ̱Naṣr b. Muḥammed Ebû’l-Leys ̱es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, thk. Maḥmûd Mataracı (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/235. 
84  Konu hakkında detaylı bilgi için bkz. Mustafa İsmet Uzun, “Ebced”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Erişim 09 Aralık 2023). 
85  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/220-222. 
86  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/28-29. 
87  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/159. 
88  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/28. 
89  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/29. 
90  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/159-160; Bu görüşü Ferrâ ve Taberî de aynı şekilde İbn Abbas’tan nakletmektedir. Bkz. Ferrâʾ, Meʿânî’l-Ḳurʾân, 3/21; Ṭaberî, 

Câmiʿ u’l-Beyân, 20/464. 
91  Neḥḥâs, Meʿânî’l-Ḳur’ân, 1/77-78; el-Ḳurṭubî, Tefsir, 1/154. 
92  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/28,30, 2/237, 5/284-285, 9/116, 13/160. 
93  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/30, 13/160. 
94  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/28. 
95  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/30. 
96  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/116; Taberî de bu görüşü قال بعضهم diyerek muallak bir şekilde zikretmektedir. Bkz. Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/210. 



 111 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

nakletmektedir.97 Mâtürîdî’nin bu görüşü benimsediği onun şu ifadelerinden açıkça anlaşılmaktadır: “Hurûf-ı mukattaa ile ilgili 
aktardığımız bütün bu yorumların hepsi doğru olabilir. Ancak birinin çıkıp da bunlardan sadece birinin doğru, diğerlerinin yanlış olduğunu 
söylemesi ve bu konuda kesin fikir beyan etmesi doğru değildir. Çünkü bunlar müteşâbih kategorisindedir ve yine bunlar Allah’ın, 
peygamberleri dışında kimseyi muttali kılmadığı sırlar cümlesindendir.”98  

Mâtürîdî, bu harflerin Allah ile peygamberleri arasındaki sırlar kapsamında olduğuna dair düşünceyi rasyonel bir zeminde şu 
şekilde izah etmektedir: 

“Hurûf-ı mukattaanın, Allah’ın yalnızca peygamberlerine yönelik bir hitap biçimi olması mümkündür. Dolayısıyla bu harflerin ne anlama 
geldiğini başkaları bilmezken onlar bunu anlamışlardır. Bu tıpkı, yeryüzündeki hükümdarlar ile onların has adamları arasındaki şifreli 
konuşmalar gibidir. O şifreli kelamı yalnızca ilgili şahıslar anlamakta, mevzubahis ifade diğerleri için ise bir sır konumunda olmaktadır. Bu 
tür durumlar toplumlarda oldukça yaygındır. Peygamberler de Allah’ın havassıdır, yani özel kullarıdır. Allah özel kulları olan peygamberlerine, 
diğer kullarının anlamaması gereken sırları bu yolla bildirmiş olabilir. Peygamberlerin bu harflerin manasını kavramaları ise şu iki yoldan 
biri ile olmuş olabilir: Ya Allah, onlara “Benim bu harflerden muradım şudur” şeklinde bilgi vermiştir; ya da bu harfler peygambere inzal 
olunduğu esnada, Allah’ın başkasını değil sadece onları muttali kılması sonucu o esnada bunların anlamını otomatikman kavramışlardır.99 
Dolayısıyla bu harfler peygamberler için değil diğer insanlar için müteşâbih kategorisindedir.”100 

Netice itibariyle Mâtürîdî hurûf-ı mukattaanın, gerçek manasını yalnızca Allah’ın ve peygamberlerinin bildiği müteşâbihâttan 
olduğunu düşünmektedir. Ancak onun bu düşüncesi, bazı selef âlimlerinde olduğu gibi, bu harflerin hiç te’vil edilmemesi 
gerektiği sonucunu doğurmamıştır. Ona göre bu harfler te’vil edilebilir; ancak tefsir edilemezler. Yani bunlardan sadece birinin 
doğru, diğerlerinin yanlış olduğunun söylenmesi ve bu konuda kesin fikir beyan edilmesi doğru değildir. 

2.2.5. Muhatabın Dikkatini Çekmek Amacıyla İndirildiği 

Mukattaa harfleriyle ilgili ortaya konulan görüşlerden biri, bu harflerin, Kur’an’ı dinlemeye yanaşmayan inkârcıların dikkatini 
çekmek amacıyla indirildiği şeklindedir. Taberî bu görüşü isim belirtmeksizin آخرون وقال  (Diğer bazıları da şöyle söylemiştir) 
diyerek aktarmaktadır.101 Bu görüşü ilk olarak ortaya koyanların Ebû Ravk Atıyye b. Hâris (ö. 105/723) ve Kutrub (ö. 210/825) 
olduğunu Râzî tefsirinden öğrenmekteyiz.102 
Mâtürîdî bu düşünceye üç farklı yerde temas etmekte ve hepsinde de bu görüşe katıldığını hissettirecek açıklamalar 
yapmaktadır. Ona göre inkârcılar Kur’an’ı dinlemek istemiyorlardı. Nitekim Kur’an’da onların bu tutumu ortaya konmuştur. 103 
İşte Allah, daha önce aşina olmadıkları bu tarz bir üslup ile onların dikkatlerini çekmiş ve indirdiği ilahi kelama kulak 
kabartmalarını sağlamıştır.104  

Mâtürîdî A’râf sûresinin başında söz konusu görüşü oldukça uzun ve beliğ bir üslupla ele almaktadır. Onun makattaa harflerine 
bakışını ortaya koyan bu ifadelerini aynen aktarmayı uygun görüyoruz: 

“Yarattığı varlıkları en iyi bilen, doğru yolu bulmaları için kullarına lütufkâr davranan Allah’a hamd olsun. Allah hikmetiyle, yönetim ve 
idaresiyle insanları cehaletten ilme, dalaletten hidayete ulaşmaları için onlara âyetlerini ve beyan olan Kur’an’ını gönderdi. Peygamberine de 
kullarını Allah yoluna hikmetle ve güzel öğütle davet etmesini tavsiye etti. Bunun için Muhammed (as.)’ı bütün insanlara gönderdi ve ona bir 
de kitap verdi. O kitapta, daha önce indirdiği kitaplardaki bilgilere de yer verdi ki müşrikler ve Ehli Kitap, Kur’an’ın Allah katından geldiğini 
bilsinler. Zira Muhammed (as.) ümmî idi ve diğer kitaplarda yazanlardan habersizdi. Böylece bu durum onlar için apaçık bir delil olacaktı. 
Çünkü onlar da biliyorlardı ki Resulullah peygamber olmadan önce ne bir kitap okumuş ne de bir yazı yazmıştı; onların şairlerinden biri de 
değildi. Soy ilmini de bilmezdi, geçmişle ilgili haber ve kıssaları da. İşte bütün bu sebepler onun peygamberliğinin en açık kanıtı idi. Dahası 
Allah, insanlar bu Kur’an’ın ilahi kaynaklı olduğunu anlasınlar diye onda gaybî haberlere yer verdi, farzları sıraladı, hükümler koydu, 
kendisinden başka hiç kimsenin güç yetirmeyeceği bir üslupla nice deliller getirdi. Bütün bunlara rağmen kavmi onu ve getirdiği kitabı 

                                                                        
97  Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Aḥmed b. Muḥammed b. ʿAlî en-Nîsâbûrî el-Vâḥidî, el-Vasîṭ fî Tefsîri’l-Ḳur’âni’l-Mecîd, thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd vd. (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1415/1994), 1/75; Ebû’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-Mervezî es-Semʿânî, Tefsîru’l-Ḳur’ân, thk. Yâsir b. İbrâhîm-Ğanîm b. ʿAbbâs 
(Riyad: Dâru’l-Vatan, 1418/1997), 1/41; Ebû Muhammedel-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ Beğavî, Meʿâlimu’t-tenzîl fî tefsîri’l-Ḳurʾân, thk. 
Muḥammed ʿAbdullâh en-Nimr v.dğr (b.y.: Dâru Ṭaybe, 1417/1997), 1/59. 

98  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/160. 
99  en-Nisâ: 4/105. 
100  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 5/284-285. 
101  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/212. 
102  Râzî, Mefâtiḥu’l-gayb, 2/253. 
103  Bkz. Fussilet: 41/26; el-Enfâl: 8/35. 
104  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/28,30. 



112  

https://dergipark.org.tr/rid 

beğenmedi, onu dinlemek istemedi. Büyüklenip “Bu Kur’an şu iki şehirden birinden ulu bir kimseye indirilseydi ya!”105 dediler.  Yine onlar “Bu 
Kur’an’a kulak vermeyin, okunurken gürültü yapın, belki böylece onun sesini bastırırsınız.”106 dediler. Her şeyi bilen ve her şeyden haberdar 
olan Allah, onlara hiç tenezzül etmedikleri ve böbürlenip kibirlendikleri taraftan geldi; bu kitaptaki sûrelerin başına onların hiç aşina 
olmadıkları bazı rumuzlar koydu. Bunu duyduklarında önce, kendilerinin yaptığı gibi, bunları Hz. Muhammed’in uydurduğunu düşündüler. 
Kendilerinin beceremediği bir üslupla karşı karşıya kalmaları onları afallattı. Bu tür âyetleri duyduktan sonra meraklandılar ve acaba bu 
kitap başka nelerden bahsediyor diye onu incelemeye başladılar. Onda pek çok hikmetli sözün, çok önemli haberlerin, muhteşem delillerin ve 
gönüllere şifa nice öğütlerin olduğunu gördüler. Böylece onların pek çoğu bu yeni dine girdi. Ancak şu iki tip insan yerinde saydı: Önyargıdan 
kurtulamayan inatçı ve aklını kullanmayan cahil taklitçi. İşte Allah’ın indirdiği sûre başlarındaki ،المر المص، طسم، كهيعص  gibi harflerin 
hepsi için bu durum söz konusudur. Yani Allah sûreye المص diye başlamıştır ki muhatapların dikkati hemen akabindeki ifadeye çevrilsin ve 
onu dinlesinler.”107 

Görüldüğü gibi Mâtürîdî, mukattaa harflerinin, muhatabın dikkatini çekme yönünü açık bir şekilde izah etmiş, onu adeta kendi 
düşüncesi gibi serdetmiştir. Bu açıklamaların bir benzeri daha özet bir şekilde Fussilet sûresinin başında şu şekilde yer 
almaktadır: 

“Gerek Havâmîm gerekse diğer mukattaa harflerinde aslolan bunların, işitenleri tefekküre ve derin düşünceye sevk ediyor olmasıdır. Zira kişi 
bunları ilk duyduğunda hiçbir şey anlayamaz; ta ki üzerinde iyice düşünüp tefekkür edinceye kadar. Çünkü bu tür bir üslup, onların daha 
önce hiç duymadıkları bir şeydi. Dolayısıyla bu onları, söylenen sözlere kulak kabartmaya ve onlar üzerinde derin analizler yapmaya sevk 
ediyordu. Böylece âyetlerin manaları onlara ulaşıyor ve ondaki mucizevî yönleri ister istemez görmüş oluyorlardı. Sonunda da bu vesile ile 
hakikate ulaşıyorlardı.”108 

Bu satırlarda Hak Teâlâ’nın, kullarını hakikate ulaştırmasında hurûf-ı mukattaanın etkin rolü son derece beliğ bir üslupla tasvir 
edilmekte; hem Allah’ın insanlığa olan sonsuz merhamet ve lütfu hem de Kur’an’ın mucizevî yönü bu harflerle ilişkilendirilerek 
dikkatlere sunulmaktadır. Mâtürîdî’nin bu yorum için tabiri caizse bu kadar dil dökmesi, onun mukattaa harflerini “muhatabın 
dikkatini çekme” fonksiyonu ekseninde anlamaya oldukça meyilli olduğunu göstermektedir. 

2.2.6. Sûrelerin İsimleri Olduğu 

Hurûf-ı mukattaa ile ilgili ilk dönemlerden itibaren dile getirilen yaygın görüşlerden biri, bunların, başında bulundukları sûrenin 
ismi olduğuna dair görüştür. Bazı tefsirlerden bu görüşün Mücâhid, Zeyd b. Eslem (ö. 136/754), Abdurrahman b. Zeyd b. Eslem, 
Halil b. Ahmed (ö. 175/791) ve Sîbeveyh (ö. 180/796)’e ait olduğu anlaşılmaktadır.109  

Yahyâ b. Sellâm’ın naklettiğine göre Hasan-ı Basrî, bu harflerin tefsirini bilmediğini söylemiş, “Ancak ashaptan ve seleften bazıları, 
bunların, sûrelerin isimleri olduğunu söylüyorlardı.” demiştir.110 

Mâtürîdî bu görüşe dört farklı yerde temas etmekte ve söz konusu te’vili Katade’ye isnād etmektedir.111 Mâtürîdî öncesi 
kaynaklarda Katâde’ye ait böyle bir görüşe rastlanmamıştır. Sadece onun bu harfleri Kur’an’ın isimleri olarak kabul ettiğine dair 
bilgiler mevcuttur.112  Mâtürîdî’nin çağdaşı ve sonraki bazı kaynaklarda ise Katâde’den bu görüş nakledilmektedir.113 

Mâtürîdî’ye göre bu harflerin, başında bulundukları sûreye ad olmaları mümkündür. Zira Allah, indirdiği kitaplara dilediği ismi 
verdiği gibi sûreleri de istediği şekilde isimlendirebilir. Ayrıca Arapçada cins isimler en fazla beş harfli olduğu gibi bu harfler de 
en fazla beş harften oluşmuştur. Hem bu harfler, başında bulundukları sûre ile sıkı bir bağlantı içindedir. Öyle ki sanki sûre, 
başındaki mukattaa harfinin üzerine bina edilmiştir. Bütün bunlar, bu görüşü destekleyen unsurlardır.114 Bu ifadelerin yanı sıra 
Mâtürîdî’nin bu görüşü aktarırken يحتمل  ve يجوز kalıplarını kullanması, onun bu görüşü muhtemel kabul ettiğini 
göstermektedir. 

                                                                        
105  ez-Zuhruf: 43/31. 
106  Fussilet: 41/26. 
107  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 5/283-284. 
108  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/103. 
109  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/206; Râzî, Mefâtiḥu’l-gayb, 2/252; Beğavî, Meʿâlimu’t-tenzîl, 1/59. 
110  Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîr, 1/213, 2/495. 
111  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/29, 12/203, 13/219, 14/85. 
112  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/204. 
113  Bkz. Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî en-Neḥḥâs, İʿrâbu’l-Ḳurʾân, thk. ʿAbdulmunʿim Ḫalîl İbrâhîm (Beyrut: Menşûrât Muḥammed ʿAlî Beyḍûn; 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421), 2/139; Neḥḥâs, Meʿânî’l-Ḳur’ân, 5/473; Ebû Muḥammed Mekkî b. Ebî Ṭâlib el-Ḳaysî Mekkî b. Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye 
fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin min fünûni ʿulûmih, thk. eş-Şâhid el-Bûşîḫî (Şârika: Mecmuʿatu Buḥûsi̱’l-Kitâb ve’s-Sunne, 1429/2008), 
11/7024. 

114  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/29, 12/203, 14/85. 



 113 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

2.2.7. Arap Alfabesinden Kinaye ve Meydan Okuma Olduğu 

Hurûf-ı mukattaanın anlam ve fonksiyonu ile ilgili yapılan yorumlardan biri şu şekildedir: Bu harfler diğer bütün Arap alfabesini 
temsil etmektedir ve onlardan kinaye olarak sûre başlarına konulmuştur. Bundaki amaç ise, Kur’an’ın, başka değil, insanların 
kullandığı bu harflerden oluştuğuna dikkat çekmek; bu kitabı Hz. Muhammed’in uydurduğunu söyleyenlere karşı “Haydi buyrun, 
siz de bu harfleri kullanarak Kur’an’ın benzeri bir kitap getirin!” şeklinde meydan okumaktır. 115 Bu görüşü ilk olarak kimin dile 
getirdiğini tespit etmek oldukça zor olmakla birlikte böyle bir düşüncenin temeli sayılabilecek bazı görüşlere rastlıyoruz. 
Örneğin Taberî, Mücâhid’in bu harfler hakkındaki “vaz edilen hece harfleridir” (هجاء موضوع) sözünü nakletmektedir.116 Benzer 
şekilde Ferrâ da bu harflerin, ث ت ب ا  gibi alfabeye işaret etmek için zikredildiğini, Kur’an’ın bu harflerden müteşekkil bir kitap 
olduğuna dikkat çekildiğini söylemektedir.117 Taberî bu yorumu, tahaddîye değinmeden ve herhangi bir isim zikretmeden “Arap 
dili ulemasından bazıları”nın görüşü olarak aktarmaktadır. Ancak o bu görüşü kabul etmemektedir.118 Râzî bu yoruma detaylı bir 
şekilde yer vermekte ve bunu Müberred’e (ö. 286/900) nispet etmekte, çok sayıda muhakkik âlimin de bu görüşü dile getirdiğini 
belirtmektedir.119 Kurtubî (ö. 656/1258) ise bu yorumu Kutrub ile Ferrâ’ya atfetmektedir.120 

Mâtürîdî erken dönem müfessirlerinin çizgisini devam ettirerek bu harflerin, Kur’an’ın tamamına işaret etmek amacıyla Arap 
alfabesinin tamamından kinaye olduğu şeklindeki görüşe beş farklı yerde temas etmekte, ancak o da bu şekilde inkârcılara 
meydan okunduğundan söz etmemektedir.121 Ona göre mesela Yusuf sûresinin ilk âyetinde geçen “kitabın âyetleri”nden 
kastedilen manalardan biri, sûre başlarında bulunup bütün harfleri temsil eden mukattaa harfleridir. Buna göre âyetin anlamı 
şöyle olmaktadır: İşte bu harfler bir araya gelerek bu kitabın âyetlerini oluşturmuştur.122 Benzer yorumlar İbrahim, Hicr ve Kâf 
sûrelerinin başında da yer almaktadır.123 İlk olarak Ferrâ’ya atfen naklettiği görüşü124 daha sonra dört kez kendi görüşü gibi 
nakletmesini Mâtürîdî’nin bu yoruma sıcak baktığının alameti olarak değerlendirmek mümkündür.  

2.2.8. Teşbîb Türü Bir Kullanım Olduğu 

Mâtürîdî’nin hurûf-ı mukattaa ile ilgili naklettiği yorumlardan birine göre bunlar, şiir gibi kafiyeli sözleri ve kafiyesiz düz 
metinleri ayırmak için kullanılan teşbîb kabilinden ifadelerdir.125 Onun iki kez zikrettiği bu görüşü makul gördüğü 
anlaşılmaktadır. Zira ona göre teşbîb, şair ve ediplerin yaygınlıkla kullandıkları bir yöntemdir ve Araplar arasında meşhurdur. 
Bununla onlar, asıl meseleye girmeden önce konudan bağımsız, muhatabı etkileyecek dikkat çekici birtakım ifadeler kullanırlar. 
Allah kelâmı da insanların benimseyip kullandığı dil inceliklerini ihtiva etmektedir. İşte hurûf-ı mukattaayı bu çerçevede 
değerlendirip, asıl meselenin girizgâhı mahiyetinde telakki etmek mümkündür.126 

Teşbîb; kasidelerin başında, konuya giriş mahiyetinde yer alan ve daha çok kadınların güzelliklerinin edebî bir üslupla anlatıldığı 
beyitler için kullanılan bir tabirdir.127 Mâtürîdî de teşbîbin bu anlamına dikkat çekmekle birlikte o, teşbîbin nazım ve nesri 
birbirinden ayırmak için kullanıldığını da söylemektedir. Biz teşbîb için böyle bir kullanıma başka bir yerde rastlamadığımızı 
belirtmek isteriz. Ayrıca hiçbir tefsirde mukattaa harflerinin teşbîb kabilinden olduğuna dair bir ifade de bulamadık. Ancak bazı 
eserlerde hurûf-ı mukattaanın sûreleri birbirinden ayırmak için kullanıldığına, Arap şiirinde buna benzer örneklerin yer aldığına 
dair bazı kayıtlar bulunmaktadır. Şimdi onlara bir göz atalım. 

Basra dil mektebinin tanınmış âlimi Ahfeş el-Evsat (ö. 215/830) bu konuyu detaylı bir şekilde ele almakta, mukattaa harflerinin, 
yeni bir sûrenin başladığını beyan etmek için sûre başlarında yer aldığını söylemekte, Kur’an’da anlamı olmayan şeylerin yer 
almasının mümkün olmayacağı şeklindeki eleştiriye ise Arap şiirinden buna benzer örnekler getirerek cevap vermektedir. Onun 
aktardığı örneklerde şair, bir sözün/konunun bitip başka bir sözün/konunun başladığını bildirmek için beyitler arasına لب  
                                                                        
115  Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî es-Süyûṭî, el-İtḳân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân, thk. Muḥammed Ebû’l-Faḍl İbrâhîm (b.y.: el-

Heyʾetu’l-Mıṣriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kuttâb, 1394/1974), 3/31-32. 
116  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/209. 
117  Ferrâʾ, Meʿânî’l-Ḳurʾân, 1/368-369. 
118  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/223. 
119  Râzî, Mefâtiḥu’l-gayb, 2/253. 
120  el-Ḳurṭubî, Tefsir, 1/155. 
121  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 5/285, 7/267,453, 8/7, 14/85. 
122  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 7/267. 
123  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 7/453, 8/7, 14/85. 
124  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 5/285. 
125  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27. 
126  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/29-30, 2/238. 
127  Ebû Manṣûr Muḥammed b. Aḥmed b. el-Herevî el-Ezherî, Tehẕîbu’l-Luğa, thk. Muḥammed ʿAvḍ Mirʿab (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâsi̱’l-ʿArabî, 2001), 11/198; 

Ebü’l-Fadl Muhammed b. Mükerrem b. Ali İbn Manzur, Lisânü’l-‘Arab (Beyrut: Dâru sâdır, 1414), 1/481. 



114  

https://dergipark.org.tr/rid 

kelimesini koymaktadır.128 Taberî de قال بعضهم diyerek Ahfeş’in ifadelerini ve örneklerini neredeyse aynen tekrarlamaktadır.129  

Mâtürîdî’nin teşbîb için kullandığı “nazım ve nesri birbirinden ayırma” ifadesi dikkate alındığında, onun yukarıdaki görüşü 
kendi perspektifinden, kendine özgü ifade kalıplarıyla aktardığını söylemek mümkündür. Teşbîbi, kasidenin giriş bölümü olarak 
düşündüğümüzde ise hurûf-ı mukattaa için böyle bir yoruma başka bir eserde rastlayamadık. Sadece Cemâleddin Kâsımî’nin 
(1866-1914) tefsirinde, Sâffât, Zâriyât ve Tekvîr gibi bazı sûre başlangıçları teşbîbe benzetilmektedir. Ancak orada da teşbîb ile 
b. Yahyâ b. Sa’leb’den (ö. 291/904) naklen bunların, bir sözün bitip başka bir sözün başladığına işaret etmek için kullanıldığına 
dair yoruma yer vermektedir. Buna göre Araplar, bir konunun bitip başka bir konunun başladığını bildirmek üzere, yeni 
başladıkları sözün evvelinde, konudan bağımsız, muhatabın dikkatini çekecek bazı şeyler söylerlerdi. İşte sûre başlarındaki 
harfler de bu kabildendir.131 Kaynaklarda Mâtürîdî’nin teşbîb ile ilgili görüşüne en yakın yorumun bu olduğu görülmektedir. 

2.3. Sadece Mâtürîdî’nin Yer Verdiği Görüşler 

Hurûf-ı mukattaa ile ilgili Mâtürîdî bazı görüşlere yer vermekle birlikte biz o görüşlere diğer eserlerde rastlayamadık. Bunun iki 
farklı sebebinden söz etmek mümkündür. Ya bu görüş elimize ulaşmayan bir kaynaktan aktarılmıştır; ya da bunu ilk olarak 
Mâtürîdî ortaya koymuştur. Mâtürîdî öncesi eserlerde bunlara rastlamamamızın sebebi bunlar olabilir. Ancak onun eserinde yer 
vermesine rağmen konuyla ilgili sonraki eserlerde bu görüşlerden hiç söz edilmemesi oldukça düşündürücüdür. Bunda ulemânın 
bu görüşlere itibar etmemesinin etkisinden söz edilebileceği gibi bu durum, özellikle tefsir literatüründe Te’vīlātu’l-Ḳur’ān’ın ne 
kadar ihmal edildiğinin bir göstergesi de sayılabilir. 

Şimdi sadece Mâtürîdî tefsirinde karşımıza çıkan bu görüşleri maddeler halinde inceleyelim: 

2.3.1. Bu Harflerin Tefsirinin Devamındaki Cümle Olduğu 

Mukattaa harfleriyle ilgili Mâtürîdî’nin en çok yer verdiği düşüncelerden birine göre bu harflerin anlamı devamındaki cümledir. 
Mâtürîdî bu düşünceye yedi farklı yerde temas etmekte,132 bunlardan bazılarında bu düşünceyi izah edip onaylamaktadır.133 Buna 
göre mesela Bakara sûresinin başındaki الم’in anlamı hemen peşinden gelen الكتاب ذلك , Âl-i İmrân sûresindeki الم’in anlamı الله 

هو الا اله لا , A’râf sûresindeki المص’ın anlamı اليك انزل كتاب , Hûd ve İbrahim sûrelerinin başındaki الر’nın anlamı كتاب, Lokman 
sûresindeki الم’in anlamı تلك آيات ifadeleri olmaktadır.134  

Ancak burada şöyle bir soru akla gelmektedir: Aynı harfler başka başka sûrelerin başında yer almakta ve devamındaki ifadeye 
göre farklı manalara gelmektedir. Mesela Bakara sûresinin başındaki الم’in devamında الكتاب ذلك , Âl-i İmrân sûresinde ise لا الله 

هو الا هال  ifadeleri yer almaktadır. Buna göre Bakara sûresinde bu harfler Kur’an’a işaret ederken Âl-i İmrân sûresinde Allah’a 
işaret etmektedir. Bu bir çelişki değil midir? Mâtürîdî buna özetle şöyle cevap vermektedir: Bazı nitelikler ve isimler vardır ki 
hem Allah hem de Kur’an için kullanılabilmektedir. Nitekim “Mecîd” ismi bir âyette Allah’ın vasfı olarak zikredilirken135 başka 
bir âyette Kur’an’ın vasfı olarak karşımıza çıkmaktadır.136 Dolayısıyla aynı durumun hurûf-ı mukattaa için de geçerli olduğunu 
düşünmek mümkündür.137  

Mâtürîdî’nin Ra’d sûresinin başındaki “Bütün mukattaa harfleri için, sonrasında hemen peşinden söylenen ifadelerin, bu harflerin tefsiri 
olduğunu söylemek gayet sarih ve anlaşılabilir bir yorumdur.”138 şeklindeki ifadeleri ile Mü’min sûresinin başında حم ile ilgili bazı 
görüşleri sıraladıktan sonra “Biz ise bu konuda deriz ki” diyerek mezkûr görüşe kendi düşüncesi şeklinde yer vermesi,139 onun 
bu fikre fazlasıyla katıldığına delalet etmektedir.  

Konu hakkında tefsir ve Kur’an ilimlerine dair literatürde yaptığımız araştırma bizi oldukça şaşırtmıştır. Zira Mâtürîdî’den önce 
ve sonra kaleme alınıp günümüze ulaşan tefsirlerde, görebildiğimiz kadarıyla, buna benzer bir yorum yer almamaktadır. Sadece 

                                                                        
128  Bkz. Ebu’l-Ḥasen el-Mucâşiʿî el-Belḫî el-Aḫfeş el-Evsaṭ, Meʿâni’l-Ḳur’ân, thk. Hudâ Maḥmûd Ḳırâʿa (Kahire: Mektebetu’l-Ḫâncî, 1411/1990), 1/21. 
129  Ṭaberî, Câmiʿ u’l-Beyân, 1/212. 
130  Cemâleddîn Muhammed b. Muhammed Saîd Kâsımî, Mehâsinü’t-te’vîl, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1418), 1/170. 
131  Râzî, Mefâtiḥu’l-gayb, 2/254. 
132  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27-28, 2/237, 7/379, 9/116, 12/203, 13/7,103. 
133  Örnek olarak bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/7,103. 
134  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/28. 
135  Bkz. el-Burûc: 85/15. (ذو العرش المجيد) 
136  Bkz. el-Burûc: 85/21. (بل هو قران مجيد) 
137  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 2/237. 
138  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 7/379; Benzer bir ifade Fussilet suresinin başında da yer almaktadır. Bkz. Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/103. 
139  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/7. 



 115 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Yusuf b. Hilal es-Safedî’nin (ö. 696/1296) tefsirinde, Kadı Abdülcebbar’ın (ö. 415/1025) İbnü’z-Zübeyrî’den (ö. 216/831-32)140 
naklettiği benzer bir görüş bulunmaktadır. Buna göre mesela  الم‘in ذلك الكتاب لا ريب فيه ile mutlaka bir ilişkisi olmalıdır. Ancak 
devamındaki ifadelerden bu ilişkinin, birinin diğerini tefsiri şeklinde olmadığı anlaşılmaktadır. Bilakis, Kur’an’ın bu ve benzeri 
harflerden müteşekkil olduğu şeklindeki daha önce zikrettiğimiz görüşe yer verilmektedir.141  Ayrıca hurûf-ı mukattaa hakkında 
daha önce yapılmış yorumlara maddeler halinde yer veren pek çok usul ve tefsir kitabında da böyle bir görüşe rastlayamadık.142 
Şu durumda bu görüş sadece Mâtürîdî tefsirinde yer alması dolayısıyla ona has orijinal bir düşünce gibi durmaktadır. Buna karar 
verebilmek için onun bu yorumu hangi ifadelerle aktardığına dikkat etmek mühimdir. O bir yerde bunu 143,قيل üç yerde قال بعضهم 
diyerek aktarmakta,144 bunlardan birinde وهو قول الحسن diyerek ilgili görüşün Hasan-ı Basrî’ye ait olduğunu tasrih etmektedir.145 
Bir yerde يحتمل ifadesiyle muhtemel bir görüş olarak yer almaktadır146 ki Mâtürîdî’nin sıklıkla kullandığı bu kalıp hem kendi 
düşüncelerini hem de başkalarının fikirlerini aktarırken yer verdiği bir kelimedir. Bu görüşe değindiği son iki sûre olan Mü’min 
ve Fussilet sûrelerinde ise sırasıyla وقد قلنا نحن (Biz ise deriz ki)147 ve ظاهر (Açıktır ki)148 diyerek kendi görüşü gibi aktarmaktadır. 
Bütün bu açıklamalar neticesinde akla şu iki ihtimal gelmektedir: Ya bu görüş Mâtürîdî’nin kendi görüşüdür, fakat bunu 
başkasının görüşü gibi aktarmıştır; ya da bu gerçekten Hasan-ı Basrî’ye ait olup onun bu görüşü günümüze yalnızca Mâtürîdî 
kanalıyla ulaşmıştır.  

2.3.2. Hüccet, Burhan ya da Önceki Kitaplardan Kinaye Olduğu 

Mâtürîdî, bu harflerle ilgili tefsir ve Kur’an ilimleri literatüründe rastlayamadığımız orijinal bir görüş daha ileri sürmektedir. 
Toplamda iki yerde beyan ettiği bu yorum özetle şu şekildedir: Bu harfler; Hz. Muhammed’in peygamberliğini ve Kur’an’ın ilahi 
kaynaklı olduğunu ispat sadedinde bu kitapta zikredilen kıssalar, aklî deliller ve hüccetlerden ya da önceki kitaplardan kinayedir. 
Buna göre mesela Ra’d sûresinin ilk âyetindeki ٰٓالكِْتاَبِ اٰيَاتُ تِلْكَ الٓمر  ؕ  ifadesinin anlamı “İşte bu delilleri, hüccetleri ve önceki 
kitapları biz Kur’an’ın âyetleri ve kanıtları kıldık.” olmaktadır.149 Zira Hz. Peygamber’in görmediği, bilmediği olaylardan haber 
vermesi, bu kitabın kendi telifi olmayıp gökyüzünden vahiy yoluyla kendisine Allah tarafından bildirildiğinin kanıtıdır.150 

Tefsirinde kıssaların, Hz. Peygamber’in nübüvvetine delil olma fonksiyonuna sık sık dikkat çeken Mâtürîdî’nin mukattaa 
harflerini de bu kapsamda değerlendirmesi bizleri şaşırtmamıştır. Zira ona göre Kur’an’daki kıssalar Hz. Muhammed’in 
risaletinin ispatıdır. Şöyle ki: Bu kıssalar önceki kitaplarda da yer alıyordu. Ancak Hz. Muhammed’in önceki kitapları okuması ya 
da öğrenmesi mümkün değildi. O halde ona bu kıssaları haber veren ancak gaybı bilen Allah’tır.151 İşte sûre başlarındaki mukattaa 
harflerini de bu delil ve hüccetlerin sembolik ifadesi olarak düşünmek mümkündür. 

Sonuç 

Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān adlı eserinin başında tefsir ve te’vili birbirinden ayırmaktadır. Ona göre tefsir bir âyet hakkında kesin 
konuşmaktır ve bu sadece Hz. Peygamber ile vahye tanık olmuş sahabenin hakkıdır. Te’vil ise âyetin muhtemel anlamlarını 
ortaya koymaktan ibarettir ve bunu ilmî açıdan belli bir seviyeye ulaşmış her âlim yapabilir. Onun bu temel yaklaşımı pek çok 
konuya bakışında belirleyici olduğu gibi hurûf-ı mukattaaya bakışında da başat rol oynamıştır. Zira ona göre bu harfler, gerçek 
manasını yalnızca Allah’ın ve elçisinin bilebileceği müteşâbihât kategorisindedir. Dolayısıyla bu harflerin kesin anlamını bilmek, 

                                                                        
140  Eserde İbnü’z-Zübeyrî olarak geçen ismin Abdullah b. Nâfi’ ez-Zübeyrî olması muhtemeldir. Bkz. Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed b. ʿOsm̱ân 

eẕ-Ẕehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-Nubelâ’ (Kahire: Dâru’l-Ḫadîs,̱ 1427/2006), 8/431. 
141  Cemaleddin Yusuf b. Hilâl es-Safedî, Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü’l-Estâr (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2019), 1/67; Safedî tefsirinde hurûf-i mukattaa 

hakkında detaylı bilgi için bkz. Ahmet Yürekli, “Yûsuf b. Hilâl es-Safedî’nin Tefsirinde Hurûf-ı Mukatta’a Yorumu”, İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi 7/2 
(Aralık 2022), 307-333. 

142  Örnek olarak bkz. Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. İbrâhîm b. Saʿîd el-Ḥûfî, el-Burhân fî ʿUl’umi’l-Ḳurʾân: Sûretü Yûsuf Dirâse ve Tahkîk, thk. İbrahim Anânî Atıyye Anânî 
(Malezya: Câmiatü’l-Medîneti’l-Âlemiyye, 1436/2015), 106; Râzî, Mefâtiḥu’l-gayb, 2/252-254; Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. ʿAbdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî ez-
Zerkeşî, el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân, thk. Muḥammed Ebu’l-Faḍl İbrâhîm (b.y.: Dâru ʾİḥyâʾi’l-Kutubi’l-ʿArabiyye, 1376/1957), 1/173-178; Süyûṭî, el-İtḳân, 3/31-
34; Muḥammed Ṭāhir b. Muḥammed b. Muḥammed et-Tunusī İbn ʿĀşūr, Tefsirü’t-Tahrîr ve’t-tenvîr. (Tunis: ed-Dārü’t-Tunisiyye, 1984), 1/207-215; İsmail 
Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü (Ankara: TDV Yayınları, 1995), 138-144; Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü (İstanbul: İFAV Yayınları, 2018), 173-177. 

143  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/27. 
144  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 2/237, 9/116, 12/203. 
145  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 9/116. 
146  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 7/379. 
147  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/7. 
148  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 13/103. 
149  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 7/379. 
150  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 8/7. 
151  Mâtürîdî, Te’vīlātu’l-Ḳur’ān, 1/85,138,150,190,251, 2/137,172,302, 5/407, 7/234, 8/40,227,230, 9/34-35,116, 11/114, 12/68,223, 16/121, 17/33,228. 



116  

https://dergipark.org.tr/rid 

ancak onlardan gelecek sahih bir habere bağlıdır. Böyle bir haber varid olmadığına göre bu harfler hakkında kesin görüş beyan 
etmek doğru değildir. Ancak bunların muhtemel anlamları üzerinde düşünüp konuşmak caizdir. 

Mâtürîdî, hurûf-ı mukattaa ile ilgili toplamda 17 farklı görüşe temas etmiştir. Bunlardan 7’sini hiç yorum yapmadan sadece 
aktarmıştır. Bu harflerin bazı cümlelerin kısaltması, sûreleri açan anahtar, Allah’ın ya da Kur’an’ın isimleri veya çeşitli 
varlıklardan kinaye olduğu, Arapçada yahut başka dil veya lehçelerde anlamlı bazı kelimeler olduğu şeklindeki bu görüşlere 
Mâtürîdî öncesi pek çok tefsirde de tesadüf edilmektedir. Mâtürîdî’nin yorumsuz aktardığı görüşler için onun bunlara pek itibar 
etmediğini ileri sürmek mümkündür. Ancak yorumsuz da olsa bunlara eserinde yer verip bunları eleştirmemesi, en azından bu 
yorumlara değer atfettiği şeklinde de yorumlanabilir. 

Müfessir, temas ettiği görüşlerden 8’ine, bunlara olumlu baktığını gösteren birtakım açıklamalar eşliğinde yer vermiştir ki bu 
görüşler şunlardır: 

1- Bu harfler ister bazı isim, sıfat ya da varlıklardan kinaye olsun isterse sadece birer harf olarak telakki edilsin, bunlarda yemin 
anlamı mevcuttur. 

2- Bunlar Allah’ın bazı isim veya sıfatlarından kinayedir. 

3- Bunlar ebced hesabıyla bazı tarihlere veya sayılara işarettir. 

4- Bunlar müteşâbihâttan olup manası peygamber dışındaki insanlardan gizlenmiştir. 

5- Bunlar, Kur’an’ı dinlemeye yanaşmayan muhatabın daha önce aşina olmadığı bir üslupla dikkatini çekmek için indirilmiştir. 

6- Bunlar, başında bulundukları sûrelerin isimleridir. 

7- Bunlar, Arap alfabesinin tamamından kinayedir ve amaç, Kur’an’ın bu harflerden müteşekkil olduğuna dikkat çekmektir. 

8- Bu harfler, kasidelerin başında konuya giriş mahiyetinde konudan bağımsız olarak yer alan ve muhatabın dikkatini çekmeye 
yarayan teşbîb türü bir kullanımdır. 

Onun temas ettiği iki görüşe ise başka eserlerde tesadüf edilmemiştir. Bunlardan biri; bu harflerin tefsirinin, devamındaki cümle 
olduğuna dair yorumdur. Mâtürîdî bu görüşü Hasan-ı Basrî’den nakletmekle birlikte başka hiçbir kaynakta ne Hasan-ı Basrî’den 
ne de başkasından bu görüşe rastlayamadık. Bunu iki şekilde izah etmek mümkündür: Ya bu görüş Hasan-ı Basrî’ye ait olup bunu 
aktaran kaynaklardan yalnızca Mâtürîdî’nin tefsiri günümüze ulaşmıştır; ya da aslında bu yorum Mâtürîdî’ye ait olup Hasan-ı 
Basrî’den nakli bir yanılgı ya da hataya dayanmaktadır. 

Sadece Mâtürîdî tefsirinde karşımıza çıkan ikinci yoruma göre ise bu harfler, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat sadedinde 
Kur’an’da yer alan delil, hüccet veya kıssalardan yahut önceki kitaplardan kinayedir. Bu yorumun Mâtürîdî’ye ait özgün bir 
yorum olduğu anlaşılmaktadır. Zira Mâtürîdî, hemen her fırsatta âyetleri, Hz. Muhammed’in nübüvvetini ispat sadedinde ele 
almaktadır. Dolayısıyla mukattaa harflerini de bu perspektiften değerlendirmesi onun genel tutumuyla uyumludur. 

Mâtürîdî’nin hurûf-ı mukattaa ile ilgili açıklamalarından anlaşılmaktadır ki o, bu harflerin daha çok dikkat çekme fonksiyonuna 
odaklanmaktadır. Bu harfler ister Allah’ın, Kur’an’ın ya da sûrelerin isimleri olsun; ister bazı isim, sıfat veya varlıklardan kinaye 
olsun; isterse kasem yahut teşbîb türünden olsun; amaç muhatabın dikkatini bu yüce kitaba ve ondaki hikmetlere çekmektir.  

Diğer bazı tefsirlerde oldukça uzun aktarılan bazı görüş ve rivayetlere kısaca değinmesinden ve birtakım ifadelerinden, bu 
harflerle ilgili kimi yorumlara pek itibar etmediği anlaşılan İmam Mâtürîdî, sadece bir görüşü açıkça eleştirmiş ve muhtemel 
kabul etmemiştir. O da Kâf harfiyle ilgili, bunun Kaf dağı olabileceğine dair yorumdur. O, Arapların bu dağdan habersiz olması, 
muhatabın bilmediği bir şeye yemin edilmesinin ise anlamsız olacağından hareketle bu te’vili tenkit etmiştir. 

Günümüze ulaşan Mâtürîdî öncesi ve sonrası tefsirler ile Te’vīlātu’l-Ḳur’ān bu mevzuda karşılaştırıldığında görülmektedir ki 
Te’vīlāt hem konu hakkında geniş bir yelpaze sunması hem de diğer eserlerde rastlamadığımız bazı fikirleri aktarması 
bakımından, erken dönem tefsir rivayetlerini ve mukattaa harfleri ile ilgili yorumları öğrenmek için göz ardı edilmemesi 
gereken çok önemli bir kaynak hüviyetindedir. 

  



 117 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

ʿAbdurrezzâḳ, Ebû Bekr ʿAbdurrezzâḳ b. Hemmâm es-Ṣanʿânî. Tefsîru ʿAbdurrezzâḳ. thk. Maḥmûd Muḥammed ʿAbduh. 3 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1999. 

Aḫfeş el-Evsaṭ, Ebu’l-Ḥasen el-Mucâşiʿî el-Belḫî. Meʿâni’l-Ḳur’ân. thk. Hudâ Maḥmûd Ḳırâʿa. 2 Cilt. Kahire: Mektebetu’l-Ḫâncî, 1411/1990. 
ʿAlî b. el-Caʿd, ʿAlî b. el-Caʿd b. ʿUbeyd el-Cevherî. Musnedu İbni’l-Caʿd. thk. ʿÂmir Aḥmed Ḥaydar. Beyrut: y.y., 1410/1990. 
Âlûsî, Maḥmûd b. ʿAbdullâh el-Ḥuseynî. Rûḥu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Ḳur’âni’l-ʿaẓîm ve’s-sebʿı’l-mesâ̱nî. thk. ʿAlî ʿAbdubârî ʿAṭiyye. 16 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1415. 
Beğavî, Ebû Muhammedel-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ. Meʿâlimu’t-tenzîl fî tefsîri’l-Ḳurʾân. thk. Muḥammed ʿAbdullâh en-

Nimr v.dğr. 8 Cilt. b.y.: Dâru Ṭaybe, 1417/1997. 
Buhârî, Muhammed b. İsmail. el-Câmi‘u’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. Muhammed Zühyr b. Nâsır. Beyrut: Dâru Tavkı’n-Necât, 1422/2001. 
Büstî, Ebû Muhammed İshâk b. İbrahim. Tefsîru İshâk el-Büstî. thk. Medine İslam Üniversitesi 2 Doktora tezi. 2 Cilt, 1413. 
Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usûlü. Ankara: TDV Yayınları, 10. Baskı., 1995. 
Dârimî, Ebû Muḥammed ʿAbdullah b. ʿAbdurrahmân. Sunen. thk. Ḥüseyin Selîm Esed ed-Dârânî. Suudi Arabistan: Dâru’l-Muğnî, 2000. 
Dârimî, Ebû Saîd Osman b. Saîd. Naḳżu’l-İmâm Ebî Sa‘îd  ‘Osman b. Sa‘îd ale’l-Merisiyyi’l-cehmmiyyi’l-‘anîd fîme’fterâ alellâhi azze ve celle mine’t-

tevḥîd. thk. Ebû Âsım eş-Şevvâmî. Kahire: el-Mektebü’l-İslâmî, 1433. 
Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü. İstanbul: İFAV Yayınları, 71. Baskı., 2018. 
Duman, M. Zeki - Altundağ, Mustafa. “Hurûf-ı Mukattaa”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Erişim 20 Kasım 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/huruf-i-mukattaa 
Ebû Bekr es-Sicistânî, Muḥammed b. ʿUzeyr el-ʿUzeyrî. Ğarîbu’l-Ḳurʾân. thk. Muḥammed Edîb ʿAbdulvâḥid. Suriye: y.y., 1416/1995. 
Ebû Ḥanîfe, Nuʿmân b. Sâ̱bit. Musnedu Ebî Ḥanîfe rivâyetü’l-Ḥaṣkefî. thk. ʿAbdurrahman Ḥasen Maḥmûd. Mısır: el-Âdâb, ts. 
Ebû Ḥayyân, Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî. el-Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr. thk. Ṣıdḳî Muḥammed Cemîl. 11 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420. 
Ebû’l-Leys ̱es-Semerḳandî, Ebû’l-Leys ̱Naṣr b. Muḥammed. Baḥru’l-ʿUlûm. thk. Maḥmûd Mataracı. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 
Ezherî, Ebû Manṣûr Muḥammed b. Aḥmed b. el-Herevî. Tehẕîbu’l-Luğa. thk. Muḥammed ʿAvḍ Mirʿab. 8 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâsi̱’l-

ʿArabî, 2001. 
Ferrâʾ, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Ziyâd ed-Deylemî. Meʿânî’l-Ḳurʾân. thk. Aḥmed Yûsuf en-Necâtî v.dğr. Mısır: Dâru’l-Mısrıyye, ts. 
Ḥâris b. Ebî Usâme, Ebû Muḥammed el-Ḥâris ̱b. Muḥammed el-Bağdâdî. Musnedu’l-Ḥâris ̱= Buğyetu’l-Bâḥis ̱ʿan Zevâidi Musnedi’l-Ḥâris.̱ thk. 

Ḥuseyn Aḥmed Ṣâliḥ el-Bâkirî. 2 Cilt. Medine: Merkezu Ḫıdmeti’s-Sunne, 1413/1992. 
Ḥûfî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. İbrâhîm b. Saʿîd. el-Burhân fî ʿUl’umi’l-Ḳurʾân: Sûretü Yûsuf Dirâse ve Tahkîk. thk. İbrahim Anânî Atıyye Anânî. 

Malezya: Câmiatü’l-Medîneti’l-Âlemiyye, 1436/2015. 
İbn Ebî Ḥâtim, Ebû Muḥammed ʿAbdurraḥman b. Muḥammed er-Râzî. Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm. thk. Esʿad Muḥammed eṭ-Ṭayyib. 13 Cilt. 

Suudi Arabistan: Mektebetü Nezzâr Muṣṭafâ el-Bâz, 3. Baskı., 1419/1998. 
İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr b. Ebî Şeybe ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî. el-Kitâbu’l-Muṣannef fi’l-Eḥâdîs ̱ve’l-ʾÂsâ̱r. thk. Kemâl Yûsuf el-Ḥût. 7 Cilt. Riyad: 

Mektebu’-r-Ruşd, 1409. 
İbn Ḳuteybe, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muslim b. Ḳuteybe ed-Dîneverî. Ğarîbu’l-Ḳur’ân. thk. Aḥmed Ṣaḳr. y.y.: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, 1398/1978. 
İbn Ḳuteybe, Ebū Muḥammed ʿAbdu’l-lāh b. Müslim b. Kuteybe Dīneverī. Te’vîlu muşkili’l-Ḳur’ān. thk. İbrahim Şemseddin. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 
İbn Mahled, Muhammed el-Attâr. Min hadîsi Muhammed b. Osman b. Kerâme ve hadîsi Tâhir b. Hâlid b. Nezzâr el-Îlî, rivayetü Muhammed b. 

Mahled el-Attâr anhümâ. thk. Âmir Hasan Sabri. y.y.: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1423. 
İbn Manzur, Ebü’l-Fadl Muhammed b. Mükerrem b. Ali. Lisânü’l-‘Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru sâdır, 1414. 
İbn Vehb, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh el-Mıṣrî el-Ḳureşî. Tefsîru’l-Ḳur’ân mine’l-Câmiʿ. thk. Mikloş Mûrânî. 3 Cilt. b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2003. 
İbn ʿÂdil, Ebû Ḥafṣ Sirâc ed-Dîn ʿOmar b. ʿAlî b. ʿÂdil el-Ḥanbelî ed-Dimeşḳî en-Nuʿmânî. el-Lubâb fî ʿUlûmi’l-Kitâb. thk. ʿÂdil Aḥmed 

ʿAbdulmevcûd, ʿAlî Muḥammed Muʿavviḍ. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1998. 
İbn ʿĀşūr, Muḥammed Ṭāhir b. Muḥammed b. Muḥammed et-Tunusī. Tefsirü’t-Tahrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunis: ed-Dārü’t-Tunisiyye, 1984. 

http://ktp.isam.org.tr/ktp/recordview.php?idno=160008&ele=%3D&wKitaplar=tahrir&wYazarlar=a%C5%9Fur 
Ḳâsım b. Sellâm, Ebû ʿUbeyd el-Herevî el-Bağdâdî. Luğâtu’l-Ḳabâʾili’l-Vâride fî’l-Ḳur’âni’l-Kerîm. b.y.: y.y., ts. 
Kâsımî, Cemâleddîn Muhammed b. Muhammed Saîd. Mehâsinü’t-te’vîl. thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, 1418. 



118  

https://dergipark.org.tr/rid 

Ḳurṭubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed. el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳur’ân. ed. Aḥmed el-Berdûnî ve ʾIbrâhîm Eṭfîsh. 20 Cilt. Ḳâhire: Dâru’l-
Kütüb el-Miṣriyye, 2. Baskı., 1964. 

Maden, Şükrü. “Mâtürîdî’nin Te’vîlâtü’l-Kur’ân’ındaki Meçhul Kaynağı Ebû Avsece ve Dilbilimsel Tefsire Dair Açıklamaları Üzerine Bir 
İnceleme”. dergİabant (AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi) 7/14 (Güz 2019), 410-436. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Semerkandî. Te’vīlātu’l-Ḳur’ān. ed. Ahmet Vanlıoğlu - Bekir Topaloğlu. 17 
Cilt. İstanbul: Dâru’l-Mîzân, 2005. 

Mâverdî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî. en-Nuket ve’l-ʿUyûn. thk. es-Seyyid b. ʿAbdilmaḳṣûd b. ʿAbdirraḥîm. 6 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts. 

Maʿmer b. el-Muse̱nnâ, Ebû ʿUbeyde Maʿmer b. el-Muse̱nnâ et-Teymî el-Baṣrî. Mecâzu’l-Ḳurʾân. thk. Muḥammed Fuâd Sezgin. Kahire: 
y.y., 1381/1961. 

Mekkî b. Ebî Ṭâlib, Ebû Muḥammed Mekkî b. Ebî Ṭâlib el-Ḳaysî. el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî 
ve cümelin min fünûni ʿulûmih. thk. eş-Şâhid el-Bûşîḫî. 13 Cilt. Şârika: Mecmuʿatu Buḥûsi̱’l-Kitâb ve’s-Sunne, 1429/2008. 

Mukâtil b. Süleyman, Ebu’l-Hasan. Tefsîru Mukâtil b. Süleymân. ed. Abdullah Mahmud Şehhâte. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 1423. 
Neḥḥâs, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî. İʿrâbu’l-Ḳurʾân. thk. ʿAbdulmunʿim Ḫalîl İbrâhîm. Beyrut: Menşûrât Muḥammed 

ʿAlî Beyḍûn; Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421. 
Neḥḥâs, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî. Meʿânî’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed ʿAlî eṣ-Ṣâbûnî. Mekke: y.y., 1409. 
Özdeş, Talip. Mâturîdî’nin Tefsir Anlayışı. İstanbul: İnsan Yay., 2003. 
Râzî, Ebû Abdullah Muhammed Fahruddîn. Mefâtiḥu’l-gayb. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420. 
Safedî, Cemaleddin Yusuf b. Hilâl. Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü’l-Estâr. 5 Cilt. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2019. 
Sa̱ʿlebî, Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm. el-Keşf ve’l-Beyân. thk. Ebû Muḥammed b. ʿÂşûr. 10 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâsi̱’l-

ʿArabî, 1422/2002. 
Semîn el-Ḥalebî, Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Aḥmed b. Yûsuf b. ʿAbdiddâîm. ed-Durru’l-Maṣûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn. thk. Aḥmed 

Muḥammed el-Ḫarrâṭ. 11 Cilt. Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, ts. 
Semʿânî, Ebû’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-Mervezî. Tefsîru’l-Ḳur’ân. thk. Yâsir b. İbrâhîm-Ğanîm b. ʿAbbâs. 6 Cilt. Riyad: Dâru’l-

Vatan, 1418/1997. 
Sufyân es-̱Se̱vrî, Ebû ʿAbdullâh Sufyân b. Saʿîd b. Mesrûḳ el-Kûfî. Tefsîru’s-̱S̱evrî. thk. Ebû Caʿfer Muḥammed. Beyrut: y.y., 1403/1983. 
Süyûṭî, Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî. ed-Durru’l-mensû̱r fi’t-tefsîri bi’l-me’sû̱r. 8 Cilt. Beyrut: 

y.y., ts. 
Süyûṭî, Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî. el-İtḳân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed Ebû’l-Faḍl 

İbrâhîm. 4 Cilt. b.y.: el-Heyʾetu’l-Mıṣriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kuttâb, 1394/1974. 
Şahin, İskender. “Ḳuşeyrî ve Mâturîdî’nin Ḥurûf-u Muḳāṭta’a Konusuna Yaklaşımı”.  Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 10 (2020), 

227-251. 
Ṭaberî, Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî. Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-Ḳurʾân. thk. ʿAbdullah b. ʿAbdulmuḥsin et-Turkî. 

26 Cilt. b.y.y.: Dâru Hicr, 1422/2001. 
Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. îsâ. es-Sünen. thk. Ahmed Muhammed Şâkir. Kahire: Matbaatü Mustafâ, 1375/1975. 
Tusterî, Ebû Muḥammed Sehl b. ʿAbdullâh. Tefsîru’t-Tusterî. ed. Muḥammed Bâsil ʿUyûnu’s-Sûd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1423. 
Uzun, Mustafa İsmet. “Ebced”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Erişim 09 Aralık 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/ebced 
Vâḥidî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Aḥmed b. Muḥammed b. ʿAlî en-Nîsâbûrî. el-Vasîṭ fî Tefsîri’l-Ḳur’âni’l-Mecîd. thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd vd. 

4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1415/1994. 
Yaḥyâ b. Sellâm, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Sellâm el-Ḳayravânî. Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm. thk. Hind Şelebî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1425/2004. 
Yürekli, Ahmet. “Yûsuf b. Hilâl es-Safedî’nin Tefsirinde Hurûf-ı Mukatta’a Yorumu”. İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi 7/2 (Aralık 

2022), 307-333. 
Zeccâc, Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. es-Serî. Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu. thk. ʿAbdulcelîl ʿAbduh Şelebî. 5 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1408/1988. 
Ẕehebî, Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed b. ʿOsm̱ân. Siyeru Aʿlâmi’n-Nubelâ’. 18 Cilt. Kahire: Dâru’l-Ḫadîs,̱ 1427/2006. 
Zerkeşî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. ʿAbdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî. el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed Ebu’l-Faḍl İbrâhîm. 4 

Cilt. b.y.: Dâru ʾİḥyâʾi’l-Kutubi’l-ʿArabiyye, 1376/1957. 
Zeyd b. Ali. Ğarîbu’l-Kur’ân. thk. Muhammed Cevâd el-Huseynî el-Celâlî. Kum: Merkezü’n-Neşri’t-Tâbi’ li-Mektebi’l-İ’lâmi’l-İslâmî, 2. 

Baskı., 1418.   



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 119-131                                                                                                                                                 | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Emin Tahsin BİLGİN |  https://orcid.org/0000-0002-1842-785x  
Sorumlu Yazar | eminbilgin53@gmail.com  

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi |   https://ror.org/0468j1635   
İslam Tarihi ve Sanatları | Rize, Türkiye 

 

İhsan ARSLAN |  https://orcid.org/0000-0003-4790-0711  
Prof. Dr. | Yazar | ihsan.arslan@omu.edu.tr  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi |  https://ror.org/028k5qw24 
Tarih | Samsun, Türkiye  

Öz 
Câhiliye devrinin son bulup İslâmiyet’in yayılmaya başladığı dönemde Adnânî kabilelerden Temîm kabilesinin lideri olan Akra‘ b. Hâbis, Müslüman olmadan önce bir Mecûsî’ydi. Kendisi 
fiziki olarak zaman zaman alay konusu olan kel ve topal olmak gibi birtakım dezavantajlara sahipti. Kabile lideri olması ve güvenilirliği nedeniyle Ukâz panayırı başta olmak üzere çeşitli 
yerlerde insanlar arasında hakemlik görevini üstlenmiştir. O, Câhiliye döneminde kabileler arasında vuku bulan Yevm Külâb ve Yevm Zübâle savaşlarına katılmıştır. Yevm Zübâle 
savaşında kendisi aktif rol oynamış, esir düşmüş ve diyetle serbest kalmıştır. Mekke’nin fethinden kısa bir süre önce Müslüman olmuştur. Arkadaşlarıyla yaptığı iştişareler sonucunda 
İslâmiyet’i kabul etmiş; hayatı boyunca bu kararından vazgeçmemiş ve kabilesinin de İslâm ile şereflenmesine vesile olmuştur. O dönemde yeni Müslüman olanların kalplerini dine 
ısındırmak amacıyla müellefe-i kulûb uygulaması hayata geçirilmişti. Akra‘ b. Hâbis de müellefe-i kulûb kapsamına dâhil edilmiş ve bu kapsamda ganimetlerden pay almıştır. Bu uygulama 
sayesinde Hz. Peygamber döneminde Huneyn ganimetlerinden ve Hz. Ali’nin Yemen’den gönderdiği altın parçacığından pay alan Akra‘ b. Hâbis, Hz. Ebû Bekir döneminde de müellefe-i 
kulûba yapılan yardımlardan faydalanmıştır. İslâmiyet’in yeşermeye başladığı o dönemde her yeni Müslüman gibi o da bilmediği, anlam veremediği konularda yaptığı çıkışlarla bazı 
âyetlerin nüzûl sebebi, bazı hadislerin bizzat sebeb-i vürûdu olmuştur. Bu meselelere bakıldığında esirleri geri almak için Temîm heyetiyle Medine’ye geldiğinde mescitteki tavrı, Hz. 
Peygamber’i torunuyla oynarken gördüğünde şaşkınlığını gizleyemeyerek verdiği tepki, haccın kaç defa yapılacağı ile alakalı soru sorması, mescitte bevletmesi gibi durumlar kayda değer 
konulardandır. Kaynaklarda askerî özellikleri ve faaliyetleri ile alakalı ayrıntılı bilgi bulunmayan Akra‘ b. Hâbis, Resûlullah ile Mekke’nin fethine, Huneyn ve Tâif gazvelerine katılmıştır. 
Hz. Ebû Bekir döneminde Enbâr ve Dûmetülcendel fetihlerinde bulunmuştur. Hâlid b. Velîd’in emriyle Enbâr’a giden öncü kuvvete komuta etmiştir. Dûmetülcendel’de ise Vedîa b. Kelbî’yi 
esir alma başarısını göstermiştir. Bu savaş sonucunda ordudan bazı kişilerle beraber Hâlid b. Velîd’den, Dûmetülcendel ordusundaki Temîmlileri öldürmemesi konusunda talepte 
bulunmuştur. Bazı tarihî kaynaklar Hz. Ömer döneminde gerçekleşen Yermük savaşında Akra‘ b. Hâbis’in on oğluyla birlikte öldüğünü ifade etmişlerdir. Bu iddia onun bu dönemdeki 
faaliyetlerinin tespitini zorlaştırmış ve Hz. Ömer döneminde kayda değer bir faaliyeti tespit edilememiştir. Hz. Osman dönemindeki faaliyetlerine bakıldığında ise Vali Ahnef b. Kays 
tarafından Tohâristan fetihleri kapsamında Cûzcân’ın fethiyle görevlendirildiği görülmektedir. Emrine verilen askerî birlikle Cûzcân’a giden Akra‘ b. Hâbis şehri fethetmiştir.  Cûzcân, 
Müslümanlar açısından kolaylıkla fethedilen bir yer olduğu gibi Akra‘ b. Hâbis’in de komutan olarak fethettiği tek yer olmuştur. Cûzcân fatihi olan Akra‘ b. Hâbis bu fetihten sonraki bir 
yıllık süre içerisinde vefat etmiştir.  

Anahtar Kelimeler 
İslâm tarihi, Hz. Peygamber, Akra‘ b. Hâbis, Temîm, Câhiliye.  

Atıf Bilgisi 
Bilgin, Emin Tahsin- Arslan, İhsan. “Akra‘ b. Hâbis’in Hayatı, Şahsiyeti ve İslâm Tarihindeki Rolü”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 119-131. 
https://doi.org/10.32950/rid.1331718 

 

 

 

 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    23.07.2023 Kabul Tarihi:   16.12.2023 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 

Etik Beyan 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. Bu 
çalışma, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nde 15/06/2023 tarihinde sunulan ve kabul edilen “Akra‘ b. Hâbis’in Hayatı, 
Şahsiyeti ve İslâm Tarihindeki Rolü” adlı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 

Yazar Katkı Düzeyleri Sorumlu yazar (ETB) %70, yazar (İA) %30.  
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024), 119-131                                                                                                                                                                          | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Emin Tahsin BİLGİN |  https://orcid.org/0000-0002-1842-785x  
Corresponding Author | eminbilgin53@gmail.com  

Recep Tayyip Erdoğan University |  https://ror.org/0468j1635  
Islamic History and Arts | Rize, Türkiye 

 

İhsan ARSLAN |  https://orcid.org/0000-0003-4790-0711  
Prof. Dr. | Author | ihsan.arslan@omu.edu.tr  

Ondokuz Mayıs University |  https://ror.org/028k5qw24 
History | Samsun, Türkiye 

Abstract 
Aqra' who was the leader of the Temīm tribe, one of the Adnānite tribes, at the end of the Jāhiliyyah period and the beginning of Islamic spread, was a Zoroastrian before he became a 
Muslim. He had some physical disadvantages, such as being bald and lame, which made him a subject of ridicule from time to time. Being a tribal leader and trustworthy, he served as an 
arbitrator between people in various places, especially at the Ukâz fair. He participated in the battles of Kulâb and Zubāla, which took place between the tribes during the Jāhiliyyah period. 
He himself played an active role in the battle of Zubaila, was captured and released on parole a diet. He became a Muslim shortly before the conquest of Mecca. He accepted Islam after 
consultations with his friends; he did not give up on this decision throughout his life and was instrumental in his tribe being honored with Islam. At that time, the practice of mu'allafa al-
qulûb was implemented to warm hearts of new Muslims to religion. 'Aqra' was included in the scope of muellefe al-kulūb and received a share of spoils in this context. Thanks to this 
practice, Aqra', who received a share from the spoils of Hunayn during Prophet's reign and a piece of gold sent from Yemen by Ali, also benefited from the aids given to the muellefe al-
kulūb during the reign of Abu Bakr. Like every other new Muslim in that period when Islam was beginning to flourish, he became the reason for the revelation of some verses and the 
reason for some hadiths with his outbursts on issues he did not know and could not make sense of. When these matters are considered, his behavior in the mosque when he came to 
Medina with the delegation of Tamīm to take back captives, his reaction when he saw the Prophet playing with grandson, his questioning about how many times the Hajj should be 
performed, and his urination in the mosque are among the noteworthy issues. Aqra', whose military characteristics and activities are not detailed in the sources, participated in the 
conquest of Mecca, Hunayn and Tāif with the Messenger Allah. He participated in the conquests of Anbâr and Dûmetaljandel during the reign of Abu Bakr. He commanded the vanguard 
force that went to Anbar on the orders of Khalid b. Walid. In Dûmetaljandel, he succeeded in capturing Wadîa. At the end of this battle, he and some members of the army asked Khalid 
not to kill the Temīmīs in the army of Dūmetaljandel. Some historical sources have stated that Aqra' died with his ten sons in the battle of Yarmouk, which took place during the reign of 
'Umar. This claim made difficult to determine his activities during this period and no significant activity of his during the reign of 'Umar could be identified. When we look at his activities 
during the reign of 'Uthman, we see that he was assigned by Governor Ahnaf to the conquest of Jūzjān within the scope of Tohāristan conquests. Aqra' went to Jūzjān with military unit 
under his command and conquered the city. Not only was Jūzjān easily conquered place for Muslims, but it was also the only place that Aqra' conquered as commander. Aqra', conqueror 
of Jūzjan, died a year after this conquest. 

Keywords 
Islamic history, Hz. Prophet, Aqra' b. Hābis, Tamīm, Jāhiliyyah. 

Citation 
Bilgin, Emin Tahsin- Arslan, İhsan. “Aqra' b. Hābis’s Life, Personality and Role in Islamic History”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 119-131. 
https://doi.org/10.32950/rid.1331718 

 

 

 

 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  23.07.2023 Date of Acceptance: 16.12.2023 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement 
It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. This study was produced from the master's thesis titled "The Life, Personality and Role of 'Aqra' b. Hābis in Islamic 
History", which was presented and accepted at Recep Tayyip Erdoğan University Graduate School of Postgraduate Education on 15/06/2023. 

Auth. Contribution Rates Corresponding author (ETB) %70 , author  (İA) %30. 
Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 
  

 
Abstracting and Indexes 

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


121 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Allah Resûlü’ne risâlet görevinin tevdi edildiği vakte kadar geçen sürede insanlık tarihinin en karanlık dönemlerinden biri Arap 
coğrafyasında yaşanmaktaydı. Asabiyet duygusuyla yoğrulan Arap toplumu; insanlık için kıymetli olan değerlerden uzak, merhamet 
duygularından yoksun ve kişinin sadece gücüne göre değer gördüğü bir anlayışa sahipti. O günün toplumunda itibar görmenin yegâne 
şartı ise nüfuzlu, zengin bir ailenin üyesi olmaktan geçmekteydi. Sınıfsal ayrımın ve kölelik sisteminin yaygın olduğu bu dönemde Hz. 
Peygamber, İslâm’ın nurunu, Allah’tan aldığı vahiyle yaymaya başlamış ve kıyamete kadar devam edecek olan İslâm çağını başlatmıştı. 
Bu dönemde, onun çağrısına kulak verip İslâmiyet’le müşerref olan isimlerden birisi de Akra‘ b. Hâbis’tir. 

Adnânî kabilelerden, Temîm kabilesinin bir ferdi olan Akra‘ b. Hâbîs, Câhiliye döneminin son bulup İslâmiyet’in yayılmaya başladığı 
geçiş evresinde kabilesinin lideriydi. Kabile lideri olması nedeniyle toplumda saygın bir konumu olan Akra‘ b. Hâbis’in iman ettikten 
sonra İslâm’a çeşitli hizmetleri olmuştur. Ancak İslâm tarihi kaynaklarında onun yaptığı hizmetler ayrıntılı olarak ele alınmamıştır. 
Çünkü kendisi Mekke’nin fethinden kısa bir süre önce Müslüman olmuştur. Haliyle bu durum, onun önde gelen birçok sahâbîye 
kıyasla geri planda kalmasına neden olmuştur. O, daha çok Resûlullah ile vuku bulan ikili ilişkileriyle ön plana çıkmıştır. Bu 
meseleler de tefsir ve hadis ilmine konu olmuştur. Kendisi, herkesçe bilinen birçok hadisenin ana karakteri olmuştur. Günümüze 
kadar ulaşan bu rivâyetler genel itibariyle muhtevası herkesçe bilinen ama olayın failinin kim olduğu es geçilen meselelerdir. 
Örneğin Allah Resûlü’nün torununu öptüğü esnada birisinin: “Benim on tane oğlum var. Ama hiçbirini öpmedim.” demesi üzerine 
Resûlullah’ın: “Merhamet etmeyene merhamet edilmez.” şeklinde karşılık verdiği kimse Akra‘ b. Hâbis’tir.1 

İslâmî ilimler noktasında az çok bilgi sahibi olan herkes bu meseleyi bilir. Ama olayın içindeki kişinin Akra‘ b. Hâbis olduğu bilinen 
bir nokta değildir. Bu makale de bir yandan Akra‘ b. Hâbis’e dair bilgiler verilirken diğer yandan da arka planında onun olduğu 
rivâyetleri ortaya koymak amaçlanmıştır. 

Bu amaç doğrultusunda meşhur sahâbîlere nazaran İslâm tarihi kaynaklarında hakkında derli toplu malumat bulunmayan Akra‘ b. 
Hâbis’i, tanımak ve tanıtmak öncelikli gayemiz olmuştur. Bu noktada bazı tefsir2 ve hadis3 kaynaklarından, siyer kaynaklarından,4 
tabakat5 ve genel tarih eserlerinden,6 fütûhât7 ve ensâb8 kaynaklarından faydalanılmıştır. 
                                                           
1  Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiʿu’l-müsnedü’s-sahîhu’l-muhtasar min umûri Resûlillâh sallallâhü ʿaleyhi ve sellem 

ve sünenihî ve eyyâmih (Dımaşk-Beyrut: Dârü İbn Kesîr, 1423/2002), “Edeb”, 18 “Edeb”, 27. 
2  Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî, et-Tefsîrü’l-kebîr (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1401/1981); Ebü’l-Fidâ’ 

İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkî eş-Şâfiî, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, thk. Sâmi b. 
Muhammed b. Selâme (Riyad: Dâru’t-Tayyibe, 1420/1999); Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî, et-Tahrîr ve’t-tenvîr 
mine’t-tefsîr (Dâru’t-Tunûsiyye, 1984); Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, sad. İsmail Karaçam vd., thk. Hüseyin Akkaya - Muhammed Gür 
(İstanbul: Azim Dağıtım Yayıncılık, 2021). 

3  Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, el-Müsned, thk. Şuayb el-Arnaût - Âdil Mürşid (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 
1421/2001); Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân b. el-Fazl ed-Dârimî, es-Sünen (Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1434/2013); Buhârî, el-
Câmiʿu’s-sahîh; Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed Fariyabî (Riyad: Dâru 
Tayyibe li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 1467/2006); Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût vd. (Beyrut: Dâru’r-
Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009); Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût vd. (Dımaşk: Dâru’r-
Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009); Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘ruf (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-
İslâmî, 1996); Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, es-Sünen, thk. Hasan Abdulmun‘im Şelbî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001). 

4  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî, Kitâbü’l-Meğâzî, thk. Marsden Jones (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1966); Ebû 
Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî, es-Sîretü’n-nebeviyye, thk. Mecdî Fethî es-Seyyid 
(Tanta: Dâru’s-Sahâbe li’t-Turâs, 1416/1995); Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, Cevâmiʿu’s-Sîre, nşr. Muhammed 
Ali Beydûn, thk. Abdülkerim Sâmi el-Cündî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003). 

5  Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî, Kitâbü’t-Tabakâti’l-kebîr, thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ (Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1410/1990); Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî el-Basrî, Kitâbü’t-Tabakât, thk. Ekrem Ziyâ Ömerî (Bağdat: 
Matbaatü’l-Ânî, 1387/1967); Ebû Nuaym Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî, Hilyetü’l-evliyâʾ ve tabakatü’l-asfiyâʾ (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1416/1996). 

6  Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî el-Basrî, et-Târîh, thk. Mustafa Necib Fevvâz - Hikmet Keşlî Fevvâz (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1415/1995); Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm el-
Mısrî (Kahire: Dârü’l-Meʿârif, 1962); Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşkî eş-Şâfiî, Târîhu medîneti Dımaşk ve zikru 
fazlihâ ve tesmiyetü men hallehâ mine’l-emâsil ev ictâze bi-nevâhihâ min varidîhâ ve ehlihâ, thk. Muhibbüddin Ebû Saîd Ömer b. Garâme el-Amrevî (Beyrut: 
Dârü’l-Fikr, 1415/1995); Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkî eş-Şâfiî, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye (Beyrut: Mektebetü’l-Meʻârif, 1413/1992). 

7  Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd el-Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, thk. Abdullah Uneys et-Tıbâ’ (Beyrut: Müessesetü’l-Me‘ârif, 1987); 
Mahmûd Şît b. Mustafâ b. Hattâb el-Mevsılî, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1418–1998). 

8  Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr el-Kelbî el-Kûfî, Cemheretü’n-neseb, thk. Nâcî Hasan (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1407/1986); Ebü’l-



122  

https://dergipark.org.tr/rid 

1. Akra‘ b. Hâbis ve Câhiliye Dönemi Faaliyetleri 

Hangi tarihte doğduğuna dair herhangi bir bilgi bulunmayan9 Akra‘ b. Hâbis’in asıl adının Firâs10 veya Hâris11 olduğuna dair 
rivayetler vardır. Kel olduğu için Akra‘ lakabıyla anılan12 bu kişinin tam adı Akra‘ b. Hâbis b. İkâl b. Muhammed b. Süfyân b. 
Mücâşi‘ b. Dârim b. Mâlik b. Hanzale b. Mâlik b. Zeyd Menât b. Temîm’dir.13 

Babasının adı Hâbis b. İkâl,14 annesinin adı Fâtıma bint Hâvî b.  Süfyân b. Mücâşi‘ b. Dârim,15 erkek kardeşlerinin adları Varaka b. 
Hâbis et-Temîmî16 ve Firâs b. Hâbis’tir.17 Akra‘ ve Firâs’a kel oldukları için iki akra‘ anlamında “akra‘an denilmiştir.18 Kız 
kardeşinin adı ise Leylâ bint Hâbis et-Temîmî’dir.19 Leylâ bint. Hâbis’in, Gâlib b. Sa‘saa ile olan evliliğinden şair Ferezdak dünyaya 
gelmiştir.20 Ferezdak, dayısı Akra‘ b. Hâbis’i övmek için şiir okumuştur.21 Akra‘ b. Hâbis’in amcaları Nâciye, Himâr, Hunneb ve 
Süfyân olmak üzere dört tanedir.22 Amcalarından Himâr’ın çocuğu olan İyâz b. Himâr, Câhiliye döneminde Kâbe’yi çıplak tavaf 
etmemek için Resûlullah’tan ödünç elbise almıştır.23 

Akra‘ b. Hâbis’in çekirdek ailesi ile ilgili herhangi bir bilgi bulunmazken Allah Resûlü’nü torunu ile oynarken gördüğünde: 
“Benim on tane çocuğum var. Ama hiçbirini öpmedim.”24 demesinden en az bir evlilik yaptığı ve isimlerinin tespit edilemediği 
on çocuğu olduğu anlaşılmaktadır. 

Akra‘ b. Hâbis’in fiziksel anlamda bazı dezavantajları bulunmaktaydı. O, kel olmanın yanı sıra aynı zamanda da topaldı. Onun bu 
durumu özellikle Husayn b. Ka‘kâ‘ tarafından alay konusu olmuştur.25 

Akra‘ b. Hâbis, yaşadığı dönemde Temîm kabilesinin liderlerindendi. Bu nedenle insanların anlaşmazlığa düştüğü meselelerde 
âdil bir şekilde hakemlik yapardı.26 Liderlik vasfından dolayı Ukâz panayırında da hakemlik yapmıştır.27 Ancak o, her ne kadar 
birtakım iyi özellikleri bünyesinde barındırsa da Câhiliye toplumunun dayatmış olduğu bazı kötü alışkanlıklardan kendisini 
alıkoyamamıştır. Müslüman olmadan önceki hayatında görülen dinî anlamdaki sapkınlıkları, kabileler arası ortamı gerip bir 
kargaşa veya savaşa sebebiyet vermesi, ansızın savunmasız bölgelere yapılan saldırılarda ön planda olması gibi durumlar 
Câhiliye’den kalma özelliklerine örneklik teşkil etmektedir.28 

Bu kötü özelliklerinin ortaya çıktığı örneklerden biri de Câhiliye döneminde kabileler arasında meydana gelen savaşlarda 
görülmektedir. O, Eyyâmü’l-Arab olarak adlandırılan bu savaşlardan Yevm Külâb29 ve Yevm Zübâle savaşlarına katılmıştır. Yevm 

                                                           
Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd el-Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, thk. Süheyl Zekkâr - Riyâz Ziriklî (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1417/1996); Ebû Sa‘d 
Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr es-Sem‘ânî, el-Ensâb, nşr. Abdullah Ömer el-Bârûdî (Beyrut: Dârü’l-Cenân, 1408/1988). 

9  Kaynaklar, Akra‘ b. Hâbis’in doğum tarihiyle alakalı herhangi bir yorumda bulunmazken sadece bu kaynakta doğum tarihinin bilinmeyip Câhiliye 
döneminde doğduğu ifade edilir. bk. Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân, 377. 

10  Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, 12/58. 
11  Ebû Bekr Abdullah b. ez-Zübeyr b. Îsâ el-Kureşî el-Humeydî, Müsnedü’l-Humeydî, thk. Habîbürrahman el-A‘zamî (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1381/1963), 

1/471. 
12  Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, 12/58. 
13  İbn Sa‘d, Tabakât, 7/27. 
14  İbnü’l-Kelbî, Cemheretü’n-neseb, 202. 
15  Halîfe b. Hayyât, Kitâbü’t-Tabakât, 41; İbn Asâkir, Târîhu medîneti Dımaşk, 9/186. 
16  Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, thk. Âdil Ahmed Abdilmevcûd - Ali Muhammed Mü‘avviz 

(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1995), 6/317. 
17  Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, el-Kâmil fi’t-târîh, thk. Ebü’l-Fidâ’ Abdullah el-Kâzî (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987), 1/476. 
18  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, 1/476. 
19  İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 8/184. 
20  İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 8/184. 
21  İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 1/58. 
22  İbnü’l-Kelbî, Cemheretü’n-neseb, 1/202. 
23  İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 21-22. 
24  Humeydî, Müsnedü’l-Humeydî, 1/471. 
25  Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, 12/58. 
26  İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 1/58; Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân, 359-360. 
27  Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân, 375. 
28  Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân, 360. 
29  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Habîb b. Ümeyye b. Amr el-Hâşimî, el-Muhabber, thk. Ilse Lichtenstadter (Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmâniyye, 

1407/1987), 247. 



123 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Külâb savaşında Akra‘ b. Hâbis’in tam olarak nasıl bir faaliyette bulunduğu konusunda kaynaklar yetersizdir.30 Yevm Zübâle 
savaşında ise Akra‘ b. Hâbis, yanına topladığı askerlerle beraber Bekr b. Vaîl kabilesine saldırmış ve bu savaşı kaybetmiştir. 
Savaşın kaybedilmesiyle esir düşen Akra‘ b. Hâbis, Bistâm b. Kays’ın kendileri için ödediği diyet karşılığı serbest kalmıştır.31 

2. Akra‘ b. Hâbis’in ve Temîm Kabilesinin İslâmiyet’i Kabulü 

Câhiliye toplumunda bedevîler herhangi bir dine intisap edecekleri zaman o dinin hayatlarına etkisine bakarlardı. Bir dine 
inandıktan sonra hayatlarında işleri yolunda giderse o dinin iyi bir din olduğuna; işleri yolunda gitmezse o dinin kötü bir din 
olduğuna inanırlardı.32 Bir menfaat-zarar felsefesiyle inançların değiştirildiği bu anlayıştan Akra‘ b. Hâbis de payına düşeni 
almıştır. 

Akra‘ b. Hâbis, Müslüman olmadan önce bir Mecûsî’ydi.33 Medine döneminde vahyolunan: “İnsanlardan öylesi de vardır ki, Allah’a 
kıyıdan kenardan kulluk eder. Eğer kendisine bir hayır dokunursa, gönlü onunla hoş olur. Şâyet başına bir kötülük gelirse, gerisingeri (küfre) 
dönüverir. O dünyayı da kaybetmiştir, ahireti de. İşte bu apaçık ziyanın ta kendisidir. O, Allah’ı bırakır da kendine ne zarar ne de fayda veren 
şeylere tapar. Bu da derin sapıklığın ta kendisidir. Zararı faydasından daha yakın olana tapar. O (taptığı) ne kötü yardımcı, ne fena 
yoldaştır!”34 bu âyetlerin esbâb-ı nüzûlüyle alakalı tefsir kaynaklarında anlatılan olaylarda Akra‘ b. Hâbis’in ismi de 
zikredilmektedir. Anlatılan olaya göre, Akra‘ b. Hâbis, Uyeyne b. Hısn el-Fezârî ve Abbas b. Mirdâs kendi aralarında konuşurken:  
“Muhammed’in dinine gireriz, eğer bize hayır getirirse onu hak tanırız yoksa batıl tanırız.” demişlerdi.35 Bu noktada Akra‘ b. 
Hâbis’in tam olarak hangi tarihte iman ettiğini anlamak için ilgili âyetlerin nüzûl zamanını incelemek gerekmektedir. 

Hac sûresi’nin Mekkî mi Medenî mi olduğuna dair çeşitli tartışmalar bulunmaktadır. Bu tartışmalar genel olarak Hac sûresinin 
âyetlerinin büyük bir kısmının Mekkî, birkaç âyetinin ise Medenî olduğu yönündedir.36 Akra‘ b. Hâbis ve arkadaşlarının iman 
etme meselesi, Hac sûresinin on birinci âyetinin nûzül sebeplerinden biri olarak gösterilir. Âyetin nüzûlüne sebep olan olaylar 
genel olarak değerlendirildiğinde sağlam bir imana sahip olmayan bedevî, Yahudi ve münafık kimselerin Müslüman olduktan 
sonraki süreçte başlarına gelen kötü olayların sebeplerini İslâm dinine bağladıkları görülmektedir. Dini şikâyet etmek için de 
Hz. Peygamber’in yanına, Medine şehrine gittikleri ifade edilir.37 Kur’an-ı Kerim âyetlerinin bazı dönemlerde yaşanan olaylara 
binaen nâzil olduğu hesaba katılırsa on birinci âyetin Medenî âyetlerden olduğu konusunda şüphe kalmaz.38 

Hz. Peygamber’in, 622 yılında Mekke’den Medine’ye hicret etmesiyle Medine dönemi başlamıştır.39 Mekke ise 8/630 yılında 
fethedilmiştir.40 Fetih, ordunun Medine’den hareket ettiği 13 Ramazan 8/4 Ocak 630 tarihiyle, Mekke’ye girdiği 20 Ramazan 8/11 
Ocak 630 tarihleri aralığında gerçekleşmiştir.41 İlk defa Mekke’nin fethinde İslâm ordusunun saflarında yer alan Akra‘ b. 
Hâbis’in42 fetihten kısa bir süre önce iman etmiş olabileceği esas alınırsa 8/629 Şaban/Aralık ayı ile 8/630 Ramazan/Ocak ayı 
tarihleri arasında Müslüman olduğu söylenebilir. Onun Müslüman olmasıyla alakalı en net tarihi ise Mahmûd Şît Hattâb 
vermiştir. Ona göre Akra‘ b. Hâbis 8/629 Ramazan ayında iman etmiştir.43 Kaynaklardan yola çıkarak Akra‘ b. Hâbis’in hangi tarih 
aralığında iman ettiğine dair tespitlerde bulunulsa da İslâmiyet’i kabul etmesi sürecindeki olayların nasıl geliştiğine dair bilgi 
bulunmamaktadır.  

Arap toplumunda kabile liderleri, kabile içinde önemli bir konuma sahipti. Liderlerin aldığı herhangi bir karar kabile üyeleri 

                                                           
30  Yevm Külâb savaşları hakkında bilgi almak için bk. Ebû Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî, Kitâbü Eyyâmi’l-ʿArab kable’l-İslâm., nşr. Âdil 

Câsim el-Beyâtî (Bağdat, 1976), 397-456; Ebû Alî el-Hasen b. Reşîk el-Ezdî el-Mesîlî el-Kayrevânî, el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbih ve nakdih, thk. 
Muhammed Muhyiddin Abdülhamîd (Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1401/1981), 2/205-206; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, 1/434-437. 

31  Muhammed Câde’l- Mevlâ vd., Eyyâmu’l-Arab Fi’l-Câhiliyye (Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1361/1942), 206-207; Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-
Sind ve Afganistân, 360. 

32  Buhârî, “Tefsir”, 22/2; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/400; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr, 17/211. 
33  İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 1/59; Abdülkâdir Feyyâd Harfûş, Kabiletü Temîm fî’l-Câhiliyeti ve’l-İslâm (Dımaşk: Dârü’l-Beşâir, 1423/2002), 1/21. 
34  Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2006), el-Hac 22/11-13. 
35  Fahreddin er-Râzî, et-Tefsîrü’l-kebîr, 23/14; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr, 17/212; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 5/533. 
36  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 5/528. 
37  Buhârî, “Tefsir”, 22/2; Fahreddin er-Râzî, et-Tefsîrü’l-kebîr, 23/14; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/400-401. 
38  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr, 17/211. 
39  İbrahim Sarıçam, “Hz. Peygamber Dönemi”, İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş (Ankara: Grafiker Yayınları, 2014), 118. 
40  Muhammed Hamîdullah, İslâm Peygamberi, çev. Mehmet Yazgan (İstanbul: Beyan Yayınları, 2014), 1/229. 
41  Nebi Bozkurt - Mustafa Sabri Küçükkaşcı, “Mekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/557-558. 
42  İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 4/243; Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, Üsdü’l-ğâbe fî maʿrifeti’s-sahâbe, 

thk. Ali Muhammed Mü‘avviz - Âdil Ahmed Abdilmevcûd (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996), 1/264. 
43  Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân, 362. 



124  

https://dergipark.org.tr/rid 

tarafından hemen benimsenirdi. İslâmiyet’in hızlıca yayılmasına da fayda sağlayan bu durumun bir örneği de Temîm kabilesinde 
görülmektedir. Akra‘ b. Hâbis de böylesi bir durumda kabilesinin Müslüman olmasını sağlamıştır. 

9/630 yılında Hz. Peygamber, zekâtların toplanması için kabilelere memurlar gönderiyordu. Büsr b. Süfyân’ı da Huzâa’dan Benî 
Kâ‘b’a göndermişti. Büsr b. Süfyân, zekâtı almak için bölgeye gitmiş fakat orada bulunan Temîmlilerin muhalefeti yüzünden 
zekâtı alamadan geri dönüp Hz. Peygamber’e durumu bildirmişti. Bunun üzerine Hz. Peygamber, Uyeyne b. Hısn komutasında 
elli kişilik birliği bölgeye göndermiş ve bu birlik esirlerle beraber geri dönmüştü. Yakınlarının esir alındığını haber alan Temîm 
ileri gelenleri, içlerinde Akra‘ b. Hâbis’in de bulunduğu bir heyetle hızlıca Medine’ye gelmişlerdi.44 

Medine’ye gelen Temîm heyetinin talebiyle, Hz. Peygamber’in huzurunda vuku bulan müfâhare45 sonucunda46 Akra‘ b. Hâbis, 
Hz. Peygamber’i kastederek: “Anam babam bu adama feda olsun. Onun hatibi bizim hatibimizden, şairi bizim şairimizden daha 
iyidir.” demiş ve heyettekiler Müslüman olmuştur. Hz. Peygamber de esirlerini geri vermiş ve onlara birtakım ihsanlarda 
bulunmuştur.47 

Akra‘ b. Hâbis, heyetle birlikte Medine’ye geldiğinde mescitte Hz. Peygamber’i göremeyince sesini yükselterek çağrıda 
bulunmuştu. Bu durum Kur’ân-ı Kerîm’de kınanmıştır.48 Aynı şekilde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer, Hz. Peygamber’in huzurunda 
Temîmlilere bir liderin tayin edilmesi gerektiğini tartışmışlar ve seslerini yükseltmişlerdi. Bu duruma binaen Allah elçisinin 
yanında insanların seslerini yükseltmemeleri gerektiğini bildiren ayetler vahyolunmuştur.49 

İmrân b. Husayn, Temîm heyeti geldiğinde Allah Resûlü’nün: “Ey Temîm, Müjdeyi kabul edin.” şeklinde çağrıda bulunduğunu; 
Akra‘ b. Hâbis önderliğindeki heyetinin de: “Bizi müjdeledin, artık bize mal ver.” diye cevap verdiklerini aktarır. Bu durum 
karşısında morali bozulan Resûlullah, aynı teklifi Yemen’den gelen bir heyete yapmış ve onlarda bu teklifi kabul etmişlerdi. 
Bunun üzerine Allah Resûlü, onlara yaratılış hakkında bilgiler vermişti.50 

3. Akra‘ b. Hâbis’in Müellefe-i Kulûb Serüveni 

Akra‘ b. Hâbis, yeni Müslüman olduğu için Hz. Peygamber tarafından müellefe-i kulûba ilk dâhil edilenler arasında yer almıştır.51 
O müellefe-i kulûba dâhil edilmesi nedeniyle Huneyn ve Yemen ganimetlerinden pay almıştır. Akra‘ b. Hâbis’e Huneyn 
ganimetlerinden yüz deve verilmiştir.52 Yemen ganimetlerinden ise Hz. Ali’nin Medine’ye göndermiş olduğu altın Akra‘ b. 
Hâbis’inde içinde bulunduğu dört kişilik gruba paylaştırılmıştır.53 

Müellefe-i kulûba yapılan yardımlar Hz. Ebû Bekir’in halifelik döneminde de bir müddet daha devam etmiştir. Fakat yaşanan 
bazı gelişmeler sonrasında Hz. Ömer’in itirazı üzerine, bu kimselere yapılan yardımlar son bulmuştur.54 Müellefe-i kulûb 
üyelerine yapılan yardımların son bulmasına neden olan olaylar şöyledir: 

Bu olaylardan ilkine göre Akra‘ b. Hâbis ve Uyeyne b. Hısn, halife Hz. Ebû Bekir’e gelip kendi arazilerine yakın bir bölgedeki 
bataklığı istediler. Hz. Ebû Bekir, onların teklifini Hz. Ömer’in de onay vermesi şartıyla kabul etti. Ancak Hz. Ömer’e bu mesele 
için danışıldığında onun sert muhalefetiyle karşılaşılmış ve karar iptal edilmiştir. Hz. Ömer’in onlara: “Allah Resûlü, İslâm’ın 
yeni yayıldığı ve Müslümanların sayıca az olduğu dönemde sizleri dine ısındırmak amacıyla birtakım yardımlarda bulunmuştu. 
Ancak bugün İslâm yayıldı. Allah, İslâm’ı hâkim kıldı. Yapabiliyorsanız bana bir şeyler yapın. Yapamazsanız sizi Allah’a havale 

                                                           
44  Vâkıdî, Meğâzî, 3/973-975; İbn Sa‘d, Tabakât, 1/224. 
45  Nazım veya nesirle yapılan temeddüh, atışma ve yarışma şeklinde olursa buna müfâhare adı verilir. Araplar kendi kabilelerini övmek maksadıyla 

bu yönteme başvururlardı. bk. İsmail Durmuş, “Fahr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995). 
46  Temîm heyetinin gelişiyle vuku bulan sürecin ve söylenen şiirlerin tamamı için bk. İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 4/242-251. 
47  İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 4/250-251; İbn Sa‘d, Tabakât, 1/225; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-ğâbe, 1/266. 
48  “Odaların dışından sana seslenenlerin çoğu kuşkusuz düşünemiyorlar. Sen yanlarına çıkıncaya kadar sabredip bekleselerdi elbette kendileri için daha iyi olacaktı. 

Yine de Allah çok bağışlayıcı, çok esirgeyicidir.” el-Hucurât 49/4-5. 
49  “Ey iman edenler! Seslerinizi peygamberin sesinden daha fazla yükseltmeyin, birbirinize bağırdığınız gibi ona bağırmayın; sonra farkında olmadan amelleriniz boşa 

gider.” el-Hucurât 49/2. 
50  Buhârî, "Meğâzî", 67 "Meğâzî", 74 "Bedʾü’l-halk", 1 "Tevhîd", 22. 
51  Muhammed b. Habîb, el-Muhabber, 473-474; krş. Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-Maʿârif, thk. Servet Ukkâşe (Kahire: 

Dârü’l-Meʻârif, 1388/1969), 342. 
52  İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 145-146. Huneyn ganimetlerinin paylaşımında Müellefe-i kulûbtan olan ve olmayan diğer kişiler farklı miktarlarda 

ganimet almışlardır. bk. Vâkıdî, Meğâzî, 3/943-949; İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 145-146. 
53  Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî el-Himyerî, el-Musannef fi’l-hadîs, nşr. Meclisü’l-İlmî, thk. Habîburrahman el-A‘zamî (Beyrut: 

Mektebetü’l-İslâmiyye, ts.), 10/156-157; Buhârî, “Tevhid”, 23. 
54  Cengiz Kallek, “Müellefe-i Kulûb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/474. 



125 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

ediyorum.”55 diyerek müellefe-i kulûba yapılan yardımların son bulması gerektiğini dolaylı yoldan ifade etmiştir. 

Müellefe-i kulûba yardımın kesildiği bir başka örnekte Akra‘ b. Hâbis ve Zibrikân b. Bedr, halife Hz. Ebû Bekir’den Bahreyn 
haraçlarının kendilerine verilmesini istemişlerdi. Tekliflerinin kabul edilmesi durumunda kendi kabilelerinden kimsenin dinden 
dönmeyeceğini garanti etmişlerdi. İlk örnekte olduğu gibi Hz. Ebû Bekir bu teklifi de Hz. Ömer’in onayının alınmasıyla kabul 
edeceğini belirtmişti. Fakat Hz. Ömer bu duruma da razı olmayınca mesele rafa kalkmıştı.56 Bu iki olay neticesinde Hz. Ömer’in 
kararlı ve sert muhalefetiyle müellefe-i kulûba yapılan yardımlar son bulmuştur.  

4. Hz. Peygamber ile İlişkilerinde Akra‘ b. Hâbis 

Câhiliye döneminde insanlar tabakalara ayrılmıştı. Bu tabakalaşma nedeniyle toplumun ileri gelenleri ile toplumdaki güçsüz 
kimseler arasında insanlık dışı olaylar vuku bulabiliyordu. Akra‘ b. Hâbis’in hayatında da bu tip izler barındıran kendisinin başrol 
olduğu iki olay gerçekleşmiştir. 

Bir gün Akra‘ b. Hâbis ve Uyeyne b. Hısn, Hz. Peygamber’in yanına gelmişlerdi. O esnada Resûlullah’ın yanında iman etmiş ancak 
Arap toplumunda alt tabaka olarak görülen kimseler bulunmaktaydı. Akra‘ b. Hâbis ve Uyeyne b. Hısn onları kovdular. 
Resûlullah’a: “Ey Muhammed, sen kavminden vazgeçtin de bunlara mı razı oldun? Biz bunların arkasından mı gideceğiz? Bunları 
yanından kovarsan senin meclisine gelip seninle konuşuruz, belki de anlaşırız.” diye teklifte bulundular. Allah Resûlü: “Ben 
inananları kovacak değilim.”57 diye karşılık verince: “O halde Arapların senin yanında ne kadar üstün olduğumuzu anlamaları için 
senden bize özel bir meclis hazırlamanı istiyoruz. Çünkü Arap heyetleri senin yanına geldiğinde bizleri bu düşkünlerle beraber 
gördüklerinde utanıyoruz. Biz yanına geldiğimizde bunları uzaklaştır. Biz gittikten sonra onlarla istediğin kadar otur.” diye 
ikinci bir teklifte bulundular.58 Resûlullah bu teklifi kabul etmişti. Aralarında bir taahhütname yazmak üzere hazırlık 
yaptıklarında Allah, vahiyle Resûlünü uyarmıştı.59 Bu uyarıdan sonra Hz. Peygamber, o zayıf müminlerle istediği kadar oturup 
istediğinde de yanlarından ayrılıyordu. Allah tarafından ikinci bir uyarı60 daha gelince Allah Resûlü, o kimseler yanından 
gitmedikçe o da onların bulunduğu meclisi terk etmemeye başlamıştı.61 

Akra‘ b. Hâbis’in, Câhiliye döneminden kalma zihniyet yapısını ortaya koyan bir diğer olay da şöyle gerçekleşmiştir. Bir gün 
Akra‘ b. Hâbis, Hz. Peygamber’e gelerek: “Sana ancak Eslem, Gıfâr, Müzeyne ve Cüheyne kabilelerindeki hacıların hırsızları biat 
etti.” demişti. Bunun üzerine Resûlullah: “Sen ne zannediyorsun? Eslem, Gıfâr, Müzeyne ve Cüheyne kabilelerinin; Temîm, Esed, 
Gatafân ve Âmir b. Sa‘saa kabilelerinden daha üstün olması, ikinci gruptaki kabileler için bir hüsran ve eksiklik değil midir?” 
diye sormuştu.62 Akra‘ b. Hâbis: “Evet öyledir.” diye cevaplamıştı. Akra‘ b. Hâbis’in kabullenmesinden sonra Allah Resûlü: 
“Nefsim yed-i kudretinde olan Allah’a yemin olsun ki onlar daha hayırlıdır.63 diyerek meseleye son noktayı koymuştu.  

Ebyaz b. Hammâl adlı bir bedevî kabilesinden birkaç kişiyle beraber Medine’ye gelmiş ve Müslüman olmuştu. Sonrasında zekât 
ile ilgili Resûlullah’a sorular sormuş, Hz. Peygamber de zekâtı vermesi gerektiğini ve onlar için vermeleri gereken zekâtı 
belirlemişti.64 Ebyaz b. Hammâl, zekâtla alakalı merakını giderdikten sonra Allah Resûlü’nden, Me’rib Seddi Tuzlası’nın 
kabilesine verilmesini talep etmişti. Onun bu teklifi başta kabul görse de sonrasında Akra‘ b. Hâbis’in Resûlullah’ı uyarmasıyla 
bu karardan vazgeçilmiştir.65 

Akra‘ b. Hâbis, birgün Resûlullah’ı torunu ile oynarken görmüştü. Kendisinin alışık olmadığı bu durum karşısında şaşkınlığını 
gizleyemeyerek Hz. Peygamber’e: “Benim on çocuğum var ama hiçbirini öpmedim.” demişti. Allah Resûlü cevaben: “Merhamet 
                                                           
55  Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, nşr. Muhammed Ali Beydûn, thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003), 7/32; İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 1/59. 
56  Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. Süfyân b. Cüvvân el-Fesevî, el-Maʿrife ve’t-târîh, thk. Ekrem Ziyâ Ömerî (Bağdat: İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1396/1976), 3/294-295. 
57  eş-Şuarâ 26/114. 
58  İsfahânî, Hilyetü’l-evliyâʾ, 1/146. 
59  “Rablerinin rızâsını isteyerek sabah akşam O’na yalvaranları kovma! Onların hesaplarından sana sorumluluk yoktur, senin hesabından da onlara sorumluluk 

yoktur ki onları yanından uzaklaştırıp da zalimlerden olasın.” el-En’âm 6/52. 
60  “Rızâsını dileyerek sabah akşam rablerine dua edenlerle olmak için elinden gelen çabayı göster. Dünya hayatının çekiciliğine meylederek gözlerini onlardan çevirme! 

Bizi anmaktan kalbini gafil kıldığımız, kötü arzularına uymuş ve işi gücü aşırılık olan kimseye boyun eğme!” el-Kehf 18/28. 
61  İsfahânî, Hilyetü’l-evliyâʾ, 1/146-147; Fahreddin er-Râzî, et-Tefsîrü’l-kebîr, 12/245-246. 
62  Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdilhâlik el-Bezzâr el-Basrî, el-Müsnedü’l-kebîr, thk. Âdil b. Sa‘d (Medine: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1427/2006), 

17/198. 
63  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 34/66-67; Buhârî, “Menâkıb”, 6; Müslim, "Fezâilü’s-sahâbe", 47. 
64  İbn Sa‘d, Tabakât, 8/83; Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, nşr. Mektebetü İbn Teymiyye, 

thk. Hamdî Abdülmecîd es-Selefî (Kahire, ts.), 1/277. 
65  İbn Sa‘d, Tabakât, 8/83; Dârimî, “Büyû”, 66; İbn Mâce, “Rehin”, 17; Ebû Dâvûd, “Haraç”, 36; Tirmizî, “Ahkâm”, 39; Nesâî, “İhyâü’l-mevât”, 3. 



126  

https://dergipark.org.tr/rid 

etmeyene merhamet edilmez.” şeklinde karşılık vermişti.66 

Özellikle kız çocuklarının bir utanç vesilesi sayılarak diri diri toprağa gömüldüğü bir dönemde herhangi birinin çocuğuyla 
oynuyor olması Câhiliye insanları için garipsenecek bir durumdu. Resûlullah’ın güçlü iradesiyle yaşanan dönüşüm, aynı 
zamanda İslâmiyet’in de ne kadar doğru bir din olduğunu ortaya koymaktadır. 

Hz. Peygamber, haccın farziyetini insanlara anlatmak için mescitte konuşma yaptığı esnada Akra‘ b. Hâbis ayağa kalkmış ve her 
yıl mı haccedeceğiz diye soru sormuştu. Allah Resûlü bu soruya cevap vermekte acele etmemişti. Ancak Akra‘ b. Hâbis üç defa 
soruyu tekrarlayınca Resûlullah: “Nefsim elinde olan Allah’a yemin ederim ki eğer ben evet diye cevap verseydim her yıl 
haccetmek gerekirdi. Her yıl hac farz olsaydı siz ona dayanamayacak ve belki de inkâr edecektiniz. Haccın bir defa yapılması 
farzdır. Ancak dileyen arttırabilir.” demiştir. Ardından da orada bulunanlara dini konularda çok soru sorulmaması gerektiğine 
dair bir konuşma yapmıştır.67 

Akra‘ b. Hâbis ve Uyeyne b. Hısn bir gün Resûlullah’a gelerek bir talepte bulundular. Onların talebini karşılamak için Allah 
Resûlü, Muâviye b. Ebû Süfyân’ı çağırıp mektup yazdırdı.68 Mektupların teslimatı esnasında Uyeyne b. Hısn’ın mektubu alıp 
sarığına bağladığı, Akra‘ b. Hâbis’in tereddütlü davrandığı aktarılır.69 Bazı rivâyetlerde ise durumun tam tersi olduğu göze 
çarpmaktadır.70 Ancak rivâyetlerdeki ortak noktaya bakıldığında mektubu almakta tereddüt eden kişinin Muâviye’ye ya da Hz. 
Peygamber’e: “Ey Muhammed! İçinde ne olduğunu bilmediğim Mütelemmis sahîfesi71 gibi bir mektubu yanımda taşıyıp kavmime 
götüreceğimi mi zannediyorsun?” diye çıkıştığı görülmektedir.72 Bu durum karşısında Allah Resûlü, o kişiye kâğıtta yazılı olanları 
açıklamış ve onu bilgilendirmiştir.73 

Hz. Peygamber, Ramazan ayında Ebû’t-Tayyib’i kendisine hacamat yapması için çağırmıştı. Hacamatın yapıldığı esnada Akra‘ b. 
Hâbis, onun bu halini görmüş ve ona neden böyle yaptığını sormuştu. Allah Resûlü de hacamatın baş ağrısına, diş ağrısına, 
uykusuzluğa ve çeşitli hastalıklara iyi geldiğini söylemişti.74 

Bedevînin biri bir gün mescide bevletmişti. Ashab ona karşı sert muhalefette bulunurken Resûlullah bevledilen yeri kova ile 
yıkamalarını,75  bedevîyi de rahat bırakmalarını emretmişti.76 Mescide bevleden kişiyi de bir daha böyle yapmaması konusunda 
ayrıca uyarmıştı. Akabinde Allah Resûlü önde, o kişi arkada namaz kılınmış ve dua faslına geçilmişti. Bedevî duasında Allah’tan, 
kendisine ve Hz. Peygamber’e merhamet etmesini başka kimseye merhamet etmemesini istemişti. Onun bu duasına Resûlullah: 
“Geniş olanı daralttın.” diye tepkide bulunmuştur.77 Kaynaklar genellikle bevleden kişinin bir bedevî olduğunu aktarırken bazı 
kaynaklarda bu kişinin Akra‘ b. Hâbis olduğu rivâyet edilir.78 

5. Akra‘ b. Hâbis’in Savaşlardaki Rolü 

5.1. Mekke’nin Fethinde Akra‘ b. Hâbis 

Hudeybiye antlaşmasının imzalanmasıyla Mekke’de barış ortamı tesis edilmişti. Bu antlaşma sayesinde Müslümanlar ile 
müşrikler Mekke ve çevresinde barış içerisinde yaşamaktaydılar.79 Zaman içerisinde Huzâa ve Benî Bekr kabileleri arasında 

                                                           
66  Humeydî, Müsnedü’l-Humeydî, 9/471; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 16/393; Buhârî, “Edeb”, 18 “Edeb”, 27; Bu kişinin Uyeyne b. Hısn olduğu da söylenir. 

bk. Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-selâm, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘ruf (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1422/2001), 
11/421-422. 

67  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 4/151; Müslim, “Hac”, 73; İbn Mâce, “Menâsik”, 2; Nesâî, “Menâsik”, 1; Kur’ân-ı Kerîm’de de bu mesele desteklenmiştir. 
bk. el-Mâide 5/101. 

68  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/165-166; Ebû Dâvûd, “Zekât”, 23. 
69  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/165; Fesevî, el-Maʿrife ve’t-târîh, 1/338. 
70  Ebû Dâvûd, “Zekât”, 23. 
71  Mütelemmis sahîfesi, menfaat umulan bir durumun aslında zarara sebebiyet vereceğini belirtmek için kullanılan bir ifadedir. Ayrıntılı bilgi için bk. 

Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ ed-Dabbî el-Kûfî, Emsâlü’l-Arab (Beyrut: Dârü’l-Mektebeti’l-Hilal, 2003), 122-124. 
72  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/165; Fesevî, el-Maʿrife ve’t-târîh, 1/338-339. 
73  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/165; Fesevî, el-Maʿrife ve’t-târîh, 1/338-339. 
74  İbn Sa‘d, Tabakât, 1/384. 
75  Dârimî, “Tahâret”, 62; Buhârî, “Vudûʾ”, 58 “Edeb”, 35. 
76  Buhârî, “Vudûʾ”, 58 “Edeb”, 80; İbn Hibbân, el-Müsnedü’s-sahîh, 4/244. 
77  Abdürrezzâk b. Hemmâm, el-Musannef fi’l-hadîs, 1/423-424. 
78  Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî, nşr. “Muhammed Fuâd b. Abdilbâkî - Muhibbüddin 

el-Hatîb” (Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, ts.), 1/323. 
79  İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 4/4. 



127 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

meydana gelen bir olay barış ortamının bozulmasına neden olmuş ve Müslümanlara yönelik bir saldırı gerçekleşmişti. Bu olay, 
nihayetinde Mekke’nin fethini de beraberinde getirmiştir.80 

Mekke’de Müslümanların saldırıya uğradığını haber alan Resûlullah, hızlıca savaş hazırlıklarına başlamış ve ardından orduyla 
birlikte yola çıkmıştır. Mekke’ye giden bu orduya Akra‘ b. Hâbis, yanındaki on adamıyla birlikte Sukyâ bölgesinde katılmıştır.81 
Ordu, Mekke’ye doğru ilerlemeye devam etmiş gece vakti Merrüzzahrân’da konaklamıştı. Bu konaklama esnasında Mekke’den 
gelip orduyu gözetleyen Ebû Süfyân, Müslümanlar tarafından yakalanıp Hz. Peygamber’in çadırına getirilmişti.82 O esnada 
çadırda Hz. Peygamber’in yanında yer alanlar arasında Akra‘ b. Hâbis de bulunmaktaydı.83 Fetih gününde Mekke’ye girildiği 
esnada Resûlullah’ın bir yanında Akra‘ b. Hâbis, diğer yanında ise Uyeyne b. Hısn vardı. 84 

5.2. Huneyn ve Tâif Gazvelerinde Akra‘ b. Hâbis 

İslâm ordusunun Mekke’yi fethettiğini haber alan Hevâzinliler, savaş ihtimaline karşı hazırlık yapmaya başlamışlardı.85 Onların 
hazırlıklarını haber alan Resûlullah, vakit kaybetmeden orduyu toplayıp Huneyn’e doğru yönelmişti.86 Huneyn’de gerçekleşen 
savaş sonucunda Müslümanlar galip gelmişlerdi.87 Zaferden sonra Hz. Peygamber, öğle namazını kılıp bir ağacın altında 
oturmuştu. Akra‘ b. Hâbis ve Uyeyne b. Hısn yanına geldiler. Uyeyne b. Hısn, Mekke’nin fethi öncesinde öldürülen Âmir el-
Eşcâî’nin kanını talep ediyordu. Akra‘ b. Hâbis ise bu cinâyete sebep olan Muhallim b. Cessâme el-Leysî’yi savunuyordu. Hz. 
Peygamber, onların bu anlaşmazlığını diyet teklifinde bulunarak çözüme kavuşturmuştur.88 

Resûlullah, Huneyn ve Tâif gazvelerinden sonra ganimetlerin toplandığı Ci‘râne’ye geçmişti.89 Allah Resûlü toplanan ganimetleri 
paylaştırırken müellefe-i kulûb üyesi olan Akra‘ b. Hâbis’e de yüz deve vermiştir.90 Ashabtan bazı kimseler, Akra‘ b. Hâbis ve 
Uyeyne b. Hısn gibilere ganimetten pay verildiği halde Cuâl b. Sürâka’ya verilmemesine anlam verememişlerdi. Hz. Peygamber, 
Cuâl b. Sürâka’nın onlardan daha hayırlı olduğunu; ancak diğerleri yeni Müslüman olduğu için onların kalplerini İslâm’a 
ısındırmak amacıyla böyle yaptığını söylemiştir.91 

Huneyn ve Tâif gazvelerinde esir alınanlar Müslüman olduklarını ifade edip serbest kalmak istemişlerdi. Müslüman olduklarını 
ilan etmeleri nedeniyle Hz. Peygamber, muhacir ve ensar kendi esirlerini serbest bırakmışlardı.92 Ancak Akra‘ b. Hâbis, Uyeyne 
b. Hısn ve Abbas b. Mirdâs kendilerine düşen esirleri bırakmak istemediler. Hz. Peygamber, esirleri serbest bırakmaları halinde 
bir sonraki ganimetten kendilerine altı kat fazla verileceğini söyleyerek meseleyi büyük oranda çözüme kavuşturmuş ve esirler 
serbest bırakılmıştır.93 

5.3. Enbâr ve Dûmetülcendel Fetihlerinde Akra‘ b. Hâbis 

Akra‘ b. Hâbis, Hz. Ebû Bekir döneminde ridde olaylarında,94 Enbâr ve Dûmetülcendel fetihlerinde bulunmuştur. Enbâr’ın 
fethinde, Hâlid b. Velîd’in emriyle öncü kuvvete komuta etmiştir.95 Dûmetülcendel’de ise çatışmalar esnasında Vedia el-Kelbî’yi 
esir almıştır. Ayrıca savaş meydanında rastladığı her kafiri öldüren Hâlid b. Velîd’den Dûmetülcendel ordusunda yer alan bazı 

                                                           
80  Vâkıdî, Meğâzî, 2/782-783; Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 50. 
81  Vâkıdî, Meğâzî, 2/803-804. 
82  Vâkıdî, Meğâzî, 2/814-815. 
83  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-aʿlâm, 

thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1410/1990), 2/532. 
84  Vâkıdî, Meğâzî, 2/804. 
85  Vâkıdî, Meğâzî, 3/885-886. 
86  Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr el-Muttalibî el-Kureşî el-Medenî, Sîretü İbn İshâk, nşr. Muhammed Ali Beydûn, thk. Ahmed Ferid 

el-Mezîdi (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004), 550-551. 
87  Vâkıdî, Meğâzî, 3/914. 
88  Vâkıdî, Meğâzî, 3/919-920. Muhallim b. Cessâme el-Leysî’nin fevri bir şekilde yapmış olduğu bu hareket üzerine Nisâ suresi 94. ayet nâzil olmuştu. 

Ayrıca Muhallim b. Cessâme el-Leysî pişman olmuş ve Hz. Peygamber’den af dilemişti. Öldüğünde toprak onu geri atmış, insanlarda yabanî 
hayvanların yemesi için onun cesedini kayaların arasında bırakmışlardı. bk. Vâkıdî, Meğâzî, 3/919-922. 

89  Vâkıdî, Meğâzî, 3/939; Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 43; Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 75; İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 145. 
90  Vâkıdî, Meğâzî, 3/946. 
91  Vâkıdî, Meğâzî, 3/948; İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 147. 
92  Vâkıdî, Meğâzî, 3/949-951; İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 145. 
93  Vâkıdî, Meğâzî, 3/951-952; İbn Hazm, Cevâmiʿu’s-Sîre, 145. 
94  Ahmet Lütfi Kazancı, “Akra‘ b. Hâbis”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/285. 
95  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 3/373. 



128  

https://dergipark.org.tr/rid 

Temîmlileri affetmesini isteyen grubun içerisinde yer almıştır.96  

5.4. Cûzcân Fatihi Akra‘ b. Hâbis 

Hz. Osman’ın döneminde Basra valiliği yapan Abdullah b. Âmir, Ahnef b. Kays’ı, Tohâristan bölgesine fetih için göndermişti. 
Ahnef b. Kays, bu amaç doğrultusunda Tohâristan, Cûzcân, Tâlikan ve Fâryâb halklarıyla savaşmış ve galip gelmişti. Ancak savaş 
meydanından mağlub olacaklarını anladıkları için kaçanların da yeniden ayaklanmamaları için yakalanmaları gerekiyordu. Bu 
sebeple Ahnef b. Kays, Akra‘ b. Hâbis komutasında bir askerî birliği Cûzcân’a göndermeye karar vermişti. Onlara savaş hukukuna 
dair bazı uyarılarda bulunduktan sonra Cûzcân’a gitmelerine izin vermişti. Cûzcân’a giden Akra‘ b. Hâbis, burada fazla bir 
zorlukla karşılaşmamıştı. Ufak çaplı bir çarpışma sonucunda karşı taraf hezimete uğratılıp şehir fethedilmiştir.97 

6. Akra‘ b. Hâbis’in Vefatına Dair Rivayetler 

Akra‘ b. Hâbis’in ölüm tarihiyle alakalı çeşitli rivâyetler vardır. Bu rivâyetler Akra‘ b. Hâbis’in, Hz. Ömer veya Hz. Osman 
döneminde öldüğüne dair iki gruba ayrılmaktadır. Hz. Ömer döneminde öldüğüne dair tespit edilen iki rivâyet vardır: 

Birincisi, İbn Kesîr’in “el-Bidâye ve’n-Nihâye” adlı eserinde ismini vermediği bir hocasından rivâyetle Akra‘ b. Hâbis, Hz. Ömer 
döneminde vefat etmiştir. Ancak hocası yıl olarak net bir tarihten bahsetmemiş olacak ki İbn Kesîr’de sadece öldüğünü ifade 
etmiştir.98 İkinci iddia ise İbn Hacer’in, Şâtıbî’den naklettiği rivâyettir. Buna göre Akra‘ b. Hâbis, Hz. Ömer döneminde 15/636 
yılında gerçekleşen Yermük savaşında on oğluyla beraber ölmüştür.99 

Hz. Osman döneminde öldüğüne dair rivâyetlere bakıldığında ise Sem‘ânî; herhangi bir tarih vermeden Cûzcân’ın, Hz. Osman 
döneminde Akra‘ b. Hâbis tarafından fethedildiğini belirtmiştir.100 Bu durum Akra‘ b. Hâbis’in, Hz. Ömer döneminde öldüğüne 
dair iddiaları reddetmektedir. 

İbn Kesîr, bu konuyla alakalı olarak İbnü’l-Esîr’in “Üsdü’l-ğâbe” adlı eserinde Abdullah b. Âmir’in, Akra‘ b. Hâbis’i bir orduya 
komutan tayin edip Cûzcân’a gönderdiğini; onun da bu savaşta şehit olduğunu söylediğini ifade etmiştir.101 İbnü’l-Esîr, eserinde 
Akra‘ b. Hâbis’in orduyla beraber Cûzcân’a gittiğini söylemiş; fakat ölümüyle alakalı herhangi bir bilgi vermemiştir.102 Ayrıca 
İbnü’l-Esîr, kaleme aldığı bir diğer eserinde de aynı olayı anlatırken Akra‘ b. Hâbis’in ölümüne dair bilgi vermezken meseleyi 
31/652 yılında gerçekleşen olaylar içerisinde ele almıştır. Onun bu tavrı da Akra‘ b. Hâbis’in, Hz. Ömer döneminde öldüğünü 
kabul etmediğine delildir.103  

Akra‘ b. Hâbis’in tarih olarak 31/652 yılında Cûzcân savaşı esnasında şehit olduğunu söyleyenlerde vardır.104 Cûzcân’ın fethini 
eserinde konu edinen Taberî ise Akra‘ b. Hâbis’in ölümünden bahsetmeden fethi 32/653 yılında gerçekleşen olaylar içerisinde 
ele almıştır.105 

Mahmûd Şît Hattâb herhangi bir kaynak belirtmeksizin Akra‘ b. Hâbis’in 33/654, 34/655 veya 35/656 yıllarında ölmüş 
olabileceğini söylemiştir.106 Bir başka iddia da Akra‘ b. Hâbis’in fetihten bir yıl sonra Cûzcân’da çıkan isyanları bastırmak için 
tekrardan bölgeye gönderildiği; isyanları bastırıp düzeni sağladıktan sonra Cûzcân’da bulunduğu süre içerisinde vefat ettiği 
yönündedir.107 

Bu bilgiler doğrultusunda eğer Akra‘ b. Hâbis, Cûzcân’da savaş esnasında öldüyse muhtemelen 31/652 veya 32/653 tarihlerinde 
ölmüştür. Eğer savaştan bir yıl sonra isyanları bastırmak için geldiği o süreçte öldüyse 32/653 veya 33/654 yıllarında ölmüştür.  

                                                           
96  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 3/378-380; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/350-351. 
97  Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 571; Kaynaklar, Cûzcân fethinin 31/652 veya 32/653 yıllarında gerçekleştiğine dair iki farklı rivâyeti nakletmektedir. bk. 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, 3/21; Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 4/309; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/159-160. 
98  İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/142. 
99  İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 1/59. 
100  Sem‘ânî, el-Ensâb, 2/116. 
101  İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/142; İbn Kesîr, Cûzcân’ın fethini anlattığı kısımda da savaşta ölenlerin olduğunu söyler. Ama Akra‘ b. Hâbis’in 

öldüğüne dair bilgi vermez. bk. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/159-160. 
102  İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-ğâbe, 1/267. 
103  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, 3/20-21. 
104  Hüseyin Hasan, İ‘lâmü’t-Temîm (Beyrut: Müessesetü’l-Arabiyyeti’d-Dirâsâti ve’n-Neşr, ts.), 103. 
105  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 4/309-313. 
106  Mahmûd Şît Hattâb, Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân, 378. 
107  Kazancı, “Akra‘ b. Hâbis”, 2/285. 



129 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Sonuç 

Câhiliye devri, o dönem Arap toplumunun yaşam felsefesini oluşturuyordu. Bu yaşam felsefesi güçlüyü daha güçlü zayıfı ise daha 
zayıf ve savunmasız bir hale getiriyordu. Soylu bir ailenin ferdi olmak kişiye her istediğini yapma özgürlüğünü tanırken, bu 
gücün karşısında ezilenler ise sadece efendilerinin müsaade ettikleri kadar hayata tutunabiliyorlardı. 

Böyle karanlık bir dönemde Temîm kabilesinin liderliğini üstlenen Akra‘ b. Hâbis,  Câhiliye kültüründen etkilenmiş ve Müslüman 
olana kadar böyle bir hayat yaşamıştır. Toplumda saygın bir konuma sahip olması, insanların onun fikirlerine önem vermesi, 
zamanla onu âdil ve güvenilir biri yapmış olacak ki kendisi halk içinde ve çeşitli panayırlarda hakemlik görevini ifa etmiştir. 

İslâmiyet’in yayılmaya başladığı dönemde bazıları bu dini, bir deneme yanılma amacıyla test etmek istiyorlardı. Müslüman 
olduktan sonraki süreçte hayatları iyi yönde gidenler dinde sebat edip dinin hak din olduğunu ifade ediyorlardı. Ama iman 
ettikten sonra zor süreçlerden geçenler ise suçu dine atıp irtidat faaliyetlerinde bulunuyorlardı. İslâmiyet’i bir deneme yanılma 
düşüncesiyle kabul eden Akra‘ b. Hâbis de bu yolla Müslüman olmuş  ama düşüncesinde dirâyet göstererek ömrü boyunca İslâm 
dini üzere sabit kalmıştır. 

Akra‘ b. Hâbis’in, yeni Müslüman olmasından kaynaklanan öğrenme arzusu ile bedevî kültürünün mizacına yansımasıyla 
Câhiliye’den kalma zihniyet yapısından tam anlamıyla kendini kurtaramaması nedeniyle oluşan âni çıkışları bazı âyetlerin nüzûl 
sebebi, bazı hadislerinde sebeb-i vürûdu  olmasına sebebiyet vermiştir. Bu durumun sadece ona has olmadığını da ifade etmek 
gerekir. Çünkü vahyin devam ettiği süreçte henüz hakkında hüküm gelmemiş meselelerle, Allah tarafından hükmü bildirilmiş 
olan meseleler, Akra‘ b. Hâbis gibi herkesin dikkatini çekmiştir. 

Mekke’nin fethinden kısa bir süre önce Müslüman olan Akra‘ b. Hâbis, Hz. Peygamber ile Mekke’nin fethine, Huneyn ve Tâif 
gazvelerine katılmıştır. Resûlullah’ın vefatından sonra Hz. Ebû Bekir döneminde gerçekleşen Enbâr ve Dûmetülcendel 
fetihlerinde önemli rol üstlenmiştir. Askerî anlamda çok ön plana çıkamayan Akra‘ b. Hâbis’in komutan olarak fethettiği tek yer 
bugün Afganistan sınırları içerisinde yer alan Cûzcân şehri olmuştur. Hz. Osman döneminde gerçekleşen bu fetihten sonra da 
fazla yaşamamış, bir yıllık süre içerisinde vefat etmiştir.  



130  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kaynakça | References 

Abdürrezzâk b. Hemmâm, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî el-Himyerî. el-Musannef fi’l-hadîs. nşr. Meclisü’l-İlmî. 
thk. Habîburrahman el-A‘zamî. Beyrut: Mektebetü’l-İslâmiyye, ts. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî. el-Müsned. thk. Şuayb el-Arnaût - Âdil Mürşid. 
Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001. 

Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd. Ensâbü’l-eşrâf. thk. Süheyl Zekkâr - Riyâz Ziriklî. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1417/1996. 
Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd. Fütûhu’l-Büldân. thk. Abdullah Uneys et-Tıbâ’. Beyrut: Müessesetü’l-Me‘ârif, 

1987. 
Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî. es-Sünenü’l-kübrâ. nşr. Muhammed Ali Beydûn. thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ. Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1424/2003. 
Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdilhâlik el-Bezzâr el-Basrî. el-Müsnedü’l-kebîr. thk. Âdil b. Sa‘d. Medine: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-

Hikem, 1427/2006. 
Bozkurt, Nebi - Küçükkaşcı, Mustafa Sabri. “Mekke”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/555-563. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 
Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiʿu’l-müsnedü’s-sahîhu’l-muhtasar min umûri Resûlillâh sallallâhü ʿ aleyhi 

ve sellem ve sünenihî ve eyyâmih. Dımaşk-Beyrut: Dârü İbn Kesîr, 1423/2002. 
Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân b. el-Fazl. es-Sünen. Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1434/2013. 
Durmuş, İsmail. “Fahr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/79. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 
Ebû Dâvûd, Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. es-Sünen. thk. Şuayb el-Arnaût vd. Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-

Âlemiyye, 1430/2009. 
Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî. et-Tefsîrü’l-kebîr. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

1401/1981. 
Fesevî, Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. Süfyân b. Cüvvân. el-Maʿrife ve’t-târîh. thk. Ekrem Ziyâ Ömerî. Bağdat: İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1396/1976. 
Halîfe b. Hayyât, Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî el-Basrî. et-Târîh. thk. Mustafa Necib Fevvâz - Hikmet Keşlî Fevvâz. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1995. 
Halîfe b. Hayyât, Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî el-Basrî. Kitâbü’t-Tabakât. thk. Ekrem Ziyâ Ömerî. Bağdat: Matbaatü’l-

Ânî, 1387/1967. 
Hamîdullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Mehmet Yazgan. İstanbul: Beyan Yayınları, 2014. 
Harfûş, Abdülkâdir Feyyâd. Kabiletü Temîm fî’l-Câhiliyeti ve’l-İslâm. Dımaşk: Dârü’l-Beşâir, 1. Basım, 1423/2002. 
Hasan, Hüseyin. İ‘lâmü’t-Temîm. Beyrut: Müessesetü’l-Arabiyyeti’d-Dirâsâti ve’n-Neşr, ts. 
Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî. Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-selâm. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘ruf. Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1422/2001. 
Humeydî, Ebû Bekr Abdullah b. ez-Zübeyr b. Îsâ el-Kureşî. Müsnedü’l-Humeydî. thk. Habîbürrahman el-A‘zamî. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 

1381/1963. 
İbn Asâkir, Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşkî eş-Şâfiî. Târîhu medîneti Dımaşk ve zikru fazlihâ ve 

tesmiyetü men hallehâ mine’l-emâsil ev ictâze bi-nevâhihâ min varidîhâ ve ehlihâ. thk. Muhibbüddin Ebû Saîd Ömer b. Garâme el-
Amrevî. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1415/1995. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî. et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr. Dâru’t-Tunûsiyye, 1984. 
İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe. thk. Âdil Ahmed Abdilmevcûd - Ali 

Muhammed Mü‘avviz. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1995. 
İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî. nşr. “Muhammed Fuâd b. 

Abdilbâkî - Muhibbüddin el-Hatîb”. Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, ts. 
İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî. Cevâmiʿu’s-Sîre. nşr. Muhammed Ali Beydûn. thk. 

Abdülkerim Sâmi el-Cündî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003. 
İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. el-Müsnedü’s-sahîh ʿale’t-tekâsîm ve’l-envâʿ min ğayri vücûdi katʿin fî 

senedihâ velâ sübûti cerhin fî nâkılîhâ’. thk. Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1408/1988. 
İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî. es-Sîretü’n-nebeviyye. thk. 

Mecdî Fethî es-Seyyid. Tanta: Dâru’s-Sahâbe li’t-Turâs, 1416/1995. 
İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr el-Muttalibî el-Kureşî el-Medenî. Sîretü İbn İshâk. nşr. Muhammed Ali 

Beydûn. thk. Ahmed Ferid el-Mezîdi. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004. 
İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkî eş-Şâfiî. el-

Bidâye ve’n-Nihâye. Beyrut: Mektebetü’l-Meʻârif, 1413/1992. 
İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkî eş-Şâfiî. 

Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm. thk. Sâmi b. Muhammed b. Selâme. Riyad: Dâru’t-Tayyibe, 2. Basım, 1420/1999. 



131 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî. el-Maʿârif. thk. Servet Ukkâşe. Kahire: Dârü’l-Meʻârif, 4. Basım, 
1388/1969. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. es-Sünen. thk. Şuayb el-Arnaût vd. Beyrut: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 
1430/2009. 

İbn Reşîk, Ebû Alî el-Hasen b. Reşîk el-Ezdî el-Mesîlî el-Kayrevânî. el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbih ve nakdih. thk. Muhammed 
Muhyiddin Abdülhamîd. Beyrut: Dârü’l-Cîl, 5. Basım, 1401/1981. 

İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî. Kitâbü’t-Tabakâti’l-kebîr. thk. Muhammed 
Abdülkâdir Atâ. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1410/1990. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî. el-Kâmil fi’t-târîh. thk. Ebü’l-Fidâ’ Abdullah el-
Kâzî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî. Üsdü’l-ğâbe fî maʿrifeti’s-sahâbe. thk. Ali 
Muhammed Mü‘avviz - Âdil Ahmed Abdilmevcûd. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996. 

İbnü’l-Kelbî, Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr el-Kelbî el-Kûfî. Cemheretü’n-neseb. thk. Nâcî Hasan. Beyrut: Âlemü’l-
Kütüb, 1407/1986. 

İsfahânî, Ebû Nuaym Ahmed b. Abdillâh b. İshâk. Hilyetü’l-evliyâʾ ve tabakatü’l-asfiyâʾ. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1416/1996. 
Kallek, Cengiz. “Müellefe-i Kulûb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/473-475. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 
Kazancı, Ahmet Lütfi. “Akra‘ b. Hâbis”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/285. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 
Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 10. Basım, 2006. 
Mahmûd Şît Hattâb, Mahmûd Şît b. Mustafâ b. Hattâb el-Mevsılî. Kadetü fethi’s-Sind ve Afganistân. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1418–1998. 
Ma‘mer b. Müsennâ, Ebû Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî. Kitâbü Eyyâmi’l-ʿArab kable’l-İslâm. nşr. Âdil Câsim el-Beyâtî. 

Bağdat, 1976. 
Mevlâ, Muhammed Câde’l- vd. Eyyâmu’l-Arab Fi’l-Câhiliyye. Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1361/1942. 
Mufaddal ed-Dabbî, Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ ed-Dabbî el-Kûfî. Emsâlü’l-Arab. Beyrut: Dârü’l-Mektebeti’l-Hilal, 2003. 
Muhammed b. Habîb, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Habîb b. Ümeyye b. Amr el-Hâşimî. el-Muhabber. thk. Ilse Lichtenstadter. Haydarâbâd: 

Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmâniyye, 1407/1987. 
Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. el-Câmiʿu’s-sahîh. thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed Fariyabî. Riyad: 

Dâru Tayyibe li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 1467/2006. 
Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. es-Sünenü’l-kübrâ. thk. Hasan Abdulmun‘im Şelbî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1421/2001. 
Sarıçam, İbrahim. “Hz. Peygamber Dönemi”. İslâm Tarihi. ed. Eyüp Baş. Ankara: Grafiker Yayınları, 4. Basım, 2014. 
Sem‘ânî, Ebû Sa‘d Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr es-Sem‘ânî. el-Ensâb. nşr. Abdullah Ömer el-Bârûdî. Beyrut: Dârü’l-Cenân, 

1408/1988. 
Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb. el-Muʿcemü’l-kebîr. nşr. Mektebetü İbn Teymiyye. thk. Hamdî 

Abdülmecîd es-Selefî. Kahire, 2. Basım, ts. 
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî. Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk. thk. Muhammed Ebü’l-Fazl 

İbrâhîm el-Mısrî. Kahire: Dârü’l-Meʿârif, 2. Basım, 1962. 
Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî. el-Câmiʿu’s-sahîh. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘ruf. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1996. 
Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî. Kitâbü’l-Meğâzî. thk. Marsden Jones. Beyrut: Âlemü’l-

Kütüb, 1966. 
Yazır, Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. thk. Hüseyin Akkaya - Muhammed Gür. sad. İsmail Karaçam vd. İstanbul: Azim Dağıtım 

Yayıncılık, 2021. 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî. Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-

meşâhîr ve’l-aʿlâm. thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 2. Basım, 1410/1990. 
 
 
 



 

 

 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 133-166                                                                                                                                                                          | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Raşit ÇAVUŞOĞLU |  0000-0002-7236-4896 
Doç. Dr. | Yazar | rasitcavusoglu@gmail.com 

İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi |   024nx4843 
Türk-İslam Edebiyatı | İzmir, Türkiye 

 

Öz 
Osmanlı dönemi Balkan coğrafyasının önemli bir kültür merkezi olan Kosova’nın Prizren şehrinde, XIX. asrın sonları ile XX. asrın başlarında, zengin bir tasavvufî kültürün 
bir temsilcisi olarak faaliyet gösteren Prizrenli Hacı Ömer Lutfî, mutasavvıf kişiliğinin yanında şairliği ile de ön plana çıkmıştır. Tasavvufî faaliyetlerini Melamî tarîkatı 
mensubiyeti çerçevesinde sürdüren Hacı Ömer Lutfî, şeyhlik vazifesinin yanında İttihat ve Terakkî’ye katılarak dönemin siyasi problemleriyle meşgul olmuştur. Fikir ve 
düşüncelerini dinî-tasavvufî muhtevalı eserler telif ederek ortaya koyan şâirin Türkçe Dîvân’ı yanı sıra bazı eserleri de yayımlanmıştır. Din-Edebiyat ve tasavvuf-edebiyat 
ilişkileri bağlamında güzel bir örnek olan müellifin Ramazaniyesi, asırlar boyu birikimini devam ettiren dinî-tasavvufî edebiyatın bir ürünü olarak tarihteki yerini almıştır. 
Dinî literatürün edebiyatımızda yaygın hâle gelmesinde önemli ölçüde etkisi olan Ramazâniyeler, dinî kültürün yanı sıra sosyal hayatın belirleyici öznesi olarak zengin bir 
manevi birikimi ve Ramazan ayına münhasır terminolojisi ile Türk İslam Edebiyatı’nın öne çıkan türlerinden biri olmuştur. Toplumun manevi hayatını etkilediği kadar sosyo-
kültürel birikimi ile başta cami ve mescidler gelmek üzere, Ramazan, oruç, iftar, imsak, teravih, Kur’an, rahle, mahya, hilâl, temizlik, cömertlik, fitre ve sadaka gibi pek çok 
kavramın kökleşip yerleşmesinde baş rolü oynamıştır. Hacı Ömer Lutfî’nin, dinî-tasavvufî konulu şiirleri arasında bulunan Ramazaniyesi, farklı nazım şekillerinde on bir 
manzumeden oluşmaktadır. İki muhammes, üç mesnevi, beş gazel ve bir adet de murabbaın yer aldığı Ramazaniye, dinî-tasavvufî muhtevalı pek çok manzumenin bulunduğu 
el yazması bir mecmua içerisinde muhafaza edilmektedir. Müellifin Ramazaniyesi, sosyal hayatı kuşatan bir ibadet olan Ramazan orucunu işleyen bir edebî eser olarak geniş 
halk kitlelerine ulaşma gayesi ile sade, açık ve anlaşılır bir dil ile telif edilmiştir. Müzdevic muhammes ile başlayan Ramazaniyede; iki muhammes, üç mesnevi, beş gazel ve 
bir adet de murabba nazım biçiminde manzume yer alır. Ramazan ayının dinî-tasavvufî literatürdeki vasıf ve faziletleri ile manzumesini oluşturan şâir, Kadir gecesi ve yine 
bu gecede Kur’an’ın nazil olmaya başlamış olmasından hareketle Ramazan ayının fazilet ve vasıflarını bu aya mahsus kavram ve terkiplerle nazmetmiştir. Eserde konu ile 
ilgili iktibas ve telmihlere de sıkça başvurulmuştur. Çalışmanın giriş bölümünde oruç ibadeti ve Ramazan ayının kültür ve edebiyatımızdaki yerine değinilmiş, işledikleri 
konuları bakımından dinî, tasavvufî ve edebî olarak üç başlık altında incelenen Ramazaniye ve Ramazan-nâme türü eserlere dair yapılan çalışmalara da kısaca temas 
edilmiştir. Çalışmanın birinci bölümünde; Ramazaniye’deki manzumelerin şekil ve muhteva özellikleri üzerinde durulduktan sonra manzumelerin dinî-tasavvufî tahlili 
yapılmıştır. Manzumelerin konu ve muhtevasına sırasıyla değinildikten sonra şiirde yer alan temel dinî, edebî ve tasavvufî kavramlar, Ramazan edebiyatı ve bu edebiyat 
içerisinde teşekkül eden tasavvufî kavram ve remizler çerçevesinde tahlil edilmiştir. Böylece, Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazan konulu şiirlerindeki kavramlar ile dinî-tasavvufî 
edebiyatta yerleşik benzer kavramların bağlantısı da kurulmaya çalışılmıştır. İkinci bölümde ise müellifin Ramazaniyesinin metni verilmiştir.   

Anahtar Kelimeler 
Türk İslam Edebiyatı, Ramazaniye, Hacı Ömer Lutfî, Din, Tasavvuf, Dinî-Tasavvufî şiir 

Atıf Bilgisi 
Çavuşoğlu, Raşit. “Merhabâ İle Elvedâ Arasında Bir Mâh-ı Gufrân: Prizrenli Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazaniyesi”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 133-166.  

https://doi.org/10.32950/rid.1400551 
 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    05.12.2023 Kabul Tarihi:   17.03.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 133-166                                                                                                                                                                                                                    | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Raşit ÇAVUŞOĞLU |  0000-0002-7236-4896 
Assoc. Prof. Dr.| Author | rasitcavusoglu@gmail.com 
University of Izmir Katip Çelebi |  024nx4843  

Turkish-Islamic Literature | İzmir, Türkiye 

Abstract 
This study delves into the Ramazaniye poem of Haji Omar Lutfi from Prizren, a notable figure in the Sufi culture of the late 19th and early 20th centuries in Kosovo, in the 
context of religion and Sufism literature. The Ramazaniye is a significant example of the intricate relationship between religion, literature, and Sufism. It has also played a 
considerable role in the spread of religious literature in Turkish Islamic Literature. The Ramazaniye consists of eleven verses in different forms, including two muhammes, 
three masnavi, five ghazals, and one murabba. It is written in a clear and easily understandable language, with the intention of reaching the public. The author emphasizes 
the virtues and qualities of the month of Ramadan through specific concepts and compositions related to this month, such as the night of Qadr and the revelation of the 
Qur’an. The poet employs quotations and allusions, frequently used in religious and Sufi literature, to enrich the poetic language and provide a deeper meaning. The author’s 
Ramazaniye is written in a simple and comprehensible language to reach the masses as a literary work that deals with Ramadan fasting, a worship that encompasses social 
life. The poem is a good example of the relationship between religion and literature, as it encompasses the socio-cultural and spiritual aspects of the society, and it is 
considered a significant work in the context of religion and Sufism literature. The Ramazaniye is an important genre of Turkish Islamic Literature with a rich spiritual 
accumulation and terminology exclusive to the month of Ramadan, considered the determining subject of social life as well as religious culture. The poem has played a 
leading role in rooting and establishing many concepts such as Ramadan, fasting, iftar, imsak, tarawih, Qur’an, rahle, mahya, crescent moon, cleanliness, generosity, fitre, 
and charity, especially mosques and masjids. The poet, who composed his verse with the qualities and virtues of the month of Ramadan in the religious-sufic literature, wrote 
about the virtues and qualities of the month of Ramadan with the concepts and compositions specific to this month, based on the night of Qadr and the fact that the Qur’an 
began to be revealed on this night. The Ramazaniye includes two muhammes, three masnavis, five ghazals, and one murabba in verse form. The study provides a religious 
and mystical analysis of the verses in the poem, examining the basic religious, literary, and Sufi concepts within the framework of Ramadan literature and the Sufi concepts 
and remises formed within this literature. The analysis establishes a connection between the concepts in the poem and those in religious and Sufi literature, contributing to 
the scholarship on Ramadan literature and Sufi concepts. In conclusion, this study contributes to the scholarship on Turkish Islamic Literature and the relationship between 
religion, literature, and Sufism. It sheds light on the importance of the Ramazaniye in the context of the spiritual and socio-cultural life of the society and establishes its 
significance in the development of religious and Sufi literature in Turkish culture. The study also provides a comprehensive analysis of the Ramazaniye, examining its form 
and content characteristics and establishing a connection between the concepts in the poem and those in religious and Sufi literature. 

Keywords 
Turkish Islamic Literature, Ramazaniye, Religion, Sufism, Religious-Sufi poetry 

Citation 
Çavuşoğlu, Raşit. “A Mah-i Gufran Between Merhaba and Elveda: Ramazaniye of Haji Omar Lutfi from Prizren”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 133-166.  

https://doi.org/10.32950/rid.1400551 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  05.12.2023 Date of Acceptance: 17.03.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 135 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Oruç, kadim toplumlardan günümüze kadar süregelen kendine özgü bir ibadet olarak telakki edilmiştir.1 Mükellefiyeti 
bakımından kişiye özgü bir ibadet gibi gözükmekle birlikte ürettiği kültür ve medeniyet anlayışıyla içtimai yönüyle de ele alınan 
bir ibadet olmuştur. Bu sebeple Ramazan ayı ve oruç ibadeti, kimi müelliflerce, İslamiyet’in diğer dinler nazarındaki faziletinin 
bir alâmeti olarak görülmektedir.2 Orucun kişiye özgü bir ibadet olduğu anlayışı ve ibadetin uygulanış biçimi, kişinin kendi iç 
âlemine doğru bir yöneliş düşüncesini de beraberinde getirmektedir.3 Sosyo-kültürel yönü kadar itikaf ibadeti bakımından bir 
inziva ve uzlet yönü de bulunan Ramazan ayı, bütün bu özellikleri barındırmasıyla, insanın dışa dönük zahirî yönünü ihya ve 
inşa ettiği gibi içe dönük yönünü yani ruhunu da ihya ve ıslah etmektedir.4  

Türklerin İslamiyet’i kabulüyle Türk edebiyatı ürünleri şekil ve muhtevaları bakımından genişleyip zenginleşmiştir. İslâmiyet’in 
kabulünden sonraki asırlarda, inanç ve ibadet esasları başta gelmek üzere kişi ve toplumu ilgilendiren ilke ve düsturları esas 
alan dinî-ahlâkî muhtevalı eserlerin telifinde gözle görülür artış yaşanmıştır. İslam’ın temel ibadet esaslarından biri olan 
Ramazan orucu, toplumun bütününü ilgilendirmesi ve beraberinde getirdiği zengin dinî ve toplumsal kültür birikimiyle sadece 
ilmî eserlere konu olmakla kalmamış, edebiyatın konusu olarak da asırlar boyunca pek çok eserin telif edilmesini sağlamıştır.  

Dinî literatürün edebiyatımıza girmesinde büyük bir hisseye sahip olan Ramazâniyeler5, dinî kültür ve sosyal hayatın belirleyicisi 
olarak zengin bir manevi birikimi ve Ramazan ayına mahsus terminolojisi ile Türk İslam Edebiyatı’nın öne çıkan türlerinden biri 
olmuştur. Bu kavramlar; başta cami ve mescidler gelmek üzere, Ramazan, oruç, iftar, imsak, teravih, Kur’an, rahle, mahya, hilâl, 
temizlik, cömertlik, fitre ve sadaka şeklinde sıralanabilir.6 

Konusu Ramazan ayı olan Klasik Türk Edebiyatı manzumelerine Ramazaniye adı verilmiştir.7 Tasavvuf ve divan edebiyatı 
içerisinde gelişip şekillenen Ramazaniyeler, önce kasidelerin nesib bölümlerinde Ramazan’a mahsus kaleme alınan şiirler 
vasıtasıyla ortaya çıkmıştır.8 Divan şairlerinin Ramazan ayı vesilesi ile yüksek rütbeli kişilere sundukları kaside biçimindeki 
Ramazaniyeler bu türün bir başlangıcı olmakla birlikte tekibibend, gazel, mesnevi, ilâhi, tarih, tuyuğ, rubai ve müfred nazım 
şekillerinde de bu türün örneklerine rastlanır.9 Ramazaniyeler, muhteva yönünden ise dört grup altında incelenmiştir. Bunlar, 
manzumenin tamamı doğrudan doğruya Ramazan’ı konu edinen; manzumenin teşbib veya nesib bölümünde Ramazan’dan 
bahseden; herhangi bir nazım türünde yazılıp isim verilmeksizin yer yer Ramazan’dan söz eden ve manzumenin bir bölümünde 
Ramazan, oruç, Kadir gecesi, iftar, sahur, imsak, bayram ve benzeri Ramazan’a mahsus kavram ve unsurlara yer veren 
manzumelerdir. Bu türden manzumeler, kasideden müfrede kadar herhangi bir nazım şeklinde kaleme alınmış olabilir.10  

Ramazaniyeler, işledikleri konulara göre dinî, tasavvufî, edebî olmak üzere üçe ayrılır. Âmil Çelebioğlu, bu tasnifi yapmakla 
birlikte, bazı eserlerin sadece belirli bir gruba dahil olmayıp aynı eserin hem dinî, hem edebî hem de tasavvufî muhtevaya sahip 
olabileceğini ifade etmiştir.11 Divan şairleri, Ramazan’ı sadece dinî yönüyle ele almamışlardır. Ramazan, sosyal ve kültürel bir 

                                                                        

1   İslam’ın temel ibadetlerinden biri olan orucun farziyyeti, yeri ve önemi için bkz. Bakara Sûresi, 2/183-185; Buhârî, “Îmân”, 2, 34; Buhârî, Savm, 9; Müslim, 
“Îmân”, 1; Müslim, Sıyâm, 163; Tirmizî, “Cum’a”, 80; Ebu’l-Kasım Müsnidü’d-dünyâ Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb Taberânî, Müsnedü’ş-Şâmiyyîn, nşr. Hamdî 
Abdülmecîd es-Selefî (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1984), 2/401. 

2  Mustafa Nuri, Ramazan Risalesi (İstanbul: Necm-i İstikbal Matbaası, 1339), 4. 
3  Ali Murat Daryal, “Ramazan Sosyolojisi ve Psikolojisi Üzerine Bir Deneme”, Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi 9/100-101 (ts.), 287. 
4  Bir manevî arınma vesilesi olarak Ramazan ayının kazandırdıkları için bkz. Bilal Kemikli, Ramazan Güzellemeleri (İstanbul: Sufi Kitap, 2021). 
5  Mehmet Emin Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler (Trakya Üniversitesi, 1995), 15. 
6  A. Süheyl Ünver, “Ramazan Medeniyyeti”, Diyanet İşleri Reisliği 1960 Yıllığı, (1960), 21; Abdülkadir Karahan, “Ramazan Edebiyatı ve Ramazaniyyeler”, Diyanet 

Dergisi 26/2 (1990), 96. 
7  Mustafa Uzun, “Ramazâniyye”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2007), 34/439. Divan edebiyatında Ramazan konulu şiirler ve bunların 

nazım şekilleri hakkında geniş bilgi için bkz. Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 62-68; Halit Dursunoğlu, “Klâsik Türk Edebiyatında 
Ramazan Konulu Şiirler”, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 22 (2003), 12-29. 

8  Necla Pekolcay, “İslamî Türk Edebiyatında Ramazan İçin Yazılmış Mısralar”, İslam Medeniyeti 16 (1968), 22. 
9  Uzun, “Ramazâniyye”, 34/439; Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 62-68; Karahan, “Ramazan Edebiyatı ve Ramazaniyyeler”, 95-100; 

Sedit Yüksel, “Eski Edebiyatımızda Ramazan”, Türkoloji Dergisi VII/1 (1977), 35. 
10  Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 63. Ramazaniye türü hakkında geniş bilgi için bkz. Rıdvan Canım, Divan Edebiyatında Türler (Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2011), 190-205. 
11  Âmil Çelebioğlu, “Edebiyatımızda Ramazan”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları (İstanbul: MEB Yayınları, 1998), 691; Hakan Yekbaş, “Ramazanı Divan Şiiri 

Metinlerinden Okumak”, Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 6 (Yaz 2012), 175. 



136  

https://dergipark.org.tr/rid 

konu olarak edebi bir tarzda Ramazaniye adı verilen şiirlerle nazmedilmiştir.12 Orucu nefis terbiyesi ve ruh tasfiyesine imkân 
sağlayan bir terbiye ve tezkiye unsuru olarak gören mutasavvıflarca Ramazan ayı, sadece yeme ve içmekten kaçınma değil, aynı 
zamanda nefis terbiyesi ve ruh tasfiyesi için mühim bir zaman dilimi olarak telakki edilmiştir. Cami ve mescidler gibi dergâh ve 
tekkelerde bu ayın ruhuna uygun olarak Ramazan ilahîleri terennüm edilmiştir. Tasavvuf şiiri içerisinde yer alan Ramazan 
ilahîleri, hem hece hem de aruzla yazılmış, bu manzumelerin bir kısmı da bestelenmiştir.13 Ramazaniyeler genellikle sade bir 
dille kaleme alınmıştır. Bu tercihte, dinî-tasavvufî esas ve ilkelerin geniş kitlelere ulaştırılması gayesi taşındığı bilinmektedir. 
Bir tür olarak bu edebiyatın içerisinde yer alan Ramazaniyelerde de Ramazan coşkusunun halk arasında yayılması 
amaçlandığından geniş halk kitlelerine hitap eden bir dil ve üslûp tercih edilmiştir.14 

Halk edebiyatında daha çok mani şeklinde kaleme alınan ve Ramazan’ın sevinç ve heyecanını yansıtan manzumeler 
Ramazannâme şeklinde adlandırılmıştır.15 Mani nazım biçimi yanında az da olsa destan nazım şekli ile yazılan Ramazannâmelere 
de rastlanır.16 Tür ve mahiyet bakımından aynı konuları işlemekle birlikte şekil yönünden Ramazaniyeler ile Ramazannâmeler 
birbirinden ayrı değerlendirilmiştir.17 Ramazannâmeler, yalnızca edebî ve dil açısından değil dinî, tarihi, coğrafi içtimai 
yönlerden de kıymetli ve değerli görülmüştür.18 Minarelerde kandillerin mahyaları aydınlatması, Ramazan’a özgü yemek ve 
tatlıların yapılması, fakir fukaraya yardım miktarında gözle görülür bir artışın olması, Ramazan ayına dair buna benzer pek çok 
kültürel faaliyetin icra edilmesi, kısaca beşeri ve dinî hislerin kendini hissettirmesi Ramazan’a mahsus gelişmeler olarak 
Ramazannâmeler’de işlenen konulardandır.19 

1. Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazâniye’sinin Şekil ve Muhteva Özellikleri  

1870 yılında Kosova’nın Prizren şehrinde doğan Hacı Ömer Lutfî, medrese ve tekke eğitiminin ardından dinî, sosyal ve tasavvufî 
faaliyetlerde bulunmuş, dönemin sosyal meseleleri ile ilgilenmiş mutasavvıf bir şâirdir. Yaşadığı dönemde bir yandan Melamî 
Tekkesi şeyhliği vazifesini yürütmüş, diğer yandan İttihat ve Terakkî’ye katılarak dönemin siyasi problemleriyle iştigal etmiştir. 
Türkçe Dîvân’ı bulunan şâirin dinî-tasavvufî muhtevalı şiirlerinden bazıları da yayımlanmıştır. 1928 yılında Prizren’de Melamî 
Tekkesi şeyhi iken vefat etmiştir.20 Hacı Ömer Lutfî’nin hayatı, eserleri, dinî ve sosyal faaliyetlerine dair müstakil çalışmalar 
yapıldığından burada tekrara düşmemek için, çalışmanın kapsamı da düşünülerek, müellifin biyografisi ve eserleri üzerinde 
durulmamıştır. Diğer yandan müellifin henüz neşredilmeyen eserleri üzerine yapılan ve yapılacak olan çalışmalarda Hacı Ömer 
Lutfî’nin hayatı, eserleri ve faaliyetleri üzerine yeni bilgi ve bulguların tesis edileceği muhakkaktır.21 

Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazan manzumeleri, müellifin farklı dinî-tasavvufî muhtevalı şiirlerini ihtiva eden el yazması şiir 
mecmuası içerisinde, 124b-138b varakları arasında yer almaktadır. Tek nüshası bulunan ve Hasan Fehmi Kumanlıoğlu’nun 
hususi kütüphanesinde muhafaza edilen mecmuanın sonundaki fihriste göre eserde yüz otuz sekiz manzume kayıtlıdır. 
Mecmuada, farklı nazım şekillerinde yazılan Ramazan konulu şiirler ise on bir manzumeden müteşekkildir. Eserde; iki 
muhammes, üç mesnevi, beş gazel ve bir adet de murabba yer alır.  

Ramazan manzumeleri, mübarek Ramazan ayını, şânına yakışır bir karşılama ile “Kudûm-ı şehr-i sıyâm” başlığı ile başlar. 

                                                                        

12  Yekbaş, “Ramazanı Divan Şiiri Metinlerinden Okumak”, 184.  
13  Bazı Ramazan ilâhî örnekleri için bkz. Yekbaş, “Ramazanı Divan Şiiri Metinlerinden Okumak”, 177-184. 
14  Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 15. 
15  Yekbaş, “Ramazanı Divan Şiiri Metinlerinden Okumak”, 179. 
16  Âmil Çelebioğlu, Ramazannâme (İstanbul: Tercüman, ts.), 27-28. 
17  Rıdvan Canım, Ramazan konulu şiirleri, nazım şekilleri bakımından ve işledikleri konular açısından iki bölümde değerlendirmiştir. Nazım şekli bakımından 

kaleme alınanları; mesnevi, kaside, gazel, mâni, ilahî ve bunların dışındaki nazım şekilleri ile yazılanlar şeklinde altı başlık altında toplamıştır. Manzum 
Ramazaniyelerin yanında; nesirle kaleme alınan mektup, tezkere, ve tebrik gibi metinler de ayrı bir kategori oluştururlar. Bu eserler, ulema ve sufîlerce 
kaleme alınmış olup edebî kıymeti haiz yazılar olarak değerlendirilir. Bazıları mensur şiir havasında ve sanatkârâne biçimde kaleme alınmış olup, münşeat 
mecmualarında yer bulmuşladır. Geniş bilgi için bkz. Canım, Divan Edebiyatında Türler, 195. 

18  Çelebioğlu, Ramazannâme, 20. 
19  Çelebioğlu, Ramazannâme, 25. 
20  Prizrenli Hacı Ömer Lutfî’nin hayatı, eserleri, dinî, tasavvufî ve sosyal faaliyetleri hakkında geniş malumat için bkz. Raif Virmiça, Hacı Ömer Lütfi Hayatı, Divanı 

ve Dİğer Eserleri (Prizren-Kosova: Kosova Türk Araştırmacılar Derneği, 2021), 89-140; Tacida Zubçeviç-Hafız, Ömer Lütfî Divanı (Balkan Türkoloji Araştırmaları 
Merkezi Yayınları, 2002); Tacida Hafız, Hacı Ömer Lütfi, Eserlerinden Seçmeler (Priştine: Tan Yayınları, 1993); Tacida Hafız, “Hadži Omer Lutfi Paćarizi i njegova 
uloga u širenju socijalističkih ideja na Kosovu”, Glasnik Muzeja Kosova XIII-XIV (1984), 245-274; Nimetullah Hafız, “Hacı Ömer Lütfü’nün Tarihi Eserleri”, VIII. 
Türk Tarih Kongresi (Ankara, 1981), 2/1215-1222; Nimetullah Hafız, Ömer Lûtfî Tevârih (Balkan Türkoloji Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2017); Prizrenli Hacı 
Ömer Lutfî, Erkân-ı Hac ve İlhâm-ı Kâ’be, haz. Hasan Fehmi Kumanlıoğlu (İzmir: Hasan Fehmi Yayınları, 1976). 

21  Nitekim, buna örnek olarak halihazırda İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Sema Kumanlıoğlu’nun hazırladığı “Hacı Ömer Lutfî’nin 
Hac Manzumeleri: ‘Hadîkatü’s-Sâlik ve Hakîkatü’l-Menâsik’ Adlı Eseri (İnceleme- Metin)” konulu yüksek lisans çalışması zikredilebilir. 



 137 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Müzdevic muhammes nazım şekliyle kaleme alınan Ramazan ayını sevinçle karşılama sadedindeki ilk manzume altı bendden 
müteşekkildir. Ramazan ayını şerefli bir misafir gibi ihtiramla karşılayan ve ululayan on altı bendlik murabba nazım şekliyle 
yazılan ikinci manzume, “Tebcîl-i Ramazân” başlığıyla kaleme alınmıştır. Gazel nazım biçimindeki üçüncü manzume ise, 
“Takdîs-i şehr-i sıyâm” şeklinde ve “şehr-i sıyâm” redifiyle, Ramazan ayının kudsiyetine dair bir başlıkla arz-ı endam eder. 
Ramazan ayını gereği gibi karşılama amacındaki ilk üç manzumeden sonraki on üç beyitlik “Ramazân” redifli gazelin başlığı ise 
“Fezâil-i şehr-i Ramazân”dır.  

Manzumelerin muhtevalarına göre başlıklandırıldığı eserde, bazı manzume aralarında, Ramazan ayının sırrı ve hikmetine mebni 
olarak temel tasavvufî eserlerde konu gereği zikredilen hadis ve konuya dair yorumlar da yer bulmuştur.22 Müellif bununla, 
kaleme aldığı manzumede işlediği konuyu temel tasavvuf eserlerindeki rivayet ve yorumlarla desteklemek istemiştir. Özellikle 
son dönem müelliflerinde görülen bu tavrın ana sebebi; temel kaynaklardan kronolojik olarak uzaklaşmış olmanın verdiği endişe 
ile düşünce ve yorumunu temel bir kaynağa dayandırma, savunduğu fikre temel teşkil edecek makbul ve sahih bir referans 
gösterme çabası olarak görülebilir. Konusu din ve tasavvuf olan; tevhid, münâcât, na’t, mi’râciye, hilye, kırk hadis ve buna benzer 
dinî-ahlâkî, dinî-tasavvufî eserlerde konu gereği asıl metin içerisine eklemlenmiş âyet, hadis ve buna bağlı ilmî hüküm ve 
yorumların bu tür eserlerde yer alması müelliflerin sıkça başvurduğu bir yöntemdir. Hacı Ömer Lutfî, “Sırr-ı sıyâm” başlığı 
altında, oruç ibadetinin önemi ve hikmetine dair rivayetin devamında İbn Arabî’nin (ö. 638/1240) Fütûhât-i Mekkiyye’sinden 
mezkûr rivayeti olduğu gibi eserine almıştır. Müellif, bununla yukarıda sözünü ettiğimiz gibi, manzumelerinde işlediği konunun 
bağlamdan uzaklaşmasına izin vermeden temel bir kaynağa müracaat ederek okuyucu ile metin arasında sağlam bir bağ kurmayı 
hedeflemiştir. Okuyucunun zihninde oluşması muhtemel istifhamları bertaraf eden bu uygulama, Müslüman müellif ve şairlerin 
başvurduğu sağlam bir temellendirme olarak telakki edilebilir. Klasik ve temel kaynaklara referansın bir diğer olumlu yönü de, 
takdim edilen düşünce ve fikrin okuyucu nezdinde daha kolay onaylanabilir olmasıdır. Ayrıca müellif, beslendiği kaynakların 
zenginliği ve temel eserlere ulaşabilme istidadı yanında güvendiği ve hatta izini takip ettiği âlim ve mutasavvıfların envanterini 
okuyucuyla paylaşarak zihnî ve fikrî altyapısını da izhar etmiş olmaktadır. 

Ramazâniye’de yer alan bir diğer manzume, “Hediyye-i Ramazân” başlıklı elli üç beyitlik bir mesnevîdir. Mesnevi içerisinde 
işlenen konuya dair Fütûhât-i Mekkiyye’den alınan bir rivayet yer alır. Devamında ise “Ramazân-ı Mağfiret-Nişâna” başlığıyla 
yirmi dört beyitlik bir mesnevi daha eklenmiştir. “Ramazân Hediyesi” başlıklı on üç beyitlik bir gazel ile devam eden 
Ramazâniye, Ramazan ayında manevî hissiyatın yükseldiği özel anlardan biri olan iftar vaktini ele alan “İftâr Hissiyâtı” başlıklı 
bir gazel ile zenginleştirilmiştir. Ramazan ayı içerisinde manevî hissiyatın belirgin bir şekilde tebarüz eden ve Kur’an-ı 
Kerim’deki ifadesiyle “bin aydan daha hayırlı olan” Kadir gecesinin faziletine dair bir gazel ve bir mesnevi olmak üzere “Leyle-i 
Kadre Hitâb” ve “Şeb-i Kadr-i Şeref-bahş-ı Celîle” başlıklarıyla peş peşe iki manzume sıralanır. Müzdevic muhammes ile başlayan 
eser, yine müzdevic muhammes nazım şeklinde yazılan ve altı bendden müteşekkil “Vedâ‘-ı Şehr-i Gufrân” başlıklı bir şiir ile 
nihayete erer. Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazâniye’si, Dîvân şiiri Ramazâniyelerinde tercih edildiği gibi23, sade bir dil ile yazılmıştır. 
Ramazâniyelerin sade bir dille kaleme alınmasının temelinde; geniş halk kitlelerine hitap etmesi yanında, sosyal hayatı kuşatan 
bir ibadet olmasıyla buna dair maneviyat ve kültürün açık ve anlaşılır biçimde sunulmak istenmiş olması bulunmaktadır. 

2. Ramazâniye’nin Dinî ve Tasavvufî Tahlili  

Klasik şiirimizde dinî konulu manzumelerde görüleceği üzere24 Hacı Ömer Lutfî, Ramazan ayını, “Merhabâ ey şehr-i Yezdân 
merhabâ” mısraı ve devamındaki dört mısrada tekrar eden merhabalarla karşılamaktadır. Ramazâniye’nin ilk şiiri olan müzdevic 

                                                                        

22  Müellifin metin aralarında kullandığı hadis-i şerif ve hadis-i kudsîler, İbn Arabî’nin Fütûhât-ı Mekkiyye’sinden alınmıştır. Bu metinler için bkz. İbn Arabî, 
Fütuhât-ı Mekkiyye Orucun Sırları, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2015), 329-332. 

23  Dîvân şiiri Ramazâniyelerinin dil ve üslûp özellikleri için bk.  Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 15. 
24  Dinî konulu şiirlerde sevinç ve heyecanla beklenen bir anın yaklaştığı dönemlerde yazılan ve Hz. Peygamber’in viladeti, Ramazan ayının başlangıcı ve 

bayramın yaklaşması gibi benzeri heyecanlı ve coşkulu vakitlerde “Merhabâ” redifli şiirler kaleme alınmış, minareleri süsleyen “Hoşgeldin yâ şehr-i 
Ramazan” şeklinde mahyalar hazırlanmıştır. Hz. Peygamber’in doğumunu sevinçle karşılayan başta Süleyman Çelebi’nin (ö. 1422) Vesîletü’n-necât’ı, 
Şemseddin Sivasî (ö. 1597), Ahmed İzzet Paşa (ö. 1893), İbrahim Re’fet (ö. 1903) ve Yusuf Samî Efendi’nin (ö. 1932) Mevlid’leri olmak üzere benzer mevlid 
metinlerindeki “merhabâ” fasılları bunun en tipik örneklerindendir. Mevlid metinleri örnekleri için sırasıyla bkz. Bilal Kemikli, “Mevlid Külliyatı Süleyman 
Çelebi Vesîletü’n-Necât ve Tercümeleri”, Süleyman Çelebi ve Vesîletü’n-Necât, ed. Bilal Kemikli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016), 1/87; Hasan 
Aksoy, “Mevlid Külliyatı Klasik Dönem”, Şemseddin Sivasî ve Mevlidi, ed. Mehmet Akkuş (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016), 2/293-294; Adem 
Ceyhan, “Mevlid Külliyatı Tanzimat’tan Günümüze”, Ahmed İzzet Paşa ve Mevlidi, ed. Bilal Kemikli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016), 3/32; 
Ramazan Ekinci, “Mevlid Külliyatı Tanzimat’tan Günümüze”, Diyarbakırlı İbrahim Re’fet ve Mevlidi, ed. Bilal Kemikli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 
2016), 3/173-174; Hikmet Atik, “Mevlid Külliyatı Tanzimat’tan Günümüze”, Yusuf Sami Efendi ve Mevlidi, ed. Bilal Kemikli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2016), 3/301-303. Ramazan ayını “Mâh-ı mübârek merhabâ” ve “Şehr-i Ramazân merhabâ” mısralarıyla karşılayan Yunus Emre’nin Ramazaniyesi 
de bu tür eserlere bir örnek olarak verilebilir.  Bkz. Ertan, Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 71. 



138  

https://dergipark.org.tr/rid 

muhammesin konusu, mübarek Ramazan ayını şânına yakışır bir şekilde karşılamayı ihtiva eder. Uzak bir yerden ve uzak bir 
yoldan gelme, vusul ve muvâsalet anlamlarını taşıyan “kudûm” 25 kavramını da içine alarak “Kudûm-ı şehr-i sıyâm” şeklinde 
adlandırılan muhammeste şâir, onu karşılamaya lâyık hemen hemen bütün dinî-kültürel kavramları kullanır. Klasik şiirde 
Ramazan ayına dair pek çok kavram bu manzumede de yer alır. Bunlar; hilâl, sâim, kerem, şehr-i Gufrân, feyz-i Rahmân, bahr-ı 
ihsân, gülşen-i ihsân, feyz-i ekber, kurb-ı visâl, kenz-i ma‘rifet ve bahr-ı mağfiret gibi doğrudan Ramazan ile ilgili kavramlar 
olduğu gibi bir kısmı da Ramazan ayını niteleyen sıfat ve terkiplerdir. Manzumedeki dinî ve tasavvufî kavramların zenginliği, 
heyecanla beklenen “hilâl”in mü’min gönülleri tenvir eden bir ziyâ misali tasviri, orucun en mühim ibadetlerden biri olduğu 
telakkisi, “kurb-ı visâl” terkibiyle Allah’ın rızasını kazanma ve kurbiyete vesile olması ümidi mısralar arasına serpiştirilmiştir. 
Son bendde ise, klasik dinî-tasavvufî şiirde tekrar eden ve gelenekselleşen “dua” ve “istimdâd” beklentisine benzer şekilde, ebedî 
kurtuluş ümidini terennüm eden kavramlara yer verilmiştir. Bu hâliyle şâir, beslendiği zengin klasik İslam kültürünün bir 
parçası olduğunu göstermektedir. Son benddeki “gark” ve “bahr” kavramları, rahmet ve mağfiret ümidini canlı tutmak ve bu 
ümidin bir kul gözünden İlâhî anlamda bitimsiz olduğunu tekrarlamak üzere kullanılmıştır. Yine son benddeki, “Mislin olmaz 
akla sığmaz rif‘atin” mısraı ile şâir, zımnen “Sana orucu tavsiye ediyorum. Çünkü (amel bakımında) onun misli yoktur.”26 hadisi 
ile “Kur’an’ın nâzil olduğu, bin aydan daha hayırlı bir gece”yi27 içinde barındıran Kadir gecesi ve Ramazan ayının şân ve şerefini 
teslim etmek istemiştir. 

Şâir, “Tebcîl-i Ramazân” başlığıyla Ramazan ayını ululama ve şânına yakışır biçimde karşılama sadedindeki murabbaında; 
Ramazan ayında fazilet bakımından mühim addedilen salih amel ve davranışları edebî imkânlarla aktarmaya çalışır. Ramazana 
dair ilk manzumesinde “merhabâ” kavramını öne çıkaran Hacı Ömer Lutfî, ikinci manzumesinde, Ramazan ayını müjdeleyen 
hilalin parıltılı rü’yetiyle mübarek ayı müjdelediğini haber verir. Murabbada, oruç ibadeti ile namaz, “kıyam” kavramı ile 
birbirini tamamlayıcı vasıfları hatırlatırak kullanılmıştır. Şair; “Gel idelim Hakk’a kıyâm” dizesiyle oruç ibadetinin namaz ve 
Kur’an tilavetiyle bağlantısını kurmuştur. Dinî bir terim olarak bolluk ve bereket anlamlarına gelen “feyz”, “Oldı bu ayda feyz-
resân” mısraıyla, ilahî tecelli anlamını karşılayacak biçimde kullanmıştır. Şâir, aynı mısralarda işlediği konuyla doğrudan ilgili 
bir hadis-i şerife telmihen Ramazan ayının gelişiyle cennet kapılarının sonuna kadar açılıp cehennem kapılarının kapandığını 
ve İblis’in zincire vurulduğunu müjdeler.28 Ramazan ayının fazileti ve bu ayda gerçekleşen ilahî tecellileri öne çıkaran şâir, 
Allah’ın “el-Hakîm” ismi mucibince Kur’an-ı Kerim’in bu mübarek ayda nazil olmaya başladığını29 da vurgulayarak Ramazan’ın 
ehemmiyetini idrak etmeyi telkin eder. Müellif; “Hem kapanır dâr-ı hazîn” mısraında, Arapça “hüzn” kelimesinin sıfat-ı 
müşebbehe kalıbını kullanır. Cehennem ehlini, “dâr-ı hazîn” hüzünlüler yurdu, çokça hüzünlenenlerin mekânı anlamında 
mecazen ele alan şâir, “hüzn” kelimesini, “...Onlara korku yoktur, onlar hüzünlenmeyeceklerdir de.”30 ayetini çağrıştıracak 
bağlamda işlemiştir: 

Oldı bu ay feyz-resân 
Leyle-i kadr anda ‘ayân 
Açılır ebvâb-ı cinân 
Geldi mübârek Ramazân 

  

Hem kapanır dâr-ı hazîn 
Bağlanır iblîs-i la‘în 
Kul olur Allâh’a yakîn 
Geldi mübârek Ramazân  

Manzumenin devamında Ramazan’ın kazandırdığı manevi hasletlerin kişide temekkün etmesi için kaçınılması gereken ahlâk-ı 
zemîme sınıfına giren kötü huy, söz ve davranışlar da sayılmıştır. Kur’an ve sünnette zikredilen, sahibini kötü yola sevk ettiği 
ifade edilen söz ve fiiller, şâirin dilinde edebiyatın imkânlarıyla nazmedilmiştir. Kur’an-ı Kerim’den iktibasla; kötü sözden 
kaçınma “fahş-ı kelâmdan hazer”, harama bakmaktan sakınma “gadd-ı basar eyleme”, kötü söz söylemekten imtina etme 
“söyleme bed”, fısktan yani her türlü günahı işlemekten uzak durma “koşma reh-i fıska”, şer sınıfına giren her türlü kötülükten 
                                                                        

25  Şemseddin Sâmî, Kâmûs-ı Türkî (İkdam Matbaası, 1317), 1059. 
26  Şâir, hadis metninde yer alan “ له مثل لا فإنه  : onun misli yoktur” ifadesindeki “misl” kelimesini konuyla ilgili hadis-i şerife telmihte bulunmak için bilinçli olarak 

mısraya yerleştirmiştir. Hadisin kaynağı için bkz. Nesâî, Sıyam, 43. 
27  Kadir Sûresi, 104/3. 
28  “ إلشياطيِنُ  وصفُِّدتَِ إلنَّارِ إبَوْإَبُ وغلُِّقتَْ إلجنَّةِ إبَوْإَبُ فتُِّحتَْ رمَضَاَنُ جاَءَ إذِإ ” “Ramazan ayı girdiğinde cennetin kapıları açılır, cehennemin kapıları kapanır ve şeytanlar 

zincirlere vurulur.” Buhârî, Savm 5; Müslim, Sıyâm, 1-5. 
29  “Biz onu (Kur’an’ı) Kadir gecesinde indirdik.” Kadir Sûresi, 97/1. 
30  “Bilesiniz ki Allah dostlarına asla korku yoktur; onlar üzüntü de çekmeyecekler.” Yûnus Sûresi, 10/62. 



 139 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

kendini muhafaza etme “hıfz it cevâhir-i şerden”, gaflet içinde olmama “rakde-i gafletden uyan” ve yeteri kadar yeme ve 
uyuma31 “çok yime kıl nevmini az” gibi ahlâk-ı zemîmeden sayılan söz ve fiillerden tamamen uzak durarak Ramazan’ın 
faziletinden yararlanılması amaçlanmıştır. Aynı mısralarda şâir, mâsivadan tamamen yüz çevirerek namaz, şükür, tesbih, duâ, 
tehlîl, zikir, niyâz, sıdk ve münâcâtla Hakk’a yönelmeyi tavsiye etmektedir. Devamında, Kur’an’ı dinleme32 ve bu sayede af ve 
mağfirete talip olmayı telkin eden şâir, dinî terimlerin yanında madde ve duyuların ötesinde gayba dair hususlara vakıf olmayı 
ve bunları kalp gözüyle görmeyi ifade eden tasavvufî bir kavram olan keşf33 ve sünuhâtı kullanmıştır.  

Önceki iki şiirinde “merhabâ” ve “müjde” kavramları ile Ramazan’ı karşılayan şâir, “Takdîs-i Şehr-i Sıyâm” başlıklı manzumesini 
gazel nazım biçiminde kaleme almıştır. “Şehr-i sıyâm” redifli ve tamamen Ramazan’a özgü kavram ve remizlerle örülü 
manzumede dinî-tasavvufî muhtevalı kavram ve terkipler kullanılmıştır. Gazelde; Ramazan orucunu niteleyen şehr-i Ramazan, 
şehr-i sıyâm, sâim, imsak ve iftar gibi dinî muhtevalı kavramların yanında mâsivadan yüz çevirip nefis terbiyesini hedefleme 
anlamında “savm-ı siva”, kişinin gönlünde temekkün eden her türlü marazî afetleri bertaraf etme anlamında “Koymaz ağyâr ile 
gönülde ‘ilel şehr-i sıyâm”, iftarda oruçlunun gönlündeki bütün perdelerin kaldırıldığı “Kaldırır bâk-ı dem iftârda çeşm-i dilden” 
ifadesi, oruç ile Hakk’a ait sıfatların kulda tecelli ettiği “Savm ile Hak sıfatı ‘abde tecelli idiyor” gibi ifadelerle Ramazan’a dair 
tasavvufî muhteva işlenmiştir. Şâir bu manzumesinde; Ramazan ayının kutsiyetine ağırlık vermiştir. Anlatımı kuvvetlendirmek 
için dinî-tasavvufî kavramların yanında iktibas ve telmihlere de yer vermiştir. “…Oruç tut, çünkü oruç gibi (onun yerini tutacak) 
bir ibadet yoktur.”34 hadis-i şerifini iktibas yoluyla kullanan şâir, orucun şânını yücelten ve onu diğer ibadetlerin yanında mühim 
bir mevkiye ulaştıran bu rivayetle Ramazan ayında oruçlunun gönlünün İlâhî rahmetle tenvir edildiğini müjdeler: 

Vasf-ı “lâ misle lehû” geldi onun şânında 
Görmedi kendine bir misl ü bedel şehr-i sıyâm 
 
Zulmet-i leyl-i tabî‘atde durur mı sâ‘îm 
Berk urur meş‘ale-i subh-ı ezel şehr-i sıyâm 

Ramazan’ın ehemmiyetine dair bir diğer gazel ise “Fezâil-i Şehr-i Ramazân” başlığı ve “Ramazan” redifiyle nazmedilmiştir. 
Önceki Ramazaniyelerinde dile getirdiği gibi şâir, oruçlunun iftar vaktinde Hakk’ın tecellilerine nâil olduğunu “Dem-i iftârda bir 
başka tecellî görinür” mısraıyla müjdeler. Gönül ufkuna “es-Samed” isminin sırlarıyla doğan Ramazan hilâli, gece gündüz 
Hakk’ın nimet ve hazinelerini müjdeler:35  

Doğdı ufk-ı dilüme nûr-ı hilâl-i Ramazân 
Matla‘-ı sırr-ı samed oldı mâ’il-i Ramazân 
 
Bu aya hâs olıyor çünki sıyâm ile kıyâm 
Oldı gencîne-i Hak rûz-ı leyâl-i Ramazân 

Dinî-tasavvufî kavramların birlikte kullanıldığı gazelde şâir, Ramazan ayında cennet kapılarının açılıp cehennem kapılarının 

                                                                        

31  Tasavvufta “Kıllet-i taâm, kıllet-i menâm, kıllet-i kelâm ve uzlet-i ‘ani’l-enâm” şeklinde ifade edilen ve çoğunlukla; “yeteri kadar yemek, yeteri miktarda 
uyumak, yeteri kadar konuşmak ve yaratılanlardan uzaklaşmak.” şeklinde anlaşılıp anlamlandırılan nefis terbiyesine dair bu ifadeler, nefsin bazı istek ve 
arzularını dizginleyerek riyazet yoluyla terbiye edilmesi amacını taşır. Bu da nefisle mücahede yoluyla sağlanır. Nefisle mücadelede açlık, uykusuzluk, susma 
ve uzlet kavramları ve açıklamaları için bkz. Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb Fi Muameleti’l-Mahbub ve Vasfu Tarikı’l-Mürid İlâ Makâmi’t-Tevhid, çev. Yakup Çiçek 
- Dilaver Selvi (İstanbul: Semerkand Yayınları, 2004), 1/382-402; Abdülkerim Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, haz. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah Yayınları, 1999), 
230-232. Bazı mutasavvıflar da nefis terbiye metodlarından biri olan açlığın nefsi tasfiye etmek için övüldüğünü, ancak sağlıklı düşünmeyi zorlaştırdığı için 
yerildiğini, bu sebeple orta yolun bulunması gerektiğini savunmuşlardır. “Yiyiniz, içiniz, ancak israf etmeyiniz” (A’râf Sûresi, 7/31) ve “Onlar, harcadıklarında 
ne israf ne de cimrilik ederler; ikisi arasında orta bir yol tutarlar.” (Furkan Sûresi, 25/67) ayetleri birlikte düşünüldüğünde ifrat ve tefritten kaçınılması ve 
orta yolun izlenmesi gerektiği anlayışı benimsenmiştir. Geniş bilgi için bkz. Hamide Ulupınar, Ahmet Zerruk Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri (İstanbul: 
Gelenek Yayıncılık, 2017), 237-239.   

32  Müellifin “Kur’an dinlemek”ten kastı, Kur’an’ın tilavetini dinlemenin yanında Kur’an-ı Kerîm’deki emir ve yasaklara uyulması olmalıdır. 
33  Keşf hakkında geniş bilgi için bkz. Zafer Erginli - ve diğerleri, Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kalem Yayınevi, 2006), 549-555. 
34  Nesaî, Sıyâm, 43. 
35  Ramazan ayında en çok sözü edilen ve Ramazan edebiyatında sıkça kullanılan bir kavram olan “hilâl”, Ramazan’a dair bütün güzellikleri başlatan bir konumda 

bulunur. Ramazan ayının başlangıcında hilalin gözlenmesi “ru’yet-i hilâl” mümkün olduğunda oruca başlanırdı. Hilali gözlemleyen İstanbul kadısı, ona eşlik 
eden şahitler, hilali gözetleme noktaları, hilalin gözetlenme zamanı, hilalin görülmesiyle Ramazan’ın başlangıcını müjdeleyen kandillerin yakılıp mahyaların 
aydınlatılması gibi folklorik uygulamalar ayrı bir kültürel zenginlik oluşturmuştur. Ramazaniyelerde şairler, hilalin görülmesi ve devamında gerçekleşen 
faaliyetlerle şiirlerine başlamışlardır. Divan şiirinde “rü’yet-i hilâl” ve “yevm-i şek” hakkında geniş bilgi ve şiir örnekleri için bkz. Ertan, Divan Edebiyatında 
Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler, 248-253; Yekbaş, “Ramazanı Divan Şiiri Metinlerinden Okumak”, 195-200; Reyhan Keleş, “Divan Şiirinde Ramazan Ayı ile 
İlgili Kavramlar”, Ramazan ve Oruç, ed. Fahrettin Altun vd. (İstanbul: Ümraniye Belediyesi, 2015), 372-373. 



140  

https://dergipark.org.tr/rid 

kapatıldığını müjdeleyen hadis-i şerife telmihte bulunur. Gazelde “sâ’im-i dil-teşne” ifadesiyle mutasavvıfların gözünden oruç 
ibadeti değerlendirilmiştir. Ramazan’ın celâlinin mâsivayı bertaraf etmesiyle âşıkların gönlünde Hakk’ın sevgi ve muhabbeti 
dışında hiçbir şey temekkün edemez. Tasavvuf şiirinde; “Çalab’ın tahtı”, “nazargâh-ı Celîl”, “nazargâh-ı İlâhî”, “sîne-i Rahmân”, 
“hâne-i Rahmân”, “beyt-i dil”, “gönül levhası” ve “gönül mülkü”36 gibi terkiplerle vasıflandırılan ve imanın tecelli ettiği bir 
mahal olarak görülen gönül, bu manzumede de aynı düşünce ve tasavvurla ele alınmıştır. Bu da bize, dinî-tasavvufî düşüncenin, 
ibadete taalluk eden konularında olduğu gibi, tasavvufî esasların aktarımında da aynı konu ve düşüncenin benzer kelime ve 
terkiplerle ifade edilme çabasını göstermektedir. Hacı Ömer Lutfî de tasavvufta önemli bir yeri olan “kalb”i, selefleri olan 
sûfîlerin kullandığı terkiplere benzer şekilde kullanmayı tercih etmiştir. “Beyt-i ma‘mûr-ı dil-i ‘âşık” terkibi ile kastedilen gönül, 
sûfîlerin nazarında içerisinde muhabbetullah dışında başka bir sevgi ve aşkın bulunmadığı gönüldür. 

Hacı Ömer Lutfî, gazelin devamında Allah’ın nazargâhı olan gönlün oruç ibadeti ile ferahlayıp huzura kavuştuğunu, 
Ramazan’daki rahmet tecellisi ile âşığın mest olduğunu beyan eder.37 Ramazan ile ulaşılması gereken kemâl mertebesine ulaşılır. 
Ârifler o mertebeye, insanın gönlünden Allah’ı uzaklaştıran her şeyden vazgeçerek, “savm-ı sivâ” ile ulaşırlar. Onların bayramı 
da Hakk’a vuslattır: 

‘Ârif ol mertebeyi savm-ı sivâ ile bulur 
Ne safâdır görinür ‘îd-i visâl-i Ramazân 

Bir Ramazan edebiyatı ve medeniyeti oluşturacak kadar kavram ve remizlere sahip olan Ramazaniyelerde ele alınan konu ve 
işlenen muhtevaya uygun olarak doğrudan Ramazan ile ilgili kelime ve kavramlar yoğunluktadır. Ramazan edebiyatı ve 
medeniyetine dair temel kavramların yanında oruç dışındaki diğer ibadetler, ahlâkî tavır ve davranışlara dair dinî-tasavvufî 
kelimeler ile Ramazan kültürünün oluşturduğu mahyâ, kandil ve buna benzer sosyo-kültürel kavramlar da Ramazaniyelerde yer 
bulur.38 Hacı Ömer Lutfî, dinî-tasavvufî muhtevalı Ramazaniye konulu manzumelerine elli dört beyitten müteşekkil bir mesnevi 
ile devam etmiştir.  

“Hediyye-i Ramazan” başlıklı manzume, hilalin görülmesi ile Müslüman gönüllerin göz alıcı güzelliklere mazhar olduğu 
müjdesiyle başlar. Hakk’a yakınlaşmayı tasavvufî bir terim olan “kurb-kurbet”39 kavramı ile ifade eden şâir, kulun Hakk’a visalini, 
Kur’an-ı Kerim’den iktibasla40, “kâbe kavseyn”41 anlayışı ile açıklar. Oruçtaki asıl mana ve maksadın kişinin manevi derecelerle 
yükselmesi ve Allah’ın sonsuz keremine gark olma ümidini dile getiren şâir, orucun Allah katında apayrı bir yere sahip olduğunu; 

Her bir ‘amel Âdem’indir ancak 
Savm oldı sıfât-ı Hakk’a mülhak 
 
“Fe innehû lî”42 diyince Mevlâ 
Yok bir ‘amel olsun andan evlâ 
 
Ya‘nî bu sıfat-ı Hudâ’ya mahsûs 
Oldı kim bu kavl-i Hakla mansûs 

                                                                        

36  Sûfîler tarafından Allah’ın tecelligâhı olarak tasavvur edilen gönül, “Ben göklere ve yere sığmam, fakat mü’min kulumun kalbine sığarım.” (Ebü’l-Fidâ İsmâîl 
b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Cerrâhî Aclûnî, Keşfü’l-hafâ ve müzîlü’l-ilbâs (Beyrut, ts.), 2/99.) kudsî hadisindeki anlamı ihtiva edecek şekilde izah edilmiştir. Bu 
anlayıştan hareketle gönül, ten kafesinde hapsedilmiş kuş ya da içinde cân fitili yanan bir cam fanus olarak telakki edilir. Bkz. (Alim Yıldız, Şiirin Gölgesinde 
(İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2011), 90. Bu sebeple gönül yapan, övülmüş; gönül yıkan ise yerilmiştir. Geniş bilgi için bkz. Yılmaz Öksüz, “Şeyh Hâlid Divan’ında 
Gönül Tasavvuru”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi V/2 (2017), 253-254. 

37  Mutasavvıflar, orucu, bedenî ve kalbî oruç şeklinde değerlendirmiştir. Hücvirî’ye göre hakikî oruç; işitme, görme, tatma, dokunma ve koklama yoluyla aklın, 
ruhun ve nefsin Allah’ın emrine boyun eğdirilmesidir. (Bkz. Ali b. Osman el-Cüllâbî el-Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, thk. Es’ad Abdülhâdî Kandil (Kahire: el Meclisi’l 
Â’la li’s-Sekâfe, 2007), II/565.) Bu bedenî oruçtur. Kalbî oruç ise, gönlü Allah’a has kılmaktır. Allah dışındaki bütün endişeleri kalpten uzaklaştırmak, oruçlu 
iken kalpte Allah’tan başka hiçbir şeye yer vermemek, her türlü dünyevi endişeden uzak durmak ve kalbin sürekli güzel düşüncelerle meşgul olmasıdır. Geniş 
bilgi için bkz. Veysi Cengiz - Veysel Akkaya, “Tasavvufî Açıdan Bir İbadet Olarak Oruç”, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 48 (2021), 98-109.  

38  Ramazan medeniyeti ve edebiyatına dair geniş malumat için bkz. Abdülbaki Gölpınarlı, Ramazan Geldi Hoş Geldi (Kevser Yayınları, 2011); Ünver, “Ramazan 
Medeniyyeti”, 21-24; Müjgan Cunbur, “Ramazan Ayı ve Edebiyatımız”, Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi (Ramazan Özel Sayısı) 4/1-2 (1965), 26-32; Karahan, 
“Ramazan Edebiyatı ve Ramazaniyyeler”, 95-100; Yüksel, “Eski Edebiyatımızda Ramazan”, 35-39. 

39  Kurb ve bu’d kavramları için bkz. Abdülkerim Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 174-176. 
40  “Onu, çok güçlü, üstün niteliklerle donatılmış biri (Cebrâil) öğretti. O, ufkun en yüce noktasındayken asıl şekliyle göründü. Sonra yaklaştıkça yaklaştı. Öyle ki, 

iki yay kadar hatta daha yakın oldu.” (Necm Sûresi, 53/5-9) 
41  Tasavvufta esmâî bir kurb makamı olarak görülen “kâbe kavseyn”, Hak ile yakın olmayı ifade eder. Bkz. Erginli - ve diğerleri, Metinlerle Tasavvuf Terimleri 

Sözlüğü, 505-506. 
42  “Oruç dışında insanoğlunun her ameli kendisi içindir. Oruç ise benim içindir ve mükâfatını da ben vereceğim.” Buhârî, Savm, 9; Müslim, Sıyâm, 163. 



 141 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

beyitleriyle dile getirmiştir. Yukarıdaki beyitlerde orucun önemi ve faziletiyle ilgili bir hadis-i şerife telmihte bulunulduktan 
sonra aynı hadis metninin bir kısmı iktibasla şiire yerleştirilmiştir. Ramazan orucunu düzenleyen ayet ve hadislerle birlikte 
oruçla ilgili diğer fıkhî esaslar mesnevide iktibas ve telmih yoluyla işlenmiştir. Mahiyeti itibariyle nefis terbiyesi, ruh tasfiyesi, 
riyazet, mâsivadan el çekme ve diğer tasavvufî esaslarla ilişkilendirilen orucun bu yönleri de mesnevide ele alınmıştır. Şâir 
böylece dinî ve tasavvufî esasları aynı mısralarda bir arada zikrederek bunların birbirinden ayrı düşünülemeyeceğini göstermek 
istemiştir. Lutfî, sûfî bir şâir olarak orucun, insanın zahirî yönünü inşa ve ihya ettiği kadar batınî yönüyle de nefis ve ruhunu 
terbiye ve tasfiye ettiği anlayışını benimsemiştir. Dolayısıyla şâir, manzumesinde sadece dinî emir ve yasaklardan söz etmekle 
kalmamış, mutasavvıflar gözüyle orucun terbiye ve tasfiye ediciliği anlayışından hareketle bu yönünü de öne çıkarmıştır. Oruçlu 
iken kötü sözden uzak durmaya daha çok özen gösterme anlamında kullanılabilecek bir terkip olan “fahş-ı kelâm”dan sakınma 
hem dinî hem de tasavvufî bir esas iken, oruçlunun mâsivadan sıyrılması, yalnızca bedenen değil ruhen de oruca devam etmesi 
anlamına gelen “savm-ı sivâ” terkibi daha çok tasavvufî bir esası telkin etmektedir. Şâir, klasik şiirde yaygın bir şekilde 
karşılaşılan bu tutumu ile dinî-tasavvufî esasları birbirinden bağımsız görmeyerek kişinin zâhir ve bâtın cihetleriyle inşa ve 
ıslahını hedeflemektedir: 

Gösterdi nedir o kâbe kavseyn 
Gel kurbeti bul verâ-yı kevneyn 
 
Savm ile takarrub it Hudâ’ya 
İr nûr-ı safâ-yı Mustafâ’ya 
 
Ma‘nâ-yı sıyâm olınca rif‘at 
Gör anda nedir makâm-ı kurbet 
 
İmsâk ile de kılındı ta‘bîr 
Gel gayrı gönülde kılma tasvîr 
... 
A‘zâ-yı vikâye ile şerden 
Tâ kurtılasın bugün sakardan 
 
Bırak gıybet ile fahş-ı kelâmı 
Hıfz ile ma‘âsiden sıyâmı 
 
Sâ’im iken olma halkı lâ’im 
Oldınsa eger hakîki sâ’im  

Ramazaniye’nin iki mesnevisinden biri olan “Ramazân-ı Mağfiret-Nişâna” başlığıyla yazılan manzume, Ramazan ayının 
faziletlerinden söz etmektedir. Yirmi dört beyitlik manzumenin son beyitleri, manevi değeri ve ecri ancak Allah tarafından 
takdir edildiği ifade edilen orucun Hz. Peygamber dolayısıyla İslam dinine has bir ibadet olarak vaz edildiğini ihtiva eder. Böylece 
şâir, orucun manevi derece ve fazileti ile Hz. Peygamber’in Allah katındaki değer ve derecesini birbiriyle kesiştirmiştir. 

“Ramazan Hediyesi” başlıklı gazelde benzer dinî-tasavvufî kavramlar kullanılmıştır. Hacı Ömer Lutfî, Ramazan orucunu kişinin 
zahirî yönünün ıslahı kadar batınî yönünün de ıslahını hedeflediğini vurgulamıştır. Gazelin hemen başında Ramazan’a mahsus 
olan imsak ve iftar kavramlarını “Rûhun iftâra şitâb ile ferahnâk eyle” mısraında olduğu gibi iftarı sadece bedenî ihtiyaçların 
karşılanmasını sağlayan bir vakit olarak değil aynı zamanda ruhun ihyasını temin eden bir fırsat olarak görmektedir. Şâir, “eyle” 
redifli gazelin ikinci beytinde önceki tasavvurunu destekleyecek mahiyette oruç ve iftarı, insanın hem ruhî hem de bedenî 
ihtiyaçlarını karşılayan ve onu mükafatlandıran bitimsiz bir sofra anlamında, “mâ’ide-i rûhânî” olarak telakki eder. Bu ve 
benzeri düşünce ile mutasavvıflar, oruç ve diğer ibadetlerin şeklî yönü kadar ibadetlerin mana ve maksatlarını göz önünde 
tutarak kemâl sıfatlarının gelişimi için birer fırsat olarak görmüşlerdir. Nitekim şâir, aynı beytinde; “mâ’idenin lezzetin idrak 
eyle” ifadeleriyle bedenî ihtiyaçların karşılanmasının ötesinde bir anlayışı savunduğunu sûfîlerin sıkça kullandığı “idrâk”43 

kavramıyla kuvvetlendirmiştir. Oruçlunun sadece yemek ve içmeden kaçınması hedeflenmediği için şâir, bu hedefin ötesini, 
dinî-tasavvufî esasların en başında gelen “zikir” kavramıyla anlatmaya çalışır. Basiret gözünün açılması için öncelikle kişiyi süflî 
duygu ve düşüncelerde oyalayan gafletin gönülden tamamen çıkarılması daha sonra da zikirde devamlı olunması telkin 

                                                                        

43  İdrak kavramı için bkz. Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Anka Yayınları, 2005), 297; Erginli - ve diğerleri, Metinlerle Tasavvuf 
Terimleri Sözlüğü, 412. 



142  

https://dergipark.org.tr/rid 

edilmiştir. Şâir, bu beytinde “Perde-i gafleti dilden çekerek çâk eyle” mısraıyla zımnen ve telmih yoluyla Hz. Peygamber’in 
kalbinin vahiy meleği Cebrail tarafından yarılıp manevî anlamda yıkanmasını44 işaret etmiştir. Hz. Peygamber’in kalbi yarılıp 
yıkanarak bütün süflî duygu ve düşüncelerden arındırıldığı gibi, oruçlu kişi de zikir ile basiret gözünü açıp gönlündeki gaflet 
perdesini yırtarak süflî duygu ve düşüncelerden arınmalıdır:    

Nûr-ı zikr ile gözüm çeşm-i basîret açılır 
Perde-i gafleti dilden çekerek çâk eyle 

Şâir, gazelin devamında, Ramazan ayında takınılması gereken tavır ve davranışları hatırlatmaktadır. Allah’ın sonsuz rahmeti 
yanında gazabını da düşünerek havf ve haşyetle Allah’tan bağışlanma dilemeyi öğütleyen şâirin bu anlamdaki telkinleri 
tamamen Kur’an ve sünnet kaynaklıdır. Dinî-tasavvufî terminolojide birlikte kullanılan “urûc” kavramı gazelde, oruç ile manevî 
mertebelere yükselme vesilesi olarak telakki edilmiştir. Şâir, “süllem-i eflâk eyle” ve “arş-ı a‘lâya urûc” terkipleriyle  “tevâzu‘” 
kavramını birlikte kullanmıştır. Bununla, tevazu gösterdiği miktarda Hak katındaki derecesinin yükseldiğini ifade etmek 
istemiştir. Nitekim bu anlayışı bediî biçimde ifade eden bir manzumede; “Mazhar-ı feyz olamaz düşmeyicek hâke nebât / 
Mütevâzı‘ olanı rahmet-i Rahmân büyütür”45 şeklinde ortaya konulduğu gibi, kişinin Allah katındaki derecesinin mütevazı 
olmaktan geçtiği kabul edilmektedir. Hacı Ömer Lutfî, yukarıdaki tevazu ile ilgili meşhur beytin adeta bir benzerini söyleyerek 
orucun kişiye kazandırması gerekenleri tekrar hatırlatmıştır: 

‘Arş-ı a‘lâya ‘urûc itmege kasdın var ise 
Bul tevâzu‘la şeref meskenini hâk eyle 

Ramazan ayında gereği gibi nefsini ve ruhunu terbiye ve tasfiye etmeye niyet eden kişi, bir dalgıcın denizin derinliklerinde 
bulunan değerli inciyi bulup çıkardığı gibi ulvî mertebelere ulaşır. Bunun için nefsinin istek ve arzularından vazgeçmesi 
gerekmektedir: 

Ka‘r-ı deryâda bulur dürr-i semîni gavvâs 
Virme hiç nefsine kıymet onı hâşâk eyle       

Şâir, gazelin son iki beytinde oruçlunun mükafatının Allah’a ait olduğunu hadis-i kudsi rivayetinden hareketle vuslat umuduyla 
yanıp tutuşan gönüllerin firkatine “Onun mükâfatını ben vereceğim”46 müjdesinin deva olacağını ifade etmiştir. Mahlas beyti 
olan son beyitte ise, ebedî yurda hazır olmak için Hz. Peygamber’in yolunda sabit kadem olmayı, başta kendisine daha sonra da 
okuyuculara telkin etmektedir: 

“Ene eczî” didi Hak anla bu remzin ey cân 
Vuslatı zahm-ı dil-i firkate tiryâk eyle 
 
Kendini devlet-i bâkî içün ey Lutfi bugün 
Bende-i pâdişeh-i kişver-i levlâk eyle   

Hacı Ömer Lutfî, “iftâr” redifli gazelini “Nûr-ı ‘aynım” şeklinde hitap ettiği oğlu Mustafa Nûri’ye ithaf etmiştir. İftarın sevinçle 
beklenen feyizli ve bereketli bir zaman dilimi olduğunu ifade eden şâir, Hakk’a gönülden teslim olarak bedenen ve ruhen günü 
oruçlu geçirenleri bahtiyar olarak addeder. Aşığın, Hakk’a vuslat için aceleci olması ve adeta iftar vaktini bekler gibi vuslatı 
bekleyişi, iftar vaktinin çağrıştırdığı güzelliklerden biri olarak telakki edilmiştir: 

Vakt-i gurûb içinde bir başka hâl vardır 
Seyr it kuruldı bezm-i dâru’l-karâr-ı iftâr 
 
Gel vuslata şitâb it ta‘cîli sünnet oldı 
Bak sofra-i keremdir hoş yâd-gâr-ı iftâr      

Hacı Ömer Lutfî, Ramazaniye konulu manzumelerinden olan “Leyle-i Kadre Hitâb” başlıklı gazeli ile  “Şeb-i Kadr-i Şeref-bahş-ı 
Celîle” başlıklı yirmi beş beyitlik mesnevisini, Kur’an’ın nazil olmaya başladığı, bin aydan daha hayırlı olduğu, Kur’an’ın 
ifadesiyle sabit olan, Kadir gecesine ayırmıştır. Kadir gecesinin önemine binaen şâir, sûrenin ikinci ayetindeki “mâ edrâke”47 

                                                                        

44  Hz. Peygamber’in nübüvvetten önce göğsünün melekler tarafından açılarak kalbine üstün niteliklerin yerleştirilmesi hadisesi olarak bilinen “şakk-ı sadr” 
için bkz. Bkz. Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Salih Tuğ (İstanbul: İrfan Yayımcılık, 1993), 1/40-41. 

45  Söyleyeni bilinmeyen bu beyit, bazı çalışmalarda “Kâbil-i feyz olamaz düşmeyicek hâke nebât / Mütevâzı’ olanı rahmet-i Rahmân büyütür” şeklinde de geçer. 
Bkz. N. Ahmet Özalp, Bilgelikler Divanı (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları, 2012), 307. 

46  Buhârî, Savm, 9; Müslim, Sıyâm, 163. 
47  Elmalılı Hamdi Yazır, bu ayetin meâlini “Ne bildirdi ki sana, ne Kadir gecesi” şeklinde vermiştir.  Bkz. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili 

Meali (Tıpkıbasım) (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015), 12/82. 



 143 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

ifadesini iktibas ederek Kadir gecesinin mahiyetini Allah’tan başka bildirenin olamayacağını hatırlatır. O gece meleklerin ve 
Cibril’in yeryüzüne inişiyle dünya adeta cenneti andırır. Şâir, gecenin karanlığı ile “sırr-ı ‘amâ” terkibi arasında bir bağlantı 
kurmuştur. Bin geceden hayırlı olması, fazileti bakımından kendisine denk bir zaman diliminin bulunmayışı sebebiyle Kadir 
gecesi, şâire göre, sebeplerin yaratılışına da vesile olarak görülür. Allah, lütuf ve keremini sunmak için Kadir gecesini seçmiştir. 
Kadir gecesinin nûru inkişaf eylese, ona nispetle ay ve güneşin parlaklığı sönük kalacaktır: 

En büyük lutfuna mazhar seni kılmış Allâh 
Nûr-ı feyzinle tolarak kalb-i ‘ibâd-ı Rahmân 
 
İnkişâf eylese nûrun görünür bî-şübhe 
Sana nisbetle sönük mihr ile mâh-ı tâbân  

Şâirin Kadir gecesine dair kaleme aldığı bir sonraki şiiri, mesnevi nazım şeklindedir. Kur’an’ın nazil olmaya başladığı bir gece 
olmasıyla Kadir gecesi, varlık âleminin değer ve kıymetini artırmıştır. Kadir gecesinin değerli ve kıymetli olması için Kur’ân’ın 
bu gecede nazil olmaya başlaması yeterlidir. Bin aydan daha hayırlı olması sebebiyle kendisinde bulunan fazilet, bütün âlemi 
kaplayan nurdan daha aydınlıktır. Kadir gecesinde gamlı gönüller ferahlar, fecir vaktine kadar gamlı gönüller, günahkârlar bu 
gecenin feyziyle manevî şifa bulurlar. Şâir, Kadir gecesinin değerine dair dinî literatürde sıkça tekrar edilen faziletleri 
mesnevisine yerleştirmiştir. Mesnevisinin son iki beytinde “yâ Rab” hitabıyla Allah’a niyaz ederek Kadir gecesinin değer ve 
bereketi vesilesiyle cehennem azabından kurtulmayı ve Allah’ın lütuf ve keremiyle müştak olduğu cemâline vuslatı yani rızasına 
ermeyi dilemektedir: 

Yâ Rabb bi-kadri hâzihi’l-leyl 
Ber-dil me-nümây dehşetü’l-veyl 
 
Yâ Rabb be-lutf-ı feyz-nâket 
Barz bi-nümây cemâl-i pâket 

Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazan ayını sevinç ve sürurla karşılayan “merhabâ” redifli müzdevic muhammesi ile başlayan 
Ramazaniyesi, yine aynı nazım şekliyle “el-vedâ” redifli48 müzdevic muhammes ile nihayet bulmuştur.49 Ramazan ayının dinî-
tasavvufî literatürdeki vasıflarını sayarak manzumesini oluşturan şâir; içinde bin aydan daha hayırlı olan Kadir gecesi ve bu 
gecede Kur’an nazil olmaya başlaması sebebiyle bu aya, “mâh-ı zî-şân” şânı yüce, Allah’ın lütuf ve ihsanının bütün aya 
yayılmasıyla “şehr-i ihsân”, Allah’ın “er-Rahmân” ismiyle şefkat ve merhametini bu ayda daha da artırmasıyla “kenz-i Rahmân”, 
oruçlunun mükafatını özellikle kendi zatına hasretmesi50 bakımından “peyk-i Yezdân” ve konuyla ilgili “Bu ayın başı rahmet, 
ortası mağfiret, sonu da cehennem azabından kurtuluştur”51 rivayetine dayandırılan, Ramazan’ın mağfiretle olan kuvvetli bağını 
göstermesi için “şehr-i gufrân” terkipleriyle Ramazan’ı uğurlamıştır. Hacı Ömer Lutfî, gelenekte olduğu üzere, Ramazan ayının 
dinî-tasavvufî edebiyatın kavramlarını kullanarak farklı nazım şekillerinden oluşan bir Ramazaniye kaleme almıştır. 
Ramazaniyesini iki müzdevic muhammesle çerçeveleyen şâir, Ramazan ayının kadir ve kıymetini idrak edemeden ondan 
ayrılışın getirdiği firkat acısıyla belinin iki büklüm olduğunu ifade ederek eserini “vâ veylenâ, “vâ hasretâ” ve “vâ firkatâ” 
nidalarıyla tamamlamıştır: 

Kılmadık râzî seni vâ veylenâ 
Kadrini biz bilmedik vâ hasretâ 
Ayrılup gitdin bugün vâ firkatâ 
Firkatinden kaddimiz oldı dü-tâ 
El-vedâ‘ ey şehr-i gufrân el-vedâ 

                                                                        

48  Eşrefoğlu Rûmî’nin de 1469-70 [?]) Ramazan ayını üzüntü ile uğurlayan ve aynı vezinle söylenen “Elvedâ‘ ey mâh-ı tâbân elvedâ‘” redifli murabbası vardır. 
Bkz. Eşrefoğlu Rûmî, Eşrefoğlu Abdullah Rûmî Divan-ı İlâhiyât, thk. Mustafa Tatcı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014), 80-81.  

49  Tekke-tasavvuf edebiyatı içerisinde değerlendirilen ve Ramazan konulu ilahîler arasında Ramazan’ın gelişini kutlamak için yazılan “merhabâ ilâhîleri” çok 
yaygın olup halk arasında sıklıkla okunan eserlerdendir. Rıdvan Canım’ın bir kısmını eserinde verdiği İsmail Hakkı Bursevî’nin (ö. 1725) Ramazan ilâhîsi bu 
türün kayda değer örneklerindendir. Ramazan’ın on beşinden sonra okunan “Elvedâ ilâhîleri” de oldukça meşhur olmuştur. Aziz Mahmud Hüdâyî’nin (ö. 
1628) şeyhi Üftâde’nin (ö. 1580) Ramazaniyesi bu türün bir örneğidir. Bkz. Canım, Divan Edebiyatında Türler, 194-195.   

50  Oruç dışında insanoğlunun her ameli kendisi içindir. Oruç ise benim içindir ve mükâfatını da ben vereceğim.” (Buhârî, Savm, 9; Müslim, Sıyâm, 163.) 
51  Kaynaklarda zayıf hadis olarak kabul edilen bu rivayet, Ramazan’ın fazilet ve derecesini göstermesi bakımından sıkça kullanılmaktadır. “  وإَوَسْطَهُُ رحَمْةٌَ، إوََّلهُُ شهَرٌْ وهَوَُ

إلنَّارِ منَِ عتِقٌْ وآَخرِهُُ مغَفْرِةٌَ، ” şeklinde uzun bir metinden alınan rivayetin ilgili kısmı şöyledir: “Bu ayın başı rahmet, ortası mağfiret, sonu da cehennemden kurtuluştur.” 
Bkz. Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali el-Beyhakî Beyhakî, Şuabü’l-îmân, thk. Abdülalî Abdülhamîd Hâmid (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2003), 5/223; Ebû Bekr 
Muhammed b. İshâk İbn Huzeyme, es-Sahîh, thk. Muhammed Mustafa el-A’zamî (Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1424), 2/911. Hadisin sıhhati hakkında ayrıca bkz. 
Ebü’l-Fazl Şehâbeddîn Ahmed b. Ali İbn Hacer el-Askalânî, Lisânü’l-mîzân, thk. Abdülfettah Ebû Gudde (Beyrut: Dârü’l-Beşâri’l-İslâmiyye, 1422), 8/59. 



144  

https://dergipark.org.tr/rid 

2. Metin 

[124b] 

Kudûm-ı şehr-i sıyâm 

 

Fâ’ilâtün/fâ’ilâtün/fâ’ilün 

Merhabâ ey şehr-i Yezdân merhabâ 

Merhabâ ey feyz-i Rahmân merhabâ 

Merhabâ ey bahr-ı ihsân merhabâ 

Merhabâ ey şehr-i gufrân merhabâ 

Merhabâ ey cân-ı cânân merhabâ 

[125a] 

Kıldı bu kalbi hilâlin bir ziyâ 

Gördi mü’min sende feyz-i imtilâ 

Gülşen-i ihsân seni kılmış Hudâ 

Pür-safâsın pür-safâsın pür-safâ 

Merhabâ ey şehr-i Yezdân merhabâ 

 

Sensin a‘mâl-i ‘ibâdın serveri 

Çünki sen oldun likânın rehberi 

Sende bulduk biz o feyz-i ekberi 

Pür-ferah kıldın bugün sâ’imleri 

Merhabâ ey feyz-i Rahmân merhabâ 

 

Mislin olmaz ‘akla sığmaz rif‘atin 

Sendedir kurb-ı visâli hazretin 

Gark-ı nûr eyler kulûbı tal‘atin 

Sensin ümmîd-i necâtı milletin 

Merhabâ ey bahr-ı ihsân merhabâ 

 

[125b] Sende zâhirdir o kenz-i ma‘rifet 

‘Abde gösterdin nedir ‘âlî-sıfat 

Sende cûş eyler o bahr-ı mağfiret 

Rahmet ü cûdunla toldı her cihet 

Merhabâ ey şehr-i gufrân merhabâ 

 

Lutf-ı Hak sende kerem sende ‘atâ 

Sâ’imîne sendedir va‘d-i likâ 

Sensin el-hak sen o yâr-ı dil-rübâ 

Buldı mü’minler kudûmünden safâ 

Merhabâ ey cân-ı cânân merhabâ 

 



 145 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Tebcîl-i Ramazân 

 

Müfteilün/müfteilün 

 

Müjde safâ buldı cihân 

Geldi mübârek Ramazân 

Oldı hilal şu‘le vü şân52 

Geldi mübârek Ramazân 

 

[126a] İster isen dâr-ı selâm 

Savm ile bul ‘âli-makâm53 

Gel idelim Hakk’a kıyâm 

Geldi mübârek Ramazân 

 

Oldı bu ay feyz-resân 

Leyle-i kadr anda ‘ayân 

Açılır ebvâb-ı cinân 

Geldi mübârek Ramazân 

 

Hem kapanır dâr-ı hazîn 

Bağlanır iblîs-i la‘în 

Kul olur Allâh’a yakîn 

Geldi mübârek Ramazân 

 

Hazret-i Kur’ân-ı kerîm 

Anda bize virdi hakîm 

[126b] Gösterir ihsân-ı ‘azîm 

Geldi mübârek Ramazân 

 

Savm iledir Hakk’a visâl 

Sâ’ime var vasf-ı kemâl 

Andadır ol nûr-ı cemâl 

Geldi mübârek Ramazân 

 

Andadır eltâf u na‘îm 

Andadır ihsân u kerîm 

Andadır ol kenz-i hakîm 

Geldi mübârek Ramazân 

                                                                        

52  Bu mısrada “hilâl”, vezin gereği “hilal” şeklinde okunmuştur. 
53  Metinde “âlî”, vezin gereği “âli” şeklinde okunmuştur. 



146  

https://dergipark.org.tr/rid 

Fahş-ı kelâmdan hazer it 

Savmını nefse siper it 

Gülşen-i rûha sefer it 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Gadd-ı basar eyle gözüm 

Söyleme bed dinle sözüm 

[127a] Koşma reh-i fıska kuzum 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Hıfz it cevârih-i şerden54 

Eyle idüp hayr u hasen 

Savm ile kıl kalbini şen 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Gel idelim hamd ü senâ 

Şükr ile tesbîh u du‘â 

Zikr ile tehlîl-i Hudâ 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Sıdkıla kıl Hakk’a namâz 

Hâlık’ına eyle niyâz 

Çok yime kıl nevmini az 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Rakde-i gafletden uyan 

Sıdkıla Allâh’a dayan 

[127b] Ecir kazan itme ziyân 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Dinle o Kur’ân’ı bu ay 

İste o gufrânı bu ay 

Gör büyük ihsânı bu ay 

Geldi mübârek Ramazân 
 

Neşr-i füyuzât ayıdır 

Kalbe fütuhât ayıdır 

Keşf ü sünuhât ayıdır 

Geldi mübârek Ramazân 

                                                                        

54  Bu mısrada vezin bozuktur. Metinde mısra; “Hıfz cevârih-i şerden” şeklinde yazılmış, sonradan başka bir kalemle “hıfz” ve “cevârih” kelimeleri arasına “it” 
kelimesi eklenmiştir. Buna rağmen mısradaki vezin aksamaktadır.   



 147 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Hakk’a münâcât idelim 

Râh-ı hüdâya gidelim 

Lutfi sivâyı n’idelim 

Geldi mübârek Ramazân 

 

[128a] Takdîs-i Şehr-i Sıyâm 

 

Fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilün 

(Fâ’ilâtün)       (fa’lün) 

 

Geldi şehr-i Ramazân bak bu güzel şehr-i sıyâm 

İster ey sâhib-i dîn hüsn-i ‘amel şehr-i sıyâm 

 

Fi‘l-i hayrât ile ecr ü hasenâta sa‘y it 

Kıl ‘ibâdet sakın itme kesel-i şehr-i sıyâm 

 

Ümmet-i Fahr-ı cihâna onı bahş eyledi Hak 

Görmedi dehrde bir başka milel şehr-i sıyâm 

 

Eyle bu ayda taleb mağfiret-i Rahmânî 

Oldı ihsân ile gufrâna mahal şehr-i sıyâm 

 

Kapanır sâ‘ime ebvâb-ı cehennem el-hak 

Bâb-ı reyyân açılır cennete gel şehr-i sıyâm 

 

Bağlanır anda şeyâtîn idemez vesvese hîç 

Kuramaz sâ‘ime bir dâm-ı habl şehr-i sıyâm 

 

Bize bir cenbedir ol nâr-ı sakardan hazer it 

Görmesün fahş-ı kelâm ile halel şehr-i sıyâm 

 

Eyle imsâk-ı gadab terk-i hebâ kıl zinhâr 

İtme ağyâr ile izhâr-ı cedel şehr-i sıyâm 

 

[128b] Tevbe kıl Hazret-i Gaffâr’ına her şâm u seher 

‘Afv olur olsa günah misl-i cebel şehr-i sıyâm55 

 

Nûr-ı rahmet seni gark eyler o bahr-ı kereme 

Koymasun fazl-ı Hudâ dilde vecil şehr-i sıyâm 

                                                                        

55  İkinci tef’ilede “günâh”, vezin gereği “günah” şeklinde okunmuştur. 



148  

https://dergipark.org.tr/rid 

Anda zâhir görinür her ne ki var matlûbun 

Oldı bu ümmete mir‘ât-ı emel şehr-i sıyâm 
 

Savm ile Hak sıfatı ‘abde tecellî idiyor 

Nice itmez kula her ‘ukdeyi hal şehr-i sıyâm 
 

Eylesen savm-ı sivâ ile derûnun tathîr 

Koymaz ağyâr ile gönülde ‘ilel şehr-i sıyâm 
 

Vasf-ı “lâ misle lehû” geldi onun şânında 

Görmedi kendine bir misl ü bedel şehr-i sıyâm 
 

Zulmet-i leyl-i tabî‘atda durur mı sâ‘îm 

Berk urur meş‘ale-i subh-ı ezel şehr-i sıyâm 
 

Kaldırır bâk-ı dem iftârda çeşm-i dilden 

Hucbını Hazret-i Feyyâz-ı ecel şehr-i sıyâm 
 

Kıble-i zâta yüzün savm ile döndür Lutfî 

Sendedir bil sıfat-ı ‘azze ve cel şehr-i sıyâm56 
 

[129a]   Fezâ’il-i Şehr-i Ramazân 

Fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilün 

(Fâ’ilâtün)       (fa’lün) 
 

Doğdı ufk-ı dilüme nûr-ı hilâl-i Ramazân 

Matla‘-ı sırr-ı samed oldı me’âl-i Ramazân 
 

Bu aya hâs olıyor çünki sıyâm ile kıyâm 

Oldı gencîne-i Hak rûz-ı leyâl-i Ramazân 

 

Dem-i iftârda bir başka tecellî görinür 

Gösterir mâ’ide-i rûhı nevâl-i Ramazân 

 

İsm-i Fâtır alıyor sâ’imi hengâm-ı gurûb 

Dil-i ‘ârifde olur sanma zevâl-i Ramazân 

 

Eyle iftâr-ı helâl ile haramdan hazer it57 

Nûr olur cismine bil rızk-ı helâl-i Ramazân 

 

                                                                        

56  Metinde “azze ve cell” vezin gereği “azze ve cel” şeklinde yazılmıştır. 
57  Üçüncü tef’ilede “harâm”, vezin gereği “haram” şeklinde okunmuştur. 



 149 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Bâb-ı Reyyân açılır sâ’im-i dil-teşne içün 

Âb-ı hayvânda da yok feyz-i zülâl-i Ramazân 

 

Çünki “lâ misle lehû”58 kadrini takdîs idiyor 

Sığamaz havsala-i fikrine hâl-i Ramazân 

 

Beyt-i ma‘mûr-ı dil-i ‘âşıka girmez ağyâr 

Mâsivâyı yakıyor nâr-ı celâl-i Ramazân 

 

Savm ile çünki ferah oldı likâ-i Deyyân 

Gaşy ider ‘âşıkı dîdâr-ı cemâl-i Ramazân 

[129b] 

Andadır feyz-i tecellî-i “refî‘u’d-derecât”59 

Gösterir rütbe-i kusvâyı kemâl-i Ramazân 

 

‘Ârif ol mertebeyi savm-ı sivâ ile bulur 

Ne safâdır görinür ‘îd-i visâl-i Ramazân 

 

Lutfi efkâr-ı sivâdan dili imsâk itsen60 

Açılır çeşm-i dile kenz-i le’âl-i Ramazân 

 61سر صیام

 62إلله عليه وسلم فقلت مرني بأمر آخذه عنك قال عليك بالصوم ، فإنه لا مثل لهحرج إلنسائى عن إبي إمامة قال أتيت رسول إلله صلى 

 

 إیرإد حديث نبوي إلهى

 

فإن سابّه أحد أو قاتله فليقل إني  63كل عمل إبن آدم له إلا إلصيام فإنه لي وأنا أجزي به وإلصيام جنّة فإذإ كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث حینئذ ولا یسب
 وإلذي نفس محمد بيده لخلوف فم إلصائم أطيب عند إلله يوم إلقيامة من ريح إلمسك، للصائم فرحتان يفرحهما إذإ أفطر حرج بفطره وإذإ لقيصائم   ]64إمرو  [

 65ربه عز وجل فرح بصومه

                                                                        

58  Buradaki hadis iktibası ile ilgili metnin devamında söz konusu hadis metni müellif tarafından iki manzume arasında verilmiştir. Hadisin anlamı ve kaynağı 
ilgili bölümde verilmiştir. Hadis, ashaptan Ebû Ümâme’nin Hz. Peygamber’e hangi ibadeti yapması gerektiğini sorması üzerine, O’nun; “Sana orucu tavsiye 
ediyorum. Çünkü onun benzeri yoktur.” tavsiyesini ihtiva eder. 

59  “O’nun dereceleri yüksektir...” Mü’min Sûresi, 40/15. 
60  “Lutfî”, vezin gereği “Lutfi” şeklinde okunmuştur. 
61  Şâir, manzumelerinde iktibas ve telmih yoluyla kullandığı oruç ibadeti ile ilgili bu pasajdaki hadis metinlerini İbn Arabî’nin el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’sinden 

almıştır. Fütûhât-ı Mekkiyye’nin orucun sırları ilgili kısımları için ayrıca bkz. İbn Arabî, Fütuhât-ı Mekkiyye Orucun Sırları. 
62  “Ebû Ümâme anlatıyor: ‘Allah Rasûlü’nün (s) yanına giderek: ‘Bana, amel edeceğim bir şey tavsiye et!’ dedim. Bana: ‘Sana orucu tavsiye ediyorum. Çünkü 

onun benzeri yoktur!’ dedi.” Nesaî, Sıyâm, 43. Müellifin, hadis metnini aldığı kaynak için ayrıca bkz. İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, thk. Ahmed Şemseddin 
(Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999), 2/329.  

63  Metinde hadisin bu kısmı, “ یسب ولا حینئذ ” şeklinde iken müellifin kaynak gösterdiği el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de “ یسخب ولا یومئذ ” şeklinde geçmektedir. Bkz. İbn 
Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, 2/329. 

64  Metinde, “  إمرو” kelimesi silinmiştir. 
65  “Oruç dışında Âdemoğlunun her ameli kendinedir. Oruç ise bana ait olup mükafatını da ben veririm. Oruç bir kalkandır. Sizden biriniz oruçlu ise o gün kötü 

söz söylemesin ve cinsel ilişkiye de girmesin. Birisi kendisine kötü söz söyler ya da sataşırsa, ‘Ben oruçluyum.’ desin. Muhammed’in canını kudret elinde tutan 
Allah’a yemin olsun ki, kıyamet gününde oruçlunun ağız kokusu Allah katında misk kokusundan daha hoştur. Oruçlu iken iki rahatlık bulunmaktadır. Birisi, 



150  

https://dergipark.org.tr/rid 

[130a] Hadîs-i dîger 
إلجنة، وغُـلّـقـت أبوإب إلنار، وصُفّـدت إلشـياطين وزإد إلنسائی حرج مسلم عن إبی هریرة إن رسول إلله صلی إلله علیه و سلم قال إذإ جاء رمضان فتحت أبوإب 

 66فی كتابه ونادی منادی فی كل لیلة یا طالب إلخیر هلمّ ویا طالب إلشر إمسك

Hediyye-i Ramazân 

 

Mef’ûlü/mefâ’ilün/fe’ûlün 

Doğdı Ramazân hilâli el-hak 

Saçmaz mı dil-i ‘ibâda revnak 

 

Hak kurbetine ider işâret 

Virdi bize pek büyük bişâret 

 

Gösterdi nedir o kâbe kavseyn 

Gel kurbeti bul verâ-yı kevneyn 

 

Savm ile takarrub it Hudâ’ya 

İr nûr-ı safâ-yı Mustafâ’ya 

 

Ma‘nâ-yı sıyâm olınca rif‘at 

Gör anda nedir makâm-ı kurbet 

 

[130b] İmsâk ile de kılındı ta‘bîr 

Gel gayrı gönülde kılma tasvîr 

 

Şehr-i Ramazân gelince ey cân 

Ol ayda diyor Habîb-i zî-şân 

 

Ebvâb-ı cinân-ı Hak açıldı 

Eltâf-ı nihân dile saçıldı 

 

Ebvâb-ı cehennem oldı mağlûk 

Bahr-ı kereme kul oldı mağrûk 

 

Bağlandı ne varsa hep şeyâtîn 

Berk urdı ‘ibâda pertev-i dîn 

 

Bu‘diyyeti atdı kurbet-i Hak 

Şâd eyledi ‘abdi vuslat-ı Hak 

                                                                        

iftar vakti iftarın verdiği rahatlık, diğeri ise Allah’a kavuşma vakti geldiğinde orucun verdiği rahatlıktır.” (Buhârî, Savm, 9) Hacı Ömer Lutfî’nin bu rivayetle 
ilgili hadis metinini aldığı kaynak için ayrıca bkz. İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, 2/329. 

66  “Ramazan ayı geldiğinde cennet kapıları açılır, cehennem kapıları kapanır ve şeytanlar zincire vurulur.” (Buhârî, Savm 5; Müslim, Sıyâm, 1-5). Müellifin hadis 
metnini aldığı kaynak için ayrıca bkz. İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, 2/332. 



 151 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Her bir gicesinde bir münâdî 

Söyler bunı gösterir reşâdî 

 

Ey tâlib-i hayr hayra sa‘y it 

Şeh-râh-ı hidâyete koşup git 

 

Ey tâlib-i şerr o şerden imsâk 

Kıl eyle bu ayda kalbini pâk 

 

[131a] Virdi ne büyük şeref sıyâma 

Râvî oluyor Ebî İmâma 

 

“Lâ misle lehû” 67 didi Peyamber 

Hak virdi ana makâm-ı ekber 

 

Yok misli sıyâm ile Hudâ’nın 

Bu sırrı işitdi sem‘-i cânın 

 

Mislini nefiy idince Şâri‘ 

Savm oldı likâ içün metâli‘ 

 

Tenzîhe gider bu na‘t-ı selbî 

Gösterdi kula o vasf-ı Rabbi 

 

Vicdân ile gel bu kenz-i seyre 

Dinle ne diyor Ebî Hureyre 

 

Nakl itdi bunı Buhâri Müslim 

Dir Hak sözi bu hadîse Müslim 

 

Saçdı dile gevher ü le’âli  

Nazmen diyorum budur me’âli 

 

“Küllü ‘ameli’bn âdem”e bak68 

Vir kalbe sıyâm-ı Hakla revnak 

 

                                                                        

67  “Ebû Ümâme anlatıyor: ‘Allah Rasûlü’nün (s) yanına giderek: ‘Bana, amel edeceğim bir şey tavsiye et!’ dedim. Bana: ‘Sana orucu tavsiye ediyorum. Çünkü 
onun benzeri yoktur!’ dedi.” Nesaî, Sıyâm, 43. 

68  Bu mısrada vezin aksamaktadır. Metinde iktibas yapılan hadis-i kudsînin tamamı Buhârî’de şu şekilde yer alır: “  به، أجزي وأنا لي فإنه إلصيام؛ إلا له دمآ إبن عمل كل
 للصائم إلمسك، ريح من إلله عند أطيب إلصائم فم لخلوف بيده محمد نفس وإلذي صائم، إمرؤ إني: فليقل قاتله أو أحد سابهّ فإن يصخب، ولا يرفث، فلا أحدكم صوم يوم كان وإذإ جنةّ، وإلصيام

بصومه فرح ربه لقي وإذإ فرح، أفطر إذإ: يفرحهما فرحتان  “Âdemoğlunun her bir ameli kendinedir. Oruç hariç; o benim içindir, onun mükafatını ben veririm.” (Buhârî, 
Savm, 9). 



152  

https://dergipark.org.tr/rid 

[131b] Her bir ‘amel Âdem’indir ancak 

Savm oldı sıfât-ı Hakk’a mülhak 

 

“Fe innehu lî” diyince Mevlâ 

Yok bir ‘amel olsun andan evlâ 

 

Ya‘nî bu sıfat Hudâ’ya mahsûs 

Oldı kim bu kavl-i Hakla mansûs 

 

Hakk’ın sıfatı bulundı kulda 

Esrârını gör ‘ayân gönülde 

 

Bak savma “cezâ benim” diyor Hak 

Ağyârı atup likâya ir bak 

 

Sâ’imlere savm olınca cennet 

Feth oldı dimek ebvâb-ı rahmet 

 

A‘zâ-yı vikâye ile şerden 

Tâ kurtılasın bugün sakardan 

 

Bırak gıybet ile fahş-ı kelâmı 

Hıfz eyle ma‘âsiden sıyâmı 

 

[132a] Sâ’im iken olma halkı lâ’im 

Oldınsa eger hakîki sâ’im 

 

Şâyed seni seb iderse lâ’im 

Rıfk ile ana di “innî sâ’im”69 

 

Hakkıla bak ol bu sırra âgâh 

Kim kıldı beyân kasemle Allâh 

 

Miskden daha hoş-bu oldı sûfî70 

Allâh’ına sâ’imin halûfı 

 

Hem rûz-ı kıyâm olınca zâhir 

Elbet olacak bu rîh-i tâhir 

                                                                        

69  Hadis metninden yapılan iktibasta, “ َّإن” edatına eklenen mütekellim yâ’sı “innî” şeklinde okunduğunda vezin aksamaktadır, veznin aksamaması için kelime 
“inni” şeklinde okunmalıdır. Buna rağmen, hadis metninde karışıklığa meydan vermemek için metnin gramer bakımından doğru yazılışı tercih edilmiştir.  

70  İkinci tef’ilede koku anlamındaki “bû” kelimesi, vezin gereği “bu” şeklinde okunmuştur.  



 153 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Göstermededir o “ferhatânî”71 

İftârıla bak likâ zamânı 

 

Şâd itdi nüzul ider me‘ânî 

Fıtrıla likâ bu nefs ü cânı 

 

Nefsin ferahı degil mi iftâr 

Savm ile ferah bu rûha dîdâr 

 

[132b] Hannân ile nânda görsen ey yâr 

Var nefs ile rûha pek çok esrâr 

 

Tahrîc idiyor hadîsi Müslim 

Bulmaz mı safâ fu’âd-ı müslim 

 

Zâhir olıyor me’âli ehle 

Hakkıla bak ol hadîs-i Sehl’e 

 
یوم إلقیامة لا خرج مسلم عن حدیث سهل إبن سعید قال قال رسول إلله صلی إلله علیه و سلم إن فی إلجنة باباً یقال له إلریان یدخل منه إلصائمون 

 72یدخل معهم غیرهم یقال إین إلصائمون فیدخلون منه فاذإ دخل آخرهم إغلق فلا یدخل منه إحد
 

Dinle ne diyor Nebiyy-i zî-şân 

Kıl sen bu hadîsi cevher-i cân 

 

Var cennet içün diyor ki bir bâb 

Reyyândır adı o bâb-ı pür-tâb 

 

Mahşer güni haşr olınca cânlar 

Andan girecek oruç tutanlar 

 

[133a] Sâ’imlere hâs o bâb-ı reyyân 

Andan giremez orucsuz insân 

 

Sâ’imler olur önünde matlûb 

Kim savm ile oldı Hakk’a mahbûb 

 

                                                                        

71  “ بصومه فرح ربه لقي وإذإ بفطره، فرح أفطر إذإ يفرحهما، فرحتان للصائم ” “Oruçlunun ferahlayıp sevineceği iki an vardır: Birisi iftar ettiği zaman, diğeri ise orucunun 
sevabıyla Rabbine kavuştuğu andır.” (Buhârî, Savm, 9; Müslim, Sıyâm, 163). 

72  “Cennette reyyân adı verilen bir kapı vardır ki, kıyamet günü bu kapıdan ancak oruçlular girecek, onlardan başka kimse de giremeyecektir. O vakit oruçlular 
nerede diye seslenilir. Bunun üzerine oruçlular bu kapıdan girerler. Onlardan en son kişi girdiğinde kapılar kapanır. Artık bundan sonra oradan hiç kimse 
giremez.” (Buhârî, Savm, 4; Müslim, Sıyâm, 166). Müellifin hadis metnini referans gösterdiği kaynak için ayrıca bkz. İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, 2/331. 



154  

https://dergipark.org.tr/rid 

Her biri gelüp girince ey cân 

Sonra kapanır o bâb-ı reyyân 

 

Reyyân olup ol bu sırra vâkıf 

Savm ile irer kemâle ‘ârif 

 

Kâmil buluyor safâ-yı dîde 

Görmez o kemâli başka şeyde 

 

Yazdı bunı sâhib-i fütuhât 

Her bir sözi Hazret’in sünuhât 

 

Hakk’ın sıfatı sıyâm olınca 

Kıl savme devâm tâ ölince 

 

Kıl savm-ı sivâ ile dili pâk 

Ağyârı düşünmeden kıl imsâk 

 

Bak Lutfi dile sıyâm-ı kalbi73 

Bunda göresin cemâl-i Rabb’i 

 

[133b] Ramazân-ı Mağfiret-Nişâna 

Mef’ûlü/mefâ’ilün/fe’ûlün 

 

Ey şehr-i sıyâm-ı feyz-güster 

Oldın ne kadar da behcet-âver 

 

Virdi ne şeref senin kudûmün 

Var şimdi şetâreti ‘umûmun 

 

Sen mâh-ı cemîl cân-fezâsın 

Sen şehr-i celîl şevk-zâsın 

 

Sensin o füyûz-ı Hakkı câmi‘ 

Her çehrede nûr-ı feyz-i lâmi‘ 

 

Ey mecma‘-i cûd u lutf-ı Rahmân 

Ey menba‘-ı nûr-ı feyz-i Subhân 

 

                                                                        

73  “Lutfî”, vezin gereği “Lutfi” şeklinde okunmuştur. 



 155 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Tebrîk idiyor seni melekler 

Takdîs idiyor seni felekler 

 

Kılmış seni bak Cenâb-ı Hâdî 

Cûd u kerem ü ‘atâya bâdî 

 

Ebvâb-ı cinân açıldı sende 

Eltâf-ı nihân saçıldı sende 

 

Envâr-ı hüdâ cihâna sârî 

Enhâr-ı safâ cinâna cârî 

 

Yetmez mi sana büyük bir ‘unvân 

Kim nâmene dindi şehr-i Gufrân 

 

“es-Savmu lî”74 kıldı kadrin a‘lâ 

Ecrin viriyor Cenâb-ı Mevlâ 

 

Cûş eyledi sende bahr-ı rahmet 

Kıldı bu ‘ibâdı gark-ı ni‘met 

 

Hak lutf-ı ‘azîmin itdi ızhâr 

Her yirde melekler oldı seyyâr 

 

Envâra donandı her menâre  

Her kandili sanki mâh-pâre 

 

Mü’minler ile tolar mesâcid 

Herkes olıyor Hudâ’ya sâcid 

 

Huffâz okıyor hemîşe Kur’ân 

Envârı ider kulûbı rahşân 

 

[134a] Âvâz-ı latîf ü dil-nişîni 

Pür-neş’e ider muvahhidîni 

 

Her sâmi‘a bahş ider ne lezzet 

Vecde getirir dili bu hâlet 

                                                                        

74  Hadis metninden yapılan iktibasta, “لي” muttasıl mecrur zamiri “lî” şeklinde okunduğunda vezin aksamaktadır, veznin aksamaması için kelime “li” şeklinde 
okunmalıdır. Buna rağmen, hadis iktibasında karışıklığa meydan vermemek için metnin gramer bakımından doğru yazılışı tercih edilmiştir. 



156  

https://dergipark.org.tr/rid 

Her dilde ‘ibâdete heves var 

Ervâhı ihâta eyler envâr 
 

Gark-ı ni‘am olmasun mı sâ’im 

Rahmet yağıyor bu ayda dâ’im 
 

İhsân-ı ‘azîm-i Hak Te‘âlâ 

Sardı bu cihânı hep ser-â-pâ 
 

Çok müjde bu ümmet-i necîbe 

Ümmetdir o sevgili Habîbe 
 

Bu kevnde halîfesidir el-hak 

Her demde viren serîre revnak 
 

Binler yaşasun o Şâh-ı a‘zam 

Durdukça o mihr ü mâh-ı ‘âlem 
 

Ramazân Hediyyesi 

Fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilün 

(Fâ’ilâtün)       (fa’lün) 
 

Ramazân geldi bugün savm ile imsâk eyle 

Rûhun iftâra şitâb ile ferahnâk eyle 
 

Açılır şimdi sana mâ’ide-i rûhânî 

Nedir ol mâ’idenin lezzetin idrâk eyle 
 

Nûr-ı zikr ile gözüm çeşm-i basîret açılır 

Perde-i gafleti dilden çekerek çâk eyle 
 

[134b] Oku Kur’ân’ını bak Hakla tekellümde bulun 

Nûr-ı Yezdân ile çeşm-i dili [i]drâk eyle 
 

Gazabu’llâhı düşün âyet-i tahvîfinden 

Havf u haşyet ile dü-çeşmini nemnâk eyle 
 

O büyük rahmetini gösteren âyâtından 

Fazlını istemege şevk ile çâlâk eyle 
 

Dâr-ı dünyâda sakın çıkma reh-i takvâdan 

Haşrde kendini ol hâl ile bî-bâk eyle 



 157 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Savm ile buldı bulan mertebe-i ‘ulyâyı 

Sen de bak savmını bir süllem-i eflâk eyle 

 

‘Arş-ı a‘lâya ‘urûc itmege kasdın var ise 

Bul tevâzu‘la şeref meskenini hâk eyle 

 

Ka‘r-ı deryâda bulur dürr-i semîni gavvâs 

Virme hiç nefsine kıymet onı hâşâk eyle75 

 

Olmasun sû’-i havâtırla mülevves fikrin 

A gözüm savmile beyt-i dilini pâk eyle 

 

[135a] “Ene eczî”76 didi Hak anla bu remzin ey cân 

Vuslatı zahm-ı dil-i firkate tiryâk eyle 

 

Kendini devlet-i bâkî içün ey Lutfi bugün77 

Bende-i pâdişeh-i kişver-i levlâk eyle 

     Fî 1 Ramazân sene 1345 

 

İftâr Hissiyâtı    -   Nûr-ı ‘aynım Mustafâ Nûrî’ye 

 

Mef’ûlü / fâ’ilâtün / mef’ûlü / fâ’ilâtün 

 

Olmaz mı kalb ü câna feyz-i nisâr-ı iftâr 

Ehl-i sıyâmı kıldı pek behredâr-ı iftâr 

 

Teslîm-i Hakk’a kıldı hâl-i sıyâmı sâ’im 

Bu demde eylemez mi pek bahtiyâr-ı iftâr 

 

Hoş eyledi tesâdüf bu mevsim-i güzîne 

Pür-zevk ü pür-safâdır vakt-i bahâr-ı iftâr 

 

Yâ Rab nedir bu neş’e bu neş’e-i İlâhî 

Parlar gönülde nûr-ı şevk ü mesâr-ı iftâr 

  

Bir mâ’ide açınca zevk-i cinânı câna 

Gösterdi nûr-ı Hakla pek âşikâr-ı iftâr 

                                                                        

75  “Hîç”, metinde vezin gereği “hiç” şeklinde okunmuştur. 
76  “ بهِِ إجَزْيِ وإنَاَ لي فاَنَِّهُ إلصِّيامَ إلِاَّ لهَُ آدمََ إبنْ  عمَلَ   كلُُّ ” “Âdemoğlunun oruç dışında her ameli kendisi içindir. Oruç benim içindir, onun mükâfatını da ben vereceğim.” 

(Buhârî, Savm, 9; Müslim, Sıyâm, 163). 
77  “Lutfî”, vezin gereği “Lutfi” şeklinde okunmuştur. 



158  

https://dergipark.org.tr/rid 

[135b] Vakt-i gurûb içinde bir başka hâl vardır 

Seyr it kuruldı bezm-i dâru’l-karâr-ı iftâr 

 

Gel vuslata şitâb it ta‘cîli sünnet oldı 

Bak sofra-i keremdir hoş yâd-gâr-ı iftâr 

 

Bu ân-ı bî-müdânî hisden bulunma gâfil 

Seyr it safâ-yı rûhı ol hûş-yâr-ı iftâr 

 

Hakk’ın tecelli itsün fâtırla feyz-i tâmı 

Kılsun derûn-ı dilden ref‘-i gubâr-ı iftâr 

 

Sâ’imlere bu demde gösterdi “ferhatâni”78 

‘Uşşâka rû-nümâdır ruhsâr-ı yâr-ı iftâr 

 

Toplandı bir zamânda nefs ile cân gıdâsı 

Çeşm-i dile göründi pek dil-şikâr-ı iftâr 

 

Hengâm-ı fer-fezâdır bu demde sâ’imînin 

Pîşinde cilve-gerdir bu şûh-vâr-ı iftâr 

 

Rûhâni zevki duysun şimdi oruç tutanlar 

Hak ile oldı halka pek feyz-bâr-ı iftâr 

 

Bu ân-ı pür-safâda pür-zevk olunca sâ’im 

Gaşy itmesün mi kalbin hâl ü şi‘âr-ı iftâr 

 

[136a] Her ânına zamânın şehr-i sıyâm içinde 

Tercîh idildi hâl-i pür-iftihâr-ı iftâr 

 

Gökde melekler olmış müstağfirîn-i sıyâm 

Ehl-i sıyâma virsün şevk intizâr-ı iftâr 

 

Mazhar bu demde oldı kul baht-ı câvidâna 

Bu tâli‘-i güzîndir bir ber-güzâr-ı iftâr 

 

Sâ’imleri alınca Lutfî Cenâb-ı Fâtır 

Elbet olur gönülde pür-i‘tibâr-ı iftâr 

                                                                        

78  “ بصومه فرح ربه لقي وإذإ بفطره، فرح أفطر إذإ يفرحهما، فرحتان للصائم ” “Oruçlunun ferahlayıp sevineceği iki an vardır: Birisi iftar ettiği zaman, diğeri ise orucunun 
sevabıyla Rabbine kavuştuğu andır.” (Buhârî, Savm, 9; Müslim, Sıyâm, 163). 



 159 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Leyle-i Kadre Hitâb 

 

Fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilâtün / fe’ilün 

(Fâ’ilâtün)       (fa’lün) 

 

Ne şeref-bârsın ey leyle-i kadr-i zî-şân 

Gark-ı nûr oldı cihân indi semâdan Kur’ân 
 

Didi Hak sevgili peygamberine “mâ edrâk”79 

Nice idrâk idebilsün seni ‘akl-ı insân 
 

Çünki bin mâhdan efdalsın eyâ mihr-i cihân 

Nûr-ı Hak sendedir ol şa‘şa‘a-i feyz-efşân 
 

Şanlı bir ‘ömr-i tabi‘îye bedel oldun sen 

Nice tebcîle şitâb itmesün ehl-i îmân 
 

[136b] Hep meleklerle iner Hazret-i Cibrîl bile 

Kasr-ı firdevse döner sâha-i pehnâ-yı cihân 
 

Matla‘-ı fecre kadar mahz-ı selâmet sensin 

Kıldı Allah seni gencîne-i lutf u ihsân 
 

Sensin esrâr-ı ‘amâ dinse degil mi şâyân 

Sendedir hilkat-ı esbâb-ı şu‘ûn-ı ekvân 
 

Pertev-i rahmet ile bârika-i feyzinden 

Küre-i rû-yı zemîndir bize gülzâr-ı cinân 
 

En büyük lutfuna mazhar seni kılmış Allâh 

Nûr-ı feyzinle tolar kalb-i ‘ibâd-ı Rahmân 
 

İnkişâf eylese nûrun görünür bî-şübhe 

Sana nisbetle sönük mihr ile mâh-ı tâban 

 

İntizâr eyliyorum bâr-gehi lutfundan 

Dilerim görmege ben sendeki envârı ‘ayân 

 

Göster envâr-ı safâ-bârını Lutfî görsün 

Ey şeb-i [tîre] bülend-ahter u nûr-ı Yezdân 

                                                                        

79  “Bilir misin nedir Kadir gecesi?” (Kadir Sûresi, 97/2) 



160  

https://dergipark.org.tr/rid 

[137a] Şeb-i Kadr-i Şeref-bahş-ı Celîle 

Mef’ûlü / mefâ’ilün / fe’ûlün 

 

Ey leyle-i kadr kadr ü şânın 

Tevkîrine hep sebeb cihânın 

 

Eltâf-ı Hudâ cihâna vâsıl 

Kur’ân-ı ‘azîm sende nâzil 

 

Kudsiyyene ne ‘ulvî burhân 

Burhân-ı celîlin oldı Kur’ân 

 

Gördün bize ol kitâb-ı ekber 

Vasf-ı şeref-i ‘azîmin eyler 

 

Bin şehre bedelsin ey şeb-i sûr 

Tasvîr olunur mı ‘âlem-i nûr 

 

Hep sende nüzul iden melekler 

Rahmetle bütün ‘ibâdı bekler 

 

Feyzin oluyor gumûma sârî 

Tâ matla‘-ı fecr olınca cârî 

 

Kim Hakk’a tevbe itse nâ-gâh 

Rahmet idiyor o anda Allâh 

 

Ey şeb ne kadar sa‘âdetin var 

Senden saçılır cihâna envâr 

 

Sen mecma‘-ı nûrsun ki el-hak 

Sensin viren ehl-i kalbe revnak 

 

Bak sendeki nûr-ı feyz-i Mevlâ 

Sardı bu cihânı hep ser-â-pâ 

 

Pertev-i dile saçdı mihr-i vahdet 

Senden görinür safâ-yı cennet 

 

Ey şeb ne kadar ferah-fezâsın 

Pür-şevk ü şetâret ü safâsın 



 161 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

İftâr-ı cihâna feyz saçdın 

Ebvâb-ı cinânı sen mi açdın 

 

Ol feyz-i Hudâ tecessüm itmiş 

Bir ‘âlem-i nûr teressüm itmiş 

 

  nûr-ı Hakk’a gamsın 80 

Nûrunla kalır mı nûrı şemsin 

 

[137b] Eşbâh o nûr içinde pûyân 

Ervâh sürûr içinde hayrân 

 

Bilmem bu ne feyz-i bihterîndir 

Vecd-âver-i kalb-i mü’minîndir 

 

Bir böyle şebe diyor ki vicdân 

Olsun nice bin sabâh kurbân 

 

Yâ Rab ne büyük bu lutf u ihsân 

Rahmet yağıyor kulûba her ân 

 

Bir leyl-i şeref-celîle kıldın 

Gufrâna onı vesîle kıldın 

 

Mü’minlere bâ‘is-i sa‘âdet 

Mücrimlere bâdî’-i selâmet 

 

Lutf u keremin cihâna sârî 

Feyz-i ni‘amın cinâna cârî 

 

Yâ Rabb bi-kadri hâzihi’l-leyl 

Ber-dil me-nümây dehşetü’l-veyl 

 

Yâ Rabb be-lutf-ı feyz-nâket 

 bi-nümây cemâl-i pâket81 

 

 

                                                                        

80  Bu mısra; “Odur (?) yem-i nûr-ı Hakk’a gamsın” ya da “ (?) dürr-i yem-i nûr-ı Hak’ka gamsın”  şeklinde okunabilir. Ancak imlâ ve anlam açısından ilk iki tef’ile 
problemlidir. 

81   Mısra başındaki kelime, “barz” ya da “be-radd” şeklinde okunabilmektedir.  



162  

https://dergipark.org.tr/rid 

Vedâ‘-ı Şehr-i Gufrân 

 

Fâ’ilâtün / fâ’ilâtün / fâ’ilün 

 

El-vedâ‘ ey mâh-ı zî-şân el-vedâ‘ 

El-vedâ‘ ey şehr-i ihsân el-vedâ‘ 

El-vedâ‘ ey kenz-i Rahmân el-vedâ‘ 

El-vedâ‘ ey peyk-i Yezdân el-vedâ‘ 

El-vedâ‘ ey şehr-i gufrân el-vedâ‘ 

 

[138a] Kenz-i ihsândın eyâ şehr-i sıyâm 

Gösterirdin sâ’imîne feyz-i tâm 

Sende vardı hoş sıyâm ile kıyâm 

Hak seni on bir aya kıldı imâm 

El-vedâ‘ ey mâh-ı zî-şân el-vedâ‘ 

 

Sende açılmışdı ebvâb-ı cinân 

Sende yüz gösterdi hayrât-ı hisân 

Sende bulmuşdı safâ-yı câvidân 

Firkatinden sâ’imîn itsün figân 

El-vedâ‘ ey şehr-i ihsân el-vedâ‘ 

 

Sensin el-hak sen bize kenzü’l-‘atâ 

Sende vardı sâ’ime hüsn-i likâ 

Ol likâdan cân olurdı pür-safâ 

Âh kim olduk o devletden cüdâ 

El-vedâ‘ ey kenz-i Rahmân el-vedâ‘ 

 

[138b] Yok idi mislin senin ey yâr-ı cân 

Gark iderdin kalb-i nura ân-be-ân 

Mihr-i feyzindi kulûbe mihr-bân 

Hasretinden yandı diller el-amân 

El-vedâ‘ ey peyk-i Yezdân el-vedâ‘ 

 

Kılmadık râzî seni vâ veylenâ 

Kadrini biz bilmedik vâ hasretâ 

Ayrılup gitdin bugün vâ firkatâ 

Firkatinden kaddimiz oldı dü-tâ 

El-vedâ‘ ey şehr-i gufrân el-vedâ‘  

 



 163 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Sonuç 

Edebiyatımızda dinî kavramların yerleşip gelişmesinde büyük rolü olan Ramazaniyeler, dinî-tasavvufî amaçla kaleme 
alındıklarından sade bir dille telif edilmişlerdir. XIX. asrın ikinci yarısı ile XX. asrın başlarını idrak eden Prizrenli Hacı Ömer 
Lutfî’nin dinî konulu şiirleri arasında bulunan Ramazaniyesi on bir manzumeden müteşekkildir. Başında ve sonunda birer 
müzdevic muhammes ile çerçevelenen eserde; iki muhammes, üç mesnevi, beş gazel ve bir adet de murabba nazım biçiminde 
manzume yer alır.  

Ramazan ayının coşkusunu işleyen şâirin manzumeleri, konusu gereği dinî-tasavvufî ağırlıklıdır. Eserde, ayet ve hadis iktibasları 
sıklıkla kullanılmış, metin içerisinde yapılan iktibas ve telmihlerin yanı sıra iki manzume arasında oruçla doğrudan ilgili 
hadislerin metinleri verilmiştir. Hacı Ömer Lutfî, Ramazaniyesindeki şiirlerini ilmî ve tasavvufî kişiliğini yansıtan bir tarz ile 
oluşturmuştur. Müellif, sosyal hayatı kuşatan bir ibadet olduğu kadar insanın ruhunu, iç âlemini de inşa eden bir ibadet 
anlayışından hareketle orucun, nefis terbiyesi ve ruh tasfiyesindeki önem ve tesirini şiirlerinin ana konusu haline getirmiştir. 
Bu bakımdan eserde, orucun vücubiyeti ve rükünlerinden ziyade insanı inşa ve ihya eden yönü işlenmiştir. Dolayısıyla Hacı 
Ömer Lutfî’nin Ramazaniyesi, kültürel ve folklorik bir eser olmayıp tamamıyla dinî-tasavvufî kelime ve mazmunlarla örülüdür. 
Kemâle ermenin ve rızaya kavuşmanın yollarını dilin imkânlarını kullanarak işleyen şiirlerde, Ramazan ayına mahsus mazmun 
ve kavramlar sıklıkla kullanılmıştır. Ramazan medeniyet ve edebiyatı içerisinde değerlendirilebilecek bu kelime ve terkipler; 
şehr-i Ramazan, şehr-i gufrân, şehr-i sıyâm, mâh-ı gufrân, kenz-i Rahmân, savm-ı sivâ, mâh-ı zî-şân, peyk-i Yezdân ve kudüm-ı 
şehr-i sıyâm şeklinde sıralanabilir.   

 

 

 

 

 

 

 

  



164  

https://dergipark.org.tr/rid 

Ek 

 
Prizrenli Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazaniye’sinin “Kudûm-ı şehr-i sıyâm” başlıklı ilk manzumesinin baş tarafı. (vr. 124b-125a) 

 
Prizrenli Hacı Ömer Lutfî’nin Ramazaniye’sinin “Vedâ‘-ı şehr-i gufrân” başlıklı son manzumesinin bir kısmının görüntüsü. (vr. 137b-138a)  



 165 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Abdülkerim Kuşeyrî. Kuşeyrî Risâlesi. haz. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergah Yayınları, 1999. 
Aclûnî, Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Cerrâhî. Keşfü’l-hafâ ve müzîlü’l-ilbâs. 2 Cilt. Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî., ts. 
Aksoy, Hasan. “Mevlid Külliyatı Klasik Dönem”. Şemseddin Sivasî ve Mevlidi. ed. Mehmet Akkuş. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016. 
Ali b. Osman el-Cüllâbî el-Hücvirî. Keşfu’l Mahcûb. thk. Es’ad Abdülhâdî Kandil. I-II Cilt. Kahire: el Meclisi’l Â’la li’s-Sekâfe, 2007. 
Atik, Hikmet. “Mevlid Külliyatı Tanzimat’tan Günümüze”. Yusuf Sami Efendi ve Mevlidi. ed. Bilal Kemikli. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2016. 
Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali el-Beyhakî. Şuabü’l-îmân. thk. Abdülalî Abdülhamîd Hâmid. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2003. 
Canım, Rıdvan. Divan Edebiyatında Türler. Ankara: Grafiker Yayınları, 2011. 
Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Anka Yayınları, 2005. 
Cengiz, Veysi - Akkaya, Veysel. “Tasavvufî Açıdan Bir İbadet Olarak Oruç”. Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 48 (2021), 95-115. 
Ceyhan, Adem. “Mevlid Külliyatı Tanzimat’tan Günümüze”. Ahmed İzzet Paşa ve Mevlidi. ed. Bilal Kemikli. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2016. 
Cunbur, Müjgan. “Ramazan Ayı ve Edebiyatımız”. Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi (Ramazan Özel Sayısı) 4/1-2 (1965), 26-32. 
Çelebioğlu, Âmil. “Edebiyatımızda Ramazan”. Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları. İstanbul: MEB Yayınları, 1998. 
Çelebioğlu, Âmil. Ramazannâme. İstanbul: Tercüman, ts. 
Daryal, Ali Murat. “Ramazan Sosyolojisi ve Psikolojisi Üzerine Bir Deneme”. Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi 9/100-101 (ts.), 287-299. 
Dursunoğlu, Halit. “Klâsik Türk Edebiyatında Ramazan Konulu Şiirler”. A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 22 (2003), 9-29. 
Ekinci, Ramazan. “Mevlid Külliyatı Tanzimat’tan Günümüze”. Diyarbakırlı İbrahim Re’fet ve Mevlidi. ed. Bilal Kemikli. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2016. 
Erginli, Zafer - ve diğerleri. Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kalem Yayınevi, 2006. 
Ertan, Mehmet Emin. Divan Edebiyatında Ramazaniyeler Üzerine İncelemeler. Trakya Üniversitesi, 1995. 
Eşrefoğlu Rûmî. Eşrefoğlu Abdullah Rûmî Divan-ı İlâhiyât. thk. Mustafa Tatcı. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. Ramazan Geldi Hoş Geldi. Kevser Yayınları, 2011. 
Hafız, Nimetullah. “Hacı Ömer Lütfü’nün Tarihi Eserleri”. VIII. Türk Tarih Kongresi. 2/1215-1222. Ankara, 1981. 
Hafız, Nimetullah. Ömer Lûtfî Tevârih. Balkan Türkoloji Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2017. 
Hafız, Tacida. Hacı Ömer Lütfi, Eserlerinden Seçmeler. Priştine: Tan Yayınları, 1993. 
Hafız, Tacida. “Hadži Omer Lutfi Paćarizi i njegova uloga u širenju socijalističkih ideja na Kosovu”. Glasnik Muzeja Kosova XIII-XIV (1984), 245-274. 
Hamidullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Salih Tuğ. 2 Cilt. İstanbul: İrfan Yayımcılık, 1993. 
İbn Arabî. el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye. thk. Ahmed Şemseddin. 9 Cilt. Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999. 
İbn Arabî. Fütuhât-ı Mekkiyye Orucun Sırları. çev. Ekrem Demirli. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2015. 
İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şehâbeddîn Ahmed b. Ali. Lisânü’l-mîzân. thk. Abdülfettah Ebû Gudde. Beyrut: Dârü’l-Beşâri’l-İslâmiyye, 1422. 
İbn Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshâk. es-Sahîh. thk. Muhammed Mustafa el-A’zamî. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 3. Baskı., 1424. 
Karahan, Abdülkadir. “Ramazan Edebiyatı ve Ramazaniyyeler”. Diyanet Dergisi 26/2 (1990), 95-100. 
Keleş, Reyhan. “Divan Şiirinde Ramazan Ayı ile İlgili Kavramlar”. Ramazan ve Oruç. ed. Fahrettin Altun vd. 371-385. İstanbul: Ümraniye 

Belediyesi, 2015. 
Kemikli, Bilal. “Mevlid Külliyatı Süleyman Çelebi Vesîletü’n-Necât ve Tercümeleri”. Süleyman Çelebi ve Vesîletü’n-Necât. ed. Bilal Kemikli. Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016. 
Kemikli, Bilal. Ramazan Güzellemeleri. İstanbul: Sufi Kitap, 2021. 
Mekkî, Ebû Tâlib el-. Kûtu’l-Kulûb Fi Muameleti’l-Mahbub ve Vasfu Tarikı’l-Mürid İlâ Makâmi’t-Tevhid. çev. Yakup Çiçek - Dilaver Selvi. 4 Cilt. İstanbul: 

Semerkand Yayınları, 2004. 
Nuri, Mustafa. Ramazan Risalesi. İstanbul: Necm-i İstikbal Matbaası, 1339. 
Öksüz, Yılmaz. “Şeyh Hâlid Divan’ında Gönül Tasavvuru”. Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi V/2 (2017), 251-265. 
Özalp, N. Ahmet. Bilgelikler Divanı. İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları, 2012. 
Pekolcay, Necla. “İslamî Türk Edebiyatında Ramazan İçin Yazılmış Mısralar”. İslam Medeniyeti 16 (1968). 
Prizrenli Hacı Ömer Lutfî. Erkân-ı Hac ve İlhâm-ı Kâ’be. haz. Hasan Fehmi Kumanlıoğlu. İzmir: Hasan Fehmi Yayınları, 1976. 
Şemseddin Sâmî. Kâmûs-ı Türkî. İkdam Matbaası, 1317. 
Taberânî, Ebu’l-Kasım Müsnidü’d-dünyâ Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb. Müsnedü’ş-Şâmiyyîn. nşr. Hamdî Abdülmecîd es-Selefî. 4 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1984. 
Ulupınar, Hamide. Ahmet Zerruk Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2017. 



166  

https://dergipark.org.tr/rid 

Uzun, Mustafa. “Ramazâniyye”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 34/439-440. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2007. https://islamansiklopedisi.org.tr/ 
ramazaniyye--edebiyat 

Ünver, A. Süheyl. “Ramazan Medeniyyeti”. Diyanet İşleri Reisliği 1960 Yıllığı, 21-25. 
Virmiça, Raif. Hacı Ömer Lütfi Hayatı, Divanı ve Dİğer Eserleri. Prizren-Kosova: Kosova Türk Araştırmacılar Derneği, 2021. 
Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili Meali (Tıpkıbasım). 13 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015. 
Yekbaş, Hakan. “Ramazanı Divan Şiiri Metinlerinden Okumak”. Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 6 (Yaz 2012), 173-230. 
Yıldız, Alim. Şiirin Gölgesinde. İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2011. 
Yüksel, Sedit. “Eski Edebiyatımızda Ramazan”. Türkoloji Dergisi VII/1 (1977), 35-39. 
Zubçeviç-Hafız, Tacida. Ömer Lütfî Divanı. Balkan Türkoloji Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2002. 

 



Rize Theology Journal 26 (April 2024), 167-180                                                                                                                                                                              | Research Article 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Moustafa ALBAKOUR |  0000-0001-9135-3511 
Asst. Prof. Dr. | Author | m.albakour1977@artvin.edu.tr 

Artvin Çoruh University |  01sps7q28 
Arabic Language and Rhetoric | Artvin, Türkiye 

 

Abstract 
The story of Rustam and Esfandiar is one of the most important ancient Persian tales that was widely mentioned in the sources of the Prophet’s biography, 
interpretations of the Qur’an, the histories of early Islam, and the literatures of the peoples. Studying the Islamic sources that reported this story provides us with 
three views regarding it: the first is religious, which appears in the books of the Prophet’s biography and interpretations of the Qur’an, and in which it is considered 
part of the legends of the ancients.The second is enthusiasm or nationalism, and it was evident in Ferdowsi’s Shahnameh and the subsequent Persian nationalist 
works, that shows the most important elements of Persian nationalist fervour. The third is historical, and it is evident in the books on the history of Islam that 
talk about the biographies of the ancient Persian kings from the legendary era until the fall of the Sassanid Empire at the hands of the Muslim Arabs, including 
the book Ghurar Akhbār Mulūk al-Furs  by Al-Tha’alabi. This story revolves around two heroes of Persian enthusiasm works, Rustam and Esfandiar. These are known 
for fighting many fateful and dangerous wars in defense of Iran’s independence and to preserve the throne of its kings, but they clashed at the end of their lives, 
and the matter ended with Esfandiar’s death at the hands of Rustam after a series of dramatic incidents. This story embodies the collision of a number of important 
human concepts, such as the conflict between religion and nationalism, authority and the people, old age and youth, courage and resourcefulness, captivity and 
freedom.The two most important narratives of the story of Rustam and Svandiaar, the most integrated and mature in the sources of Islamic history and sources 
are: Shahnameh, Al-Fardousi's narrative (~ 330-416 AH), which is written in Persian, and the narrative of the deception of the Ghurar by Al-Tha’alabi (350-429 AH), 
which is written in the Arabic language. Vision towards this the story and its philosophy lay apart ; Al-Firdawsi treated this legendary story and similar ones as 
symbols that could be interpreted and not a myth, while Al-Tha’alabi saw this story as a myth that the human mind could not accept. A preliminary look at the 
narratives of Al-Firdawsi and Al-Tha’alabi shows that there is a great similarity between the most important elements of this story, and perhaps the lives of these 
two writers at almost the same time, and in one region, leaves us before three possibilities about the reasons for this similarity. The first is that  Al-Tha'alabi took 
from Ferdowsi based on the fame of the Shahnameh, the unity of the environment in which they lived, and Ferdowsi's advanced age over him. The second is that 
Al-Firdawsi took from Al-Tha’alabi by virtue of the latter’s fame and great literary stature. And the third is that Al-Firdawsi and Al-Tha’alabi rely in their narrations 
on one or similar sources. But this similarity did not prevent discrepancies in sub-issues and additions by the two authors. The Shahnameh is filled with the largest 
share of extensions and completely new additions, while he was careful not to tamper with its basic structure, such as the beginning of the story, moral sermons, 
and human values, with which he was keen to imbue the events of the story for reasons related to his religious, national, and political views. 

Keywords 
Persian Literature, Arabic literature, Ferdowsi's Shahnameh, Tha'alibi's Ghurar akhbār mulūk al-Furs, Rostam and Esfandiar 

Citation 
Albakour, Moustafa. “The Story of Rostam and Esfandiar between the Ferdowsi’s Shahnameh & Tha’alibi’s Ghurar Akhbār Mulūk al-Furs”. Rize Theology Journal 26 (April 
2024), 167-180.  

https://doi.org/10.32950/rid.1392422 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  17.11.2023 Date of Acceptance: 07.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024) 167-180                                                                                                                                                                                                            | Araştırma Makalesi 

https://dergipark.org.tr/rid 

Moustafa ALBAKOUR |  0000-0001-9135-3511 
Dr. Öğr. Üyesi | Yazar | m.albakour1977@artvin.edu.tr 

Artvin Çoruh Üniversitesi |   01sps7q28 
Arap Dili ve Belagati | Artvin, Türkiye 

Öz 
Rüstem ve İsfandiyâr hikâyesi sîreti nebeviyye, Kur'ân tefsiri, erken dönem İslâm tarihi ve halk edebiyatı alanında yazılan ana kaynaklarda yaygın olarak 
bahsedilen en önemli kadim İran hikâyelerinden biridir. Hikâyeyi aktaran İslâmî kaynaklar mütalaa edildiğinde hikâyeye üç farklı bakış açısı olduğunu 
görmekteyiz. Birincisi, dinî açıdan bakıştır. Hikâyenin yer verildiği sîret-i nebeviyye ve Kur’ân tefsiri kitaplarında söz konusu hikâyenin, eskilerin masalları ya da 
boş söz kabilinden sayıldığı görülmektedir. İkincisi, kahramanlık ya da millî açıdan bakıştır. Bu yönü, Firdevsî'nin Şahnâme'sinde ve ondan sonra İran halkının 
millî kahramanlık hikâyelerini konu edinen eserlerde açıkça görülmektedir. Hikâye bu eserlerde, İran halkının millî kahramanlık hikâyelerinin en önemlilerinden 
biri olarak kabul edilmektedir. Üçüncüsü, tarihî bakış açısıdır. Bu yönü, mitolojik çağdan Müslüman Araplar tarafından Sasani İmparatorluğunun yıkılışına kadar 
olan eski İran krallarının hayatlarını konu edinen İslâm tarihi kitaplarında açıkça görülmektedir. Se‘âlebî’nin Guraru ahbâri mülûki’l-furs ve siyerihim adlı eseri bu 
kitaplardan biridir. Hikâye, Rüstem ve İsfendiyar adında İranlı iki kahramanın yiğitliğini anlatır. Her ikisi de İran’ın bağımsızlığını savunmak ve krallarının 
tahtlarını korumak için tehlikeli ve ölümcül birçok savaşa girmeleriyle tanınmaktadır. Ancak ömürlerinin sonlarına doğru birbirlerine ters düşmüşlerdir. Konu, 
gelişen bir dizi dramatik hadiseden sonra İsfendiyâr’ın Rüstem tarafından öldürülmesiyle kapanmıştır. Bu hikâye; din ve milliyetçilik, yönetim ve halk, yaşlılık ve 
gençlik, cesaret ve kurnazlık, esaret ve özgürlük gibi önemli birçok insani kavramın çatıştığını somut olarak göstermektedir. Rüstem ve İsfendiyâr hikâyesi 
hakkında İslam tarihi ve edebiyatı kaynaklarında eksiksiz ve olgunlaşmış iki rivayet vardır. Bunlar, Firdevsî’nin (H.330-416) Farsça yazılan Şahnâme’si ve 
Se‘âlebî’nin (H. 350-429) Arapça yazılan Gureru mülûki’l-Furs adlı eserinde yer alan rivayetlerdir. Edebiyatçıların ve tarihçilerin hikâyeye bakış açısı ve hikâye 
hakkındaki düşünceleri arasında farklılık oluşmuştur. Firdevsî bu efsanevî hikâyeyi ve bunun benzerlerini bir uydurma değil, yorumlanabilecek semboller olarak 
ele alırken; Se‘âlebî hikâyeyi, insan aklının kabul edemeyeceği bir uydurma olarak görmüştür. Firdevsî ve Se‘âlebî’nin rivayetlerine bakıldığında, hikâyenin en 
önemli unsurları arasında büyük benzerlik bulunduğu görülür. Her iki yazarın takriben aynı dönemde ve aynı bölgede yaşaması benzerliğe neden olmuş olabilir. 
Bunula ilgili üç ihtimalden söz edilebilir: Birincisi, Firdevsî’nin Şahnâme’sinin meşhur olması, aynı çevrede yaşamış olmaları ve Firdevsî’nin yaşça kendisinden 
büyük olması nedeniyle Se‘âlibî’nin bu rivayeti Firdevsî’den alması ve onun Şahnâme’sinden etkilenmiş olmasıdır. İkincisi, Se‘âlibî’nin sonradan meşhur olması ve 
edebiyatta yüksek konum kazanması nedeniyle Firdevsî’nin, rivayeti Se‘âlibî’den almış olmasıdır. Üçüncüsü, Firdevsî ve Se‘âlibî’nin rivayetlerinde, aynı kaynağa 
ya da benzer kaynaklara dayanmış olmalarıdır. Ancak bu benzerlik, fer’i meselelerde farklılığın varlığına ve yazarlar tarafından yapılan ilavelere engel 
olamamıştır. Nitekim Firdevsî, hikâyenin temel yapısını sarsmamaya özen göstermekle birlikte; hikâyenin girişi, ahlaki öğütler, dinî, millî ve siyasi görüşleriyle 
irtibatlı sebeplerden dolayı hikâyedeki olaylarla buluşturmaya çalıştığı insanî değerler gibi uzun uzadıya anlatımlar ve tamamen yeni eklemelerle Şahnâme’yi 
doldurmuştur. 

Anahtar Kelimeler 
Fars Edebiyatı, Arap Edebiyatı, Firdevsî, Şahnâme, Se‘âlibî, Gureru Mülûki’l-Furs, Rüstem ve İsfendiyâr 

Atıf Bilgisi 
Albakour, Moustafa. “Arap ve Fars Hikâyeciliğinde Rüstem ve İsfendiyâr Anlatısı; Firdevsî'nin Şehnâmesi ve Seâlibî'nin Gureru Mülûki'l-Fürs Adlı Eseri”. Rize İlahiyat 
Dergisi 26 (Nisan 2024), 167-180.  

https://doi.org/10.32950/rid.1392422 
 
Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    17.11.2023 Kabul Tarihi:   07.04.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


َم حكاية  ست نديار رُ َ ردوسي   شاهنامة بين: وإسف ر الفِ رَ َّعالبي   الفُرس ملوك وغُ للث 169 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 تمهيد

شْتاسْبْ بعد أن وعَده گُوتروي قصّة بطل إيراني اسمه إسفنديار طلب توليّ المُلك من أبيه  ،والمحطاّتالعنوانات تتضمّن حكاية رستم وإسفنديار مجموعة من 
لهدف، طالبه بالذهاب إلى الإبعاد ابنه عن هذا  اًبالتنازل له عن العرش إثر قيامه بتحرير أختَيه من أسر التورانيين بعد خوض معارك مهلكة، لكن الأب، وسعي

الخطيرة واثقاً من تحقيق هدفه،  ، ومضى نحو سيستان لتنفيذ المهمة، وهو البطل رستم. وقد لبّى أمر أبيه مكُرهاًن وجلب أكبر أبطال إيران إلى بلاطه مقيّداًسيستا
 ؟د بعناية نبيّ الزَّرْدُشْتيّةوالمؤيَّ ،ولمَ لا وهو البطل الشاب المغترّ بقوته ومجد انتصاراته

ى عرش ملوك إيران إسفنديار طلبه على رستم، فبهت الأخير من ذلك، وهو الذي لم يفعل أيّ شيء يسوّغ ذلك، وله فضل كبير في الحفاظ علوفي سيستان عرض 
نديار بقيد، لكن إسف والنصر على أعدائهم وصدّ الغزاة، وحاول ثنيه عن طلبه فرفض إسفنديار، ثم عرض عليه الذهاب معه إلى بلاط أبيه بشرط ألا يكون ذلك

 ينهما.وأصرّ على تقييده وأخْذه ذليلًا كما طلب والده، وهنالك تبلغ الحوادث ذروة تعقيدها، ولم يكن من حلّ سوى إعلان الحرب ب ذلك أبى
ستم نحو جبل وتذرّع بحلول  رفي اليوم الأول من الصراع أثخنت ضربات إسفنديار رستم إثخاناً، وأوهنته هو وحصانه الرَّخْش وهناً، وكاد إسفنديار يهلكهما، ففرّ

ستعان الأخير بطائر العَنقاء الليل وضرورة تأجيل الصراع إلى الغد، فتركه إسفنديار إلى اليوم الثاني. وفي الليل لجأ رستم إلى والده زال وطلب منه المدد، فا
داف نقطة الضعف رْفاء ليصنع منها سهم الخلاص عبر استهالتي هبّت لنجدة ولده رستم، فداوت جراحه وجراح حصانه، ثم أرشدته إلى شجرة الطَّ "سيمرغ"

إسفنديار ذلك، فاضطرّ  الوحيدة في جسد إسفنديار المُطلسم وهي عيناه. وفي اليوم التالي حاول رستم استعطاف إسفنديار وكفّه عن طلبه والتصالح معه، فأبى
ى الطرفين، وانتهى المشهد بطلب عينيَ إسفنديار فأصابه وخرّ صريعاً. وحينئذ خيّم حزن كبير علرستم إلى تنفيذ ما أرشدته إليه العنقاء، فصوبّ سهمَ الطرفاء نحو 

 لة، وكذلك فعل.إسفنديار من رستم التكفّل بتربية ابنه بهمن وتهيئته لتسلّم العرش بعد جدّه كشتاسب، فتقبّل رستم طلبه ووعده بأداء الأمانة كام
كتب التي دوّنت في باب وغيرها عن الأدب الحماسي الفارسي ولا سيما الشاهنامة، وقد أمضيتُ سنواتٍ عدّة في مطالعة الثمّة دراسات كثيرة أنجزت في إيران 

ودّ الخوض في أبواب (؛ الأدب الحماسي في إيران لذبيح الله صفا، هو المصدر الأهم لكلّ من يحماسه سرايى در ايرانالحماسة الفارسية فوجدتُ أن كتاب )
 الإيرانية؛ القومية والدينية والتاريخية. الحماسة 

لفارسي وشاهنامة الفردوسي، اوأما مقالتنا هذه فقد تبدو للوهلة الأولى أنها من باب البحوث المطروقة، والواقع أن هنالك بحوثًا كثيرة في باب الأدب الحماسي 
 من البحوث المقارنة. لكنّي أزعم أنها من البحوث الجديدة في هذا الباب؛ فغالب ما اُلِّفَ ليس

ستم وإسفنديار. وبغضّ النظر عن ولعلّ هنالك بعض البحوث عن كتابَي الشاهنامة والغُرر، لكن قلما نجد بحثاَ مقارنياًّ بين روايتَي الفردوسي والثعالبي لحكاية ر
ختلاف بينهما، وعرض بعض  كلمةً، واستنباط مواضع الاتفاق والاهذه المسألة فالمنهج الذي اتبعتُه في هذه المقالة يقوم على استقراء متنيَ الروايتين كلمةً

يفسرّ إلى حدٍّ ما إقلالي من الاعتماد  النماذج التطبيقية للتشابه والاختلاف بين الروايتين وتسويغ ذلك، متسلّحاً بمعرفتي باللغتَين العربية والفارسية. ولعلّ هذا قد
 على المصادر والمراجع التي اعتمدت عليها.

 حكاية رستم وإسفنديار في مصادر السيرة والتفاسير والتاريخ الإسلامي . 1

ها بحديث تلك الكتب ورد ذِكرُْ حكاية رستم وإسفنديار في أمَّهات مصادر السيرة النبوية، وتفاسير القرآن، وتواريخ صدر الإسلام وآداب الشعوب، وارتبط ذكر
م( الذي كان شديد الأذى للنبي صلى الله عليه وسلم، والذي نزل بحقه عدد من الآيات 624هـ/2الدار )ت. عن النضر بن الحارث بن كلدة أخي بني عبد 

هـ( فإن النضر " قدِمَ الحيرةَ، وتعلّم بها أحاديثَ مُلوُكِ الفرُس، وأحاديثَ رُسْتُمَ وإسفنديارَ، فكان إذا جلس رسول الله صلىّ 218القرآنية. وتبعاً لابن هشام )ت. 
كَّرَ فيه بالله، وحذّر قوَمَهُ ما أصاب مَنْ قَبْلهَُمْ من الأمم من نقمة اللهِ، خلَفََهُ فيِ مجلسه إذالل ا قام، ثمَّ قال: أنا واللهِ يا معَشرَ قرَُيْشٍ اَحسنُ ه عليه وسلمّ مجلِساً فَذَ

 1ن مُلوكِ فارِسَ ورُسْتُمَ وإسفنديار، ثمَّ يقول: بِمَاذا مُحَمَّدٌ اَحْسَنُ حدَِيثاً مِنيّ؟"حديثاً منهُ، فهََلُمَّ إلَيَّ، فأنا أحدِّثكم اَحسنَ من حديثه، ثمَ يُحدِّثهم ع
قل القاضي عبد ويبدو من حديث ابن هشام أن النضر بن الحارث قد سمع هذه الحكاية في الحيرة ونقلها إلى جزيرة العرب، ورواها لأهل مكة شفاهياً، وقد ن

الخبر على نحوٍ مشابهٍ لما ورد في سيرة ابن هشام، لكنّه أضاف شيئاً جديداً ومهمّاً، وهو أن النضر بن الحارث "رحل في عداوة رسول هـ( هذا 415الجبار )ت. 
 2ها..."يتحدثّ بالله صلّى الله إلى فارس، وطلب ما يكيد به الإسلام والمسلمين، فوجد أحاديث رستم وإسفنديار والفرس، فاشتراها وقَدِم بها مكة، فجعل 
فهل هو من باب مقولة ولعلّ روايتَي ابن هشام والقاضي عبد الجبار تتشابهان في مسألة ذِكرْهما اسم هذه الحكاية وراويها دون التعرّض لمضامينها ومحتواها، 

 ها آنذاك لم ترد إليهما فعلاً فيروياها؟ ت، أم أن تفصيلا3)إماتة الباطلِ بهجرْه وإحياءُ الحقِّ بذكره(
يار وملوك الفرس، أما القاضي الجبار فهو أن الأول يرى أن النضر قد نقل روايات شعبية متداولة حول رستم وإسفند الفرق بين روايتَي ابن هشام والقاضي عبد وأما
توبة للحكاية فهذا يثير جملة د نسخة مكونقلها إلى جزيرة العرب، وكان يشير إليها في حديثه مع أهل مكّة. ولو سلّمنا بوجو اهاالجبار فتحدثّ عن رواية اشتر عبد

نها الفارسية البهلوية التي كانت من الأسئلة أهمهّا: ما نوعُ اللغة التي كُتبت بها تلك الحكاية التي أحضرها النضر بن الحارث من بلاد فارس؟ لعلّ المنطق يقول إ
للغة وقراءاة متونها، أم أن اسانيين. وإذا كان ذلك كذلك فهل كان قادراً على فهم تلك شائعة في بلاد فارس في تلك الحقبة، وكانت اللغة الرسمية إبان حكم السا

لأحاديث من الفارسية إلى العربية؟ الحكاية كانت مكتوبة باللغة العربية؟ ولو سلّمنا بالاحتمال الأخير فعندئذ يتبادر إلى الذهن السؤال الآتي: من الذي ترجم تلك ا
 ا بالعربية؟ ومتى تمّ ذلك؟أو من الذي دوّن روايته

ود الفارسية إلى بلاد إن الجواب الأقرب إلى المنطق هو أن هذه الحكاية وسواها من حكايات الفرس كان روايات تتطاير على ألسنة الناس، وكانت تجتاز الحد
اها من المناطق الحدودية لاد العرب، عبر إمارة الحيرة وسوالعرب بحكم التجاور والحروب والتجارة، وغير ذلك من سبل نفوذ الثقافة الفارسية وحضارتها إلى ب

 حقة كما سنورد لاحقاً. التي كانت تصطبغ بالقيم الحضارية الفارسية، وأما الحديث عن متن مكتوب آنذاك فبعيد كل البُعد عن المنطق، ولعله جاء في مرحلة لا
                                                                        

 .1/328(، 1990 /1410، 3، )بيروت: دار الكتاب العربي، طالسيرة النبويةأبو محمد عبد الملك، ابن هشام،   1
 .54-53 (،1966 /1386، القاضي عبد الجبار، حققه وقدمّ له: عبد الكريم عثمان، )بيروت: دار العربيةّ، تثبيت دلائل النبوة الجبار بن أحمد، الهمذاني،القاضي عبد   2
 .1/55(، 1996 /1416)بيروت، القاهرة: دار الفكر، مكتبة الخانجي،  ،حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ،أبو نعيم ،أحمد بن عبد الله الأصفهاني  3



170  

https://dergipark.org.tr/rid 

 ر الثعالبيحكاية رستم وإسفنديار بين روايتيَ شاهنامة الفردوسي وغرَُ  . 2

ي القاسم الفردوسي لعلّ أهمّ رواية لحكاية رستم وإسفنديار وأكثرها تكاملاً ونضجاً في كتب التاريخ والأدب هي الرواية التي وردت في كلٍّ من شاهنامة أب
هـ(، المدوّن باللغة العربية، وقد تفاوتت نظرة الأديبين 429-350اب غرر ملوك الفرس للثعالبي )هـ( المدونة بالفارسية، وكت324/329/330-411/416)

خرافة، وينبغي لقارئ  أو المؤرِّخَين إلى الحكاية وفلسفتها، فالفردوسي كان يتعامل مع هذا النوع من الحكايات الأسطورية على أنها رموز يمكن تأويلها وليست
      4ؤية أي حدّ فاصل بين مراحلها الثلاث؛ الأسطورية والحماسية والتاريخية التي تناولتها.الشاهنامة ألا ينتظر ر

أمثالها لا يروق له، وهو أمر أما الثعالبي فمنذ بداية هذه الحكاية يقول إن هذه القصة خرافية ولا يتقبّله العقل الإنساني ولا يصّدقها الفكر البشري، وأن ذكرها و
، وأن هنالك دلائل فرضت عليه ذكرها وهي شهرتها وشيوعها بين الناس ومحبوبيتها بين الناس والملوك، وكثرة انتشارها في الكتب واتصال يستوجب الاعتذار

 5حوادثها بما تقدم من الحكايات وحاجة الكتاب إلى سياقها
كثير من عناصر هذه الحكاية  د من القول إن هنالك تشابهاً كبيراً جدّا فيلكن على الرغم من تفاوت رؤية الفردوسي والثعالبي تجاه حكاية رستم وإسفنديار فلا ب

احد يجعلنا أمام ثلاثة احتمالات وولغتها وتراكيبها ومضامينها في الروايتَين المذكورتين وسرديتيهما، ولعلّ حياة هذين الأديبين في وقت واحد تقريباً، وفي إقليم 
 حول أسباب هذا التشابه:

 سي عليه في العمر، وإن كانت السنوات قليلة.لبي عن الفردوسي وتأثّره بشاهنامته بحكم شهرة الشاهنامة ووحدة البيئة التي عاشا فيها، وتقدّم الفردوأخذُ الثعا -
 م شهرة الأخير ومكانته الأدبية الكبيرة في عصر الفردوسي وبيئته.أخذ الفردوسي عن الثعالبي بحك -
 راً. استقا روايتَيهما من مصدر واحد أو مصادر متشابهة، ثم سرداها شعراً ونث إن الفردوسي والثعالبي قد -

لكن التقدّم في العمر ليس دليلاً ولعلّ الاحتمالَين الأوَّلَين كلاهما ممكن وإن كانت الأرجحية للأول على الثاني بسبب تقدّم الفردوسي على الثعالبي في العمر، و
ن بحوزته نسخة من عمل نما يحتاج إلى معلومات مؤكّدة حول تاريخ فراغ كلّ منهما من عمله، وتحديد السابق منهما، وهل كاكافياً، والجزم بهذا الاحتمال إ

 الآخر أو سمع روايته أم لا؟ وهل كان لقاء مباشر بينهما أو تداول لأعمالهما.
مة الذي ترجمه ابن المقفع إلى العربية عن البهلوية بعنوان )تاريخ الرسل والملوك( وأما الاحتمال الثالث، ولعلّه الأصح من سابقيه، فثمة من يرى أن كتاب خداينا

ا يفسرّ هذا التشابه في كان أهم مصدر للمؤرّخين العرب والإيرانيين الذين تناولوا تاريخ إيران منذ الحقبة الأسطورية حتى نهاية العصر الساساني، ولعلّ هذا م
كتاب "خداينامة" على أي ذكر لقصّة رستم وأخبار حربه مع إسفنديار وباقي الحروب . لكن ثمة رواية للمؤرخ المسعودي تنفي احتواء 6سردية تلك الحقبة

خبرُ ل: "تعبيره، فيقووالبطولات المنسوبة إليه إضافة إلى مقتله، وإنما أعاد هذه القصة إلى مصدر مستقل مكتوب باللغة الفهلوية أو )الفارسية الأولى( بحسب 
ر بن کشتاشب بن رستم بن دَسْتاَن هذا كله مشروح في الكتاب المترجم بكتاب السكيكين ترجمة ابن المقفع من الفارسية الأولى إلى العربية، وخبر اسفندیا

مه الفرس، رها، وهذا الكتاب تعظّبهراسب، وقتل رستم بن دستان ]له[، وما كان من قتل بهمن بن إسفنديار لرستم وغير ذلك من عجائب الفرس الأولى وأخبا
 . 7لما قد تضمّن من خبر أسلافهم وسيرَ ملوكهم"

ولعل الدليل الأهم  ومهما تكن أصول هذه الحكاية ومصادرها فليس ثمة دليل على تداول متن مكتوب لها قبل القرن الثاني الهجري، سواء بالفارسية أم العربية،
كتابه الفهرست من أن كتاب رستم وإسفنديار من بين أسماء الكتب التي ألّفها الفرس، وأن هذه الكتب قد ترجمها إلى هـ( في 384هو ما ذكره ابن النديم )ت. 
 . 8هـ(، أي بعد نحو قرن على رواية النضر لهذه القصة125العربية جبلة بن سالم )ت. 

 نماذج تطبيقية بين الشاهنامة والغرر: . 3

فتن أهل مكّة عن دعوة نبويّة للوهلة الأولى قد تبدو البنية الأصلية لحكاية رستم وإسفنديار خرافة بسيطة وحكاية عادية، ولعلّها لا تحوي الجاذبية اللازمة لت
ث يأتي بها من بلاد نضر بن الحارعظيمة وتصرفهم عن أحاديث النبيّ ودعوته الإلهية المؤيّدة بالمعجزات. فما السمات الخاصة التي تمتلكها حتى جعلت ال

 عرضها؟ وما الذي فارس ويرويها لرجال قريش وهم أهل البلاغة والفصاحة؟ وما الذي جعل كتب التاريخ والأدب تتناقلها في العصور الإسلامية وتتفنّن في
 جعلها اليوم إحدى أكثر الحكايات التراجيدية انتشارًا بين شعوب العالم؟ 

ي، وهي رواية الفردوسي واها قد تتضّح لاحقاً عند التوقف عند أهمّ محطاّت هذه الحكاية التي وردت في أهم رواياتها في العصر الإسلامإنّ هذه الأسئلة وس
 والثعالبي، ولعلّ من أهمها النماذج الآتية: 

 أختيَه:  ردُّ الأم على شكوى ابنها إسفنديار من تلكؤ الأب كشتاسب بتسليمه العرش بعد إنجاز وعده وتحرير

 الشاهنامة:  
 بدو گفت کای رنج دیده پسر
 مگر گنج وفرمان ورای وسپاه

            

 زِ گیتی چه جوید دلِ تاجور 
  9تو داری برین بر فزونی مخواه!...

 
نة مفوّضةُ إلى رأيكَ وتدبيرك؟َ والمعنى: "قالت: ما تصنعُ بالتَّاج والتَّختِ؟ ألا ترى أنَّ جميعَ المَمالكِ تحتَ حكُمِكَ، وجميعَ الخزائن ِفي قبضتك، وأمور السلط

وأيُّ شيء أحسن من أن يكون الولد ماثلًا كالأسد  وهل بقي لكشتاسب غيرُ تاجٍ أنت المتوَّج به معنى، وتختٌ أنت الجالس عليه حكماً؟ وسيصيرُ ذلك إليك أيضاً.

                                                                        
 .1/11، شاهنامه 4
 .302-301 الغرر،  5
رس وسیرهم    للثعالبي المرغني، سيد غرر أخبار ملوك الفللاطلاع على المزيد من عناصر التشابه والاختلاف بين الشاهنامة والغرر، وأسباب ذلك ينُظر: المقارنة بین الشاهنامة للفردوسي وتاریخ  6

 .113(، 1393، فروردین 1، شماره 5، )تهران: دوره پژوهشنامه نقد ادب عربیالرازي،  محمد حسيني ونجم الدين

 .173 /1(، 1425/2005يروت: المكتبة العصرية، ب -، تحقيق: كمال حسن مرعي، )صيدامروج الذهبأبو الحسن بن علي، المسعودي،  7
 .370(، 1417/1997، 2رمضان، )بيروت: دار المعرفة، ط، تحقيق: إبراهيم ابن النديمأبو الفرج محمد بن إسحاق بن محمد،   8
 . 95-294(، 1997ایران،  ، تصحيح جلال خالقى مطلق، مقدمة إحسان  يار شاطر، )کالیفرنیا ونيويورك: انتشارات مزدا با همكاری بنیاد میراثپنجمشاهنامه، دفتر أبو القاسم، فردوسى،    9



َم حكاية  ست نديار رُ َ ردوسي   شاهنامة بين: وإسف ر الفِ رَ َّعالبي   الفُرس ملوك وغُ للث 171 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

كرهه، وقال: ما أصدقَ ما قيل: لا تفشِ إلى النِّساءِ سرَِّك، ولا تطعهنَّ ولا تشاورهنَّ بين يديَ والده، يحمي حريمه ويصون عرينه؟ فغلظ كلامها على إسفنديار و
 10فإنك لا تجد فيهنَّ ذاتَ رأيٍ!"

 الغرُر:
فأنت   ما حاجتك إلى مفاوضتك أباك فيما لا يعُجبك، ومسألتك إياّه ما لا يسمح به ولا يُفرج )لك( عنه ما دام حياًّ، وإن كان اسم الملك له"فقالت له: يا بنيَّ

وتحكّم فيما سواها،  الملكُ على الحقيقة، لأن يدك مبسوطة وأوامرك نافذة والعساكر لك مُنقادة، ومعلومٌ كم بقيّة عمر أبيك. فدعْ له الاسم والتاج والسرير
 .  11واصطبر وانتظر واستبشر، فالمأمول خيرٌ من المأكول. فلم يعجبه كلامها ونهض مغاضِباً"

وح بالأسرار أمامهنّ أو وواضح هنا أن الفرق الأساسي الوحيد بين الروايتين هو إضافة الفردوسي ردّ إسفنديار على أمه، ورأيه في النساء، وضرورة عدم البَ
مه وغضبه ثم انصرافه أاستشارتهن: "لا تفشِ إلى النساء سرك، ولا تطعهن ولا تشاورهن، فإنك لا تجد فيهن ذات رأي"، أما الغرر فتظهر عدم إعجابه بنصيحة 

 فحسب.
 ردّ إسفنديار على طلب أبيه بأسرْ رستم، ودفاعه عن رستم:

  الشاهنامة:
 چُنین داد پاسخ به اسفندیار 
 هر آنکس که از راهِ یزدان بگشت 

 

 که ای شیر دل پرُهنر نامدار، 
 12همان عهدِ اويست وهم بادِ دشت...

  
هذا منك تركٌ للرَّسم القديم وعدولٌ عن الطريق المستقيم، واللائقُ بك أن تنازعَ أصحابَ الأقاليم، وتطلبَ ملك صاحب ! فقال إسفنديار: أيُّها الملك"والمعنى: 
ان صاحب الصين، لا أن تتعرّض لمنازعة شيخ كان كيكاوس يُسمّيه صيّادَ الأسود ووهّاب تخت الملوك وصاحب الرخش. وليس ممن نبغ في هذا الزمالروم أو 

ثم قال كشتاسب: إن . بل هو بهلوان كبير ورث السيادة كابراً عن كابر، ومعه عهد الملك كيخسرو. فإن كان عهد الملوك لا يعوّل عليه فلا يعوّل على عهدك أيضاً
 . 13"أردت السلطنة فخذ طريق سجستان وافعل ما أمرتك به

اوس وكيخسرة بأن فقال له إسفندياذ: أيها الملك إن رستم لا يُجهل حقوقه ولا يُنسى آثاره، ولا يقابل بالإساءة إحسانه، لا سيما ]أنّ[ في يده عهود كيك" الغرر:
قال: يا بنيّ دع المناضلة عنه وأقبل على شفاء نفسـي. فقال: أيها الملك، والله ما له ذنب إليك، وإنه بريء الساحة ممّا لا يدَ لأحد عليه ولا سبيل لملك إليه. ف

تريد مطاولتي ترميه به، وليس يحسن في الشرع والطبع القبض على مثله ولا مثل له، فإنه أوحد الدنيا، ومن لا يُحصىَ محاسنه ومساعيه ومقاومه، ولكنك 
ا بني مُنَّ على لتي، وها أنا جاعل مِثالك نصباً بين عيني وحاجبيّ، وناهض إليه في جيشي، ومستهدف لسهام اللائمين وأسنّة الطاعنين في سفرتي. فقال: يومماط

  14أبيك بهذه الواحدة ولا تراجعه فيها!".
اد الأسود ووهّاب تخت صيّرواية الشاهنامة تعدّد فضائل رستم وسماته، فهو "واضح مدى التشابه بين الروايتين في عرضهما ردّ إسفنديار على طلب أبيه، لكنّ 

 ي ومماطلتي...".ولكنك تريد مطاولتثعالبي فقد أجمل في ذلك، وركّز على ملامة أبيه والتشكيك في نواياه قائلاً: "الملوك وصاحب الرخش..."، أما ال
 نصيحة الأمّ لابنها بعد قرار ابنها مواجهة رستم:

 اهنامة:الش
 چُنین گفت با فرّخ اسنفدیار
 زِ بهمن شنیدم که از گُلستان
 ببندی همی رستمِ زال را

                   

 که ای در جهان از يلان یادگار 
 می رفت خواهی به زابلستان،

                                 15خداوندِ  شمشیر  وگوپال را...
 

فأتته أمه وهي تبكي وقالت: قد أخبرني بهمن أنك تريد الخروج إلى زابلستان لقتال رستم بن دستان، فلا تتعرضّ له ولا تلقِ  والمعنى: "فخرج ودخل الى إيوانه،
     16تاسب؟"بيدك إلى التهلكة، فإنه الرَّجُل الذي لا يُصطلى بناره، ولا يجارى فى مضماره. فقال لها: إنه كما ذكرت ولكن كيف أخالف أمر الملك گش

من  اً في إيران شهروقام ودخل على والدته وعاودها في شكاية والده وأخبرها بما يكلّفه إياّه من محاربة رستم فقالت: يا بنيّ! أما تعلم أن رستم أحسن أثرر: "الغر
طين ونصر السلاطين، وله قوة ثمانين فيلاً، فلا الغيث الهاطل في الرَّوض الماحل، وأن أهلها يحبوّنه محبّة العطشان الغصاّن للماء البارد، وأنه هو الذي قهر الشيا

ت تعلمين أنه لا مترك یقوی به أحد؟ والرأي أن تقبل نصيحتي ولا تنهض إليه، ولا تتعرّض له، وتدع اسم الملك لأبيك، فإنه لا يفرج لك عنه. فقال إسفندياذ: أن
             .17لأمره، ولا معدل عن رأيه"

 ة إسفنديار إلى رستم عبر ابنه بهمن: رسال -
 الشاهنامة: 

                                                                        
 .352(، 1932 /1350صححّها: عبد الوهاب عزاّم )القاهرة: دار الكتب المصرية،  ترجمة الشاهنامة،قوام الدين الفتح بن علي، البنُداري،   10
 .341–340(،  1963، تحقيق زوتنبرغ، )طهران: مكتبة الأسدي، غرر أخبار ملوك الفرس وسيرَهمأبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل، الثعالبي،   11
 .5/304، شاهنامه  12
 .354-353، البنداري  13
 . 343-342، الغرر  14
 .308-306/5 ،شاهنامه  15
يحة الأم لابنها بعد قرار ابنها مواجهة نصبدو . في النسخة الفارسية لشاهنامة الفردوسي، وفي جميع نسخها المحُققّة المتداولة، وكما يبدو من هذه الأبيات وسواها التي لم نوردها، ت354البنداري،   16

مواجهته، والتحذير من عواقب  البنداري، فقد أطالت الأم في وصف رستم وذكر بطولاته وانتصاراته وشعبيته بين الإيرانيين وحبهم له، على أمل أن تصرف ابنها عنرستم أطول بكثير من ترجمة 
خيرة. أما ترجمة البنداري فتبدو مختصرة، ه قد حدث لاحقاً، وقد ندم إسفنديار على فعلته وتذكرّ نصيحة أمه، وأوصى بأن تسامحه وهو يلفظ أنفاسه الأالإصرار على تقييده وجلبه، ولعلّ كل ما توقَّعتْ

 هنامة.وهي تشبه رواية الغرر أكثر من الشاهنامة الفارسية المتداولة، ولعل السبب يعود إلى اعتماد البنداري نسخة غير مكتملة من الشا
 . 344 -343، الغرر  17



172  

https://dergipark.org.tr/rid 

 کنون من  از ایران بدین آمدم
 بپرهیز وپیچان شو از خشمِ اوی!
 چو  ايدر بیایی وفرمان کنی،

 

 زدم!  نبُد شاه دستور تا دم 
 اوی! ندیدی که خشم آورد چشمِ 

 18روان را به پوزش گروگان کنی...!
 

رستم، وأمره أن يقول له: ... وقد ضاق صدره مما تعامله به من إخلالك بخدمته، وقلّة احتفالك بجنبه، وركونك إلى الاعتزال والمعنى: "وأرسل ولده بهمن إلى 
ذا ، وما جئت إلا لهوالخمول. وما أنت ممن ينساه الملوك أو تتغافل عنه، ... وقد اغتاظ ذات يوم من صنيعك فحلف أنه لا بدّ أن ترى في سرادقه مقيداً مكبلاً

 . 19الأمر. فاحذر عاقبة سخطه وغضبه... وإذا حملتك مقيّدًا إليه سعيت في رضاه عنك، وتلطّفت في أن يعود الى أحسن ما كان عليه معك"
ضرته عند ثم إنه أمر بهمن بالركوب إلى رستم وقال: قل له: ... وقد استوحش منك جدًا، وأنكر عليك تقاعدك عن خدمته، وإغفالك عرض النفس على حالغرر: "

بة جرمك لما الخطوب والحروب التي عرضت له، فأمرني بأن أنهض إليك وآتيه بك مقيداً، فإن أنفذت لأمره كنت شفيعك إليه في فكّ قيدك، والرضا عنك، وه
ت على عادتك في التمردّ سلف من مساعيك، ولم أرضَ منه إلا بتوليتك والخلع عليك، وإعادتك إلى أحسن أحوالك وأعلى مراتبك، وإن أبيت وعصيت وجري

 20على سلطانك فاستعدّ للمحاربة، وقد أعذر مَن أنذر"
 وصف طعام الأبطال وأبناء الملوك:

 الشاهنامة:
 بگسترد بر سفره بر نانِ نرم،
 دگر گور بنهاد  پیشِ تنش

                                             

 یكی گور بریان بیاورد گرم،...      
 21...-گوری بُدی خوردنش که هربار-
 

مرّة وحده حمارَ والمعنى: "... فبسطوا السُّفرةَ، وكان مماّ أحضر حمارَا وحشٍ، وضع أحدهما بين يدي بهمن والآخر بين يدي رستم. وكان رستم يأكل كلَّ 
بأسِك وأكلكُ هذا الأكلُ؟ فقال بهمن: من كان من شجرة وحشٍ. فنظر إلى أكل بهمن فتبسّم وقال: كيف سلكتَ طريقَ هفتخوان بهذا الأكل؟ وكيف تكون قوّةُ 

فضحك رستم وقال: أبت الرجولية إلا ظهورًا... وأخذ يقضي العجب   .الملك لا يكون كثيرَ الأكل ولا كثير الكلام. وينبغي أن يكون الأكل قليلاً والجِدُّ كثيرًا
 22من رستم وشربه وأكله وقدّه وشكله"

 الغرر:
ل من الطعام الشِّواء أدرك، فوضعه بين يدَيه وقال له: الأكلُ منّا للحاجة ومنك للمُساعدة. وطفق يتبسّط في الأكل والشُّرب كعادته، وبهمن لا يناوقد كان "...  

لضرب. فقال: نحن أبناء الملوك إلا يسيرًا ومن الشراب إلا قليلاً، فقال له رستم: لا ينبغي لابن الملك أن يكون قليل الأكل والشرب، فيقلّ غناؤه عند الطعن وا
 23يقلّ أكلنا ولكن تكثر رجوليتنا"

الأكل تتناسب وكثرة  واضح أن المقولة واحدة في روايتيَ الفردوسي والثعالبي، وهي التركيز على أكل رستم غير العادي وضخامة جسده وطول قدّه، وأن كثرة
وحش المشوي، وهي صيل أكثر في الشاهنامة حيث يذكر الفردوسي نوع طعام رستم وهو حمار الالفعل وقوة الرجولة وشدة المراس في الحرب. لكن تبدو التفا

الأمر لا يتوقف على حيوانات كبيرة في الحجم وقوية في البنية وسريعة في الجري، وليس من السهولة صيدها، واصطياد رستم لها يدلّ على قوته وبراعته. و
م يشويها ويأكلها ثجة تجعله قادرًا على اقتلاع شجرة من الأرض كأنها أعشاب، ومن ثم یرمي عليها بقرة وحشية، قوة رستم على در صيدها فحسب، فقد كانت

  ستم وسهراب: ر، كما أورد الفردوسي في بدايات حكاية كلهّا، والأعجب هو أن تلك الشجرة وتلك البقرة كانتا في يديه القويتين أتفه من ريشة طائر
 پیلتنچو آتش پراگنده شد، 

 یكی نرّه گوری بزد بر درخت
 چو بریان شد از هم بكند وبخوَرد

 

 درختی بجُست از درِ بابزن 
که در چنگ او پرّ مرغی نَسَخت                    ز مغزْ 

 24استخوانش برآورد گرد
 

و الإشارة إلى مقولة قلّة طعام أبناء هأما في الغرر فقد ذكر الثعالبي مسألة الشواء على العموم، ولم يفصّل في نوعه ومقداره. ولعلَّ المسألة المشتركة بين الروايتين 
 ير وتأثيرهم خطير.  الملوك خلافاً للبطل رستم، وأن قلةّ الطعام لا علاقة لها بالفعل لديهم، فهم قليلو الطعام لكنّ فعلهم كب

 بهمن ينقل ردّ رستم لأبيه إسفنديار وغضب إسفنديار:
 الشاهنامة:

 سرایچو بهمن بیامد به پرده 
 بپرسید ازو فرّخ اسفندیار 

 

 همی بود پیشِ پدر بر به پای 
 25ر ؟ ...پهلوان سوُاکه چه شنيدى از 

 
فسأله وقال: ما الذي ردّ عليك ذلك البهلوان الشجاع؟ فجلس بين يديه، وأوردها ما سمع من جوابه. أما بهمن فإنّه لما دخل على أبيه وقف ماثلاً "ووالمعنى: 

فصاح إسفنديار عليه، ولم يعجبه  قال: وها هو قد جاء إلى شاطئ النهر بلا جوشن ولا عدّة ولا سلاح. ووصف بهمن ما شاهد من شهامته ومهابته وقوته وشدّته،

                                                                        
 .316-5/312، شاهنامه  18
 .355، البنداري  19
   .347-345، الغرر  20
 . 323-5/321، شاهنامه  21
 .355-356 ،البنداري  22
 .350، الغرر  23
 .5/117، شاهنامه  24
 .330-5/329، شاهنامه  25



َم حكاية  ست نديار رُ َ ردوسي   شاهنامة بين: وإسف ر الفِ رَ َّعالبي   الفُرس ملوك وغُ للث 173 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

. ولعلّ الرواية الفارسية للشاهنامة تورد أبياتأ لم ترد في ترجمة البنداري، وهي تتلاقى مع رواية الغرر كما سنرى، 26من القوم..."وصفه لرستم بمحضر من حضر 
 وهي:

 بدو گفت کز مردمِ سرفراز
 وگر کودکان را بكاری بزرگ

 ایتو گردنکشان را کجا دیده
       

 نزیبد که با زن نشیند به راز، 
 ر وسُترُگفرستی نباشد دِلی

 27ای!که آوازِ روباه بشنیده
 

بيرًا وعظيمًا. فأنت أين رأيت كومعناها: وقال )إسفنديار لابنه بهمن(: لا ينبغي للناس الكبار البوح بسرّهم للنساء، وإذا أرسلت الأطفال في أمر كبير فلن يكون 
 الأبطال؟ فإنك لم تسمع سوى صوت الثعالب.

الكبار، وأنت منَ "وتقدم إلى أبيه فأخبره بحضور رستم وحده، وأخذ يصف رجوليّته وقوته، فزجره إسفندياذ وقال: قديماً قيل: لا تبعثوا الصغار في الأمور  الغرر:
 . 28لقيت من الرجال والأبطال حتى تعدّ رستم منهم أو فوقهم؟"

 ما:المناظرة الحماسية بين رستم وإسفنديار قبل شروع الحرب بينه

 حياة البطلين، وهي تتضمّن هذه المناظرة أهم جوانب الصراع الخارجي والداخلي وعناصر التضاد بين البطلين، وتركّز على المسائل الأكثر أهمية وخطورة في
 النَّسَب والدِّين والبطولة والمناقب الأخلاقية...، وفيما يلي عرض لأهم عناوينها: 

 إسفنديار يحقرّ رستم:  
 ة:الشاهنام

 چنین گفت با رستم اسفندیار
 من ایدون شنیدستم از بخردان
 که دستان بد گوهر دیوزاد

 

 كه ای نیک دل مهترِ نامدار، 
 بزرگان وبیداردل موبدان،

  29به گیتی فزونی ندارد نژاد!...
 

الخبيثَ الجوهر إنّما نتجته الجنّ فأخفته النساء عن سام لقبح صورته والمعنى: "ثمّ لماّ استوى بهم المجلس قال له إسفنديار: إني سمعت من الموابذة أن دَسْتان 
فانقضّت عليه العنقاء ورفعته إلى وكرها، وطرحته عند أفراخها. وكان يُطعم من  ثم إن ساماً لماّ علم به أمر بإخراجه إلى البحر لتأكله دواب البحر وسماجة شكله.

ته إلى باب سِجِستان فقبله سام واستلحقه، لجهله وحمقه وجنونه ولأنه لم يرزق ولداً، فحمله ذلك على قبوله فضلات جيَف ترفعها إلى أن ترعرع وكبر، فحمل
له رستم الذي طاول وإلحاقه بنسبه ليستظهر به. ثم إن أكابر أسلافنا ونصحاء أجدادنا اعتنوا به ورفعوا منه، وجذبوا بضبعه حتى سمق قدره وطال باعه، فولد 

 .                       30الأقران، ولم تزل مرتبته ترتقي حتى بلغ به الأمر إلى مخالفة السلطان والخروج عن طاعة الرحمن"الكيوان وقهر 

 جواب رستم على إسفنديار وثناؤه على نسَبَهِ وذكر مناقبه: 

 الشاهنامة:
 بدو گفت رستم که آرام گیر!
 دلت پیشِ کژّی ببالد همی!

 سزاست!تو آن گوی کز پادشاهان 
 جهاندار داند که دستانِ سام

 

 چه گویی سَخُن های نادلپذیر! 
 روانت زِ دیوان بنالد همی!
 نگوید سَخُن پادشا جز که راست!

 31نام!...بزرگست و با دانش و نیک 
                                 

فلا تقل إلا ما يليق بالملوك، وهم لا يعدلون فيما يقولون عن سُنَن الصِّدق ومنهج والمعنى: "فقال له رستم: ما أراك إلا وقد اخترت الزيغ واتبعت الشيطان، 
عالم. ويعلم أن أمي ابنة مِهراب الحق، وإن أباك أعلم بدسَتْان، ويعرف أنه بهلوان كبير القدر غزير العلم، وأن ساماً هو ابن نيرم، وأن نيرم ولد أوشهنج ثالث ملوك ال

حاك خامس آبائه... وهذا عمري وقد أناف على ثلاثمئة سنة ولم أزل بهلوان العالم. ومنذ شددت منطقة الخدمة استراحت الملوك ملك الهند الذي كان الض
،  العالم غير نفسكوكفيتهم العناء والتعب. ثم إني لم أقل ما قلت إلا لأنك وإن كنت عظيم القدر شديد البأس فأنت حديث السنّ قريب العهد، ولأنك لا ترى في

 .    32ولست مطّلعاً على الأسرار الخفيّة"

 ثناء إسفنديار على نسبه وذكر مناقبه:

                                                                        
 .357، البنداري  26
 .5/330، شاهنامه  27
 .351، الغرر  28
 .345-344 /5 ،شاهنامه  29
 .358، البنداري  30
 .5/346،شاهنامه  31
 ة: هذه الحكاي فييتان في الشاهنامة يعبرّان عن مده غضب رستم من إسفنديار وردهّ على طلبه بتسليم يديه للقيد، ولعلهّما يختصران مقولة الحريّة والأسر. ثمةّ ب359 -358، البنداري  32

 ...!نبندد  مرا دست  چرخِ  بلندکه گوید برو دستِ رستم ببند؟         
 (.355-5/354)شاهنامه،   !من از کودکی تا شدستم  کهَنُ        بدین گونه از کس نبردم سخَنُ  
 !والمعنى: منَ الذي قال لكَ اذهب وقيدّ يدَ رستم؟! إنّ الفلك العالي لا يقيدّ يديَ 
 فمنذ طفولتي وحتى كهولتي ما سمعت كلاماً كهذا من أحد! 



174  

https://dergipark.org.tr/rid 

 الشاهنامة:
 زِ رستم چو اسفندیار این شنید
 بدو گفت ازین رنج وکردارِ تو

 امکنون کارهایی که من کرده
 نخستین کمر بستم از بهرِ دین

 

 بخندید وشادان دلش بردمید! 
 شنیدم، همه درد وتیمارِ تو؛

 ام:ز گردنکشان سر برآورده
 33پرستان زمین!...تهی کردم از بت 

    
حتى طهّرت بساط  والمعنى: "فتبسّم إسفنديار وقال: قد أسمعتني وقائعك وأخبار مقاماتك. فاسمع حالي، واعلم أني شمرّت أولاً عن ساق الجد ّفي أمر الدين

وقائعه وما سبق شرحه من تقطيعه السلاسل والجوامع عند إرادتهم إطلاقه من الحبس، وما جرى له  الأرض عن عبدة الأوثان، وغطّيت بدمائهم الأرض. ثم ذكر
وأوقد فيها نار فى محاربة أرجاسب وكسره إياه وسلوكه طريق هفتخوان وإيقاعه به، وأنه صادف أهل بلاد توران يعبدون الأصنام فأبادها وسدنتها وعبادها، 

 .34ها من الجنة في مجمر وأظهر بتلك البلاد دينه ولم يترك بها عدواً"زَرْدُشت التي يزعم أنه جاء ب
 هذه المناظرات الحماسية التي فصّل بها الفردوسي في شاهنامته أجملها الثعالبي في الغرر على النحو الآتي:

لمتنادمان في المفاخرة والمناظرة، وجعل كلّ منهما "ودارت عليهم الطاسات والكاسات حتى تمشّت الصهباء في عظامهم، وترقّت إلى هامهم، وأخذ الخصمان ا
دمّك مقيداً إلى حضرة يعدّد محاسنه وينشر مفاخره ... فقال إسفندياذ: ... قد قلت لك وكرّرت وردّدت، وأقول الآن أيضًا إني لا أقارّك ما لم تُعطِ بيدك لأق

تي عندك للملوك الأسلاف، فإن لم تفعل ولن تفعل فخذ الأهبة للمقارعة، وعدِّ بنا عن والدي كما أمرني به، ثمّ أتشفع لك في الإطلاق والإعادة للعادة ال
ع ما ضمنته المخادعة. فقال رستم: إن كان رأيك ما تقوله فأنت ضيفي غداً باختطافي إياك من سرجك، وذهابي )بك( إلى منزل والدي خادمك، ووفائي بجمي

واقتناصي إياك، وتعلم من منّا الرجل البطل والباسل المقاتل. فقال  هن من قارورة فارغة؟ وسوف ترى وثوبي عليكلك. فقال: يا رستم إلى متى تكيل الريح وتدّ
 . 35رستم: ساُريك ما تندم معه على محاربة من يسالمك، ومكاشفة من يوادعك، وقام فركب عائداً إلى منزله"

حد، تجلىّ في تركيز الفردوسي أناظرة لدى كل من الفردوسي والثعالبي، لكن  ثمّة تفاوت لا يخفى على على الرغم من التشابه في البنية والمقولة الأصلية لهذه الم
بأفعاله ونسبه وقوته ومناقبه،  على أدقّ تفاصيل شخصيتيَ البطلين الجسدية والنفسية والأخلاقية والدينية، وسعي كل واحد منهما إلى البدء بتضخيم نفسه والافتخار

لقول: "وأخذ الخصمان لإرعاب الآخر وإسقاطه نفسياً تمهيداً لسحقه حربياً. أما الغرر فأجملت تلك المناظرة الحماسية الطويلة واكتفت با وكأنها محاولة
 المتنادمان في المفاخرة والمناظرة، وجعل كل منهما يعدد محاسنه وينشر مفاخره ويذكر مقاومه ويعاتب صاحبه". 

 ا:رستم وإسفنديار يتقاتلان معً 

  الشاهنامة:
 نهادند پیمان دو جنگی که کس
 به نیزه فراوان  برآویختند،
 چُنین تا سِنانها به هم برشكست،

      

 نباشد  برآن  جنگ  فریادرس! 
 همی خون زِ جوشن فروریختند،
 به شمشیر بردند ناچار دست،...

 
طويلاً حتى تقصّفت رماحهما. فاستلا السيوف وتضاربا زماناً حتى تكسّرت. ثم تضاربا بالعمد والمعنى: "ثم زحف كلُّ واحد إلى صاحبه، وتطاعنا بالرماح زماناً 

لهما والدبابيس وتقارعا حتى تشظّت البيض على رؤوسها، ثم انفرد كل واحد منهما عن صاحبه بعد أن أجهد وتشققت عنها الجواشن، وتمزّقت على خي
 .36التجافيف"

 ر على نكاية فيه".به، وتصاولا كالأسدين الضاريين... وتطاعنا وتضاربا طويلاً، فلم يتمكّن أحدهما من صاحبه ولم يقد"فثار كل منهما إلى صاح الغرر:

 مقتل ابنيَ إسفنديار: 

 الشاهنامة:
 به رستم چنین گفت کای بدنشان
 تو گفتی که لشكر نیارم به جنگ
 نداری زِ من شرم وز کردگار؟!

 شكنندانی که مردانِ پیمان 
 

 چُنین بود پیمانِ گردنکشان؟! 
 ترا نیست آرایشِ نام وننگ!
 نترسی که پرسند روز شمار؟!

 37ستوده نباشد به هر انجمن؟!...
                           

أما  أصحابك اثنين من أبنائي؟"فصاح إسفنديار برستم وقال: أيها الخائن الغادر! أما عاهدتنا على ألا يجري بين العسكرين قتال؟ وقد قتل اثنان من  والمعنى:
  38يدّين إلى حضرته"تستحيي من الله تعالى ثم منيّ؟ فحلف له رستم أن ذلك لم يصدر عن أمره ولا عن رأيه، وأنه يقبض فى ساعته على ولده وأخيه، وينفذهما مق

                                                                        
 . 351-5/349، شاهنامه  33
 .359، البنداري  34
 . 361–359، الغرر  35
 .360، البنداري  36
 .386-5/385، شاهنامه  37
 .361، البنداري  38



َم حكاية  ست نديار رُ َ ردوسي   شاهنامة بين: وإسف ر الفِ رَ َّعالبي   الفُرس ملوك وغُ للث 175 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

تـعاهدنا على أن نتحارب أنا وأنت دون الجيشين؟ فاغتمّ رستم جداً وحلف "قال )إسفنديار(: يا رستم أما تستحي من نقض العهد وتقديم الغدر؟ ألم نكن الغرر: 
أر ابنيك. فقال: يا رستم إن أن ما أقدم عليه جيشه لم يكن عن أمره، ثم قال: يعزّ علي وقوع ما وقع، وأنا أسلّم إليك زبارة وفرامرز لترى فيهما رأيك وتطالبهما بث

 39قتل العبيد بالموالي لا يشفي النفوس"
تقديم ولده وأخيه ليثأر منهما، يبدو لنا تماماً مدى التشابه الكبير بين روايتيَ الشاهنامة والغرر، لكن الغرر زادت في ردّ إسفنديار على عذر رستم واستعداده ل

 فأضافت هذه العبارة: "يا رستم إن قتل العبيد بالموالي لا يشفي النفوس".
 لنجدة رستم: 40مجيء العنقاء

 :الشاهنامة
 بدو گفت زال: ای پسر گوش دار!
 همه کارهای جهان را دَرَست
 یكی چاره دانم من این را گزین
 بدو گفت سیمرغ: شاها چه بود

 

 :-سَخُن چون به پاى آوری، هوش دار!- 
 مگر مرگ را  کان دری دیگر است!
 که سیمرغ را بازخوانم برین،...

 41که آمد ازینسان نیازت به دود؟...
                                                               

خش عنده واقف ناكس والمعنى: "وأما رستم فإنه لما دخل إيوانه طرح نفسه متململاً مما به، وحدقّ به أبوه زال، وأمه روذابه وأخوه وولده يبكون عليه، والر
أمرك، وأستعين بالعنقاء على معالجتك. فاستصحب ثلاثة أنفس بثلاثة مجامر، وأخذ معه ريش العنقاء...، الرأس، وبه مئة من الجراح. فقال زال: إني سأدبّر 

ألته عن حاله فأخبرها فصعد إلى جبل هناك، وأوقد النار فى بعض تلك المجامر وأحرق بها بعض تلك الريشة، فلما انتصف الليل... إذا بالعنقاء قد نزلت إليه، فس
ت منها وما به من الجراحات التي أصابته من إسفنديار... فلما رأته العنقاء رفرفت عليه تعطّفاً وتحنّناً، فأدخلت منقارها فى جراحاته، وأخرجبحال ولده ورستم 

عرّضت لقتال إسفنديار نصالاً أربعة، ثم مسحتها بجناحها فالتأمت... وصنعت مثل ذلك بالرخش... فتهلّل رستم فرحاً بسلامة الرخش. ثم قالت لرستم: لأي معنى ت
إلى ساحل وهو رجل مذكور وشجاع بطل، وقاتلُه لا يرى الخير بعده،... وتقصر مدّته...؟ فإن رضيت بهذه الحال فاركب وأبصر العجب. فركب رستم وسار 

طلب قتالك فتضرّع إليه وابكِ بين يديه فلعلك اقطع من هذه الشجرة قضيباً.. ثم إذا جاء إسفنديار ي :البحر. فأسفّت العنقاء على شجرة من الطرفاء فقالت له
 42تصرفه عن قتالك بالمقال الحلو. فإذا لم يفعل فوترّ قوسك، وسدّد نحو عينه هذا السهم... ويكون في ذلك حينه"

( الحادثة الجليلة أرشدت زال للحيلة "واستقبله أصحابه فحملوه على العجلة إلى داره، فارتفعت منها الأصوات بالبكاء والعويل من أجله... ثم إن )هذه الغرر:
يخ إليها، فنالت منها ثم بكى فأحرق ريشة العنقاء التي كانت أعطتها إياه في صباه... فلم يلبث أن أقبلت العنقاء... فتقدمّ إليها زال وسجد لها وأمر بتقديم المسال

ت إليه بمنقارها ومخالبها، فنزعت من أعضائه أكثر من عشرين نصلاً يقال إنها كانت بين يديها وقصّ قصّته عليها، وقدّم رستم إليها فتأمّلت جراحاته، ثم أهو
لح... وكان زال قرابة حمل بعير من الحديد، ثم مسحت مواقعها بجناحها فالتحمت في الوقت والساعة... وفعلت العنقاء بفرسه رخش فعلتها برستم... فصحّ وص

، فقالت له: ينبغي الآن أن يركب رستم ظهري لأطير به إلى جزيرة تشتمل على الطرفاء، وأدلّه على غصن منها يقطعه يعرف منطق العنقاء إذ كانت ظئره سبع سنين
...، فإنه أوحد عصره ويتخذ منه سهماً، ثم إذا بارز إسفندياذ رماه به في عينه ليكُفىَ أمره، وليست فيه حيلة سوى هذه...، وأوصت بالتلطف لمصالحة إسفندياذ

 43".رف وكمال الرجولية. وقالت: ثم إن أبى إسفندياذ إلا الحرب فهلاكه في هذا السهمفي الش
لشاء والخرفان، وتقديم على التشابه بين الروايتين ووحدة النتيجة فقد عرضت الغرر مضامين لم توردها الشاهنامة من قبيل طقوس استحضار العنقاء عبر ذبح ا

انت تتحدث بلغة خاصة ير للنصال التي انتزعتها من جسد رستم وحصانه، كما تفرّدت الغرر بالحديث عن أن العنقاء كالمسالخ والطعام إليها، والمقدار الكب
حصانه الرخش في  يفهمها زال بحكم تربيته عندها، وأن رستم قد ركب ظهرها وطارت به إلى جزيرة تشتمل على الطرفاء. أما في الشاهنامة فإن رستم يركب

لته، لكن الشاهنامة تفرّدت الطرفاء. وفي كلا الروايتين تمدح العنقاء إسفنديار، وتوصي رستم بملاطفته والسعي لمصالحته لشرفه ومكانته ورجومسيره نحو جزيرة 
وشجاع بطل،  مذكور بذكر أخطر مسألة وهي أن البلاء سيحلّ على رستم في حال قتل إسفنديار: "ثم قالت لرستم: لأي معنى تعرّضت لقتال إسفنديار وهو رجل

 وقاتِله لا يرى الخير بعده، وتبطل سعادته، وتحالفه شقاوته، وتقصر مدّته ، ويلقى العناء بقية عمره، ويذوق العذاب بعد موته". 
 رجوع رستم لحرب إسفنديار: 

 الشاهنامة: 
 چو بشنید آوازش اسفندیار
 چُنین گفت پس با پشوتن که شیر
 گمانی نبردم که رستم زِ راه

 

 سِلیح جهان پیشِ او گشت خوار! 
 نباشد برِمردِ جادو دلیر:

 44به ایوان کشد ببر وگبر وکلاه...
 

فاستحضرَ  دَستان الساحر والمعنى: "فبلغ الخبر إسفنديار بأن رستم قد عاد إلى القتال، فقال: ما حسبت أنه يقدر أن يصل إلى إيوانه، ورجوعه الآن ليس إلا برُقى
 إلى الرمس ولم تبرأ ... عدّته، وركب نحوه. فلما تقاربا قال له إسفنديار: أيها السّجزي! كأنك قد نسيت صنيعي بك بالأمس، وكان ظني أنك تكون اليوم محمولاً

                                                                        
 .364، الغرر  39
 عملية ولادة رستم، وإسفنديار يقتل لوالد رستم؛ زال، ومساعدتها فيورد ذكر العنقاء )سيمرغ( في الشاهنامة أربع مراّت؛ مرتّان لمنفعة عائلة رستم ومرتّان لضرر إسفنديار، وهي: تربية العنقاء   40

 .47فنديار، عنقاء في إحدى المنازل السبعة التي خاضها، وأخيراً العنقاء تعلمّ رستم كيفية قتل إسفنديار. سيروس شميسا، طرح اصلى داستان رستم وإس
 فما بعد. 5/396، شاهنامه  41
 .362-361، البنداري  42
 .369-365، الغرر  43
 .5/406، شاهنامه  44



176  

https://dergipark.org.tr/rid 

 . 45إلا برقية أبيك وسحره"
صدق ذلك، وقد صحّ لي الآن سحره، فإنه أصحّ رستم بهذه السرعة، وقد كان فقال يا أخي ما زلت أسمع أن زال ساحر ماهر يبني أموره على الصرف، فلا أالغرر: "

 . 46جريحاً هضيماً حتى قدّرت أنّه لمآبه، وباكرني في الغداة صحيحاً نشيطاً يجرّ ذيل خيلائه" فارقني أمس
 وصيةّ إسفنديار لرستم قبل موته:

 الشاهنامة:
 چُنین گفت با رستم اسفندیار

 زمانه چُنین بود وبود آنچ بود!      
 بهانه تو بودی، پدر بُد زمان

                       

 که از تو ندیدم بدِ روزگار، 
 سَخُن هرچ گویم، بباید شُنود:

 47نه رستم نه سیمرغ وتیر وکمان!...
 

يقتلني سوى كشتاسب حيث أكرهني على قتالك، وكان الله كتب عليّ ذلك. والآن "قال إسفنديار لرستم: قتلي لم يكن برأيك ولا بحيلة العنقاء، ولم البنداري: 
على يده وقال: أمتثل أمرك فهذا ولدي وقرّة عيني بهمن فتسلمّه مني، وتقبله قبولًا حسناً، واحمله معك إلى زابلستان، وربّه تربية الوالد لولده. فصفق رستم يده 

 .  48ج والتخت"وأربيه وأؤدبه وأسعى له حتى يملك التا
أهلكني على يدك والله حسيبه، وإذ قد عمل القدر عمله فإني أستودعك ابني بهمن وأسلمه إليك  : "وقال: يا رستم اعلم أن أبي بشتاسف قتلني لا أنت، وقدالغرر

عندي مجرى سياوش في إكرامه وتهذيبه وصيانته وترشـيحه  لتؤدّبه بآدابك، وتعلّمه مما علّمك الله... فقال رستم: سمعاً وطاعةً لك، وقد تسلمّته منك على أن أجريه
 . 49لما ذكرته"

 وصيةّ إسفنديار لأبيه: 

 الشاهنامة: 
 چنین گفت پس با پشوتن که من
 چو من بگذرم زین سپنجی سرای
 چو رفتی به ایران، پدر را بگوی
 زمانه سراسر به کام تو گشت!

                                                

 نجویم همی زین جهان جز کفن! 
 تو لشكر بیارای و شو بازِ جای!
 که چون کام یابی، بهانه مجوی!

 50همه مهُرها زیر نامَ تو گشت!...
 

صفوه كدر وما اً "ثم أقبل إسفنديار على أخيه وقال له: إذا فاضت نفسي فارجع إلى الوالد بالعسكر، وقل له: قد أدركت وطرك، ونلت أملك حين أوردتني مورد
 . 51لوارده صدر. فلك الآن التاج، ولي الهم والحزَن، ولك التخت ولي التابوت والكفن"

ل لها: قد "ثم أقبل إسفندياذ على بشوثن فقال له: يا أخي قل لأبي احتفظ الآن بملكك، فقد كُفيت شغلي ومشيت على دمي، واقـرأ السلام على أمّي وقالغرر: 
 .           52ك فاجعليني في حلّ من عصياني إياك، واحتسبي جزيل الأجر في جميل الصبر، وسنجتمع عند الله ونحتكم"جنيتُ ثمرة خلافك وعقوق

ي غير موجودة في الأبيات وواضح مدى التشابه بين وصية إسفنديار لأبيه عبر أخيه في الروايتين، لكنّ البنداري يضيف عبارة  "وسنجتمع عند الله ونحتكم"، وه
 الذكر، أما في الغرر فزادت على وصية إسفنديار سلامه لأمه وندمه على عصيان أمرها بعدم التوجه لمحاربة رستم. سالفة 

 نبوءة زال: 

 الشاهنامة:
 به رستم چنین گفت زال: ای پسر
 که ایدون شنیدم زِ دانایِ چین
 که هرکس که او خون اسفندیار
 ورا كُشتن وشوربختى بود!

 

 د جگر،ترا بیش گریم به در 
 وز اخترشناسانِ ایران زمین
 بریزد، سرآید برو روزگار،

 53وگر بگذرد رنج وسختی بود!
 

                                                                        
الإيرانيون لا يمارسون إطلاقاً هذا ، وفي هذا الصدد يقول الدكتور ذبيح الله صفا: إن السحر والاحتيال، ولا سيما في الحروب حيث الرجولة والمروءة، هما من سلوك أعداء إيران .362، البنداري  45

يراني يمارس الاحتيال فعلينا ألا ننسى أن حكاية حاربونه ويعادونه، ولعلّ رستم لم يعتمد سوى مرةّ واحدة على الحيلة وليس السحر... وإذا كناّ هنا أمام بطل إالعمل ويعدوّنه عملاً شيطانياً، ولذا فهم ي
عادة ما يصيب تورانيًّا أمام إيراني،  ق ذلك الدين فقد نال ذلك الجزاء الذيإسفنديار هي من تلفيق الموابذة ورجال الدين الزردشتيين؛ فإسفنديار أكبر بطل مذهبي زردشتي، أما رستم الذي لم يعتن

كفي لمحو ذنبه، ولا سيما أنه اضطر ت بته كانت على درجة ولذا فليس عجيباً هنا أن ينُسب إليه المكر والاحتيال والخبث، وهي أول حالة يوصف بها بطل إيراني، علاوة على ذلك فإن ندامة رستم وتو
لجسد، وما من سبيل للنصرعليه سوى كان مطلسم ا لعمل حفاظاً على اسمه وشرفه ودرءاً للعار وليس لشيء آخر، يضاف إلى أنهّ لم يكن هناك أي  بطل قوي بمقدوره التغلب على إسفنديار لأنهلهذا ا

 .249 -248، حماسه سرايى در ايرانرجولية والبطولية. استخدام الحيلة والدهاء، ولذا فتغلبّ إسفنديار على رستم لم يكن أيضاً ليتيسرّ عبر السبل ال
  .371-370، الغرر  46
 .407 -406 /5، شاهنامه  47
 .363، البنداري  48
 .374 -373، الغرر  49
 .422 - 5/421، شاهنامه   50
  .363، البنداري   51
 .374، الغرر   52
 .5/419، شاهنامه   53



َم حكاية  ست نديار رُ َ ردوسي   شاهنامة بين: وإسف ر الفِ رَ َّعالبي   الفُرس ملوك وغُ للث 177 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

ر يقتل ولا تطول والمعنى: "وقال زال لرستم: جزعي عليك الآن أكثر من جزعي على إسفنديار، فقد بلغني عن عالم الصين وسائر المنجمين أن من يقتل إسفنديا
 . 54شِقوته"مدّته، وتحق فى الدارين 

د سمعت أن قاتله لا : "فارتفعت الضجاّت من العسكرَين بالبكاء والعويل، وجزع زال جزعاً شديداً، وقال لرستم: يا بنيَّ إنما أبكيك كما أبكي إسفندياذ، فقالغرر
 . 55العزِّ خير من الحياة في الذلّ؟" يعيش كثيراً بعده، فقال يا أبت أما تعلم أن الموت في

الغرر تضيف عبارة لرستم تدلّ على عدم ندمه على فعلته،  ، لكن56يتان تتفقان في مسألة نبوءة زال ومعرفته المسبقة بمقتل ابنه رستم بعد موت إسفنديارفالروا    
 العزِّ خير من الحياة في الذلّ؟". وهي: "يا أبت أما تعلم أنّ الموت في

مضامينها أو في تعابيرها مع  هذه بعض النماذج المتشابهة بين روايتيَ الفردوسي والثعالبي لحكاية رستم وإسفنديار، وفيها بدت نقاط التشابه جليّة سواء في    
 وجود بعض العبارات والإضافات المتفاوتة.

 إضافات الفردوسي  . 4

ستم وإسفنديار تُظهر وجود إضافات مستقلّة  للفردوسي لا وجود لها في غرر الثعالبي، فضلاً عن وجودها في المقارنة بين روايتيَ الفردوسي والثعالبي لحكاية ر
لم در أو متن، ومصادر أخرى تناولت تاريخ إيران قبل الإسلام؛ فقد اعتاد الفردوسي إضافة بعض الجوانب إلى الشاهنامة دون أن يكون قد استقاها من أي مص

ايات ويغيرّ فيها لكنّه كان يخرجها من حالة الجفاف وتكرار الحوادث وتشابه المضامين اعتماداً على شعريّته وقوّة تخيله، وكان يهبها يكن يعبث بأصل الحك
 57قد يوسعّ دائرة الموضوعات ويظهرها بصورة تفوق الأصل.جِدّة ونضارة عبر تطعيمها بالأوصاف الجميلة والبديعة، و

حياته  تتضمن الشاهنامة علاوة على ما استقاه من مصادر أخرى موضوعات صاغتها قريحة الفردوسي وحده فحسب، وقد تكون نتيجة لضرورات وحوادث
اعظ، والمناظر ائح والمووعقائده، من قبيل: تمجيد الخالق، وخلق العالم، ومدح النبي وآله وأصحابه، وإظهار العقائد الدينية، وتكريم العقل والعلم، والنص

كاية رستم وإسفنديار، والأوصاف، ووصف أحواله، وبيان كيفية نظم الشاهنامة، والمدائح، والفلسفة والعقيدة. ولعلّ من أهم تلك الإضافات التي تجلّت في ح
 الأبيات المتفرّقة التي أوردنا بعضها:علاوة على تلك 

 مطلع الحكاية أو خطبتها:

يحاول الفردوسي في أثنائها تهيئة القارئ لقراءة القصةّ  58ما هو حال معظم قصص الشاهنامة، تبدأ باستهلال أو خطبة تمهيديةإن حكاية رستم وإسفنديار، ك
اسباً لمقتضى وسماعها وألا يقحمه في الموضوع مباشرة. وهذا الحكيم الخبير يعرف تماماً كيف تكون المقدمة موافِقة لموضوع القصّة كي يكون المقال من

قارئ، فلا ل؛ فمثلا ًفي مطلع قصّة سهراب يتحدث الفردوسي عن حتميّة الأجل، وتساوي الشيخ والشاب أمام ذلك القدر، وذلك كي يمهّد الطريق لذهن الالحا
 59يُباغت بمقتل شاب كسهراب على يد أبيه رستم، وحينئذ يدخل في صلب القصّة

لنقد الاجتماعي التي ا في مطلع قصة رستم وإسفنديار، ولعل هذه السمة نوع من أنسنة الطبيعة واوصف الربيع كموثمة قصص تبدأ بوصف الطبيعة من قبيل     
ية والوقوع في حبائل دأب عليها الفردوسي ولا سيما في الحكايات التراجيدية التي تتعقّد فيها الحوادث وينحرف فيها الأبطال عن ضالتهم وصفاتهم المثال

 ترد في غرُر الثعالبي، ففي مطلع حكاية رستم وإسفنديار يقول الفردوسي:الطمع والجشع، وهي إضافات لا 
 کنون خورد باید می خوش گوُار
 هوا پُر خروش وزَمین پرُ زِجوش

 

 بویِ مُشک آید از جویبار که می 
  60خُنُک آنک دل شاد دارد به نوش!..!

                                                                                                   
هنا دور الرواة الزردشتيين  ومن الإضافات تلك الأبيات التي ذكرها الفردوسي على لسان إسفنديار التي تظهر نوعاً من التعاطف معه وأنه شهيد الدين. ولا يخفى 

 :  ر، يقول الفردوسيوا هذه الحكاية وسعوا إلى تفضيل إسفنديار على رستم في أكثر من مشهد، منها هذه الأبيات التي لا وجود لمثيلها في الغرالذين نقل
 چنین گفت پر دانش اسفندیار
 مكن خویشتن پیش من بر تباه
 تن کشته را خاک باشد نهال

 

 که ای مرد دانای به روزگار 
 اج وگاهچنین بود بهر من از ت

 61تو از کشتن من بدین سان منال...
 

                                                                        
 .363، البنداري   54
 .374، الغرر   55
در  حماسه سرايىصفا،  منها.يلة أصحماسة قومية النبوءة والتحدث عن الغيبيات أمر شائع في الأدب الحماسي الفارسي وسواه من الأساطير والقصص الحماسية العالمية، فلا تكاد تخلو أيةّ لعلّ   56 

 .250-249، ايران
 .260، حماسه سرايى   57
 .265، حماسه سرايى 58
 براید    ز    کنُج         بخاک     افگند     نارسیده     ترُنُجاگر    تند بادی     59
 هنر؟ستمگاره خوانیمش، ار    دادگر؟         هنرمند   داگوییمش،   ار  بی      
 اگر مرگ دادست، بیداد  چیست؟         ز داد این همه بانگ وفریاد چیست؟    
 بدین  پرده   اندر  ترا  راه   نیست...     ازین راز  جان  تو  آگاه    نیست           

 .117 /5، شاهنامه  
سليم أمام إرادة الله. م أوصى بالرضا والتلكن البنداري حذف فاتحة قصة رستم وسهراب هذه التي تتحدث عن موت الشباب وأن الموت عدل، وأن الموت سرّ لا سبيل للوصول إلى معرفته، ث 

 . 131عزاّم،
                  .292-5/291، شاهنامه  60
 .416-5/415، شاهنامه  61



178  

https://dergipark.org.tr/rid 

لدين وتعبت في "فقال )إسفنديار لأخيه بشوتن(: لا تكثر الجزع فإنه لم يكن نصيبي من الملك غير ما ترى، وإن الموت غاية كل حيّ، وقد اجتهدت في أمر ا
 62واخترمني محتوم الأجل، ولعلي أحصد ما زرعت في دار القرار ومنزل الأبرار"نصره تعبًا طويلاً حتى شيدت بنيانه ورفعت أركانه. ثم كبا بي طرف الأمل، 

 المواعظ والقيم الأخلاقية: 

خر مع محافظته على البنية ومن إضافاته المهمّة تلك التي تبرز فلسفته العميقة ورؤاه تجاه الكون والإنسان، وتبرز تعاطفه مع أحد طرفَي الصراع وملامته للآ
لة الفرار منه  كما في هذه اية وعدم إجراء أدنى تغيير في مساراتها الأصلية أو الفرعية، من ذلك هذه الأبيات في الموت وحتمية القدَر، واستحاالأساسية للحك

 الأبيات التي قالها في خاتمة حكاية رستم وإسفنديار: 
        پیكانِ تیر! که نگریزد از مرگْ                  چهگفت آن جهاندیده دهقانِ پیر         

 63 !.. راه به دارد روانم ترا چشم                           مشو ایمن از گنج و تاج و سپاه          
هها لمخاطبيه، وكثير هذه الموعظة التي اعتاد الفردوسي إضافتها في كثير من حكايات الشاهنامة تموج بالقيم الأخلاقية والمواعظ والنصائح التي دأب على توجي

بطال عند مقتلهم أو موتهم، ولا  نهاية قصص الملوك والأمنها غير موجود في الروايات الأصلية لتلك الحكايات التي نظمها الفردوسي، وهي في الغالب ترد في
لم وغدره سيما حينما يسقط بطلٌ محبوب على نحو تراجيدي من قبيل سياوش وسهراب وإسفنديار ورُستم، حيث ترد آنذاك مضامين من قبيل حقارة هذا العا

 .64وتحسّره على تقلّب العالم وحقارته، وضرورة صلاح العمل والقول والسلوك والفكر

 جوالنتائالخاتمة 

ث عنها في تفاسير ، ثم شاع الحديالتاريخ الإسلامي بدايات بحسب المصادر الإسلامية فيوصل ذكرها إلينا ، فارسية قديمة حكايةحكاية رستم وإسفنديار 
 . القرآن والسيرة النبوية وفي مصادر التاريخ والأدب العربية والفارسية

 ة، وتاريخية.دينية، وحماسية قوميّ رؤى تجاه تلك الحكاية، وهي:ثلاث  تناولت هذه الحكاية وجودالتي المصادر الإسلامية  تبيّن لي بعد استقراء
بشكل عام، وهذه الحكاية  عاش الفردوسي والثعالبي في عصر واحد، وألّفا كتابَيهما الشاهنامة والغُرر في حقبة واحدة أيضاً، وقد وجدتُ بعد مقارنة أثريهما

لثاني؛ أخذ الفردوسي من بيرٍ في عمليهما، وقد عرضت لثلاثة أسباب لهذا التشابه بينهما: الأول؛ أخْذُ الثعالبي من الفردوسي، وابشكل خاص، وجود تشابهٍ ك
لوي، مع اب خداينامة البهالثعالبي، والثالث؛ أخذه المؤلِّفَين من مصدر آخر واحد. وقد رجّحتُ الاحتمال الثالث، وهو أخذهما من مصدر واحد مشترك لعلّه كت

 عدم إلغاء احتمالية تأثّر أحدهما بالآخر.
لكنها في منتهى الأهمية  وبغضّ النظر عن هذا التشابه الكبير، والأسباب الكامنة وراء ذلك فقد تبيّن لي وجود نقاط اختلاف بينهما، وقد تبدو فرعية وجزئية

 ك:  والخطورة، وهي التي تحدد خصوصية كلا العملين وهويّة صاحبهما، من ذل
 الحماسة الفارسية الأصيلة عناصر، ب، وهو الشاعر الحماسي القوميتغليب الفردوسي للرؤية الحماسية القومية على الرؤيتَين الدينية والتاريخية، فعبأّ روايتَه

اريخية والدينية في سرديته على على وجود أبعاد دينية وتاريخية في روايته. أما الثعالبي فغلّب الرؤيتَين الت مفاخر الإيرانيين القوميةأطنب بذكر و وأساطيرها،
ا بأنه منوِّهاً ،ن سيرَ ملوك الفرس سياق حديثه ع فيروايتهاالذي اضطر ل المتوازن منهجية المؤرّخ المسلمالرؤية الحماسية والقومية، فبدت روايته النثرية متوافقة و

 تنتمي إلى لهو الحديث الذي لا يروق له ذكره. خرافات وأساطير
ت الثعالبي لا تبتعد كثيراً من ناحية أخرى فقد تفرّد كلا المؤلفين بمضامين لا وجود لها لدى الآخر، إلا أن الفردوسي قد فاق الثعالبي في هذا الأمر، فإضافا

أبيات قليلة أوردها في  الأول عبارة عن فهي متفاوتة وجديدة، وقد بدت هذه الإضافات في جانبين: دوسيإضافات الفر عن البنية الأصلية الشائعة للحكاية أما
ولا في غيرها من  لثعالبياسردها، والثانية إضافات مستقلّة لا وجود لها أبداً في رواية  اليب بعض المضامين وتنويعاً في أس فيثنايا بعض الحوادث، تفصيلاً 

الشعري الحماسي لوبه ، وهي تنسجم وعقيدة الفردوسي وفلسفته ورؤيته للكون والإنسان والحياة، علاوة على انسجامها وأسالمصادر التي تناولت هذه الحكاية
ز عليها عند مفاصل الحكاية لأخلاقية التي كان يركّ ومن أبرز تلك الإضافات مطلع هذه الحكاية ومقدّمتها العميقة، وكذلك المواعظ والنصائح اوبلاغته الكبيرة. 

 الخطيرة ومحطاتها المأساوية، ولعلّ أهمها ما أورده عند مقتل إسفنديار على يد رستم، وحديثه عن الموت والقدر، وفلسفة الوجود. 
لى فرعيته وجزئيته، فيضفي على الحكاية المهمة، وأما التفاوت، ع وأخيراً يمكن القول إن هذ التشابه الذي ورد لدى المؤلِّفَين يبرز مدى أمانتهما في رواية هذه

لمؤرِّخين الأديبين أو هذه الحكاية غنًى وجمالاً، ويمنح راويَيها خصوصية؛ تلك الخصوصيّة التي يمكن تقصّيها بجلاء أكبر في أثناء مطالعة أعمال هذين ا
 لفرس.الأديبين المؤرِّخين، ولاسيما في الشاهنامة وغرر ملوك ا

 

  

                                                                        
 .363، البنداري  62
       . 5/422، شاهنامه  63
 .258، حماسه سرايى  64



َم حكاية  ست نديار رُ َ ردوسي   شاهنامة بين: وإسف ر الفِ رَ َّعالبي   الفُرس ملوك وغُ للث 179 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 المصادر والمراجع

 .م1996 /ه1416، بيروت، القاهرة:  دار الفكر،  مكتبة الخانجي، حلية الأولياء وطبقات الأصفياءأبو نعيم، أحمد بن عبد الله الأصفهاني، 
 ش.1381، تهران: انتشارات قطره، چاب اول، چهار سُخَنگوى وجدان ايراناسلامي ندوشن، محمد علي، 

 م.1932هـ/ 1350، 1، صحّحها: عبد الوهاب عزّام )القاهرة، دار الكتب المصرية، طالشاهنامةالبُنداري، قوام الدين الفتح بن علي، 
العثمانية، ، حيدر آباد الدكن: مطبعة مجلس دائرة المعارف في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولةالبيروني، أبو الريحان محمد بن أحمد، 

 م.1958هـ/1377
 .م1963، تحقيق: زوتنبرغ، طهران، مكتبة الأسدي، غرر أخبار ملوك الفرس وسيرهمالثعالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل، 

، پژوهشنامه نقد ادب عربی، يللثعالب المرغن يرهمالفرس وس كخبار ملوأغرر  یخوتار يالشاهنامة للفردوس ینالمقارنة بحسيني، سيد محمد وأرازي، نجم الدين، 
 ش.1393 نی، فرورد1، شماره 5دوره )تهران: 
 ش.1381ى، گاه علوم انسانى ومطالعات فرهنگ، تهران: انتشارات پژوهشقلمرو ادبيات حماسى ايرانرزمجو، حسين، 

 .ش1376، تهران: نشر ميترا، طرح اصلى داستان رستم واسفنديارشميسا، سيروس، 
 ش.1333، تهران،: چاپ پیروز، حماسه سرايى در ايران؛ از قديمترين عهد تاريخى تا قرن چهاردهم هجریصفا، ذبيح الله، 

 .ش1286 -هـ1366، تصحيح: جلال خالقى مطلق، مقدمة إحسان يار شاطر، نيويورك: شاهنامهفردوسي، ابو القاسم، 
 ش. 1350انتشارات خوارزمى، چاپ دوم، ، تهران: سُخَن وسُخَنورانفروزانفر بديع الزمان، 
، ترجمه رشيد ياسمى، تهران، دنياى تاريخ ايران سياسى تا حمله عرب ووضع دولت وملت در زمان ساسانيان؛ ايران در زمان ساسانيانكريستن سن، آرتور، 

 .ش1368كتاب معاصر، 
 م.1966هـ/ 1386، القاضي عبد الجبار، تحقيق: عبد الكريم عثمان،  بيروت: دار العربيّة، تثبيت دلائل النبوة الهمذاني، القاضي عبد الجبار بن أحمد،

  



180  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kaynakça | References 

Christensen, Arthur. Îrân Der Zemân-i Sâsâniyân: Târîh-i Îrân-ı Siyâsî tâ Hamle-i ’ Arab u Vad-’i Devlet u Millet Der Zemân-ı Sâsâniyân. trc. Reşîd 
Yâsmî. Tahran: Dünyây-ı Kitâb-ı Mu’âsır, 1368 hş. 

Ebû Ne’îm, Ahmed ’Abdullah el-İsfehânî. Hilyetu’l-evliyâ ve tabakâti’l-esfiyâ. beyrût: Dâru’l-Fikr, 1416. 
el-Bundârî, Kavâmuddîn el-Feth b. Ali. eş-Şâhnâme. nşr. ‘Abdulvehhâb ’Azzâm. Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 1. Basım, 1350 hş/1932. 
el-Kâdî ‘Abdulcebbâr, Ebulhuseyn ‘Abdulcebbâr b. Ahmed. Tesbîtu delâili’n-nübüvve. Thk. ’Abdulkerîm ’ ‘Osmân. beyrût: Dâru’l-’Arabiyye, 

1966. 
es-Se’âlîbî, Ebû Mansûr ‘Abdulmelik b. Muhammed b. İsmâ’îl, Ğureru Ahbâri Mulûki’l-Furs ve Siyeruhum, thk. Zuckerbeng. Tahran: 

Mektebetu’l-Esedî, 1963 hş. 
Firdevsî, Ebu’l-Kâsım. Şâhnâme. nşr. Celâl Hâlikî Mutlak. İhsân Yâr Şâtır Mukaddimesiyle. New York, 1286 -1366 hş. 
Firûzânfer, Bedî’uzzamân. Sôh u Sôhnôrân. Tahran: İntişârât-ı Hôrezmî, 2. Basım, 1350 hş. 
İbn Hişâm, Ebû Muhammed ‘Abdulmelik. es-Sîratu’n-Nebeviyye. 3. Baskı. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-’İlmiyye, 1990. 
İslâmî Nedûşen, Muhammed Ali. Cehâr Sohengevî Vicdân-i Îrân. Tahran: İntişârât-ı Katre, 1. Basım, 1381 hş. 
Kazvînî, Muhammed. Bîst Makâle, 2. Cilt. Tahran: Dünyây-ı Kitâb, 1313 hş. 
Ruzmecô, Hüseyin. Kalemrô-i Edebiyât-ı Hamâse-i Îrân. Tahran: İntişârât-ı Pejôhşegâh-ı ‘Ûlûm-i İnsânî u Mutâle’ât-ı Ferhengî, 1381 hş. 
Safâ, Zebîhullâh. Hamâse-i Serâyî Der Îrân ez Kadîmetrîn Ahd-i Târîhî tâ Karn-i Çehârdehem-i Hicrî. Tahran: Pîrûz (14) Basımı, 1333 hş. 
Şumeysâ, Seyrûs. Tarh-i asliyy-i dâstân-i Rustem ve İsfendiyâr. Tahran: Neşr-i Mitra, 1376 hş. 



 Rize Theology Journal 26 (April 2024), 181-198                                                                                                                                                                        | Research Article   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Esat AYYILDIZ |  https://orcid.org/0000-0001-8067-7780  
Assoc. Prof. Dr. | Author | esatayyildiz@hotmail.com  
Kafkas University |   https://ror.org/04v302n28  

Arabic Language and Literature | Kars, Türkiye 
 

Abstract 
In the scholarly examination titled “al-Marrār b. Munqidh’s Life and Poetry”, a focused lens is turned towards the somewhat elusive figure of al-Marrār b. Munqidh, shedding 
light on his life and, more notably, his poetic contributions during the Umayyad era. The article’s methodological approach centers on a twofold analysis, first drawing from 
the limited biographical data available about al-Marrār to paint a picture of the poet and his socio-cultural environment, and then engaging in a meticulous exploration of 
his poetic oeuvre to discern the thematic and stylistic choices that characterized his work. Subject-wise, the research emphasizes the importance of studying lesser-
acknowledged poets like al-Marrār b. Munqidh to fill gaps in the collective understanding of the Umayyad poetic landscape. His verses, although not dominantly featured in 
current literary circles, are intricate tapestries weaving the sentiments, intellect, and cultural motifs of his age. Thus, through his poetry, readers and scholars can glean 
nuanced insights into the multifaceted world of the Umayyad era, making his works indispensable for anyone seeking a comprehensive grasp of the period’s literary milieu. 
Regarding scope, while the article does delve into al-Marrār b. Munqidh’s biography, it primarily emphasizes the exploration of his poetry. Given the paucity of detailed 
records about his life, the emphasis on his poetic works is not just a choice but a necessity. This, in turn, allows the article to cast a wide net over the expanse of Umayyad 
poetry, positioning al-Marrār’s contributions within this broader framework. By juxtaposing his poetic techniques and themes with those of his contemporaries, the research 
offers a holistic perspective on the dynamics and divergences that marked the Umayyad poetic tradition. The article underscores the importance of al-Marrār b. Munqidh 
not just as a poet, but as a key to unlocking the subtleties of his age. His poetry, with its distinctive thematic concerns and stylistic elements, becomes a mirror reflecting the 
broader societal, cultural, and intellectual shifts of his time. By studying his works, the research asserts that one can gain a deeper understanding of the underlying currents 
that shaped the artistic expressions of the Umayyad poets. As for the research’s purpose, it is manifold. Firstly, it aims to bring to the fore the life and works of a poet who 
might otherwise remain on the periphery of Arabic literary studies. In doing so, it not only champions the cause of al-Marrār b. Munqidh but also underscores the need to 
continually revisit and reassess historical literary figures, thereby preventing them from fading into obscurity. Furthermore, by anchoring its analysis in the broader context 
of Umayyad poetry, the research endeavors to enrich our understanding of the epoch, drawing attention to the intricacies and innovations that defined it. Methodologically, 
the research adopts a blended approach. It employs historical analysis to piece together the scant details of al-Marrār b. Munqidh’s life, cross-referencing various sources to 
ensure accuracy and reliability. Simultaneously, for the exploration of his poetry, a close textual analysis is employed.  

Keywords 
Arabic Language and Literature, Classical Arabic Poetry, Poets from the Umayyad Caliphate, Umayyad Poetry, al-Marrār b. Munqidh. 

Citation 
Ayyıldız, Esat. “al-Marrār b. Munqidh’s Life and Poetry”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 181-198.   

https://doi.org/10.32950/rid.1396492 

 
 

 

 

 

 
 
 

Publication Information  
Type Research Article 
Process Information Date of Submission:  27.11.2023 Date of Acceptance: 16.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 181-198                                                                                                                                                                                                              |Araştırma Makalesi 

https://dergipark.org.tr/rid 

Esat AYYILDIZ |  https://orcid.org/0000-0001-8067-7780 
Doç. Dr. | Yazar | esatayyildiz@hotmail.com  

Kafkas Üniversitesi |  https://ror.org/04v302n28  
Arap Dili ve Edebiyatı | Kars, Türkiye 

 

Öz 
Merrâr b. Münkiz’in Hayatı ve Şiirleri” başlığını taşıyan bu bilimsel araştırmada, anlaşılması zor bir figür olarak karşımıza çıkan Merrâr b. Münkiz’in hayatına ve daha da 
önemlisi Emevî dönemindeki şiirsel katkılarına ışık tutulmaktadır. Makalenin metodolojik yaklaşımı iki yönlü bir analize dayanmaktadır. Bu bağlamda öncelikle Merrâr 
hakkında elimizde bulunan sınırlı miktardaki biyografik verilerden hareketle şairin ve sosyo-kültürel çevresinin ana hatları tayin edilmekte, ardından da eserlerini 
karakterize eden tematik ve stilistik tercihlerini tespit etmek maksadıyla şiirsel külliyatının titiz bir şekilde mütalaa edilmesine girişilmektedir. Konu bakımından araştırma, 
Emevî dönemindeki şiir muhitine dair müşterek anlayıştaki boşlukları doldurmak için, Merrâr b. Münkiz gibi daha az tanınan şairlerin incelenmesinin ehemmiyetini 
vurgulamaktadır. Onun şiirleri, günümüz edebiyat çevrelerinde kendisine belirgin bir yer edinebilmiş değildir. Öte yandan bu edebî ürünler, şairin yaşadığı çağının 
duygularını, fikriyatını ve kültürel motiflerini yansıtan girift sanat eserleridir. Dolayısıyla okuyucular ve akademisyenler onun şiirleri aracılığıyla Emevî döneminin çok yönlü 
dünyasına dair tafsilatlı malumatlar edinme imkanına sahiptir ve bu durum da onun eserlerini dönemin edebî ortamını kapsamlı bir şekilde kavramak isteyen herkes için 
vazgeçilmez kılmaktadır. Kapsam açısından ise bu makale, Merrâr b. Münkiz’in biyografisine değinmekle birlikte, öncelikle onun şiirlerinin incelenmesine yoğunlaşmaktadır. 
Nitekim onun hayatı hakkındaki ayrıntılı kayıtların azlığı göz önünde bulundurulduğunda, şiirleri üzerinde yapılan yoğunlaşma sadece bir tercih değil, aynı zamanda bir 
zaruriyet olarak da karşımıza çıkmaktadır. Öte yandan bu durum, makalenin Emevî şiirinin geniş perspektifini gözlemleyebilmesine ve Merrâr’ın katkılarını bu geniş 
perspektif içerisinde konumlandırabilmesine imkân sağlamaktadır. Yapılan araştırma, onun nazım tekniklerini ve temalarını çağdaşlarınınkiyle bir araya getirerek Emevî 
şiir geleneğine damgasını vuran dinamikler ve ayrışmalar hakkında bütüncül bir bakış açısı sunmaktadır. Bahis mevzu makale, Merrâr b. Münkiz’in sadece bir şair olarak 
değil, aynı zamanda çağının inceliklerini ortaya çıkaran kilit bir isim olarak da temayüz ettiğinin altını çizmektedir. Kendisine özgü tematik kaygıları ve üslup unsurlarıyla 
onun şiirleri, döneminin daha geniş toplumsal, kültürel ve entelektüel değişimlerini yansıtan bir ayna haline gelmektedir. Dolayısıyla mezkûr araştırma, onun eserlerini 
incelemek suretiyle, Emevî şairlerinin sanatsal ifadelerini şekillendiren temel akımlar hakkında da daha derin bir anlayış kazanılabileceğini savunmaktadır. Araştırmanın 
amacı ise esasen çok yönlüdür. İlk olarak, aksi takdirde Arap edebiyatı çalışmalarının yeterli önemi vermediği bir konumda kalabilecek bir şairin hayatının ve eserlerinin ön 
plana çıkartılması amaçlanmaktadır. Bu yapılırken, yalnızca Merrâr b. Münkiz’in öneminin savunulmasıyla yetinilmemekte, aynı zamanda tarihî ve edebî figürlerin sürekli 
olarak yeniden mütalaa edilmesi ve yeniden değerlendirilmesi hususundaki ihtiyacının da altı çizilmektedir. Böylece bu şahsiyetlerin bilinmezlik içerisinde kaybolmaları 
önlenmiş olmaktadır. Ayrıca bu çalışma, analizini Emevî şiirinin daha geniş bağlamına oturtup, dönemi tanımlayan inceliklere dikkat çekerek dönem hakkındaki anlayışımızı 
zenginleştirmeye de çalışmaktadır. Metodolojik açıdan ise araştırma, karma bir yaklaşımı benimsemektedir. Merrâr b. Münkiz’in hayatının yetersiz miktardaki verilerini bir 
araya getirmek için tarihsel analizden yararlanmakta, doğruluk ve güvenilirliği sağlamak için çeşitli kaynaklara çapraz referanslar vermektedir. Eşzamanlı olarak şiirlerinin 
tetkik edilebilmesi için yakın bir metin analizi kullanılmaktadır.  

Anahtar Kelimeler 
Arap Dili ve Edebiyatı, Klasik Arap Şiiri, Emevî Hilafetindeki Şairler, Emevî Şiiri, Merrâr b. Münkiz. 

Atıf Bilgisi 
Ayyıldız, Esat. “Merrâr b. Münkiz’in Hayatı ve Şiirleri”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 181-198.   

https://doi.org/10.32950/rid.1396492 

 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi: 27.11.2023 Kabul Tarihi: 16.04.2024 Yayım Tarihi: 20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

 
Abstracting and Indexes 

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


 183 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Introduction 

In the annals of classical Arabic literature, certain luminaries’ contributions resonate with an enduring potency, offering a lens 
through which we can access the socio-cultural and intellectual climates of bygone eras. Among these figures, al-Marrār b. 
Munqidh emerges as a particularly captivating subject. al-Marrār b. Munqidh may not be widely recognized in modern poetry 
circles. However, his contributions to Arabic literature are undeniably significant. Delving into his works offers an intimate 
encounter with the Umayyad period, a time of profound cultural and intellectual ferment. Through his verses, one can trace the 
subtle intricacies and rich textures that defined the era’s artistic landscapes. As one delves into al-Marrār’s oeuvre, the 
multifaceted nature of his poetic expression becomes apparent, shedding light on the societal norms, personal tribulations, and 
the overarching ethos of his time. This article seeks to offer an in-depth exploration of al-Marrār b. Munqidh’s life and poetic 
legacy, situating his contributions within the broader tapestry of Arabic literary tradition and emphasizing his unique voice 
that has echoed through centuries. Through an integrated analysis of his biography and poetic compositions, we aim to elucidate 
the nuances of his works and the historical context that molded them, offering scholars and enthusiasts alike a comprehensive 
understanding of this seminal figure and his indelible mark on Arabic literature. 

1. The Life of al-Marrār b. Munqidh 

al-Marrār b. Munqidh b. ‘Amr al-‘Adawī (d. 100/718 [?]) is recognized as a luminary among Arab poets of Islam’s formative 
century. Records indicate his birth name as Ziyād, while “al-Marrār” served as his epithet. He was a scion of the Banū al-
Adawiyya tribe, tracing its ancestral roots to Mālik b. Ḥanẓala b. Mālik b. Zayd Manāt b. Tamīm. On occasion, al-Marrār is denoted 
by the cognomen al-Ḥanzalī. Some sources even present him as Ziyād b. Ḥamal b. Sa‘d al-Adawī, leading to conjectures that they 
might pertain to two separate poets. A considerable segment of al-Marrār’s life was anchored in Najd. Notably, he is documented 
to have traveled to Yemen. In his oeuvre, there exists a poem that critiques the eminent city of Ṣan‘ā’ while concurrently 
extolling the region where his tribe resided. al-Marrār found his place among the poets of the Umayyad Caliphate, aligning 
himself with the seventh Umayyad caliph, Sulaymān b. ‘Abd al-Malik (d. 99/717). Sharing his era with poets like Jarīr (d. 110/728 
[?]) and al-Farazdaq (d. 114/732), his compositions bolstered al-Farazdaq in the satirical critique of Jarīr, resulting in accounts 
of their poetic altercations. al-Āmidī (d. 371/981) commemorates him as an illustrious poet. From al-Marrār’s extant works, 
segments dedicated to the theme of “fakhr” (pride or boasting) are prominent, along with verses resonating with romantic 
sentiments.1 

Existing scholarly resources provide scant insights into the life of al-Marrār b. Munqidh. The paucity of concrete data regarding 
his dates of birth and demise is evident in these materials. Given that he thrived during the first Hijri century and observed the 
nascent years of the second Hijri century—simultaneously being a contemporary of illustrious Umayyad poets such as Jarīr, al-
Farazdaq, and Dhū al-Rumma (d. 117/735)—it becomes academically justifiable to categorize al-Marrār as a poet of the Umayyad 
period. The prevailing canon in Arabic literature accords him a place among esteemed Islamic poets.2 While al-Marrār garnered 
recognition as a distinguished poet during his era, it is indubitable that his renown has not sustained through to modern times. 
Presently, al-Marrār predominantly features in the annals of overlooked Arab poets. In works elucidating Arabic literary 
chronicles, his biography and poetic contributions are frequently absent. Research endeavors concerning him in the Arab 
scholarly domain remain markedly sparse. Evidently, Western academicians appear reticent to delve deeply into al-Marrār’s 
oeuvre. The precipitous decline of al-Marrār’s once-stellar repute in the modern context can likely be attributed to the 
exceedingly restricted anthology of his poetry accessible today. 

2. The Poetry of al-Marrār b. Munqidh 

In the nascent stages of Arabic literature, the tradition of conveying tales, histories, and poetic verses was predominantly oral. 
This rich oral culture was deeply rooted in the Arab societal fabric, wherein skilled raconteurs and poets would recite epics , 
histories, and poetic compositions from memory in gatherings and events. The transience of this medium, however, meant that 

                                                                        

1  Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums (Leiden: E. J. Brill, 1975), 2/383; Khayr al-Dīn al-Ziriklī, al-A‘lām, (Beirut: Dār al-‘Ilm lil-Malāyīn, 2002), 3/55; 
Abū Muḥammad ‘Alī b. Sa‘īd b. Ḥazm al-Andalusī, Jamhara ansāb al-‘Arab, Critical ed. Evariste Lévi-Provençal (Egypt: Dār al-Ma‘ārif, n.d.), 436; Ibn Qutayba, al-
Shi‘r wa al-shu‘arā’, Critical ed Aḥmad Muḥammad Shākir (Cairo: Dār al-Ma‘ārif, n.d.), 2/697-698; ‘Abd al-Qādir b. ‘Umar al-Baghdādī, Khizāna al-adab wa-lubb 
lubāb lisān al-‘Arab, Critical ed. ‘Abd al-Salām Muḥammad Hārūn (Cairo: Maktaba al-Khānjī, 1418/1997), 5/255; Abū ‘Ubayd Allah Muḥammad b. ‘Imrān al-
Marzubānī, Mu‘jam al-shu‘arā’, ed. Fritz Krenkow (Beirut: Maktaba al-Qudsī – Dār al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1402/1982), 409. 

2  Rushdī ‘Alī Ḥasan, “Shi‘r al-Marrār b. Munqidh al-‘Adawī”, Majalla Jāmi‘a Tishrīn li-l-Dirāsāt wa al-Buḥūth al-‘Ilmiyya 11/1.2 (1409/1989), 29-30.  



184  

https://dergipark.org.tr/rid 

much of the invaluable literary content was susceptible to the vagaries of human memory, evolving societal norms, and the 
passage of time. Without the permanence offered by written records, a significant portion of these oral narratives and poems 
were lost to history. This ephemeral nature of early Arabic literature is strikingly illustrated in the case of al-Marrār b. Munqidh. 
While he was a luminary of his era, echoing the cadences and ethos of his time through his poetic verses, the reliance on oral 
transmission meant that only a fraction of his extensive oeuvre has survived to the present day. The fragments that remain 
serve as a poignant reminder of the vast literary treasures that might have been lost from this early period and the challenges 
historians and scholars face in piecing together the comprehensive tapestry of early Arabic literary culture.3 

The oeuvre of al-Marrār b. Munqidh, regrettably, has not been transmitted to contemporary times in the structured form of a 
compiled dīwān. Presently, there exists no corroborative evidence indicating that a compilation of his poetic verses occurred 
during his lifetime. Moreover, even in ensuing periods characterized by scholarly endeavors to curate and assemble poetic 
anthologies, there remains an absence of indications that al-Marrār’s compositions were systematically collected. The extant 
manuscripts of Ibn Nadīm (d. 385/995 [?]), notably, remain devoid of any mention or reference to a dedicated compilation of al-
Marrār’s poetic contributions. Consequently, contemporary interactions with al-Marrār’s verses are largely confined to sporadic 
excerpts dispersed across diverse literary compendiums. It is worth noting that several lexicons exemplify instances where his 
poetry serves as illustrative references. While myriad sources might cite an isolated line or fragment from his compositions, the 
brevity and fragmented nature of such references diminish their overall academic significance. Nonetheless, amidst these 
sources, two seminal works are distinguishable for their pivotal roles in disseminating select compositions of al-Marrār’s to the 
present era: al-Mufaḍḍaliyyāt authored by al-Mufaḍḍal aḍ-Ḍabbī (d. 178/794 [?]) and al-Ḥamāsa al-Kubrā penned by Abū Tammām 
(d. 231/846).4 

Delving into the extant poems of al-Marrār b. Munqidh via close examination of specific examples presents an invaluable avenue 
for a deeper understanding of his poetic genius. Each poem, or even fragment thereof, encapsulates not just the rhythmic and 
linguistic brilliance for which classical Arabic poetry is renowned, but also provides invaluable insights into al-Marrār’s unique 
voice, the nuances of his expressions, and his idiosyncratic take on themes, motifs, and societal observations. Contextualizing 
these individual examples within the broader literary and socio-cultural backdrop of his era allows scholars and readers alike 
to appreciate the layers of meaning, intertextuality, and the intricate interplay between form and content inherent in his work. 
This analytical approach, centered on tangible examples, offers a tangible touchstone, anchoring abstract literary discussions 
in concrete textual realities and facilitating a more holistic grasp of al-Marrār’s contributions to Arabic literature. 

In the annals of classical Arabic poetry, the essence of contemplation often melds with the allure of the environment, leading 
to verses that are both evocative and profound. Such is the case with a piece by the venerable poet, al-Marrār. In one of his 
poems, at first glance, his composition might appear to be a mere celebration of camels and palm trees, two significant symbols 
in desert culture. However, a deeper introspection reveals a layered exploration of wealth, both fleeting and eternal, and the 
human desire for a lasting legacy. With the elegance characteristic of his style, al-Marrār paints a vivid tapestry that challenges 
our notions of value, pushing us to look beyond the ephemeral and recognize the truly enduring bounties of life. The 
aforementioned poem, while having varied versions in different sources, comprises twelve verses in the traditional narrative 
[Wāfir]: 

 سَاااااااااااه     َ َ ىااااااااااا ت . وَكَااااااااااافَتَى  تاااااااااااَى  َ َااااااااااا 1"
  

  عَُلِّاااااااااااااامْ اَ ىََاااااااااااااا    َُىاااااااااااااا    وَ هُ َااااااااااااااف
   

 .  َضَاااااااااااااااَُ َمَُّفِّيَاااااااااااااااف وَ ُااااااااااااااا َ ُ  ت يَاااااااااااااااف2
  

 وَ َ ْ ُكْيَاااااااااااااااااااااف  تفَاااااااااااااااااااااه      َ م  َاااااااااااااااااااااف
   

 .  فَِ َّااااااااااااااامم  ًِْ  َااااااااااااااا َ ى  َِمااااااااااااااا   ستاااااااااااااااهَ  ف3َ
  

ُ  َااااااااااااا  َاااااااااااا َ ىََ  َ َااااااااااااف  ََهُ َااااااااااااف  وَ ْصىااااااااااااَيْ
   

  َطَاااااااااااااااااااف َ   لااااااااااااااااااا ت  َ     عْفَ ََت  َاااااااااااااااااااف ََاااااااااااااااف ٍ.  َااااااااااااااافًَِّ  َ َاااااااااااااااف  َ َااااااااااااااافَت َ  َف ت4

                                                                        
3  Ḥasan, “Shi‘r al-Marrār b. Munqidh al-‘Adawī”, 30. 
4  Ḥasan, “Shi‘r al-Marrār b. Munqidh al-‘Adawī”, 31; Aḥmad b. Muḥammad b. al-Ḥasan al-Marzūqī, Sharḥ Dīwān al-Ḥamāsa li-Abī ‘Alī Aḥmad b. Muḥammad b. al-

Ḥasan al-Marzūqī, ed. Aḥmad Amīn – ‘Abd al-Salām Hārūn (Beirut: Dār al-Jīl, 1411/1991), 2/1389-1404; al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ 
wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, Critical ed. Charles James Lyall (Beirut: Maṭba‘a al-Ābā’ al-Yasū‘iyyīn, 1920), 122-126, 142-
159; al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, Critical ed. Aḥmad Muḥammad Shākir – ‘Abd al-Salām Muḥammad Hārūn (Cairo: Dār al-Ma‘ārif, n.d.), 72-74, 82-
93. 



 185 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

     

 . طَلَااااااااااااااَىََ   ََُّىاااااااااااااا َ َمف ْا  ْ َااااااااااااااف م  َ َّاااااااااااااا 5
  

 شَاااااااااااااا مَىََ  مَفَ َاااااااااااااا ُ  َ َّاااااااااااااا   َوم  َااااااااااااااف
   

 .  ْطَااااااااااااافوم ُ  َدْ م َااااااااااااا    ُااااااااااااا ْ َ ى   شَااااااااااااا 6ٍّ
  

 َهََ َتااااااااااااااامَ  َاااااااااااااااف  ََُاااااااااااااااف ت ََ     ااااااااااااااا ت  فَ
   

 . كَاااااااااااافًََّ  ْ ُو َيَااااااااااااف   اااااااااااا  كْاااااااااااا    م ااااااااااااْ 7
  

 هَ  ٍ َمف ااااااااااااااااااا َّوَ َت م  َ ْ َصتااااااااااااااااااا  فَ َااااااااااااااااااا
   

 . ََ َاااااااااااف ُ   ااااااااااا َّاى م  َاااااااااااا  َُّى تلْاااااااااااََ  َُّىااااااااااا  8
  

  ِ َ   َااااااااااااااامى  ََىااااااااااااااا َ سَااااااااااااااافَتََ   ََفت  َاااااااااااااااف
   

 .  ِ َ  كَااااااااااااااااااافًَ     ااااااااااااااااااا هًَْ  ُ َلَُِّّاااااااااااااااااااف 9ٍ
  

  َاااااااااا َ ىََ وَ َااااااااااف  َ م ْااااااااااََ  تااااااااااََ     اااااااااا ت  فَ
   

 .  َ تاااااااااا  ُ   ض اااااااااا ىاُ  ْاااااااااام   َُُّاااااااااا ُ  ت يَااااااااااف10
  

  ََُّااااااااااااااا َّ  َُْ َ اااااااااااااااف   َ َّااااااااااااااا   ََم  َاااااااااااااااف
   

 .  َ تلْااااااااااامَ  َ َاااااااااااف  ت ااااااااااا   وَ  ْاااااااااااا  ى ُ ََاااااااااااف 11ٍ
  

  غَْض اااااااااا  ََعىاااااااااايَ  هَ  تاااااااااامم  َااااااااااف  عَت  َااااااااااف
   

 . ََ َااااااااااااااف ُ ََ فَ تيَااااااااااااااف وَََ َااااااااااااااف ُ    ْاااااااااااااا َ 12
  

  َاااااااااااهَ  ٍ  َاااااااااااف  َااااااااااا م ََ وَ َااااااااااا ْ  َوم  َاااااااااااف"
   

1. How often you see a man of wicked demeanor clinging to his herd of camels, both red and black! 

2. He withholds what he should rightfully give from them, earning disapproval in the process. Yet, he will inevitably leave them to 
others (upon his death). 

3. Indeed, if you see camels in the possession of others, but notice not a single milking camel among us… 

4. Know that we possess, in their stead, lush palm orchards, a gift from God, the Lord of all beings.  

5. Their roots reach deep, seeking the vast reservoirs of water below, drinking their fill until satiated.  

6. They stand as tall as the twin cliffs of Ushayy that they face, bearing fruit abundantly, unfazed by the years of drought.  

7. Their highest branches, swaying in every breeze, are like young girls tugging at each other’s tresses. 

8. Daughters of Fortune, they don’t waver in the face of drought; even when no grazing animal survives, they persist. 

9. In years that bring harsh conditions, they rise and do not weaken or wither from the challenges. 

10. The traveler walks and then takes refuge beneath them, resting in a place of honor until he decides to move on. 

11. These are our riches, and the benefits from them remain with us. So, lessen some of your criticism, O lady! 

12) The daughters of their daughters, and the daughters of others, stand tall and are never parched, having been fully quenched.5 

In this composition, al-Marrār delves deep into themes of temporality, human nature, the transient essence of worldly wealth, 
and the everlasting grandeur of God-given gifts. It is a contemplative ode that, while seemingly simple in its description of 
camels and palm trees, touches upon profound philosophical and societal observations. At the onset, the poet introduces us to 
a man with a “wicked demeanor”, possessive of his herd of camels, symbolic of wealth and prosperity in many ancient cultures. 
The colors “red and black” are evocative, suggesting not only the diversity of his wealth but perhaps also the mix of good and 
bad actions or intentions associated with it. The poet subtly critiques this man’s possessiveness, noting that despite his tenacity 
in withholding from others, mortality will strip him of these worldly possessions. This fleeting nature of material wealth stands 
in stark contrast to the deeper, eternal values which the poem will later highlight. 

The transition to the third and fourth lines serves as a pivot, shifting the reader’s attention from camels to another significant 
symbol: the palm trees. Unlike the transient and mortal camels, palm trees in the poem are portrayed as a divine gift, lush and 
ever-providing, a representation of wealth that is both temporal and spiritual. The poet’s choice to juxtapose camels with palm 

                                                                        
5  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 122-126; al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 72-74. 



186  

https://dergipark.org.tr/rid 

trees is telling. While both are sources of sustenance and wealth in their respective contexts, camels, being mortal, signify 
fleeting worldly riches, whereas the palm trees stand for a more enduring, divine bounty. Water, often symbolic of life and 
sustenance, is a theme that al-Marrār elaborates on. The palm trees’ roots delve deep, seeking water, which they find in 
abundance. This action of seeking and drawing sustenance from deep sources can be a metaphorical representation of spiritual 
quest and fulfillment.  

The analogy of the trees standing tall “as the twin cliffs of Ushayy” paints a picture of resilience, strength, and grandeur.  The 
poet’s choice of the cliffs as a comparator further emphasizes the permanence and sturdiness of these God-given bounties, 
especially when they remain unfazed in the face of adversities, like drought. The seventh line, where the swaying branches of 
the trees are likened to young girls tugging at each other’s tresses, introduces a layer of playful vivacity. This vivaciousness 
contrasts beautifully with the previous descriptions of endurance and depth, offering a complete portrayal of life – one that is 
deep-rooted yet vibrant. The subsequent lines emphasize the trees’ resilience, particularly in the face of challenges like 
droughts. They stand as unwavering “Daughters of Fortune”, contrasting with the earlier described mortal camels. The poet 
seems to underscore the difference between man-made or acquired wealth and what is divinely bestowed and nurtured. 

As we journey further into the poem, the imagery of a traveler seeking refuge beneath the trees adds another dimension. This 
scene can be interpreted in multiple ways: as a literal representation of travelers seeking shade, or metaphorically, as souls 
seeking solace in spiritual wisdom and divine gifts. Towards the concluding lines, there’s an address to an unnamed “lady”, 
which introduces an intimate tone. The poet gently requests her to lessen her criticism, suggesting a societal or personal critique 
he might be facing regarding his choices or values. Lastly, the depiction of the daughters of the palm trees, standing tall and 
never thirsty, epitomizes the essence of the poem. It encapsulates generational legacy, nature’s bounty, resilience, and the 
infinite circle of life. This lineage of trees, quenched and tall, symbolizes a legacy that’s everlasting, unlike the fleeting nature 
of mortal wealth. In sum, al-Marrār’s poem is a lyrical meditation on the interplay of mortality and eternity, materialism and 
spirituality. 

In the annals of Arabic poetry, al-Marrār’s magnum opus stands out as his extensive ode characterized by its “R” rhyme scheme. 
Within his seminal work, al-Ḍabbī represents this piece as a standalone ode. However, scholarly commentaries on al-Ḍabbī’s 
text postulate that this poem might, in fact, be an amalgamation of two distinct odes.6 The practice of merging distinct poems—
ones that share congruent form and rhyme—into a singular composition is not an aberration in the traditions of Arabic 
literature. Given the prevailing hypothesis delineated in these commentaries, it seems judicious to interpret this illustrious ode 
as a composite of two individual poems. This integrated composition, typically spanning ninety-five verses, manifests its first 
segment in fifty-two lines. A discernible shift to an alternate poem is evident commencing from the fifty-third line. This 
assertion stems from the poet’s thematic transition in the fifty-third verse to delineate forsaken territories— a motif customarily 
echoed in the prologues of classical Arab odes. Notably, the initial fifty-two verses are inaugurated with an allusion to a woman, 
Khawla. This intricate piece of poetic artistry is a testament to the profound depth of Arabic literature, capturing the essence of 
a rich culture, traditions, and the timeless nature of human experiences. The poet embarks on a deeply personal journey, 
exploring themes of aging, memories of past loves, the majesty of nature, and the intricacies of relationships with both allies 
and foes. The vivid descriptions of horses and camels aren’t just a celebration of these majestic animals but serve as metaphors 
for strength, resilience, and the indomitable spirit of the Bedouin life. Similarly, the portrayal of wild donkeys and the scorching 
desert heat provides a stark reminder of the challenges and harsh realities of life in the desert. Yet, amidst these vivid imageries, 
the poet’s voice shines through with pride, not just in his own accomplishments, but also in the rich lineage from which he hails. 
This prelude to the verses that follow serves as a doorway, inviting readers to step into a world where the past interweaves 
seamlessly with the present, where every word paints a picture, and where the soul of a culture is laid bare in its purest form 
[Ramal]: 

 .  َ َااااااااااااااااا ُ  هَ  َااااااااااااااااا ْ  ِ ْ  ْ ْ ت ُ  ااااااااااااااااا 1"
  

  َ ى  َ َ ى  هَ  َاااااااااااا ْ شَاااااااااااا ىدف   َاااااااااااا ْ كََماااااااااااا ى
   

 . وَكَ َااااااااااااافُِ   ااااااااااااا َّاى ُ ستاااااااااااااَ ف  فَ تاااااااااااااعف 2
  

 وَ ََُّ َّاااااااااااااا     َّيىاااااااااااااا ُ  ت ْاااااااااااااا ُ  َااااااااااااااف طت ى
   

 .  ًِْ  َااااااااااااا َ ى شَااااااااااااا ىَف   َااااااااااااافِ ِّ   فَ مااااااااااااا  3
  

  ْو ََلَااااااااااااااْ    َ َااااااااااااااَ   َ ىاااااااااااااا ُ  َُْاااااااااااااا ى
   

                                                                        
6  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 142-153; See Ghāda Jamīl Quranī Muḥammad 

Yūsuf, “Muqāwama al-Zaman fī Rā’iyya al-Marrār b. Munqidh”, Majalla Kulliya al-Ādāb bi-Qinā 57 (2022), 399-437. 



 187 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 ف   ْ َااااااااه  َ  َلَاااااااا  شَاااااااا      َضَاااااااا .  َااااااااف  َ َاااااااا4
  

  َاااااااااااف َى َااااااااااا َ   ْفَاااااااااااه  ي  َاااااااااااهَ َّ  َمَُّ تااااااااااا ى
   

 .  َاااااااااا ْ  ََم ىااااااااااُْ   اااااااااا َّاى َ  تااااااااااَى  َ ْ فَ تاااااااااا ت5
  

 كْااااااااااا    َاااااااااااَ   َ َاااااااااااَ   ت ْااااااااااا ُ  ََمااااااااااا ى
   

 . وَ عََلَّلْاااااااااااااااااااُْ وَََاااااااااااااااااااف     َاااااااااااااااااااف تم6ُ
  

 َمغَاااااااااااااَِ  ٍ  َ ىاااااااااااااهَ م   عَْ ى َااااااااااااا ىَ   تااااااااااااا  ْ"
 

1. It’s surprising how Khawla denies me or has Khawla seen an old man grow older? 

2. Time has draped him in a pure white garment and his back has bent, making him look diminished. 

3. Sure, you see gray, but I’m still potent, tested by challenges but not inexperienced.  

4. Today, I don’t stress over the past; O daughter of the tribe, if you turn away, do so with regret.  

5. I’ve worn life’s experiences; every art form, every beautiful aspect, I’ve embraced.  

6. I’ve repeatedly enjoyed times with my delicate beloved, whose eyes are intense in their blackness and whiteness, and who is 
inexperienced.7 

Within al-Marrār’s contributions to the vast expanse of Arabic poetry, one finds a deep exploration of themes such as age, self-
worth, memory, and the intricate dynamics of personal relationships. This poem immediately commences with a compelling 
juxtaposition: the poet’s amazement at Khawla’s denial juxtaposed against the process of aging. This juxtaposition serves to 
emphasize the inescapable nature of time and the societal perceptions attached to the aging process. The mention of Khawla is 
especially notable, suggesting a personal connection between the poet and the named individual—a beloved or a figure of 
admiration. The progression of time and its effects on the human form are further elucidated in the subsequent lines. al-Marrār 
vividly personifies time as a force that has adorned the aging individual in a “pure white garment”. This imagery evokes dual 
connotations. On one hand, white often symbolizes purity and wisdom, attributes commonly associated with old age. On the 
other hand, the encroachment of white hair is a universal emblem of aging, hinting at the inevitable physical transformations 
that accompany the passage of years. 

A tangible manifestation of age’s toll is portrayed in the depiction of the bent back, which not only signifies the physical 
weariness often induced by time but also subtly echoes societal attitudes. The bent posture can be perceived as a representation 
of the diminished status or value often ascribed to the elderly in certain societies. However, al-Marrār skillfully pivots from this 
contemplation of age’s external manifestations to a firm assertion of enduring inner vitality and resilience. The 
acknowledgment of gray hair serves as a metaphorical bridge to this assertion. While the exterior may exhibit signs of wear, 
internally, the poet affirms his unyielding potency, suggesting a spirit undeterred and undiminished by temporal challenges. 
The ensuing lines further emphasize the poet’s equanimity and acceptance of life’s vicissitudes. The call to the “daughter of the 
tribe” exemplifies a broader appeal to society or a specific individual, urging recognition of the poet’s value. By suggesting that 
any turn away should be tinged with regret, al-Marrār is emphasizing the depth of his experiences and the richness of his life’s 
tapestry. This tapestry is vividly illustrated in the subsequent verses. The poet’s embrace of “every art form” and “every 
beautiful aspect” serves as an eloquent testament to a life lived fully, with a keen appreciation for beauty in its myriad forms. 
Furthermore, the reflection on the “delicate beloved” evokes images of past romantic liaisons, underscoring the depth of these 
encounters. The portrayal of the beloved as “inexperienced” insinuates a disparity in their phases of life or might emphasize 
the pristine innocence of youthful affection. 

al-Marrār proceeds in his poem with these subsequent lines [Ramal]: 

 . وَ َََطَّ ْااااااااااااااااااااُْ  َ ُااااااااااااااااااااه     فَ مَ ااااااااااااااااااااف7"
  

 وَ كتااااااااااااااَ   َْهَ  كَااااااااااااا م  َ   َاااااااااااااه  ٍ  ََتااااااااااااا ى
   

 . َمَعَت ااااااااااااااااااااا ٍ  َااااااااااااااااااااا ْ ُُِ  م   ُااااااااااااااااااااا َ 8ٍ
  

  َاااااااااااااالَ َفًٍ  تااااااااااااااَى ََ َااااااااااااااف م   َُْ ْ َاااااااااااااا م ى
   

  َ  ْ ُ  م   ََُااااااااااااااااااا ٍ. سَااااااااااااااااااافَت   شتاااااااااااااااااااَى9
  

 سَااااااااااالتكت    ُااااااااااا َُْمم   ااااااااااا   ُسىااااااااااا    َ ُااااااااااا ى
   

                                                                        
7  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 142-153; al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 82-88. 



188  

https://dergipark.org.tr/rid 

 .  َااااااااااااف ي    َاااااااااااا ْ  ْاااااااااااا    َ ْاااااااااااا ُ  فَ تاااااااااااا 10ُ
  

 وَ َََاااااااااااااااافي   فَ تاااااااااااااااا ُ  َاااااااااااااااامى  َ َّغتاااااااااااااااا ى
   

 .  َيىاااااااااااااهَ وَ ى ُ   لَّاااااااااااااه ًم   ااااااااااااا    َْم  ااااااااااااا َ  مِت11
  

 وَكََْ ىاااااااااااُْ   لَّاااااااااااه ًم  َاااااااااااف  َااااااااااامى  َِىََ تااااااااااا  ْ
   

  َ  ًَْ  ُغْااااااااااااا َ  َمااااااااااااا ت.  ََىعَااااااااااااا ُ   ُُّْطَّاااااااااااااف12
  

  ََى َغ اااااااااااااا   َاااااااااااااا ى َ  َعَااااااااااااااف    َو   َُُاااااااااااااا ى
   

 . شْاااااااااااااا ْ ْاُ  َشْاااااااااااااا َاُ  َااااااااااااااف وَ   ى َاااااااااااااا 13ُ
  

  َااااااااااااااافِ َ  طْاااااااااااااااه ط    طَ  اااااااااااااااف ُ طتَتااااااااااااااا  ْ
   

 .  َصىااااااااااااا َيْ   عَْ ىااااااااااااا َ ىَ    ااااااااااااا   َفعْتيمََاااااااااااااف14
  

  َ ىاااااااااااااهَ م ِ  تااااااااااااا ََ  َيىاااااااااااااهم   ُ ىاااااااااااااا ََت  ْ
   

َِيْ  ِ َاااااااااااااا15 ًْ  ُ ْاااااااااااااا     َ ْصَاااااااااااااافاَُفَ.  ْاااااااااااااام   ِ
  

َ   ْ تََااااااااااااف َ   َُُّْى َ تاااااااااااا ى   َدْااااااااااااَمكت   ْااااااااااااا  ىِ
   

 .  َ تاااااااااااااااااااااُِ  ِ ْ  َ َ َاااااااااااااااااااااْى سَااااااااااااااااااااالَّ ْ 16ُ
  

 وَاتااااااااااااااا    ََى َاااااااااااااااُُّ ُ  َاااااااااااااااف  َ ىااااااااااااااا َفت  ْ
   

 .  َااااااااااااااا ْ ََلهَ  َااااااااااااااافُِ  َلَااااااااااااااا   ت   تااااااااااااااا ت17
  

 وَ َلَاااااااااااااا     َّ ى تاااااااااااااا  م  ت ْاااااااااااااا ُ وَ  ضُااااااااااااااَُ ى
   

 َفَ م اااااااااااااااف .  َااااااااااااااافِ َ  ات ى َااااااااااااااافُِ  هَ  اااااااااااااااف  18
  

  َُّتضَااااااااااااااااااف ُ كفَ ض اااااااااااااااااا َ  ي   َُْ ىاااااااااااااااااا عَت ى
   

 . وَ ِ َ   َُّىاااااااااااااااااااَُ  َََصىااااااااااااااااااا فَ َُ ْ َااااااااااااااااااا 19ُ
  

 وَ َصَااااااااااااااااااا ى فَُِ  عََفْااااااااااااااااااا ُ وَ ُضُااااااااااااااااااا ُ
   

 .  هُ  تاااااااااااُ    َّاااااااااا َّ  َلَاااااااااا     َّاااااااااا ِّ كَََااااااااااف20
  

  َ َااااااااااااا َ   هَْ َمااااااااااااا َ  َ ىااااااااااااا ُ  ُ ىاااااااااااااَََت  ْ
   

 .  تاااااااااااااا َ ْ   ََّعىلَاااااااااااااا م  َ ى َاااااااااااااا   َ ى ماااااااااااااا ت21
  

 وَ ِ َ   ُااااااااااااااااااا ىكيَُ  عَى ْاااااااااااااااااااه ُ  َشتااااااااااااااااااا ى
   

 . وَ َ فَ  ااااااااااااااااااااااااااااااا    ِ َ   ْ ِْم ُااااااااااااااااااااااااااااااا 22ُ
  

  َاااااااااااامى  َََاااااااااااا ْ  ُلْ َاااااااااااامُ  ِ    َااااااااااااف  ْ تاااااااااااا ى
   

 . وَكفََ َّااااااااااااااااف كْلَََّااااااااااااااااف  َغْاااااااااااااااا ْو َماااااااااااااااا ت23
  

  ََى َغ اااااااااااااا    ص اااااااااااااا ى َ َمََااااااااااااااف ٍ  ُ ْ َاااااااااااااا م ى
   

 .  َو  َمَتاااااااااااااااااااا       َلَاااااااااااااااااااا  شتاااااااااااااااااااا ى فَ َ 24ٍ
  

 َم ْيىاااااااااااااا َ ًٍ  ُ ْاااااااااااااا ى  َ َّاااااااااااااا ى        اااااااااااااا 
   

 .  ْو  تااااااااااااااااااااا َ     َااااااااااااااااااااافِ َ  وَ َّ ى َااااااااااااااااااااا 25ُ
  

  َاااااااااااااا َ هْ ُ  َ َااااااااااااااَُ   ْدْلْاااااااااااااا    َ َاااااااااااااا ى
   

 . ََااااااااااااااا ىََ  َ ْااااااااااااااا َ     َ َاااااااااااااااف َلََْ َمااااااااااااااا ت26
  

  َ ىهَ م  اااااااااااااااااااف ٍ  َُّفَ تااااااااااااااااااا ى َ  ُاااااااااااااااااااَُ ى
   

 . وَ َفَااااااااااااااا ْ  ََىااااااااااااااا َ ُ َ ااااااااااااااا   ت  م  ااااااااااااااا  27
  

  َسىاااااااااااااالَ ْ     اااااااااااااااه  ي سَااااااااااااااََ ْ فَ    ُ ُااااااااااااااا ى
   

 .  َ  َاااااااااااايفَ   اااااااااااا   َتيُ  ْاااااااااااام   سىاااااااااااا عْى ت َْى28
  

  تفتاااااااااااااا َ    ْيَاااااااااااااام   ِ َ   َااااااااااااااف  َُّى َضتاااااااااااااا ى
   

 . ََاااااااااااااااااااف م ُ  َو   َ ْلَ َااااااااااااااااااااْى َفَ  م َيَااااااااااااااااااااف29
  

  َاااااااااااف ت ُ  َااااااااااامى  ُُّى َلَااااااااااا ى  ت ْيَاااااااااااف  ْطْااااااااااا ى
   



 189 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

َ وَ َااااااااااااه  ًَ   َُّْصَاااااااااااا 30  .  َ َّف اااااااااااا    ْااااااااااااا  ىِ
  

 َمهَ َاااااااااااااااف    ُ ىََااااااااااااااا ٍ  َ ىااااااااااااااا م  َعتااااااااااااااا ى"
   

7. I took refuge in a fertile, isolated place, drenched by abundant rain, where stars shine their brightest, aiming to hunt there. 

8. I ride a horse with a wide stride, distinct by its forehead hair, swift among al-Munkadir’s lineage. 

9. A horse displaying a white mark on its head, whose hoof prominently hits upon its thick fetlock. 

10. One that has lost a tooth on one side and another tooth on the other side remains intact. 

11. He is rosy in hue when his hair stands on end and more of a brownish shade when it does not bristle. 

12. We send out wood gatherers early for it, seeking to hunt ostriches or wild donkeys. 

13. A horse that leans heavily to one side when restrained, but when released, it’s as swift as a bird in flight. 

14. He overtakes the two wild asses amidst their dust; swift and agile, he charges forth unwaveringly. 

15. Then, if you pull him back at the end of their dash, he stomps the ground impatiently, like someone trying to uncover a water 
source. 

16. The moment he regains his composure after a short sprint, we try to soothe him, but his restless spirit can’t be calmed as if alarmed 
or startled. 

17. We’ve tested his endurance during times of abundance and ease, as well as during the lean times and rigorous sessions. 

18. When we urge him forward, even in his well-fed state, his sprint erupts like flames consuming dry wood. 

19. When we’ve conditioned him, stripped down his excess weight, and pushed him to his limits, he runs and then runs again, always 
ready for another sprint. 

20. He layers sprint upon sprint, much like a persistent rain cloud that releases relentless downpours one after the other. 

21. At a slower pace, he moves with the cunning swiftness of a fox, but when unleashed, he’s agile and swift like a lively gazelle. 

22. When spooked, he rears like a towering storm cloud—hard to rein in without a firm hand. 

23. Every time we set out at dawn to hunt, riding him feels like soaring on a diving hawk, sharp and swift. 

24. Or like shooting a precision arrow from a top-notch bow, carefully crafted with the best of feathers for perfect flight. 

25. He’s spirited, full of zest. Yet, when calmed, he’s docile—gentle in nature and a breeze to handle. 

26. His lineage boasts of champions—especially from the breed of al-A‘waj, legends for their mighty gallops and athletic jumps. 

27. Often by my side, I have a sprightly camel from ‘Īd’s clan, with a gentle gait, her chest boldly forward, ever so swift. 

28. The expert tamed her, then let her rest and flourish, kept as my solace for times when worries weigh heavy. 

29. She’s around nine, maybe just a year older, a barren camel, untouched—never has she given milk. 

30. Guarding herself against the rough earth and sharp gravel, she has a sturdy pad beneath, still untouched by wear and tear.8 

In this portion of al-Marrār’s poem, there’s a marked transition from human experiences and relationships to a vivid and 
intricate portrayal of equine and desert life, providing a window into the socio-cultural tapestry of the era. al-Marrār vividly 
depicts a landscape teeming with life: a “fertile, isolated place” where rain is plentiful and stars shine their brightest. This serves 
not just as a testament to the beauty of nature but also suggests the realm of memories, dreams, and solitude where the poet 
might have found solace. Much of the poem, however, is dedicated to a detailed and affectionate portrayal of a horse, 
highlighting the critical role these animals played in Bedouin life, both practically and symbolically. The horse is characterized 
by a series of contrasting traits, suggesting both its wild spirit and its domesticated nature. This equine description mirrors the 
earlier personal reflections of the poet. The horse’s agility, speed, and restless spirit mirror the poet’s earlier proclamations of 
his enduring vitality despite age. Furthermore, there is a clear appreciation for the art and science of conditioning the horse, 
which stands as an allegory for nurturing, patience, and understanding the value of both rest and exertion. The poet’s intimate 
knowledge of the horse’s behavior, from its racing instincts to its reactions when startled, paints a larger picture of a society 
where understanding and taming the natural world was of paramount importance. 

In the selected segment of al-Marrār’s composition, he subtly shifts focus, towards its conclusion, to elucidate upon his camel. 
                                                                        
8  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 142-153; al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 

82-88. 



190  

https://dergipark.org.tr/rid 

The section concerning the camel is distinctly more concise compared to the preceding elaboration on the horse. Historically,  
Arab poets exhibited an intricate affinity for the meticulous portrayal of camels and horses. Yet, to the modern reader, such 
exhaustive accounts can seem prolix. A salient challenge in translating the ardor imbued within the original Arabic verse into 
other languages is the lack of congruent terminologies pertaining to various domesticated creatures in Arabic. Consequently, 
contemporary audiences, when approaching these compositions in languages other than their native Arabic, might perceive 
them as somewhat repetitious. However, such a perspective does not diminish the intrinsic literary and philological merit of 
the verse. 

al-Marrār’s composition moves forward with the ensuing verses [Ramal]: 

 .  تَْااااااااااااا َ  َااااااااااااا َّ    َم َو  َاااااااااااااف م   ْفَطَاااااااااااااف31"
  

  َلَصَااااااااااااااْى  َ ْاااااااااااااا ُ  تََااااااااااااااف ُ وَ ْاااااااااااااا ْ ى
   

 .  َُّىااااااااااااااا    ْااااااااااااااا    ُاااااااااااااااَ  ٍ  َ ْ َ َُيَاااااااااااااااف32
  

كْ َاااااااااااااف َ  ت ْيَاااااااااااااف وَ َاااااااااااااُِ  ْ  َااااااااااااا ْيَ ُ    ْا 
   

 .  َاااااااااااااََكَ   ْاااااااااااااا  ىوَ  َ  َ َّااااااااااااا  افَ َاااااااااااااا 33ُ
  

  تااااااااااَى  َاااااااااا م   ْ َااااااااااه  َ     َااااااااااه  ُ  ُصىااااااااااََفت  ْ
   

 .  َيَََااااااااااااااااااااافً  وَ َااااااااااااااااااااا َ ى  تِ   ْااااااااااااااااااااا 34ُ
  

  َاااااااااااا ى َيُ   ْ ُ ْاااااااااااا َ ُ  ت ْاااااااااااا ُ  َ َصتاااااااااااا  ْ
   

 .  َااااااااااا     ااااااااااا   َ ىلَااااااااااا   َ َااااااااااافي   َاااااااااااف م 35ً
  

  ى َ كَفَ ىاااااااااااامي   َُْااااااااااااه  ََت ى َفْ تاااااااااااامُ   ْااااااااااااا 
   

 .  َ ت ُاااااااااااااااااااااَى فًٍَ  َ َ ىااااااااااااااااااااافت يفَ َمااااااااااااااااااااا ت36
  

  َ ى  تفْلْااااااااااااا ٍ  تاااااااااااااَى  ْغَاااااااااااااف ٍ  َ ىااااااااااااا ََت  ْ
   

 . وَاىاااااااااااااااهَ  َ ْل ااااااااااااااا  شْاااااااااااااااعَُف   َ ى َ  ْيَاااااااااااااااف37
  

 شْااااااااااادََْ   ْا َىصَاااااااااااف م  تلْاااااااااااهَ ى    ْ ْااااااااااا ى"
   

31. She moves like a wild donkey in the meadows of Qatā, especially when water sources, even the morning dew, vanish and escape her 
reach. 

32. As the leader among slender-waisted female asses with lean sides, he fiercely grips their haunches with his teeth, biting down hard. 

33. He tramples over the remnants until he’s confronted by a fiercely hot day from the hand of Gemini. 

34. The sizzle is so intense that cicadas sing loudly, basking in the heat. 

35. The he-ass remains on the highest mound, pondering, deciding matters like a convener. 

36. He wonders whether to go to Sumnān to quench their thirst or persist towards the springs of Lughāṭ. 

37. While he combs through the untidy manes of the she-asses, their eyes intently observing the wild beasts grazing peacefully in the 
field.9 

In this section of al-Marrār’s composition, one can observe a further immersion into the nuances of desert life, this time pivoting 
to the behaviors and struggles of desert fauna. There’s a noticeable emphasis on the movement and behavioral patterns of the 
wild donkey, which functions as a prominent symbol. The imagery of the wild donkey moving in the meadows of Qatā conjures 
up vivid scenes of vast landscapes and wilderness. This not only underscores the vastness of the Arab landscape but also portrays 
the resilience of desert creatures. The mention of water sources eluding the donkey serves as a powerful metaphor for the harsh, 
unforgiving conditions of the desert, as well as the constant quest for sustenance that defines life within it. Furthermore, the 
portrayal of the male donkey taking charge, particularly in its interactions with the female species, provides insights into 
animalistic hierarchy and dynamics within this ecosystem. The male donkey’s decisive nature is emphasized, alluding to his role 
as the protector and leader, as he ponders the challenging choice between two water sources. Such a moment can be perceived 
as a commentary on the struggles and weight of leadership, even within the animal kingdom. Intriguingly, the atmosphere is 
heightened with the depiction of an extremely hot day, characterized by the evocative imagery of the Gemini’s hand, providing 
a clear nod to astrological influences. This is complemented by the sound imagery of cicadas, whose songs are associated with 

                                                                        
9  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 142-153; al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 82-88. 



 191 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

the scorching heat. This adds an auditory dimension to the narrative, embedding the reader further into the environment. 
Lastly, the leader’s contemplative stance atop a mound, coupled with the observation of other creatures in their natural habitats, 
adds depth and layers to the narrative. It serves to showcase the balance of power, decision-making, and observational acuity, 
which can be inferred as traits inherent to leadership, be it in humans or animals. Such observations are emblematic of the 
intricate ties between nature and survival, an enduring theme within traditional Arabic poetry. 

al-Marrār’s poetic expression extends with the following lines [Ramal]: 

 . وَ َ َلْااااااااُْ   ََْااااااااف َ  َااااااااا    ىط اااااااا     ُشَاااااااا 38"
  

  ََََُّااااااااااااااف     َلتاااااااااااااام   َ ىاااااااااااااا ُ  َ تاااااااااااااا ى
   

 . كَااااااااامى  َاااااااااا َ   تااااااااااَى شَااااااااااف      َُّى ُاااااااااا ْ   39
  

  َااااااااا ْ وَ َ ُِ   ْغَااااااااا ىرْ   ااااااااا   َااااااااا ْ ٍ وَ تااااااااا ى
   

 . وَ َ َاااااااااااه  ُ   ْغَااااااااااا ىرَ   ااااااااااا   َ ىااااااااااالَْ ت ت40
  

  َيىاااااااااااااهَ  ََى  ااااااااااااا   َ َلَْ  اااااااااااااف كَاااااااااااااف  َّفت ى
   

 .  َاااااااااااااامى  َضتاااااااااااااا ى    وَ َفَاااااااااااااا ْ ََلَّعى ْاااااااااااااا 41ُ
  

  تطَااااااااااااابَ   ْغَااااااااااااا ىرت َمصَاااااااااااااف ٍ وَ َاااااااااااااَم ى
   

 .  َيىاااااااااهَ  َاااااااااا  ََىااااااااا َ    َاااااااااف   ااااااااا   َ ْ تااااااااا ت42
  

  َ  َااااااااف  َااااااااا  ََىاااااااا َ     عْتاااااااا ى ُ    َّعتاااااااا ى تَْاااااااا
   

 . و َ تاااااااااااا مي   َُلْاااااااااااامم  َاااااااااااا ْ  َو  َاااااااااااا َ   43
  

 وَ َ َ ْ  اااااااااااااا   ُو َاااااااااااااا ُ  ت ْاااااااااااااا ُ     اااااااااااااا ْ ى
   

 .  َ تاااااااااا    َاااااااااا ْ وَ َاااااااااا َ ى  َ ى َاااااااااافُِ   اااااااااا 44
  

  تَْااااااااااا َ  َاااااااااااف وَ َّااااااااااا َ  َ ى َ ىااااااااااا ت    ََّتااااااااااا ى
   

 . وَ َاااااااااااا َ   ُو  اااااااااااا   َلَااااااااااااْ  َ ىااااااااااااطت عُ   45
  

  َ شَااااااااااه تٍ  تااااااااااَى  َ َااااااااااف ٍ  ُ ىااااااااااَيَم  ْ َاااااااااا ى
   

 .  َ َااااااااااف  تااااااااااَى  ت ْاااااااااا ماَ   اااااااااا   ُاااااااااا  فَميف46َ
  

  َ ىااااااااا ُ طَاااااااااف َ   ْفتاااااااااَىَُ  ت ْااااااااا ُ وَكََْااااااااا ى
   

 . وَ  اااااااااااااا َ    ََّىعَاااااااااااااا ْ  تااااااااااااااَى سُاااااااااااااا   تيف47َ
  

 وَ  اااااااااااااا َ   يْفَ َاااااااااااااا ْ  ت ْيَااااااااااااااف وَ  ََُْْاااااااااااااا ى
   

 . و  اااااااااا َ   ِ  ْاااااااااا ْ   َّاااااااااا م   ُااااااااااه َ  َماااااااااا ت48
  

 ََاااااااااااااف  َ ْااااااااااااا ْ  َ تااااااااااااا م   َو   َصُااااااااااااا ى ًِْ كَ
   

 . وَ َ َاااااااااااااف   ََْااااااااااااا ْكهْ ُ  تاااااااااااااَى  ت ْ فَ تيَاااااااااااااف49
  

كتااااااااااااا ى  َم َعَاااااااااااااف م   ْدَ ىااااااااااااا م  ًِْ  تعىااااااااااااا ُ  ْ
   

 .  َ ىااااااااااااا ماُ   َُّْااااااااااااا    َلَاااااااااااااْ    ْ تااااااااااااا 50ُُِ
  

 وَكتلَااااااااااااااَْ      ْاااااااااااااا ُ  َ ىاااااااااااااا ُ  ُفْاااااااااااااا ى
   

 .  َااااااااااااااا  َاااااااااااااا َ  كَلَْ اااااااااااااا َ  ِ     ت ااااااااااااااف 51
  

 كْ  َ ىاااااااااا    َاااااااااامى  يَماااااااااا  ْ ًِْ  َ َاااااااااا   َاااااااااافَم
   

 . كََْااااااااااااا َ    َّاااااااااااااف ُ  َََاااااااااااااف  ُ ْ تااااااااااااا ُاُمى52
  

  تاااااااااَى  َستااااااااا اٍ  ََى َغ ااااااااا    ْدَ ىااااااااا َ وَ ُااااااااا  ْ"
   

38. I’ve entered many doors without paying a bribe, and a generous king has gifted me. 

39. How many do you see who despise and envy me, with rage settled in their chests like an overwhelming ailment? 

40. I’ve suppressed the anger within him, making him walk staggeringly, like a ram with a twisted tendon. 

41. He caused me no harm, yet I made him swallow bitter chunks of indignation. 

42. Indeed, what’s festering in his soul won’t heal, much like a profusely bleeding vein can’t be stopped. 



192  

https://dergipark.org.tr/rid 

43. Numerous are the powerful rulers who’ve tried to intimidate me, sending their threats even before our paths crossed. 

44. Their fury is palpable, their gaze igniting with anger upon seeing me, much like a leopard’s eyes blaze in wrath. 

45. Yet, they realize the path to me is laden with challenges — as daunting as navigating through the piercing thorns of tragacanth. 

46. I hail from the lineage of Khindif, from the purest of bloodlines where noble ancestry is both rich and abundant. 

47. (I stand tall), representing the core strength of our clan, bearing both its honor and magnificence. 

48. I possess the fire-stick that always produces flames, even when inferior ones fall short. 

49. I’m renowned among their warriors for my acts of generosity, especially when actions come into discussion. 

50. I recognize all valid claims and don’t argue against them; moreover, my dogs are amiable and they don’t bite. 

51. You won’t see any of my dogs showing hostility; even if a lost person comes at night, they won’t growl. 

52. Numerous people come by, but none are treated as strangers by my dogs, be it a slave seeking a favor or a free man.10 

In this subsequent portion of al-Marrār’s poetic narrative, the shift is palpable as the poet delves into the realm of human 
relationships, personal identity, societal values, and reflections on honor, generosity, and leadership. The portion initiates with 
a bold declaration of the poet’s ability to transcend barriers, inferred from his reference to entering many doors without the 
necessity of bribes. This not only serves as a testament to the poet’s own sense of honor and incorruptibility but also subtly 
critiques societal conventions where influence and favor can be bought. Coupled with the reference to a generous king gifting 
him, it can be inferred that the poet is held in high regard by figures of authority and possesses a distinguished reputation. 
However, as with many in prominent positions, envy and resentment cast their shadows. al-Marrār describes detractors who 
harbor intense animosity towards him. The vivid imagery of rage being akin to an “overwhelming ailment” provides a 
compelling insight into the magnitude of this hostility. This tension is further explored with the depiction of adversaries who 
are metaphorically incapacitated by their own ire, drawing a parallel to a limping ram. 

The mention of powerful rulers attempting to intimidate the poet before a confrontation illuminates the poet’s stature and the 
perceived threat he represents to them. al-Marrār employs the fierce imagery of a leopard’s blazing eyes to communicate the 
depth of their animosity. Yet, their attempts to confront him are hindered by formidable challenges, emphasizing the poet’s 
resilient defenses and unwavering stance. The pride in lineage is a recurring theme in Arabic poetry, and al-Marrār draws 
attention to his own esteemed ancestry, attributing to the lineage of Khindif. Such references underscore the importance of 
familial honor, legacy, and societal standing in the cultural milieu of the period. The poet’s personal qualities are brought to the 
forefront, especially his ability to produce results when others falter, his celebrated generosity among warriors, and his 
judicious nature, symbolized by his recognition of valid claims without disputes. The concluding verses introduce a softer 
dimension, revolving around the poet’s domestic environment, where even his dogs embody his principles of hospitality, 
generosity, and peace. 

al-Marrār distinguishes himself within Arabic literary traditions, especially with his adeptness in crafting ghazal, or love poetry. 
The subsequent poem provides an eloquent window into the poet’s ardent contemplations and consuming desires. Engaging 
with al-Marrār’s composition is tantamount to delving into a layered tapestry; each verse presents a spectrum of emotion and 
sensory evocation. The composition extends over forty-three verses [Ramal]: 

 يَااااااااااف. اَاااااااااا ى  َ َ ْااااااااااَْ   اااااااااا َّ  َ  َ ى  َ ْ َ ى 1َ"
  

  ىََ  تَىااااااااااااااا َ تٍ  َ َ  ااااااااااااااا    َََفْااااااااااااااا  ََْااااااااااااااا
   

 .  َاااااااااااا   َ     اااااااااااا ى ُ َميَااااااااااااف  َُْ هْ َاااااااااااا 2ُ
  

 وَ عََ َّ ْيَاااااااااااااااااااااف  َااااااااااااااااااااا َ  ت  ُ ََُْااااااااااااااااااااا ى
   

 .  َ َففَ َ ىاااااااااااََ َميَاااااااااااف  َ َّااااااااااا   سىااااااااااا هََ ى3
  

  َشْااااااااااااايُ َ   ص ااااااااااااا ىام َم َااااااااااااافاٍ  ُ ْ َ مااااااااااااا ى
   

 . وَ َاااااااا َ   ت ْيَاااااااااف  ُسُااااااااه ف   َااااااااا ْ  َ َاااااااااْى4
  

   لَّاااااااااْ ي   اااااااا  وَ ىااااااااا     َُُِااااااااا ى  تَْاااااااا َ  َاااااااااكِّ
   

  .  َاااااا ْ  َاااااا َ    َْماااااا يَ َميَااااااف  تَْاااااا َ   اااااا   5َ
  

  َااااااااااااااامى  َدْااااااااااااااا يَُْ   َ َااااااااااااااافً   ُفْ َاااااااااااااااعت  ْ
   

                                                                        
10  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 142-153; al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 82-88. 



 193 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 .  َ َلَي اااااااااااااااا ىََ َم هَ  َااااااااااااااااف م   ضُااااااااااااااااَُّ 6
  

  َ  مَُّااااااااااااف م   ُّْتلْاااااااااااامي وَ  ْااااااااااااا  ْ    ْ ْاااااااااااا ى
   

 .  ْطْاااااااااااَ   ََْ ْاااااااااا    َ م ََااااااااااف م   ْدْطَاااااااااا 7
  

   تَْاااااااااااااا َ   غَََْااااااااااااااف ي   َُِْى َدتاااااااااااااا  َُْاااااااااااااا َّ ف 
   

 .  َ َااااااااااااااااَِ وَ ىًَ كَ َفْطَااااااااااااااااف     ْفَطَااااااااااااااااف8
  

 وَطعَتَىااااااااااََ   عَْاااااااااا ى َ  ُلْااااااااااه    َ ىاااااااااا َ  ُاااااااااا  
   

 .  َاااااااااااامى  ُطَاااااااااااافوم ىََ َمصُاااااااااااا ى    َااااااااااااف م 9ً
  

 كَااااااااااااف َ  تااااااااااااَى شتاااااااااااا َّ ت  َااااااااااااه     َ ْ َُّتاااااااااااا ى
   

 . وَاَااااااااااهَ    ْفَلْاااااااااا م   َّاااااااااا م   َ ى َََاااااااااا 10ُ
  

  َ ى َااااااااااَُ  َااااااااااَى  َااااااااااا َ   دَُْاااااااااا ى  ُااااااااااه َ  
   

 .  َ  َاااااااااااا ُ  ت ْيَااااااااااااف ََ َاااااااااااافُِ  فَ يااااااااااااب11ُ
  

  هُ  تااااااااااااا ُ   عَْااااااااااااا ىََ وَ َااااااااااااافاٍ  ُ ىاااااااااااااَََت  ْ
   

 .  يَىلتااااااااااامْ   َْتااااااااااا ْ َ  ْ   ااااااااااا   َ ْ فَ تااااااااااا ت12
  

  َاااااااااااااااافِ َ   َااااااااااااااااف  َ ىسَاااااااااااااااالَ ْ ُ  َ عَْ تاااااااااااااااا ى
   

 .  َعىااااااااااا َ    َ ى َاااااااااااف ُ   ااااااااااا   َُى ََُااااااااااا 13ٍ
  

  َ ْيَاااااااااااااف كفَ ضُااااااااااااا ْ ى  َااااااااااااادََْ ٍ  َ ْااااااااااااا ُ ُ
   

 . شَااااااااااااف ي    ْ   ْيَااااااااااااف  تااااااااااااَى  ت ىااااااااااااهَ 14ٍ
  

 كْاااااااااااَ   َ ْضُااااااااااالََْ  ت َاااااااااااف َ    َّاااااااااااف    ْااااااااااا  ْ
   

 . وَ َيَاااااااااااف  َ ى َاااااااااااف  َااااااااااا ْو ٍ  ُدْااااااااااا ما15ٍ
  

  عَىلَاااااااااااااا ُ   ض ااااااااااااااف َ وَ َ ْ َاااااااااااااافًَ     ااااااااااااااَُ ى
   

يْف16َ  . وَ ِ َ   َضىااااااااااااَُّمْ  ََىاااااااااااا َ   تااااااااااااُّىَ
  

  َ    شْااااااااااااااااااااا ى    ُّْهَُ  اااااااااااااااااااااف   َ   َ ْااااااااااااااااااااا ُ
   

 .  َااااااااااااه   َطعَ َىااااااااااااَْ َماااااااااااا ت شَااااااااااااَ يَ ْ 17ُ
  

  َ َااااااااااا   شتااااااااااا ى َ َمااااااااااا ت  َلْااااااااااا ُ  َصتااااااااااا ى
   

 .  َااااااااااالْ َ ُ   دَااااااااااا ِّ طهَم ااااااااااا ُ  م ااااااااااا ْاف18َ
  

  فَاتااااااااااااااا ْ   ََّااااااااااااااا ْ م وَ ََ اااااااااااااااف  َ ْ َ تااااااااااااااا ى
   

 .  تَْاااااااا ُ  َ ْااااااااام   اااااااا    مي  ُ َْ اااااااا   م ى َيَااااااااف19
  

   اااااااااااا   َََاااااااااااافًٍ ََااااااااااااف مًٍ  َ ىاااااااااااا م  َ تاااااااااااا ى
   

 .  َيىاااااااااا َ اَ ى َااااااااااف ُ اَضتاااااااااا مُ كَ ْااااااااااُّيُف20َ
  

  َدََْاااااااااااااا    َ ىاااااااااااااا ُ  ُ َاااااااااااااا     َُااااااااااااااه  ََِ ى"
   

1. Do you recognize the dwelling, or is it unfamiliar to you—the location between Tibrāk and the rugged terrains of ‘Abaqur? 

2. Torrents have graced it with their initial deluges, and the winds of the late night and early dawn have erased its marks. 

3. (The forces of nature) have persistently evened it out, so during the summer months, it’s been made flat, with soil drifted into 
depressions by winds and eroded from the top by flowing waters. 

4. You might spot faint remnants nearly obliterated, resembling the script of the letter “lām” in manuscripts. 

5. Once, we beheld there fair-skinned women, radiant as sculptures: untouched by the wear of time that ages all things. 

6. They relish their late morning rest, epitomizing grace and warmth, always with utmost decorum. 

7. Their strides are short, feet closely aligned: they’re robust and appealing, reminiscent of lofty clouds. 

8. They gracefully move from one tent to another, reminiscent of sandgrouse: savoring life’s pleasures, untainted by its bitterness. 

9. They resist the moralizing voice that advises them to distance themselves from me, a voice so intense in its reproach that it borders 



194  

https://dergipark.org.tr/rid 

on self-destruction.  

10. My emotional core is captivated by an incomparable figure, unrivaled among those who don the veil. 

11. Her luminous skin fascinates me; it offers a visual delight, augmented by her luxuriously long hair. 

12. Hairpins are rendered inconspicuous within the density of her locks, which, when unfurled, skim the surface of the ground. 

13. Her hair is voluminous and curly, emerging from a sizable cranium, and falls on either side in intricately woven tresses reminiscent 
of interlaced cords. 

14. Her forehead is expansively white, distinguishing her from other women in the unparalleled whiteness of her frontal aspect. 

15. Her eyes mirror those of a doe separated from its herd, staying close with her fawn during the onset of autumn, elegantly extending 
her neck to feed on branches of wild trees. 

16. A laugh from her reveals teeth comparable to camomile blossoms, their natural whiteness accentuated by cosmetic antimon and 
the lines of youthful innocence. 

17. Were you to experience a kiss, it would remind you of honey infused with the coolness of fresh snow. 

18. Her cheeks display a flawless complexion, her neck elongates gracefully, and the nipples of her breasts remain prominent, yet 
unmarred (by life’s burdens). 

19. Resembling the snout of an oryx, her bosom, robust and ample, pushes forth her attire. 

20. Her waist is delicate, lean around the sides, but pronounced below where her belt encircles.11 

The poem commences within the established norms of the aṭlāl tradition, a significant component of ancient Arabic poetry. This 
tradition typically invokes images of desolate and abandoned landscapes, setting a melancholic tone that evokes sentiments of 
longing, nostalgia, and the transience of love and life. al-Marrār situates his poem between the specificity of “Tibrāk” and the 
rugged terrains of “‘Abaqur”, instantly transporting the reader to a bygone era or moment. The poetic landscape, rendered 
nearly unrecognizable by the passage of time and nature’s forces, serves as a poignant metaphor for forgotten memories and 
bygone days of love and youth. The reference to faint remnants “resembling the script of the letter ‘lām’ in manuscripts” is 
particularly evocative, suggesting the almost illegible traces of a once cherished past, akin to old letters that have faded with 
time. 

Transitioning from the desolate landscape, al-Marrār introduces figures of timeless beauty, the “fair-skinned women, radiant 
as sculptures”. Their description, unaffected by the wear of time, serves to juxtapose the permanence of beauty and memory 
against the fleeting nature of physical spaces and moments. Their grace, warmth, and delicate balance between indulging in 
life’s pleasures and maintaining decorum reflect the nuanced interplay of desire and restraint. However, it’s the tension 
introduced by the “moralizing voice” that offers a glimpse into the societal dynamics and norms, and perhaps the inherent 
conflicts of the poet’s own time. While the women embody an almost ethereal beauty, they are tethered by societal expectations, 
reflecting a perennial struggle between individual desires and societal obligations. The poet’s focused admiration of a singular 
woman elevates the narrative from a general musing to a deeply personal reflection. Her description, rich in natural metaphors, 
not only emphasizes her unparalleled beauty but also intertwines her essence with the vast tapestry of nature. 

In his poetic journey, al-Marrār presents the subsequent verses [Ramal]: 

 .  َاااااااااااَىيَرْ   َت ْضَااااااااااا َ  تاااااااااااَى  َ ى َ  تيَاااااااااااف21"
  

  َاااااااااااااااااا ت ُ    ى ماَ  َ ْفَااااااااااااااااااف َ  َاااااااااااااااااا ت ى
   

  َ  تيَاااااااااااااااااف. وَ ِ َ   ََى  ااااااااااااااااا   ِ َااااااااااااااااا   ف22َ
  

  َااااااااااامى  َ َااااااااااا ْ  ََىلْااااااااااا ْ  َ َّااااااااااا   َ ََْيمااااااااااا ى
   

 .  َ َعَاااااااااااااااااااْى  ََىلَ ْيَاااااااااااااااااااف  ََىلَ َيَاااااااااااااااااااف23
  

 و َيَااااااااااااف َ ى  تَْاااااااااااا َ  َ ىاااااااااااا     َُْ ْفَعتاااااااااااا ى
   

 . وَاىااااااااااااا َ ََااااااااااااا َّ  ُ  ِ َ   َاااااااااااااف  َ ََْلَاااااااااااااْى24
  

  َااااااااااااااادََْ ْ   ْ م ىااااااااااااااامي  َ َ  ُ اَ ىااااااااااااااا َكْ ى
   

  َاااااااااااااافِ َ   َااااااااااااااف  َكْ َاَ ْاااااااااااااا ُ  َ ْ َ تاااااااااااااا ى ف تيَااااااااااف.  ُضىاااااااااا َ ُ     ااااااااااَىعهًَُ   اااااااااا   َلْد25َ

                                                                        
11  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 153-159; al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 88-93. 



 195 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

     

 .  َف َََ ْيَااااااااااااااااااف    ُ  تاااااااااااااااااا ْ ٍ ََاااااااااااااااااا    26
  

 وَ َ ُ ََاااااااااااااا ِ َميَااااااااااااااف  َ ىاااااااااااااا ُ  ََتاااااااااااااا ى
   

 .  َيىاااااااااااا َ  َاااااااااااا ْوَ  َ َمعَاااااااااااا ى    َااااااااااااف تم 27
  

 ََااااااااااااا َ َ   ْعَااااااااااااا ى ُ  َلَ ىيَاااااااااااااف وَ ْصتااااااااااااا ى
   

َ  ِ َااااااااااااا   ُو َيَااااااااااااف28  .  َ  َََاااااااااااا ُ   ْااااااااااااا  ىِ
  

 ََلَاااااااااْ ت   ْاااااااااا  ىِ   َاااااااااه  ُ  ُ عَْ تااااااااا ى َاااااااااَى 
   

 .  َطَااااااااااااااف    ْدَااااااااااااااِ  وَ َااااااااااااااا  ْ ْ م ُاااااااااااااا 29ُ
  

 وَ ْطت ااااااااااااا ُ   ااااااااااااا َّ ى َ  ت ْااااااااااااا ُ وَ َ ُااااااااااااا  ْ
   

 . وَ َااااااااااااا َ    ااااااااااااا   ىكَ  هََ  م ااااااااااااا َ  َيَاااااااااااااف30
  

 شْااااااااااااااعُ     َلََْ ُاااااااااااااايفَ ََعىاااااااااااااا َ شْااااااااااااااعُ ى
   

 .  ْاااااااااااااام   َ ْيَاااااااااااااا    َلَاااااااااااااا   َ َْفَطتيَااااااااااااااف31
  

 كََت اااااااااا ُ  ُ ْفَعتاااااااااا ى  تَْاااااااااا َ  َااااااااااف  َااااااااااف َ
   

 .  َََااااااااااااا ُ   ْعَ ََْااااااااااااا م وَ  َْت ىااااااااااااامم َميَاااااااااااااف32
  

  َيىاااااااااااا َ  َاااااااااااا ْ َ  ُ كعَُ ى ُااااااااااااهًم   عَُُْاااااااااااا ى
   

 .  ِ َََّاااااااااااااف    َّاااااااااااااه  ُ  ت َاااااااااااااف   طَ َااااااااااااا  33
  

 ستااااااااااااا َ    فَل ْااااااااااااا ْافَ  تَْااااااااااااا َ    ُاااااااااااااَْ ى
   

 . وَ  ضُاااااااااااااااااَُّ   غَْلتَُيَاااااااااااااااااف وَ ْااااااااااااااااا َ يْف34َ
  

  ْ َاااااااااه  ي   ْدَااااااااا م ى َااااااااا َ َ   ْ ُاااااااااه  َ م   ااااااااا   
   

 . وَاىاااااااااا َ  َااااااااااه   عُىصَاااااااااا ُ  تااااااااااَى  َ ى َ  تيَااااااااااف35
  

  َََاااااااااااا ُ   َْت ىاااااااااااامم  َََااااااااااااف َ ى  َ عَْصتاااااااااااا ى
   

 .  َ ىلَااااااااااااااااا ُ   دَلْااااااااااااااااا    ِ َ   َ   ى َيَاااااااااااااااااف36
  

  َ ىااااااااااااا َ ستاااااااااااااَىطَ ىَ   َلَ ىيَاااااااااااااف وَسُاااااااااااااه  ى
   

 .  ََُّ تاااااااااااَىَْ    َّاااااااااااَى َ   ااااااااااا   ملَْفََميَاااااااااااف37
  

   َََااااااااااف    ُ ْ َاااااااااا ت ى َاااااااااا ْ  َََاااااااااا َّ ى  تااااااااااَى
   

 .  ُاااااااااااه َ ْ    َّاااااااااااَى    َلَااااااااااا   ُاااااااااااه َ تيف38َ
  

 كْلَََّااااااااااااف  َغْاااااااااااا ُ ُ شَااااااااااااَى ُ  َو  َاااااااااااا ْ  ْ
   

كَ ْ  اااااااااااا   َ ىااااااااااااُْ َمااااااااااااف َُّْ   وَ َااااااااااااا39  .  َ ى
  

  َ  ااااااااااااااٍْ  َااااااااااااااا َ  وَ َااااااااااااااف    َفَْماااااااااااااا ى
   

 .  َ ىاااااااااااااااافَ ُ    َّااااااااااااااااف ُ  َ َُ ااااااااااااااااا   َ و 40ُِ
  

  تااااااااااااا  ْ َ ى َمااااااااااااا ت كَااااااااااااافًَ سُااااااااااااالَْ ُ  ُ ى َ
   

 . وَاىاااااااااااا َ  َ َ اااااااااااا  وَشتاااااااااااا فََ    ت ْاااااااااااا َاف41َ
  

  َ عَى ْاااااااااااااا ُ  يىااااااااااااااهَ  َلْااااااااااااااهم ِ  َ تاااااااااااااا ى
   

 . وَاىاااااااااا َ  َااااااااااه   َفْ ْلْيَااااااااااف َ اااااااااا   ِ ْااااااااااهَ   42
  

  َ ى َتَ   طَّف تااااااااااااااااا ُ  تااااااااااااااااا يُْمى وَ َ تااااااااااااااااا ى
   

 .  َااااااااااف  َ َااااااااااف   اااااااااا َّاى َ َم َااااااااااف    مكْ َاَااااااااااف43
  

   ْ" َاااااااف  َااااااا َ ى وَ ى َاااااااف ُ  َااااااا ْ هُ سَاااااااف َ  ُااااااا
   

21. The dress she adorns for intimate settings is filled by her curvaceous rear, reminiscent of consecutive dunes in the desert. 

22. When she ventures out to meet fellow ladies, the journey nearly leaves her breathless. 

23. As she moves, the flesh of her inner thighs meets, causing a sway in her stride, mirroring a palm tree uprooted by the wind. 



196  

https://dergipark.org.tr/rid 

24. Approaching, she must widen her stance due to her full-bodied frame and noticeable hips, resulting in a rhythmic sway with each 
step. 

25. Anklets crafted from seventy miskals of silver are designed for her, yet they strain and snap due to the fullness of her legs when she 
attempts to wear them. 

26. Raised by a devoted, nurturing mother, and a benevolent father who indulged her every whim. 

27. She is surrounded by comfort and luxury in her life; her existence is serene, protected from adversities. 

28. Her feet never make contact with the earth directly; instead, she treads upon lavish rugs to shield her from any dirt. 

29. She walks on silk, regarding it with indifference; her lengthy garments made of it flow behind her. 

30. One can observe the expensive linen disregarded by her, transformed into shifts that replace those she’s cast aside. 

31. She then reclines on her plush carpets, reminiscent of a sand dune collapsing due to an excavation beneath. 

32. The aroma of ambergris and musk clings to her, and her skin has a saffron hue, akin to the blossoms of the date palm. 

33. In the waning light of late afternoon, as the sun approaches its descent, she is enveloped in a sleep so profound, it mirrors the depth 
of intoxication. 

34. The intense warmth of the mid-morning sun overwhelms her, rendering her as still as a young oryx frozen on a chilly day. 

35. Were one to extract the scent of musk from her sleeves, she would be almost entirely consumed. 

36. She’s most captivating when stripped, save for the twin pearl strands on her chest and her bracelets. 

37. It’s as though the sun, previously veiled by her clothing, has suddenly burst forth, clouds dissipating. 

38. Her form mirrors the sun’s image, both in its radiant descent and its ascent. 

39. Her presence leaves me in a limbo, neither fully alive nor as peaceful as one resting in a grave. 

40. People ponder: ‘Does he suffer from an intense fever, or is it a concealed ailment?’ 

41. She is my sole affliction and remedy; but she remains indifferent, thwarting my recovery. 

42. Should my brothers take her life as recompense for mine, the one seeking justice would find his satisfaction and achieve his purpose. 

43. As long as the dove continues to summon its mate, I shall never forget her throughout the ages.12 

In this continuation of al-Marrār’s poem, the portrayal of the woman becomes even more intricate and luxuriant, weaving 
together sensual, environmental, and societal elements to construct a vivid tapestry of admiration. The woman’s physicality 
and grace are likened to the vastness and undulations of the desert. This evokes a connection to the natural world, suggesting a 
harmony and timelessness to her beauty. Her rear, compared to dunes, emphasizes an allure that is both imposing and naturally 
flowing. Furthermore, the vivid depiction of her movement, where the sway of her stride evokes an image of a palm tree moved 
by the wind, epitomizes the elegance and strength inherent in nature. Yet, these descriptions are not merely about physical 
beauty; they encompass societal expectations, status, and wealth. The anklets that snap under the fullness of her legs hint at a 
beauty that defies traditional adornments and norms. These normative confines are further elucidated by the nurturing 
environment she’s been brought up in: her benevolent parents, her luxurious surroundings, and the expensive linens and silks 
that she seemingly discards with indifference. This paints a portrait of a woman who is, in many ways, a product of her affluent 
environment, yet is also transcendent of it. One of the more evocative motifs running through this section is the poet’s use of 
sunlight as a metaphor for her radiant beauty. The comparison of her deep sleep to the depth of intoxication, the young oryx 
frozen in the mid-morning sun, and the sun unveiled by her clothing, all resonate with a sense of the ethereal. This is further 
strengthened by comparing her form to the sun’s ascent and descent, suggesting cyclical continuity. The poet’s emotional 
turmoil in her presence is palpable. She becomes both a source of torment and salvation. Her indifference to the poet’s affection 
exacerbates his feelings of vulnerability. Closing on the timeless call of a dove summoning its mate, the poet avers an eternal 
remembrance of this woman. The dove, often symbolizing love and longing, ensures that she remains an indelible mark on his 
soul, echoing through ages. 

CONCLUSION 

The collective works and life journey of al-Marrār b. Munqidh serve as significant markers, illuminating the profound interplay 
of cultural, intellectual, and emotional undertones that defined the illustrious Umayyad period in Arabic literature. Within his 

                                                                        
12  al-Ḍabbī, Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī, 153-159; al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, 88-93. 



 197 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

verses lies a labyrinthine world of longing, introspection, and vivid natural imagery. His verses do more than just chronicle his 
personal experiences and perceptions; they serve as mirrors reflecting the broader sociopolitical and cultural milieu of his era. 
A comprehensive study of al-Marrār’s life provides invaluable insights into the intersections of the individual and the societal 
in pre-modern Arabic literature. As a poetic figure, al-Marrār masterfully navigated the delicate balance between personal 
expression and adherence to established poetic conventions, a duality intrinsic to the very heart of classical Arabic poetry. His 
commitment to the aṭlāl tradition, with its poignant reflections on abandoned encampments, serves as a prime example of this 
equilibrium. Through it, he manages to encapsulate a universal human experience—nostalgia—within a specifically Arab 
cultural framework. 

Furthermore, al-Marrār’s depictions of love and passion, both in their exultant and despairing facets, transcend temporal 
confines. The intricacy of his descriptions, whether of landscapes or beloveds, reveals a deep-seated appreciation for the 
nuances of existence. This detailed observation combined with the emotional depth forms a bridge connecting his ancient world 
to contemporary readers, offering a timeless resonance. In synthesizing an understanding of al-Marrār b. Munqidh’s life and 
poetry, we are not merely engaging with the personal chronicles of a historic Arab poet. Rather, we are immersing ourselves in 
a dialogue with an era, a culture, and a set of artistic paradigms that have left an indelible mark on the trajectory of world 
literature. Engaging with his poetic legacy is not just an academic exercise; it is an exploration of human sentiment, culture, 
and the myriad ways in which we make sense of the world around us. In the grand tapestry of Arabic literature, al-Marrār 
remains a luminous thread, weaving together the personal and the universal, the temporal and the timeless. 

  



198  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kaynakça | References 

al-Andalusī, Abū Muḥammad ‘Alī b. Sa‘īd b. Ḥazm. Jamhara ansāb al-‘Arab. Critical ed. Evariste Lévi-Provençal. Egypt: Dār al-Ma‘ārif, n.d.  
al-Baghdādī, ‘Abd al-Qādir b. ‘Umar. Khizāna al-adab wa-lubb lubāb lisān al-‘Arab. Critical ed. ‘Abd al-Salām Muḥammad Hārūn. 13 

Volumes. Cairo: Maktaba al-Khānjī, 4th Edition, 1418/1997.  
al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍal. al-Mufaḍḍaliyyāt. Critical ed. Aḥmad Muḥammad Shākir – ‘Abd al-Salām Muḥammad Hārūn. Cairo: Dār al-Ma‘ārif, 

n.d.  
al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍal. Dīwān al-Mufaḍḍaliyyāt: Ma‘a sharḥ wāfir li-Abī Muḥammad al-Qāsim b. Muḥammad b. Bashshār al-Anbārī. Critical ed. 

Charles James Lyall. Beirut: Maṭba‘a al-Ābā’ al-Yasū‘iyyīn, 1920.  
Ḥasan, Rushdī ‘Alī. “Shi‘r al-Marrār b. Munqidh al-‘Adawī”. Majalla Jāmi‘a Tishrīn li-l-Dirāsāt wa al-Buḥūth al-‘Ilmiyya 11/1.2 (1409/1989), 

29-51. 
Ibn Qutayba. al-Shi‘r wa al-shu‘arā’. Critical ed Aḥmad Muḥammad Shākir. 2 Volumes. Cairo: Dār al-Ma‘ārif, n.d.  
al-Marzubānī, Abū ‘Ubayd Allah Muḥammad b. ‘Imrān. Mu‘jam al-shu‘arā’. ed. Fritz Krenkow. Beirut: Maktaba al-Qudsī – Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyya, 2nd Edition, 1402/1982.  
al-Marzūqī, Aḥmad b. Muḥammad b. al-Ḥasan. Sharḥ Dīwān al-Ḥamāsa li-Abī ‘Alī Aḥmad b. Muḥammad b. al-Ḥasan al-Marzūqī. ed. Aḥmad 

Amīn – ‘Abd al-Salām Hārūn. 2 Volumes. Beirut: Dār al-Jīl, 1411/1991.  
Sezgin, Fuat. Geschichte des arabischen Schrifttums. 17 Volumes. Leiden: E. J. Brill, 1975.  
Yūsuf, Ghāda Jamīl Quranī Muḥammad. “Muqāwama al-Zaman fī Rā’iyya al-Marrār b. Munqidh”. Majalla Kulliya al-Ādāb bi-Qinā 57 (2022), 

399-437. 
al-Ziriklī, Khayr al-Dīn. al-A‘lām. 8 Volumes. Beirut: Dār al-‘Ilm lil-Malāyīn, 2002.   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Kitap Değerlendirmeleri 

Book Reviews 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Rize İlahiyat Dergisi / e-ISSN: 2980-0331 

https://dergipark.org.tr/rid 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 201-206                                                                                                                                              | Kitap Değerlendirmesi 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

 

İbrahim KURT |  0000-0001-6829-8841 
Dr. | Yazar| ank_ibrahimkurthotmail.com  

Diyanet İşleri Başkanlığı |   1394645 
Din Eğitimi | Ankara, Türkiye 

 

Öz 
Bu çalışmada Prof. Dr. M. Şevki AYDIN’ın “Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu” kitabının değerlendirilmesi amaçlanmıştır. DİB yayınlarından çıkan bu eser 
genel olarak Kur’an kurslarını din eğitimi açısından incelemektedir. Kitabın ikinci baskısından bugüne aradan geçen zamanda Kur’an kursları adına birçok değişim ve 
gelişim yaşanmıştır. Araştırmamızda kitabın değerlendirilmesi yanında eserde yer alan bilgiler güncel değişim ve dönüşümlerle de desteklenmiştir. Kitabın ikinci 
baskısının yapıldığı 2010 yılından bu yana ülkede Kur’an kursları adına önemli gelişmeler yaşanmıştır. Yaz Kur’an kurslarına katılmada yaş sınırlamasının kaldırılması, 
4-6 yaş grubu Kur’an kursu projesinin uygulamaya geçirilmesi, kur sisteminin kaldırılması, ihtiyaç odaklı kurs programlarının çerçevesinin genişletilerek bu 
programların eğitim bilimleri açısından geliştirilme çalışmaları, hafızlık Kur’an kurslarının var olan kapsamının genişletilerek örgün eğitimle birlikte hafızlık yapabilme 
imkan ve projesi, hafızlık öğrencilerinin hafızlığını ikmal ettikten sonra yine Başkanlık bünyesinde İslami İlimler Programına kayıt olarak Arapça ve Temel İslami ilimler 
alanlarında yetiştirilmeleri, yine bu öğrencilere Mesleki ve Teknik Ortaöğretim Kurumlarından mezun olanlara alanlarıyla ilgili lisans bölümlerini tercihte kendilerine 
sağlanan ayrı kontenjan avantajından yararlanabilmeleri, kurs öğreticilerinin yeterliklerinin güncellenmesi konuları kitabın yayınlandığı yıllarda var olup da 2023 yılı 
itibariyle meydana gelmiş değişim ve dönüşümlerden bazılarıdır. Dolayısıyla eseri yaygın din eğitimi açısından Kur’an kurslarının sistematiğini tanıtma, kurslarda 
verilen programlar hakkında temel bilgi ve tartışmaları sunma, kurslardaki din eğitimi ve öğretiminin niteliği ve bilimselliğini ifade etmesi açısından Başkanlığın yaygın 
din eğitiminde başlıca alanı olan Kur’an kursları birçok açıdan incelenmiştir. 2022 yılına kadar Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesinde Öğretim Üyesi olarak görev 
yapan Aydın, halen Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Eğitim Fakültesinde Öğretim Üyesi olarak görevine devam etmektedir. Din Eğitimi alanında özgün çalışmalara 
imza atan Aydın aynı zamanda 2004-2010 yıllarında Diyanet İşleri Başkanlığında eğitimden sorumlu Başkan Yardımcısı olarak da görev yapmıştır. Bu anlamda Aydın’ın, 
alanın gerektirdiği teorik yapıya sahipliği yanında pratik durum ile yakından ilişkili olduğu söylenebilir. YÖK-TEZ verilerine göre danışmanlığını yaptığı 6 doktora, 26 
yüksek lisans tezi bulunmaktadır. Aydın’ın yayınlanmış 23 kitap/kitap bölümü, ulusal ve uluslararası dergilerde yayınlanmış onlarca makale ve bildirisi bulunmaktadır. 
Aydın, Türkiye’de din eğitimi bilim dalında halen aktif olarak görev yapan birçok öğretim üyesi/görevlisi/araştırma görevlisinin hocası konumunda bulunmasının 
yanında Din Eğitimi biliminin bilimselleşmesine de katkı sağlamıştır. Sonuçta incelemeyi konu aldığımız bu çalışmada Aydın’ın özellikle DİB’de görev yaptığı zaman 
dilimlerindeki tecrübe ve birikimleri, kendi ilmi tecrübesiyle yoğruşturularak okurlara sade ve anlaşılır bir dil ile anlatılmıştır. İncelenen eserin seçilmesinin nedeni, 
kitabın yayınlandığı dönemden bugüne Kur’an kursları üzerine birçok değişim ve dönüşüm süreçlerinin yaşanması ve böylesine önemli ve alana katkı sağlayan 
çalışmanın bu zamana kadar kritiği/değerlendirilmesinin yapılmamış olması nedeniyledir. Çalışma, kitabın yayınlandığı dönem şartları dikkate alınarak 
değerlendirilmiş, gerektiğinde güncel bilgilerle desteklenmiştir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Eğitimi, Felsefe ve Din Bilimleri, Eğitim, Kur’an kursları, Şevki Aydın. 

Atıf Bilgisi 
Kurt, İbrahim. “Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 201-206. 

https://doi.org/10.32950/rid.1394645 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Kitap Değerlendirmesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    22.11.2023 Kabul Tarihi:   14.04.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 
 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 201-206                                                                                                                                                                               | Book Review 

https://dergipark.org.tr/rid 

 

İbrahim KURT |  0000-0001-6829-8841 
Dr. | Author | ank_ibrahimkurthotmail.com  

Presidency of Religious Affairs |   1394645 
Religious Education | Ankara, Türkiye 

 

Abstract 

In this study, Prof. Dr. It is aimed to evaluate M. Şevki AYDIN's book "Quran Course as a Religious Education Institution". The book published by DIB publications 
generally aims to examine Quran courses from various perspectives in terms of religious education. In the time since the second edition of the book, many changes and 
developments have occurred in the name of Quran courses. In our research, in addition to evaluating the book, the information contained in the work was also 
supported by current changes and transformations. Since the second edition of the book was published in 2010, there have been important developments in the field 
of Quran courses in the country. Removing the age limit for participating in summer Quran courses, implementing the 4-6 age group Quran course project, abolishing 
the exchange rate system, expanding the framework of need-oriented course programs and developing these programs in terms of educational sciences, expanding. 
The opportunity and project to practice memorization of Qur’an along with formal education, the training of memorization students in the fields of Arabic and Basic 
Islamic sciences by enrolling in the Islamic Sciences Program within the Presidency after completing their memorization, increasing the admission opportunities to 
the faculty by determining a separate quota for these students to enter the university exams, course The issues of updating the qualifications of instructors existed in 
the years when the book was published, but are some of the changes and transformations that as of 2023. Therefore, the work has examined the Quran courses, which 
are the main field of the Presidency in non-formal religious education, in terms of introducing the systematics of Quran courses in terms of non-formal religious 
education. Aydın, who served as a faculty member at Erciyes University Faculty of Theology until 2022, currently continues to work as a faculty member at Nevşehir 
Hacı Bektaş Veli University Faculty of Education. Aydın, who has carried out very original studies in the field of Religious Education, also worked as the Vice President 
in charge of education at the Presidency of Religious Affairs between 2004 and 2010. In this sense, it can be said that Aydin, in addition to having the theoretical structure 
required by the field, is closely related to the practical situation. According to YÖK-TEZ data, there are 6 doctoral and 26 master's theses that he has supervised. Aydın 
has 23 published books/book chapters and dozens of articles and papers published in national and international journals. In addition to being the teacher of many 
faculty members/staff/researchers are still actively working in the field of religious education in Turkey, Aydın has contributed greatly to the scientificization of the 
science of Religious Education. As a result, in study, which we are about to examine, Aydın's experience and knowledge, especially during the time he worked at DİB, 
were combined with his own scientific experience and explained to the readers in a simple and understandable language. The reason for choosing the work under 
study is that there have been many changes and transformation processes on Quran courses since the time the book was published, and such an important and 
contributing work to the field has not been criticized/evaluated until now. The study was evaluated taking into account the conditions of the period in which the book 
was published and was supported with up-to-date information when necessary. 

Keywords 
Religious Education, Philosophy and Religious Sciences, Education, Quran courses, Şevki Aydın. 

Citation 
Kurt, İbrahim. “Qur’an Course as a Religious Education Institution”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 201-206. 

https://doi.org/10.32950/rid.1394645 
 
 
 

Publication Information  
Type Book Reviews 
Process Information Date of Submission:  22.11.2023 Date of Acceptance: 14.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 
 
 

 
Abstracting and Indexes 

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu 203 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Prof. Dr. M. Şevki Aydın, Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu (Ankara: DİB Yayınları, 2008)  
223 sayfa, 978-975-19-4395-8 

Prof. Dr. M. Şevki AYDIN’ın “Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu” adlı kitabı 
iki ana bölümde konunun çeşitli yönlerini ifade etmek amacıyla çeşitli başlıklarla 
zenginleştirilmiştir. Çalışmanın birinci bölümü “Türkiye’de Din Eğitimi Bağlamında 
Kur’an Kursu” ana başlığı çerçevesinde eğitimin formal ve informal yapısı, formal 
eğitim kapsamındaki örgün ve yaygın eğitim tanımları ve ardından ülkede yaygın din 
eğitiminden sorumlu başlıca devlet kurumu olan Diyanet İşleri Başkanlığının (DİB) 
Kur’an kurslarına değinilmiştir. Kur’an kurslarının bireylerin din eğitimi 
konusundaki ihtiyaç ve beklentilerini karşılama açısından pratik, dinamik ve geniş 
bir alana sahip olduğu, hayat boyu eğitim kapsamında temellendirildiği, eğitim-
öğretime konu olan dinin de inanılan din olan İslam dini olduğu ifade edilmiştir.1 
Bununla birlikte Kur’an kurslarının örgün eğitim veren kurumların alternatifi 
olmadığı, bilakis onların tamamlayıcısı konumunda bulunduğu, örgün eğitim 
kurumlarının karşısında değil, laik sistem çerçevesinde onların yanında yer aldığı 
belirtilmiştir. 

Kur’an kursları devlet sistemi içerisinde yer alan yaygın eğitim kapsamında DİB’in 
toplumu din konusunda aydınlatma görevine matuf eğitim kurumlarıdır. Kitap 
genellikle Kur’an kurslarının devlet sistemi içerisinde yer aldığına, kursların 

varlığının laiklik ilkesi ile çelişmediğine ve toplumda bu çerçevede var olan bazı kısır tartışmalara refleksif bir cevap niteliği 
taşımaktadır. Bununla birlikte eserde Kur’an kurslarının meşruiyeti, kursların resmi-hukuki dayanakları, Tevhid-i Tedrisat Kanunu 
ve Kur’an kursları, bu kurslarda yürütülen eğitim-öğretim süreçleri gibi temel konular tartışılmıştır.2 

Çalışmada yazar, Kur’an kursları konusunda temelde birbirine iki zıt grubun bulunduğu ve bunların her ikisinin de ne eğitime ne 
de topluma herhangi bir katkısının olmadığını belirtmektedir. Yazar bu gruplardan birinin kursların varlığını laiklik açısından bir 
tehdit olarak gördüklerini, diğer grubun ise kayıtsız-şartsız şekilde bu kursların bulunmasının gerekliliği üzerinde saldırma veya 
savunma refleksi gösterdiklerini ifade etmekte, bununla birlikte her iki grubun da kursların öğretim süreçleri, toplum yapısına 
katkıları, öğrencileri ve kazanımları üzerine fikir veya eleştiride bulunmadıklarından faydasız bir söylem geliştirdikleri için 
birbirine zıt bu iki grubu eleştirmektedir. Her iki tavrın da yanlış olduğu, doğru olan tavrın ise bilimsel ve toplumsal gerçeklik 
ışığında bu kurumların işleyişine dair iyileştirmeleri esas alan eleştiride bulunmanın gerekli olduğu yazar tarafından ifade 
edilmektedir. Yazar tarafından yapılan bu eleştiride kursların son asırlarda Kur’an’ın ruhu, Hz. Peygamber’in anlayış, tutum ve 
davranışlarıyla asla bağdaşmayan yanlış bazı uygulamalarla hatırlandığı (baskı-dayak-hakaret-sindirmek) da ifade edilmiştir. 
Dolayısıyla böylesi bir din eğitiminde istenen dini-ahlaki ve manevi gelişimin kaydedilemeyeceği, buna karşın bu yanlış 
uygulamaların öğrencilerin zihinlerinde anlamlı öğrenme değil ezberciliği, pasif kabulleniciliği, hayattan kopuk ve ahlak 
üretmeyen bir din anlayışını çağrıştıracağı ifade edilmiştir. Tüm bunlardan hareketle esas takınılması gereken tavır ve tutumun 
kısır tartışmaları bir kenara bırakmak ve eğitim ve öğretim süreçlerinin iyileştirilmesine odaklanmak olduğu yine yazar tarafından 
ifade edilmektedir.3 

Çalışmanın birinci bölümünde anayasada ifade edilen “isteğe bağlı din eğitim ve öğretimi” konusu tartışılarak bu görevin de bugün 
DİB tarafından yapıldığı ifade edilmiştir. Mevzuatta isteğe bağlı din eğitimini hangi yaygın eğitim kurumunun yapacağı tam olarak 
açıkça ifade edilmese de DİB, toplumu din konusunda aydınlatma görevine istinaden bu sorumlulukla talepte bulunanlara Kur’an 
kursu hizmeti veren kurum olduğu ifade edilmektedir.4 

Çalışmanın ana konularından birini de “Kur’an Kursu ve Kur Sistemi” başlığı oluşturmaktadır. MEB’in okulları tatil ettiği yaz 
döneminde DİB tarafından yaklaşık 6-9 hafta boyunca çocuklara yönelik ihtiyaç odaklı kurslar cami ve Kur’an kurslarında 
düzenlenmektedir. DİB tarafından uzun yıllar Kur’an alfabesini içeren cüz, Kur’an ve Dini Bilgiler eğitimleri belirli bir sistematik 

                                                           
1 Aydın M. Şevki, Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2010), 30. 
2 M. Şevki, Kur’an Kursu. 
3 M. Şevki, Kur’an Kursu, 69. 
4 M. Şevki, Kur’an Kursu, 95. 



204  

https://dergipark.org.tr/rid 

dahilinde yürütülmeyip eğitim süreci doğrudan öğreticiye bırakılmıştı. İlk defa 2005 yılında getirilen kur sistemi ile yaz kursları 
dönemi 3’er haftalık 3 döneme ayrılmış ve her bir kurda belirli bir aşama gözetilmiştir.5 Aydın’ın Başkanlık’ta idari görevde 
bulunduğu zamanlarda uygulamaya geçirilen bu kur sistemine belirli süre devam edilmiş fakat uygulamanın bu haliyle pek uzun 
soluklu olamadığı, diğer ifadeyle kur sisteminden istenen ve beklenen verimin elde edilemediği söylenmelidir. Uygulamada son 
derece verimli olarak planlanan bu yeni sistemin yaygın eğitim kapsamında, öğrencilerin devam zorunluluğunun bulunmadığı, 
çocukların köy ve tatile çıktıkları, her bir camide görevlinin bulunmadığı, bu görevlilerin de önemli çoğunluğunu ortaöğretim 
mezunu görevlilerin oluşturması, eğitim mekânlarının fiziksel yetersizliği, kur sistemine ilişkin yeterli bilgilendirmenin yapılmamış 
olması, yaş farklılıklarının bulunması6 vb. nedenlerle sistem yürütülememiş ve ilerleyen yıllarda DİB tarafından tekrar tek kur/tek 
dönem uygulamasına geçiş yapılmıştır.  

Kur’an kurslarında sadece hafızlık yapmak isteyenler ve çocuklar değil kadınlar da eğitim almaktadır. Yazarın ifadesiyle büyük bir 
ilgiyle takip edilen bu kurslarda kadınlar Kur’an-ı Kerim, tecvid, temel dini bilgiler, Siyer, Tefsir İlmihal gibi dersleri görmektedirler. 
Öğrencilerin önemli çoğunluğunu ev hanımları oluşturan bu eğitim ortamında öğrenciler, aile sorunlarına katkıda bulunma, olumlu 
meşguliyetlerde bulunarak hayatlarına anlam kazandırma ve sosyalleşme ihtiyaçlarını da önemli ölçüde gidermektedirler.7 Yapılan 
bir alan araştırmasında yetişkinlerle çalışma yapılmış ve yetişkinlerin bu kurslara devamında sırasıyla; Kur’an-ı doğru şekilde tecvit 
kaideleriyle öğrenmek, temel dini ve ahlaki bilgileri öğrenmek, ibadetler için gerekli süre ve duaları öğrenmek, Hz. Peygamberi 
tanımak ve onu örnek almak, toplumda saygınlık kazanmak, çocuklarına temel dini bilgiler açısından faydalı olmak, dünya 
sıkıntılarından ve işlerin tekdüzeliğinden uzaklaşmak, sohbet toplantılarında Kur’an ve dua okuyabilme becerisini kazanmak ve son 
olarak da ailesinin isteğini yerine getirmek olarak ifade etmişlerdir.8  

Toplum yapısının değişim ve dönüşümü, farklı alan ve ihtiyaçların ortaya çıkmasıyla DİB tarafından kadınlara yönelik Kız Kur’an 
kurslarının eskiye nazaran rağbet görmemesi, çoğu kurslarda yetişkin öğrencinin bulunmayışı gibi nedenlerle eserin yazıldığı 
dönem ile bugünün birbirinden önemli ölçüde uzak olduğu söylenmelidir. Başkanlık tarafından 2013-2014 eğitim-öğretim 
döneminde pilot olarak uygulamaya geçirilen ve bir sonraki eğitim döneminde ise tüm ülkede gittikçe yaygınlaşan 4-6 yaş grubu 
Kur’an kurslarının açılması kurs hizmetlerinin çehre değiştirdiğini göstermektedir. Bu kurslarda çocuklar değerler eğitimi almakta, 
aynı zamanda Kur’an-ı Kerim öğrenmektedirler.9 2014’den 2023 yılına kadar zaman diliminde bu kursların eğitim-öğretim süreçleri, 
fiziki imkânları, öğretici nitelikleri, ders kaynak ve materyalleri sürekli geliştirilmeye çalışılmıştır. Kitabın yayınlandığı dönemde 
ihtiyaç odaklı kurslar sadece yetişkinlere yönelikti. Fakat bugün 4-6 yaş grubu Kur’an kurslarının etkinlik alanının yetişkinlere 
yönelik uygulanan kurslardan daha geniş bir çerçeveyi oluşturduğu söylenmelidir. Bununla birlikte burada “ihtiyaç odaklı” 
kavramına yönelik bir eleştiri yapmak yerinde olacaktır. Bilindiği üzere yaygın din eğitimleri “ihtiyaç odaklı” kurslar üst başlığıyla 
programlandırılmaktadır. 4-6 yaş grubu Kur’an kurslarının pilot olarak uygulanmasından bugüne geçen on yıllık zaman diliminde 
bu eğitimin halen “ihtiyaç odaklı Kur’an kursları” bünyesinde veriliyor olması, ayrı bir yasal mevzuata dayandırılmaması, bununla 
birlikte öğreticilerinin ise kadro statülerinin belirginleştirilmemesi yaygın din eğitimlerini farklı noktalardan tartışılabilir hale 
getirecektir. Dolayısıyla burada yapılması gereken geçmişten ders çıkarmak ve bu kursların yasal zeminini bilimsel çerçevede 
oluşturmak olmalıdır. 

Kitabın birinci bölümünde yer alan başlıklardan biri de Yaz Kur’an Kurslarıdır. Bu başlıkta yaz kurslarının ne denli önemli olduğu, 
öğrencilerin kazanımları, öğreticiler açısından çeşitli zorlukları ve bu kursların nasıl daha cazip hale getirilebilirliği üzerine bazı 
önerilerde bulunulmuştur. Camilerde verilen bu kursların öğrenciler açısından birden çok faydaya hizmet ettiği, özellikle 
çocukların cami ile olumlu ilişki geliştirebilmesi gibi durumlar üzerinden sohbet tarzında bazı yaşanmış hikâyelere yer verilmiştir. 
Dernek, vakıf ve çeşitli hayır kuruluşlarının yaz Kur’an kursu eğitimlerine olumlu etkide bulunabileceği gibi bazı olumsuz etkide 
bulunabileceği ifade edilmiş, Başkanlığın buradaki rolünün de görevlerini yerine getirmeye çalışan rehber bir kamu kurumu rolünü 
üstlendiği ifade edilmiştir.10 

Kitabın ikinci bölümünde ise kursların programları, öğretilecek bilginin niteliği, eğitimde anlamlı ve ezberci öğrenme ve öğreticinin 
yeterlikleri üzerinde durulmuştur. Bu kapsamda Kur’an kurslarının bireyin hayatında yaşadığı sorunların çözümünde kendisine 
bilişsel, duyuşsal ve psikomotor alanlarında katkı sağlama fonksiyonu üzerinde durulmuştur. Bu fonksiyonları sağlama adına 

                                                           
5 M. Şevki, Kur’an Kursu, 105. 
6 Davud Işıkdoğan - Adem Korukçu, “Yaz Kur’an Kurslarında Uygulanan Kur Sistemiyle İlgili Öğreticilerin Görüşleri Üzerine Karşılaştırmalı Bir 

Çalışma”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 8/1 (2016), 33. 
7 M. Şevki, Kur’an Kursu, 114. 
8 Hatice Semiz, Kur’an Kurslarında Yetişkin Kadınların Din Eğitimi (Rize: Rize Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011), 93. 
9 İbrahim Kurt, Velilerin 4-6 Yaş Grubu Kur’an Kurslarından Memnuniyet Düzeyleri ve Beklentileri Üzerine Bir Araştırma (Ankara Örneği) (Çorum: Hitit 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 82. 
10 M. Şevki, Kur’an Kursu, 118. 



 Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu 205 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Başkanlığın çağdaş bilimsel program geliştirme süreçlerine uygun şekilde programlarını geliştirdiği, güncelleştirilen programlarda 
öğrenen ve problem merkezli bir eğitim sürecinin benimsendiği, bu programların esnek yapıda geliştirildiği, dolayısıyla hayat boyu 
öğrenme ilkesinin benimsendiği, değerler eğitiminin bu programlarda merkez rol oynadığı hususları üzerinde durulmuştur.11 

Bu bölümün bir diğer alt başlığını oluşturan konu da “Kur’an kursunda ne öğretilir?” başlığıdır. Aydın kitabın genelinde olduğu üzere 
burada da Kur’an kursları üzerine farklı çevrelerce dillendirilen konu ve eleştirilere cevap vermektedir. O dönemde Kur’an 
kurslarına yapılan eleştirilerden bazıları “çocuklar kitap okumuyor, Kur’an okuyor, müzik ve resim öğrenmiyor fakat Kur’an 
öğreniyor, çocukların camilere gittiği fotoğrafın gösteriminde … 2006 yılından ibret verici fotoğraf” olarak bahsedilmesi vb. 
eleştirilere Aydın kursların meşruiyeti ve yasal dayanağı üzerinden cevap vermektedir. Bununla birlikte Aydın, kurslardaki eğitim-
öğretim süreçlerinde ezberci değil anlamaya dayalı etkinlik ve faaliyetlerin yürütüldüğünü, dolayısıyla da bu kurs süreçlerine 
yönelik eleştirilerin yersiz olduğunu savunmaktadır.12 Bugün geldiğimiz noktada yaygın din eğitimi çeşitlenmiş, anlam-yorum 
süreçlerine daha fazla önem verilmeye başlamıştır. Kur’an lafzının ezberlenmesi ve okunması yanında hayata anlam kazandıracak 
farklı programlar DİB tarafından uygulamaya konulmuştur. Kur’an’ı Anlama Temel Öğretim programı bu programlardan biridir. Bu 
programla öğrencilerin Kur’an’ın anlam dünyası ile buluşmalarını sağlamak, öğrenilenleri hayatla buluşturmak amaçlanmıştır.13 
Bu programda Başkanlık özellikle hafızlığını tamamlayan öğrenciler için Dil Bilgisi, Okuma-Anlama, Dinleme-Konuşma ve Yazma 
alanlarından oluşan derslerle öğrencilerin Arapçayı öğrenmelerini amaçlamış ve bununla birlikte ortaöğretim sürecinde eğitimini 
açık öğretimle devam ettiren öğrencilerin kayıt yaptırabileceği İslami İlimler programını uygulamaya geçirmiş ayrıca öğrencilerin 
Arapça programında edindikleri bilgi ve beceriler ile Tefsir, Hadis, Fıkıh, Akaid, Siyer gibi temel İslami ilimlerde vukufiyet 
kazanabilmelerini amaçlamıştır.14 Bu programa DİB’in üst düzey personelinin yetiştirildiği İhtisas merkezlerinin bir anlamda mikro 
örneği olarak bakılabilir. Görüldüğü üzere 2000’li yıllarda daha çok tek tip programlar uygulamada iken bugün gelinen noktada 
programların çeşitlendirildiği, ihtiyaç odaklı kurs kapsamının genişletildiği, uzaktan eğitim imkânlarının kullanıldığı, farklı kurum 
ve kuruluşlarda işbirliği çerçevesinde ek programların açıldığı bir evreye ulaşmıştır.  

İkinci bölümün diğer bir başlığını oluşturan konu da din eğitiminin hayatiliği ilkesidir. Bu bölümde Aydın, din eğitiminin insan için 
bir ihtiyaç oluşundan hareketle programların ihtiyaçları karşılayabilme durumuna göre önem kazanacağını, aynı zamanda eğitim 
alanında sıklıkla ifade edilen öğrenci merkezli bir eğitim sürecinin gerçekleştirilmesine değinmekte, bu kapsamda öğrenme ve 
öğretme sürecinde uyulması gereken ilkeleri ifade etmektedir. Sonuçta eğitimin sorun odaklı/hayata dönük, ihtiyaç odaklı, soyut 
bilgiyi somut hayatla bağdaştırma gibi süreçlerin dikkate alınması vurgulanmaktadır. Bu durumu şu şekilde açıklamaktadır: 
“Eşlerinizle iyi geçinin” ayeti ve benzerlerini sadece nakletmekle yetinerek, insanların, kadın sorunları konusunda duyarlı hale gelmelerini, bu 
konuda yanlışlarını düzeltmelerini sağlayamayız. Çünkü bu ve benzeri ayetler, oldukça soyutturlar. “İyi geçinmek” ifadesinin içeriğini herkes, 
kendi kültürel kodları çerçevesinde belirlemeye/anlamaya çalışır. Kişinin sahip olduğu kültür, kadınlara gerçekte kötü davranmak sayılan tutum 
ve davranışları son derece doğal karşılamasına neden olabilir. Bu takdirde o kişi, bu ve benzeri ayetleri dinlemesine rağmen yanlışını fark 
etmeyebilir. “Evet doğru, hanımlarımızla iyi geçinmeliyiz, zaten ben de iyi geçiniyorum, sorun yok” diyerek işi geçiştirebilir.15 

Bölümde üzerinde durulan diğer bir başlık ise ezberci eğitim üzerine olmuştur. Kur’an kurslarında verilen eğitimi ezbercilikle itham 
eden kitlelere cevap niteliğinde oluşturulan bu başlıkta ezbere yer vermeyen hiçbir eğitim sisteminin olmadığı, dil öğretimi, 
matematik öğretimi gibi konularda temel düzeyde ezberin zorunluluğu, ezberin anlamlı öğrenmeler için bir alt basamağı 
oluşturduğu, yapılandırmacı yaklaşımın temelinde de ezber üzerinden değerlendirmelerin yapıldığı gerekçeleriyle açıklama 
yapılmıştır.16 Konunun devamında ise Kur’an kursları ve anlamlı öğrenme üzerine eğitimde aslolanın öğrenmeyi öğretmek olduğu, 
öğretmenin öğrenmeyi kılavuzlayan bir rehber olduğu, öğrencinin de bilgiyi robotik bir yapı gibi hazırdan almayıp yapılandırarak 
elde etmesi gerektiği, düşünmeden öğrenmenin beyhude bir çaba olacağı ifade edilmiştir. Dolayısıyla çoğulcu toplumun dindar 
tipolojisini anlamlı öğrenme, hermenötik oluşturacak, zaruret miktarı ezber buna yol açacaktır.17 

Aydın’ın kitabında değindiği başlıklardan birini de Kur’an kursları ve disiplin oluşturmaktadır. Kurslarda da insana saygılı bir din 
eğitiminin öncelenmesi gerektiği, korkuya dayalı, bireyi sıkan, mutsuz eden değil sevgi eksenli, mutlu edici bir disiplin anlayışının 
olması gerektiği ifade edilmiştir.18 

                                                           
11 M. Şevki, Kur’an Kursu, 155. 
12 M. Şevki, Kur’an Kursu, 156. 
13 Diyanet İşleri Başkanlığı Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü, “Kur’an-ı Anlama Temel Öğretim Programı” (Erişim 23 Ekim 2023), 6. 
14 Diyanet İşleri Başkanlığı Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü, “İslami İlimler Temel Öğretim Programı” (Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2021), 

6. 
15 M. Şevki, Kur’an Kursu, 173. 
16 M. Şevki, Kur’an Kursu, 180. 
17 M. Şevki, Kur’an Kursu, 185. 
18 M. Şevki, Kur’an Kursu, 199. 



206  

https://dergipark.org.tr/rid 

Eserin sonunda yer alan başlıklardan bir diğerini de kurslarda verilen din eğitiminin bilimselliği konusu oluşturmaktadır. Eğitim ve 
öğretimin plan ve programlı şekilde, eğitim bilimlerine uygun, kime, ne kadar sürede, ne kadar, nasıl, ne, niçin sorularına yanıt 
verir nitelikte düzenlenmesi gerektiği ifade edilmiştir.19 Kitabın son başlıklarını ise hafızlık eğitimi, süreçleri, istatistikleri ve 
öğreticinin nitelikleri/yeterlikleri oluşturmaktadır. 

Prof. Dr. Şevki AYDIN “Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu” başlıklı kitabında Kur’an kurslarının resmiyeti, devlet sistemi 
içerisindeki yeri, konum ve misyonu, resmi dayanakları, yaz kursları ve kurs sistemi, yetişkin Kur’an kursları, kurs programları, 
öğretilecek dini bilginin niteliği, ezberci ve anlamlı öğrenme, hafızlık eğitimi gibi Başkanlığın üstlendiği yaygın din eğitimi alanına 
toplu bir bakış ve değerlendirmeleri içermektedir. Çalışmada belirlenen konular ve bu konulara yönelik değerlendirmeler, eserin 
yazıldığı dönemde kamuoyunu meşgul eden tartışmalardan oluşmuştur. 

Aydın’ın kitabını yazdığı dönemlerde Diyanet İşleri Başkanlığında eğitim hizmetlerinden sorumlu Başkan yardımcısı olarak görev 
yapması, eğitim ve din eğitimi bilimi açısından son derece bilgi ve birikiminin bulunması konuları özgüvenli şekilde ortaya 
koyabilmesine imkân tanımıştır. Aynı zamanda eserde kullanılan dilin genellikle tartışmalara cevap niteliğinde olan konular 
açısından savunmacı/refleksif bir dil olduğu söylenmelidir. Eser, genelde sade ve anlaşılır bir dilin kullanılması nedeniyle sadece 
konunun ilgilileri açısından değil tüm çevre ve kesimlerce rahatlıkla anlaşılabilir bir kaynak niteliği taşımaktadır. Kur’an kursları 
üzerine yapılan çalışmaları derli toplu şekilde bir kitap halinde bir arada bulundurması, kendisinden sonra yapılan çalışmalara da 
önemli ölçüde rehberlik etmiştir.  

Bugün geldiğimiz noktada eserin yazıldığı dönemde sorun veya problem olarak görünen veya olan birçok husus kendini problem 
alanı olmaktan çıkarmış, toplum ve kurumlar nezdinde bu hususların toplumun gündeminde yer almadığı, kabullenildiği ve sahip 
çıkıldığı, eleştirilerin daha çok eğitim-öğretim süreçlerine odaklı yapıcı bir rolde sürdürüldüğü söylenmelidir. 

 

 

 

 

Kaynakça | References 

Diyanet İşleri Başkanlığı Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü. “İslami İlimler Temel Öğretim Programı”. Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2021. https://egitimhizmetleri.diyanet.gov.tr/Documents/Kur'an%20Kurslar%C4%B1%20%C4%B0slami%20% 
C4%B0limler%20Temel%20%C3%96%C4%9Fretim%20Program%C4%B1%202021.Pdf 

Diyanet İşleri Başkanlığı Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü. “Kur’an-ı Anlama Temel Öğretim Programı”. Erişim 23 Ekim 2023. 
https://egitimhizmetleri.diyanet.gov.tr/Documents/Kur'an%C4%B1%20Anlama%20Temel%20%C3%96%C4%9Fretim%2
0Program%C4%B1%20-%202021.pdf 

Işıkdoğan, Davud - Korukçu, Adem. “Yaz Kur’an Kurslarında Uygulanan Kur Sistemiyle İlgili Öğreticilerin Görüşleri Üzerine 
Karşılaştırmalı Bir Çalışma”. e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 8/1 (2016), 15-35. 

Kurt, İbrahim. Velilerin 4-6 Yaş Grubu Kur’an Kurslarından Memnuniyet Düzeyleri ve Beklentileri Üzerine Bir Araştırma (Ankara Örneği). 
Çorum: Hitit Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. http://cdn.hitit.edu.tr/sbe/files 
/98034_1704191110349.pdf 

M. Şevki, Aydın. Bir Din Eğitimi Kurumu Olarak Kur’an Kursu. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2. baskı., 2010. 
Semiz, Hatice. Kur’an Kurslarında Yetişkin Kadınların Din Eğitimi. Rize: Rize Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2011. file:///C:/Users/PC-M/Desktop/294130.pdf 

                                                           
19 M. Şevki, Kur’an Kursu, 207. 



Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 207-212                                                                                                                                              | Kitap Değerlendirmesi 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

 

Hasan Hüseyin İslam |  0000-0001-9913-7055 
Dr. | Yazar| hislam@live.nl  

Gaziantep Üniversitesi |   007x4cq57 
Tefsir | Gaziantep, Türkiye 

 

Öz 
İlk insan Adem’in (as) yaratılışıyla birlikte insanlık, peygamberler vasıtasıyla vahye muhatap olmuştur. Adem’le (as) başlayan vahiy tecrübesi son peygamber Hz. 
Muhammed’e (sav) kadar devam etmiş ve bu vahiy silsilesi Kur’an’la son bulmuştur. Kur’an’ın nüzulü ile birlikte sözlü vahyin yazılması işlemi, bizzat Hz. Peygamber 
(sav) kontrolünde yapılmış ve vahiy kâtiplerine yazdırılmış ancak Hz. Peygamber’in sağlığında Kur’ân toplanarak bir kitap haline getirilmemiştir. Hz. Peygamber’in (as) 
vefatından sonra Hz. Ebubekir’in hilafeti döneminde kitap haline getirilen Kur’ân, Hz. Osman’ın hilafeti döneminde çoğaltılarak günümüze kadar herhangi bir 
değişikliğe uğramadan gelmiştir. Kitap haline getirilen Kur’an’ın tarihsel süreç içerisinde yazımıyla kırâati arasında bir kısım farklılıkların olduğu görülmektedir. Bu 
farklılıklar sahih kırâatler olarak kırâat-ı seba/yedi kırâat, kırâat-ı aşere/on kırâat şeklinde kendisini göstermektedir. Bu kırâatlerin yanısıra şâz kırâatler de 
bulunmaktadır. Sahih ve şâz kıraatlerin hangisine dahil olup olmadığı veya bir kırâat olup olmadığı tartışmalı olan bir diğer kırâat türü daha bulunmaktadır ki bu da 
Müdrec Kırâat’tır. Müdrec Kırâat’in yedi veya on kırâat içerisinde yer alan bir okuma şekli olup olmadığı bu konuda çalışma yapan âlimler arasında tartışma konusu 
olmuştur. Kırâat farklılıkları konusunda çalışma yapan âlimlerin bir kısmı müdrec kırâatin bir kırâat şekli olduğunu savunurken bir kısmı ise bunun tefsir mahiyetli 
Mushaflarda ayetler arasında açıklama olduğunu iddia etmişlerdir. Suyûtî’ye kadar Müdrec Kırâat’in bir kırâat şekli olduğu konusunda açık bir ifade bulunmazken, 
Suyûtî ile birlikte müdrec kırâat, kırâat kavramları arasında yer almıştır. Fakat müdrec kırâatin bir okuma şekli olup olmadığı konusunda halen bir kapalılık 
bulunmaktadır. Bu kapalılığın açıklığa kavuşturulması önem arz etmektedir. Bu konuda geçmişte yapılan çalışmaların bir sentezini yaparak zikri geçen kapalılığı 
açıklığa kavuşturmak elzem olarak görülmektedir. Zira ahkam konusundaki bir kısım ayetlerdeki kırâat farklılıkları, hüküm değişikliğine de yol açmaktadır. Kritiğini 
yaptığımız ‘Kırâatlerde Müdrec Kavramı’ isimli bu eser, bu konuda cevap bekleyen sorulara bir nevi cevap niteliğindedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kur’ân, Kırâat, Müdrec, Osman Bayraktutan. 

Atıf Bilgisi 
İslam, Hasan Hüseyin. “Kırâatlerde Müdrec Kavramı”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (Nisan 2024), 207-212. 

https://doi.org/10.32950/rid.1404017 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yayın Bilgileri  
Türü Kitap Değerlendirmesi 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    12.12.2023 Kabul Tarihi:   15.04.2024 Yayım Tarihi:   20.04.2024     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Etik Bildirim ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 
 

 
Dizinlenme Bilgisi  

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 26 (April 2024) 207-212                                                                                                                                                                               | Book Review 

https://dergipark.org.tr/rid 

 

Hasan Hüseyin İslam |  0000-0001-9913-7055 
Dr. | Author | hislam@live.nl  

Gaziantep University |   007x4cq57 
Tafsir | Gaziantep, Türkiye 

 

Abstract 

With the creation of the first human, Adam (pbuh), humanity received revelation from the prophets. The revelation experience that began with Adam (peace be upon 
him) continued until the last prophet, Hz. Muhammad (peace be upon him), and this chain of revelation concluded with the Qur'an. The process of writing the verbal 
revelation along with the revelation of the Quran was carried out by the Prophet himself. The Qur'an, which was expanded into a book during the caliphate of Hz. Abu 
Bakr following the passing of the Prophet Muhammad (pbuh), was duplicated during the caliphate of Hz. Uthman and has remained unchanged to this day. It is seen 
that there are some differences between the writing and recitation of the Quran, which was carried in book form, throughout the historical process. These differences 
manifest themselves as authentic recitations as recitation seba/seven recitations and recitation ashare/ten recitations. In addition to these recitations, there are also 
shaz recitations. There is another type of recitation that is controversial whether it is included in the sahih and shaz recitations or whether it is a recitation, and this is 
Mudrec Recitation. Whether Mudraj Qiraat is a form of reading among seven or ten recitations has been a matter of debate among scholars working on this subject. 
While some of the scholars who study the differences in recitation argue that mudraj recitation is a form of recitation, others claim that it is an explanation between 
verses in tafsir Mushafs. While there was no clear statement that Mudraj Qiraat was a form of recitation until Suyûtî, with Suyûtî, Mudraj recitation took place among 
the concepts of recitation. However, there is still uncertainty as to whether mudraj recitation is a form of reading. Clarifying this opacity is an important problem that 
awaits an answer. It is considered essential to clarify the aforementioned opacity by making a synthesis of the previous studies on this subject. Because the differences 
in recitation in some verses regarding the provisions also lead to changes in the provisions. This work called 'The Concept of Mudraj in Readings', which we have 
criticized, is a kind of answer to the questions waiting to be answered on this subject. 

Keywords 
Tafsir, Quran, Reading, Mudraj, Osman Bayraktutan. 

Citation 
İslam, Hasan Hüseyin. “The Concept of Mudraj in Readings”. Rize Theology Journal 26 (April 2024), 207-212. 

https://doi.org/10.32950/rid.1404017 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Book Reviews 
Process Information Date of Submission:  12.12.2023 Date of Acceptance: 15.04.2024 Date of Publication: 20.04.2024     
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - iThenticate 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 
 
 

 
Abstracting and Indexes 

 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 Kırâatlerde Müdrec Kavramı 209 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Doç. Dr. Osman Bayraktutan, Kırâatlerde Müdrec Kavramı (Ankara: Sonçağ Akademi, 2023)  
172 sayfa, 978-625-6924-87-1 

İslâm dininin en temel kaynağı Kur’an’ı Kerim’dir. Kur’an’ı Kerim, nüzûl sürecinden 
itibaren hiçbir değişikliğe uğramadan günümüze kadar ulaşan tek kutsal kitaptır. 
Kur’an’ın nüzûlüyle birlikte Hz. Peygamber’in (sav) döneminde Kur’an’ın 
okunuşuyla ilgili olarak farklı okuyuşları ifade eden; “Kur’ân yedi harf üzerine 
indirildi.”1 hadisiyle Kur’ân, farklı kırâatlerde okunmaya başlanmıştır. Bu kırâaatler, 
kırâat âlimleri tarafından farklı tasniflere tâbi tutulmuştur. Söz konusu tasnifleri 
en ayrıntılı şekilde yapan âlim, Suyûtî’dir. Suyûtî, bu kırâatleri, ‘mütevatir kırâat’, 
‘meşhur kırâat’, ‘âhâd kırâat’, ‘şâz kırâat’, ‘mevzû kırâat’ ve ‘müdrec kırâat’ şeklinde 
sınıflara ayırmıştır. Ancak Suyûtî öncesi kırâat tasnifleri içerisinde yer almayan 
‘müdrec kırâat’ kavramı, kırâat ilmine ilk olarak Suyûtî ile birlikte girmiştir. 
Müdrec kırâatin kabul edilen kırâatler arasında olup olmadığı ise bir tartışma 
konusu olagelmiştir. Bu konunun açıklığa kavuşması ise kırâat ilmiyle meşgul 
olanlar için önem arz etmektedir. Tanıtımını yaptığımız “Kırâatlerde Müdrec 
Kavramı” adlı bu kitap, müdrec kavramının anlamı, tarihsel süreci, müdrec 
kavramının diğer İslâmî disiplinler tarafından nasıl anlaşıldığı ve günümüzde bu 
kavramın nasıl anlaşılması gerektiğini ele almaktadır. Mezkûr eser, bir önsöz, giriş, 
iki ana bölüm, sonuç ve kaynakçadan oluşmaktadır. Kitapta indeks bulunmamaktadır.  

Yapılan bu çalışmayı tahlil ederken müdrec kavramı hakkında daha önceden yapılmış müstakil bir esere rastlamadık. Ancak 
gerek klasik kaynaklarda gerekse güncel yapılan çalışmalarda bu konunun bir alt başlık şeklinde incelendiğini tespit ettik. 
Müdrec kavramının bir alt başlık şeklinde yer aldığı bu kaynakları şu şekilde sıralamamız mümkündür: İbn Cezerî’nin en-Neşr fi’l 
Kırâati’l-Aşr (tsz.), Şa’bân Muhammed İsmâil’in Resmü’l-Mushaf Ve’d-Dabtuhû (tsz), İbn Cezerî, Muhammed b. Muhammed’in, en-
Neşr fi’l Kırâati’l-Aşr, (tsz.), Şa’bân Muhammed İsmâil’in, Resmü’l-Mushaf ve’d-Dabtuhû (tsz.), Ebû Bekir Ahmed b. Mûsa İbn 
Mücâhid’in, Kitâbu’s-Seb’a fi’l- Kırâat (1400), Sicistânî’nin Kitâbü’l-Mesâhif (1936), Abdulvehhâb Hammûde’nin, el-Kırâât ve’l-Lehecât 
(1948), el-İbâne Mekkî b. Ebî Tâlib’in an Me’âni’l-Kırâât (1971), Mekkî’nin el-İbâne an Me’âni’l-Kırâât (1971), Ebû Bekr el-Hatîb Ahmed 
b. Ali b. Sâbit Bağdâdî’nin, el-Faslü li’l-Vasli’l-Müdrec fi’n-Nakl (1977), el-Makdisî Ebû Şâme’nin, İbrâzu’l-Meânî min Hırzi’l-Emânî fi’-
Kırâati’s-Seb’ (1982), Rızkuddavîl Seyyid’in, fî Ulûmi’l-Kırâât (1985), Muhammed b. Muhammed İbn Cezerî’nin, Ğayetu’n- Nihaye fi 
Tabakati’l- Kurra’ (1982), Abdulfettâh İsmâil Şelebî’nin, Resmu’l-Mushâfi’l-Osmânî ve Evhâmu’l-Müsteşrikîn fi’l-Kırââti’l-Kur’ani’l-Kerîm 
Devâfi’uhâ ve Def’uhâ (1983), Ebü’l-Feth Osman İbn Cinnî’nin, el-Muhteseb fî Teybini Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâât ve’l-İzâhi Minhâ (1986), 
Ebû Şâme’nin el-Mürşidü’l-Vecîz (1986), Şihâbüddîn Kastalânî’nin, Letâifü’l-İşârât li Fuûni’l-Kırâat (1986), Mekkî b. Ebî Tâlib’in, el-
Keşf ‘an Vücûhi’l-Kırââti’s-Seb’ (1987), Ahmed b. Muhammed Bennâ’nın, İthâfü Fudalâi’l-Beşer bi’l-Kırââti’l-Erbaate Aşer (1987), 
Dimyâtî’nin el-İthâfu Fudalâi’l-Beşer bi’l-Kırââti’l-Erba’ate Aşer (1987), Ahmed Beylî’nin, el-İhtilâf beyne’l-kırâât (1988), Hüseyin 
Ziyauddîn Itr’ın, el Ahrufu’s-Seb’a ve Menziletu’l-Kırââti Minhâ (1988), Mekkî b. Ebî Tâlib’in, Kitâbü’l-Keşf ‘an Vücûhi’l-Kırâat ve ‘İleliha 
ve Hüceciha (1988), Nasr b. Ali b. Muhammed b. Ebû Abdullah İbn Ebû Meryem’in, el-Mûdah fî Vucûhi’l-Kırâât ve İlelihâ (1993), 
Mustafa Atillâ Akdemir’in ‚Kur’an’ın Toplanması ve Kırâat Meselesi (1994), Muhammed b. Ömer b. Sâlim Bâzemûl’un, el-Kırâât ve 
Eseruhâ fi’l-Ahkâm ve’t-Tefsîr (1996), Ebû Abdullah Hüseyin b. Ahmed İbn Hâleveyh’in, el-Hüccetü fî’l-Kırâati’s-Seb’ (1996), İsmet 
Ersöz’ün, Kur’an Tarihi: Kur’an’ı Kerîm’in İndirilişi ve Bügüne Gelişi (1996), Abdulâl Sâlim Mukrim’in, el-Kırââtu’l-Kur’âniyye ve Eseruhâ 
fi’d-Dirâseti’n-Nahviyye (1996), Ebû Amr Osman b. Sâid Dânî’nin, Kitâbü’t-Teysîr fi’l-Kırââti’s-Seb‘ (1996), Muhammed Bâlvâlî’nin, el-
İhtiyâr fi’l-Kırâat ve’r-Resm ve’d-Dabt (1997), Tayyar Altıkulaç’ın, İbnü’l-Cezerî, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1999), Dânî’nin Câmiu’l-
Beyân fi’l-Kırâati’s-Seb’a’l-Meşhûre (1999),Mustafa Atillâ Akdemir’in, Kırâat Eğitiminde Tarikler, Kur'an ve Kırâati Sempozyum Kitabı 
(2000), Halis Albayrak’ın, Taberî’nin Kırâatleri Değerlendirme ve Tercih Yöntemi (2001), Abdulmecit Okcu’nun, İbnü’l Cezerî (Kur’an ve 
Kırâat) (2001), Hayrettin Öztürk’ün, Kur’an’ı Kerîm’in Kırâatinde 7 Harf Meselesi (2002), Abdurrahman Çetin’in, Kur’an Kırâatine 
Yönelik Oryantalist Yaklaşımlar (2002), İbrahim Sabırlı’nın, Ebû Amr’ın Kırâat İlmi ve Arap İlmindeki Yeri (2002), Muhammed b. Ali’nin, 
Şerhu Tayyibeti’n-Neşr fi’l-Kırâati’l-Aşr, (Thk. Mecdî Muhammed Surur Sa’d Baslum) (2003), Mehmet Ünal’ın, Kur’an’ın Anlaşılmasında 
Kırâat Farklılıklarının Rolü (2005), Yusuf Alemdar’ın‚ Kırâatlerin Ortaya Çıkış Meselesine Yeniden Bir Bakış (2004), M. M. A’zâmî’nin, 
Vahyedilişinden Derlenişine Kur’ân Tarihi (2006), Mehmet Dağ’ın, İbn Mücâhid’in Kırâat Ekollerini Yedi İle Sınırlaması: Eleştirel Bir 
                                                           
1  İbn Hanbel, Müsned, III, Hd, 7995; Taberi, Camiu’l Beyan, I, 25. 



210  

https://dergipark.org.tr/rid 

Yaklaşım (2006), Mehmet Dağ’ın, Kırâat ilminde Şâz Kavramı– Kavramın Anlamsal Dönüşümü ve Gerçek Anlamının Tespitine Dair- (2007), 
Ziya Şen’in, Kur’an’ın Metinleşme Sürecinde Ortaya Çıkan Problemler (2007), Tayyar Altıkulaç’ın, Hz. Osman’a Nisbet Edilen Mushaf-ı 
Şerif (2007), İlhan İhsan’ın, Kurtubî Tefsirinde Kıraat Olgusu (2009), Muharrem Önder’in, Şâz Kırâatlar ve İslâm Hukuku Açısından Değeri 
(2009), Abdurrahman Çetin’in, Kur’ân’ı Kerim’in İndirildiği Yedi Harf ve Kırâatlar (2010), Abdülaziz b. Süleyman b. İbrahim 
Mezînî’nin, Mebâhis fî İlmi’l-Kırâât (2011), Tayyar Altıkulaç’ın, Hz. Ali’ye Nisbet Edilen Mushaf-ı Şerif (2011), İsmail Karaçam’ın, 
Kur’ân’ı Kerîm’in Nüzûlü ve Kırâati (2011), Necattin Hanay’ın, Kur’ân Tefsirinde Kıraat Farklılıklarının Rolü: Zeccâc ve Taberî Örneği 
(2015), Abdurrahman Muhammed Akten’in, Mücahid Bin Cebr’in Hayatı ve Kıraatlere Yaklaşımı (2015), İrfan Çakıcı’nın, Şaz Kıraatler 
ve Tefsire Etkisi (2016), Mehmet Kılıç, Şâz Kıraatlar Bağlamında Hasan Basrî Kıraatı ve Özellikleri (2017), Mustafa Aydın’ın, Hatîb el-
Bağdâdî’nin el-Fasl li’l-Vasli’l-Müdrec fi’n-Nakl’i Bağlamında Müdrec Hadisler ve Değeri (2018), Servet Kılıç’ın, Kırâat İlminde Mekkî B. Ebî 
Talib (2021), Cemil Küçük’ün, Abdullah b. Mes’ud ve Kıraati (2021), Cafer Yerlikaya’nın, Kıraatlerin Sıhhat Kriterlerinin 
Değerlendirilmesi 2021, Yunus İşeri, Sıhhat Açısından Kıraat Çeşitlerinin Kavramsal Anlamda Değerlendirilmesi (Aralık 2022),  Osman 
Bayraktutan’ın, – Demirkol, Nihat, D-r-c Fiili Üzerine Etimolojik Bir Değerlendirme (2023), Mehmet Keleş’in, Şevkânî, Fethu’l-Kadîr Adlı 
Eseri ve Kıraatleri Ele Alma Yöntemi (2023) ve Nesrişah Saylan’ın, Übey B. Ka‘b’ın Kıraat İlmindeki Yeri ve Ona Atfedilen Kıraatlerin 
İncelenmesi (2023).  

Eserin giriş bölümünde çalışmanın konusu, amacı, kullanılan metot ve kaynakları belirtilmiştir. Ayrıca İslâm düşünce tarihinde 
önemli bir yeri olan ‘müdrec’ kavramı ve bunun tarihsel süreçte kazandığı anlamları ele alınarak Kur’ân-ı Kerîm’in okunuşunu 
konu edinen ve kırâat ilminde kullanılan söz konusu kavramın doğru bir şekilde anlaşılmasının önemi belirtilmiş ve d-r-c‛nin 
semantik analizinin yapılmasına olan ihtiyaçtan hareketle böyle bir çalışmaya ihtiyaç duyulduğu açıklanmıştır. Bu bağlamda 
müdrec kavramının Kur’ân öncesi dönemde kullanıldığı anlamlarıyla Kur’an’da hangi anlamlarda kullanıldığının ortaya 
konulması gerektiği belirtilerek bu kavramın müfessirler ve İslâm âlimleri tarafından nasıl anlaşıldığının, temel klasik ve güncel 
kaynaklardan da istifade edilerek açıklığa kavuşturulması hedeflenmiştir. Birinci bölüm olan “Semantik Analiz Yöntemi 
Açısından Müdrec Kavramı” bölümü dört alt başlığa ayrılarak 1. “d-r-c” kelimesinin eş anlamlıları 2. “d-r-c” kelimesinin zıt 
anlamlıları 3. “d-r-c” kelimesinin diğer ilimlerde kullanımı 4. “d-r-c” kelimesinin istilahi anlamı ele alınmış olup bu kapsamda 
ilk iki alt başlıkta altı kavram işlenmiştir. Buna göre müdrec kavramının luğavî ve istilahî tanımları türevleri ile incelenmiş, 
Kur’an’da müdrec kavramı ayetlerle örneklendirilmiştir (s. 5). Eserin ikinci bölümünde ise ‘Kavramın Kırâatlere Giriş Seyri’ ana 
başlığı altında üç alt başlığa ayrılmış olup bu alt başlıklarda ikili, üçlü ve altılı sınıflandırma şeklinde kavramın kırâat ilmine 
girişi kırâat âlimlerinin görüşleriyle izah edilmeye çalışılmıştır (s. 50-62).  

Çalışmanın birinci bölümüne müdrec kelimesinin semantik analizi yapılarak başlanmış olup “d-r-c” ve türevlerinin anlamları 
ele alınmıştır (s. 8). Bu bağlamda “d-r-c” kökünün geldiği anlamların geniş bir şekilde analizi yapılmıştır. Daha sonra müdrec 
kelimesinin if’al kalıbında “ed-re-ce” fiilinin ismi mef’ul kalıbında kullanıldığı bunun anlamının da “gizleme”, “saklama”, 
“katlama”, “bir şeyi bir şeye sokuşturma”, “ilâve etme”, anlamlarına geldiği belirtilir (s. 9-10). Daha sonra “d-r-c” kelimesinin 
anlamının daha iyi anlaşılabilmesi için “d-r-c” ile eş anlamlı olan fiiller ele alınır. Bu bağlamda Kur’an’da 115 defa farklı 
türevlerde kullanılan “d-h-l” kelimesi (s. 11-14), 14 defa kullanılan “v-l-c” fiili (s. 14-16), 10 defa geçen “z-l-f” fiili (s. 17-19), 
Kur’ân ayetlerinden örnekler verilerek “d-r-c” fiiliyle anlam yakınlığı içerdiği belirtilir. “D-r-c” kelimesinin eş anlamlıları 
üzerinde durulan çalışmada daha sonra bu kelimenin zıt anlamlıları incelenir. Zira bir kelime sadece eş anlamlılarıyla değil, 
bilakis zıt anlamlarıyla daha iyi kavranacaktır (s. 19). Bu bağlamda Kur’an’da farklı türevleriyle birlikte 184 defa geçen “h-r-c” 
kelimesi (s. 21-24), 9 yerde farklı türevleriyle kullanılan “b-r-z” fiili (s. 24-26), iki yerde geçen “b-z-g” fiili (s. 26-28) üzerinde 
durulur ve Kur’an’dan ayetlerle söz konusu kelimeler örneklendirilerek “d-r-c” kelimesiyle karşıt anlamlar içermekte olduğu 
ispat edilmeye çalışılmıştır.  

Birinci bölümün son alt başlığında ise müdrec kavramının diğer İslami ilimlerden gerek hadis gerek fıkıh gerekse tefsir 
ilimlerinde hangi anlamlarda kullanıldığı ele alınır. Bunun için “Müdrec Kavramının Diğer İlimlerde Kullanımı” adı altında bir 
başlık açılır. Buna göre öncelikle müdrec kelimesinin hadis ilminde kullanılışı ele alınmış ve bu kavramın “hadisleri rivayet eden 
kişilerin asli metinde olmadığı halde metne yaptıkları eklemeler” şeklinde tarif edilir (s. 50-51). Daha sonra çok kısa birkaç cümle 
ile yapılacak olan söz konusu tanım, adeta bir hadis usûlü kitabındaki terim gibi detaylıca ele alınarak; müdrec hadisin tanımı, 
kelimenin hadis ilmindeki anlamı, müdrec hadislerin ilk olarak hangi âlimler tarafından hangi kitaplara alındığı, müdrec 
hadislerden örnek verilerek başta, ortada ve sonda kullanılan müdrec örneklerine geniş bir şekilde yer verilir. Aynı zamanda 
müdrec kavramının eş anlamlı ve zıt anlamlı kelimelerin işlendiği başlık altında da yapıldığı gibi adeta kitap bir lügat ve terimler 
kitabı hüviyetine bürünmüştür. Aslında bu usûlü kitabın tamamında görmek mümkündür (s. 31-33). Çalışmada müdrec 
kelimesinin hadis ilimlerindeki anlamından sonra fıkıh ilmindeki anlamı üzerinde durulur. Öncelikle usûl-i fıkhın sözlük anlamı 
üzerinde durulduktan sonra ıstılahî anlamı ele alınır. Müdrec kelimesinin usûl-i fıkıhta genel olarak hukuk içeren ayetlerde o 



 Kırâatlerde Müdrec Kavramı 211 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

ayetlerin anlaşılması ve yorumlanmasında yapılan ilâve kelime veya kelimeler olarak kullanıldığı belirtilir. Bu bağlamda ayetlere 
farklı kârilerin eklediği müdrec kelimeler sebebiyle farklı hükümlerin ortaya çıktığı belirtilerek müdrec kırâatin sebep olduğu 
hukukî konulardaki farklılıklar, oruçla, nafakayla ilgili ayetlerden örnekler verilerek konu somutlaştırılmaya çalışılmıştır (s. 33-
39). Daha sonra müdrec kelimesinin tefsir ilminde kullanılışına yönelinir. Zira yazara göre usûl-i fıkıh ve tefsir ilmindeki müdrec 
kavramı arasında büyük bir benzerlik görülmektedir. Çalışmada her alt başlıkta olduğu gibi burada da konuya başlarken 
kelimenin etimolojik tanımına girişilir. Öncelikle tefsir kelimesinin lugavî anlamı daha sonra da bu kelimenin ıstılahî anlamı 
üzerinde geniş bir şekilde durulur. Tefsir ilminde kullanılan müdrec kavramının ayetlerin kenarlarına yazılan ve Kur’an’dan 
olmayan ilâve kelimeler olduğu belirtilir. Ancak sahâbe döneminde yapılan bu uygulama daha sonraki nesiller tarafından 
Kur’an’ın asıl metnindenmiş gibi anlaşıldığı belirtilir (s. 39-42). Yazar, müdrec kavramının Kırâat İlmi’nde kullanılan, 
mushafların hattına uymayan, tefsir mahiyetli eklemeler ve Hz. Peygamber’e nispet edilmeyen rivâyetler olarak adlandırıldığını 
ifade eder. Buna göre aslında müdrec kırâat, bir kırâat şekli olmaktan öte tefsir amacıyla satır aralarına konulan izahlardır. Bu 
açıklamadan sonra aynı başlık altında kırâatlerin tespit edilmesindeki şartları açıklamaya başlar ve sahâbe tarafından icra edilen 
müdrec okumaların, Hz. Osman tarafından Kureyşî lehçeyle birlikte kaldırıldığını ve böylece müdrec ilavelerin ayırt 
edilebildiğini ancak sahâbe döneminden sonra bu rivayetlerle karşılaşanların bunları Kur’ân zannetmeye başladıklarını belirtir. 
Yazar, müdrecin bir kırâat olarak değerlendirilmemesi gerektiğini, müdrecin içtihada, kırâatin ise nakle dayandığını, (s.48) 
müdrecin tefsire yapılan ilaveler olduğunu ve Hz. Peygamber’e nispet edilmeyen rivayetler olduğunu belirtir.  

İkinci bölüm olan “Kırâatlerde Müdrec Kavramı” bölümünde kavramın kırâatlere girişinde kırâat alimlerinin kullandığı ikili, 
üçlü ve altılı sınıflandırmaları ele alan yazar, ikili tasnif bağlamında önce sahih kırâat ve şâz kırâatın sözlük anlamları üzerinde 
durmuş, daha sonra bu kavramların ıstılahî anlamını açıklamaya çalışmıştır. Daha sonra üçlü tasnifi ele almış, üçlü tasnif 
bağlamında sahih kırâat, âhad kırâat ve şâz kırâatın önce sözlük anlamı üzerinde durmuş sonra bu kavramların ıstılahî anlamları 
hakkındaki örneklerle konuyu genişletmiştir. Mezkûr üçlü tasniften sonra altılı tasnifi ele alan yazar, bu bağlamda altılı tasnifin 
ilk defa Suyûti tarafından yapıldığını, Suyûti’nin yaptığı bu tasniften sonra hadis ilminde kullanılan terminolojiyle kırâatlerde 
kullanılan terminolojinin birbirine karıştığını, bunun sebebini de Suyûti’nin hadis âlimi olmasına bağlar. Suyûtî’nin altılı tasnifi 
mütevâtir, meşhûr, âhâd, şâz, mevzû ve müdrec olmak üzere altıya ayırdığını belirten yazar, önceki bölümlerde ve başlıklarda 
olduğu gibi öncelikle bu kavramların sözlük anlamları ve terimsel anlamları üzerinde durarak câhiliyye şiirinden ve ayetlerden 
örnekler vermek suretiyle bu kavramların anlaşılmasını sağlar (s. 69-71). Daha sonra altılı tasnifin altıncısı olan ve asıl konuyu 
teşkil eden müdrec kırâate yoğunlaşır. Bu bağlamda yine diğer başlıklarda ve alt başlıklarda olduğu gibi önce müdrecin sözlük 
anlamının “eklemek, ilâve etmek, bir şeyi bir şeyin içine koymak” şeklindeki tanım, yeniden zikredilir. Daha sonra kırâat ilminde 
müdrec kelimesinin anlamına geçilir (s. 73-74). Yazar, kadim kırâat kaynaklarında bu tür bir kırâatin olmadığını, İbnu’l-
Cezerî’nin de müdrece bir kırâat çeşidi olarak değil, “Mushaflara yazılan tefsîrî ziyadelikler” olarak tarif ettiğini belirtir. Ayrıca 
Zerkeşî’nin de müdrece bir kırâat şeklinde yaklaşmadığını ancak Suyûtî ile birlikte bu kavramın ilk defa kırâat çeşitleri arasında 
sayıldığını; Suyûtî’nin altıncı kırâat olarak müdrec kırâati, kırâat türlerinden biri olarak ele aldığını belirtir. Yazar, çağdaş 
dönemde de kırâatle ilgili çalışmalar yapıldığını, yapılan bu çalışmalarda ufak ilaveler dışında İbnu’l-Cezerî ve Suyutî’nin 
etkisinin açıkça görüldüğünü belirtir. Yazar, ikinci bölümün son alt başlığı olan müdrec örnekleri kısmında diğer başlıklarda 
olduğu gibi müdrecin bir kırâat türü olmadığını, satır aralarına konulan tefsir olduğunu, (s. 76-77) oysa Hz. Osman ve istinsah 
heyetinin müdrec veya mensuh kırâatlerin farkında olduklarından bu kırâatleri Mushaf’a almadıklarını belirtir. Müellif, 
müdrecin genel anlamda ekleme faaliyeti olmakla birlikte “bazen bir cümle, bazen bir kelime, bazen bir edat, bazen de harfin 
harekelenmesi şeklinde çok geniş kapsamlı bir faaliyet” olduğunu belirterek bunu Kur’ân ayetleriyle örneklendirir. Bu bağlamda 
yazar kırk tane örnek vererek konunun anlaşılmasını sağlamıştır. Bu müdrec örneklerden sonra İbn Mes’ud’a ait olan 
Mushaf’taki müdrec ilaveler tablosuyla konuya son verilir.   

“Kırâatlerde Müdrec Kavramı” altında yapılan bu çalışmayla ‘müdrec’ kavramının ne olduğu, kelime olarak hangi anlamları 
taşıdığı, müdrec ile yakın ve eş anlamlı kelimeler, zıt anlamlı kelimeler, müdrec kavramının diğer ilimlerde kullanıldığı anlamlar 
ve kırâat ilimlerinde kullanıldığı anlamlar, “d-r-c” fiilinin ıstılahî anlamı, müdrec kavramının kıraatlere ne zaman ve kimler 
tarafından girdirildiği hakkında tarihsel süreç, bu kavramın kırâat ilminde kullanılmasında ikili, üçlü ve altılı tasnifin etkisi ve 
önemi ile kırâatlerde fiili olarak kullanılan müdrec kırâate verilen örneklerle müdrec kavramı tahlil edilmiştir. Müdrec kırâat 
hakkında verilen örneklerde genel olarak İbn Mesud, Ubeyy İbn Ka’b ve İbn Abbas’ın kıraatlerinden örnekler verilerek bu alanda 
söz sahibi olan bu sahâbenin kırâatleri zikredilmiştir. Bu sahabelerin kendilerine has olan mushaflarında sayfa kenarlarında 



212  

https://dergipark.org.tr/rid 

tefsir mahiyetinde aldıkları notlar, sonraki nesiller tarafından farklı bir kırâat gibi algılanmıştır. Ancak söz konusu tefsir 
mahiyetindeki notların Osman Mushafı’na alınmayışı yapılan bu uygulamanın bir kırâat olmadığını göstermektedir. Dolayısıyla 
Suyûtî gibi bazı âlimler tarafından zikredilen bu sahâbe notları bir kırâat gibi algılanmışsa da bu görüş genel anlamda bir kabul 
görmemiştir. Bu incelemeyle müdrec kavramın ne olduğu anlaşılır hale getirilmiştir. Zira İslâm tarihi boyunca müdrec kıraât 
hakkında müstakil bir çalışmanın olmadığı görülmektedir. Bu alanda yapılan önceki çalışmalar, adeta bir alt başlık şeklindedir. 
Bu çalışmayla nispeten de olsa bu boşluk doldurulmaya çalışılmıştır.  Çalışmada genel olarak tanım tekrarları göze çarpmaktadır. 
Yazım konusunda da bir kısım imla hataları bulunmaktadır. Örneğin kırâat kelimesi bazı yerde şapkalı, bazı yerde ise şapkasız 
yazılmıştır. Ayrıca ikinci bölümde müdrec kırâate verilen 40 örnekte de kronolojik bir yazımın takip edilmediği, örneklere 
Rahmân Suresi’yle başlanıp daha sonra Bakara Suresi’ne dönülmesi, örneklerin sonuna kadar böyle devam edilmesi de eserdeki 
sistematiğe yeterli derecede dikkat edilmediğini göstermektedir. Eserin bu alanla ilgili yapılmış eski ve yeni birçok çalışmadan 
faydalanılarak hazırlandığı görülmektedir. Bu da çalışmaya değer katmakta ve okuyucuya zengin bir kaynakça sunmaktadır. 
Ancak eserde çok fazla tanım yapılması ve müdrecle ilgili örneklerin gereğinden fazla zikredilmesi, çalışmanın özgünlüğünü 
zayıflatmakta, okuyucunun dikkati müdrec kavramından çok örneklere yöneltilmekte olup bu durum da okuyucunun somut bir 
kanıya ulaşmasını zorlaştırmaktadır. Eser genel itibarıyla bir lügat ve tanım kitabı hüviyetinde olmakla beraber müdrec kavramı 
hakkında doyurucu bilgiler vermesi hasebiyle konuyla ilgilenen ilim ehli için mutlaka okunması tavsiye edilecek bir eser olduğu 
kanaatini uyandırmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kaynakça | References 

İbn Hanbel, Ahmed. el-Müsned, Thk. Muhammed Cemil el Utar, Beyrut: Daru’l Fikr, 1994. 

et-Taberi, Muhammed İbn Cerir, Camiu’l-Beyan An Te’vili Ayi’i’l-Kur’ân, Thk. Sıdkı Cemil el-Utar, Beyrut: Daru’l-Fikr, 1995. 



https://dergipark.org.tr/tr/pub/rid/policy 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1. Rize İlahiyat Dergisi, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi tarafından yılda iki kez (20 Nisan-20 Ekim) yayımlanan 
hakemli akademik bir dergidir. 
2. Makale kabul tarihleri Nisan sayısı için 1 Kasım-15 Şubat, Ekim sayısı 
için 1 Mayıs-15 Ağustostur.  
3. Rize İlahiyat Dergisi’nin yayın dili Türkçe, İngilizce ve Arapçadır. 
Diğer dillerdeki bilimsel çalışmaların yayımlanmasına Yayın Kurulu 
karar verir. 
4. Rize İlahiyat Dergisi’nde telif ve tercüme makale, edisyon kritik, kitap 
incelemesi ve bilimsel toplantı değerlendirmeleri yayımlanır. Rize 
İlahiyat Dergisi’ne sadece lisansüstü çalışma yapan araştırmacıların 
çalışmaları kabul edilmektedir. 
5. Tercüme türünde gelen yazıların işleme alınabilmesi için yazar 
ve/veya yayınevinden izin alındığına dair belge "İzin Belgesi" adıyla 
sisteme yüklenmelidir. Ayrıca metinlerin orijinallerinin bir kopyası 
bilgisayar ortamına aktarılmak suretiyle gönderiye eklenmelidir. 
6. Yazım ilkelerine uyulmadan dergiye gönderilen yazılar, sürece 
alınmadan düzeltilmesi için yazara iade edilir. 
7. Rize İlahiyat Dergisi’nde çift taraflı kör hakemleme sistemi 
uygulanmaktadır. İki hakemin olumlu rapor bildirdiği makale, 
yayımlama sürecine alınır. Hakem raporlarından birinin olumlu (kabul 
veya minör revizyon kararı), diğerinin olumsuz (red veya major 
revizyon kararı) olması halinde çalışma üçüncü bir hakeme 
gönderilebilir ya da Yayın Kurulu tarafından incelenerek karar 
verilebilir.  
8. Hakem raporlarında gizlilik esastır; bu sebeple derginin künyesinde 
hakem bilgilerine yer verilmez.  
9. Bir sayıda aynı yazara ait en fazla bir çalışma yayımlanabilir. 
10. Dergi editör kurulu üyeleri dergiye makale gönderebilirler. Dergi 
kurullarımızda görev yapanların dergimizde makale yayımlaması 
durumunda ilgili sayıdaki bütün görevleri askıya alınır. Kör hakemlik 
sisteminin ihlal edilmesine hiçbir şekilde izin verilmez. Bu türden 
yayımlar sayıdaki toplam makalelerin 1/3’ünü aşamaz. 
11. Rize İlahiyat Dergisi’nde yayımlanan çalışmaların telif hakları 
yazarlarına aittir. Yazarlar gönderdikleri fikri eserin, Rize İlahiyat 
Dergisi tarafından Creative Commons Atıf-GayrıTicari 4.0 Uluslararası 
(CC BY-NC 4.0) lisansı ile yayımlamasına izin verirler. 
 
 
 

 
 
 
 

 

 

 

 

 
1. Rize Theology Journal is a peer-reviewed academic journal published 
biannually (20 April-20 October) by the Recep Tayyip Erdoğan 
University Faculty of Theology. 
2. Article acceptance dates are 1 November-15 February for the April 
issue, and 1 May-15 August for the October issue. 
3. The publication languages of Rize Theology Journal are Turkish, 
English and Arabic. The Editorial Board decides on the publication of 
scientific papers in other languages. 
4. Rize Theology Journal publishes copyright and translated articles, 
critical edition, book reviews and scientific conference reviews. Only the 
papers of postgraduate researchers are accepted to Rize Theology 
Journal. 
5. In order for the translated articles to be processed, the document 
confirming that permission has been obtained from the author and/or 
publisher must be uploaded to the system under the name of 
"Permission Document". In addition, a copy of the originals of the texts 
should be uploaded to the system. 
6. If the papers are not complying with the writing principles, they are 
returned to the author for the corrections before being processed. 
7. In Rize Theology Journal, a double-blind peer-review is applied. The 
article, in which two referees reported a positive report, is included in 
the publication process. If one of the referee reports is positive 
(acceptance or minor revision decision) and the other is negative 
(rejection or major revision decision), the study may be sent to a third 
referee, or it may be reviewed and decided by the Editorial Board. 
8. Confidentiality is essential in referee reports; for this reason, referee 
information is not included in the journal's credits and title pages. 
9. A maximum of one paper by the same author can be published in any 
issue. 
10. Journal editorial board members may submit articles to the journal. 
In the event that the members of our journal boards publish articles in 
our journal, all their duties in the relevant issue are suspended. 
Violation of the blind refereeing system is not permitted under any 
circumstances. Such publications cannot exceed 1/3 of the total number 
of articles. 
11. The copyrights of the papers published in Rize Theology Journal 
belong to their authors. The authors allow the intellectual work they 
sent to be published by Rize Theology Journal under a Creative 
Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) 
license. 



https://dergipark.org.tr/tr/pub/rid/policy 

 
12. Dergiye gönderilen çalışmalarda dil bilgisi kurallarına (imla, 
noktalama, açıklık, anlaşılırlık vs.) riayet etme mecburiyeti vardır. Bu 
nedenle oluşabilecek problemler ve eleştirilerden tamamen yazar 
sorumludur. 
13. Rize İlahiyat Dergisi’nde tüm politikalar ve süreçler Yayın Kurulu 
tarafından belirlenir. Burada belirtilmeyen hususlarda karar verme 
yetkisi Yayın Kuruluna aittir.    
14. Rize İlahiyat Dergisi, gönderilen makaleleri yayımlayıp 
yayımlamama, gerekli gördüğü durumlarda makaleler üzerinde 
düzeltmeler yapma hakkına sahiptir. Dergide yayımlanmış bir yazının 
hukukî sorumluluğu ise yazarına aittir ve dergiyi bağlamaz. Dergiye 
makale gönderen yazar, bu ilkeleri kabul etmiş sayılır.  
15. Rize İlahiyat Dergisi, intihali engellemek için gönderilen tüm yazıları 
iThenticate yazılımı ile taramaktadır. Benzerlik oranın %20’den az olması 
beklenir. Benzerlik oranında asıl ölçü, yazarın atıf yapma ve alıntılama 
kurallarına uymasıdır. Benzerlik oranı %1 göründüğü hâlde atıf ve alıntı, 
usulüne uygun yapılmamışsa yine intihal söz konusu olabilir. Bu açıdan 
atıf ve alıntı kuralları yazar tarafından bilinmeli ve dikkatlice 
uygulanmalıdır.  
16. Rize İlahiyat Dergisi, alıntı ve atıflarda İSNAD 2. Edisyonu esas 
almaktadır. 
17. Dergiye gönderilen ya da yayına kabul edilen makaleler için hiçbir ad 
altında işlem ücreti ya da gönderim ücreti alınmaz. Rize İlahiyat Dergisi, 
yayın politikaları gereği sponsorluk ve reklam kabul etmemektedir. 
Derginin tüm giderleri Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dekanlığı tarafından karşılanmaktadır. 
18. Rize İlahiyat Dergisi’nde yayımlanan bir makalede önemli bir hata ya 
da yanlışlık fark edildiğinde veya bilimsel araştırma ve yayın etiğine 
ilişkin herhangi bir ihlal tespit edildiğinde ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
adresine bildirimde bulunulabilir. Derginin gelişimi ve kalitesi açısından 
bu bildirimler memnuniyetle karşılanmakta; hızlı ve yapıcı bir şekilde geri 
dönüş yapılmaktadır. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
12. There is an obligation to comply with the grammar rules (spelling, 
punctuation, clarity, etc.) in the papers submitted to the journal. The 
author is fully responsible for any problems and criticisms that may occur 
for this reason. 
13. All policies and processes in Rize Theology Journal are determined by 
the Editorial Board. The authority to decide on matters not mentioned 
here belongs to the Editorial Board. 
14. Rize Theology Journal has the right to publish the submitted articles 
or not, and to make corrections on the articles when it deems necessary. 
The legal responsibility of an article published in the journal belongs to its 
author and does not bind the journal. The author who submits an article 
to the journal is deemed to have accepted these principles.  
15. Rize Theology Journal scans all submitted articles with iThenticate 
software to prevent plagiarism. The similarity rate is expected to be less 
than 20%. The main measure of similarity is the author's compliance with 
the citation and referencing rules. Even though the similarity rate is 1%, if 
the citation and referencing are not properly used, plagiarism may still be 
in question. In this respect, citation and referencing rules should be known 
by the author and should be applied carefully. 
16. Rize Theology Journal is based on ISNAD 2nd Edition in citations and 
referencing. 
17. No processing fee or submission fee is charged for articles submitted to 
the journal or accepted for publication. Rize Theology Journal does not 
accept sponsorships and advertisements due to its publication policies. All 
expenses of the journal are covered by the Dean's Office of the Faculty of 
Theology of Recep Tayyip Erdoğan University. 
18. When an important error or inaccuracy is noticed in an article 
published in Rize Theology Journal, or any violation of scientific research 
and publication ethics is detected, a notification can be made to the 
address ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr. In terms of the development and 
quality of the journal, these notifications are welcomed; quick feedback is 
provided. 
 
 
 
 
 

 

https://www.isnadsistemi.org/
https://www.isnadsistemi.org/en/guide/isnad2-2/

	rid_26__a__onkapak
	rid_26__a_jenerik
	rid_26__b_icindekiler
	rid_26__c_editörden
	rid_26_A_arasayfa_araştırmakaleleri
	rid_26_A_Makale_01_Büyükada_Samet_01_12
	rid_26_A_Makale_02_Alparslan_Emin_Öztürk_13_28
	rid_26_A_Makale_03_Mustafa_Çalışkan_29_46
	rid_26_A_Makale_04_Burak_Salih_Selçuk_47_56
	rid_26_A_Makale_05_Talha_Yavuz_57_73
	rid_26_A_Makale_06_Nas_Hasan_75_86
	rid_26_A_Makale_07_arslan_yahya_87_100
	rid_26_A_Makale_08_Maden_Gülhan_101_118
	rid_26_A_Makale_09_Bilgin_Emin Tahsin-Arslan_İhsan_119_131
	rid_26_A_Makale_10_Raşit_Çavuşoğlu_133_166
	rid_26_A_Makale_11_Moustafa_Albakour_167_180
	rid_26_A_Makale_12_Ayyıldız_Esat_181_198
	rid_26_A_Makale_12_Ayyıldız_Esat_181_198

	rid_26_B_arasayfa_kitapdegerlendirmeleri_199_200
	rid_26_B_kitap_01_Kurt_İbrahim_201_206
	rid_26_B_kitap_02_İslam_Hasan Hüseyin_207_212
	rid_26_E_ozel_sayi_yayin_ilkeleri

