
 



International Journal of Volga - Ural and Turkestan Studies ii 
 

 

 

Yayımcı ve Baş Editör 

Prof. Dr. Göksel Yükselen PELER (Erciyes Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@gokceyukselenpeler 

Yazı İşleri Müdürü 

Prof. Dr. Selahittin TOLKUN (Anadolu Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@tolkun.selahittin 

Yayın Editörü 

Doktora Öğrencisi Saffet Alp YILMAZ (Azerbaycan Milli İlimler 

Akademisi – Azerbaycan) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@saffetalp 

Mizanpaj Editörü 

Arş. Gör. Serkan YÜKSEL (Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi – 

Türkiye) 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@serkanyksl 

Yazım Editörü 

Doktora Öğrencisi Tuğçe Burcu DEMİR (Sivas Cumhuriyet 

Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@tugceburcudemir 

İngilizce Dil Editörü 

Prof. Dr. Bilal GENÇ (Erciyes Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@bilalgenc 

Sosyal Medya ve İstatistik Editörü 

Doktora Öğrencisi Sayed Hamidullah SADAT (Erciyes Üniversitesi 

– Türkiye) 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@sayed-hamidullah-sadat 

Editör Yardımcısı 

Dr. Öğr. Üyesi Gıyas ŞÜKÜROĞLU (Ankara Sosyal Bilimler 

Üniversitesi - Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@giyassukuroglu 

 

Alan Editörleri 

Sosyoloji Alan Editörü 

Prof. Dr. Bülent ŞEN (Tarsus Üniversitesi – Türkiye) 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@bulent_sen 

Tarih Alan Editörü 

Doç. Dr. Ebubekir GÜNGÖR (Yozgat Bozok Üniversitesi – 

Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@ebubekir.gungor 

Felsefe ve Din Bilimleri Alan Editörü 

Doç. Dr. Rafiz MANAFOV (Muş Alparslan Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@rafiz-manafov 

Türk Halk Bilimi Alan Editörü 

Doç. Dr. Recep TEK (Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi – 

Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@receptek 

Yeni Türk Edebiyatı Alan Editörü 

Prof. Dr. Şamil YEŞİLYURT (Nevşehir Hacı Bektaş Veli 

Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@sarpantin 

 

 

Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Alan Editörü 

Dr. Öğr. Üyesi Cemal YORGANCIOĞLU (Kıbrıs Aydın 

Üniversitesi – KKTC) 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@cemalyorgan 

Sanat Tarihi ve Arkeoloji Alan Editörü 

Dr. Öğr. Üyesi Eyüp POLAT (Erciyes Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@epolat85 

Türk Filolojisi Alan Editörü 

Dr. Öğr. Üyesi Fatih ÇELİK (Erciyes Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@fatih_han07 

Eğitim Bilimleri Alan Editörü 

Dr. Öğr. Üyesi Oksana Manolova YALÇIN (Erciyes Üniversitesi – 

Türkiye) 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@oxanamy 

 
Sekreter  

 Yüksek Lisans Öğrencisi Yaren Gökçe Bacanlı (Erciyes 
Üniversitesi - Türkiye) 

Yayın Kurulu 

Prof. Dr. Ali ASKER (Karabük Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@aliasker2068 

Prof. Dr. Juliboy ELTAZAROV (Uluslararası “İpek Yolu” Turizm 
ve Kültürel Miras Üniversitesi – Özbekistan) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@juliboy 

Prof. Dr. Nebi MEHDİYEV (Trakya Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@nebimehdiyev 

Prof. Dr. Şevket ÖZNUR (Yakın Doğu Üniversitesi – KKTC) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@sevket.oznur 

Prof. Dr. Vasif QAFAROV (Azerbaycan Milli İlimler Akademisi – 

Azerbaycan) 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@vasif-qafarov 

Doç. Dr. Elvira LATİFOVA (Bakü Devlet Üniversitesi – 
Azerbaycan) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@ramzes 

Doç. Dr. Nabi AZEROĞLU (Erciyes Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@nabi-kobotarian-azeroglu 

Doç. Dr. Tulkin SULTANOV (Ulsulararası “İpek Yolu” Turizm ve 

Kültürel Miras Üniversitesi – Özbekistan) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@tulkin_2023 

Dr. Sebahattin ABDURRAHMAN (Birkbeck Üniversitesi – 

İngiltere) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@s-abdurrahman 

Dr. Öğr. Üyesi Zeki AKÇAM (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 
– KKTC) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@zeki.akcam 
 
 

İdare Merkezi / Adress 

Yenidoğan Mah. Alperen Cad. Köşker Konağı, Bina No: 11/40. Talas / Kayseri. 

Tel: +90 507 041 54 09 - E-posta: ijvuts.org / ijvuts@gmail.com 

Yayın Türü / Type of the Periodical 

Altı aylık, uluslararası hakemli dergi / Biannually, international refereed journal. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40gokceyukselenpeler
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40tolkun.selahittin
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40saffetalp
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40serkanyksl
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40tugceburcudemir
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40bilalgenc
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40sayed-hamidullah-sadat
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40giyassukuroglu
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40bulent_sen
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40ebubekir.gungor
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40rafiz-manafov
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40receptek
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40sarpantin
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40cemalyorgan
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40epolat85
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40fatih_han07
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40oxanamy
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40aliasker2068
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40juliboy
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40nebimehdiyev
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40sevket.oznur
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40vasif-qafarov
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40ramzes
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40nabi-kobotarian-azeroglu
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40tulkin_2023
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40s-abdurrahman
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40zeki.akcam
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ijvuts
file:///C:/Users/birka/Downloads/ijvuts@gmail.com


Uluslararası İdil – Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi iii 
 

Danışma Kurulu 

Prof. Dr. Birsel Oruç ASLAN (Balıkesir Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@birsel_1023 

Prof. Dr. Nadirhan HASAN (Özbekistan Milli Üniversitesi – Özbekistan) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@nadirhanhasan 

Prof. Dr. Vüsale MUSALI (Kastamonu Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@tezkireshinas18 

Prof. Dr. Yıldız KOCASAVAŞ (İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@yildizk 

Doç. Dr. Murad HALMET (Kastamonu Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@nadirhanhasan 

Doç. Dr. Saidbek BOLTABAYEV (Karabük Üniversitesi – Türkiye) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@sboltabayev 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40birsel_1023
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40nadirhanhasan
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40tezkireshinas18
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40yildizk
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40nadirhanhasan
https://dergipark.org.tr/tr/pub/%40sboltabayev


International Journal of Volga - Ural and Turkestan Studies iv 
 

 

Tarandığı Veri Platformları 

 

 

 

ASOS İndeks 

Kabul Tarihi / Acceptance Date: 02.2020 

 

 
Ideal Online 

Kabul Tarihi /Acceptance Date: 12.2020 
 

 

İSAM 

Kabul Tarihi /Acceptance Date: 09. 2021 

 

 

Türk Eğitim İndeksi 

Kabul Tarihi /Acceptance Date: 03. 2021 

 

 

 

 

Ulrich’s Periodicals Directory | ProQuest 

Kabul Tarihi /Acceptance Date: 07. 2025 

 

Linguistic Bibliography 

Kabul Tarihi /Acceptance Date: 07. 2025 

 

 

 J-Gate 

Kabul Tarihi /Acceptance Date: 08. 2025 

https://ulrichsweb.serialssolutions.com/login
https://bibliographies.brill.com/LBO/
https://jgatenext.com/login


Uluslararası İdil – Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi v 
 

 

7. cilt 2. sayıyı sunarken 

Bu sayımızda sevindirici bir haber olarak dergimizin mevcutlara ilaveten artık Ulrich’s 

Periodicals Directory ProQuest, Linguistic bibliography ve J-Gate indekslerince de taranmaya 

başladığını belirtmek istiyorum. 

Dergimizin bu sayısında da Türk dünyasını ilgilendiren değişik disiplinlere ait “1988-1989 

Yıllarında Ermenistan’ın Azerbaycanlılara Yönelik Etnik Temizleme Politikası”, “Atanas 

Manov'un Gagauzlar Adlı Kitabı ve Türkiye'de Yayımlanma Süreci” , “Çağdaş Kıpçak Grubu 

Türk Lehçelerinde Askerî Terminoloji ve Bu Terminolojide Rusça Kökenli Alıntı Sözcükler 

Üzerine Bir Değerlendirme”, “İran’da Musaddık Dönemi: Emperyalizm Karşıtı Politikalar ve 

Sonuçları”, “Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Coğrafyası”, “Olur İlçesi (Erzurum) 

Çoban Folkloru Üzerine Bir Değerlendirme”, “Re-education or Repression? A CDA of BBC's 

Coverage of China’s Internment Camps”, “Rus Kaynaklarına Göre Hive Hanlığı’nın Rus Çarlığı 

ile Diplomatik İlişkileri: Başlangıcından 1873’e Kadar” ve “Timur Dönemi Seramik Örnekleri” 

başlıklı makalelerle oldukça zengin bir içerikle karşınıza çıkıyoruz. 

Gerek yazılarıyla gerekse bu yazıları değerlendirerek bu sayımıza katkıda bulunan saygıdeğer 

akademisyenlerimize de ayrı ayrı şükranlarımızı sunuyorum. 

Dergimizin zamanında ve sorunsuz çıkması için gönüllü olarak emeklerini esirgemeyen 

dostlarımızın adlarını ayrıca belirtmeyi bir borç addediyorum. Bu sayımızda da bize katkıda 

bulunan farklı alan editörlerimiz, sırasıyla Prof. Dr. Bilal GENÇ, Prof. Dr. Bülent ŞEN, Prof. Dr. 

Şamil YEŞİLYURT, Doç. Dr. Ebubekir GÜNGÖR, Doç. Dr. Rafız MANAFOV, Doç. Dr. Recep 

TEK, Yrd. Doç. Dr. Cemal YORGANCIOĞLU, Dr. Öğr. Üyesi Eyüp POLAT, Dr. Öğr. Üyesi 

Fatih ÇELİK, Dr. Öğr. Üyesi Oksana MANOLOVA YALÇIN’a tek tek teşekkür ediyorum. 

Teknik işleri yürüten sevgili genç dostlarımız Serkan YÜKSEL, Tuğçe Burcu DEMİR, Serdar 

ALTUNTAŞ, Ahmet Dursun TAMER, Sayed Hamidullah SADAT ve Yaren Gökçe 

BACANLI’ya da hususen teşekkür ediyorum. Son olarak dergimizin baş editörlüğü işlerini 

akademik ve idari görevlerine rağmen büyük bir özveriyle yürüten Prof. Dr. Gökçe Yükselen 

PELER ile yardımcısı, özellikle de yukarıdaki indekslere girmemiz konusunda önemli katkıları 

olan Dr. Öğr. Gıyas ŞÜKÜROĞLU ve yayın editörümüz Saffet Alp YILMAZ’a da teşekkürlerimi 

sunmak istiyorum. Sağ olsunlar! Var olsunlar! 

 

Prof. Dr. Selahittin TOLKUN 



 

İçindekiler / Context 

Araştırma Makalesi / Research Article 

134 - 146 Rus Kaynaklarına Göre Hive Hanlığı’nın Rus Çarlığı ile Diplomatik 

İlişkileri: Başlangıcından 1873’e Kadar 

Yusuf KILIÇASLAN 

147 - 163 Re-education or Repression? A CDA of BBC's Coverage of China’s Internment 

Camps 

Alper Volkan ERTEM 

 

164 - 193 Çağdaş Kıpçak Grubu Türk Lehçelerinde Askerî Terminoloji ve Bu Terminolojide 

Rusça Kökenli Alıntı Sözcükler Üzerine Bir Değerlendirme 

 

Bayram GÜNEŞ 

194 - 206 Atanas Manov'un Gagauzlar Adlı Kitabı ve Türkiye'de Yayımlanma Süreci 

Serdar ALTUNTAŞ 

207 - 224 1988-1989 Yıllarında Ermenistan’ın Azerbaycanlılara Yönelik Etnik Temizleme 

Politikası 

Umud ORUJOV 

225 – 240 İran’da Musaddık Dönemi: Emperyalizm Karşıtı Politikalar ve Sonuçları 

Ali AGHAYEV 

 

241 – 273 Olur İlçesi (Erzurum) Çoban Folkloru Üzerine Bir Değerlendirme 

 

Tansu KORKU 

274 –294 Timur Dönemi Seramik Örnekleri (Taşkent Emir Timur Müzesi)* 

 

Sevgi KURTYEMEZ & Eyüp POLAT 

 

295 –339 Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Coğrafyası 

 

Dursun Can EYÜBOĞLU 



   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P.134 – 146. 

 

 

Rus Kaynaklarına Göre Hive Hanlığı’nın Rus Çarlığı ile Diplomatik 

İlişkileri: Başlangıcından 1873’e Kadar 

Yusuf KILIÇASLAN* 

Öz: Elçilik makamı bir devletin bağımsızlığını simgeleyen ve iktidarı temsil eden bir siyasi organ olarak 

tarihin her safhasında önemini korumuştur. Hive Hanlığı’nda elçilik heyetinin başında genellikle molla olarak 

bilinen din adamları görevlendirilmiş, hanın isteklerini karşı tarafa bildirerek çoğu kez geri dönmüşler, bazen de 

siyasi şartlara bağlı tutuklanmışlardır. İlk elçilik girişimini on altıncı yüzyılın ortalarında Ruslar ticari amaçlı 

olarak İngiliz Jenkinson ile birlikte bir heyet göndererek başlatmıştır. Hive Hanlığı bu elçilik heyetine karşılık 

vermiş ve iki devlet arasında yaklaşık üç buçuk asır sürecek olan diplomasi trafiği böylece başlamıştır. Hive 

Hanlığı’ndan gönderilen elçilerin ziyareti genellikle ticari faaliyetlerin sürdürülebilmesi ve tüccarların 

güvenliğinin sağlanması noktasında yoğunlaştığı görülmektedir. Rus elçilik heyetlerinin Hive Hanlığı’na 

gönderilme nedenlerinden birisi esir ve kölelerin serbest bırakılması, bölgenin zenginlikleri ve güzergâhları keşif 

etmek amacı da taşımaktadır. Ruslar tarafından Türkistan Hanlıklarına gönderilen Rus seyyah ve elçilerin eserleri 

Türkiye’de ziyadesiyle çalışılmış ve önemli eserler ortaya çıkmıştır. Ancak Hive Hanlığı’ndan Rus Çarlığı’na 

yapılan elçilik ziyaretleri araştırmacıların nazarından kaçmıştır. Bizim çalışmamızın odaklandığı nokta Hive 

Hanlığı’ndan Rus Çarlığı’na gönderilen elçilik heyetleri ve ne maksatla ziyarette bulunduklarıdır. Bu makalenin 

ana kaynakları Ruslar tarafından tutulan kayıtlar ve seyahat notları oluşturmakta iken Türkiye’de yapılan ve 

konuyu direkt olarak ele almayan çalışmalardan da yeterince istifade edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Hive, Ruslar, Türkistan,  elçilik ziyareti, Orenburg. 

Diplomatic Relations of Khiva Khanate with the Russian Tsardom According to Russian 

Sources: From the Beginning to 1873 

Abstract: As a political organ symbolizing the independence of a state and representing the power, the 

ambassadorial office has maintained its importance at every stage of history. In Khiva Khanate, the embassy 

delegation was usually headed by clergymen known as mullahs, who reported the Khan's requests to the other side 

and returned most of the time, and sometimes they were arrested depending on the political conditions. The first 

embassy attempt was made by the Russians in the mid-sixteenth century when they sent a delegation with the 

Englishman Jenkinson for commercial purposes. The Khanate of Khiva responded to this embassy delegation and 

thus began the diplomatic traffic between the two states that would last for nearly three and a half centuries. It is 

seen that the visits of the envoys sent from Khiva Khanate were generally focused on the continuation of 

commercial activities and ensuring the security of the merchants. One of the reasons why Russian embassy 

delegations were sent to Khiva Khanate was to release captives and slaves and to explore the riches and routes of 

the region. The works of Russian travelers and ambassadors sent to Turkestan Khanates by the Russians have 

 
* Dr. Öğretim Üyesi, Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, 

Genel Türk Tarihi Anabilim Dalı, E-Posta kilicaslan670@hotmail.com / https://orcid.org/0000-0001-9056-777X  
 

Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 18-02-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 28-06-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

                                                                  DOI: 10.59305/ijvuts.1641876 
 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Kılıçarslan, Y. (2025). Rus Kaynaklarına Göre Hive Hanlığının Rus Çarlığı ile Diplomatik İlişkileri; 

Başlangıcından 1873’e Kadar, Uluslararası İdil-Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 134-146. 

https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1641876 
 

***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim 

olarak yayımlanmaktadır. 

 

mailto:kilicaslan670@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9056-777X
https://doi.org/


Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      135 

been extensively studied in Turkey and important works have emerged. However, the embassy visits from Khiva 

Khanate to the Russian Tsardom have escaped the attention of researchers. Our study focuses on the embassy 

delegations sent from Khiva Khanate to the Russian Tsardom and the purpose of their visits. While the main 

sources of this article are the records and travel notes kept by the Russians, the studies conducted in Turkey, which 

do not directly address the subject, have also been sufficiently utilized. 

Keywords: Khiva , Russians, Turkestan, embassy visit, Orenburg. 

Giriş

Ruslar ve Türkistan hanlıkları arasındaki diplomatik ve ticari ilişkileri 16. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren başlatmak yerinde olacaktır. Rusların içinde bulunduğu yani Altın Orda 

tahakkümünden yeni kurtulmuş bir devlet olarak ortaya çıkma durumları nedeniyle önceki 

yüzyıllarda herhangi bir diplomatik girişim gerçekleştirilmesi mümkün değildir. 13. yüzyılın 

ortalarından itibaren başlayan Altın Orda hâkimiyeti 15. asrın son çeyreğine kadar devam 

etmiştir. Altın Orda Devleti’nin ardından Timurluların da tarih sahnesinden çekilmesiyle 

birlikte bölgede siyasi bir boşluk meydana gelmiş, Türkistan’da ve İdil Ural bölgesinde Kazan1, 

Astrahan2, Sibir3, Kırım4, Kasım5, Hive6, Buhara7 gibi Türk hanlıkları siyasi faaliyet 

göstermeye başlamıştır. 

Harezm bölgesi 1511 yılında Özbekler tarafından ele geçirilmiş ve Cengiz Han’ın torunu 

Şiban’ın neslinden İlbars, Özbekler ve Sartlar tarafından han ilan edilmiş, Hive Hanlığı 

böylelikle tarih sahnesine çıkmıştır. İlbars Han ile başlayan bu haneden, Yadigâr Han’dan ötürü 

Yadigaroğulları, Cengiz Han’ın büyük oğlu Cuci’nin oğlu Şiban’ın neslinden gelen Fulad 

Han’ın oğlu Arab Şah’tan dolayı da Arabşahlar olarak anılmıştır (Koç, 2017; Şahsi, 2021, s. 

147). Hive Hanlığı tarih sahnesine çıktığı 1511’den Kazan (1552) ve Astrahan (1554) 

Hanlıklarının Ruslar tarafından işgaline kadar çok yakın ilişkiler kurmadığı Ruslar ile coğrafi 

anlamda yakınlaşmıştır. Rusların Altın Orda tahakkümü altında yaşamış oldukları yüzyıllarda 

Hive ve Buharalı tüccarlar Rus topraklarında rahatça ticaret yapıyorlardı nitekim 1364 yılında 

Nijniy Novgorad’da çok sayıda Tatar, Buharalı ve Hiveli tüccarın bulunduğu tarihî kayıtlardan 

takip edilebilmektedir (Puteşestviya, 1840, s. 10). Hiveli tüccarların ticaret yaptığı Kazan ve 

Astrahan gibi şehirlerin Rusların eline düşmesinden ötürü diplomatik ilişkiler de zamanla 

gelişmiştir. İki devlet arasında ilk elçilik ziyareti IV. İvan zamanında, İngiliz Jenkinson’un8 

Buhara ve Hive’yi ziyaret etmesiyle 1558’de başlamıştır (Bartold, 1911, s. 154). İngilizlerin 

 
1 Kazan Hanlığı için ayrıca bk. Türkoğlu, 2022. 
2 Astrahan Hanlığı için ayrıca bk. Saray, 1991. 
3 Sibir Hanlığı için ayrıca bk. Kemaloğlu, 2019. 
4 Kırım Hanlığı için ayrıca bk. Purgstall, 2020. 
5 Kasım Hanlığı için ayrıca bk. Taşağıl, 2001. 
6 Hive Hanlığı için ayrıca bk. Özkan, 2022. 
7 Buhara Hanlığı için ayrıca bk. Özkan, 2021. 
8 Jenkinson’un seyahat notları için ayrıca bk. Jenkinson, 1886. 



Kılıçarslan, Y.                                                                                        136                                                    

yeni pazar arayışı için Türkistan hanlıkları ile ticari ilişkiler kurma arzusu bu döneme kadar 

uzanmaktadır. Jenkinson da “Merchants of London of the Moscovie Company” şirketi 

tarafından Rusya’ya ve oradan da Hive-Buhara’ya gitmek üzere görevlendirilmiştir. Çar IV. 

İvan tarafından Buhara ve Hive’ye yanınzasda Rus soyluları ile gönderilen Jenkinson, Çar’ın 

Rusya’da serbest ticaret yapma iznini hanlıklara iletmiş ve ilk elçilik girişimini 

gerçekleştirmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 3). İlk Rus elçilik heyeti Moskova’ya 1559 yılında 

dönmüştür. Rusya ile Türkistan hanlıkları arasında gerçekleşen ilk elçilik heyetlerinin gündemi 

sadece ticaret üzerine olup herhangi bir siyasi girişimden bahsetmek mümkün 

gözükmemektedir.9  Aynı yıl içerisinde Hive Hanlığı’nın o dönem başkenti olan Gürgenç 

şehrinden Moskova’ya elçiler gönderilmiştir (Veselevskiy, 1877, s. 111-112; Ulyanitsky, 1889, 

s. 6).  

Çar I. Petro10, Hive Hanlığı’nın coğrafyadaki hem jeopolitik hem de siyasi rolünü fark etmiştir. 

Rus kaynaklarına göre 30 Haziran 1700’de Hive Hanı Şah Niyaz’ın11 elçisi I. Petro’dan Hive’yi 

tabiiyetine kabul etmesini istemiş, Çar’ın tasdiki ile bu istek 1703’te onaylanmıştır. Hoca 

Nefes’in 1713’te Petro’ya Hive’yi nasıl zapturap altına alacağını ve bölgede altın olduğuna dair 

efsaneler anlatması Rus Çar’ını cezbetmiştir (Konçev, 2017, s. 26). Ancak burada dikkat 

edilmesi gereken husus Petro’nun asıl niyeti olan Hive Hanlığı’nı ortadan kaldırarak veya 

kendisine tabii kılarak Hindistan’a ulaşan bir ticaret yolu inşa etmektir. 1717 Hive Seferi’nin 

başarısız olması, İngilizler tarafından sömürülen Hindistan ile Rusya arasında tampon bölge 

oluşturan Türkistan hanlıklarının durumu I. Petro tarafından daha yakından takip edilmiştir. 

Hindistan’a fiziki olarak yayılmanın imkânsızlığının farkına varan Çar I. Petro, Hive 

Hanlığı’nın ticari ve ekonomik kapasitesinin analizini yapmak adına diplomatik ilişkilere önem 

vermiştir. I. Petro’dan sonra Rusların dış ilişkilerinde Hive Hanlığı meselesi 19. yüzyıla kadar 

ana meselelerin başında gelmemektedir (Konçev, 2017, s. 26).  Bu tarihten sonra Hive Hanlığı 

ve Rus Çarlığı arasındaki diplomatik ilişkiler yoğun şekilde gerçekleştirilmiştir. 1839-40 

Perovsky’nin Hive Seferi’nin başarısızlıkla sonuçlanması üzerine ilişkiler kısa bir müddet 

kesilmiş, Hive Hanlığı’nın Rusların vasalı durumuna geldiği 1873 yılına kadar devam 

ettirilmiştir. 

1. 17. Yüzyılda Hive Hanlığı’nın Rus Çarlığı ile Diplomatik İlişkileri  

 
9 Bu dönem Hive tahtında Dost Muhammed Han’ın ardından yönetimi devralan ve 1558-1602 yıllarında hüküm 

süren I. Hacı Muhammed Han hüküm sürmüştür. 
10 I. Petro 1682-1725 yıllarında Rus Çarı olarak saltanat sürmüştür. 
11 1698-1701 yılları arasında Hive tahtında oturmuştur. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      137 

İki devlet arasındaki elçilik vasıtasıyla iletişimi başlatan tarafın 1558’de IV. İvan12 olduğuna 

girişte değinmiştik. Bu tarihten sonra iki devlet arasında iletişim elçiler vasıtasıyla 

sürdürülmüştür. Özellikle erken dönem diyebileceğimiz 16. yüzyıl elçilik heyetlerinin 

kimlerden oluştuğu hususunda kaynaklarda yeterli bilgi bulunmazken elçilerin hangi tarihte 

geldikleri belirtilmiştir. Moskova’dan gönderilen elçilik heyetinden sonra Hive Hanı Hacı 

Muhammed tarafından 1563 ve 1564’te iki elçilik heyeti Moskova’ya gönderilmiştir. Ziyaret, 

Hiveli tüccarların Astrahan ve Kazan dışında diğer Rus şehirlerinde de ticaret yapmaları arzusu 

üzerine gerçekleştirilmiştir (Puteşetsviya, 1840, s. 16; Veselovskiy, 1877, s. 123). 

Rus Çarlığı 1583’te Sibir Hanlığı ile olan mücadeleden galip çıkmış, bunun üzerine 1583’te 

Buhara ve Hive Hanlıklarının elçilerini Moskova’ya davet etmiştir. Hive Hanı Arap 

Muhammed13 tarafından gönderilen bir diğer elçi 1616’da Moskova’ya gelen Hoca Yusuf’tur. 

Bu ziyaretin amacı iki devlet arasında dostane ilişkilerin geliştirilmesi ve karşılıklı ticaretin 

devam etmesi üzerine gerçekleştirilmiş, Çar Mihail Fedoroviç14 tarafından Astrahan, Volga 

vahası ve diğer Rus şehirlerinde ticaret yapma izni Hiveli tüccarlara tanınmıştır (Ulyanitskiy, 

1889, s. 7-8). Yaroslav’da üç elçi, Yusuf Azi, Mahtambay ve Abeş 1623’te tutuklanmış mallarına 

el konularak Moskova’ya gönderilmiştir. Elçilik heyeti daha sonra serbest bırakılarak 

Türkistan’a dönmüşlerdir (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 69-70). Bu dönemde iki devlet arasında 

ilişkilerin gerilmesinde Hive Hanı Arap Muhammed’in vefatı üzerine başlayan taht kavgalarına 

Rusların müdahale etmesi etkili olmuştur (Saray, 1998, s. 167-170). Aradan geçen on yıllık 

süreden sonra bir başka Hive elçisi Hoca Muhammet Bahadır Moskova’ya 1633’te gelmiştir. 

Hive Hanı İsfendiyar’ın15 karşılıklı ticaretin devam etmesine dair yanında getirmiş olduğu 

mektubu Çar’a sunmuştur (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 83-86). Aynı zamanda Kalmuk 

saldırıları nedeniyle iki devlet arasında ticaret yolunun kesintiye uğradığını ve 1623’te 

Moskova’da el konulan elçilerin mallarının iade edilmesini istemiştir (Jukovskiy, 1915, s. 21). 

Görünüşe göre bu elçilik ziyaretinden bir netice alınamamıştır. 1636’da Hive’den başka bir elçi 

Narbun Avez Bahadır aynı isteklerle Moskova’ya gelmiş ve kendisine bazı hediyeler verilerek 

Hive’ye dönmüştür (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 70). 

Hive ve Rus Çarlığı arasında ticaret dışında özel hususlarda da elçilik ziyaretleri 

gerçekleşmiştir. Bunlardan biri Hive Hanı İsfendiyar’ın oğlunu evlendirmek üzere Çar’a 1639’a 

göndermiş olduğu elçilik heyetidir. Bu elçilik heyeti İsfendiyar Han tarafından kendisine 

 
12 1547-1584 yılları arasında Rus Çarlığı’nı idare etmiştir. 
13 1602-1623 yıllarında Hive tahtında hüküm sürmüştür. 
14 1613-1645 seneleri aralığında Rus Çarı olarak saltanat sürmüştür. 
15  İsfendiyar Han’ın saltanat yılları 1623-1643’tür. 



Kılıçarslan, Y.                                                                                        138                                                    

verilmek üzere samur, kara tilki derisi ve iyi bir Çerkez kızı göndermesini isteyen bir mektubu 

Mihail Fedoroviç’e getirmiştir (Ulyanitskiy, 1889, s. 12). Bu elçilik heyetinin gelişinden bir 

mana çıkmadığını 1642 tarihli elçilik heyetinin gelişinden anlayabiliyoruz. İsfendiyar Han 

tarafından Moskova’ya gönderilen Ayvaz Bek ve Koşut adında iki elçi karşılıklı ticaretin 

sürdürülmesi ve Han’ın oğlunu evlendirme arzusunu Çar’a tekrar iletmişlerdir (Jurnal 

Ministerstva, 1884, s. 87). Bu dönem Türkistan hanlıkları ile Rus Çarlığı arasında gergin bir 

siyasi ortamın olduğunu göstermektedir. 

Çar Mihail Fedoroviç, Hive ve Buhara’ya bir mektup göndererek Rus esirlerin ve Nogay 

Mirzalarının serbest bırakılmasını istemiş ancak bu talep reddedilmiştir. Daha evvel bilinmeyen 

bir nedenden ötürü Rus topraklarında tutuklanan tüccar Şıhbab ve Muhammed Emin adında iki 

Hiveli ve Kozey Nagay isimli bir Buharalı’ya Çar isteklerinin yerine getirilmesini talep ettiği 

bir mektup vererek 1645’te çeşitli hediyeler ile göndermiştir (Ulyanitskiy, 1889, s. 19-20).  

Hive ve Rus Çarlığı arasında kesintiye uğrayan ilişkilerin tekrar kurulması için Çar Aleksey 

Mihayloviç16 tarafından bir elçilik heyeti gönderilmiştir. Görüldüğü üzere Rus Çarı veya 

Hive’de yaşanan iktidar değişikliği üzere elçilik ziyaretleri gerçekleştirilmiştir. 

Astrahanlı bir boyar oğlu olan İvan Fedetov yanında Matyev Muromtsev ile birlikte Hive’ye 

gönderilmiştir. Elçilik heyeti Han’a esirlerin Ruslara iadesi ve bunun karşılığında ticaretin 

kaldığı yerden devam etmesini temin eden bir mektup getirmiştir (Ulyanitskiy, 1889, s. 37-44; 

Bartold, 1911, s. 156-158). Fedetov çok samimi bir şekilde karşılanmış ve Han’ın tüm mal 

varlığını görme fırsatı sunulmuştur. Daha sonraki dönemde ise hiçbir elçiye bu izin 

verilmemiştir. Tüm bu samimiyete rağmen Fedetov esirlerin iadesi konusunda başarılı 

olamamış, sadece 12 kişiyi para karşılığında kurtarmayı başarmıştır. Yaklaşık dört ay Hive’de 

kalan Fedetov, Kasım 1669’da Astrahan’a dönmüştür. Rus kaynaklarının belirttiğine göre 

Fedetov’a aslında gizli bir görev verilmiş, Hanlığın askeri kuvveti ve silahları hakkında ayrıntılı 

bilgiler toplaması istenmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 29). Hive Hanlığı ile Ruslar arasında 

diplomatik krizlerin yaşandığı dönemlerde ticaret kesintiye uğramış gözükmektedir. İki devlet 

arasındaki ilişkinin hükümdar değişikliği yaşandığı dönemlerde yeniden kurulmak istendiği 

tarihî kayıtlarda mevcuttur. Buna güzel bir örnek ise I. Petro’nun saltanatının ilk yıllarında 

(1691) Hive Hükümdarı tarafından İbragim Ajizov başkanlığında ki elçilik heyetinin 

gönderilmesi gösterilebilir. Bu elçinin geliş maksadı ise Hive Han’ının Ruslardan Hazar 

Denizi’nin doğu kıyısına bir kale inşa etmelerini istemesi olarak kayıtlara geçmiştir (Jurnal 

 
16 1645-1676 arasında Rus Çarı olarak Rusları idare etmiştir. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      139 

Ministerstva, 1884, s. 85; Jukovskiy, 1915, s. 40). Ancak böyle bir girişim olmadığı gibi 

mektubun içeriğinin doğruluğu da tartışmaya açıktır. 

Rus Çarlığı ve Hive Hanlığı arasında yaşanan diplomatik ilişkilerin temelinde Hanlık tarafından 

bakıldığında ticaret, Ruslar açısından ise esirlerin kurtarılması ana noktayı oluşturmaktadır.17 

Bu yüzyılda yaşanan Türkistan hanlıkları ve Rus Çarlığı rekabetinde tarafların birbirine 

üstünlük sağlayamadığı ve dengeli bir politikanın yaşandığı görülmektedir. Ruslar, yürütmüş 

olduğu diplomasi ile esirlerin kurtarılmasını sağlayamamış, Hive Hanlığı ise istediği sınırsız 

ticaret yapma hakkını ancak belirli dönemlerde gerçekleştirebilmiştir. Bu yüzyılın sonlarında 

Rus Çarlığı’nın başına geçen I. Petro ile birlikte üstünlük zamanla Rusların eline geçmeye 

başlamıştır. Bu noktada Hive Hanlığı’nda Anuşa Han’dan18 sonra yaşanan saltanat kavgalarının 

ve istikrarsız durumun önemli bir rolü olduğunu da belirtmek iktiza eder. 

2. 18. Yüzyılda Hive Hanlığı’nın Rus Çarlığı ile Diplomatik İlişkileri 

18. yüzyılın başlarında Rus Çarlığı’na I. Petro’nun geçmesi bölgedeki dengelerin değişmesine 

neden olmuştur. Bu yüzyılın başında Buhara ve Hive arasında yaşanan gerginlik Hive 

Hanlarının Rus Çarlığı’na yakınlaşmasına neden olmuştur. 1700 yılında Hive Hanı tarafından 

Rus Çarlığı’na bir elçilik heyeti gönderilmiştir. Rus kaynaklarının belirttiğine göre Hive elçisi 

Dostak Bahadır, I. Petro’ya Hive Hanı Şah Niyaz’ın19 Rusların tebaası olma isteğine dair bir 

mektup getirmiştir. Moskovskiy Vedemosti20 Nisan 1703’te yayınlanan habere göre bu bilgi 

doğrulanmış gözükmektedir (Jukovskiy, 1915, s. 42-43). Ancak böyle bir tabiiyetten o dönem 

için bahsetmek mümkün olmayacağı gibi Rus kaynaklarına ihtimamla yaklaşmak da oldukça 

yerinde olacaktır. 1714’ten sonra Hive ve Rus Çarlığı arasında dostane bir ilişkiden bahsetmek 

mümkün görünmemektedir. 1717’de gerçekleşen Hive Seferi’nden sonra ise iki taraf arasında 

diplomasi trafiği 3 yıl kesilmiştir (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 161-163). Hive Hanı Hacı 

Muhammed Bahadır Han’ın21 tahta çıkışından mütevellit 1714’te Aşur Bek adında bir elçi I. 

Petro’nun huzuruna çıkmış ve nezaketle karşılanmıştır (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 88; 

Veselovskiy, 1887, s. 161-163). Hive Seferi’nin başarısızlıkla sonuçlanması üzerine Hive ile 

Rus Çarlığı arasında ticari bağlar kopmuş, Hive Hanı Şirgazi22 tarafından 1720’de ticari 

 
17 Türkistan’da köle kavramı için ayrıca bk. Karakulak, 2020. 
18 1663-1685 saltanat yıllarıdır. 
19 1698-1701 yılları arasında Hive tahtında oturmuştur. 
20 1702’den 1709’a kadar gazete Kilise Slav alfabesiyle basılmış, 1710'dan itibaren Kilise Slav alfabesi ise 

özellikle önemli durumlarda 1714’e kadar kullanılmıştır. 1705’e kadar gazetede gazete numarası belirtilmemiş, 

1705’ten 1709’a kadar gazete numaralandırması Kiril alfabesi ile belirlenmiştir. 1716'dan itibaren St. 

Petersburg’da yayınlanan bazı sayılar Moskova’da da basılmaya başlanmıştır. 
21 1714 bir yıl tahtta kalmıştır. 
22 1714’te Hive tahtına oturmuş ve 1727’ye kadar hüküm sürmüştür. 



Kılıçarslan, Y.                                                                                        140                                                    

ilişkileri yeniden sağlamak üzere gönderilen Ayvaz Muhammed adındaki elçi, Petro’nun emri 

ile tutuklanarak hapsedilmiş ve 1721’de ölmüştür. Bunun üzerine Şirgazi’ye elçinin ölümünü 

haber veren bir mektup sağ kalan elçilerden biriyle gönderilmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 66). 

Petro’nun ölümünden sonra 1726’da I. Katerina’nın saltanatı sırasında ikili ilişkileri düzeltmek 

için Subhankulu Bek adında bir elçi Hive’den gönderilmiştir. Bu elçilik heyetinin 

görüşmelerinden sonuç alındığına dair delil olarak Astrahan Askeri Valisi Von Menden’e 

ticaretin yeniden başlamasına dair bildirilen 22 Nisan 1727 tarihli kararname gösterilebilir 

(Veselovskiy, 1877, s. 179). İlginç bir kayıt ise 1733’te Hive elçisi olarak Astrahan’a gelen 

Hacı Batır’ın yüksek derecede alkol aldığı ve bu yüzden hayatını kaybettiğine dair Astrahan 

Valisinin göndermiş olduğu mektuptur (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 30-31; Jukovskiy, 1915, 

s. 70). 

Hive Hanlığı’ndan 15 Eylül 1739’da İlbars’ın elçisi Artık Razumbayev Batır Astrahan’a 

gelerek maiyetiyle birlikte Moskova’ya kabul edilmiştir.  Bu elçilik ziyaretinin amacı Rus 

Çarlığı’ndan Hive’ye silah, zırh ve çelik ihracı için izin istemek ve evlendikleri Tatar ve 

Kalmuk kızlarını ülkelerine götürmek için Çar’ın onayını almaktı. Bu iki istek de reddedilmiş, 

tam bu sırada İlbars’ın Nadir Şah tarafından idam edildiği haberi elçilere ulaşmış, Artık Batır 

Astrahan’da kalmak için izin istemiştir. İzin verilmiş ancak Artık Batır’ın istediği Astrahan 

değil Samarra’da kalmalarına müsaade edilmiştir (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 74). 

Çariçe Elizabet Petrovna döneminde 9 Aralık 1743’te Hive Hanı Ebu’l Gazi’ye bir mektup 

gönderilerek ticari ilişkilerin devam ettirilme arzusu dile getirilmiştir. Ebu’l Gazi Han 

tarafından Çariçe’ye gönderilen elçi Allah Verdiyar’ın gelişi bu mektupla 

ilişkilendirilmektedir. Aynı zamanda elçi daha önce Rus Çarlığı’na gelen ve dönmeyen Artık’ın 

geri gönderilmesini de talep etmiştir (Veselovskiy, 1877, s. 209-210). 1745’te Ebu’l Gazi 

tarafından gönderilen elçi Hacı Muhammed Ahun Molla Tursunov ise Hive Hanlığı’nı bağımsız 

olarak tanımayıp (Nadir Şah’ın Hive Hanlığı’na kendi seçtiği valileri atamasına binaen) Rus 

idareciler tarafından saraya sokulmamıştır (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 85). Nadir Şah’ın 

ölümünden sonra tahtı ele geçiren Gaip Han23 25 Nisan 1750’de Şirbek adında bir elçiyi 

Orenburg’a göndermiştir (Jurnal Ministerstva, 1884, s. 217-222). Orenburg Valisi, Ruslara biat 

eden Kırgız kökenlilerin Hive’de tahta çıktığını ve bu durumda ne yapacağını bilmediğini 

merkeze iletmiştir. 13 Ağustos 1750 tarihli kararname Kırgız Hanların Hive’de yönetimi 

devralmasına izin verirken Orenburg Valisi yeni seçilen hanı karşılamak, ona hediyeler vermek 

 
23 1747-1758 yıllarında hüküm sürmüştür. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      141 

ile görevlendirilmiştir. Daha sonra Kırgızların Hive tüccarlarına uyguladığı hakaret ve 

soygunlardan şikâyet eden Şirbek, elçi Artık Batır’ın serbest bırakılmasını istemiş, ayrıca 

kervanların Hive topraklarından ulaşım sağlamasını talep etmiş ve tüm bu istekler Ruslar 

tarafından Hive’nin siyasi durumu bahane edilerek reddedilmiştir (Veselovskiy, 1877, s. 218). 

Orenburg Valisi, elçi Şirbek’e ya Petersburg’dan haber beklemesini ya da Hive’ye dönmesini 

söylemiş, bunun üzerine elçi ikincisini tercih etmiştir. 

3. 19. Yüzyılda Hive Hanlığı’nın Rus Çarlığı ile Diplomatik İlişkileri 

Bu yüzyıl Hive Hanlığı ve Rus Çarlığı arasında elçilik ziyaretlerinin yoğun olduğu bir zaman 

dilimidir.24 Önceki asırlara binaen Ruslar tarafından da elçilik ziyaretleri yoğun olarak 

gerçekleştirilmiştir. 1819 yılında Yüzbaşı Nikolay Muravyev Rus elçisi olarak Hive’ye 

gönderilmiştir. Muravyev, 29 Temmuz’dan 19 Eylül’e kadar Türkmenistan’da kalmış Hazar 

Denizi kıyısında fotoğraflar çekerek Türkmenleri Rusya ile ticaretin kesintisiz sürdürülebilmesi 

için bölgeye Rusların bir kale yapmalarının gerekliliği hususunda ikna etmeye çalışmıştır. 

Buradan Hive Hanlığı’na doğru yola çıkan Muravyev’in Mangışlak’a değil de Krasnovodsk 

üzerinden ticaret yapma teklifi Muhammed Rahim Han tarafından Türkmenlerin kendisine 

karşı düşmanlığı ileri sürülerek reddedilmiştir. Yine de Yüzbaşı İşnazar ve Yakub Bay elçi 

olarak Rusya’ya göndermiş lakin görüşmelerden bir sonuç çıkmamıştır. 1824 yılında 625 kişilik 

bir kafile ile yola çıkan Albay Tsiolkovsky’nin kervanı Hive yolunda saldırıya uğramış, bunun 

üzerine 1826’da Vaiz Niyaz adında bir elçi St. Petersburg’a gönderilmiştir. Ancak bu elçinin 

Rus kervanının saldırıya uğramasından mütevellit başkente sokulmasına izin verilmemiş, Rus 

esirlerin serbest bırakılacağı ve bu tür girişimlerin tekrarlanmayacağı garantisi verilene kadar 

ilişkilerin askıya alındığı bildirilmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 99-105). İki ülke arasında gergin 

siyasi ve ticari ortamın 1837 yılında da devam ettiği yine bir başka Hive elçisinin gelişinden 

sezilmektedir. 1826-37 yılları arasında Hive Hanlığı’nın ticari kıskaçta olduğu anlaşılmaktadır. 

1837’de Rus Çarlığı’na gönderilen Hive elçisi Kabılbay, yirmi Rus esir ile birlikte bazı 

hediyeler de getirmiştir. Bunun karşılığında beş Hiveli esir Ruslar tarafından serbest bırakılarak 

geri dönmelerine izin verilmiştir (Terentev, 1906, s. 112). Bu tarihten 1839’da kadar Hive 

Hanlığı Ruslar ile diplomatik ilişkileri düzeltmek için uğraşmış ve iki yılda dört elçilik heyeti 

göndermiştir. Diplomasiden bir netice çıkmayınca Hazar Denizi’nde balıkçılık yapan 200 Rus 

vatandaşı Hiveliler tarafından esir alınmış ve köle pazarlarında satılmıştır. Bunun üzerine 

Ruslar, Hive Hanlığı’na karşı bir sefer düzenlemeye karar vermişler, bu görev General 

 
24 1804’te Hive Hanlığı’nda hanedan değişikliği yaşanmıştır. Yadigaroğulları saltanatı bitmiş Kongratlar 

dönemi başlamıştır. 



Kılıçarslan, Y.                                                                                        142                                                    

Perovsky’e düşmüştür (Veselovskiy, 1877, s. 294).  Sefer hazırlıklarına başlayan Perovsky ve 

müfrezesi kış ayının başlangıcında Orenburg’dan yola çıkmış, çetin kış şartları nedeniyle Üst-

Yurt yakınlarında çok sayıda mal ve insan zayiatı vererek savaşı kaybetmiş, müfreze 1840’da 

Orenburg’a dönmüştür. Bunun üzerine Rus Çarı esirlerin kurtarılması için gerekli adımları 

atmaya devam ederken, Ruslar kış ayında Hive üzerine bir sefer düzenlenemeyeceğini de 

tecrübe etmişlerdir (Jukovskiy, 1915, s. 114-120). 

Perovsky’nin başarısız girişiminden sonra iki devlet arasındaki ilişkilerin dostane olması 

yönünde Hive’den Ata Niyaz Hoca yanında 418 esir ve Subay Aytov’u da Orenburg’a 

getirmiştir. Hive Hanı’nın 19 Temmuz 1840 tarihli fermanına binaen Ruslar ile dostluk tesis 

etme arzusu Çar’ı memnun etmiş, artık Rusların esir edilmeyeceğini temin etmeleri üzerine 

1836’da tutuklanan Hive tüccarları malları ile birlikte iade edilmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 120-

121). Aynı zamanda bozulan ticari ilişkilerin yeniden düzeltilmesi için gerekli adımlar bu 

diplomatik sefer ile bir kez daha sağlanmıştır. 

12 Aralık 1841’de Vaiz Niyaz ve İşbay Babayev yanlarında 16 kişilik bir maiyet ve 7 Rus esirle 

birlikte Orenburg’a gönderilmiştir. Daha önce Hive’ye giden Yüzbaşı Nikiforov’un teklifine 

(Rusların köle olarak alınmaması, Hivelilerin mal ve can güvenliğinin sağlanması, Rusya’ya 

tabi diğer kavimlere karşı Hive’nin girişimde bulunmaması gibi) benzer bir anlaşma içeren 

mektubu Çar’a sunmak için St. Petersburg’a gönderilmiş, lakin elçinin müzakere yetkisi 

olmadığı için bir netice çıkmamıştır. Değerli hediyeler ve nezaket üzere elçiler Hive’ye 

gönderilmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 135). Bu elçilik heyeti ile birlikte Yüzbaşı Danilevsky 

Hive’ye hareket etmiş ve Han ile bazı şartlar sunarak anlaşma imzalamıştır.25 Bu anlaşma, 

Hivelilerin Ruslara karşı düşmanca bir eylemde bulunmayacağı, Hiveli tüccarların Rus 

topraklarında can ve mal güvenliğinin sağlanacağı, Hivelilerin Rusya ile yaptıkları ticarette 

diğer hanlıklar ile aynı hakka sahip olacağı vs. maddeleri içermektedir.26 Hive Hanı Rahim 

Kul’un sarayında imzalanan bu anlaşma karşılığında başka bir Hive elçisi Rus Çarı ile 

görüşmek üzere yola çıkmıştır. Elçi Muhammed Emin önce Orenburg’a oradan da St. 

Petersburg’a giderek Rus Çarı’ndan anlaşmanın onayını alan elçilik heyeti muhtelif hediyelerle 

birlikte Hive’ye 1843’te dönmüştür. Yapılan bu anlaşmanın Rus esirlerin serbest 

bırakılmasından başka hiçbir maddesinin yürürlüğe girdiği söylenemez. Bu dönemde Sultan 

Kenasarı’nın isyanı söz konusuydu ve taahhüt edildiği gibi bir ticaretin gerçekleşmesi söz 

konusu değildir. Bu tarihten sonra Hive elçilik heyeti 1849-50 ve 52’de tekrar Rusları ziyaret 

 
25 Ayrıntılı bilgi için bk. Kara, 2023. 
26 Ayrıntılı bilgi için bk. Danilevskiy, 1851.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      143 

etmiştir. Son elçilik ziyareti bölgede tansiyonun yüksekliği nedeniyle bir nebze nabız ölçme 

niyeti taşımaktadır. 1856-57’de Ruslara karşı Sır-Derya bölgesinde başlayan isyandan Ruslar, 

Hive ve Hokand hanlığını sorumlu tutarak, Kırgızları Ruslara karşı isyana teşvik ettikleri 

yönünde suçlamışlardır. 1857’de Hive’den Orsk’a gelen Şeyhül İslam Hoca İslam’ın elçilik 

ziyaretindeki gayesinin Rus kaynakları tarafından bir özür mahiyetinde gerçekleştiği iddia 

edilmiştir (Jukovskiy, 1915, s. 140-144). 

Bu yüzyılın ikinci yarısından itibaren  Rusların Türkistan topraklarını işgalleri sırasında ilk 

başlarda Hive ile yakın ilişkiler kurarak bölgede yeni ele geçirdiği yerlerin güvenliğini 

sağlamaya öncelik veren Ruslar bir nebze başarılı olmuşlardır. Ancak Cizak’ın 1866’da 

Rusların eline geçmesiyle bölgede ticaret yollarının kontrolü Rusların eline düşmüştür. İlk 

başlarda Buhara ve Hokand’ın Ruslar ile savaş hâlinde olması Hive Hanlığı’nı bölgede 

ekonomik bakımdan avantajlı hâle getirse de bu çok uzun sürmemiştir. Ruslara karşı tekrar 

saldırı pozisyonuna geçen Hive Hanlığı, Rus sınır birliklerine saldırmıştır. Bunun üzerine 

Ruslar 1869’da Hive’ye karşı bir sefer hazırlığı içine girmiştir. 

Türkistan Genel Valisi Kaufman tarafından esirlerin serbest bırakılması hususunda Kırgız Zair 

Turlubekov, Hive’ye gönderilmiştir. Hive Hanı tüm bu istekleri geri çevirerek elçisi Atalık Ir-

Nazar’ı St. Petersburg’a göndermek istemiş, Orenburg’a gelen elçilik heyetinin isteği sunulan 

şartların yerine getirilmediği gerekçesiyle reddedilerek şartlar kabul edilene kadar St. 

Petersburg’a giriş izinleri olmadığı belirtilmiştir. Aslında elçilerin kabul edilmeyişi sefer 

hazırlığında olan Rusların planlarını bozmamak belki de sefer hazırlığını öğrenme ihtimaline 

karşılık alınmış bir tedbir olabilir. 1873’te Kaufman’ın genel komutası altında Orenburg, 

Kafkasya ve Türkistan olmak üzere 3 taraftan kuşatılan Hive Hanlığı 12 Ağustos 1873’te 

imzaladığı antlaşma ile Rus Çarlığı’nın vasalı durumuna düşmüştür (Jukovskiy, 1915, s. 164-

165).  Haziran 1757’de Astrahan Valisi, Hive Hanı Gaip tarafından gönderilen elçi Alla-Şükür 

Bay tarafından getirilen ve elçi Artık Batır’ın Astrahan’dan gönderilmesini istediği bir mektup 

almıştır. Astrahan Valisi, Han’ın isteklerinin Artık Bay’ın istekleri ile tutarlı olduğundan eşi ve 

çocukları ile Hive’ye dönmesine izin vermiştir (Veselovskiy, 1877, s. 14-15-27). Aynı elçinin 

1762’de de Rus Çarlığı’na geldiği bilgisi bulunmakta lakin neden geldiği konusu 

bilinmemektedir. 1763 yılında Hive’den bir elçilik heyeti Astrahan’a gelmiş, Hive mallarının 

Nisan ve Ağustos aylarında Rus gemileri ile Mangışlak’a gönderilmesi talebini iletmiştir.27 

Bunun karşılığında Vali Vorontsov, Hive toprakları içinde Rus tüccarların güvenli geçişini ve 

ticaret yapmasını istemiş, anlaşıldığı üzere bu elçilik heyetinin müzakerelerinden bir netice elde 

 
27 Bu elçilik heyetlerinin gelişi Timur Gazi Han döneminde (1758-1764) gerçekleşmiştir. 



Kılıçarslan, Y.                                                                                        144                                                    

edilememiştir (Jukovskiy, 1915, s. 87).  1793’te iki Hiveli tüccar İskender Allahverdiyev ve 

Rahimbay Dostmuratov, Orenburg’a gelmiştir. Ayvaz Bek’in amcası Muhammed Fazıl Bay’ın 

gözlerini tedavi etmek maksadıyla bir doktor talebinde bulunmuştur. Ruslar bu talep üzerine 

Doktor Binbaşı Blankennagel’i sekiz Kazak askeri ile birlikte Hive’ye göndermiştir. Ancak 

Hive’ye ulaştığında Muhammed Fazıl Bay’ın gözleri için yapacak bir şey kalmadığı ve 

tamamen kör olduğu için onu tedavi etmeyi reddetmiştir. Hive’de bulunduğu esnada Ruslar 

adına casusluk görevi ifa eden Binbaşı, Hivelilerin Rusların topraklarına yaklaşması kadar 

başka bir şeyden korkmadıklarını dolayısıyla Mangışlak yakınlarına bir kalenin inşa 

edilmemesi gerektiğini rapor etmiştir. Binbaşı Blankennagel ile birlikte Hive Elçisi Ayvaz 

Muhammed de Rusya’ya dönmüştür (Jukovskiy, 1915, s. 92-93). Bu yüzyılda iki devlet 

arasında elçilik diplomasisinin dönemler hâlinde yoğunlaştığı ve bazen de kesintiye uğradığı 

gözükmektedir. Tüm elçilik ziyaretlerinden de anlaşılacağı üzere önceki yüzyıla nazaran bu 

asırda iki devlet arasında gergin bir siyasi ortam doğmuş ve bu da ticari ve siyasi ilişkileri 

derinden etkilemiştir. Ruslar tarafından gönderilen elçilerin casusluk vazifesi gördüğü ve Hive 

elçilerinin ise sade bir maksatla Rusya’ya geldiği Rus kaynakları tarafından da 

doğrulanmaktadır. Bekoviç Çerkassy’nin 1717 Hive Seferi’nin başarısızlıkla sonuçlanması bu 

yüzyılda ilişkileri derinden etkileyen başlıca olay olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Sonuç  

İki devlet arasında yaşanan diplomasi trafiğine bakıldığı zaman ilk başlarda sürekli olarak Hive 

Hanlığı’ndan ticari maksatla elçilik heyetlerinin Rus Çarlığı’na gittikleri görülmektedir. 

Astrahan ve Kazan gibi ticarette önemli bir yeri olan şehirlerin Rusların eline geçmesi, bu trafiği 

zorunlu hâle getirmiştir. Ruslar tarafından elçilik heyetlerinin gönderildiği dönemlere 

bakıldığında ise genellikle önemli bir sefer düzenledikleri tarihten önce girişimde bulundukları 

nazarımızı çekmektedir. Özellikle on dokuzuncu yüzyıl elçilik ziyaretlerinin sıkça karşılıklı 

yapıldığı bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Rus asker ve seyyahlar keşif gezilerini Rus 

Çarı’na rapor etmişlerdir. 16, 17 ve 18. yüzyıllarda iki devlet arasında güç dengesinin eşit 

olduğu elçilik görüşmelerinden anlaşılmaktadır. 19. yüzyıla gelindiğinde ise güç dengesinin 

Ruslardan tarafa ağır bastığı ve çoğu Hive elçisinin Orenburg Valisi ile muhatap olduğu gerçeği 

karşımıza çıkmaktadır. Rusların Türkistan işgaline hazırlık yaptıkları dönemde elçilerin St. 

Petersburg’a alınmaması olası bir casusluk faaliyetinin önüne geçme çabası taşımaktadır. Hive 

Hanlığı’nın Rus Çarlığı ile girmiş olduğu bürokrasi trafiğinin karanlıkta kalan kısmı bu çalışma 

ile Türk literatürüne kazandırılmıştır.  

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      145 

Kaynakça 

Bartold, V. (1911). İstoriya İzuçeniye Vostoka v Evropıe i v Rossiy. St. Petersburg: Tip. MM. 

Stas. 

Danilevskiy, G. İ. (1851). Opisanıye Hıvınskogo Hanstva. Zapiski İmparatorskogo Russkogo 

Geografiçeskogo Obşestva Kniga 5,  S. Petersburg: y.y. 

Jenkinson, A. (1886). EarlyVoyages and Travels to Russia and Persia. (Vol. I). E. Delmar 

Morgan, C. H. Coote. (Ed.). New York: Printed For The H. S. 

Jurnal Ministerstva Naradnogo Prosveşeniye Şestoe Desyatiletiye. (1884). Çast CCXXXIV. S. 

Petersburg: Tip. V. S. 

Kara, G. (2023). Rus Elçisi G. İ. Danilevskiy’nin Hive Hanlığı Tasviri. Türk Tarihi 

Araştırmaları Dergisi. Aralık. 8 (2). 108-127. 

Karakulak, M. (2020). Türkistan’da Efendiler ve Köleler. İstanbul:  Kronik Kitap. 

Kemaloğlu, İ. (2019). Sibir Hanlığı. TDV İslam Ansiklopedisi,  EK- 2. Ankara. 505-506. 

Koç, D. (2017). Hive Hanlığı. Avrasya'nın Sekiz Asrı Çengizoğulları. Hayrünnisa Alan, İlyas 

Kemaloğlu. (Ed.). İstanbul: Ötüken Neşriyat. 572-631. 

Konçev, A. V. (2017). Hivinskiy Faktor vo Vneşney Polıtıka Rossiskoy İmperii XVIII Pervoy 

Palavini XIX vv.https://cyberleninka.ru/article/n/hivinskiy-faktor-vo-vneshney-

politike-rossiyskoy-imperii-hu111-pervoy-poloviny-h1h-vv/viewer  (Erişim Tarihi: 

05.02.2025). 

Özkan, M. (2018). Bekoviç Gibi Kaybetmek; Aleksanrd Bekoviç Çerkassy’in 1717 Hive Seferi, 

MUTAD, V (I). 93-111. 

Özkan, M. (2021). Buhara Hanlığı 1500-1920. İstanbul: Selenge Yayınları. 

Özkan, M. (2022). Hive Hanlığı 1511-1920. İstanbul: Selenge Yayınları. 

Purgstal, J. V. H. (2020). Kırım Hanlığı Tarihi. Seyfi Say (Çev.). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Puteşestviya İz Orenburga v Hivu Samarskogo Kurptsa Rukavkına v 1753 gadu. (1840). St. 

Petersburg; Tip. Mins. Vinut. 

S. V. Jukovskiy, S. V. (1915). Snoşeniya Rossiy s Buharoy i Hivoy zaPaslednee Trehsotletie. 

Petrograd: Trud Obşestva Orientalistov. 

Saray. M.  (1991). Astarhan Hanlığı. TDV İslam Ansiklopedisi. Cilt 3. İstanbul. 505. 

https://cyberleninka.ru/article/n/hivinskiy-faktor-vo-vneshney-politike-rossiyskoy-imperii-hu111-pervoy-poloviny-h1h-vv/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/hivinskiy-faktor-vo-vneshney-politike-rossiyskoy-imperii-hu111-pervoy-poloviny-h1h-vv/viewer


Kılıçarslan, Y.                                                                                        146                                                    

Saray, M. (1998). Hive Hanlığı. TDV İslam Ansiklopedisi. Cilt 18. İstanbul: 167-170. (Son 

Güncelleme 14.05.2024). 

Şahsi, R. (2021). Hive ve Rus Kaynaklarına Göre Ata Murat Han İsyanı: Başlangıcı, Gelişimi 

ve Sonuçları (1855-1867). Gazi Türkiyat, (28). 145-163. 

Taşağıl, A. (2001). Kasım Hanlığı. TDV İslam Ansiklopedisi. Cilt 24. İstanbul. 543-544. 

Terentev, M. A. (1906). İstorıya Zaveovanıye Sredney Aziy c Kartami i Planami. Cilt I, S. 

Peterburg: Tipo Lit. 

Türkoğlu, İ. (2022). Kazan Hanlığı. TDV İslam Ansiklopedisi. Cilt 25. Ankara. 136-138. 

Ulyanitskiy, V. A. (1889). Snoşenıya Rossiy s Srednego Azieyu i İndeyu v XVI-XVII vv. 

Moskova: Unıversitetskaya Tip. 

Veselovskiy, N. (1877). Oçerki İstoriko-Geografiçeskih Svedeniy o Hivinskom Hanstve 

ot Drevneyşıh Vremen do Nastoyaş. St. Petersburg: Tip. Brat. Panteelevih. 



   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P.147 – 163. 

 

 

 

Re-education or Repression? A CDA of BBC's Coverage of China’s 

Internment Camps 

Alper Volkan ERTEM 

Abstract: This article analyzes China’s practices toward the Uyghur Turks in East Turkestan through the 

BBC World Service interview titled “Why does China put Uyghurs in ‘re-education camps’?”. This article seeks to 

answer the question of how the BBC has represented the internment camps in China. In this context, it aims to 

contribute to the understanding of the BBC’s stance towards these camps. Using Norman Fairclough’s Three-

Dimensional Critical Discourse Analysis (CDA) framework, the study reveals that the so-called “vocational 

education centers” described by China are, in reality, associated with human rights violations such as forced labor, 

ideological indoctrination, compulsory sterilization, and mass detention. The interview frames these policies as an 

attempt at cultural genocide targeting ethnic identities, constructing a dramatic narrative through personal 

testimonies and expert commentary. China’s discourses on security, development, and poverty alleviation are 

critically questioned by the media. The interview specifically highlights the connection between forced labor in 

cotton production and global supply chains. The continued surveillance of individuals released from the camps and 

the political barriers faced by Uyghurs attempting to flee to other countries are also discussed. The BBC discourse 

portrays these practices not merely as an issue of domestic security, but as a global human rights crisis and a matter 

of universal justice, thereby contributing to the formation of international public awareness.  

Keywords: Re-education camps, Internment camps, Vocational training centers, Forced labor, Cultural 

genocide, Human rights violations, Media studies. 

Introduction 

Millions of Uyghur Turks are being held involuntarily in China’s internment camps. Those 

detained in the camps constitute a significant portion of the Uyghur population living in East 

Turkestan1. Moreover, there is substantial evidence indicating serious human rights violations 

within these camps. Through these facilities, China seeks to erase and eliminate Uyghur identity. 

 
 Dr., Republic of Turkey Ministry of Interior, Email: alperertem69@gmail.com / https://orcid.org/0000-0001-7802-7375 

 
Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 24-05-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 02-08-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1705728 

 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Ertem, A.V. (2025). Re-education or Repression? A CDA of BBC's Coverage of China’s Internment Camps, Uluslararası İdil-

Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 147-163. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1705728 
 
1 The term 'East Turkestan' is used in this study in place of the Chinese administrative term 'Xinjiang' to reflect the cultural, 

historical, and ethnic identity preferred by the majority of the region’s indigenous population. While the original BBC interview 

analyzed in this paper frequently uses the term “Xinjiang,” this study deliberately employs “East Turkestan” as a more appropriate 

and ethically conscious alternative. 

 
***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim 

olarak yayımlanmaktadır. 

 

mailto:alperertem69@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7802-7375
https://doi.org/


Ertem, A.V.                                                                                                             148 

Although officially designated by the Chinese government as “vocational education centers,” 

these structures have been associated with mass detentions, as evidenced by independent 

investigations and eyewitness testimonies, ideological indoctrination, forced labor, and 

allegations of cultural genocide. In this context, how international media organizations, 

particularly Western outlets, represent these developments offers a critical field of inquiry not 

only for media studies but also for international relations, human rights, and the politics of 

cultural identity. 

The overall structure of the interview can be summarized as follows: It begins by stating that 

nearly one million of the approximately 12 million Uyghur Turks living in East Turkestan are 

being detained in facilities referred to as “re-education camps.” These practices are described as 

constituting violations of human rights. It is noted that countries such as the United States and 

the United Kingdom have classified these policies as acts of genocide and crimes against 

humanity. In the second segment, the narrative takes on an emotional and human dimension 

through the testimony of Adam, a person living in Australia, who recounts the death of his father 

in one of the camps. This personal account enhances the legitimacy of the narrative by illustrating 

the victimization on an individual level. 

Subsequently, the ethnic, cultural, and religious identity of the Uyghur Turks is introduced. The 

Chinese government's perception of this identity as a threat to “national unity” is explained, along 

with a historical overview of how ethnic tensions in the region have evolved into political 

repression. The interview then details the practices occurring within the internment camps, 

including forced labor, compulsory sterilization, psychological coercion, and ideological 

indoctrination, drawing on media reports and documentation by human rights organizations. 

The issue of forced labor is further explored through the lens of cotton production in East 

Turkestan, highlighting its integration into global supply chains and its implications for 

international fashion brands. At this point, the Chinese government’s justification of these 

practices as efforts to combat radicalism, alleviate poverty, and provide vocational training is 

presented. However, such defenses are characterized by the international community as “biased 

and politically motivated.” 

The narrative emphasizes the continuity of oppression by stating that the length of internment 

varies among individuals, and even those released from the camps remain under intense 

surveillance and face the risk of re-arrest. In later sections, the interview analyzes the Uyghurs' 

attempts to flee China, the bureaucratic and political obstacles they encounter, and the risks of 

deportation in countries such as Thailand, despite escape routes leading to Türkiye, Kazakhstan, 

and elsewhere. Finally, the structural limitations to justice are discussed: while China’s non-



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      149 

membership in the International Criminal Court renders legal proceedings ineffective, an 

independent British tribunal has accused China of committing genocide, thereby raising critical 

questions about international accountability (BBC, 2025). 

Thus, this interview provides a comprehensive perspective on China’s internment camps. It 

addresses the continuum of extrajudicial practices occurring within the camps as well as the 

conditions faced by individuals after their release. In this regard, the interview serves as a 

significant effort to raise public awareness of China's repressive policies. 

The primary data set of this study is derived from a testimonial interview published in 2025 on 

the official website of the BBC, concerning China’s “re-education camps” in the region 

commonly referred to as East Turkestan. The content was accessed through the BBC’s digital 

archive via open access. Additionally, a verbatim transcription of the original video was produced 

by the researcher to ensure analytical accuracy. As a globally influential and reputable media 

organization, the BBC offers a meaningful and representative sample for examining how Western 

media discursively frames China’s policies toward the Uyghur population. 

The aim of this study is to analyze how China’s repressive policies toward the Uyghur Turks are 

represented in a BBC (British Broadcasting Corporation) interview, using Norman Fairclough’s 

Critical Discourse Analysis (CDA) framework. In this context, the interview titled “Why does 

China put Uyghurs in ‘re-education camps’?”, published by BBC World Service, was first 

transcribed and then examined at the textual, discursive, and socio-cultural levels. Through this 

method, not only the linguistic strategies employed in the discourse are analyzed, but also the 

ideological and political contexts in which these strategies are produced are comprehensively 

evaluated. 

This article employs Norman Fairclough’s Three-Dimensional Model of Critical Discourse 

Analysis (CDA) to examine how China’s policies toward the Uyghur population are represented 

in international media. Fairclough’s framework enables a multidimensional analysis by 

addressing discourse on three interrelated levels: the textual features, the processes of discursive 

production and consumption, and the broader social context in which the discourse is situated. 

Within this framework, the primary material selected for analysis is a BBC World Service 

interview titled “Why does China put Uyghurs in ‘re-education camps’?”. The study explores the 

linguistic and narrative strategies employed at the textual level; how the discourse is produced, 

circulated, and interpreted within discursive practices; and the ideological, historical, and cultural 

contexts that shape its position within the broader sociopolitical discourse. 

Critical Discourse Analysis extends beyond surface-level textual analysis by examining the 

relationship between discourse and social practices. As such, it seeks to uncover the underlying 



Ertem, A.V.                                                                                                             150 

power structures and ideological formations embedded within discourse, moving beyond 

linguistic forms alone. According to Fairclough’s model, textual analysis involves the 

examination of linguistic features within the text; discursive practice analysis investigates the 

processes through which the discourse is produced, distributed, and consumed; and social 

analysis situates the discourse within its wider sociopolitical and cultural context. This model 

thus aims not only to reveal how discourse is constructed, but also to explore why it is constructed 

in a particular way and what social consequences it may produce. 

The existing literature contains a substantial number of studies on China’s internment camps, 

particularly in the context of human rights violations and the reactions of the international 

community. This study aims to contribute to this body of work from a different perspective by 

focusing on a specific interview conducted by the BBC concerning the internment camps in 

China. Through a discourse analysis of the coverage, the study not only seeks to reveal the BBC’s 

narrative approach but also offers insights into how British media institutions more broadly 

perceive and represent the issue of East Turkestan. 

One of the primary limitations of this study lies in its reliance on a single interview “Why does 

China put Uyghurs in ‘re-education camps’?” published by BBC World Service as the sole unit 

of analysis. This narrow sample inevitably constrains the ability to capture the full spectrum of 

discursive representations on the issue. Nevertheless, rather than undermining the study’s overall 

validity, this limitation is intended to serve as a foundation for future research. The application 

of Norman Fairclough’s Three-Dimensional Critical Discourse Analysis, with its detailed and 

multi-layered approach, enables the development of an analytical framework that can be adapted 

to a broader corpus of media texts. In this regard, the article not only contributes to a better 

understanding of the BBC’s discursive positioning on China’s internment camps, but also 

provides a basis for subsequent studies in the field. 

China’s Internment Camps 

When discussions of human rights violations arise, China’s “internment camps” are among the 

most frequently cited concerns in the international arena. These camps have remained a 

prominent topic on the global agenda for years, prompting pressure on the Chinese government 

from human rights organizations and various advocacy groups. Initially, China denied the 

existence of such camps; however, subsequent documentation has confirmed their reality. 

The harsh realities of China’s internment camps initially denied by the government but later 

exposed through documentation and eyewitness accounts are most vividly conveyed by those 

who were forced to endure them. One such individual is Gulbahar Haitiwaji, a former detainee 

who has spoken out about her experiences without hesitation. In her book How I Survived a 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      151 

Chinese “Re-education” Camp, she provides a detailed and harrowing account of life inside the 

camps. According to her testimony, detainees were confined to dormitories covered with iron 

curtains, deprived of sunlight, and monitored around the clock by surveillance cameras. Even the 

slightest lip movement could result in solitary confinement. Prisoners were sometimes chained 

to their beds for days. Military-style ideological indoctrination sessions began at dawn and 

extended late into the night, where even blinking at the wrong moment was prohibited. Detainees 

were subjected to forced sterilization injections, endless interrogations, and a constant state of 

anxiety as names were called out daily—those summoned often never returned. Days passed 

under the unrelenting fear of sudden execution (Haitiwaji, 2021, p. 9). 

Another key figure who has provided firsthand testimony about China’s internment camps is 

Sayragul Sauytbay. Unlike many detainees, Sauytbay was assigned to one of the camps as a 

teacher. There, she was forced to spend long hours morning to night teaching Chinese language, 

culture, and political ideology to Kazakh and Uyghur detainees. The conditions in the camp were 

inhumane: alongside brainwashing, torture, and sexual violence, detainees were also subjected 

to the forced ingestion of unidentified substances drugs that either sedated or potentially poisoned 

them. The details of Sayragul Sauytbay’s experiences are documented in her book The Chief 

Witness: Escape from China’s Modern-Day Concentration Camps, which provides an in-depth 

account of her harrowing ordeal (Sauytbay & Cavelius, 2022). 

The existence of internment camps in the 21st century is, at first glance, a reality that is difficult 

to comprehend. However, Adrian Zenz has contributed to rendering this phenomenon more 

tangible and comprehensible by constructing models based on the narratives of eyewitnesses. 

Through this approach, he systematically illustrates the presence and structure of these camps 

(Zenz, 2019a): 



Ertem, A.V.                                                                                                             152 

 

Figure 1. 3D model of the teaching building with classroom, metal fencing and female 

security guard outside the classroom door. The witness saw the interior of the classroom 

through the iron bar doors. Source: anonymous informant. 

 

Figure 2. The eyewitness saw a group of women who were learning Chinese. Source: 

anonymous informant. 

The visual models developed by Zenz reveal the profoundly disturbing nature of the internment 

camps. 

The 2009 Urumqi Riots marked a critical turning point in the lead-up to the establishment of the 

internment camps (Roberts, 2023, p. 180). The tensions between Uyghur Turks and Han Chinese 

culminated in violent clashes during that year (Peler & Ertem, 2025). The Urumqi incident was 

followed by a stabbing attack at a train station in Kunming in March 2014 and a market bombing 

in Urumqi during Xi Jinping’s visit in April 2014. In response, Beijing implemented intensified 

security measures. Under the leadership of Chen Quanguo, East Turkestan became one of the 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      153 

most heavily securitized regions in the world (Ertem, 2025). Despite isolated incidents of 

violence, there has been no substantive threat posed to China. Chinese leadership has never truly 

regarded “Uyghur separatism” as a serious threat. Rather, it has been employed as a pretext to 

suppress national separatism before it could pose any real challenge (Shichor, 2005, p. 124). 

Some reports from Chinese state media indicate that re-education efforts among the Uyghur 

population began in late 2013 and gradually evolved into a more institutionalized system (Zenz, 

2019b, p. 103). Notably, after 2014, China initiated large-scale detention campaigns. Beginning 

especially in the spring of 2017, the authorities began collecting personal data to assess citizens' 

“trustworthiness” and categorized individuals based on specific criteria. This phase led to the 

establishment of a systematic profiling mechanism, through which individuals were evaluated 

against a predefined set of indicators. Individuals were labeled as "untrustworthy" if they met 

certain conditions, such as being between the ages of 15 and 55 (i.e., of military age), being of 

Uyghur ethnicity, being unemployed, possessing religious knowledge or performing the five 

daily prayers, holding a passport, having visited one of 26 “sensitive” countries or having 

overstayed a visa, having family members living abroad, or homeschooling their children (Smith 

Finley, 2019, pp. 3-4). Since 2017, China has launched a campaign of extrajudicial mass 

internment targeting Uyghur Turks and, more broadly, other members of Turkic ethnic groups. 

According to research conducted by Zenz, it is estimated that between one and two million 

individuals belonging to these ethnic groups have been detained in internment camps (Zenz, 

2025, p. 328). 

In 2017, the Chinese government declared that no incidents of violence had occurred. However, 

by the end of that year, it was reported that up to 10% of the population in various cities with a 

majority Uyghur population had been detained. In Kashgar alone, at least 120,000 individuals 

were taken into custody (Raza, 2019, p. 493). Despite growing media attention toward the end 

of 2017, the Chinese government continued to deny the existence of “re-education camps” in 

East Turkestan. In May 2018, in response to a press inquiry, the Ministry of Foreign Affairs 

stated that it was “unaware” of any such developments. The Global Times, the English-language 

mouthpiece of the Chinese Communist Party, reported that over one million residents primarily 

in southern East Turkestan had been placed in “state-organized vocational education programs” 

as part of poverty alleviation efforts. Subsequently, another article described the training of 

“religious extremists” detained to suppress extremism. However, neither of these reports 

acknowledged the existence of a large-scale, extrajudicial detention system designed to 

ideologically reprogram the broader population (Global Times 2017, as cited in Zenz, 2019b, pp. 

102–103). 



Ertem, A.V.                                                                                                             154 

Indeed, since 2017, East Turkestan has witnessed an unprecedented campaign of re-education. 

According to media coverage and eyewitness accounts, thousands of Uyghur Turks and other 

Muslims have been and continue to be held in secret political indoctrination facilities. Under the 

administration of Chen Quanguo, detention quotas were reportedly issued to regions with dense 

Muslim populations, resulting in the mass incarceration of Muslim communities without any 

form of judicial process (Zenz, 2019b, pp. 102–103). 

In August 2018, international media reported that “education authorities” had banned the use of 

the Uyghur language in schools and that families were required to surrender copies of the Qur’an 

or other religious items to the authorities or risk facing punishment (Amnesty International, 2018, 

as cited in Raza, 2019, p. 492). 

In the internment camps, large-scale and arbitrary detentions have particularly targeted Muslim 

Turks, who are subjected to torture and other forms of ill-treatment. China’s conduct in this 

regard constitutes a violation of fundamental human rights principles. In other words, the 

government’s control measures in East Turkestan infringe upon international legal prohibitions 

against discrimination, primarily affecting Uyghur Turks and subsequently other ethnic 

minorities. Detainees have reported being subjected to torture or other forms of coercion during 

interrogations in order to extract confessions or information. In addition, reports indicate that 

detainees were beaten and suspended from ceilings or walls while in custody (Human Rights 

Watch, 2018). Those held in the camps referred to as “students” are forced to learn the Chinese 

language and the “dangers of religious radicalism.” They are also required to memorize “legal 

provisions and patriotic songs” and to write “self-criticisms,” which are used to determine 

whether they have learned enough to be considered for release (Amnesty International, 2018, as 

cited in Raza, 2019, p. 494). 

A substantial body of documentation clearly demonstrates that individuals held in the so-called 

vocational education centers were not there voluntarily; on the contrary, these “students” were 

forcibly detained. No official document has been found indicating that individuals entered these 

facilities of their own free will, signed any form of consent, or had the opportunity to request 

release. In fact, the centers are guarded by large and specialized police forces, suggesting that 

they function more as high-security detention sites than as voluntary educational institutions. In 

2016, approximately 10% of the adult population in regions with a predominantly Uyghur 

demographic was placed in such re-education facilities. Official documents repeatedly and 

explicitly confirm that the vocational education centers in East Turkestan implement coercive 

and abusive forms of political indoctrination. Indeed, websites belonging to at least five different 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      155 

local governments or educational institutions in the region explicitly describe these facilities as 

institutions dedicated to brainwashing (Zenz, 2019a). 

Authorities in East Turkestan appear to have adopted the concept of “transformation through 

education,” now subjecting large segments of the Muslim population to a sweeping, extrajudicial 

process of ideological indoctrination without distinction. China’s re-education campaign is 

regarded as the most intensive form of coercive social engineering the country has undertaken 

since the Cultural Revolution. It represents the apex of the security-centered strategy that China 

has employed in its “restive minority regions” in the western part of the country. These new 

forms of re-education, equipped with high-tech surveillance systems, may appear more “refined” 

and advanced compared to the crude methods currently imposed on the Uyghur Turks. Just as 

East Turkestan has become a testing ground for advanced surveillance technologies, the Chinese 

state may also incorporate the lessons learned from re-educating this large Muslim minority into 

broader efforts aimed at nationwide social restructuring (Zenz, 2019b, pp. 123–124). 

“The practices within the internment camps have been systematically designed to eradicate the 

Uyghurs. Those detained have been subjected to acts incompatible with human dignity” (Ertem, 

2025, p. 193). The primary objective of the internment camps is to erase the notion that Uyghurs 

in East Turkestan constitute an independent nation, while instilling the belief that they are an 

integral part of the Chinese nation. For this reason, internment camps represent the most radical 

and extralegal mechanism employed to ensure East Turkestan remains an eternal part of China 

(Karluk, 2022, p. 142). The re-education campaign has expanded beyond adult populations to 

include children, with the aim of severing the younger generation’s cultural ties. Children whose 

parents are both detained have been labeled by the state as “double detainees.” Ultimately, China 

seeks to suppress the political, cultural, and economic agency of the Uyghur Turks (Raza, 2019, 

pp. 494–498). 

At this point, China’s relations with Türkiye, the United States, and European countries 

concerning the issue of the Uyghur Turks are particularly noteworthy. Türkiye has sought to 

advocate for the Uyghur cause and demonstrate solidarity with the Uyghur Turks. China, on the 

other hand, has aimed to strengthen its ties with Türkiye primarily through the expansion of 

economic and trade relations. Meanwhile, most Muslim-majority countries have remained 

largely silent on this matter. This situation is critically addressed in The Wall Street Journal’s 

article titled “The Horrors of Xinjiang”, which states: “Let’s see if the world’s Muslim nations 

will vote to condemn Chinese treatment of fellow Muslims, or if they’ll sell out for a Beijing-

financed bridge.” (The Wall Street Journal 2022) The United States has imposed certain 

sanctions on China in response to the Uyghur issue, whereas European countries have 



Ertem, A.V.                                                                                                             156 

occasionally brought the matter to the agenda but have failed to produce any substantial 

outcomes. In conclusion, although Turkey, the United States, European countries, and Muslim-

majority nations have taken certain steps toward addressing the Uyghur issue, a comprehensive 

resolution has yet to be achieved. Uyghur Turks in East Turkestan continue to face severe human 

rights violations. 

Method  

In this article, Norman Fairclough’s Three-Dimensional Critical Discourse Analysis (CDA) 

model is used to understand how China’s practices toward the Uyghur Turks are represented in 

international media. This model offers a multi-layered analysis by addressing the textual level of 

discourse, the processes of discursive production and consumption, and its social context 

together. As the material for analysis, the interview titled “Why does China put Uyghurs in ‘re-

education camps’?” published by BBC World Service has been selected. The analysis focuses on 

the linguistic strategies through which the discourse is constructed at the textual level, how it is 

circulated in discursive practice, and how it is positioned within an ideological context in social 

practice. 

Critical discourse analysis focuses on social problems. Therefore, it can be described as the 

analysis of the linguistic and semiotic aspects of social processes and problems. On one hand, it 

establishes a connection between social and cultural structures and processes, and on the other 

hand, between texts (Sözen, 2017, pp. 140–142). In the introduction of Fairclough’s book Critical 

Discourse Analysis, the fundamentals of his approach are expressed as follows: Critical discourse 

analysis is considered as a three-dimensional method. The first of these is the analysis of written 

and spoken texts, the second is the analysis of discursive practice, that is, how the text is 

produced, distributed, and read/interpreted, and finally, the examination of discourse events in a 

social and cultural context (Fairclough, 1995, p. 2). As a result, Fairclough’s three-dimensional 

discourse analysis consists of three main stages (Ercan & Danış, 2019, pp. 545–546): 

Textual analysis: It examines the linguistic features of the discourse. At this stage, elements such 

as the words used in written, spoken, or visual texts, the mode of expression, and the choice of 

terminology are analyzed. 

Process (production/consumption) analysis: It investigates how the text is produced, published, 

and how it is read or understood. In other words, it examines the context in which the discourse 

emerges, by whom, and through what kind of communication process. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      157 

Social analysis: It explains the social, historical, and ideological conditions that influence and 

shape the discourse. This dimension shows how the discourse is connected to society and power 

relations. 

Findings 

The interview featured in the program What in the World, broadcast by BBC World Service, 

presents a significant media discourse regarding the systematic oppression faced by Muslim 

Uyghur Turks living in East Turkestan. In this article, a comprehensive analysis has been carried 

out using Fairclough’s three-dimensional critical discourse analysis. The details of the analysis 

are as follows: 

Textual Analysis: 

Textual analysis examines the linguistic features of the news discourse, including word choice, 

metaphors, and the concepts used. 

In the introduction of the interview, the host states that approximately 12 million Uyghur Turks 

live in East Turkestan. It is mentioned that one million of them are being held in facilities that 

China refers to as “re-education camps.” International human rights organizations describe these 

practices as a state policy aimed at systematically eliminating Uyghur identity and culture. Both 

the United Kingdom and the United States accuse China of violating human rights. Allegations 

of forced labor, forced sterilization of women, and the deliberate separation of families have 

caused significant international public outcry. The Chinese government, however, denies these 

accusations and claims that the practices are aimed at combating extremism. In this context, the 

interview includes both testimonies and expert opinions. 

At the beginning of the interview, the BBC host's use of the phrase “what China calls re-education 

camps” establishes a distanced relationship with the discourse of the Chinese state. When 

considered at the textual level, this expression indicates that the concept of “re-education” is not 

legitimized; on the contrary, it is used to establish a critical distance. At the same time, 

expressions such as “internment camps,” “forced labor,” and “women being sterilized” are 

directly linked to the key terms of international human rights discourse. 

The interview also includes an individual testimony. Adam, who lives in Australia, stated that 

her father died while being held in a camp and expressed that the Chinese state was responsible 

for this process with the following words: 

“I strongly believe the Chinese government tortured him to death because he was 79 when he 

was taken away and he died at the age of 80. Apart from his age, he never had any health issues. 



Ertem, A.V.                                                                                                             158 

So I've got his photos before and after the camp — like before he was detained and after he was 

released — so I guess there's a huge difference between these two photos of him” (BBC, 2025). 

Such personal narratives strengthen the dramatic expression and enable the reader to empathize. 

Expressions such as “impossible to travel” and “imminent threat of being sent back” emphasize 

the severe victimization, threat, and atmosphere of pressure faced by individuals. 

At the textual level, through the concepts and expressions used, China’s practices are explicitly 

described as a human rights violation. The events in the internment camps are dramatized and 

presented as a social issue. 

Discursive Analysis: 

Discursive practice analysis addresses how the text is produced, structured, and presented, as 

well as which actors and discourses are emphasized. 

The BBC’s interview presents a polyphonic structure by including the voices of various actors 

(victimized individuals, experts, state representatives, human rights organizations). In the overall 

flow of the narrative, victim testimonies and human rights violations are emphasized. Through 

the host’s guidance, the questions generally focus on human rights-based issues, highlight 

dramatic stories, and reinforce the intellectual foundation of the narrative through expert 

opinions. 

The fact that a Western-centered media outlet like the BBC broadcast this interview contributes 

to the shaping of the discourse within the framework of Western liberal values, individual rights, 

minority identities, and human rights. The interview gives considerable space to both victim 

testimonies and the statements of international human rights organizations and Western states; 

this indicates that the discourse is constructed to raise awareness and provoke a reaction in 

Western public opinion. 

In the structure of the interview, the inclusion of personal testimony about Adam’s father first, 

followed by the discourses of state actors such as the United States and the United Kingdom and 

then expert opinions, enhances the credibility of the report and creates a strong emotional and 

intellectual impact on the audience. 

Socio-Cultural Practice Analysis: 

The socio-cultural practice analysis addresses the social, historical, and political context of the 

discourse, as well as its ideological background. 

The interview approaches China’s policy toward the Uyghur Turks not only as a matter of 

national security, but also as an international human rights violation and a global issue. With 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      159 

concepts such as “genocide,” “crimes against humanity,” and “erasing identities,” China’s 

practices are questioned within the framework of universal norms, and the reactions of 

international legal institutions along with calls for sanctions are emphasized. 

Details in the report such as “global supply chains,” “cotton,” and “tomatoes” have brought the 

economic dimension of the repressive policies in East Turkestan and their connection to the 

global capitalist system to the agenda. The host’s question, “At what cost?” questions China’s 

legitimacy discourse based on security, development, and poverty reduction in the context of 

human rights violations. 

Moreover, individual victimizations and social problems are drawn into a universal platform of 

discussion in the context of international justice, ethical responsibility, and human rights. The 

interview also emphasizes, at the international level, the migration issues faced by Uyghur Turks 

seeking to flee China, the difficulties of crossing borders, and the danger of forced return. Finally, 

it is stated that these crimes cannot be prosecuted because China is not a member of the 

International Criminal Court, and the limitations of global justice are also criticized. 

All these elements show that the discourse is positioned within the framework of international 

power relations, human rights, minority identity, and legal norms. The media discourse assumes 

the function of generating international public awareness and fostering a sense of global ethical 

responsibility. 

Results and Discussion 

China’s internment camps point to a serious human rights crisis that has drawn the attention of 

the international community. Initially denied by China, the existence of these camps has become 

an undeniable reality through witness testimonies, leaked documents, and the work of 

independent researchers. Adrian Zenz’s analyses and visual models have concretized the scale 

and function of these facilities, while the testimonies of witnesses such as Gulbahar Haitiwaji 

and Sayragul Sauytbay have revealed the systematic psychological and physical violence 

practiced in the camps. Arbitrary detentions, brainwashing activities, forced sterilizations, and 

severe inhumane treatment are widespread in the camps. This campaign, carried out under 

China’s “re-education” discourse, constitutes a systematic assimilation policy primarily targeting 

Uyghur Turks and other Muslim communities. 

In this process, advanced surveillance technologies have been used, individuals have been 

profiled based on their ethnic, religious, and social characteristics, and masses of people have 

been placed in camps without judicial proceedings. China’s practices contain serious human 



Ertem, A.V.                                                                                                             160 

rights violations from the perspective of international law and continue to provoke global 

reactions. 

This article focused on the representation of China’s policies toward the Uyghur Turks in media 

discourse through the interview titled “Why does China put Uyghurs in ‘re-education camps’?” 

published by BBC World Service, and carried out an analysis using Norman Fairclough’s Three-

Dimensional Critical Discourse Analysis method. The findings revealed that the repressive 

policies implemented through the structures China refers to as “re-education camps” are 

represented in international media discourse as a human rights violation, a cultural genocide, and 

a global justice issue. 

The textual analysis of the interview shows that the BBC adopts a critical language; by 

maintaining a distance from the term “re-education camps,” it avoids legitimizing the concept. 

Through expressions such as “internment” and “forced labor,” which refer to international law, 

China’s practices are defined as systematic and severe human rights violations. 

Moreover, the metaphor of “pomegranate seeds” is used as a striking symbol reflecting China’s 

homogenizing national identity ideology, which rejects multiculturalism. Pomegranate seeds are 

seen from the outside as homogeneous and similar elements. Each seed is part of the same fruit 

and shows similarities in shape and color. However, such homogeneity does not naturally exist 

within Chinese society, especially between ethnic groups such as Han Chinese and Uyghur 

Turks. Xi Jinping’s use of this metaphor symbolizes an assimilationist ideology aimed at 

suppressing ethnic differences and uniting everyone under a single, uniform “Chinese nation” 

identity. 

In this context, the “pomegranate seeds” metaphor illustrates a state mentality that excludes 

multiculturalism, threatens cultural diversity, and attempts to dissolve ethnic identities under a 

“central” identity. The historical, cultural, and religious distinctiveness of communities like the 

Uyghur Turks does not conform to the homogeneous structure implied by this metaphor. 

Therefore, the Chinese state defines these differences as a “security issue” and seeks to eliminate 

them through various ideological tools. Thus, although this metaphor appears to call for unity, in 

reality it represents an ideological discourse of denying and suppressing ethnic differences. 

At the level of discursive practice, the BBC interview establishes a polyphonic structure by 

including victim testimonies, expert commentary, and official state statements; however, it places 

narratives of victimhood—woven with individual traumas and dramatic effects—at the center of 

the narrative. This structure does not solely aim to inform. It also seeks to evoke a sense of ethical 

responsibility in the audience. Questions posed by the host, such as “at what cost?”, reflect a 

position that challenges China’s development- and security-based discourse. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      161 

In the socio-cultural context, the discourse highlights a global clash of values by juxtaposing 

China’s sovereignty and security policies with the West’s principles of human rights and ethical 

responsibility. This contrast becomes particularly evident in the sections where forced labor is 

linked to global supply chains. The fact that cotton from East Turkestan accounts for one-fifth of 

the world’s production shows that the issue is not limited to China alone, but is also directly 

related to the ethical dilemmas of the global capitalist system. In this context, the media discourse 

brings into question not only China’s domestic policy but also the responsibility of international 

corporations. 

The final sections of the interview reveal that the repressive practices have transcended national 

borders and produced global consequences, by highlighting the escape processes of Uyghur 

Turks abroad, their fear of being returned, and the limits of international justice. China’s non-

membership in the International Criminal Court makes it nearly impossible for victims to access 

justice through legal means, while the media discourse makes this structural injustice visible. 

All these analyses comprehensively present the BBC’s discourse regarding China’s internment 

camps, yet some limitations of the study should also be taken into account. In particular, focusing 

on a single interview prevents a full reflection of discursive diversity. However, rather than 

diminishing the value of the study, this limitation presents a potential starting point for future 

research that can be expanded through comparative analyses of different media sources. Indeed, 

this study is intended to provide a foundation for future scholarly work. 

In conclusion, the BBC’s discourse does not address China’s policies toward the Uyghur Turks 

merely as a national issue. Instead, it presents the matter as a global human rights crisis and a 

universal issue of justice, thereby assuming an active role in shaping international public opinion. 

Suggestions 

This study, by focusing on a single interview broadcast by BBC World Service, has provided an 

in-depth analysis of how China's Uyghur policies are represented in international media 

discourse. However, future research may consider the following suggestions to enrich and 

diversify the current findings: 

Comparative Discourse Analysis: Future studies could include a comparative analysis of media 

discourses from various countries (e.g., U.S., Türkiye, China, or Muslim-majority states) to 

reveal differing ideological constructions and representations of the Uyghur issue. 

Expanded Data Sets: Analyzing a broader corpus that includes news articles, documentaries, and 

social media content would allow for a more comprehensive understanding of the discourse 

dynamics and shifts over time. 



Ertem, A.V.                                                                                                             162 

Referencing 

BBC. (2025). Why does China put Uyghurs in ‘re-education camps’? retrieved from 

https://www.bbc.com/audio/play/w3ct681j 

Ercan, G. S., & Danış, P. (2019). Söylem, söylem çözümlemesi ve eleştirel söylem çözümlemesi: 

tanimlari ve kapsamlari. Dokuz Eylül Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 6(2), 527-

552.  

Ertem, A. V. (2025). Doğu Türkistan Çin'in zulmü, Amerika'nın söylemi. Net Kitaplık Yayıncılık.  

Fairclough, N. (1995). Critical discourse analysis: the critical study of language. Longman.  

Haitiwaji, G. (2021). Çin kampindan nasil kurtuldum? (M. Daş, Trans.). Mihrabad Yayınları.  

Human Rights Watch. (2018). “Eradicating ideological viruses” China’s campaign of 

repression against Xinjiang’s Muslims. Retrieved from 

https://www.hrw.org/report/2018/09/10/eradicating-ideological-viruses/chinas-

campaign-repression-against-xinjiangs 

Karluk, A. C. (2022). Uygurlarda yenileşme aydinlar, kimlik ve mecburi değişme. Nobel 

Akademik Yayıncılık.  

Peler, G. Y., & Ertem, A. V. (2025). The Wall Street Journal gazetesine göre Urumçi İsyanı. 

Akademik İletişim Araştırmaları Dergisi(3). 1-29. 

Raza, Z. (2019). China’s ‘political re-education’camps of Xinjiang’s Uyghur Muslims. Asian 

Affairs, 50(4), 488-501.  

Roberts, S. R. (2023). Uygur savaşi Çin'in Müslüman azinliğa karşi yürüttüğü iç operasyon (M. 

B. Dinçaslan & M. Â. Kalaycı, Trans.). Ötüken Neşriyat.  

Sauytbay, S., & Cavelius, A. (2022). Baş tanik doğu türkistanli bir kadinin çin'in toplama 

kamplarindan kaçisi (B. Kaya, Trans.). Pegasus Yayınları.  

Shichor, Y. (2005). Blow up: internal and external challenges of Uyghur separatism and Islamic 

radicalism to Chinese rule in Xinjiang. Asian Affairs: An American Review, 32(2), 119-

136.  

Smith Finley, J. (2019). Securitization, insecurity and conflict in contemporary Xinjiang: Has 

PRC counter-terrorism evolved into state terror? Central Asian Survey, 38(1), 1–26. 

Sözen, E. (2017). Söylem belirsizlik, mübadele, bilgi/güç ve refleksivite. Profil Kitap.  

The Wall Street Journal. (2022). “The Horrors of Xinjiang”. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      163 

Zenz, A. (2019a). Brainwashing, police guards, and coercive internment: evidence from chinese 

government documents about the nature and extent of Xinjiang’s “vocational training 

internment camps”‘. Journal of Political Risk, 7(7), 1.  

Zenz, A. (2019b). ‘Thoroughly reforming them towards a healthy heart attitude’: China’s 

political re-education campaign in Xinjiang. Central Asian Survey, 38(1), 102-128.  

Zenz, A. (2025). Innovating repression: policy experimentation and the evolution of Beijing’s 

re-education campaign in Xinjiang. Journal of Contemporary China, 34(152), 328-349. 

  

 

 

 

 



   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P.164 – 193. 

 

 

 

Çağdaş Kıpçak Grubu Türk Lehçelerinde Askerî Terminoloji ve Bu 

Terminolojide Rusça Kökenli Alıntı Sözcükler Üzerine Bir Değerlendirme 

Bayram GÜNEŞ* 

Öz: Sovyetler Birliği tarafından bilhassa Stalin döneminde Türkistan coğrafyasında uygulanan sistematik 

asimilasyon politikasının merkezini oluşturan dil ve kültür politikası, çalışmamıza konu olan askerlik ve güvenlik 

terminolojisi bakımından Kıpçak Türk lehçelerini etkilemiştir. Rus kültürü ve dilini merkeze alan Sovyet asimilasyon 

politikasının Türk lehçelerinde Rusça alıntı sözcüklerin miktarını etkilediği bilinmektedir. Ancak askerlik ve 

güvenlik terminolojisi alanındaki etkileri konusunda yeterince çalışma bulunmamaktadır. Çalışmada içerik analizi 

yöntemi kullanılmıştır. Çağdaş Kıpçak Türk lehçelerinde kullanılan askerî terminoloji ve güvenlik terminolojisinde 

yer alan Rusça kökenli alıntı sözcükler incelenmiştir. Araştırma kapsamında Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçeleri 

arasında yer alan Karayim Türkçesi, Kırım-Tatar Türkçesi, Kazan-Tatar Türkçesi, Karaçay-Balkar Türkçesi, 

Kumuk Türkçesi, Başkurt Türkçesi, Kazak Türkçesi, Karakalpak Türkçesi, Kırgız Türkçesi ve Nogay Türkçesine ait 

sözlüklerde yer alan askerî ve güvenlik terminolojisine ait Rusça alıntı sözcükler tespit edilip incelenmiştir. Veriler, 

tematik alanlara ayrılarak sınıflandırılmış; özellikle “Rütbe ve Ünvanlar” ile “Silah ve Teçhizat” kategorilerinde 

alıntı sözcüklerin yoğunlukta olduğu tespit edilmiştir. Bulgular, Sovyet dönemi askerî ve idari yapıların söz konusu 

lehçelerin terminolojik alanları üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymaktadır. Alıntı sözcüklerin yalnızca leksikal 

düzeyde değil, kavramsal ve yapısal düzeyde de yerli karşılıkların kullanımını sınırlandırdığı gözlemlenmiştir. 

Çalışma, askerî ve güvenlik dilinde Rusça kökenli alıntıların yayılımını göstererek bu alandaki terminolojik 

dönüşüm süreçlerine ışık tutmayı ve gelecekteki söz varlığı planlamalarına katkı sağlamayı amaçlamaktadır. 

Anahtar Sözcükler: Kıpçak Türk lehçeleri, Rusça, alıntı sözcükler. 

An Evaluatıon on The Russıan Orıgın Loan Words in Mılıtary and 

Securıty Termınology in The Contemporary Kypchaq Group of Turkıc 

Dialects 

Abstract: The language and culture policy, which constituted the center of the systematic assimilation 

policy implemented by the Soviet Union, has shown its effects in many areas in Kipchak Turkish dialects, as well as 

in military and security terminology, which is the subject of the study. Although it is known that the Soviet 

assimilation policy, which focused on Russian culture and language, affected the amount of Russian loanwords in 

Turkish dialects, there are not enough studies on its effects in the field of military and security terminology. In this 

article, Russian loanwords in military and security terminology used in contemporary Kipchak Turkish dialects 

were examined. Within the scope of the research, Russian loanwords belonging to military and security terminology 

in the dictionaries of Karaim Turkish, Crimean-Tatar Turkish, Kazan-Tatar Turkish, Karachay-Balkar Turkish, 

 

* Dr., Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Doktora Mezunu, gunesbayram85@gmail.com / https://orcid.org/0000-0002-9627-8685  

Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 09-06-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 02-08-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1716285 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Güneş, B. (2025). Çağdaş Kıpçak Grubu Türk Lehçelerinde Askerî Terminoloji ve Bu Terminolojide Rusça Kökenli Alıntı 

Sözcükler Üzerine Bir Değerlendirme, Uluslararası İdil-Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 164-193. https://doi.org/ 
10.59305/ijvuts.1716285 

 
***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak yayımlanmaktadır. 

 

mailto:gunesbayram85@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9627-8685
https://doi.org/


Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      165 

Kumuk Turkish, Bashkir Turkish, Kazakh Turkish, Karakalpak Turkish, Kyrgyz Turkish and Nogay Turkish, which 

are among the Turkish dialects of the Contemporary Kipchak Group, were identified and examined. The data were 

classified by dividing them into thematic areas; it was determined that loanwords were especially dense in the 

categories of “Ranks and Titles” and “Weapons and Equipment”. The findings clearly reveal the impact of Soviet-

era military and administrative structures on the terminological fields of the dialects in question. It was observed 

that loanwords limited the use of local equivalents not only at the lexical level but also at the conceptual and 

structural level. The study aims to shed light on the terminological transformation processes in this area by showing 

the spread of loanwords of Russian origin in military and security language and to contribute to future vocabulary 

planning. 

Keywords: Kipchak Turkish dialects, Russian, loan words. 

Giriş 

Kültür, sosyal yaşam, ekonomik dinamikler, tarih ve coğrafyaya dair unsurlar, dillerin gelişimine 

yeni kavramlar ve düşünce biçimleri kazandırmaktadır. Farklı toplulukların bir arada yaşaması 

ve etkileşimde bulunması, dillerin yapısına alıntı unsurlarının girmesine imkân tanımaktadır. Bu 

nedenle, her dilin sözcük hazinesinde bu tür unsurların yer alması kaçınılmaz bir durumdur 

(Nuriahmetova, 2014, s. 335). Geniş bir coğrafyada varlık gösteren Türk lehçeleri de tarihsel 

gelişimleri boyunca pek çok dil ve kültürle etkileşim içinde olmuştur. Bu etkileşimler, doğal 

olarak lehçelerde söz varlığı bakımından çeşitli kategorilerde ve farklı oranlarda alıntı 

sözcüklerin yer almasına neden olmuştur. Alıntı sözcüklerin kaynağı çoğunlukla lehçenin 

bulunduğu coğrafi konum ve siyasi koşullardan doğrudan etkilenmiştir. Bu çalışmaya konu olan 

Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçeleri hem coğrafi konum hem de siyasi ve tarihsel koşullar 

nedeniyle Arapça ve Farsçanın yanı sıra Rusçanın da etkisine maruz kalmıştır. Bu etki, sadece 

sosyal yaşamda kullanılan sözcüklerle/dil yapılarıyla sınırlı kalmamış, askerî alanda ve güvenlik 

terminolojisinde de kendisini yoğun bir şekilde hissettirmiştir. 

Dilin tarihsel ve güncel dönemlerdeki gelişimini etkileyen faktörlerden biri de diğer dillerle olan 

ilişkisidir. Bu bağlamda, dilin sözcük hazinesi ve bilgi yapısının biçimlenmesinde, diğer dillerle 

etkileşiminin boyutu önemli bir etken olduğu gibi toplumda meydana gelen sosyal, siyasi ve 

kültürel değişimlerle de hem dolaylı hem de doğrudan bağlantılıdır (Memmedova, 2009, s. 12). 

Bununla birlikte alıntı sözcüklerle ilgili yapılan çalışmaların çoğunlukla genel bir çerçevede 

yapıldığı görülmüştür. Bu da tematik ve alan bazlı incelemelere yeterince yer verilmediği 

gerçeğini gözler önüne sunmaktadır. Ele alacağımız kriter olarak askerî terminoloji ve güvenlik 

terminolojisi sadece teknik bir alan değil; otorite inşası ve kültürel hâkimiyetin sembollerinden 

biridir. Bu yönüyle bu tip alıntıların sadece dil açısından değil, aynı zamanda siyasi ve sosyolojik 

temelleri de bulunmaktadır.  

Kuramsal Çerçeve 

Milletler ya da toplumsal çevreler birbirlerine öğretebilecekleri pek çok bilgiye sahiptir. Bu 

durum, her birey ya da milletin kendisinden farklı kültürel ve coğrafi şartlarda yaşayan 

bireylerden veya milletlerden çeşitli bilgi edinme yöntemlerinden geçmiş yeni sözcükler 



Güneş, B.                                                                                                                   166 

öğrenebileceği anlamına gelmektedir. Milletler ya da bireyler bu süreçte edindikleri bilgilerin 

terimlerini kendi dillerine aktarır ve diğer dillerden alıntılarda bulunurlar. Bu alıntılar, bilgi 

alıntıları biçiminde gerçekleşebileceği gibi özenti alıntılar şeklinde de gerçekleşebilir (Karaağaç, 

2017, s. 137). Toplumların sosyal, kültürel ve teknik ihtiyaçlar doğrultusunda birbirlerini farklı 

oranlarda etkileyebileceğini ifade eden Korkmaz, toplumlar arası ilişkiler çoğunlukla dil 

vasıtasıyla gerçekleştiği için bu ilişkinin diller arası etkileşim şeklinde de ele alınabileceği 

görüşündedir (Korkmaz, 1997, s. 49). 

Tarihsel dil bilimi bağlamında, bir dilin başka bir dili etkileme biçimi, A dilinin, etkileşimde 

bulunduğu B dilinin konuşucularının sosyal konumuna göre değişiklik gösterir. Bu etkileşim, 

altkatman, üstkatman ve yankatman olarak adlandırılan üç kategoriye ayrılabilir. Örneğin, bir 

topluluğun politik kontrolü altında bulunan gruplar, egemen grubun dilinden idari terimler 

alırken; aynı zamanda, bir istilacı toplum, teknik ve ekonomik anlamda yerel halktan daha güçlü 

olsa da yerel bitki ve hayvan terimlerini ödünç alabilir (Şirin, 2021, s. 58). İki dil arasındaki 

etkileşim ve benzerlik, sözcük, ses ve yapı düzeylerinde gözlemlenebilen bir gerçektir. Sözcükler 

arasındaki bu ilişki, dilsel etkileşimlerin en sık rastlanan biçimlerinden biridir. Her ne kadar her 

dilin kendine ait bir sözlük hazinesi bulunsa da bir dil konuşuru, ana dilinden farklı bir dilden 

sözcük kullanma gereksinimi duyabilir. Bu, genellikle ifade edilmek istenen duyguların daha 

etkili bir şekilde aktarılmasına yardımcı olabilir. Özellikle bilim ve teknoloji alanındaki 

terimlerin kullanımı söz konusu olduğunda bu durum sıkça görülmektedir (Yaqoob, 2021, s. 

298). 

Genel anlamda bir bireyin ya da toplumun, dil hafızasında taşıdığı sözcükleri ifade eden söz 

varlığı kavramı, içinde farklı dillerden alınan alıntı sözcükleri de ihtiva eden canlı bir sözcük 

evrenidir. Aksan, söz varlığı kavramını “Bir dilin söz varlığı, o dilin tarihine geniş ölçüde ışık 

tutmakta, yüzyıllar boyunca ortaya çıkan ses, biçim, söz dizimi ve anlam değişikliklerini 

yansıtmakta, hangi dillerin etkisiyle, ne türden değişimlerin gerçekleştiğini göstermektedir.” 

şeklinde açıklamaktadır (Aksan, 2018, s. 19). Korkmaz ise Gramer Terimleri Sözlüğü’nde söz 

varlığı kavramını “Bir dilin bütün kelimeleri; bir kişinin veya bir topluluğun söz dağarcığında 

yer alan kelimeler toplamı.” şeklinde tanımlamıştır (Korkmaz, 2007, s. 144). Söz varlığı kavramı 

yerine “kelime dağarcığı” terimini tercih eden Banguoğlu’na göre ise söz varlığı “Her dilde 

anadilden gelen bir temel kelime varlığı bulunur. Daha yeni zamanlarda üretim ve birleşim 

yolları ile yapılmış veya yabancı dillerden gelmiş kelimelerle birlikte bu varlık dilin kelime 

dağarcığını meydana getirir. Deyimler, atasözleri vb. de dilin varlıklarındandır.” (Banguoğlu, 

2007, s. 141). 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      167 

Yöntem 

Bu çalışmada, Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde askerî terminoloji ve güvenlik 

terminolojisinde Rusça kökenli alıntı sözcükleri incelemek amacıyla nitel bir araştırma yöntemi 

benimsenmiştir. Çalışma, aşağıdaki adımları içermektedir: 

1. Tarama: Öncelikle, askerî terminoloji ve güvenlik terminolojisi üzerine mevcut literatür 

taranmış ve Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerindeki Rusça kökenli alıntı sözcükler tespit 

edilmiştir. 

2. Veri Toplama: Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde yer alan Rusça kökenli alıntı 

sözcükleri tespit etmek için Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerine ait sözlüklerden 

yararlanılmıştır. 

3. Analiz Yöntemi: Çalışmada toplanan veriler, yazılı materyallerden anlam çıkarmayı 

amaçlayan içerik analizi yöntemi ile incelenmiştir. Bu süreçte, çalışmanın konusunu içeren 

sözcükler anlamlarına göre tasnif edilerek analiz edilmiştir.  

4. Dilin Etkileşimi: Askerî terminoloji ve güvenlik terminolojisine ait Rusça kökenli 

alıntıların Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde ne oranda dağılım gösterdiği tespit edilmiş 

ve diller arası etkileşim ele alınmıştır. 

5. Sonuç ve Değerlendirme: Elde edilen veriler doğrultusunda sonuçlar çıkarılmış ve 

alıntıların askerî terminoloji ve güvenlik terminolojisi üzerindeki etkileri tartışılmıştır. 

Genel olarak bu çalışma, Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde Rusça kökenli askerî 

terminoloji ve güvenlik terminolojisindeki alıntı sözcüklerin tespitini ve tasnifini ortaya koymayı 

amaçlamakta ve dil etkileşimi üzerine katkılarda bulunmaktadır. 

Araştırma kapsamında Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçeleri arasında yer alan Karayim Türkçesi, 

Kırım-Tatar Türkçesi, Kazan-Tatar Türkçesi, Karaçay-Balkar Türkçesi, Kumuk Türkçesi, 

Başkurt Türkçesi, Kazak Türkçesi, Karakalpak Türkçesi, Kırgız Türkçesi ve Nogay Türkçesine 

ait sözlüklerde yer alan askerî terminoloji ve güvenlik terminolojisine ait Rusça alıntı sözcükler 

tespit edilip incelenmiştir. 

Tarihsel Arka Plan 

Rus ordusundaki askerî gelişmeler sadece Avrupa açısından değil yıllardır mücadele hâlinde 

oldukları Kıpçak Türklerinin akıbeti açısından da ciddi bir dönüm noktası olmuştur. Yüzyıllardır 

mücadele hâlinde oldukları Rusların askerî alandaki teknolojik üstünlüğü, Kıpçak hanlıklarının 

Ruslara karşı hâkimiyetlerini birer birer kaybetmelerine neden olmuştur. 

Orduya önem veren Rusların aynı önemi polis teşkilatına da verdiklerini söylemek pek de 

mümkün değildir. Memurlar arasında sınıf farklılıklarının olması, taşradaki memurların merkeze 



Güneş, B.                                                                                                                   168 

gelme şansının hemen hemen imkânsız olması ve maaşların düşük olması polis teşkilatının 

gelişimini olumsuz etkilemiştir. 1880 yılında İçişleri Bakanlığı bünyesinde kurulan Devlet Polis 

Dairesi, bilhassa politik suçlarda aktif görevler üstlenmiştir. Yurt içi ve yurt dışındaki ihtilalcileri 

de izleyen bu teşkilat, birçok sürgünde aktif rol oynamış ve siyasi muhalifler üzerinde ciddi 

anlamda baskı oluşturmuştur (Devlet, 2020, s. 89).  

Bolşevikler iktidarı ele geçirdikten sonra 24 Kasım 1917’de açıkladıkları “Rusya Halklarının 

Hakları Beyannâmesi” ile Müslüman milletlerin sempatisini kazanmaya çalışsa da sonraki 

uygulamaları bu konuda samimi olmadıklarını ortaya koymuştur (Çelebi, 2017, s. 188). 

Müslümanlara karşı ilk etapta uygulanan yumuşak politika, Bolşeviklerin devlette kurumsal 

hâkimiyeti ele geçirdiklerinde farklı bir şekle bürünmüştür. Bu değişimde aynı zamanda Stalin’in 

de yetiştiği kültürel ortamın etkisi büyüktür. İkinci döneminde Sovyetlerin sosyal ve ekonomik 

yapısına dönük önemli reformları ele alan Stalin, Müslümanlara yönelik sistematik bir 

asimilasyon sürecine girişmiştir (Erdoğan, 2018, s. 257). 

Proleter birliği kurulması hedefiyle yola çıkıp kültürel ve etnik sınırları ortadan kaldırmayı 

vadeden Sovyet sistemi, tam aksine hâkimiyet alanını güçlendirmeye dönük pek çok otoriter 

adım atmıştır. Komünist ideolojiye aykırı olan milliyetçilerin sindirilmesi hedeflenerek Ruslar 

dışındaki milletlerin kendi kültürlerinden uzaklaşmasına dönük sistematik politikalar 

uygulanmıştır (Öztürk, 2002, s. 200). Bu felsefe ışığında geliştirilen alfabe değişikliği politikası, 

aynı soydan gelen milletlerin kültürel bağını koparmak için devreye sokulmuştur. Türk 

toplulukları ayrı birer millet vasfında sınıflandırılarak Sovyetler hâkimiyetinde yaşayan Türkler 

kültürel manada ayrışmaya tabi tutulmuştur. 

1937-1938 yıllarında alfabe değişikliğine karşı direnen on binlerce Türk aydını katledilmiştir. 

Türk aydınlarının direnişine rağmen SSCB, Rusların kullandığı Kiril alfabesine geçişi 

sağlamıştır. Geçiş aşamasının nihayete ermesi maksadıyla Türklerin yeni alfabede okuma 

yazmayı öğrenmeleri için de ciddi bir seferberlik başlamıştır. Değişiklik sadece alfabe ile 

kalmamış bu dönemde pek çok Rusça sözcük de Türk lehçelerine karışmıştır. Bu sözcüklerin 

Türkçeyi güçlendirdiğini savunan Sovyet idaresi, Rusçadan Türkçeye geçen sözcüklerin 

telaffuzu konusunda bile hassas davranmışlardır (Saray, 2008, s. 95-96). Alfabe değişikliği, 

birbirleriyle kolaylıkla iletişim kurabilen Türkler arasında ciddi bir set oluşturmuştur. Sovyet 

idaresi altında çok geniş bir sahada yaşayan ve önemli bir nüfus yoğunluğuna sahip olan Türkler 

arasındaki kültürel uzaklaşma, doğal olarak yönetim kademesinin de işini kolaylaştıracak bir 

faktör olarak ön plana çıkmıştır (İbrahimov, 2016, s. 215). 

Rus dil politikasının ana eksenini oluşturan alfabe değişikliği, Rusçanın kullanım alanını da 

önemli ölçüde genişletmiştir. Stalin döneminde hız kazanan Ruslaştırma politikasının merkezini 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      169 

oluşturan alfabe değişikliği, zamanla diğer dillere yaşam hakkı tanımama boyutuna bürünmüştür 

(Kamçıbekova, 2008, s. 35). Rus dili ve tarihinin zorunlu ders hâlinde okutulması süreci ve her 

köyde bir Rus okulunun açılması projesiyle tanınan Türkistan Genel Valiliğinin de kurucusu olan 

Kaufmann, bu baskıyı sistematik hâle büründürmüştür (Egamberdı̇yev ve Dı̇nasheva, 2019, 

s.666-667). Sovyet tipi okulların kurulması Rusçanın yayılmasının yanı sıra Rus kültürünün de 

genişlemesine imkân sağlamıştır. Bu okulların eğitim politikasına aykırı kabul edilen Cedit 

Mektepleri ve medreseler kontrol altına alınmış, Sovyet tipi okullarda Rusça zorunlu hâle 

getirilmiştir (Çelebi, 2019, s. 24-25). 

Bütün bu gelişmeler dil ve kültür açısından Kıpçak Grubu Türk topluluklarını doğrudan 

etkilemiştir. Sovyetler Birliği tarafından uygulanan sistematik asimilasyon politikasının 

merkezini oluşturan dil ve kültür politikası, çalışmanın konusunu ihtiva eden askerlik ve güvenlik 

terminolojisinin yanı sıra birçok alanda etkilerini göstermiştir.  

Bulgular 

Askerî ve Güvenlik Terminolojisine Ait Rusça Alıntı Sözcükler 

1. Rütbe ve Ünvanlarla İlgili Sözcükler 

Toplumsal, idari veya mesleki yapılarda bireylerin konumunu, yetki düzeyini ve görev 

sorumluluğunu tanımlamak amacıyla kullanılan ifadelerdir. Bu tür sözcükler, özellikle hiyerarşik 

sistemlerde düzenin sağlanmasında, hitap biçimlerinin belirlenmesinde ve statü farklarının 

vurgulanmasında önemli bir rol oynar. Askerî, akademik, bürokratik ve benzeri alanlarda sıkça 

kullanılır. 

Admiral: Amiral. KTTS, 20.  

Admiral: Amiral. NGYS, 19.  

Artilerye: Askerlikte topçu sınıfı, topçu. KTTS, 28.  

Artilieriya: Topçuluk, topçu sınıfı. KRGS, 50.  

Artilleriya: Topçu; top. KTS, 30.  

Avangard: Öncü asker. KRGS, 61.  

Brigadir: 1. Takım lideri, ekip lideri, grup şefi. 2. Tugay komutanı, tuğgeneral. BTS, 108.  

Broneboyşnik: Zırhlı araç kullanan kişi. KTS, 101.  



Güneş, B.                                                                                                                   170 

Çin: Rütbe, derece. BTS, 119. 

Desantcı: Çıkarma birliği eri, komando tugayı eri, hava indirme birliği eri. KRTS, 95.  

Desantnik: Çıkarma birliğindeki asker. KTS, 121.  

Drujinnik: Eski Rusya’da knyzayın hizmetinde bulunan asker; gönüllü asayiş ekibinin eri. 

KRTS, 102.  

Efreytor: Onbaşı. KTS, 131  

Fe'ldfebel': Başçavuş. KMKS, 127.  

Fel'dmarşal: Feldmareşal. KMKS, 127.  

Feld’marşal: Feldmareşal ünvanlı kişi. KTS, 155.  

Feld’marşallıq: Ordudaki en üst generallik, feldmareşallik. KTS, 155.  

Feldfebel: Başçavuş. KRTS, 117.  

Feldmareşal: Feldmareşal. KRTS, 117.  

Feldmarşal: Mareşal. NGYS, 677.  

Flagman: Amiral. KRTS, 119.  

Flagman: Filo komutanı, sancak kaptanı. KMKS, 128.  

Flotşı: Askerî filoda görev yapan kişi, donanmacı. KTS, 158.  

General-gubernator: Çarlık Rusya’sında vb. ülkelerde bir ülke veya vilayeti askerî ve idari 

bakımdan yöneten kişi, askerî vali/ başkan. KTS, 167. 

General-polkovnik: Rusya, Ukrayna, Kazakistan ve diğer Sovyetler Birliği’nden ayrılmış 

ülkelerde uygulanan, korgeneralle orgeneral arasındaki askerî rütbe. KRTS, 124.  

General: General. KRGS, 346.  

General: General. KRTS, 124.  

General: General. KTS, 167.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      171 

Gěněral: General. KTTS, 94.  

General: General. NGYS, 126.  

Generalitet: Generaller, generaller kadrosu. KRTS, 124.  

Generalitet: Generaller, generaller topluluğu. KTS, 167.  

Generalmayor: Korgeneral, tümgeneral. KRTS, 124.  

Getman: XVI-XVII. Asırlarda Ukrayna’da seçimle gelen kumandan, bu asırlardaki 

Ukrayna’yı yöneten kişi, hetman. KTS, 168.  

Grenadör: Eski Rus ordusunda el bombası atan asker. KRTS, 127.  

Haldat: 1. Asker. 2. Askerlik. BTS, 181. 

İnaral: General. KMTS, 199.  

Kapitan: Askerlikteki yüzbaşılık unvanı, yüzbaşı. KTS, 258.  

Kapitan: Askerlikteki yüzbaşılık unvanı, yüzbaşı. NGYS, 243.  

Kapitan: Yüzbaşı. KRTS, 154.  

Kapitan: Yüzbaşı. KZKS, 218.  

Kapra: Onbaşı. KMKS, 174.  

Kapral: Onbaşı. KRTS, 154.  

Kapral: Onbaşı. KTS, 258. 

Kapral: Onbaşı. KZKS, 218.  

Kavalerist: Atlı asker, süvari. KTS, 259.  

Kavalerist: Süvari, atlı asker. KZKS, 217.  

Kavaleriya: Süvari birliği, süvari alayı. KZKS, 217.  

Kavaleriya: Süvari. KRTS, 155.  



Güneş, B.                                                                                                                   172 

Komissar: Komiser, askerlik şubesi başkanı. KRTS, 165.  

Kontr-admira: Tuğamiral. KRTS, 167.  

Kontr-admiral: Kontramiral. KMKS, 181.  

Kontrrazvedçik: Güvenlik memuru, güvenlik subayı. KRTS, 168.  

Kornet: Eski Rus ordusunda süvaride ilk subay rütbesi. KMKS, 182.  

Krasnoarmeets: Kızıl asker, Kızıl ordu askeri. KMKS, 184.  

Leytenant Teğmen. KZKS, 357. 

Leytenant: teğmen unvanı. KTS, 372.  

Leytenant: Teğmen. KMKS, 188.  

Leytenant: Teğmen. KRGS, 547.  

Marşal: Mareşal. KMKS, 194.  

Marşal: Mareşal. KZKS, 369.  

Matros: Deniz filosunda görevli olan asker, tayfa. KTS, 383.  

Matros: Tayfa, gemi tayfası; bahriye eri. KMKS, 196.  

Mayor: Binbaşı. KMKS, 197.  

Mayor: Binbaşı. KRTS, 218.  

Mayor: Binbaşı. KTS, 385.  

Mayor: Binbaşı. KZKS, 363.  

Naçalnik: Şef, başkan, müdür, baş; amir komutan. KRTS, 233.  

Ofitser: Subay, zabit. KRGS, 587.  

Ofitser: Subay, zabit. KTS, 423.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      173 

Ofitser: Subay, zabit. KTTS, 206.  

Ofitser: Subay. KMKS, 212.  

Ofitser: Subay. KRTS, 240.  

Ofitserli: Subaylık. KMKS, 212.  

Ordinarets: Emir eri. KRTS, 244.  

Podpolkovnik: Yarbay. KMKS, 234.  

Podpolkovnik: Yarbay. KRTS, 270.  

Podpolkovnik: Yarbay. KTS, 469.  

Polkovnik: Albay. KMKS, 235.  

Polkovnik: Albay. KRTS, 271.  

Polkovnik: Albay. KTS, 469.  

Polkovnik: Albay. KTTS, 218.  

Praporşçik: Çarlık ordusunda asteğmen. KTTS, 219.  

Praporşşik: Rus ordusunda uzman çavuş. KZKS, 444.  

Ryadovay: Rütbesi olmayan asker, er. KTS 481.  

Serjant: Çavuş. KTS, 501.  

Serjant: Çavuş. KTTS, 234.  

Serjant: Çavuş. KZKS, 480.  

Snayper: Keskin nişancı. KRTS, 207.  

Soldat: Asker. KTTS, 239. 

Starancik: Bir nevi jandarma. KRGS, 666.  



Güneş, B.                                                                                                                   174 

Starnişa: Başçavuş. KZKS, 490.  

Starşi: Üsteğmen. KRGS, 666.  

Starşina: Başçavuş. KTTS, 243.  

Tankist: Tankçı. KRTS, 329.  

Vitse-admiral: Tümamiral. KRTS, 370.  

Vitse-admiral. Tümamiral. KMKS, 363.  

Voenkom: Askerlik şubesi başkanı. KTS, 639. 

Voyenko: Askerlik şubesi başkanı. KMKS, 364.  

Yefreytor: Onbaşı. KMKS, 391.  

Yefreytor: Onbaşı. KRTS, 380.  

Zenitçi: Uçaksavar topçusu eri. KMKS, 407.  

Zenitşi: Uçaksavar eri, uçaksavar kullanan kişi. KTS, 651.  

 

2. Silah ve Teçhizatla İlgili Sözcükler 

Askerî alanda kullanılan saldırı, savunma ve destek araçlarını tanımlayan kavramlardır. Bu 

sözcükler; bireysel ya da toplu muharebe unsurlarını, teknolojik donanımları ve savaş ortamında 

kullanılan yardımcı ekipmanları kapsar. Terminolojik olarak hem geleneksel hem de modern 

savaş unsurlarını ifade eden bu sözcükler, güvenlik, lojistik ve strateji bağlamında önemli bir yer 

tutar. 

Avtomat: 1. Otomatik. 2. Otomatik tüfek, makineli tüfek. KZKS, 24.  

Avtomat: Otomatik tabanca, otomatik tüfek. KTTS, 31.  

Binokl: Dürbün. KTTS, 42.  

Bronenosets: Zırhlı gemi. KRGS, 140.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      175 

Bronevik: Zırhlı araç. KTS, 101.  

Dinamit: Dinamit. KZKS, 126.  

Eskadril’ya: Skadron, filo. KMKS, 124.  

Esminets: Destroyer. KMKS, 124.  

Esminets: Destroyer. KRTS, 112.  

Eşelon: 1. Yük, tank, asker vb. yüklenen katar. 2. Sıra sıra dizili askerler katarı. KTS, 151.  

Flagman: 1. Filo komutanı, sancak kaptanı. 2. Amiral gemisi. KZKS, 605.  

Flotiliya: Bir arada ve bir komuta altında bulunan savaş gemilerinin veya uçaklarının bütünü. 

KZKS, 606.  

Flyaga: Matara. KTS, 158.  

Fugas: Lağım bombasının fişeği. KTS, 163.  

Fugas: Tahrip bombası, tahrip mermisi. KRST, 121.  

Gaubitsa: Obüs. KMKS, 131.  

Gilza: Mermi kovanı. KZKS, 111.  

Gimnastyerka: Dik yakalı asker gömleği. KTS, 170.  

Gimnastyorka: Asker gömleği. KZKS, 111.  

Granata: Bomba. KMKS, 144.  

Granata: El bombası. KRTS, 127.  

Granata: El bombası. KZKS, 112.  

Kabır: Tabanca kılıfı. KRGS, 379.  

Karabin: Namlusu kısa, kurşun atan bir çeşit tüfek, filinta, karabina. KZKS, 218.  

Kaska: Metalden yapılmış başlık, kask, miğfer. KTS, 259.  



Güneş, B.                                                                                                                   176 

Kaska: Miğfer, çelik başlık; tolga. KMKS, 175.  

Katapulta: Mancınık. KRTS, 155. 

Kitel’: Asker ceketi. KTS, 275.  

Kreyser: Kruvazör, güçlü silahlarla donatılmış savaş gemisi. KTS, 292. 

Kreyser: Kruvazör. KMKS, 184.  

Kreyser: Kruvazör. KRGS, 514.  

Kreyser: Kruvazör. KRTS, 173.  

Linkor: Savaş gemisi, zırhlı gemi. KTS, 373.  

Linkor: Zırhlı, hattıharp gemisi. KMKS, 189.  

Linkor: Zırhlı. KRTS, 212.  

Loja: Tüfeğin dipçiği. KTTS, 183.  

Lokator: Radar. KZKS, 359.  

Mavzer: Mavzer tüfeği. KRGS, 556.  

Mavzer: Mavzer, tüfek. KTTS, 188.  

Mina: Mayın. KMKS, 200.  

Mina: Mayın. KRTS, 225.   

Mina: Mayın. KTTS, 194.  

Minomet: Havan topu. KTS, 397.  

Minomöt: Havan topu. KRTS, 226.  

Minomyot: Havan topu. KMKS, 201.  

Minonosets: Torpido, torpidobot. KMKS, 200.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      177 

Minonosets: Torpido, torpidobot. KRTS, 226.  

Minonosets: Torpidolarla donatılmış askerî gemi. KTS, 398.  

Mortira: Havan topu. KTS, 401.  

Nagan: Tabanca, nagant tabancası. KTS, 409. 

Nagan: Tabanca. KRGS, 581.  

Nagan: Toplu tabanca, nagant tabancası. KTTS, 199.  

Nagan: Toplu tabanca. KRTS, 233.  

Oboym: Bağ, fişek bağı; şarjör. KMKS, 211.  

Paraşyut: Paraşüt. KMKS, 228.  

Patron: 1. Fişek, mermi. 2. İşaret fişeği, izli mermi. BTS, 476. 

Patron: Fişek, mermi. KTTS, 216.  

Patron: Fişek. KRTS, 260.  

Patronnik: Fişek yatağı. KRTS, 260.  

Patrontaş: Fişeklik. KRTS, 260.  

Pilotka: Hafif olan askerî başlık. KTS, 466.  

Pistolet: Piştov, tabanca. BTS, 477. 

Pistolet: Tabanca, piştov. KMKS, 233.  

Pistolet: Tabanca. KRTS, 267.  

Pistolet: Tabanca. KTS, 467.  

Pogon: Apolet. KMKS, 234.  

Portupeya: Kılıç kemeri, silah kayışı. KMKS, 235.  



Güneş, B.                                                                                                                   178 

Protivogaz: Gaz maskesi. KMKS, 237.  

Pulěmět: Makinalı tüfek, mitraltöz. KTTS, 220.  

Pulemet: Makineli tüfek. KTS, 472.  

Pulemyot: Makineli tüfek, mitralyöz. KMKS, 238.  

Pulya: Kurşun, mermi. BTS, 478. 

Radar: Radar. KRTS, 277.  

Revol’ver: Bir tür tabanca. KTS, 480.  

Revolver: Altıpatlar, revolver. BTS, 485. 

Revolver: Revolver, toplu tabanca, altıpatlar. KRTS, 284.  

Revolver: Revolver. NGYS, 537.  

Revolver: Tabanca. KTTS, 223.  

Reyder: Düşman ticaret gemilerine saldıran savaş gemisi. KRTS, 284.  

Snarâd: Mermi. KRTS, 207.  

Şçit: Kalkan. KRTS, 321.  

Şçit: Kalkan. KTS, 555.  

Şıp: Harbi; namlu temizlemede kullanılan çubuk. BTS, 561.  

Şlem: Askerlerin giydiği metal başlık, miğfer. KTS, 548.  

Şlem: Miğfer. KRGS, 690.  

Şompol: Harbi; namlu temizlemede kullanılan çubuk. BTS, 566. 

Şpal: 1943’e kadar Sovyet subaylarının üniformasındaki bir yaka işareti. KTTS, 256.  

Ştık: Süngü. KTTS, 256.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      179 

Ştık: Tüfek namlusunun ucuna takılan küçük kılıç biçimindeki delici silah, süngü. KZKS, 

646.  

Ştik: Süngü. KRGS, 692.  

Ştrmovnik: Aniden hücum eden uçak, hücum uçağı. KTS, 551. 

Taçanka: Mitralyözlü araba; makineli tüfekli araba. KMKS, 318.  

Tank: Tank. KZKS, 518. 

Torpeda: Torpido, torpil. KRTS, 350.  

Torpeda: Torpil atmaya yarayan küçük ve çok hızlı giden savaş gemisi, torpido. KZKS, 545. 

Torpeda: Torpil, torpido, su altı mayını. KTS, 599.  

Torpil: Torpil, torpido. KMKS, 339.  

Udarnik: Silahlarda vurucu, ateşleyici mekanizma. KTS, 619.  

Vintovka: Tüfek. KTTS, 322.  

Zalp: Yaylım ateşi, salvo. KMKS, 405.  

Zatvor: Silahlarda görülen mekanizma ve mermiyi sıkıştıran sürgü. KTS, 650. 

Zenitka: Uçaksavar. KMKS, 407.  

Zenitka: Uçaksavar. KTS, 651. 

3. Kurum ve Yapılanmalarla İlgili Sözcükler  

Toplumsal, idari, askerî ya da sivil alanlarda belirli bir amaç doğrultusunda örgütlenmiş yapı ve 

organizasyonları ifade eden terimlerdir. Bu sözcükler, çeşitli görev, yetki ve işleyiş biçimlerine 

sahip resmî veya gayrı resmî toplulukların adlandırılmasında kullanılır. Devlet aygıtı, güvenlik 

birimleri, uluslararası oluşumlar ve sivil yapılar bu gruba dâhildir. 

Armiya: Ordu, asker. KTTS, 27.  

Armiya: Ordu, silahlı kuvvetlerin tümü. BTS, 38. 



Güneş, B.                                                                                                                   180 

Armiya: Ordu. NGYS, 28.  

Arsěnal: 1. Cephanelik. 2. Silah fabrikası. 3. Askerlik müzesi. KTTS, 27.  

Avangard: 1. Öncü asker birliği. 2. Belli bir kurum içerisinde önde gelen grup. KZKS, 23.  

Batareya: Topçu karargâhı. KZKS, 82. 

Brigada: Müfreze, takım, ekip. BTS, 108. 

Brigada: Takım, ekip, grup, tugay. KTTS, 47.  

Bunker: I. Depo, ambar. 2. Sığınak. 3. Gemilerde ağır silah deposu. BTS, 110.  

Desant: 1. Çıkarma birliği, çıkarma kuvvetleri. 2. Düşman toprağına asker indirme. KTS, 

121.  

Desant: Çıkarılan birlikler, indirilen birlikler. KRTS, 95.  

Divizion: Tabur. KRTS, 99.  

Diviziya: Tümen. KRGS, 310.  

Diviziya: Tümen. KRTS, 99.  

Drujina: Eski Rusya’da knyazın ordusu; gönüllü asayiş ekibi. KRTS, 102.  

Drujina: Müfreze, kol, ekip. KTTS, 75.  

Eskadra: Deniz filosu. KRTS, 112.  

Eskadrilya: Hava filosu. KRTS, 112.  

Eskadron: Bölük. KRTS, 112.  

Eskadron: Süvari bölüğü, bölük. KZKS, 678.  

Eskadron: Süvari bölüğü. KTS, 151. 

Flot: Donanma, filo; bahriyeli. KMKS, 128.  

Flot: Donanma, filo. KRGS, 345.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      181 

Flot: Donanma, filo. KTS, 158.  

Flot: Donanma. KRTS, 120.  

Flotiliya: Askerî gemiler toplamı, torpido filosu, filotilla. KTS, 158.  

Forpost: İleri karakol. KRGS, 345.  

Forpost: İleri karakol. KTS, 160.  

Forpost: İleri karakol. KZKS, 606.  

Fort: Küçük kale. KTS, 160.  

Fort: Küçük kale. KZKS, 606.  

Garnizon: Bir şeyi savunan veya yalnız orada bulunan askerî birlikler, garnizon. KZKS, 109.  

Garnizon: Garnizon, bir yere yerleşmiş askerî birlikler. KTS, 165.  

Garnizon: Garnizon. KMKS, 131.  

Garnizon: Garnizon. KRTS, 123.  

Gaupvaxta: Askerî hapishane; hücre. KTS, 165.  

Gospital’: Askerî hastane. KTS, 171.  

Gvardiya: Hassa ordusu. KZKS, 109.  

Gvardiya: Muhafız birlikleri. KRTS, 128.  

Gvardiya: Seçkin askerî birlik, hassa. KTS, 177.  

Jandarm: Çarlık döneminde polis görevlilerine verilen ad, jandarma. KZKS, 160.  

Jandarm: Jandarma. KMKS, 171.  

Jandarm: Jandarma. KRGS, 376.  

Jandarm: Jandarma. KRTS, 151.  



Güneş, B.                                                                                                                   182 

Jandarm: Jandarma. NGYS, 175.  

Jandarmeriya: Jandarma kuvvetleri, jandarmalar. KZKS, 160.  

Jandarmeriya: Jandarma. KRTS, 151.  

Kazamat: Zindan. KTTS, 128.  

Kazar’ma: Askerî yatakhane, bina, kışla. KTS, 259. 

Kazarma: Askerî karargâh. KTTS, 128.  

Kazarma: Kışla. KMKS,176.  

Kazarma: Kışla. KRGS, 427.  

Kazarma: Kışla. KRTS, 155.  

Kazarma: Kışla. KZKS, 217.  

Komendatura: Merkez komutanlığı. KRTS, 165.  

Konvoy: Muhafaza müfrezesi. KMKS, 182.  

Korpus: Kolordu. KZKS, 241.  

Kreml': Kale. KMKS, 184.  

Krepis: Kale. KRGS, 514.  

Krepost': Kale; müstahkem yer. KMKS, 184.  

Kubrik: Manga. KRTS, 174.  

Lage: Kamp, karargâh. KRGS, 546.  

Lager: 1. Kamp, kamp yeri. 2. Ordugâh. KZKS, 355.  

Lagěr: Askerî kamp, ordugâh. KTTS, 181.  

Legion: Lejyon. KRTS, 210.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      183 

Legioner: Lejyoner, lejyon üyesi. KRTS, 210.  

Leyb-gvardiya: Bazı monarşik ülkelerde özel durumlarda faydalanılan asker, hassa ordusu. 

KTS, 372.  

Piket: 1. Kol, karakol, nöbetçi müfreze 2. Grev nöbetçisi, piket. KMKS, 232.  

Podrazdeleniye: Küçük askerî birlik. KRTS, 270.  

Polk: Alay. KMKS, 235.  

Polk: Alay. KRGS, 623.  

Polk: Alay. KRTS, 271.  

Polk: Alay. KTTS, 218.  

Polk: Askerî alay. KTS, 469. 

Polk: Ordular grubu, idare. KRYS, 115. 

Rota: Askerî bölük. KTS, 481.  

Rota: Bölük. KRGS, 626.  

Rota: Bölük. KRTS, 285.  

Stan: Ordugâh. KRGS, 666.  

Stavka: Komutanlık karargâhı. KTS, 515.  

Ştab-kvartira: Karargâh. KRTS, 324.  

Ştab: Kurmay, karargâh; kurmay heyeti. KRTS, 324.  

Ştab: Kurmay, karargâh. KRGS, 692.  

Vışka: Kule. KTTS, 322.  

Voenkomat: Askerlik şubesi. KTS, 639.  

Voyenkomat: Askerlik şubesi. KMKS, 364.  



Güneş, B.                                                                                                                   184 

Voyınkomat: Askerlik şubesi. KTTS, 322.  

Vzvod: Takım, manga. KZKS, 108.  

Vzvod: Takım. KMKS, 364. 

Zastava: Karakol. KMKS, 407.  

Zastava: Sınır karakolu, sınır birliği. KTS, 650.  

4. Eğitim ve Komutayla İlgili Sözcükler 

Askerî, idari ve mesleki bağlamlarda bilgi aktarımı, disiplin sağlama ve hiyerarşik düzeni 

yürütme süreçlerini tanımlayan kavramlardır. Bu tür sözcükler; eğitim faaliyetlerini, komuta 

zincirini, emir verme ve uygulama ilişkilerini ifade eder. Hem bireysel gelişimi hem de kurumsal 

düzeni sağlamada işlevseldir ve otoriteyle öğrenme arasında bağ kurar. 

Fortifikatsiya: İstihkâm ilmi. KTS, 160.  

Generalissimus: Başkomutan. KRTS, 124.  

Generalissimus: Başkumandan. KZKS, 110.  

Generalissumus: Jeneralisism, başkumandan. KTS, 167.  

Kadet: Eski Rusya’da askerî lise öğrencisi, zadegân bölüğüne girmiş genç asilzade. KMKS, 

173.  

Kadět: Eskiden Rusya’da askerî lise öğrencisi. KTTS, 127.  

Komanda: 1. Kumanda, komut, emir. 2. Kumanda, komutanlık. 3. Müfreze, kol. 4. Takım; 

futbol komanda futbol takımı. KMKS, 180.  

Komanda: Kumandan. KRGS, 481.  

Komandarm: Ordu kumandanı. KTS, 277.  

Komandir: Komutan, kumandan. 292. 

Komandir: Komutan. KMKS, 180.  

Komandir: Komutan. KTS, 277.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      185 

Komandir: Komutan. KZKS, 238.  

Komandir: Komutan. NGYS, 256.  

Komandir: Kumandan, komutan. KTTS, 138.  

Komandir: Kumandan. KRGS, 481.  

Komandovaniye: Komuta etme; komutanlık; komutan heyeti. KMKS, 180.  

Kombat: Tabur komutanı. KTS, 277.  

Kombat: Tabur komutanı. KZKS, 238.  

Komendant: Komutan. KRTS, 165.  

Komendant: Komutan. NGYS, 257.  

Komendant: Şehir, kale gibi yerlerin askerî kumandanı. KTS, 277.  

Komendatura: Kumandanlık. KTS, 277.  

Komsostav: Subay heyeti, subaylar, komutanlar. KMKS, 181.  

Poḫod: Askerlik vazifesini yerine getirme, askerde olma. KTTS, 218.  

Yunker: Ekim Devrimi’nden önce askerî okul öğrencisi. KTS, 647.  

5. Emir-Komuta ve Disiplinle İlgili Sözcükler  

Askerî ve hiyerarşik yapılarda düzenin, itaatin ve görev sorumluluğunun sağlanmasına yönelik 

kavramlardır. Bu sözcükler; emir verme, uygulama, denetleme ve disiplin sağlama süreçlerini 

ifade eder. Kurum içi otoritenin tesisi, düzenin korunması ve görevlerin etkin şekilde 

yürütülmesinde belirleyici rol oynarlar. 

Çěst: Asker selamı vermek. BTS, 119. 

Demobilizatsiya: Terhis. KRTS, 94.  

Dozor: Devriye. KTTS, 74.  



Güneş, B.                                                                                                                   186 

Evakuatsiya: Savaş zamanlarında insanları, askerleri daha tehlikesiz ve uygun yerlere taşıma, 

boşaltma, tahliye. KTS, 152.  

Front: Savaşta cephe. KTTS, 91.  

İnterventsiya: Askerî müdahale. KTS, 212.  

Kadet: 1. Eski Rusya’da askerî lise öğrencisi 2. Çarlık Rusya döneminde kadet partisi. KZKS, 

217.  

Kampaniya: Birine, bir düşmana karşı yapılan sefer, savaş. KTS, 258.  

Komanda: Askerlikte komut, emir, kumanda. KTTS, 138.  

Kontrataka: Karşı hücum. KRTS, 168.  

Mobilizatsion: Seferberlik ile ilgili. KRTS, 226.  

Mobilizatsiya: 1. Seferberlik. 2. Seferber bir hâle getirilme, harp ihtiyaçlarına göre 

ayarlanma. KMKS, 201.  

Mobilizatsiya: Seferberlik. KRGS, 568.  

Mobilizatsiya: Seferberlik. KRTS, 226.  

Nabor: 1. Kayıt; asker yazma, silah altına alma. KMKS, 205.  

Patrul: Devriye. KRTS, 260.  

Patrullik: Devriye. KRTS, 260.  

Povestka: Celp kâğıdı; yazılı çağrı; gündem. KRTS, 272.  

Salyut: 1. Top ya da tüfek selamı. 2. Asker selamı. BTS, 495. 

Strategiya: Askerî savaş usulü, strateji. KTS, 515.  

Stroy: Askerî saf. KTTS, 243.  

Taktika: Savaş taktiği / stratejisi. KTS, 559.  

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      187 

6. Polis ve Kolluk Kuvvetleriyle İlgili Sözcükler 

Toplumda güvenliği sağlama, kamu düzenini koruma ve yasaların uygulanmasını denetleme 

görevini üstlenen birimlerle ilgili terimleri kapsar. Bu sözcükler; kolluk güçlerinin görev 

alanlarını, teşkilat yapılarını, yetki sınırlarını ve faaliyet biçimlerini ifade eder. Asayiş, müdahale 

ve denetim bağlamında önemli bir işlev taşırlar. 

Ballastika: Balistik. KZKS, 77.  

Çasovoy: Nöbetçi, bekçi. BTS, 119. 

Çasovoy: Nöbetçi. KTS, 111.  

Çast: Birlik, kıta. BTS, 119. 

Çěkist: Güvenlik görevlisi. BTS, 119.  

Daktiloskopiya: Parmak izine dayanarak kimlik belirleme yöntemi, daktiloskopi. KZKS, 

117.  

Detektiv: Dedektif, polis hafiyesi. KRTS, 96.  

Eskort: Eskort, askerî veya polisiye koruma konvoyu. KTS, 151.  

Komisar: Komiser. NGYS, 257.  

Komissar: Komiser. KZKS, 238.  

Komissariat: Komiserlik. KRGS, 482.  

Kriminalist: Kriminalistika uzmanı, âlimi. KTS, 292.  

Kriminaslistika: Suç nedenlerini inceleyen hukuk bilimi, kriminoloji. KZKS, 252.  

Militsiya: Polis. KZKS, 380.  

Nadziratel: Gözcü, nöbetçi, bekçi. KTS, 409.  

Politruk: Politik komiser, siyasi komiser. KRTS, 271.  

Politsiya: Polis. KMKS, 235.  



Güneş, B.                                                                                                                   188 

Politsiya: Polis. KRTS, 271.  

Prustop: Eskiden Rus hükûmetinin Kafkasya’daki polis komiseri. KMTS, 292. 

Uryadnik: Çarlık Rusyası’nın ordusunda Kazak astsubayı; Çarlık Rusyası’nda ilçe polisinin 

aşağı rütbesi. KRTS, 361.  

7. Güvenlik Kurumları ve İdari Yapılarla İlgili Sözcükler  

Devletin iç ve dış güvenliğini sağlamak, kamu düzenini korumak ve yönetim işleyişini 

düzenlemekle görevli kurumsal yapıları tanımlayan terimlerdir. Bu sözcükler; askerî, sivil ve yarı 

askerî kurumlar ile bunların idari organizasyonlarını, görev alanlarını ve hiyerarşik ilişkilerini 

ifade eder. Ulusal güvenlik ve kamu yönetimi bağlamında önemli bir yere sahiptir. 

Agentura: Gizli istihbarat servisi. KMKS, 26.  

Gestapo: Almanya’da Hitler döneminde kurulan siyasi polis örgütü, gestapo. KZKS, 110.  

Gestapo: Hitler Almanyası’nda gizli polis teşkilatı, gestapo. KTS, 168.  

İnterpol: İnterpol. KZKS, 210.  

Kontrrazvedka: Gizli polis teşkilatı. KMKS, 182.  

Politsiya: Polis dairesi. KRGS, 623.  

8. Gözetim, Dinleme ve İstihbaratla İlgili Sözcükler 

Bilgi toplama, tehdit analizi yapma ve güvenlik risklerini önceden belirleme amacı taşıyan 

faaliyetleri tanımlayan terimlerdir. Bu sözcükler; bireylerin, grupların veya devletlerin izlenmesi, 

iletişimlerinin denetlenmesi ve elde edilen bilgilerin stratejik amaçlarla kullanılması süreçlerine 

ilişkindir. Ulusal güvenlik, askerî planlama ve iç istihbarat kapsamında kritik öneme sahiptir. 

Agent: Ajan, gizli görevli casus. KTS, 15.  

Agent: Ajan. KRGS, 10. 

Agentura: Gizli haber alma servisi. KZKS, 24.  

Agentura: Gizli istihbarat servisi. KTS, 15.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      189 

Agitator: Propagandacı. KMKS, 26.  

Çekist: “Çeka” görevlisi, “çeka”da çalışan. KTS, 112.  

Detektiv: Dedektif, gizli polis. KZKS, 125.  

Kontrrazvedka: Karşı casusluk örgütü. KRTS, 168.  

Oḫranka: Çarlık Rusyası’nda gizli polis teşkilatı. KTTS, 206.  

Provakator: Provokatör. NGYS, 484.  

Provokator: Ajan provokatör, kışkırtıcı ajan; kışkırtıcı, tahrikçi. KRTS, 275.  

Rezident: Ajan grubu şefi. KRTS, 284.  

Şpik: Hafiye, ajan. KTTS, 256.  

Şpion: Casus, muhbir, ispiyoncu. KTTS, 256.  

Şpion: Casus. KRGS, 692.  

 

Tartışma 

Bu çalışmada, Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde yer alan Rusça kökenli alıntı sözcüklerin 

incelenmesi, dilin gelişimi ve sosyo-kültürel etkileşimler açısından önemli bulgular ortaya 

koymaktadır. Askerî ve güvenlik terminolojisinde tespit edilen alıntı sözcüklerin yoğunluğu, bu 

alanların tarihsel süreçler ve sosyal dinamiklerle nasıl şekillendiğini göstermektedir.  

Dil, içinde bulunduğu toplumsal yapı ve güç ilişkileriyle doğrudan bağlantılıdır. Araştırma 

bulguları, askerî ve güvenlik alanlarındaki terimlerde görülen Rusça kökenli alıntı sözcüklerin 

egemen dillerin ve güç dinamiklerinin etkisini yansıttığını ortaya koymaktadır. Egemen grubun 

diline duyulan ihtiyaç, dilsel dönüşümler aracılığıyla kendini gösterirken, altkatman ve 

üstkatman ilişkileri bu durumun temel dinamikleri arasında yer almaktadır. Dolayısıyla, alıntı 

sözcüklerin kullanımı, yalnızca bir dilin başka bir dilden terimler ödünç alması değil, aynı 

zamanda sosyo-kültürel ve politik ilişkilerin bir sonucudur. 

Askerî ve güvenlik terminolojisindeki Rusça alıntıların, yerel dillerde yeterli karşılık bulamayan 

kavramların temsilini sağladığı da gözlemlenmiştir. Bu durum, belirli bir dil ve terminolojinin, 

uzmanlık gerektiren alanlarda nasıl geliştiğini ve dönüştüğünü de gözler önüne sermektedir. 



Güneş, B.                                                                                                                   190 

Örneğin, teknik ve bilimsel terimlerin yerel dillerde karşılıklarını oluşturmanın zorluğu, bu 

kategoriye ait alıntı kelimelerin artmasına yol açmıştır. 

Gelecekteki araştırmalar için, bu çalışma, diğer Türk lehçelerinde de benzer alıntıların olup 

olmadığını incelemek için bir temel sunmaktadır. Ayrıca, farklı dil etkileşimlerinin ve sosyo-

kültürel bağlamların araştırılması, dilbilim alanında daha kapsamlı bir anlayış geliştirmeye katkı 

sağlayabilir.  

Sonuç 

Çalışmada, Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde askerî terminoloji ve güvenlik 

terminolojisinde yer alan Rusça kökenli alıntı sözcükler incelenmiştir. Araştırma kapsamında 

Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçeleri sözlüklerinde, söz konusu kategorilere ait tespit edilen 

Rusça alıntı sözcüklerin sayısı 386’dır. Sözcüklerin alt kategorilere göre dağılımı şu şekilde 

gerçekleşmiştir: 

Rütbe ve Ünvanlarla İlgili Sözcükler: 103 Sözcük 

Silah ve Teçhizatla İlgili Sözcükler: 103 Sözcük 

Kurum ve Yapılanmalarla İlgili Sözcükler: 91 Sözcük 

Eğitim ve Komutayla İlgili Sözcükler: 26 Sözcük 

Emir-Komuta ve Disiplinle İlgili Sözcükler: 22 Sözcük 

Polis ve Kolluk Kuvvetleriyle İlgili Sözcükler: 20 Sözcük 

Güvenlik Kurumları ve İdari Yapılarla İlgili Sözcükler: 6 Sözcük 

Gözetim, Dinleme ve İstihbaratla İlgili Sözcükler: 15 Sözcük 

 

Araştırma kapsamında tespit edilen bulgular, özellikle “Rütbe ve Ünvanlar” ile “Silah ve 

Teçhizat” alanlarında yoğun bir alıntı söz varlığının bulunduğunu ortaya koymuştur. Bu durum, 

Sovyet döneminde söz konusu lehçelerin konuşulduğu bölgelerde askerî yapı ve terminolojinin 

büyük ölçüde Rusça üzerinden kurumsallaşmasının bir sonucu olarak değerlendirilebilir. 

Alıntıların, yalnızca sözcük düzeyinde değil, aynı zamanda kavramsal düzeyde bir aktarımı 

yansıttığı görülmektedir. Bazı terimler için yerli karşılıkların ya hiç gelişmemiş olması ya da 

kullanım dışı kalması, bu etkinin kalıcılığına işaret etmektedir. Ayrıca lehçeler arasında 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      191 

gözlemlenen benzerlikler ve farklılıklar, bölgesel ve tarihsel etkileşimlerle ilişkilendirilebilir. Bu 

bağlamda, askerî terminoloji ve güvenlik terminolojideki alıntıların yapısı ve kullanımı, dil 

planlaması açısından dikkate alınması gereken bir konu olarak öne çıkmaktadır.  

Sonuç olarak, bu çalışma, dilin sürekli bir evrim içinde olduğunu ve sosyo-kültürel durumlardan 

etkilendiğini vurgulamaktadır. Rusça kökenli alıntıların, Çağdaş Kıpçak Grubu Türk lehçelerinde 

nasıl bir yer tuttuğu, sadece dil açısından değil, aynı zamanda toplumların tarihsel ve kültürel 

ilişkilerini de yansıtan önemli bir göstergedir. Bu da dilbilimsel araştırmaların yalnızca 

sözcükleri değil, arkasındaki dinamikleri de incelemesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Kısaltmalar 

Çalışma kapsamında taranan sözlüklerin kısaltmaları aşağıda verilmiştir. 

BTS  : Başkurt Türkçesi Sözlüğü 

KMTS  : Karaçay-Malkar Türkçesi Sözlüğü 

KTS  : Karakalpak Türkçesi Sözlüğü 

KRYS  : Karayim Türkçesi Sözlüğü 

KZKS  : Kazak Türkçesi Sözlüğü 

KTTS  : Kazan-Tatar Türkçesi Sözlüğü 

KRGS  : Kırgız Türkçesi Sözlüğü 

KRTS  : Kırım-Tatar Türkçesi Sözlüğü 

KMKS  : Kumuk Türkçesi Sözlüğü 

NGYS  : Nogay Türkçesi Sözlüğü 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Güneş, B.                                                                                                                   192 

Kaynakça 

Aksan, D. (2018). Türkçenin Sözvarlığı. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Banguoğlu, T. (2007). Türkçenin Grameri. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Baskakov, H. A. (1956). Rusşa-Nogayşa Slovar. Çerkessiy Nauçno-İssledeovatelskiy İnstitut. 

Çelebi, E. (2017). Bolşevik İhtilâli Sonrasında Yeni Sovyet İdarî Sisteminin Kırgızistan’daki 

Görüntüsü Üzerine Değerlendirmeler. TÜRÜK Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halk Bilimi 

Dergisi. Yıl: 5, Sayı: 9, 185-199. 

Çelebi, E. (2019). Sovyet Kazakistan’ında Eğitimin Genel Durumu (1930-1940). Tarih ve 

Gelecek Dergisi. (59), 23-37. 

Devlet N. (2020). Rusya Türklerinin Millî Mücadele Tarihi (1905-1917). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Egamberdı̇yev, M., & Dı̇nasheva, L. (2019). Çarlık Rusyasının Güney Kazakistan’daki Eğitim 

Politikası (1850–1914). Belleten Dergisi. (297), 665-688. 

Erdoğan, A. (2018). Sovyet Rusya Rejiminin Türkistan Halklarına Yönelik Asimile Politikası. 

Toros Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. Yıl: 5, Sayı: 9, 251-269. 

İbrahimov, E. A. (2016). Türk Dünyasında Ortak Konuşma Dili Oluşturulmasında Alfabe ve 

İmla Sorunları. Gazi Türkiyat. (18), 213-220. 

Kamçıbekova, K. (2008). Sovyet Dönemi Kırgız Türkçesinde Dil Planlaması. Türk Dünyası Dil 

ve Edebiyat Dergisi. 26, 31-40. 

Karaağaç, G. (2017). Dil, Tarih ve İnsan. İstanbul: Kesit Yayınları. 

Koç, K., Bayniyazov, A., & Başkapan, V. (2003). Kazak Türkçesi Türkiye Türkçesi Sözlüğü. 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

Korkmaz, Z. (2000). Batı Dilleri ve Türk Dili Grameri Üzerindeki Etkileri. Türk Dili 

Araştırmaları Yıllığı- Belleten, 45(1997), 48-54. 

Korkmaz, Z. (2007). Gramer Terimleri Sözlüğü. (3. Basım). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Kowalski, T. (1996). Karayim Türkçesi Sözlüğü. (K. Aytaç, Çev.). Ankara: Engin Yayınları. 

Memmedova, N. (2009) Akraba Olmayan Dillerin Birbirine Etkisi ve Bu Etkileşimin Sonuçları. 

Milli Folklor Dergisi. 83, 121-127. 

Muzafarov, R., & Muzafarov, N. (2018). Kırım Tatar Türkçesi Türkiye Türkçesi Rusça Sözlük. 

(N. Seyityahya, Çev.). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      193 

Nuriahmetova, A. (2014). Günümüz Kırgız Türkçesinde Rusça Unsurlar. The Journal of 

Academic Social Science Studies. 27, 333-347. 

Öner, M. (2009). Kazan-Tatar Türkçesi Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Özşahin, M. (2017). Başkurt Türkçesi Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Öztürk, Z. (2022). Sovyet Adamı Yaratma Çabalarının Orta Asya’ya Yansıması. Uluslararası 

Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi. (5), 197-210. 

Pekacar, Ç. (2011). Kumuk Türkçesi Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Saray, M. (2008). Gaspıralı İsmail Bey’den Atatürk’e Türk Dünyasında Dil ve Kültür Birliği. 

Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Şirin, H. (2021). Türkçenin Köken Bilgisi Sözlüğünde Alıntı Sözcüklerin Yazımına Dair Notlar. 

Türkbilig. 42, 57-68. 

Tavkul, U. (2020). Karaçay-Malkar Türkçesi Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Uyğur, C. V. (2019). Karakalpak Türkçesi Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Yudahin, K. K. (1998). Kırgız Türkçesi Sözlüğü I-II. (A. Taymas. Çev.). Ankara: Türk Dil 

Kurumu Yayınları. 



   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P.194 –206. 

 

 

Atanas Manov'un Gagauzlar Adlı Kitabı ve Türkiye'de Yayımlanma Süreci 

Serdar ALTUNTAŞ*

Öz: Hamdullah Suphi Tanrıöver’in Gagavuzları Türkiye’ye yerleştirme düşüncesinde olduğu sıralarda 

Bulgaristan’da Atanas Manov tarafından Gagavuzların dil malzemelerini, kültürlerini, tarihlerini bilimsel 

ölçütlerle ele alan Gagauzlar adlı kitap yayımlanmıştır. Tanrıöver, söz konusu kitabı alıp son zamanlarda 

Balkanlarla ilgili yazıları ile ön plana çıkmış olan Yaşar Nabi Nayır’a göndermiş ve kitabın Türkçeye çevrilmesini 

istemiştir. Nayır, Bulgarcasına güvendiği Mehmet Türker Acaroğlu’ndan kitabı çevirmesini ve Varlık dergisinde 

tefrika etmesini rica etmiştir. Acaroğlu bir yıl içerisinde kitabı çevirmiş ve çalışma, 1939’da Varlık dergisinde 

tefrika edilmeye başlanmıştır. Söz konusu eser, ilk olarak 1940 Ocak’ta Varlık Neşriyatça kitaplaştırılmıştır. İkinci 

basımı, 2001 yılında Acaroğlu tarafından gözden geçirilip genişletilerek Türk Tarih Kurumu Yayınlarınca 

yapılmıştır. Son baskısı 2022 yılına aittir ve 2001’dekinin tıpkıbasımıdır. Gagauzlar adlı kitap, genel olarak 

Gagavuzların diline, dinine, gelenek ve göreneklerine, tarihine dair bilgiler içermektedir. Yazarı, yaptığı derleme 

çalışmaları neticesinde atasözleri, deyimler, türküler, bitki adları, bilmeceler, kısa hikâyeler, hurafeler, dinî 

inanışlar ve çeşitli âdetlerle ilgili ulaştığı verileri de kitabına dâhil etmiş ve Gagavuz Türkçesinin söz varlığını 

listelemiştir. Acaroğlu, kitabı çevirmekle kalmamış, kendisi de çeşitli araştırmalarla söz varlığını içeren bölümlere 

katkıda bulunmuştur. Örneğin kitabın “Atasözleri ve Deyimler” başlığı altında 102 madde bulunurken Acaroğlu, 

kitabın ikinci yayımında bu sayıyı 799’a çıkarmıştır. Bunun dışında Gagavuzlarla ilgili bir bibliyografya denemesi 

hazırlamış ve ikinci baskıyla beraber kitabın sonuna eklemiştir. Aynı zamanda kitabın dizinini de hazırlayıp 

araştırıcıların hizmetine sunmuştur. Çalışmada kitabın Türkiye’de yayımlanma süreci, bu süreçte yaşanılanlar 

Acaroğlu ve Nayır’ın çeşitli çalışmalarından hareketle ele alınmıştır. Kitabın Türkiye’deki üç ayrı baskısı ve bu 

baskılardaki farklılıklar, karşılaştırılarak incelenmiştir. “Kitabın İçeriği” başlığı altında Türk Tarih Kurumunun 

2022 baskısı esas alınarak kitapta yer alan bölümlerden ve içerikten bahsedilmiştir..  

Anahtar Kelimeler: Acaroğlu, Gagauzlar, Hristiyan Türkler, Manov, Nayır, Tanrıöver. 

Atanas Manov's Book Titled Gagauzlar and It’s Publication Process in Türkiye 

Abstract: At the time when Hamdullah Suphi Tanrıöver was considering settling the Gagauz people in 

Turkey, a book titled Gagauzlar was published in Bulgaria by Atanas Manov. This book examined the language, 

culture, and history of the Gagauz people using scientific criteria. Tanrıöver obtained a copy of the book and sent 

it to Yaşar Nabi Nayır, who had recently come to prominence with his writings on the Balkans, requesting that it be 

translated into Turkish. Nayır asked Mehmet Türker Acaroğlu, whom he trusted for his Bulgarian language skills, 

to translate the book and serialize it in Varlık magazine. Acaroğlu translated the book within a year, and the work 

began to be serialized in Varlık magazine in 1939. The work was first published as a book by Varlık Publications in 

January 1940. The second edition was revised and expanded by Acaroğlu and published by the Turkish Historical 

Society Publications in 2001. The latest edition is from 2022 and is an exact reprint of the 2001 edition. The book 

titled Gagauzlar generally contains information about the language, religion, customs and traditions, and history 

of the Gagauz people. As a result of his compilation work, the author has included in his book data he has gathered 

on proverbs, idioms, folk songs, plant names, riddles, short stories, superstitions, religious beliefs, and various 

customs, and has listed the vocabulary of the Gagauz Turkish language. Acaroğlu did not just translate the book, 

 
*Doktorant, Erciyes Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, el-mek: srdaraltntas@gmail.com / 

https://orcid.org/0000-0002-3182-7022 

 
Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 06-03-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 28-6-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1652391 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Altuntaş, S. (2025). Atanas Manov'un Gagauzlar Adlı Kitabı ve Türkiye'de Yayımlanma Süreci, Uluslararası İdil-

Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 194-206. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1652391 

 
***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak yayımlanmaktadır. 

 

mailto:srdaraltntas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3182-7022
https://doi.org/


Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      195 

but also contributed to the sections containing vocabulary with his own research. For example, while there were 

102 entries under the heading “Proverbs and Idioms” in the book, Acaroğlu increased this number to 799 in the 

second edition. In addition, he prepared a bibliography related to the Gagauz and added it to the end of the book 

with the second edition. He also prepared an index for the book and made it available to researchers. The study 

examines the publication process of the book in Turkey and the events that occurred during this process, drawing 

on various works by Acaroğlu and Nayır. The book's three separate editions in Turkey and the differences between 

them are examined and compared. Under the heading “Contents of the Book,” the sections and content of the book 

are discussed, based on the 2022 edition published by the Turkish Historical Society. 

Keywords: Acaroglu, Gagauzlar, Christian Turks, Manov, Nayır, Tanrıöver. 

Giriş 

Kökenlerine dair çeşitli görüşlerin bulunduğu Gagavuzlar, Kowalski’ye göre üç farklı tabakadan 

meydana gelmişlerdir. Araştırıcının görüşü doğrultusunda ilk tabaka Karadeniz’in kuzeyinden 

Balkanlara geçen Türkler, ikinci tabaka Selçuklu döneminde Keykavus ve Sarı Saltuk’la beraber 

Balkanlara geçen Türkler, son tabaka ise Osmanlı döneminde Balkanlara geçen kimi Karamanlı 

gruplarla kaynaşarak ortaya çıkan Gagavuz Türkleridir (Özkan, 2007, s. 83-84; Özkan, 2021, s. 

139-140). Gagavuzlar; Peçenek, Oğuz ve Kumanlarla Anadolu 

Selçuklularının Balkanlardaki kaynaşmalarından meydana 

gelmiş Hristiyan Türklerdir. Bu unsurlar arasında baskın olan, 

Oğuzlardır. Dilleri de Oğuz Türkçesinin bir kolunu oluşturmuştur 

(Güngör-Argunşah, 2002, s. 12). Balkanlarda nüfusları artan 

Hristiyan Türkler, Uzi devletini kurmuşlar ve 1365 yılında 

Yıldırım Bayezid tarafından Osmanlı topraklarına katılmışlardır. 

Gagavuzlar, Osmanlı hâkimiyetinin Balkanlarda sarsılmasıyla 

Bulgar, Rus ve Yunan kiliseleri arasında kalmışlardır. Bu durum 

ve komitacılık hareketleri dolayısıyla Bucak’a göç etmeye 

başlamışlardır. Bölgede köylerini kurmuşlar ve zamanla Bulgar ve Moldovanlarla aynı köylerde 

yaşamışlardır. Rus hâkimiyeti altında nüfuslara kaydettirilirken bu uluslarla anılmışlardır. 

Sovyetler Birliği’nin dağılmasıyla Moldova 1990’da bağımsızlığını ilan etmiştir. Moldova’da 5 

Mart 1995’te gerçekleştirilen referandumla Gagavuzlar da özerkliklerini kazanmışlardır. 

Yaşadıkları bölgeye “Gagauz Eri” adını vermişlerdir (Özkan, 2021, s. 139-141).  “Gagavuz” adı, 

Türkiye’de ilk kez 1876’da Courrier d’Orient adlı gazetede geçmiş ve Hamdullah Suphi 

Tanrıöver’in Bükreş Büyükelçisi olduğu 1931 yılına kadar tekrar gündeme gelmemiştir 

(Argunşah, 2022, s. 42). Tanrıöver, büyükelçilik göreviyle beraber Gagavuzların Türkiye’ye 

nakledilmesi için Dışişleri Bakanlığı ile temasa geçmiştir. Mübadeleyle veya münferit olarak 

Balkanlardan Türkiye’ye gerçekleştirilen göçlere Gagavuzları da dâhil ettirmek istemiştir 

(Özyurt Ulutaş, 2020, s. 194).   



Altuntaş, S.                                                                                                         196 

Yaşar Nabi Nayır, Balkanlardaki gezisiyle birlikte Gagavuzlara dair elde ettiği verileri ve 

gözlemlerini 1935-1936 yıllarında Ulus gazetesinde “Türk Gagauzlar” adlı yazı serisiyle 

yayımlamıştır (Özyurt Ulutaş, 2020, s. 198). Nayır, bu yazılarını 1936’da Balkanlar ve Türklük 

adıyla kitaplaştırmıştır (Nayır, 1936). Tanrıöver, Nayır’ın gazetedeki ve söz konusu kitaptaki 

yazılarını takip etmiştir. Özyurt Ulutaş, Tanrıöver’in Gagavuzları Türkiye’ye yerleştirme 

amaçları doğrultusunda çeşitli devlet adamlarının Gagavuzların Hristiyan olmalarından 

kaynaklanan endişelerine bir cevap verme ve kamuoyu oluşturma gayesiyle Nayır’ın söz konusu 

yazıları yazdığını iddia etmektedir (Özyurt Ulutaş, 2020, s. 198). 

Nayır’ın kitabından iki yıl sonra yani 1938’de Bulgaristan’da Atanas Manov tarafından 

Gagavuzlar üzerine Potekloto na Gagauzite, tehnite nravi i obiçai adlı bir kitap yayımlanmıştır. 

Kitaptan haberdar olan Tanrıöver, Gagavuz etnik kökenini, kültürünü, inanışlarını ana hatlarıyla 

ele almasından dolayı kitabın çevrilip Türkiye’de yayımlanması için Nayır’dan destek istemiştir. 

Nayır, o dönemlerde Varlık dergisinde Bulgarcadan Türkçeye çeviriler yapan Mehmet Türker 

Acaroğlu’na1 başvurmuştur. Acaroğlu’nun bir yıllık süre içerisinde çeviriyi tamamlamasının 

ardından Varlık dergisinin 1939 yılı Haziran sayısında Nayır’ın “Gagauzlara Dair Kıymetli Bir 

Eser” (Nayır, 1939) başlıklı yazısı yayımlanmıştır. Bu tanıtım yazısından sonra kitap, dergide 

tefrika edilmeye başlanmıştır. Eser, 1940 yılında Nicolae Constantin Batzaria tarafından 

Bulgarcadan Romenceye çevrilip Bükreş’te de basılmıştır. Yani hem Türkiye’de hem de 

Romanya’da ilgi uyandırmıştır. 

1. Çevirinin Kitaplaştırılması 

Tanrıöver, çevirinin bir kitap hâlinde de yayımlanmasını istemiştir. Kitap, Gagauzlar (Hıristiyan 

Türkler. Romanya ve Bulgaristan’da Oturan Hıristiyan Türkler Hakkında Tarihi ve Etnolojik Bir 

Etüd) adıyla 1940’ta Varlık Neşriyat (=VN) bünyesinde Ulusal Matbaa’da yayımlanmıştır. 

Acaroğlu, bu çeviri kitabın yazılış ve Türkiye’de yayımlanış serüvenini şöyle anlatmıştır: 

1938'de, Bulgaristan'ın Varna kentinde, Atanas Manov adında Gagauz asıllı bir lise tarih 

öğretmeni Bulgarca bir kitap yayımlamıştı. İşte bu kitabı elde eden Bükreş Büyükelçimiz 

Hamdullah Suphi Tanrıöver (1885-1966) bunu Yaşar Nabi Nayır'a göndererek Bulgarca bilen 

 

1 Çetin, Acaroğlu’nun Bulgarca çevirileri hakkında şu bilgileri vermiştir: 

1930’lu yıllarda on beş civarındaki yazısıyla Bulgar edebiyatını Türkiye’ye tanıtan bir kalem 

olarak dikkati çeken Acaroğlu’nun, modern Bulgar edebiyatı üzerine yazı serileri hazırladığı 

görülmektedir. Aynı zamanda Bulgar edebiyatındaki Türk imgesi üzerine ayrı bir dikkati 

vardır. Yine Türklerle alâkalı Bulgarca neşriyat hakkında bibliyografya çalışmaları 

bulunmaktadır. 

Bu makaleleri haricinde Mehmet Türker Acaroğlu’nun, Varlık’ta yedi edebî tercümesi, 1936-

1943 yılları arasında yayımlamıştır. Acaroğlu, hikâye ve şiir tercümelerini Panço Mihaylov, 

V. L. Azov, G. P. Domusçiev, Konstantin N. Pektanov, Stamatov, Hristo Botef, Lüdmir 

Stonayof, Elin Pelin ve Yordan Yovkov’dan yapmıştır (Çetin, 2018, s. 23-24). 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      197 

birisine tercüme ettirip çıkarmakta olduğu ‘Varlık’ dergisinde tefrikadan sonra kitap 

biçiminde bastırmasını rica etmiş. Amacı, Gagauzları tanıtıp Türkiye'ye, belki de Trakya'ya 

göç ettirmek... 

1938-40 yıllarında Ankara'da Gazi Eğitim Enstitüsü Türkçe ve Edebiyat Bölümünde okurken 

‘Varlık’ta yazılar yazıyor, Bulgarcadan çeviriler yayınlıyordum. Rahmetli Nayır, Ankara'da 

Bulgarca bilen başkasını tanımadığı için, bu işi bana ‘havale’ etti. Çeviri işi bir yıl, dergide 

tefrikası iki yıl sürdü. O sırada sayın Nayır, yedek subay olarak ikinci kez askerliğe çağrılınca, 

dergiyi yönetme işini de bana bıraktı. Dergi, Enstitüye yakın Bahçelievler semtindeki evinden 

yönetiliyordu. Askerlik dönüşü bir ön sözle bu yazıları kitap hâlinde bastırdı.  

Tarih: Ocak 1940. İç kapakta 1939 tarihi yazılıdır. Ancak 500 nüsha basılabilen kitabın 

tümünü Tanrıöver satın alıp Ankara'daki ilgili ve yetkililere dağıttı. Cumhurbaşkanı İnönü'ye 

de sunulduğunu sanıyorum. Bana yalnızca birkaç tane verildi, şimdi elimde tek nüsha kaldı. 

Karaborsada bilgim dışında fotokopiyle çoğaltılıp yarım milyona satılmaktadır. İkinci basımı 

bir türlü yapılamamıştır. Türkçede Gagauzlar üzerine çıkan en değerli kitap budur, 

kanısındayım. (Türk Tarih Kurumu, kitabın yeni basımını yapmayı kararlaştırmıştır) 

(Acaroğlu, 1999, s. 453-454). 

Acaroğlu, çeviri aşamasında yaşadığı güçlükleri şu sözlerle anlatmıştır: 

“Bulgaristan’ın Razgrad şehrinde doğmuş, Sofya’da Mahmut Necmettin Deliorman’ın 

gündelik olarak çıkardığı Türkçe Deliorman gazetesinde bir yıl kadar çalışmıştım. Ama 

anayurda göç edeli on yıl olmuştu. Bulgarcayı epey unutmuştum. Artık konuşamıyor fakat 

çeviriler yaparak bu dile vukufumu idame etmeğe çalışıyordum. Tam bu sırada Tanrıöver’in 

arzusu bana intikal edince bu ciddi ve bilimsel eseri dilimize kazandırmak, benim için epey güç 

oldu. Çünkü elde Mehmet Celil’in eski harfli ‘Bulgarcadan Türkçeye Lûgat-i Şahab’ından 

(1928) başka işe yarar sözlük yoktu.” (Acaroğlu, 1967, s. 81-82). 

Acaroğlu, “çeviren” notuyla kitabın ana bölümlerinde ve dipnotlarda yer yer ek bilgiler vermiş 

ve kitapta bulunan örneklere eklemeler yapmıştır. Kitap çevrildikten sonra Manov’a da takdim 

edilmiştir (Acaroğlu, 1967, s. 82). 

Acaroğlu, kitabın sonradan çok rağbet gördüğünü; Avrupa’dan, 

Amerika’dan, Sovyetler Birliği’nden kitapla ilgili isteklerin 

iletildiğini belirtmiştir. Hatta aslının Bulgaristan’da bulunmasına 

rağmen özellikle Türkçe çevirisine ulaşılmaya çalışılmasının 

kendisini şaşırttığını ifade etmiştir (Acaroğlu, 1967, s. 82). Özkan, 

eserin Türkçeye çevrilmesiyle Bulgaristan Gagavuzlarının 

Türkiye’de tanınmasını sağladığına değinip şu bilgileri vermiştir:  

Bulgaristan Gagavuzlarının dil ve kültür özellikleri bakımından 

derinlemesine tanınmasını sağlayan, Atanas Manof’un Potekloto na 

Gagauzite i tahnite obıçay i nravi ‘Gagavuzların menşei, âdetleri ve 

huyları’ (Varna 1938) adıyla Bulgarca olarak kaleme aldığı eseridir. 

Çünkü bu eser bir yıl sonra Gagauzlar (Hıristiyan Türkler) (Ankara 

1939) adıyla Türker Acaroğlu tarafından Türkçeye çevrilmiştir 

(Özkan, 2013, s. 89). 

Kitabın Türkiye’deki ilk baskısı, 126 sayfalık bir hacme sahiptir. Acaroğlu, kitabın aslında 

bulunan fotoğrafların kendi çevirisi olan kitapta basılamadığını ifade etmiştir (Acaroğlu, 1967, 

s. 82).   1940 yılının Ocak ayında yayımlanan kitabın, dergide tefrika edildiği ve kitap hâline 

getirildiği yıl göz önünde bulundurularak yayımlanma yılı, iç kapakta 1939 olarak gösterilmiştir. 

İç kapakta “Yaşar Nabi’nin bir önsözü vardır.” notu bulunmaktadır.  



Altuntaş, S.                                                                                                         198 

2. Kitabın Tekrar Basımları 

Kitap, 1940 yılındaki basımdan 61 yıl sonra (2001’de) Türk 

Tarih Kurumu (=TTK) tarafından tekrar yayımlanmıştır. 

Acaroğlu, aradan geçen zamandan dolayı yeni baskı için 

kitaptaki kelimeleri sadeleştirme gereği duymuştur. Bununla 

birlikte kitapta kısmi değişiklikler ve eklemeler yapılmıştır. 

VN’deki “Başlangıç” adlı bölüm TTK’de “Giriş” olarak 

verilmiştir. VN’deki “Başlangıç”ın sonunda “Varna, 1936” 

ibaresi ile “Ai I. Manof” imzası yer almaktadır. Bu kısım, 

TTK’ye “Giriş” olarak alındığı için imza, tarih ve yer bilgisi 

TTK’de bulunmamaktadır.  

Kitabın yayımlandığı dönemdeki yayıncılık anlayışından 

dolayı VN’de “İçindekiler” kısmı, kitabın sonunda bulunmaktadır. TTK’nin 1. baskısıyla 

“İçindekiler” kısmında yapılan değişiklikler aşağıdaki tabloda verilmiştir: 

Tablo 1. İçindekiler bölümündeki farklılıklar 

İlgili Kısım Kitabın Varlık Neşriyat Baskısı Kitabın TTK’deki 1. Baskısı 

12. madde Peri (Rusali) Rusali (Peri) 

13. madde Mitolojik varlıklar Söylencebilimsel (mitolojik) varlıklar 

14. madde Taun (Meçikli) Meçikli (Veba) 

2. ana başlık Âdetler Gelenek ve Görenekler 

4. ana başlık Bazı Yortularla Alakalı Âdetler Kimi Yortularla ilgili Töreler 

6. ana başlık Bazı Gagauz Kehanet ve Hurafeleri Gagauz Önbili ve Boşinançları 

7. ana maddenin (Yazı 

ve Edebiyat) son alt 

başlığı 

En tanınmış üzüm adları Üzüm adları 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      199 

VN’de “İçindekiler” kısmında genellikle sadece ana başlıklar 

verilirken TTK’de alt başlıklar da gösterilmiştir. VN’deki “İkinci 

Kısma Başlangıç” başlığı, TTK’de “İkinci Bölüm Önsöz” olarak 

değiştirilmiştir. Bu kısmı Bulgar Bilimler Akademisi Üyesi Stefan 

Mladenov yazmıştır. Yazının sonunda “Sofya, 26.XI.1936” 

(TTK’de Sofya, 26 Kasım 1936) yazılıdır. TTK’ye 15 sayfalık bir 

“Dizin” (s. 175-189) eklenmiştir. Acaroğlu TTK’nin sonuna 

“Gagauzcada Takma Adlar, Soyadları, Yer Adları” başlıklı 

kendisine ait bir bildiri ile “Gagauzlar Üzerine Yüzyıllık Genel 

Kaynakça, (1899-1999)” ve “Ekler (1934-1999)” başlıklı kısımları eklemiştir.2 VN’de 

çalışmanın son sayfasında “Bazı Mühim Tertip Hataları” başlığı yer almaktadır. TTK 

Yayınları’nda X. dizi – Sayı: 20 olan kitabın ikinci baskısı 2022’de yapılmıştır. Kitabın adı kitap 

kapağında “Gagauzlar” iken iç kapakta “Gagauzlar (Hristiyan Türkler)” olarak yazılmıştır.3 

Künyede şu bilgiler yer almaktadır:  

-ISBN 978-975-16-1450-6 

-Anahtar kelimeler: Gagauzlar_Kültür, Gagauzlar_Dinî yaşam ve gelenekler, Gagauzlar_Sosyal 

yaşam ve gelenekler. 

-Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yönetim Kurulunun 30.07.2021 tarihli ve 824/12 

sayılı kararı gereği 1000 adet basılmıştır. 

2001’deki baskının künyesinde verilen “Raportör: Prof. Dr. Harun Güngör” bilgisi, 2022’deki 2. 

baskıda (tıpkıbasımda) yer almamaktadır.  

3. Kitabın İçeriği4 

244 sayfalık bir hacme sahip olan kitap, “Birkaç Söz”, “I. Basımın Ön Sözü”, “Giriş” ve iki ana 

bölümden oluşmaktadır. 

“Birkaç Söz” (s. IX-XI) başlıklı kısım, TTK’nin kitabı yıllar sonra tekrar basması üzerine 

1998’de Acaroğlu tarafından yazılmış ve kitabın başına konmuştur. Bu kısımda kitabın 

Türkiye’de çevrilme öyküsünden bahsedilmektedir. Tanrıöver’in kitabın Türkiye’de 

 

2 Acaroğlu, 1998’de kitabın başına eklenmesi üzere yazdığı “Birkaç Söz” başlığı altında “Gagauzlar Üzerine 

Yüzyıllık Genel Kaynakça, 1899-1998” adlı bibliyografyayı dâhil ettiğini belirtmiştir (2022, s. XI). Kitap ancak 

2001’de yayımlanabilmiştir. Bibliyografyanın yüzyıllık olabilmesi için 1999’daki çalışmalar da eklenmiştir. 

Önceden hazırlanmış bu bibliyografyada bulunmayan ve gözden kaçan 1934-1999 yılları arasındaki çalışmalar da 

“Ekler (1934-1999)” başlığı altında çalışmanın sonunda verilmiştir. 
3 2001’deki baskıda dış kapakta da “Hıristiyan Türkler” ibaresi vardı. 
4 Bu başlık altında, kitabın TTK baskısı (2022) kaynak alınmıştır. 



Altuntaş, S.                                                                                                         200 

yayımlanması için harekete geçtiğine ve Nayır’ın aracılığıyla Acaroğlu’nun çeviri yaptığına 

değinilmektedir. Çevirinin önce Varlık dergisinde tefrika edildiği, ardından kitap olarak 500 adet 

basıldığı ve Tanrıöver tarafından satın alınarak çeşitli devlet adamları ile kurumlara dağıtıldığı 

anlatılmaktadır. Acaroğlu, kitabın niteliğini “Bu önemli yapıt Gagauzları tarih, dil, halk 

edebiyatı, halkbilim, etnografya ve kültür yönlerinden tanıtır, onların özbeöz Türk olduklarını -

çürütülemez tanıtlar ve kanıtlarla- ispatlar.” (s. IX) ve “Bu kitap, Gagauz Türklerini özümlemek 

(asimile etmek) isteyen Rum, Rus, Bulgar ve Romen bilginlerin ve politikacılarının yüzyıllardan 

beri sürüp gelen bu çabanın boşa çıktığını göstermektedir.” (s. IX) sözleriyle ifade etmektedir. 

Yayımlandığı dönemde kitabın, alanında Türkiye’deki en kapsamlı eser olduğu ve basılır 

basılmaz hızla tükendiği, korsan yayıncılar tarafından fotokopilerinin çıkarıldığı, hatta 8 Haziran 

1997’de Ankara’daki bir müzayedede üç milyon liralık taban fiyatla açık artırmaya çıkarıldığı 

anlatılmaktadır. TTK tarafından çıkarılan birinci baskı ile VN’deki baskının arasından altmış bir 

yıl geçmesi dolayısıyla dildeki değişim de göz önünde bulundurularak kitabın dilinde 

sadeleştirmeye gidildiğinden bahsedilmektedir. VN’deki baskının yanı sıra çalışmanın sonuna 

Acaroğlu’nun “Gagauzcada Takma Adlar, Soyadları, Yer Adları” başlıklı bildirisi ile “Gagauzlar 

Üzerine Yüzyıllık Genel Kaynakça, 1899-1898” adlı bibliyografyanın eklendiği belirtilmektedir. 

“I. Basımın Ön Sözü” (s. XIII-XIV) başlıklı kısım, Nayır tarafından 1940’taki ilk baskı için 

yazılan ön sözdür. Nayır, bu yazısında Gagavuz adının bazılarınca henüz duyulmadığını, kendi 

döneminde nitelikli ve yeterli bir çalışmanın yapılmadığını belirtmekte ve “İşte bütün bu 

nitelikleri haiz olan gerçekten önemli bir araştırma, Varna’da yaşayan ve tarihsel araştırmalarla 

uğraşan B. Atanas Manov tarafından yazılmış ve geçen yıl Bulgarca yayımlanmıştır.” (s. XIV) 

cümlesiyle konuyu kitaba getirmektedir. Devamında şu sözlerle kitabı tanıtmaktadır:  

İki bölümden oluşan eserin ilk bölümünde Gagauzlar üzerine var olan tarihsel bilgiler ve ileri 

sürülmüş varsayımlar özetlenmektedir. 

Bu konu üzerine bilim dünyasında yapılmış olan aslında sayıca az yayınları eksiksiz izlemiş 

olan yazar, bize bu konudaki bütün tezleri özetledikten sonra bir senteze varıyor ve yadsıma 

götürmez olan gerçeği, yani Gagauzların Türk soyundan olduklarını en kesin kanıtlarla ispat 

ediyor. Kitabın bu bölümünde çeşitli tezler tam bir tarafsızlıkla karşılaştırılmış, gerçeğe uygun 

olmayanlar kuşku götürmez kanıtlarla ret ve cerh edilmiştir. 

Kitabın ikinci bölümünde Gagauzları yakından tanımış ve gençliğinden beri onlarla ilgili bilgi 

ve materyal toplamaktan bir an geri durmamış bulunan B. Manov, bize Gagauzların 

yaşayışlarını anlatıyor. Son derece ilgi uyandırıcı nitelikte olan ve Türk halkbilim (folklor) ve 

budunbilimi (etnoloji) bakımından büyük bir değer taşıyan bu bölümde yazar bize Gagauzların 

dilleri, töreleri, ahlak ve gelenekleri, giyiniş ve görgü kuralları, edebiyat ve musikileri 

hakkında geniş ve etraflı bilgiler vermektedir. (s. XIV) 

“Giriş” (s. 2-3) kısmında Manov, Gagavuzların kökenini, tarihini ve yaşayış tarzını öğrenmek 

isteğiyle yıllarca çeşitli araştırmalar yaptığını ve bu araştırmaların sonucunda yapıtını ortaya 

koyduğunu belirtmektedir. Manov, bu bölümde anlattıklarına göre komutanlık yaptığı 

dönemlerde izne çıkan Gagavuz askerlere âdetleriyle, yaşam tarzlarıyla ve halkbilim metinleriyle 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      201 

ilgili soru listesi verip aile büyüklerine başvurarak bu listeleri doldurmalarını istemiştir. Gagavuz 

köylerinde öğretmenlik ve vergi memurluğu yapanlarla görüşüp veri toplamıştır. Kendisi de 

bizzat köylerden derleme yapmıştır. Kaynak yetersizliği nedeniyle zorluk çektiğini belirtip 

kitaptaki eksikliklerden dolayı okuyucunun affına sığındığını ifade etmiştir. Kitapla ilgili 

düzenlemelerde desteğini gördüğü oğlu Mihail Manov’a teşekkür ederek yazısını 

sonlandırmıştır. Teşekkür içeren son paragraftan da anlaşıldığı üzere bu kısım, giriş bölümünden 

ziyade bir ön söz niteliği taşımaktadır.  

Birinci bölüm (s. 3-44), “Gagauzların Kökeni” başlığını taşımaktadır. Bir tarihçi olan Manov, bu 

bölümde Türk tarihi ile ilgili bilgilerden yola çıkarak tarihî kaynaklarda adı geçmeyen 

Gagavuzlarla ilgili varsayımlarda bulunmuş ve Türk tarihinde Gagavuzlara dair belirtilerin 

mevcut olduğuna değinmektedir. Bölümün genelinde Thomsen, Herodotos, Jireçek, Zlatatski, 

Golubovskiy, Paparigopulo, Şkorpil gibi tarihçilerin çalışmalarından yola çıkarak Gagavuzların 

Dobruca’ya yerleşme ve Hristiyanlığı kabul ettikten sonra “Gagavuz” adını alma süreçleri izah 

edilmektedir.  

Manov, Gagavuzların İlk-Bulgarlar olduklarına dair ortaya atılan iddiaların asılsız olduğunu 

belirterek Gacallar ve Gagavuzların Rusya üzerinden Dobruca’ya geçtiklerini söylemiştir. 

Bundan dolayı Anadolu’dan gelen Osmanlı Türkleriyle konuşma ayrılıklarının olduğuna temas 

etmiştir. Gacallarla Gagavuzların konuşma / telaffuz biçimlerinin aynı, Osmanlı Türkçesinin ise 

farklı olduğunu göstermek için on yedi örnek kelimeye yer vermiştir. Bu kelimelerden bazıları 

şunlardır: ôlum (Gac), ôlum (GT), oğlum (OT); tauk (Gac), tauk (GT), tavuk (OT), çârmak (Gac), 

çârmak (GT), çağırmak (OT) vb. (s. 14). 

Manov, birinci bölümün devamında İzzettin Keykavus’un Moğollar tarafından kovalanıp 

Bizans’a sığındığından bahsedip Bizans İmparatorunca kendisine toprak verilmesiyle Keykavus 

yönetiminde yeni bir devletin kurulduğuna değinmektedir. Keykavus’un İstanbul’a dönmesiyle 

yönetime Sarı Saltuk’un geçtiği ve resmî dini Hristiyan olan bu hükûmetin, zamanla 

“Gagavuzlar” ve “Hristiyan Oğuzlar” olarak anıldığı belirtilmektedir. Oğuzların Osmanlı 

yönetimine geçmesinin ardından Gagavuzların bir kısmının İslam dinini benimsediklerinden, bir 

kısmının ise Müslüman görünerek dinlerini gizlice yaşadıklarından bahsedilmektedir. Manov’un 

birinci bölümde verdiği bilgilere göre dış görünüm, dil ve birçok yönden Gagavuzlarla 

Osmanlılar benzer olduğundan Gagavuzlar, dinlerini başarıyla gizleyebilmişlerdir. Fatih’in 

İstanbul’u fethetmesinin ardından İstanbul Patriğini tanımasıyla beraber Hristiyan olduklarından 

Patriğin yönetimine Gagavuzlar getirilmiştir. Daha sonra Varna’da kurulan Bulgar Kilisesi’ne 

tabi olmuşlardır. Bu sırada Türkçe konuşarak Rum harfleriyle Türkçe yazılar yazmışlardır.  



Altuntaş, S.                                                                                                         202 

Manov, Gagavuzların Bulgar kökenli olduğu ve sonradan dillerini unuttukları yönündeki 

iddiaların aksine Gagavuz köylerine yerleşen Bulgarların zamanla Gagavuzlar tarafından asimile 

edildiklerini ileri sürmektedir. Gagavuzların fiziki ve karakteristik özelliklerini, eğlence 

anlayışlarını ve yaşayış tarzlarını kendi betimlemeleri ve Straşimirov, Jireçek gibi araştırıcıların 

tarifleri ile anlatmaktadır.  

Manov, araştırıcıların Gagavuz etnik kökeni ile Gagavuz adının kökeni hakkındaki görüşlerine 

yer verdikten sonra bu adın tarih boyunca bir millet adı olarak kullanılmadığını, Hristiyanlığı 

kabul etmelerini ifade etmek için Oğuzların bir aile sanı olduğunu yazmaktadır. Bu görüş 

doğrultusunda Gagavuzların Oğuz kökenli Hristiyanlar olduğunu ifade etmiştir. Gagavuzların 

kendi adlarından utandıklarına dair söylemleri asılsız bulduğunu belirtmektedir. Manov’un 

verdiği bilgilere göre Gagavuzlar, Bulgar devletinin kendilerini tanımamalarından dolayı 

milletleri sorulduğunda “Hristiyan olduklarını” söylemişlerdir.  

Birinci bölümde iki Gagavuzca türkü, okundukları makamın gösterilmesi için notalarıyla beraber 

verilmektedir (s. 41). Gagavuzların Bulgaristan ve Dobruca’da yaşadıkları yerler (s. 43) ile 

Besarabya’da yaşadıkları yerler (s. 43-44) iki ayrı liste hâlinde sıralanmaktadır.  

İkinci bölüm (s. 45-174), Bulgar Bilimler Akademisi Üyesi Stefan Mladenov tarafından yazılmış 

üç sayfalık bir ön sözle (s. 45-47) başlamaktadır. Mladenov, bu kısımda ikinci bölüm hakkında 

bilgi vermiş ve ikinci bölümdeki Gagavuz atasözlerinin, geleneklerinin, halk inanışlarının, 

masalların, türkülerin Bulgarlarla benzer olduğunu örnek vererek açıklamaya çalışmıştır. İkinci 

bölümün diğer kısımları (s. 48-174), “İnançlar”, “Gelenek ve Görenekler”, “Yılın ve Ayların 

Bölümleri”, “Kimi Yortularla İlgili Töreler”, “Hastalıklar ve Tedavi Yolları”, “Gagauz Önbili ve 

Boşinançları”, “Yazı ve Edebiyat” olmak üzere yedi ana başlıktan oluşmaktadır.  

“İnançlar” (s. 48-79) adlı birinci ana başlık, şu on yedi alt başlığı içermektedir: “Allah. Tanrı”, 

“Şeytan”, “Ölüm”, “Obur (Hortlak)”, “Ölümden Sonra”, “Cehennem”, “Cennet”, “Ruhların 

ayrılması”, “İnsanın şeytanla olan ilişkileri”, “Cadı”, “Tılısım (Tılsım)”, “Rusali (Peri)”, 

“Söylencebilimsel (mitolojik) varlıklar”, “Meçikli (Veba)”, “Dinsel inançlar”, “Doğa üzerine 

inançlar”, “Devler”.  

Alt başlıkların ilki olan “Allah. Tanrı” (s. 48-49) adlı kısımda Gagavuzların dinî bilgi yönünden 

yetersiz oldukları, bu yetersizliği inkâr ettikleri, yaratıcıyı uzun ve ak sakallı yaşlı bir insan olarak 

(yani “Koca Allah” olarak) düşündükleri ifade edilmekte ve bu kısmın sonunda yaratıcının her 

varlıkla alakadar olduğuna dair bir anekdota yer verilmektedir. “İnançlar” başlığı altında ele 

alınan konular şunlardır: Şeytan’ın Havva ile Âdem’in cennetten kovulmalarına neden olması, 

ölüm meleğinin ecel vaktinde görülebilmesi, papazın ölünün başında mezara okuması, 

meleklerin ölüyü göğe çıkarmaları, cehennemin yerin dibinde olması, cennetin çiçeklerden ve 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      203 

yeşilliklerden oluşması, mahşerdeki mahkemenin ardından iyilerin cennete ve kötülerin 

cehenneme gitmesi yani ruhların ayrılması, şeytanın çalgı sesine gelmesi, gök kubbenin üstünde 

yaratıcının yaşaması, gök cisimlerine ve doğa olayları ile doğadaki canlılara dair çeşitli 

hurafelerin bulunması. Bu konuların yanı sıra “Doğa üzerine inançlar” (s. 65-77) alt başlığında 

otuz farklı varlık, yan başlıklar hâlinde ele alınmaktadır. Bu başlıklar genel olarak böceklerden, 

gök ve gök cisimlerinden, hava olaylarından ve hayvanlardan oluşmaktadır. 

İkinci ana başlık olan “Gelenek ve Görenekler” (s. 80-91); “Şölen”, “Gençlerin Oyunları”, 

“Nişanlanma”, “Düğün”, “Evlenmeden Sonra” olmak üzere beş alt başlıktan oluşmaktadır. Bu 

bölümde Gagavuzların özel günlerdeki âdetleri örneklerle verilmektedir. Aile büyüklerinin, genç 

erkek ve kızların eğlencelerdeki rolleri üzerinde durulmaktadır. “Evlenmeden Sonra” adlı son alt 

başlıkta evliliğin ardından doğan bebeğin yıkanmasından ve çocuğun sağlıklı bir birey olması 

için yapılması gerekli görülen âdetlerden bahsedilmektedir. 

Üçüncü ana başlık olan “Yılın ve Ayların Bölümleri” (s. 92) adlı kısımda Gagavuzların bir yılının 

Hıdırellez (23 Nisan’dan 26 Ekim’e kadar olan zaman) ve Kasım (26 Ekim’den 23 Nisan’a kadar 

olan zaman) olmak üzere iki bölümden oluştuğu, ayların Gagavuzcada nasıl adlandırıldığı 

bilgileri verildikten sonra şubat ve mart ayları ile ilgili birer anlatıdan ve Gagavuz kültüründeki 

bazı günlerden bahsedilmektedir.  

Dördüncü ana başlık olan “Kimi Yortularla İlgili Töreler” (s. 93-113), “Yeni Sene” ve “Yerel 

Bayramlar” alt başlıklarını içermektedir. Bu kısımda genel olarak yortularda ve bayramlarda 

uygulanan âdetler ile halk inanışları dolayısıyla yapılması gerekli olan davranışlar ve işler 

üzerinde durulmaktadır.  

Beşinci ana başlık olan “Hastalıklar ve Tedavi Yolları” (s. 114-118), Gagavuzlar tarafından halk 

inanışları doğrultusunda hastalıkların ortaya çıkma nedenleri ile ilgili saptamaların yapıldığı ve 

tedavilerde geleneksel tıbbın uygulandığı hakkında bilgiler içermektedir. Bu kısımdaki 

bilgilerden Gagavuzların, hastalıkların kaynağının nazar olduğuna inandıkları anlaşılmaktadır. 

Kitaptan hareketle halk inanışına göre tedavi yollarına, bir göz perdesinin yalanarak 

iyileştirilmesi örneği verilebilir. Geleneksel tıp tedavilerine dair yirmi bir örnek uygulamadan 

bahsedildikten sonra “Bir Gagavuz gencinin gözlerinin tedavisi sırasında çektikleri” (s. 117-118) 

yan başlığında Gagavuzların tedavi uygulamalarını örneklendiren bir hikâyeye yer verilmektedir. 

Altıncı ana başlık olan “Gagavuz Önbili ve Boşinançları” (s. 119-124), Gagavuzlarca inanılan 

kehanetlerin ve hurafelerin bir kısmını ele almaktadır. Söz konusu duruma elli dokuz örnek 

sıralandıktan sonra “Düş Yormaları (Rüya Tabirleri)” (s. 124) yan başlığında on dokuz rüya tipi 

ile bu rüyaların neye yorumlandıklarına dair kısa cümleler verilmektedir.  



Altuntaş, S.                                                                                                         204 

Yedinci ana başlık olan “Yazı ve Edebiyat” (s. 125-174), Gagavuz edebiyatının daha çok sözlü 

olduğu, “okumuşlar” ve “masalcılar” olarak adlandırılan iki tip anlatıcının bulunduğu bilgilerini 

içermektedir. Bu bölümde ayrıca sözlü geleneğe dair örnek metinler bulunmaktadır. “Gagavuz 

Atasözleri ve Deyimleri” (s. 131-160) başlığı altında 799 maddelik kalıp söz, alfabetik olarak 

sıralanmaktadır. Manov’un 1938 baskılı kitabında 102 madde bulunmaktadır, Acaroğlu yaptığı 

taramaların ardından sayıyı 799’a çıkarmıştır.5 “Bilmeceler” (s. 160-161) başlığı altında 10 tane 

bilmece örnek gösterilmektedir. Kitabın Bulgarca baskısında 7 tane olan bilmece sayısı, 

Acaroğlu’nun üç tane daha eklemesiyle 10’a ulaşmıştır. “Şiir ve Türküler” (s. 161-171) başlığı; 

“Kudüs Türküsü”, “1828’de Varna Kuşatmasını Yadeden Türkü”, “Kavarna Türküsü”, “1885 

Sırp-Bulgar Savaşından” ve “Çeşitli Türküler” alt başlıklarını içermektedir. Bu başlıklar altında 

örnek metinler ve dipnotlarda metinlere dair kısa bilgiler verilmektedir. Türkülerin ardından 

“Gagauz Rakamları” (s. 171-172), “Çiçek Adları” (s. 172-173), “İlaç Yerine Kullanılan Ot 

Adları” (s. 173-174) ve “Üzüm Adları” (s. 174) alt başlıkları verilmektedir.  

İkinci bölümün hemen ardından dizin gelmektedir. Başlığın altında parantez içinde “Kişi ve Yer 

adları, Kurum ve Kavramlar, Halkbilim ve Etnografya terimleri vb.” notu yer almaktadır. 

Kelimeler alfabetik olarak sıralanmaktadır.  

Kitabın sonuna Acaroğlu’nun 1991’de IV. Uluslararası Türk Halk Kültürü Kongresi’nde 

sunduğu “Gagauzcada Takma Adlar, Soyadları, Yer Adları” (s. 191-220) başlıklı bir bildiri 

eklenmiştir. Bildiride Gagavuzlar hakkında genel bir bilgi verildikten sonra “Gagauzların 

Bağımsızlık Savaşımı (1990)” başlıklı kısımda Milliyet gazetesinin 29 Nisan 1990’dan 23 Kasım 

1990’a kadar olan sayılarından hareketle Gagavuzlarla ilgili kısa yazılara yer verilmektedir. 

Bildiri metninin sonunda takma adlar, soyadları, yer adları alfabetik sırayla listelenmektedir.  

“Gagauzlar Üzerine Yüzyıllık Genel Kaynakça (1899-1999)” ile “Ekler (1934-1999)” başlıklı 

bölümler, Acaroğlu tarafından hazırlanmış Gagavuzca ile ilgili bibliyografya denemeleridir.  

Sonuç 

Atanas Manov’un Gagauzlar kitabı Gagavuz dilini, kültürünü, tarihini ele almakta ve Gagavuz 

Türkçesinin söz varlığına dair malzeme sunmaktadır. Yazıldığı dönem göz önünde 

bulundurulduğunda ele alınışı, içerikteki konu sınıflandırmaları ve sıralanmaları yapı 

bakımından da eserin bilimsel değerini ve kalitesini artırmaktadır. Sınırlı bir kaynağa ulaşabilen 

Manov’un bugün bile kaynak alınan bir çalışma meydana getirmiş olması ve eserin Hamdullah 

 
5 Acaroğlu, kitabın ilk baskısından sonra 1986’da “Gagauz Atasözleri ve Deyimleri” (Acaroğlu, 1986) adlı bir 

makale yayımlamıştır. Bu çalışmadaki söz varlığını kitabın ikinci baskısına eklemiştir. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      205 

Suphi Tanrıöver’in yönlendiriciliğinde, Yaşar Nabi Nayır’ın gözetiminde Acaroğlu tarafından 

Türkiye Türkçesine kazandırılması önemli bir hizmettir.  

Acaroğlu, kitabı çevirmekle kalmamış, TTK’deki baskıyla beraber eserin aslında bulunmayan 

kimi bölümleri dâhil etmiş ve kitapta yer verilen söz varlığını genişletmiştir. Kitabın 

kullanışlılığını kolaylaştırmak için ikinci basıma bir dizin hazırlamıştır. Gagavuzlarla ilgili 

araştırma yapıp “Gagauzcada Takma Adlar, Soyadları, Yer Adları” başlıklı bildirisiyle 

“Gagauzlar Üzerine Yüzyıllık Genel Kaynakça, (1899-1999)” ve “Ekler (1934-1999)” başlıklı 

bibliyografya çalışmalarını da TTK yayını olan kitabın sonuna eklemiştir. Kitapta söz varlığının 

ele alındığı kısımların genişletilmesi için kendi çabaları sonucu derlediği malzemeyi de ilgili 

bölümlere dâhil etmiştir. 

Manov, makalenin konusu olan kitabıyla kökenlerine dair çeşitli görüşlerin bulunduğu 

Gagavuzların Oğuz Türkleri olduklarına dair işaretlere değinmiştir. İleri sürdüğü görüş, kitabının 

bilimsel ölçütlerde olması dolayısıyla ciddiye alınmış ve kitap, yayımlandıktan bir yıl sonra 

Türkiye’de, iki yıl sonra da Romanya’da yayımlanmıştır. Bununla birlikte kitap, dünya 

literatürüne girmiş ve birçok ülkede aranır olmuştur. Acaroğlu, kitap için Amerika’dan dahi 

kendisiyle irtibata geçildiğini anlatmıştır (bk. “Çevirinin Kitaplaştırılması” bölümü). 

Tanrıöver, Bükreş Büyükelçisi olarak atandığında Gagavuzlara dair alakasını artırmış ve 

Gagavuzlara Türklük bilincini yeniden kazandırmak istemiştir. Onları Türkiye’ye yerleştirmek 

isteği, İkinci Dünya Savaşı nedeniyle bir hayal olarak kalmıştır. Bu süreçte Bulgaristan’da 

Manov’un eserinin yayımlandığından haberdar olmuştur. Kitabın içeriğinin ve kitapta öne atılan 

görüşlerin, belli bir dayanağının olmasından dolayı esere ilgi duymuş ve kitabın Türkiye’de 

yayımlanması için ön ayak olmuştur. Eserin Varlık’taki tefrikası ve ardından kitaplaştırılması ile 

Gagavuzlara dair yeni bilgiler elde edilmiş ve birçok kişi Gagavuzlardan haberdar olmuştur. Şu 

ana kadar sıralanan özelliklerinden dolayı kitap, döneminde olduğu gibi günümüzde de Gagavuz 

çalışmalarına kaynaklık etmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 



Altuntaş, S.                                                                                                         206 

Kaynakça 

Acaroğlu, M. T. (1967). Tanrıöver ve Gagauzlar. Türk Yurdu Hamdullah Suphi Tanrıöver Özel 

Sayısı. 6(2), 80-82. 

Acaroğlu, M. T. (1986). Gagauz Atasözleri ve Deyimleri. Türk Folkloru Araştırmaları, 1, 25-54. 

Acaroğlu, M. T. (1999). Gagauzların Kökeni. TTK Belleten, 63(237), 453-488. 

Argunşah, M. (2022). “Gagavuz Türkçesinin Tarihî Gelişimi ve Bugünkü Durumu Üzerine”, 

Gagavuz Türkçesi Araştırmaları Bilgi Şöleni 27-29 Aralık 2007, TDK Yayınları, 

Ankara, 41-50. 

Çetin, S. (2018). 1930’lu Yıllarda Türk Edebiyatında Balkan İlgisi ve Bir Yol Açıcı Olarak Yaşar 

Nabi Nayır. Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi (ASEAD). 5(1), 12-31. 

Güngör, H., Argunşah, M. (2002), Gagauz Türkleri Tarih-Dil-Folklor ve Halk Edebiyatı, 

Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Manof, A. (1939). Gagauzlar (Hıristiyan Türkler. Romanya ve Bulgaristan’da Oturan Hıristiyan 

Türkler Hakkında Tarihi ve Etnolojik Bir Etüd). (çev. M. T. Acaroğlu). Ankara: Varlık Neşriyat. 

Manov, A. (2001). Gagauzlar (Hıristiyan Türkler). (çev. M. T. Acaroğlu). Ankara: TTK 

Yayınları. 

Manov, A. (2022). Gagauzlar. (çev. M. T. Acaroğlu). Ankara: TTK Yayınları. 

Nayır, Y. N. (1936). Balkanlar ve Türklük. Ankara: Ulus Basımevi. 

Nayır, Y. N. (1939). Gagauzlara Dair Kıymetli Bir Eser. Varlık. 7(143), 374-375. 

Nayır, Y. N. (1999). Balkanlar ve Türklük I-II. Cumhuriyet/Yeni Gün Haber Ajansı. 

Özkan, N. (2007). Gagavuz Türkçesi. A. B. Ercilasun içinde, Türk Lehçeleri Grameri (ss. 81-

169). Ankara: Akçağ Yayınları. 

Özkan, N. (2013). Ağız Alanından Yazı Diline Geçiş: Gagavuz Türkçesi Örneği. Turkish Studies. 

8(9), 85-94. 

Özkan, N. (2021). Türk Dilinin Yurtları. İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Özyurt Ulutaş, S. (2020). Bir Diplomatın Gayri Resmî Mücadelesi: Hamdullah Suphi’nin 

Bilinmeyen Gagauz Müdafaası. Tarih Dergisi. 72(2), 187-206. 

Yavuz, N. (2010). Hamdullah Suphi Tanrıöver ve Gagauzlar. Gazi Akademik Bakış. 4(7), 177-

184. 

İnternet Kaynakları 

Kitabın Varlık Neşriyat görseli aşağıdaki adresten 26.11.2024 tarihinde alınmıştır: 

kutuphane.akmb.gov.tr/opac/details?id=19266&materialType=BK&query=GAGAVU

ZLAR 

Kitabın aslını içeren görsel aşağıdaki adresten 06.12.2024 tarihinde alınmıştır: 

http://ref.blog.libvar.bg/2023/03/17/potekloto-na-gagauzite-tehnite-obichai-i-nravi/ 

http://kutuphane.akmb.gov.tr/opac/details?id=19266&materialType=BK&query=GAGAVUZLAR
http://kutuphane.akmb.gov.tr/opac/details?id=19266&materialType=BK&query=GAGAVUZLAR
http://ref.blog.libvar.bg/2023/03/17/potekloto-na-gagauzite-tehnite-obichai-i-nravi/


   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P. 207– 224. 

 

 

 

1988-1989 Yıllarında Ermenistan’ın Azerbaycanlılara Yönelik Etnik 

Temizleme Politikası 

Umud ORUJOV* 

Öz: Bu çalışma, 1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Erivan’dan tehcirini ve bu dönemdeki etnik 

çatışmaları incelemektedir. Sovyetler Birliği'nin çöküş süreciyle birlikte, Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki 

tarihsel gerginlikler, bölgedeki etnik çatışmaları derinleştirmiştir. Özellikle 1988 yılında başlayan olaylar, 

Ermenistan’da yaşayan Azerbaycanlıların göç etmesine yol açmıştır. Bu sürece şiddetin yanı sıra ayrımcılık ve insan 

hakları ihlalleri eşlik etmiştir. Azerbaycanlıların bölgedeki varlığını Ermeniler için bir tehdit olarak gören 

Ermenistan tarafı, onların göçe zorlanmasını bu sebeple izah ederken Azerbaycan tarafı, bu tehciri, etnik temizlik 

ve soykırım girişimi olarak değerlendirmiştir. Her iki taraf da farklı fikirler sunarak yaşanan olayların meşruiyetini 

sorgulamaktadır. Makalede, tehcir olaylarının tarihsel arka planını ve gelişen süreçleri inceleyerek, akademik bir 

bakış açısıyla iki ülkenin iddialarını somut ve soyut örneklerle analiz ederek, bu çatışmaların kökenlerini, 

dinamiklerini ve sonuçlarını derinlemesine ele almayı amaçladık. Bu bağlamda, etnik kimlik, milliyetçilik ve 

uluslararası ilişkiler teorileri temel alınarak Ermenistan’ın Azerbaycan'ı suçlamaları, tarihî olayların 

yorumlanması ve her iki tarafın konu ile ilgili anlatıları değerlendirilmiş, çatışmanın günümüzdeki yansımaları 

tartışılmıştır. Çalışmada tarama yöntemi kullanılmış ve elde edilen veriler üzerine tarihsel ve karşılaştırmalı bir 

analiz gerçekleştirilmiştir. Örnek vaka olarak Sumgayıt Hadiseleri (1988) ve Ermenistan’da Azerbaycanlılara 

yönelik şiddet olayları detaylı bir şekilde incelenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tehcir, Azerbaycan, Ermenistan, etnik çatışma, Sumgayıt Hadiseleri. 

The Policy of Ethnic Cleansing by Armenia Against Azerbaijanis in 1988–1989 

Abstract: This study examines the deportation of Azerbaijanis from Yerevan in 1988–1989 and the ethnic 

conflicts during this period. With the collapse process of the Soviet Union, historical tensions between Armenia and 

Azerbaijan deepened the ethnic conflicts in the region. Especially the events that began in 1988 led to the migration 

of Azerbaijanis living in Armenia. This process was accompanied by violence, discrimination, and human rights 

violations. While the Armenian side, perceiving the Azerbaijani presence in the region as a threat, explained the 

forced migration of Azerbaijanis on this basis, the Azerbaijani side regarded this deportation as an act of ethnic 

cleansing and an attempted genocide. Both sides presented different viewpoints, questioning the legitimacy of the 

events. In this article, by examining the historical background and developments of the deportation incidents, we 

aim to analyze the claims of both countries from an academic perspective through concrete and abstract examples, 

and to thoroughly address the roots, dynamics, and consequences of these conflicts. In this context, based on theories 

of ethnic identity, nationalism, and international relations, Armenia’s accusations against Azerbaijan, the 

interpretation of historical events, and the narratives of both sides on the issue have been evaluated, and the present-

day reflections of the conflict have been discussed. The study employs the scanning method, and a historical and 

comparative analysis has been conducted based on the data obtained. As a case study, the Sumgait Events (1988) 

and the acts of violence against Azerbaijanis in Armenia have been examined in detail. 

Keywords: Deportation, Azerbaijan, Armenia, ethnic conflict, Sumgait Incidents 

 
* Doktorant, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Gazetecilik Bölümü, 

umudorujov@gmail.com / https://orcid.org/0000-0002-0347-3001. 
 

Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 08-04-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 28-06-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1672068 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Orujov, U. (2025). 1988-1989 Yıllarında Ermenistan’ın Azerbaycanlılara Yönelik Etnik Temizleme Politikası, 

Uluslararası İdil-Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 207-224. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1672068 
 

***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak yayımlanmaktadır. 

 

mailto:umudorujov@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0347-3001
https://doi.org/


Orujov, U.                                                                                                                 208 

Giriş 

Tehcir, bir halkın veya etnik grubun zorla bir yerden başka bir yere göç ettirilmesi sürecidir ve 

tarih boyunca birçok toplumu derinden etkileyen trajik olaylara yol açmıştır. Bu süreç etnik 

temizlik, soykırım veya kitlesel göç ile ilişkilendirilse de daha geniş anlamda toplumsal 

huzursuzluk, şiddet ve insan hakları ihlalleriyle de bağlantılıdır. Bu çalışmada ele alınan tehcir 

süreci, yalnızca kitlesel göç ya da etnik temizlik olarak değil, aynı zamanda belirli bir etnik 

grubun sistematik dışlanması ve hedef alınması bağlamında değerlendirilmektedir. Etnik 

temizlik ve soykırım kavramları, devlet politikaları veya organize gruplar aracılığıyla 

gerçekleştirilen planlı yok etme süreçlerini kapsamaktadır (Staub, 1989; Kuper, 1981). Bu 

vakada ise tehciri ayırt edici kılan unsur, ayrımcılığın yalnızca fiziksel zorlamayla değil, aynı 

zamanda kurumsal ihmaller, toplumsal dışlama ve tehdit atmosferi ile birlikte yürütülmüş 

olmasıdır. Dolayısıyla yaşananlar, etnik temizlikten ziyade, daha karmaşık ve çok boyutlu bir 

toplumsal çatışma sürecinin parçası olarak okunmalıdır. 20. yüzyılın son çeyreğinde, Sovyetler 

Birliği’nin çöküş süreciyle birlikte etnik ve milliyetçi gerilimler, eski Sovyet cumhuriyetleri 

arasında daha belirgin hâle gelmiş ve bu durum, özellikle Ermenistan ile Azerbaycan arasındaki 

ilişkilerde şiddetli çatışmalara yol açmıştır. 1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların 

Ermenistan'dan tehciri, bir göç hareketi olmanın ötesine geçmiş, bu olay, her iki halk arasında 

derinlemesine bir etnik gerginliğin, karşılıklı düşmanlığın ve milliyetçiliğin bir yansıması olarak 

tarihe geçmiştir (Nazim, 2013). Sovyetler Birliği'nin çöküşüyle birlikte artan etnik milliyetçilik 

akımlarının etkisiyle Ermenistan'daki Azerbaycanlı nüfus, silahlı Ermeni çetelerinin şiddetli 

saldırılara uğramış ve kitlesel olarak göçe zorlanmıştır. Bu olaylar, etnik kimliklerin, ulusal 

anlatıların ve toplumsal hafızaların ne kadar iç içe geçtiği ve bu dinamiklerin toplumsal yapıları 

nasıl dönüştürdüğünü gözler önüne sermiştir. 

Zorunlu göç, yalnızca bireylerin yer değiştirmesi değil, aynı zamanda toplumsal yapılar ve ulusal 

kimliklerin yeniden şekillendiği, kalıcı izler bırakan bir süreçtir (Asker, 2015). 1988-1989 

olayları sadece Ermenistan ve Azerbaycan’da değil, Kafkasya’nın tamamında yerel ve ulusal tüm 

dinamikleri harekete geçirmiştir. Ermenistan'da Azerbaycanlıların zorla göç ettirilmesi, 

bölgedeki etnik gerginliklerin sadece geçici bir kriz olmadığını, aynı zamanda uzun vadeli sosyo-

politik değişimlere yol açacak bir dönüm noktası olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu çalışma, 1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Ermenistan'dan tehcirini ve bu dönemdeki 

etnik çatışmaların dinamiklerini incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışma, zorunlu göç sürecinin 

sadece bir etnik temizlik ya da kitlesel göç olayı olarak değil, aynı zamanda etnik kimliklerin ve 

milliyetçi anlatıların çatışmaya nasıl zemin hazırladığına dair derinlemesine bir analiz olarak ele 

alınmıştır. Ayrıca, bu olayların ulusal kimlikler üzerindeki etkileri, toplumsal yapılarla ilişkisi ve 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      209 

bölgedeki etnik gerginliklerin derinleşmesine nasıl katkı sağladığı araştırılmıştır. Tehcir süreci, 

hem Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki ilişkileri hem de bölgenin tarihsel gelişimini 

şekillendiren önemli bir dönüm noktası olmuştur.  

1. Ermenistan ile Azerbaycan Arasındaki Etnik Çatışmaların Tarihsel Arka Planı 

Kafkasya, tarih boyu, farklı etnik grupların, kültürlerin ve dinlerin bir arada yaşadığı bir bölge 

olmuştur. Ermeni sorunu, özellikle 19. yüzyılın sonlarından itibaren bu bölgenin en önemli ve 

tartışmalı meselelerinden biri hâline gelmiştir. Bu sorunun tarihî, Ermeni nüfusunun 

Kafkasya’daki yerleşimi, Rus İmparatorluğu, Osmanlı İmparatorluğu ve Kaçar Devleti 

arasındaki stratejik çekişmelerle şekillenmiştir. 19. yüzyılın ortalarından itibaren Ermeniler, 

Rusya, Osmanlı ve İran arasında farklı yönlerde hareket ederek siyasi ve kültürel olarak kendi 

varlıklarını güçlü bir şekilde hissettirmeye başlamışlardır. Bu dönemde, Rusya'nın Ermenilere 

karşı geliştirdiği özel politikalar, özellikle Ermeni nüfusunun Rus topraklarında ve Kafkasya'da 

yoğunlaşmasına yol açmıştır (Arzumanlı ve Mustafa 1998, s. 12-13). 1828 tarihinde imzalanan 

Türkmençay Antlaşması ve 1830’larda başlayan Ermeni göçü, Rus İmparatorluğu'nun Ermenileri 

Kafkasya'ya yerleştirme politikasının bir parçasıydı (Shavrov, 1911). Çarlık Rusyası’nın 

Ermenileri bölgeye yerleştirdiği sıralarda, Osmanlı ve Kaçar Devleti’ndeki Ermeni nüfus da 

çeşitli isyanlarda yer aldılar. Bu durum, Osmanlı İmparatorluğu ve Kaçar Devleti ile Ermeniler 

arasında karşılıklı güvensizliğe yol açarken Ermenilerin Rusya ile olan ilişkilerinin güçlenmesine 

neden olmuştur. 

Rusya'nın Ermeni nüfusunu Kafkasya'ya göç ettirme siyaseti, bölgenin demografik yapısını ciddi 

şekilde değiştirmiştir. Ermenilerin özellikle Tiflis, Batum ve diğer Kafkas şehirlerine 

yerleştirilmesi, bölgedeki etnik dengeyi sarsmıştır. Bu göç, Azerbaycan ve Gürcistan'daki nüfus 

yapısında önemli değişikliklere yol açmış ve zamanla Ermeni nüfusu, bölgenin en etkili etnik 

gruplarından biri hâline gelmiştir. Kafkasya’ya getirilen Ermeni ailelerinin özellikle Azerbaycan 

topraklarında ikamete tabi tutulması yerel halkla Ermeniler arasında etnik karışıklıkların 

çıkmasına kapı aralamıştır. Bu politika, Çarlık Rusyası’nın, Kafkasya'da Azerbaycanlıların 

egemenliğini tehdit eden, demografik üstünlük kurma çabalarının bir parçasıydı (Mustafa-zade, 

2006, s. 187). 

Ermeniler ile Azerbaycanlılar arasındaki ilk büyük çatışmalar, 1905-1906 yıllarında başlamıştır. 

Bu dönemde, Rusya'da yaşanan devrimci hareketler ve etnik milliyetçiliğin yükselmesi, 

Kafkasya'daki Ermeni ve Azerbaycanlılar arasındaki gerilimleri daha da tırmandırmıştır. 

Azerbaycan'ın özellikle Bakü ve çevresindeki şehirlerinde, Ermeni ve Azerbaycanlılar arasında 

patlak veren şiddetli çatışmalar olmuştur (Sarıahmetoğlu, 2006, s. 112). Bu olaylar iki halk 

arasındaki ilişkilerin kötüleşmesinde önemli bir dönüm noktası olmuş ve daha sonra yaşanacak 



Orujov, U.                                                                                                                 210 

silahlı büyük kavgaların temellerini atmıştır. 1905-1906 olayları, Ermeni milliyetçiliği ve 

Azerbaycan'ın bağımsızlık hareketlerinin erken örnekleridir ve her iki halkın karşılıklı 

güvensizliklerini pekiştirmiştir. 

Ermeni bolşeviklerinin liderlerinden olan, aynı zamanda 1905 yılı olaylarına tanıklık eden 

Arutyunyan, “Vospominaniya” (Anılar) adlı eserinde kişisel deneyimlerini ve anılarını 

anlatmaktadır.1 Bu eser, özellikle Ermenistan tarihi, kültürü ve toplumsal dinamikleri hakkında 

önemli bilgiler sunmaktadır. Ermeni Bolşeviklerinin liderlerinden olan Arutyunyan, kendi 

anılarında 1905 yılı olayları hakkında şunları yazmaktadır:  

1905 yılının başlarında Taşnakların silahlı askerleri Mavzeristler (mavzerciler) “Azerbaycanlıları 

öldürebildiğin kadar öldür, yağmala” sloganı ile yok etme kampanyası başlatmışlardı. Taşnaklar 

Ermeni köylerine dağılarak katliam konuşmaları yaptılar. Köylüleri ellerine silah alarak Ermenilerin 

“onurunu ve hayatını korumaya” çağırdılar, Ermeni nüfusunu Azerbaycanlılara karşı 

silahlandırmaya çabaladılar. Taşnak eşkiyaları yağma yaptılar, sivil halkı öldürdüler, onların 

köylerini ateşe verdiler. Taşnaklar, askeri muhimmat konusunda hiçbir sıkıntı çekmemişlerdi. Ermeni 

Piskoposları Horen ve Suren tarafından yetkili kılınan heyet Çarlık Rusya’nın Kafkasya Valisi 

Vorontsov-Daşkov’un özel izniyle silahlandırılmıştırlar. Taşnak Mavzeristlerin humbapeti (komutanı) 

Sumbat’ın Azerbaycanlıları nasıl da gaddarlıkla öldürdüğünü kıvançla Ermenilere anlattığının tanığı 

oldum (Artunyan, 1956, s. 47). 

Ermenilerin Azerbaycan’daki nüfusu arttıkça bu durum Azerbaycan halkı ile Ermeni nüfusu 

arasında büyük bir çatışmaya neden olmuştur. Şöyle ki Ermeni çetelerin Mart 1918 tarihinde 

Bakü şehrinde Azerbaycan halkına karşı gerçekleştirdikleri kitlesel katliam, “1918 olayları” 

olarak tarihin kanlı sayfalarına geçmiştir (Sarıahmetoğlu, 2006, s. 84). Bu olaylar, Ermeniler ve 

Azerbaycanlılar arasında derin yaralar açarak iki taraf arasındaki düşmanlıkları daha da 

pekiştirmiştir. Ermeniler, Kafkasya’daki varlıklarını daha kalıcı hâle getirmek için 1918-1920 

yıllarında Azerbaycan topraklarında yerel halka karşı bu tür saldırılarını daha da artırmışlardı. 

Ermeni müellif A. A. Lalayan, 1918-1920 yıllarındaki hadiseleri makalesinde şöyle özetlemiştir:  

Taşnaklar 1918-1920 yıllarında Azerbaycanlı nüfusu yok etmeye çalışmıştır. İki yıllık hâkimiyetleri 

döneminde taşnaklar Ermenistan'da yaşayan Azerbaycanlıları öldürüyor, yağmalıyor ve köylerini, 

kasabalarını ateşe veriyorlardı. 1920 yılının Mayıs ayında “Müslümanlar bizim düşmanımızdır” 

sloganı ile Azerbaycanlıların meskunlaştığı köyleri bombalayarak silahsız ve masum insanları 

katlettiler (Lalayan, 2006, s. 2). 

1918’de kurulan Azerbaycan Halk Cumhuriyeti, Ermeni sorunu ile yüzleşmek zorunda kalmıştır. 

Azerbaycan, Ermenistan ile olan sınırlarında ve özellikle Dağlık Karabağ’da Ermeni nüfusunun 

varlığına karşı büyük bir tepki göstermiştir. Azerbaycan halkı, Ermenilerin Karabağ ve 

Zengezur'a olan toprak taleplerini reddederek Ermeni nüfusunun bölgedeki etnik yapıyı 

bozduğuna inanmıştır (Həsənli, 2010, s. 78). Bu dönemdeki gerginlikler, Sovyetler Birliği’nin 

kuruluşundan önceki Ermeni-Azerbaycan ilişkilerinde önemli bir kırılma noktası oluşturmuştur. 

1918'de Gürcistan, Azerbaycan ve Ermenistan'ın bağımsızlıklarını ilan etmesi, Güney 

 

1Mavzeristler (Mavzerciler) adlandırılan silahlı çeteleri 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      211 

Kafkasya'da sınır belirleme ve toprak meselesini önemli bir gündem hâline getirmiştir 

(Bayramov, 2020, s. 385). Bu dönemde Ermeni heyeti ile yapılan Batum görüşmelerinde, 

Azerbaycan, Aleksandropol Guberniyası'nda bir Ermeni devleti kurulmasına onay vermiş, 

Ermeniler ise bunun karşılığında Dağlık Karabağ'daki taleplerinden vazgeçmişlerdi (Həsənli, 

2009, s. 154). 

Bu tarihsel anlaşmazlıklar, günümüzde de Azerbaycan ve Ermenistan arasındaki ilişkilerde 

önemli bir yer tutmaktadır. İrevan’ın Ermenilere verilme konusunun, her iki ülkenin ulusal 

söylemlerinde Sovyetler döneminde de, bu gün de sıkça tartışılması, hem tarihsel hem de siyasi 

olarak bu dönemdeki müzakerelerin ve sınır belirleme sürecinin ne kadar hayati olduğunu 

göstermektedir. Azerbaycan Halk Cumhuriyeti'nin Ermenilere karşı uğruna mücadele verdiği 

Zengezur bölgesi, Sovyet işgali sonrası Azerbaycan’dan koparılarak Ermenistan’a verilmiştir. 

Ermenilerin, 20 yüzyılın başlarından itibaren Zengezur’u silah gücüyle ele geçirmek istedikleri 

bilinmektedir. Bu maksatla 1905-1906 yıllarında bölgeye saldıran Ermeni silahlı çeteleri, 

Zengezur’un kırk üç Müslüman köyünü yakıp yıkmışlardı. Bu süreç, bölgedeki uzun vadeli 

toprak anlaşmazlıklarının temellerinin atılmasına yol açmıştır. 1920'lerde ise Ermenistan, 

bölgenin batı kısmını ilhak etmeyi başarmıştır (Zavaryan, 2018, s. 36-40). Bu olaylar, bugünkü 

Dağlık Karabağ çatışmasının tarihsel temellerini atmış ve bölgede ulusal kimliklerin 

şekillenmesinde önemli bir rol oynamıştır. 

2. 1988-1989 Yıllarında Azerbaycanlılar’ın Ermenistan’dan Tehciri ve Sonuçları 

1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Ermenistan'dan zorla göçe tabi tutulması, Sovyetler 

Birliği'nin son döneminde yaşanan etnik çatışmaların en acı örneklerinden biridir. Bu olaylar, 

sadece Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki ilişkileri değil, aynı zamanda Sovyetler Birliği’nin 

dağılma sürecini de derinden etkilemiştir (Aleskerov, 2007). Gorbaçov'un başlattığı reformlar, 

hem Sovyet toplumunun demokratikleşme sürecini hem de milliyetçi akımların yükselmesini 

tetiklemiş, Ermenistan'da ve Azerbaycan'da etnik milliyetçiliğin ve şovenizmin güç kazanmasına 

yol açmıştır. Azerbaycanlıların Ermenistan’dan tehcirine şiddet ve insan haklarının ihlali eşlik 

etmiştir (Asker, 2015). 

Sovyetler Birliği’nde 1985 yılında Mihail Gorbaçov’un iktidara gelmesiyle başlatılan 

"Perestroyka" (yeniden yapılandırma) ve "Glasnost" (açıklık) reformları, Sovyet sisteminde 

köklü değişikliklere yol açmıştır. Bu reformlar, ekonomik ve politik alandaki yapısal 

değişikliklerin yanı sıra daha fazla özgürlük ve açık iletişim anlayışını beraberinde getirmişti. 

Ancak, bu dönemdeki en önemli gelişmelerden biri, Sovyet halkları arasındaki milliyetçiliğin 

güçlü bir şekilde ifade edilmeye başlanmasıydı. Özellikle Kafkasya bölgesindeki Ermeni ve 



Orujov, U.                                                                                                                 212 

Azerbaycanlılar, kendi ulusal kimliklerini yeniden tanımlamaya çalışırken bu süreç, bölgedeki 

etnik gerilimleri derinleştirmiştir. 

1983 yılında Ermenistan, “Ermeni Soykırımı” olarak adlandırdığı olayların yıldönümünde 

Azerbaycan halkına yönelik saldırılarda bulunmuştur. Sorunlar, 1987 yılına kadar devam etmiş 

ve Ekim ayında Erivan'da yapılan mitingde Karabağ’ın Ermenistan’a bağlanması talebiyle doruk 

noktasına ulaşmıştır (Gömeç, 1999, s. 38). Bu bağlamda, Ermenistan ve Azerbaycan'daki 

milliyetçi hareketler, 1988’deki olayların patlak vermesine neden olmuştur (Kılavuz, 2019). 

Ermeniler arasında milliyetçilik akımlarının artması Ermenistan’da ikamet eden Azerbaycanlı 

nüfusu da yakından etkilemiş ve onlara karşı duyulan düşmanlığı daha da körüklemiştir. 

Ermenistan’da, Ermeni şovenizmi ve "büyük Ermenistan" idealine dayalı görüşler, 

Azerbaycanlılar üzerinde baskı yaratmış ve zorla ana yurtlarından tehcir edilmelerine yol 

açmıştır. 1988 yılında, Dağlık Karabağ’da yaşayan Ermenilerin Azerbaycan'a karşı ayrılıkçı 

girişimlerde bulunmaları, Azerbaycanlıların Ermenistan'dan zorla göç ettirilmesinin başlangıç 

noktasını oluşturmuştur. Ermeni milliyetçileri, Dağlık Karabağ’daki Ermeni nüfusunun 

Azerbaycan'dan bağımsız olma talebini gündeme getirmiş, bu da Ermenistan'daki 

Azerbaycanlılara yönelik şiddeti tetiklemiştir. Dağlık Karabağ'daki bu etnik çatışma, bölgedeki 

diğer Ermeni ve Azerbaycanlı nüfusları da derinden etkilemiştir. Nitekim, günümüzde belli 

sayıda Ermeni nüfus hâlâ Azerbaycan’da yaşamlarını sürdürmektedir. Bu yüzden etnik 

temizliğin Ermenistan tarafından Azerbaycanlılara karşı yürütülen bilinçli bir politika olduğu 

bilinmektedir (Acicbe, 2020, s. 40). Ermenistan’da, Azerbaycanlılar hedef alınarak 

Azerbaycan’ın bu bölgedeki varlığı tehdit edilmiş ve bu durum, Azerbaycanlıların göç 

ettirilmesine yol açmıştır. Ermenistan’da Azerbaycanlılara yönelik şiddet olayları Azerbaycanlı 

nüfusun kitleler hâlinde yurtlarını terk etmesi ile sonuçlanmış ve bu durum Azerbaycan’ın bu 

bölgedeki siyasi varlığını tehdit eder hâle gelmiştir. Kısa süre sonra Ermenistan’dan topluca 

tehcir edilen Azerbaycanlıların bir kısmı bu zorlu göç sırasında öldürülmüş, diğerleri ise çeşitli 

insan hakları ihlaline maruz kalmışlardır (Mustafayev, 2015, s. 114). 

1988-1989 yıllarında, Azerbaycanlıların Ermenistan'da maruz kaldığı durum, insani ve 

psikolojik bir terör olarak değerlendirilmektedir. Tehcirden önce Azerbaycanlıların 

Ermenistan’da çalışma imkânları ellerinden alınmış, çocukları eğitim haklarından mahrum 

bırakılmış, ayrıca Azerbaycanlı nüfus ekonomik baskı altına tutulmuştur. Ayrıca su, elektrik, gaz 

gibi temel hizmetler kesilmiş, yaşam koşulları dayanılmaz hâle getirilmiştir. Bu durum, hem 

psikolojik bir baskı hem de fiziksel şiddet ile desteklenmiştir. Ermeniler, Azerbaycanlıların 

evlerine önce düşük fiyatlar teklif ettikleri hâlde daha sonra tehditlere başvurarak evlerini terk 

etmlerini talep etmiş, bundan bir sonuç alamadıkları durumlarda ise evlerini tahrip ederek 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      213 

kullanılamaz duruma getirmişlerdi (Mustafa, 2013). Azerbaycanlılara ait köy ve mahalleler, bu 

şiddet olaylarının ardından boşalınca bu yerlere Ermeniler yerleştirilmiş ve böylece bölgenin 

tedricen Ermenileştirilmesine başlanmıştır.  Özellikle Ermenilerin sayıca fazla olduğu 

bölgelerde, Azerbaycanlıların durumu oldukça kötüleşmiştir. İnsanlar, kendilerini savunmak için 

gece boyunca silahlanmış ve bekçilik yapmışdırlar (Mustafayev, 2015, s. 128). Ancak, 1988 

yılının Kasım ayının sonlarında Ermeniler, tüm Ermenistan genelinde Azerbaycanlıların 

köylerine yönelik yoğun bir saldırı başlatmışdırlar. Bir hafta içerisinde tüm Azerbaycanlı köyleri 

boşaltılmış, mal varlıkları ellerinden alınmış ve direnenler katledilmiştir. Azerbaycanlılar, 

Ermenilerin bu katliamından kurtulmak için zorlu kış şartlarında kıyafetlerini bile almaya fırsat 

bulamadan dağlara ve ormanlara kaçmak zorunda kalmışlardı. Ölüm ve donma olayları 

yaşanmış, birçok insan bu süreçte psikolojik olarak yıkılmıştır. 1988 yılında meydana gelen bu 

olaylarda 127 Türk’ün Ermeniler tarafından darp edilerek, yakılarak veya silahla vurularak 

öldürüldüğü kaydedilmiştir. Bu olaylardan en trajiği ise Vartan Köyü’nde on iki Azerbaycan 

Türkünün Kasım 1988'de yakılarak öldürülmesidir. Araştırmacı Arif Yunusov’un mültecilerle 

gerçekleştirdiği görüşmeler sonucunda ölü sayısının 216’ya ulaştığı tespit edilmiş, bu kayıplar 

arasında yolda donarak ölenler, intihar edenler ve hastanelerde hayatını kaybedenler de 

bulunmaktadır (Wall, 2013, s. 87). 

1990 yılında Azerbaycan Kaçkınlar Derneği tarafından hazırlanan belgeler ve tanık ifadelerine 

göre 1988-1990 yılları arasında Ermenistan'da 216 Azerbaycanlı, etnik çatışmaların bir sonucu 

olarak katledilmiştir. Bu kayıtlara göre ölümler farklı nedenlerle gerçekleşmiştir. 52 kişi, aldığı 

yaralar nedeniyle yaşamını yitirmiştir. 34 kişi işkence edilerek öldürülmüş, 20 kişi ateşli 

silahlarla katledilmiştir. 15 kişi yakılarak, 8 kişi araç çarpması sonucu, 9 kişi ise yolda kaza 

geçirerek hayatını kaybetmiştir. Ayrıca, 7 kişi tıbbi suistimal sonucunda ölmüş, 9 kişi yaşadığı 

travmalardan dolayı kalp krizi geçirmiştir. 2 kişi intihar ederken 1 kişi asılmıştır. 2 kişi araç 

patlaması, 1 kişi elektrik akımına kapılarak, 1 kişi ise boğulma sonucu yaşamını yitirmiştir. 6 kişi 

kaybolmuş, 20 kişi hastanede kaybolmuş, 48 kişi ise dağlık alanda kar fırtınasında hayatını 

kaybetmiştir (Mustafa, 2013, s. 44). 

2.1. Sumgayıt Hadiseleri ve Ermenistan'da Azerbaycanlılara Yönelik Şiddet: Çatışmaların 

Dinamikleri 

1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Ermenistan'dan tehciri sürecinin acımasız bir şekilde 

yönetilmesinin görünürdeki sebeplerinden birisi de Sumgayıt Hadiseleri'dir. Bu hadise, sadece 

Azerbaycan’da değil, tüm Sovyetler Birliği’nde etnik milliyetçiliğin ve şovenizmin hızla 

yükseldiği bir dönemin başladığını gözler önüne sermektedir. Ermenistan’da yaşayan 

Azerbaycanlılara yönelik şiddet ve katliamlar, bu olaylarla paralel bir şekilde gelişmiş ve iki halk 



Orujov, U.                                                                                                                 214 

arasındaki derin güvensizlik ve düşmanlık, uzun vadeli trajedilerin kapısını aralamıştır.  Şubat 

1988 tarihinde Azerbaycan’ın başkenti Bakü’ye 30 kilometre uzaklıkta bulunan ve bir sanayi 

şehri olan Sumgayıt’ta meydana gelen olaylar, Azerbaycanlılar ile Ermeniler arasında karşılıklı 

şiddetin arttığı bir dönemde patlak vermiştir (İsmayılov, 2013). Sumgayıt’ta ikamet eden bazı 

Ermeni ailelerine karşı şiddet uygulanmış, Ermenilere mahsus bazı ev ve iş yerleri saldırıya 

maruz kalmıştır. Sovyet yetkililerinin bu durumu kontrol altına alma noktasındaki zayıf tutumu, 

şiddeti daha da tırmandırmıştır. Sumgayıt hadiseleri, Ermenistan’daki Azerbaycanlılara yönelik 

şiddetin meşruiyet kazanmasını kolaylaştırmış, aynı zamanda Ermeni-Azerbaycanlı ilişkilerini 

tam anlamıyla koparmıştır. Sumgayıt hadiseleri Ermeniler tarafından 1915’te gerçekleştirildiği 

iddia edilen “sözde Ermeni sokkırımı” ise özdeşleştirilmiş ve bu da iki halk arasındaki düşmanlık 

duygularını daha da artırmış, etnik kimlik ve milliyetçilik anlayışları üzerinden bir nefret sarmalı 

yaratmıştır (Mamadov, 2017). 

Yapılan değerlendirmeler ve analizler, Sumgayıt'ta meydana gelen olayların, Ermeni 

milliyetçileri ve Sovyet Devlet Güvenlik Komitesi (KGB) tarafından yüksek düzeyde 

profesyonellik ve örgütlenme ile gerçekleştirilen provokatif eylemler olduğunu ortaya 

çıkarmıştır. Bu süreçte, Ermeni milliyetçilerinin temel hedefinin, Azerbaycan'da yaşayan 

Ermenileri “Ermeni soykırımı kurbanları” olarak sunmak ve bu bağlamda Azerbaycanlılarla 

birlikte yaşamlarını devam ettirmeyi sorgulamak olduğu bilinmektedir. Bu yaklaşım, 

kamuoyunda Azerbaycan-Ermenistan ilişkilerine dair kalıcı bir olumsuz algı oluşturmayı 

amaçlamıştır. Sumgayıt Hadiseleri'nden sonra Ermenistan'ın resmî gazetesi olan “Коммунист” 

(Kommunist) gazetesinin yayınları, bu iddiaları destekleyen önemli belge olarak 

değerlendirilebilir. Özellikle 2 Kasım 1988 tarihinde gazetede yayımlanan “Sumgayıt’ta 

soykırım” ve “Sumgayıt’ta Ermenilere yapılan işkenceler” gibi başlıklar, olayların Ermeni 

milliyetçileri tarafından bilinçli bir şekilde sunulduğunu ve bu bağlamda bir kamuoyu oluşturma 

çabasını gözler önüne sermektedir. Bu tür yayınlar, olayların belli kurumlar tarafından 

yönetildiğini, sistematik bir şekilde propagandaya dönüştürüldüğünü göstermektedir 

(Kommunist, 1988). 

Sumgayıt Olayları sırasında 26’sı Ermeni, 6’sı Türk olmak üzere toplam 32 kişi yaşamını 

yitirmiştir. SSCB Başsavcısı tarafından açıklanan resmî ölüm sayısı 32 olarak belirlenmişken 

diğer kaynaklar bu rakamın çok üzerinde bir kayıp olduğunu iddia etmektedir. Bu durum, 

olayların ciddiyetine dair farklı değerlendirmeleri ortaya koymaktadır (Remnick, 1989). 28 

Şubat’ta Sumgayıt hadiseleri zamanı öldürülen Ermenilerin hatırası her sene Ermeni disporası ve 

Ermenistan Ermenileri tarafından anılmaktadır.  Bu olay, Ermenistan ile Azerbaycan arasındaki 

etnik çatışmaların önemli bir parçası olarak hatırlanmakta ve tarihsel bağlamda derin bir acı 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      215 

olarak değerlendirilmektedir. Anma etkinlikleri, yaşanan trajedinin unutulmaması ve 

mağdurların anılması amacıyla düzenlenmektedir (Medvede, 1991, s. 209). 

Yaşanan olaylarla ilgili pek çok komplo teorisi de ortaya atılmıştır. Bill Keller, 1988'in ikinci 

yarısında New York Times'ta yaptığı açıklamada, Sumgayıt olayları ile 27-29 Şubat tarihlerinde 

yaşanan Ermeni ayaklanmaları, Azerbaycan’ı itibarsızlaştırmak amacıyla Ermeniler tarafından 

planlandığını öne sürmüştür. Bu iddialar, olayların ardındaki motivasyonları ve siyasi oyunları 

sorgulayan bir bakış açısını temsil etmektedir (Keller, 1988). Sumgayıt’ta yaşanan etnik şiddet, 

Ermenistan’daki Azerbaycanlılar üzerinde de benzer bir etki yaratmış, karşılıklı göç ve şiddet 

olayları birden fazla şehirde patlak vermiştir. Ermenistan’da Azerbaycanlılara yönelik şiddet, 

Sumgayıt’ta başlayan olayların bir yansıması olarak görülmektedir.  

Özge Tuncerli'nin "Dağlık Karabağ Sorunu Kapsamında 1988 Sumgayıt Olayları" adlı çalışması, 

1988 yılında gerçekleşen Sumgayıt olaylarını Dağlık Karabağ sorunu çerçevesinde ele alarak 

etnik çatışmaların kökenlerini ve sonuçlarını incelemektedir. Tuncerli, Sumgayıt Hadiseleri’nin 

tarihsel bağlamını incelerken Azerbaycan ile Ermenistan arasındaki gerginliklerin kökenlerini 

Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşü ve Sovyetler Birliği dönemindeki etnik milliyetçilik 

hareketleriyle ilişkilendirmiştir. Etnik milliyetçiliğin rolünü, bu gerginliklerin nasıl tırmandığını 

ve özellikle 1980'lerdeki siyasi gelişmelerin etkilerini detaylı bir şekilde ele almıştır. Çalışma, 

Sumgayıt olaylarının yalnızca yerel bir mesele olmadığını, aynı zamanda uluslararası düzeyde 

yarattığı etkileri de irdeleyerek bölgedeki jeopolitik dinamiklere dair önemli bilgiler 

sunmaktadır. Özellikle olayların Sovyetler Birliği’nin dağılması sürecindeki etnik çatışmaları 

nasıl tetiklediği, Batı’nın ve Rusya’nın bu konudaki tutumları ve uluslararası kamuoyunun 

tepkileri gibi unsurlar üzerinde dururan Tuncerli, bu olayların Dağlık Karabağ sorunu üzerindeki 

yansımalarını değerlendirirken etnik kimliklerin şekillenmesindeki etkilerini de incelemiştir 

(Tuncerli, 2019, s. 141).  

Bu dönemde yaşanan en belirgin olaylardan biri, Tophane Ormanı Olayları’dır. Tophane Ormanı, 

Azerbaycan'ın tarihi ve kültürel hayatında önemli bir yere sahiptir. Bu bölge, özellikle Sovyet 

Azerbaycanı'nın etnik ve siyasi dinamiklerinin şekillenmesinde rol oynamıştır. Tophane olayları, 

Azerbaycan'ın bağımsızlık mücadelesi ve milliyetçi hareketlerinin bir simgesi olarak kabul edilir. 

Ayrıca, bu orman bölgesi, Azerbaycan halkının topraklarına ve kültürel mirasına sahip çıkma 

noktasında güçlü bir sembol hâline gelmiştir. Tophane Ormanı'ndaki tarihsel olaylar, 

Azerbaycan'ın ulusal kimliğinin inşasında önemli bir kilometre taşı olarak değerlendirilmektedir. 

1988’in sonlarına doğru Ermenistan’ın başkenti Erivan’a yakın Tophane Ormanı’nda, 

Azerbaycanlılara yönelik büyük çapta bir saldırı gerçekleştirilmiştir. Ermeniler, 

Azerbaycanlılara ait evleri ve kampları ateşe vermiş, bu saldırılarda çok sayıda Azerbaycanlı 



Orujov, U.                                                                                                                 216 

hayatını kaybetmiştir. Tophane Ormanı, Azerbaycanlıların evlerini terk etmeleri ve hayatta 

kalanların zorla göç ettirilmesiyle sonuçlanan bir etnik şiddet olayına sahne olmuştur. 

Ermenistan’da bu tür toplu saldırılar, devletin desteklediği ya da göz yumduğu bir ortamda 

gerçekleşmiş, Azerbaycanlıların güvenliğini sağlamakta aciz kalan Sovyet hükûmeti, bu tür etnik 

temizliklerin önüne geçememiştir (Aghayev, 2022, s. 93). 

3. Ermenistan ve Azerbaycan Arasındaki Çatışmaların Teorik Analizi 

Azerbaycanlılar ve Ermenilerin ulusal anlatıları, etnik kimlik inşasında belirleyici bir rol 

oynamıştır. Bu anlatılar, toplumsal belleği, tarihsel tecrübeleri ve kültürel değerleri içeren 

unsurlar ile beslenmiştir. Sumgayıt Olayları (1988), Azerbaycan halkının ulusal kimliğinin 

savunulması açısından ne kadar önemliyse, Karabağ Savaşı da ulusal bir kimlik oluşturma 

aşamasında Ermeniler için bir o kadar önemli olmuştur. Bu bağlamda, ulusal anlatılar hem 

toplumsal birlikteliği sağlamada hem de etnik ayrımcılığı derinleştirmede önemli bir rol 

oynamaktadır. Etnik kimlikler, bu anlatılar üzerinden şekillenmekte ve güçlendirilmektedir. 

Benedict Anderson ve Edward Said tarafından geliştirilen teoriler, bu anlatıların inşa 

edilmesinde, dış etkenler ve iç toplumsal dinamiklerin birbirini nasıl etkilediğini anlamamıza 

yardımcı olur. 

Benedict Anderson, "Hayali Cemaatler" (Imagined Communities) adlı eserinde, milliyetçiliğin 

ve ulusal kimliğin modern toplumlarda nasıl inşa edildiğini ele almıştır. Anderson’a (1995) göre, 

ulusal kimlik, bireylerin kendilerini bir ulusun parçası olarak hissetmeleri, ancak bu ulusla 

doğrudan ve somut bir bağ kuramayacak kadar geniş bir toplumda yaşamaları nedeniyle “hayali” 

bir inşa olarak ortaya çıkmaktadır (Anderson, 1995). Bu bağlamda, Azerbaycan ve Ermenistan 

arasındaki çatışmalar, her iki toplumun da kendi ulusal kimliklerini “hayali cemaatler” üzerinden 

tanımlamalarından beslenmektedir. 

1988-1989 yıllarında Ermenistan'dan Azerbaycanlıların tehciri, sadece toplumsal gerilimlerin bir 

sonucu değil, aynı zamanda her iki halkın kendi ulusal kimliklerinin, tarihsel anlatılarının ve 

milliyetçi ideolojilerinin bu çatışmaya nasıl yansıdığının da bir göstergesidir. Ermenistan ve 

Azerbaycan, uzun yıllar süren karşılıklı etnik gerilimlerle, ulusal kimliklerini şekillendirirken, 

bu kimlikler büyük ölçüde tarihsel travmalar ve ulusal kahramanlık anlatıları üzerine inşa 

edilmiştir. Anderson’ın kavramsal çerçevesi, her iki tarafın bu anlatılara dayalı kimlik inşasının, 

birbirine düşman ulusal toplulukların oluşumunda ne denli etkili olduğunu anlamaya yardımcı 

olur. Özellikle Ermeni ve Azerbaycanlılar arasındaki etnik sınırların belirginleşmesi, ulusal 

kimliğin ve tarihsel hafızanın nasıl birbirini pekiştiren ve pekiştirilen bir halkalar zinciri 

oluşturduğunu gösterir. Anderson’ın teorisi, bu tür ulusal kimliklerin çok derin yerleşmiş olan 

kültürel ve toplumsal dinamiklerle şekillendiğini vurgulamaktadır. Azerbaycanlılar, Ermenilerin 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      217 

kendilerini tehdit olarak algılamasına yol açacak şekilde, Ermeni işgaline karşı savaş ve 

bağımsızlık mücadelesi gibi anlatılarla kimliklerini oluşturmuşlardır. Bu, her iki toplumun da 

kendi kimliklerini savunma ve dışarıdan gelen tehditlere karşı birleştirici bir milliyetçilik inşa 

etme çabalarını pekiştirmiştir. 

Edward Said'in Oryantalizm teorisi, Batı'nın Doğu yönelik “öteki” anlayışını nasıl inşa ettiğini 

ve bu inşanın hem Batı hem de Doğu toplumlarının iç dinamiklerini nasıl şekillendirdiğini 

incelemektedir. Said, Batı’nın Doğu’yu bir "egzotik" ya da “geri” bir dünya olarak 

tanımlamasının, Doğu toplumları üzerinde derin etkiler bıraktığını savunur (Said, 1978). 

Azerbaycan ve Ermenistan’ın tarihsel ilişkileri de benzer şekilde, dış güçlerin etkisiyle 

şekillenmiş ve bu dış etkiler, her iki halkın da kendilerini birer kimlik olarak tanımlama 

biçimlerini etkilemiştir. Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki etnik çatışma, Sovyetler 

Birliği'nin çöküşü ve bölgedeki güç boşluğunun ardından daha da derinleşmiştir. Her iki toplum 

da ulusal kimliklerini, kendi topraklarını savunma ve "öteki"yi tanıma çabaları üzerinden 

şekillendirmiştir. Bu bağlamda, Said'in teorisi, her iki tarafın birbirlerine bakışındaki "öteki" 

kavramını anlamada yardımcı olmaktadır (Said, 1999, s. 55). Ermeni ve Azerbaycanlılar 

arasındaki ayrım, sadece etnik kökenle değil, aynı zamanda kültürel ve dini temeller üzerine de 

kurulmuştur. Edward Said’in Oryantalizm teorisine göre, ötekileştirme süreçlerinde din merkezi 

bir rol oynamaktadır. Batı’nın Doğu’yu tanımlama biçiminde, özellikle İslam gibi dinler, 

yabancı, geri kalmış ve tehditkâr bir “öteki” kimliğinin inşasında belirleyici bir unsur olarak 

kullanılmıştır. Ermeni toplumu, Azerbaycanlıları “öteki” olarak görmekte ve onları kendi ulusal 

kimliğini tehdit eden bir unsuru olarak algılamaktadır. Aynı şekilde, Azerbaycanlılar da Ermeni 

toplumu tarafından dışlanmış ve tehdit edilmiş bir kimlik inşa etmiştir. 

Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışma da özellikle milliyetçiliğin ve ulusal kimlik 

inşasının derin etkileriyle şekillenmiştir. Bu çatışmayı anlamak için Ernest Gellner ve Anthony 

Smith gibi milliyetçilik teorisyenlerinin eserlerinden yararlanmak, Ermenistan ve Azerbaycan 

halklarının ulusal kimliklerini nasıl oluşturduklarını ve bu kimliklerin çatışmalara nasıl zemin 

hazırladığını ortaya koymak açısından oldukça önemlidir. 

Gellner’e göre, milliyetçilik modern toplumun bir yan ürünü olup sanayileşme ve devletin 

yaygınlaşması sürecinde güçlenmektedir. Modernleşme süreci, toplumların köklü değişimler 

geçirmesine yol açarken bu süreçte milliyetçilik, toplumu birleştirici ve ortak bir kimlik 

oluşturucu bir güç olarak ortaya çıkar. Gellner, milliyetçiliği, devletin ve sanayileşmenin 

gereksinimlerinden kaynaklanan bir olgu olarak değerlendirir (Gellner, 2006, s. 83). 

Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışma, Sovyetler Birliği’nin çöküşü ve bölgedeki güç 

boşluğu ile daha da derinleşmiştir. Sovyetler Birliği’nin kontrolündeki bu toplumlar, merkezi 



Orujov, U.                                                                                                                 218 

otoritenin zayıflamasıyla birlikte kendi ulusal kimliklerini yeniden inşa etme çabalarına 

girişmişlerdir. Gellner’in teorisi bağlamında, her iki toplum da modernleşme ve devletleşme 

süreçlerinin bir sonucu olarak milliyetçiliklerini güçlendirmiştir. Bu güçlenme, toplumsal 

farklılıkları pekiştiren, kendi ulusal kimliklerini savunmak amacıyla diğer etnik gruplara karşı 

ayrımcılığı teşvik eden bir süreç hâlini almıştır. 

Anthony Smith, milliyetçiliğin, halkların kültürel mirasına dayandığını ve milliyetçilik 

hareketlerinin, etnik kimlikler üzerinden şekillendiğini öne sürmüştür (Smith, 2001). Azerbaycan 

ve Ermenistan arasındaki çatışma, Smith’in etnik milliyetçilik anlayışını anlamak için güçlü bir 

örnektir. Her iki halk da tarihsel deneyimlerini, kültürel miraslarını ve etnik kimliklerini, 

milliyetçi ideolojilerine temel almıştırlar. Her iki halk için "Ermeni Soykırımı" (1915) ve 

Sumgayıt Olayları gibi travmatik olaylar, bu etnik milliyetçiliğin beslenmesinde önemli rol 

oynamıştır. Her iki toplum da ulusal kimliklerini savunma ve bir ötekini tanıma sürecinde bu 

olayları hafızalarında canlı tutmuşturlar. 

Smith’in etnik milliyetçilik hakkındaki teorisinden (Smith, 2002) hareket edecek olursak, bu iki 

halk arasındaki çatışma, sadece modern devletleşme sürecinden değil, aynı zamanda bu halkların 

tarihsel travmalarından ve etnik kimliklerinin şekillendiği kültürel bağlardan da beslenmektedir 

(Smith, 2002). Bu bağlamda, Smith’in teorisi, Ermenistan ve Azerbaycan halklarının karşılıklı 

düşmanlıklarını anlamak için önemlidir. 

Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışma, uluslararası ilişkiler teorilerinin her biriyle farklı 

açılardan değerlendirilebilecek karmaşık bir durumdur. Realizm, bu çatışmayı güç mücadelesi 

ve ulusal çıkarlar doğrultusunda anlamaya çalışırken liberalizm, uluslararası normlar ve kurumlar 

aracılığıyla çözüm arayışını öne çıkarmaktadır. Konstrüktivizm ise kimlik, kültür ve tarihsel 

anlatıların çatışmalardaki rolünü vurgulamaktadır. 

Realizm, uluslararası ilişkilerde devletlerin başlıca aktörler olduğunu ve devletlerin 

davranışlarının temel olarak güç mücadelesi ve ulusal çıkarlar doğrultusunda şekillendiğini 

savunur (Keyik ve Erol, 2019, s. 21). Realistlere göre uluslararası sistem anarşiktir, yani 

uluslararası alanda bir merkezî otorite yoktur ve bu nedenle devletler, hayatta kalabilmek ve 

ulusal çıkarlarını savunabilmek için güç kullanımı ve askerî gücü önemli araçlar olarak görürler. 

Bu bağlamda, Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışma, realist bir bakış açısıyla her iki 

devletin bölgesel üstünlük ve güvenliklerini sağlamaya yönelik milliyetçi çıkarlarının çatışması 

olarak yorumlanabilir. 

Ermenistan, özellikle Azerbaycan’dan işgal ettiği Karabağ bölgesini toprak bütünlüğünü 

savunmak amacıyla askerî gücü kullanmayı bir strateji olarak benimsemiştir. Azerbaycan ise 

topraklarını geri alma ve kendi ulusal güvenliğini sağlama adına askerî operasyonları meşru bir 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      219 

hak olarak görmüştür. Realizm, bu çatışmada her iki devletin ulusal çıkarlarını güvence altına 

almak için askerî gücü kullanmayı, diplomatik çözümler yerine birincil seçenek olarak görmesini 

anlamlı kılmaktadır. 

Ermenistan'ın bağımsızlık mücadelesi ve Azerbaycan'ın toprak bütünlüğü çerçevesinde bu 

çatışma, bir güç mücadelesi olarak değerlendirilir. Bu bağlamda, realist bakış açısı, her iki tarafın 

dış güçlerden (Rusya, Türkiye, Avrupa ülkeleri gibi aktörler) aldığı desteğin önemini de 

vurgulamaktadır. Bu durum, realist teorinin “güç ve güvenlik” anlayışıyla paralellik arz 

etmektedir. 

Liberalizm, uluslararası ilişkilerde devletlerin yanı sıra uluslararası kurumların, normların ve 

ekonomik ilişkilerin de önemli rol oynadığını savunmaktadır. Liberaller, devletlerin sadece 

güvenlik ve güç hesapları ile hareket etmediklerini, aynı zamanda uluslararası normlara, insan 

haklarına ve iş birliği olanaklarına da dikkat ettiklerini ileri sürmektedirler (Kara, 2025, s. 149). 

Liberal bir bakış açısıyla Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışmanın çözümü için 

uluslararası kurumlar ve diplomasinin rolü önemli bir yer tutmaktadır. Ermenistan ve 

Azerbaycan arasındaki gerginlik, liberal teorinin de öngördüğü gibi, uluslararası normlar ve 

organizasyonlar (örneğin Birleşmiş Milletler, Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı) aracılığıyla 

çözülmeye çalışılabilir. Her iki taraf da zaman zaman ateşkes anlaşmalarına imza atmış, ancak 

bu anlaşmalar uzun vadeli bir barışa dönüşmemiştir. Liberalizme göre bu tür çatışmaların 

çözümü için uzun vadeli barış inşası, ekonomik iş birliği ve güven arttırıcı tedbirler 

gerekmektedir. 

Azerbaycan ve Ermenistan, ekonomik ilişkiler ve bölgesel iş birliği yoluyla çatışmayı daha yapıcı 

bir hâle getirebilirler. Örneğin, enerji kaynakları ve ticaret alanında yapılacak işbirlikleri, iki ülke 

arasında daha fazla diyalog ve uzlaşma zemini yaratabilir. Bununla birlikte  liberal bir bakış 

açısına göre dış güçlerin, özellikle de Rusya ve Türkiye’nin bu çatışmaya olan müdahalesi, 

uluslararası kurumların etkinliğini sınırlamaktadır. Bu da liberal teorinin, uluslararası aktörlerin 

ve kurumların çatışmaların çözümündeki rolünü sorgulayan bir eleştiri oluşturmaktadır. 

Konstrüktivizm, uluslararası ilişkilerde devletlerin ve diğer aktörlerin davranışlarının yalnızca 

maddi güçle değil, aynı zamanda sosyal yapılar, kimlikler, ideolojiler ve kültürel normlarla 

şekillendiğini savunmaktadır (Kaya, 2008, s. 96). Bu teoriyi Ermenistan ve Azerbaycan 

çatışmasına uyguladığımızda bu çatışmanın derinlemesine bir kimlik mücadelesi olduğu 

görülmektedir. Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışma, yalnızca toprak sorunları ile sınırlı 

değildir, aynı zamanda her iki devletin ulusal kimliklerinin, tarihsel travmalarının ve kültürel 

anlatılarının birer yansımasıdır. Sumgayıt Olayları, Dağlık Karabağ Savaşı gibi trajik olaylar, her 

iki toplumun kimlik inşasında merkezi bir rol oynamaktadır. Konstrüktivist bakış açısı, bu 



Orujov, U.                                                                                                                 220 

kimliklerin ve toplumsal anlatıların çatışmaları nasıl beslediğini ve her iki tarafın birbirini nasıl 

“öteki” olarak gördüğünü anlamaya olanak tanımaktadır. Konstrüktivizm, bu çatışmanın çözümü 

için yalnızca sınırların yeniden çizilmesi veya askeri müdahalelerden ziyade, kimliklerin yeniden 

inşa edilmesi ve sosyal yapılar arasındaki algıların değiştirilmesini vurgulamaktadır.  

Sonuç olarak yapılan bu inceleme, bu çatışmaların çok boyutlu bir olgu olduğunu ortaya 

koymaktadır. Etnik kimlik, milliyetçilik teorileri ve uluslararası ilişkiler teorileri aracılığıyla 

çatışmanın dinamikleri derinlemesine ele alınmıştır. Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki 

gerginliklerin, yalnızca etnik ya da siyasi faktörlerden kaynaklanmadığı, aslında her iki toplumun 

maruz kaldığı bu tarihsel travmaları ortaya çıkaran yine de siyasi sebepler, bölgesel güçler, 

özellikle de Sovyetlerin, ardından da onun halefi Rusya’nın menfaatleridir. Teorik çerçeveler, bu 

çatışmaların daha geniş bir bağlamda nasıl evrildiğini ve bölgedeki uluslararası ilişkilerdeki 

rolünü anlamaya yardımcı olmaktadır. 

4. Uluslararası Tepkiler ve Çatışmanın Günümüzdeki Yansımaları 

1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Ermenistan'dan deportasyonu ve bölgede yaşanan etnik 

şiddet, sadece Sovyetler Birliği'nin çöküş sürecinde iki halk arasındaki ilişkileri etkilemekle 

kalmamış, aynı zamanda uluslararası toplumun bu tür etnik çatışmalara verdiği tepkiyi de ortaya 

koymuştur. 1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Ermenistan’dan deportasyonu ve yaşanan 

etnik şiddet, hem Sovyetler Birliği'nin iç sorunları hem de dünya genelindeki uluslararası barış 

ve güvenlik ortamı açısından önemli bir gündem maddesi hâline gelmiştir. O dönemde, 

uluslararası kuruluşlar bu olayları genellikle kınamakla yetinmiş, etkin müdahale ve çözüm 

önerileri konusunda pek fazla ilerleme kaydedilmiştir (Aghayev, 2022). 

Birleşmiş Milletler (BM), 1988-1989 yıllarındaki olaylara dair doğrudan bir karar almasa da 

soykırım ve etnik temizlikle ilgili genel ilkeler ve insan hakları ihlalleri çerçevesinde bu tür şiddet 

olaylarını kınamıştır. 1948 yılında kabul edilen “Soykırım Sözleşmesi” (Genocide Convention), 

etnik temizlik gibi olayları yasaklamış ancak bu olayların önlenmesi noktasında güçlü bir 

uluslararası müdahale mekanizması oluşturulmamıştır. BM, söz konusu dönemde Ermenistan ve 

Azerbaycan arasındaki gerilimi diplomatik yollarla çözmeye çalışmış, iki ülke arasında barışçıl 

çözüm çağrılarında bulunmuş ancak her iki tarafın da uşusal çıkarlarını savunmaları sebebiyle 

somut bir ilerleme kaydedilememiştir (Cumhurbaşkanı Kütüphanesi, 2022). 

1989 yılında, BM Genel Kurulu tarafından “Sivil ve Siyasal Haklar Uluslararası Sözleşmesi” 

(International Covenant on Civil and Political Rights) çerçevesinde, her iki ülkenin de halklarının 

ulusal kimliklerini ve haklarını savunma hakkı vurgulanmış, ancak bu hakların ihlaline yönelik 

ciddi bir denetim gerçekleştirilmemiştir. Bu da olaylara uluslararası düzeyde müdahaleyi sınırlı 

hâle getirmiştir. Ermenistan ve Azerbaycan arasındaki çatışmalar, Avrupa Konseyi ve Avrupa 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      221 

Parlamentosu’nda da geniş bir şekilde tartışılmıştır. 1990’larda, Avrupa Konseyi, özellikle 

Azerbaycanlı mültecilerin yaşadığı dramı gündeme getirmiş ve Ermenistan’a, Azerbaycanlılara 

yönelik ayrımcılığı durdurma çağrısı yapmıştır. Ancak, bu çağrılar da çoğu zaman iç hukuki ve 

siyasi sınırlarla sınırlı kalmış, Ermenistan’a doğrudan müdahale edilmemiştir (Cumhurbaşkanı 

Kütüphanesi, 2022). Avrupa Parlamentosu ise zaman zaman taraflar arasında şiddeti körükleyen 

politikaları ve durumu kınamış, çatışmanın barışçıl yollarla çözülmesi için çağrılar yapmıştır. 

Ancak Avrupa Parlamentosu’nun bu çağrıları, ulusal çıkarlar ve daha geniş jeopolitik dengeler 

nedeniyle pratikte sınırlı etkiler yaratabilmiştir. 

Uluslararası İnsan Hakları İzleme Örgütü (HRW) ve Amnesty International gibi insan hakları 

kuruluşları, 1988-1989 yıllarında Ermenistan’da Azerbaycanlılara yönelik şiddet olaylarını ve 

zorla göçe tabi tutulmaları sürekli olarak kınamış ve raporlarında bu olayları insan hakları 

ihlalleri olarak değerlendirmiştir. Her iki kuruluş, Ermenistan ve Azerbaycan hükûmetlerine, 

sivillere yönelik şiddeti durdurmak ve mülteci haklarını güvence altına almak için somut adımlar 

atma çağrısında bulunmuştur. Amnesty International, özellikle Ermenistan’dan zorla göç ettirilen 

Azerbaycanlılara yönelik şiddet ve katliamları, uluslararası düzeyde bir insan hakları ihlali olarak 

kabul etmiştir. Uluslararası İnsan Hakları İzleme Örgütü (HRW) de aynı şekilde, etnik temizlik 

ve ayrımcılıkla ilgili kapsamlı raporlar sunarak bu tür ihlallerin uluslararası toplum tarafından 

derhal ele alınması gerektiğini belirtmiştir. Uluslararası Ceza Mahkemesi ve Uluslararası Adalet 

Divanı gibi yargı organlarının, bölgedeki etnik temizlik ve insan hakları ihlalleri konusundaki 

müdahaleleri, genellikle siyasi çıkarlar ve ulusal egemenlik savunmaları nedeniyle yavaş 

ilerlemiştir. Ancak, bu tür suçların uluslararası ceza hukukunda işlenmesi gerektiği ve cezai 

sorumluluk taşıyan tüm aktörlerin hesap vermesi gerektiği vurgulanmıştır (Cumhurbaşkanı 

Kütüphanesi, 2022). Azerbaycan ile Ermenistan arasındaki gerginlikler, genellikle Rusya'nın ve 

Batı dünyasının bu iki ülke üzerindeki çıkarlarını dengeleme çabalarıyla şekillenmiştir. Özellikle 

Birinci Karabağ Savaşı (1988-1994) ve sonrasında yaşanan çatışmalar, bu bölgedeki jeopolitik 

dinamiklerin ne kadar karmaşık olduğunu ve bu tür etnik çatışmaların sadece yerel değil, küresel 

güçler tarafından da dikkatle izlendiğini göstermektedir. 

Sonuç 

1988-1989 yıllarında Azerbaycanlıların Ermenistan’dan tehciri, sadece iki halk arasındaki etnik 

çatışmaların derinleşmesine yol açmakla kalmamış, aynı zamanda bu bölgedeki siyasi ve sosyal 

dinamikleri de köklü bir şekilde değiştirmiştir. Sovyetler Birliği'nin çöküşüyle birlikte, 

Ermenistan ve Azerbaycan arasında yaşanan gerginlikler, tarihsel olarak biriken etnik 

gerilimlerin patlak vermesiyle şiddetli çatışmalara dönüşmüştür. Bu dönemdeki deportasyonlar, 

Azerbaycan halkında büyük bir travma yaratmış, her iki halkın ulusal anlatılarına kalıcı etkiler 



Orujov, U.                                                                                                                 222 

bırakmıştır. Ermenistan'daki Azerbaycanlılara yönelik şiddet ve Sumgayıt Hadiseleri gibi 

olaylar, etnik temizlik ve soykırım suçlarıyla ilişkilendirilmiş, uluslararası insan hakları 

kuruluşları bu olayları kınamış olsa da etkin bir çözüm için uluslararası müdahaleler çoğunlukla 

yetersiz kalmıştır. İki ülke arasındaki bu çatışmalar sadece geçmişte değil, günümüzde de 

Azerbaycan’ın dış politikasını belirleyen bir mesele hâline gelmiştir. Bugün, Azerbaycan ve 

Ermenistan arasındaki ilişkiler, geçmişin acı hatıralarıyla şekillenmiştir. Karabağ Savaşı gibi 

güncel meseleler bu derin yaraların hâlâ taze olduğunu göstermektedir. 

Uluslararası tepki, başlangıçta yalnızca kınama ve diplomatik çözüm çağrılarıyla sınırlı kalmış, 

somut bir çözüm üretilmesi konusunda yetersiz kalmıştır. Ancak, bu olaylar uluslararası 

ilişkilerde, etnik çatışmaların, yalnızca bölgesel değil küresel güvenliği de tehdit eden unsurlar 

olduğunu gözler önüne sermektedir. Çatışmaların uluslararası hukuk, insan hakları ve barışçıl 

çözüm arayışları bağlamında nasıl ele alınması gerektiği üzerine önemli dersler sunmuş ve bu tür 

olayların engellenmesi için daha etkili bir uluslararası mekanizmanın gerekliliği vurgulanmıştır. 

Sonuç olarak, 1988-1989 yıllarındaki Azerbaycanlıların Ermenistan’dan tehciri sadece bölgenin 

siyasi manzarasını değiştirmesi açısından değil, küresel barışın ve güvenliğin korunması 

açısından da önemli bir hadisedir. Gelecekte benzer olayların önlenmesi, etnik çatışmalara karşı 

daha sağlam bir uluslararası mekanizma ve etkili bir çözüm yaklaşımının benimsenmesiyle 

mümkün olacaktır. Bu çalışmada, söz konusu çatışmaların tarihsel arka planı, dinamikleri ve 

uluslararası yansımaları incelenmiş, bu olayların sadece iki ülke için değil, küresel barış için de 

büyük öneme sahip olduğu ortaya konulmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      223 

Kaynakça 

Acicbe, C. (2020). 1918-1921 Yıllarında Zengezurda Yaşanan Olaylar ve Zengezurun 

Ermenistana Verilmesi. Avrasya Dünyası, 4(7), 36-44. 

Aghayev, A. (2022). Azerbaycan’da “Ermeni Meselesi” (1920-2021). (Yayımlanmış Yüksek 

Lisans Tezi). Karabük: Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Aleskerov, A. (2007). Eski Sosyalist Ülkelerde Siyasi Rejim Değişmeleri. (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi). Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Anderson, B. (1995). Hayali Cemaatler, Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Arutyunyan, A. (1956). Vospominaniya. Yerevan: Armyanskoe Gosudarstvennoe İzdatelsvo. 

Arzumanlı, V. ve Mustafa, N.. (1998). Tarihin Qara Səhifələri: Deportasiya. Soyqırım. 

Qaçqınlıq. Bakı: Qartal. 

Asker, A. (2015). “Ermeni Meselesi” ve Kafkasya Gerçekleri, Yüzüncü Yılında Ermeni Meselesi: 

İddialar-Yalanlar-Gerçekler. İstanbul: Aygan Yayınları. 

Bayramov, A. ve Edi, A. (2020). Ermenistan Devleti’nin Kurulması ve Bölgeden Azerbaycan 

Türklerinin Zorunlu Göç Ettirilmesi. (1906-1953). ADAM Akademi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 10(2), 377-398. 

Cumhurbaşkanı Kütüphanesi. (2022). Ermənistan-Azərbaycan Münaqişəsi. Bakı: Azərbaycan 

Respublikası Prezidentinin İşlər İdarəsi Prezident Kitabxanası. 

Gellner, E. (2006). Uluslar ve Ulusçuluk. İstanbul: Hil Yayınları. 

Geoffrey, H. (1993). The First Socialist Society: A History Of The Soviet Union From Within. 

USA: Harvard University. 

Gömeç, S. (1999). Türk Cumhuriyetleri Ve Toplulukları Tarihi. Ankara: Akçağ Yayınevi. 

Həsənli, C. (2009). Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin Xarici Siyasəti (1918-1920). Bakı: 

GARISMA MMC. 

İsmayılov, A. (2013). Sumgayıt : SSRİ'nin sükutunun başlangıcı. Bakı: Çaşıoğlu. 

Kara, M. E. (2025). Uluslararası Ilişkiler Disiplininde Liberalizm ve Liberal Devlet Inşası. 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 16(1), 145-152. 

Kaya, S. (2008). Uluslararası Ilişkilerde Konstrüktivist Yaklaşımlar. Ankara Üniversitesi SBF 

Dergisi, 63(03), 83-111. https://doi.org/10.1501/SBFder_0000002074  

Keller, B. (1988). Riot's Legacy of Distrust Quietly Stalks A Soviet City. New York: The New 

York Times. 

Keyik, M. ve Erol, M. S. (2019). Realizme Göre Güç ve Güç Dengesi Kavramları. Uluslararası 

Kriz ve Siyaset Araştırmaları Dergisi, 3(1), 12-49. 

Kommunist, Yerevan Newspaper. (2 Kasım 1988). 

Kuper, L. (1981). Genocide: Its Political Use in the Twentieth Century. New Haven: Yale 

University Press. 

https://doi.org/10.1501/SBFder_0000002074


Orujov, U.                                                                                                                 224 

Lalayan. A. A. (2006). Taşnak Partisi'nin Karşıdevrimci Rolü (1914-1923) Ermeni Belgeleriyle 

Ermeni Soykırımı Yalanı 2. İstanbul: Kaynak Yayınları.  

Mamadov, İ. (2017). Azerbaycan’a Karşı Sumgayıt Tezgahı: Grigoryan’ın Dosyası. Ankara: 

Berikan Yayınları.  

Medvedev, R. ve Chiesa, G. (1991). Time of Change: An Insider's View of Russia's 

Transformation. Britain: IB Tauris. 

Mustafa, N. (2024). Azərbaycanlıların əzəli torpaqlarından sonuncu – 1988-1989-cu illər 

deportasiyası. Xalq Qəzeti. 

https://web.archive.org/web/20160312114252/http://www.xalqqazeti.com/az/news/soc

ial/40315 

Mustafayev, Ş. (2015). XVIII.-XX. Yüzyıllarda Tarihi Azerbaycan Toprağı - İrevan Hanlığı’nın 

Arazisine Ermenilerin Göç Ettirilme Politikası. Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 

31(91), 93-130. 

Mustafa-zade, R. (2006). Dve Respubliki. Azerbaydjano-Rossiyskie Otnosheniya v 1918–1922 

gg. Moskva: MIK. 

Peter, K. (2006). A History of The Soviet Union From The Beginning To The End. Cambridge: 

Cambridge University. 

Remnick, D. (1989). Hate Runs High In Soviet Union's Most Explosive Ethnic Feud. 

Washington: The Washington Post. 

Said, E. (1978). Orientalism. New York: Penguin Books. 

Said, E. (1999). Oryantalizm ve Sonrası, (Ed. Peter Osborne), Eleştirel Bakış: Entelektüellerle 

Söyleşi. Ankara: Dost Kitabevi. 

Sarıahmetoğlu, N. (2006). Azeri-Ermeni Ilişkileri 1905-1920. Ankara: TTK. 

Sezgin, M. N. (2005). Ermenilerde Din, Kimlik ve Devlet, Ermeni Sorununa Ermeni Milli Kimliği 

Açısından Bakış. Ankara: Platin Yayınları. 

Shavrov, N. N. (1911). Novaya Ugroza Russkomu Delu v Zakavkazye: Predstoyashchaya 

Rasprodazha Mugani Inorodtsam. Sankt-Peterburg: Rus. sobranie. 

Smith, A. D. (2001). Nationalism: Theory, Ideology, History. Cambridge: Polity Press. 

Smith, A. D. (2002). Küreselleşme Çağında Milliyetçilik. İstanbul: Everest Yayınları. 

Staub, E. (1989). The Roots of Evil: The Origins of Genocide and Other Group Violence. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Tuncerli, Ö. (2019). Dağlık Karabağ Sorunu Kapsamında 1988 Sumgayıt Olayları. Ulisa: 

Uluslararası Çalışmalar Dergisi, 3, 132–144. 

Zavaryan, S. (2018). Ekonomicheskie Usloviya Karabakha i Golod 1906–1907 g. (Perevod s 

Armyanskogo). S.-Peterburg. 

https://web.archive.org/web/20160312114252/http:/www.xalqqazeti.com/az/news/social/40315
https://web.archive.org/web/20160312114252/http:/www.xalqqazeti.com/az/news/social/40315


   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P. 225– 240. 

 

 

 

İran’da Musaddık Dönemi: Emperyalizm Karşıtı Politikalar ve Sonuçları 

Ali AGHAYEV 

                Öz: Muhammed Musaddık dönemi, İran tarihinde 1951-1953 yılları arasında yaşanan önemli bir siyasi 

süreci kapsamaktadır. Musaddık, İran'ın başbakanı olarak görev yaptığı süreçte, İran petrolünün millîleştirilmesi 

ile ilgili emperyalist güçlere karşı mücadele etmiştir. Bu dönemde, İngiltere'nin kontrol ettiği Anglo-Iranian Oil 

Company (AIOC) ile olan ilişkiler gerginleşmiştir. Musaddık İran petrolünü sadece İran’a ait kılmak amacıyla 

AIOC’un ismini değişerek NIOC (National Iranian Oil Company) ismiyle millîleştirmiştir. Bu, İran halkı tarafından 

büyük bir coşkuyla karşılanmıştır. İngiltere ve Amerika ise bu hamleyi kendi ekonomik çıkarlarına tehdit olarak 

nitelendirerek Musaddık’ı durdurmak için çeşitli yollar aramışlar. İran'da bu süreçte siyasi ve ekonomik yaptırımlar 

derinleşmiş, Batılı güçler ve yerel muhalifler, Musaddık’ın hükûmetini devirmek için birleşmiştir. 1953 yılında CIA 

ve MI6 iş birliğiyle gerçekleşen AJAX Operasyonu ile Musaddık görevden alınmıştır. Muhammed Rıza Şah Pehlevi 

tekrar tahta geçmiştir. Musaddık’ın dönemi, İran’ın bağımsızlık mücadelesi ile emperyalizme karşı duruşunun 

simgesi olarak tarihe geçmiştir. Ancak, bu dönem aynı zamanda dış müdahalelerin ve ülke içindeki çatışmaların, 

İran'ın siyaseti üzerindeki derin etkilerini de gözler önüne sermektedir. 

Anahtar Kelimeler: İran, Musaddık, Petrol, AIOC, AJAX 

Mosaddegh Period in Iran: Anti-Imperialist Policies and Their Results 

               Abstract: The Mohammad Mosaddegh era encompasses an important political period in Iranian history 

between 1951 and 1953. During his term as Iran’s prime minister, Mosaddegh fought against imperialist powers 

regarding the nationalization of Iranian oil. During this time, relations with the Anglo-Iranian Oil Company (AIOC), 

controlled by Britain, became strained. Mosaddegh nationalized AIOC as the National Iranian Oil Company (NIOC) 

in order to make Iranian oil solely Iranian. This was met with great enthusiasm by the Iranian people. Britain and 

America, on the other hand, considered this move a threat to their own economic interests and sought various ways 

to stop Mossadegh. During this time, political and economic sanctions deepened in Iran, and Western powers and 

local opposition united to overthrow Mossadegh’s government. In 1953, Mosaddegh was removed from office in 

Operation AJAX, which was carried out in cooperation with the CIA and MI6. Mohammad Reza Shah Pahlavi 

returned to the throne. Mossadegh’s era has gone down in history as a symbol of Iran’s struggle for independence 

and its stance against imperialism. However it also reveals the profound effects of foreign interventions and internal 

conflicts on Iranian politics. 

Keywords: Iran, Mossadegh, Oil, AIOC, AJAX 

 

 Doktorant, Karabük Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı, e-posta: 

aliaghayev1997@gmail.com / https://orcid.org/0009-0009-8901-5981  

Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 18-03-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 28-06-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1660489 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Aghayev, A. (2025). İran’da Musaddık Dönemi: Emperyalizm Karşıtı Politikalar ve Sonuçları, Uluslararası İdil-

Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 225-240. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1660489 

 
***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak yayımlanmaktadır. 

 
 

 

 

 

mailto:aliaghayev1997@gmail.com
https://orcid.org/0009-0009-8901-5981
https://doi.org/


Aghayev, A.                                                                                                                            226 

Giriş 

1951-1953 yılları arasında İran’da Başbakan Muhammed Musaddık liderliğinde yürütülen petrol 

şirketlerinin millîleştirilmesi süreci, Batılı devletlerin ekonomik çıkarlarıyla örtüşmediğinden 

ciddi bir uluslararası tepkiye yol açmıştır. Bu durum, özellikle İngiltere ve ABD’nin öncülüğünde 

Musaddık’a karşı ortak bir müdahale cephesinin oluşmasına neden olmuş ve ülke içindeki siyasi 

istikrarsızlığı derinleştirerek 1953 darbesine giden süreci hızlandırmıştır. AJAX Operasyonu1 

olarak tarihe geçen darbe planı başarılı olmuş ve petrol şirketleri tekrardan Batılı güçlerin eline 

geçmiştir.  

1940’ların sonu itibarıyla başlayan ve bir dönem başarılı olan Musaddık’ın oluşturduğu İran Millî 

Cephesi (Cephe-ye Melli-ye İran) ülkenin her yerini sarmış ve çok büyük halk desteği almıştır. 

1951 yılında Rıza Pehlevi ne kadar istemese de Musaddık’ı başbakanlık makamına getirmeye 

mecbur olmuştur. Başa gelmesiyle İngiliz ve Amerika şirketlerine karşı çıkan Musaddık İran 

petrollerinin sadece İran’a mahsusluğunu ve petrollerinin çıkarma hakkının sadece İran’a ait 

olduğunu, petrol gelirlerinin yabancı ülkeler tarafından benimsenmesinin doğru olmadığını 

şiddetle savunmuştur. Çok güçlü halk kitleleri tarafından destek alan Musaddık tüm 

düşüncelerini gerçekleştirmiş ve tüm yabancı firmaları ülkeden çıkarmayı başarmıştır. Petrol 

şirketlerini millîleştirmeyi başaran Musaddık’a karşı CIA ve MI6 gizli servislerinin yardımıyla 

tarihe AJAX Operasyonu olarak geçen bir hareket düzenlenmiştir. Bu operasyon 1953 yılında 

başarıyla tamamlanmış ve Musaddık tutuklanarak başbakanlıktan indirilmiştir. Darbe planının 

başarıyla tamamlanmasıyla tekrardan petrol şirketleri yabancı güçlerin eline geçmiş ve bu düzen 

1979 İran İslam Devrimi’ne kadar sürmüştür.   

Bu çalışmamızın amacı, darbenin zeminini oluşturan iç ve dış faktörlerin incelenmesi ve her iki 

faktörün de bu operasyonda nasıl rol aldığını ortaya koymaktır. Özellikle petrolün 

millîleştirilmesi meselesinden sonra İran’daki elitlerle ve Batılı güçlerle olan ilişkileri nasıl 

etkilediği sorusuna cevap aranmaktadır.  

Çalışmamızın ilk bölümünde Musaddık’ın iktidara geliş sürecini anlatacağız. Bu dönemlerde 

İran’da var olan mevcut siyasi durum ve milliyetçi hareketler incelenecektir. Daha sonraki 

bölümlerde Başbakanlık dönemi ele alınarak yapılan değişiklikler ve bunların oluşturduğu 

etkiler, aynı zamanda dönemin süper güçleri İngiltere ve Amerika ile rekabet ele alınacaktır.  Son 

bölümde ise 1953 darbe süreci ve bu sürecin yönetimi ile sonuçları anlatılacaktır.  

 

1 CIA, operasyona Truva Savaşı'na katılan antik Yunan mitolojisindeki iki karakterden (bkz. Büyük Ajax, Küçük 

Ajax) esinlenerek "Ajax" (TP-AJAX) adını verdi. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      227 

Muhammed Musaddık Öncesi İran’ın Durumu  

Nazi Almanyası ile yakın ilişkiler kurması nedeni ile Rıza Şah Pehlevi’ye 1941’de Sovyet Rusya 

ve İngiltere tarafından Alman uzmanların ülkeden çıkarılmasını talep eden muhtıra (ültimatom) 

gönderilmişti. Bu uyarıya rağmen Şah’ın geç yanıt vermesi üzerine her iki güç İran’ı işgal 

etmiştir. Rıza Şah tahttan indirilerek İngiliz yetkililerin gözetiminde Güney Afrika’ya sürgün 

edildi ve Sovyet Rusya ve İngiltere’nin rızasıyla oğlu Muhammed Rıza İran tahtına çıktı 

(Александрович, 2011, s. 110). Bu dönemlerde ülke oldukça karmaşık ve kaotik bir süreçten 

geçiyordu. İran, Birinci Dünya Savaşı zamanında olduğu gibi, İkinci Dünya Savaşı sırasında da 

Sovyet Rusya ve İngiltere tarafından işgal edilmiştir. İran toprakları emperyalist güçlerin stratejik 

kullanım alanına dönüşmüştür. Bu dönemde, 1943 yılında Tahran Konferansı’na ev sahipliği 

görevini üstlenen İran, uluslararası alanda önemli bir aktöre dönüşmüştür. Muhammed Rıza Şah 

ilk kez tahta çıktığı zaman bazı ön yargıları kırmak amacı ile halkın önüne sivil kıyafetlerle 

çıkarak mecliste yemin etmiştir. Meclis tarafından çıkarılacak tüm yasalara saygı göstereceğini 

belirterek meşruti monarşi ilkelerine sadık kalacağına dair açıklamada bulunmuştur. Avrupa’da 

eğitim görmüş olmasının etkisiyle daha özgürlükçü bir yapıya işaret ederek, sivil bir bürokratik 

sınıfın oluşumunu desteklemiştir (Polat, 2024, s. 89). 

Bu gelişmeler İran’da Komünistler, Milliyetçiler ve din adamları başta olmak üzere farklı 

ideolojik grupların güçlenmesini sağlayarak yönetimi daha çok Meclis ve hükûmetin inisiyatifine 

bırakmıştır. 1947’de yapılan seçimlerde Meclis’i oluşturan üyelerin çoğunluğu yabancılara 

verilen imtiyazlara karşıydı. Bunun ilk göstergesi Başbakan Ahmet Kavam ile Sovyet Rusya 

arasında imzalanan petrol imtiyazlarının meclisin çoğunluğu tarafından reddedilmesiyle ortaya 

çıktı. Bunun üzerine Ahmet Kavam istifa etti. Bu dönemde İngiliz sterlininin değer kaybetmesi 

de İran’ın petrolden aldığı payın azalmasına neden olmuştu. Bu durum İran’da ülkenin İngilizler 

tarafından sömürüldüğü düşüncesini yaygın hâle dönüştürüyordu (Bolat, 2013, s. 68). Yabancı 

petrol tekelleri ülkenin efendisi hâline gelmişti. AIOC’un İran’daki imtiyaz alanı 159 bin 

kilometre kareye ulaşmıştı (Александрович, 2011, s. 110).  

1950’li yıllara gelindiğinde ise Sovyet destekli Tûde Partisinin2 kademeli olarak yeniden güçlenip 

ortaya çıkması, petrol meselesinden doğan anlaşmazlıklar ve İran’da hüküm süren durgunluk 

dönemi ABD’li siyasetçilerin İran konusundaki endişelerini giderek yükseltiyordu. Bazen 

Muhammed Rıza Şah’ın liderlik yeteneği eleştiriliyordu. İran “İkinci Çin” olarak tanımlanıyordu. 

Bu durumu düzeltmek için belli adımlar atılmıştı. Yılda 23 milyon dolarlık askerî anlaşma 

 
2 Tûde Partisi 1941’de İran’da kurulan, Marxist-Lelinist bir siyasi partidir. Komünist ideolojiyi benimseyerek 

sosyalist reformları desteklemiştir. Tûde Partisi 1953 yılında Musaddık’ın darbeyle devrilmesinden sonra büyük 

baskılara uğramıştır. 1979 İran İslam Devrimi sonrası ise İran hükûmeti tarafından yasaklanarak kapatılmıştır. 



Aghayev, A.                                                                                                                            228 

imzalandı. Dördüncü Nokta Yardım Programı başlatılarak 25 milyon dolarlık bir İthalat ve 

İhracat Bankası kredisi onaylandı (hiç bir zaman verilmedi) ve 10 milyon dolarlık Uluslararası 

Banka kredisi talep edildi. Başkent Tahran’daki CIA ve büyükelçilik personellerinin sayısı 

çoğaltıldı. Yunan iç savaşında aktif ve kilit isimlerden olan Henry Grady İran Büyükelçisi olarak 

atandı (Gasiorowski, 1987, s. 267).  

Bu yıllarda İran’ın Batı dünyası ile ters düşmesinin en temel sebeplerinden biri AIOC’un 

faaliyetleri olmuştur. AIOC, 1914 yılında Arnold Wilson tarafından kurulmuştu. İlk defa 

kurulduğu zamanlarda Anglo-Persian Oil Company olarak faaliyet gösteren şirket 1917 

senesinde Anglo İranian Oil Company olarak isim değiştirdi. Bu şirket İran’ın tüm petrol 

ihracatını kendi elinde tutuyordu. İlk başlarda İran’a kârın sadece %16’lık kısmı veriliyordu. Bu 

küçük kâr oranı bazı muhafazakâr, Sosyalist ve Marksist çevrelerde rahatsızlık oluşturmaya 

başlamıştı. 1921 tarihinde İran, Sovyetler Birliği ile anlaşma yapmasına rağmen yine ülkenin 

petrolleri üzerinde İngiltere’nin ağalığı devam ediyordu. Petrolün üretimi ve satışı ile ilgili son 

anlaşma ise 1933 yılında imzalandı (Erkan, 2015, s. 162). 

1940’lı yıllarda İran’da petrolün millîleştirilmesi meselesi tartışılan önemli konulardandı. Bu 

yıllarda İngiliz Petrol Şirketi Anglo-İranian Oil Company (AIOC) İran’da en büyük petrol 

rezervlerinin sahibi konumundaydı. İran petrolleri İngiltere için vazgeçilmez bir gelir kaynağıydı 

ve bunun sayesinde dünyanın ikinci ham petrol ihraç eden ülkesi olmuştu. Devlet ile firma 

arasında 1949 yılında yeni bir anlaşma yapmak suretiyle petrol kârının %24’lük kısmının İran’a 

verilmesine karar verildi. Muhammed Rıza Şah Pehlevi’nin bu hakların tekrardan AIOC şirketine 

vermesi halk tarafından çok büyük tepkilere neden oldu. Petrolün büyük gelirlerinden yabancı 

firmaların yararlanması ve İran halkının dışlanması insanlarda Muhammed Rıza Şah ve onun 

yönetimine karşı hareketler oluşturuyordu. Bunların en önemlisi ise Musaddık önderliğinde 

kurulan Millî Cephe olacaktı (Kuduoğlu, 2018, s. 41). 

Muhammed Musaddık’ın İktidara Gelme Süreci    

1941’de Muhammed Rıza Şah Pehlevi’nin tahta geçmesiyle siyasal alandaki muhalefet güçlendi. 

Muhammed Rıza Şah Pevlevi bu dönem bir taraftan devlet işleriyle uğraşırken diğer taraftan da 

Sovyet Rusya güdümde olan ve yükselen Tûde Partisi (Komünist Parti) ile uğraşmak zorunda 

kaldı. 4 Nisan 1946 senesinde Sovyetler Birliği ile yapılan ekonomik anlaşmaya göre Sovyetler, 

İran’dan çekildi ancak İngiltere buradaki petrol imtiyazlarından vazgeçmek istemiyordu.  

Ülkedeki İngiliz etkisini dağıtmak için ülkede birçok yeni yapılanma oluşuyordu. Bu dönemde 

İngiltere ile yaşanan sorunlar artık halkı rahatsız etmeye başlamıştı. Toprak ağaları, ulema sınıfı, 

muhafazakâr birçok kesimler yabancı etkileri kırılmasını ve petrolün millîleştirilmesini 

istiyorlardı. Petrol meselesinin bir an önce çözüme kavuşması gerekiyordu. Ülkede yeni 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      229 

milliyetçi söylemler, hareketler ortaya çıkmaya başlamıştı. Bu milliyetçi hareketlerin en önemlisi 

Tûde Partisi ve Musaddık önderliğinde kurulan “Millî Cephe” oldu. Ülkedeki milliyetçi kesimler, 

modernleşme taraftarları, aydınlar, sosyalistler, liberaller, toprak ağaları ve ruhani kesimlerden 

oluşan birçok gruplar Musaddık’ın etrafında birleşerek güçlü bir koalisyon kurmuşlardır (Kaya, 

2017, s. 161). 

Rıza Şah’tan farklı olarak Muhammed Rıza Şah daha ılımlı bir yol izliyordu. Babası zamanındaki 

şah karşıtı olup tutuklanan ve sürgün edilen siyasetçiler yeniden siyasete döndüler. Bunlardan 

biri de Musaddık idi. O, Lozan’da hukuk eğitimi almış antiemperyalist, monarşiye karşı, laik bir 

aydındı. 1943’te yeniden seçilerek Tahran milletvekili olup meclise giren Musaddık 1947 

seçimlerinde çok güçlü bir grup oluşturmayı başardı. O petrol imtiyazlarının hiçbir ülkeye 

verilmemesini, tüm imtiyazların devletin elinde olmasını ve petrol firmalarının millîleştirilmesi 

gerektiğini savunuyordu. 1949’da İran Milleti Partisi, Çalışanlar Partisi (Zahmetkeşan), İran 

Partisi, Pan İranist Parti, İslam Mücahitleri Cemiyeti ve Tahran Pazarı Ticaret ve Zanaatkâr 

Loncaları Derneği gibi toplumun farklı siyasi kesimlerinden oluşan Millî Cephe’yi kurdu. Millî 

Cephe tabanı çoğunlukla alt, orta ve kentli sınıflardan oluşuyordu. Şah’a ve sömürgecilere karşı 

kurulan bir oluşumdu. Musaddık ve hareketi geleneksel olarak “Pazar” denilen ulemadan da 

destek almaktaydı. Ulema içindeki en önemli isimlerden olan Ayetullah Kaşani burada çok aktif 

bir rol üstlenmişti. Kaşani’den başka mecliste de olan Şemsettin Quanatabadi, Ahmed Safai, 

Bekir Celil Musevi bu hareketi destekleyen isimlerdi. Ayrıca Ebu Fazıl Zencani ve kardeşi Rıza 

Zencani de meclis dışında hareketi destekleyen din adamları arasında yer alıyordu.   

Millî Cephe her şeyden önce İngiltere’nin kontrolünde olan AIOC’u millîleştirmeyi istiyordu. 

Şirketin hisselerinin çoğunluğu İngilizlerin elindeydi. Millî Cephe, Musaddık ile birlikte bu 

petrol şirketini İngilizlerin İran’daki oluşumu olarak nitelendirip petrol sanayisinin 

millîleştirilmesi gerektiğini söylemeye başladılar (Kuduoğlu, 2018, s. 43).   

İkici Dünya Savaşı’ndan sonra İngiltere İran’ın petrol üssü sayılan Abadan’da faaliyetlerini 

yoğunlaştırmıştı. Bu yıllarda Abadan şehri milliyetçilerle Komünist Tûde Partisi taraftarlarının 

grev ve gösterilerinin merkezi hâline dönüşmüştü. 12 Nisan’da üç İngiltere vatandaşının öldüğü 

büyük bir kargaşa meydana geldi. Bu olaydan bir gün sonra İngiliz Genelkurmayı, Kraliyet 

Kruvazörü HMS Gambia’yı tedbirler alınsın diye kargaşa bölgelerine gönderdi. Ancak İran 

birliklerinin tüm gösterileri yatıştırmasının ardından bu karardan vazgeçildi. Ancak 1946 

senesinde yapılan genel bir grev nedeniyle Anglo-Iranian Oil Company şirketinin kadroları riskli 

hâle dönüşünce İngiltere bu bölgeye Hint Tugayı ve Basra Körfezi’nin Irak tarafına da bir 

Kraliyet Kruvazörü göndermişti (Sarıkaya, 2008, s. 120).  



Aghayev, A.                                                                                                                            230 

Musaddık, İran yönetiminin emperyalist güçlere ekonomik açıdan büyük tavizlerin vererek ulusal 

egemenliği zedelediklerini kamuoyuna açıklıyordu. Bu tavizlerin bir an önce durdurulması 

gerektiğini savunarak İran’ın bağımsız olması ve egemenlik haklarına saygı duyulması 

gerektiğini belirtiyordu. İngilizler ise petrol üretimindeki kontrolü İran’a bırakmak 

istemiyorlardı. Eğer İran bu güce sahip olursa dünyadaki petrol fiyatlarını etkileyebilir hatta 

petrolü yeraltında tutarak gelecek planlar için saklayabilir veya sadece gerekli malları alabilmek 

için istediği kadarını satabilirdi (Abrahamian, 2001, s. 188). Bundan ziyade Musaddık ABD’li 

şirketlerin Suudi Arabistan ve Venezuela gibi ülkelerin petrollerinin işletilmesi karşılığında elde 

edilen kârın %50’sini bu ülkelere bıraktığının, ancak mesele İran’ın petrollerine geldiğinde İran’a 

bırakılan kârın çok az olduğunun da farkındaydı (Okyar, 2014, s. 111). 

1949 yılında yapılan Meclis seçimlerinde Milliyetçi Cephe siyasi alanda daha da güçlenmişti. 

Ocak 1950’de ABD ve Suudi Arabistan arasında imzalanan, kâr paylaşımının %50 oranında 

belirlenmesine dayalı antlaşmanın haberi duyulduğu anda İran’da bu İngiltere’nin aleyhinde 

önemli karşıtlık oluşuyordu. Anglo-Iranian Oil Company yetkilileri, kârın eşit olarak 

paylaşılmasına dayalı bir anlaşma yapmak için görüşmelere başlamak üzere, İran Başbakanı 

General Razmara ile görüşmelerin yapılması için her zaman hazır olduklarını iletmişlerdi. 

Bundan sonra iki taraf arasında başlayan görüşmeler herhangi bir sonuca ulaşmadı. 25 Kasım 

1950 tarihinde, Meclis Petrol Komisyonu görüşmelerden çekildiğini duyurdu. Aynı dönemde, 

Razmara’nın Ekonomi Bakanı, İran Meclisi’nde bir konuşma gerçekleştirerek bu anlaşmadan 

çekilmenin bir hata olduğunu ifade etti. Bu açıklama üzerinde ülkede hükûmet karşıtı sesler 

yükselmeye başladı. Üniversite öğrencileri, birçok yerde hükûmete karşı ayaklanmalar 

düzenlemeye başladılar. Bu toplumsal tepkilerden yararlanan Milliyetçi Cephe lideri Dr. 

Musaddık, İran petrollerinin millîleştirmek için, 19 Şubat 1951 tarihinde, başkanlığını yürüttüğü 

Meclis Petrol Komisyonu’na, Hayrizade, Allahyar Salih, Doktor Şaygan ve Hüseyin Meki gibi 

milletvekilleri tarafından imzalanan bir önerge sundu. Bu arada ülkenin önde gelen dinî 

liderlerinden olan ve Fedayan-ı İslam’ın başkanı olan Ayetullah Kaşani, Musaddık’ın hükûmete 

karşı başlattığı millîleştirme hareketine destek verdiğini açıkladı ve hükûmete karşı açık bir duruş 

sergiledi. Tüm bunlardan sonra Meclis Petrol Komisyonu, yapılan önerge üzerinde tartışmaları 

başlattı. Bu arada dönemin Başbakanı Ali Razmara 7 Mart’ta Fedayan-ı İslam Örgütü tarafından 

yapılan bir suikast girişiminde hayatını kaybetti. Bu olanlar Millî Cephenin işine yaradı ve onu 

daha da güçlü bir hâle getirdi. Böylelikle 20 Mart 1951’de İran petrollerini millîleştiren karar 

Meclis’te kabul edildi. 2 Mayıs’ta bu karar Şah tarafından onaylandı. Tüm bunlar Musaddık’ı 

daha güçlü hâle getirdi ve 28 Nisan 1951’de Şah istemeyerek de olsa Musaddık’ı Başbakan ilan 

etti (Bolat, 2013, s. 68-69).   



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      231 

Musaddık 11 çekimser ve 10 aleyhte oy hariç, geri kalan 79 oyla İran Başbakanı olarak seçilmişti 

ve iki yıl boyunca bu görevde kalacaktı. Görev yaptığı yıllarda İran’ın bağımsızlığını ve doğal 

kaynakları üzerinde olan kontrolü savunarak büyük bir çaba göstermişti. Aldığı en önemli 

kararlardan biri petrolün millîleştirilme kararı olacaktı. Musaddık aynı zamanda ülkedeki siyasi 

reformları da desteklemekteydi. İran’da seçim yasası üzerinde bazı değişikliklerin yapılması ve 

daha demokratik bir seçim sürecini oluşturmayı hedefliyordu. Ancak bu dönemde en çok dikkat 

çeken meselelerden biri de Muhammed Rıza Şah Pehlevi ve Musaddık arasında yaşanan gerilim 

süreciydi (Aydın, 2023, s. 130). 

Bu yıllarda ABD’nin İran’a müdahalesi önemli ölçüde artmıştı. Özellikle millîleştirme yasası 

onaylandıktan sonra Truman yönetimi iki ana hedef belirledi. Bunlardan öncelikli olanı İran’ı her 

koşulda ne olursa olsun Batı bloğunda tutmaktı. İkincisi, dünya petrol piyasasındaki istikrarın 

korunmasıydı. Bu hedefler Musaddık hükûmetini zayıflatmayı gerektirmiyordu.  Bu dönemlerde 

ABD’li yetkililer İran’ın egemenliğine karşı herhangi bir niyetlerinin olmadığını belirtiyor ve 

İran’ın bağımsızlığını desteklediklerini ifade ediyorlardı. Aslında Truman yönetimi İran’da gizli 

bir plan başlatmıştı. ABD’nin bu gizli eylemi Sovyetlerin İran’daki konumunun zayıflatılmasını 

amaçlıyordu. Truman yönetiminin başlıca politikası Musaddık hükûmetini destekleyerek petrol 

üzerindeki anlaşmazlığı çözüme kavuşturmaktı. Ancak ABD’li politikacılar İngiliz 

mevkidaşlarının Musaddık’a karşı tutumlarından haberdardılar, tüm meseleleri ve gizli 

faaliyetleri her zaman birlikte tartışıyorlardı (Gasiorowski, 1987, s. 267). 

Muhammed Musaddık’ın Uygulamaları ve İran Petrolünün Millîleştirilmesi 

Musaddık, göreve başladığı anda millîleştirmek politikalarının uygulanması için düğmeye bastı. 

8 Ekim 1951 tarihinde ABD’yi ziyaret eden Musaddık, Başkan Truman ile görüştü. Kendi teklif 

ve önerilerini Güvenlik Konseyi’ne sundu (İsraeli, 2013, s. 251). 

Petrolün ulusallaştırılması sürecinde mecliste başrolü oynayan Musaddık, İngiltere’den gelen ve 

daha sonra ABD tarafından desteklenen uzlaşma önerilerine karşı başbakan olarak da direndi. 

Bu direniş sırasında, Millî Cephe dışında kalan Komünist Tûde’nin de aktif desteğini aldı. İran 

Kitleler Partisi 1941’de kurulmuş, özellikle petrol işçileri arasında hızla büyümüş ve Meclis’te 

temsil edilir hâle gelmişti. Ancak, SSCB ile ilişkilerin kötüleşmesi ve 1947’de ABD ile bir askerî 

yardım anlaşması imzalanmasının ardından durum değişmişti. Şah’a karşı suikast düzenlenmesi 

gerekçesiyle Tûde 1949’da yasaklanmış ve ilk Soğuk Savaş kurbanı olarak yer altına geçmişti. 

Tûde’nin Musaddık’ı desteklemesi, Soğuk Savaş ortamında Sovyetler Birliği’nin etkisinden 

çekinen ABD’yi tedirgin etti. Öte yandan, orduyu ele geçireceği korkusuyla Musaddık’ın savaş 

bakanı atamasına karşı çıkan Şah ile Başbakan’ın arası büsbütün açılmıştı. Üstelik İngiltere’nin 

ambargosuna karşı önlem almak için olağanüstü yetkiler ve 1950’de kurulan Senato’nun seçim 



Aghayev, A.                                                                                                                            232 

döneminin altı yıldan iki yıla indirilmesi yönündeki tutumu yüzünden, meclisteki desteği de 

aşınmaktaydı (Kılıç, 2013, s. 221-222). Tüm bu olaylardan sonra daha güçlü bir hâle gelen 

Musaddık, bundan sonra bir sürü reformlar gerçekleştirmeye başladı. Diğer taraftan ise kendine 

karşı olan düşmanları giderek çoğalmaya başlamıştı (Kuduoğlu, 2018, s. 49). 

Musaddık, İran’ın vatansever ve demokratik bir şekilde seçilen başbakanı olarak tam bağımsız 

ve ekonomik politikasına kendi karar veren bir İran vadediyordu. Bu tam olarak Britanya’nın 

korktuğu şeydi. Musaddık seçildiği günden itibaren kendi taleplerine karşı Londra Hükûmeti’nin 

hiçbir şey yapamayacağını da çok iyi biliyordu. 1951 tarihinde Musaddık Hükûmeti, Anglo-

İranian Oil Company (AIOC) şirketini millîleştirerek National Iranian Oil Company (NIOC) 

olarak ismini değiştirdi. Dönemin Britanya Başbakanı olan Winston Churchill, bu olaydan endişe 

duyarak kendi imkânları ile eski düzeni geri döndüremeyeceğinin çok iyi farkına varıyordu 

(İsraeli, 2013, s. 252). 

Musaddık yeni kurulan petrol şirketinin başına Tahran Üniversitesinde Dekan görevini yürüten 

ve 1979 İran İslam Devrimi sonrası İran’ın ilk başbakanı olacak Azerbaycan kökenli Mehdi 

Bazargan’ı getirmiştir. Bazargan, Abadan’a giderek merkezi ofisin kapısına “İran Millî Petrol 

Şirketi” levhasını asmıştır (Sarıkaya, 2008, s. 121). 

İngiltere bu olaylar sonrası İran’da olan tüm temsilcilerini kapatarak ambargo uygulamaya 

başladı. İran’ı Birleşmiş Milletlere şikâyet etti. Bu ambargolara bir müddet sonra ABD katıldı ve 

uluslararası alanda İran’ın petrol ihracatı kısıtlandı. Musaddık İngiltere ile ilişkilerini keserek, 

İran’daki tüm İngiliz elçiliklerini kapatacağını duyurdu. Tüm bu olanlara karşı İngiltere Basra 

Körfezi’nde olan donanmasını artırdı ve İran’ın tüm alacaklarını dondurdu. Taraflar arasında 

çıkan bu krizden en çok rahatsızlık duyan kişi çok şüphesiz Muhammed Rıza Şah idi (Kaya, 

2021, s. 403).  

1952 senesinin ortalarına gelindiğinde Musaddık’la Şah arasında yaşanan gerilim daha şiddetli 

bir hâle geldi. Musaddık, monarşiyi ve bazı toprak ağalarını zayıflatmak için seçim yasasında 

reform girişimlerine başladı. Parlamentoda yeterli olan çoğunluğu sağladığı anda 16. Meclis 

seçimlerini durdurdu. Bu olayın hemen ardından Musaddık, İran’ın Başbakanı olarak kabinenin 

diğer bakanlarını atama yetkisine sahip olduğu gibi aynı zamanda Savaş Bakanı’nı da atama 

yetkisinin anayasa kapsamında kendisine ait olduğunu söyleyerek Muhammed Rıza Şah’a karşı 

meydan okudu (Abrahamian, 2008, s. 155). Şah buna karşı gelince Temmuz 1952’de Musaddık 

görevinden istifa etti. Musaddık’ın istifası tüm İran genelinde şiddetli gösterilere yol açtı. İstifa 

haberini duyan halk sokaklara dökülerek ayaklandı. Bu yaşanan olaylar sonucunda Şah geri adım 

attı ve Musaddık tekrardan Başbakan olarak atandı ve bu sefer mecliste mali, hukuki ve siyasi 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      233 

konularda reform yapabilmesi için kararname çıkarma yetkisini de kendi eline almış oldu (Okyar, 

2014, s. 112).   

Temmuz 1952’den sonra Musaddık’ın ikinci dönemi başladı. İkinci başbakanlık döneminde 6 

Ağustos 1952 yılında Musaddık’a Meclis tarafından 6 aylık yasama yetkilerini kullanması için 

bazı haklar verilmiştir. Bu dönemde de Musaddık önemli icraatlar gerçekleştirmiştir. En dikkat 

çeken adımlardan biri de seçim yasası üzerinde yapılan değişiklik olmuştur. Vekil sayısı 136’dan 

172’ye çıkarılmıştır. Ayrıca oy kullanma hakkı sadece okuma ve yazma bilenlere verilmiştir ve 

kadınlara belediye seçimlerinde oy kullanma hakkı tanınmıştır. Musaddık’ın bu icraatları 

demokratik katılımın yükseltilmesi ve toplumsal eşitliğin temin olunması açısından dönemin 

önemli sayılabilecek icraatlarından olmuştur (Aydın, 2023, s. 130). Bir diğer yandan da bu 

dönemde İran, Batılı şirketler tarafından yaptırımlara maruz kalmış ve petrol gelirlerinden 

yaklaşık üç yıl boyunca yararlanamamıştır. Ülke ekonomisinin ağır krize düştüğünü gören 

Musaddık giderek bir diktatör gibi hareket etmeye başlamış, ilk önce senatoyu, daha sonra 

anayasa mahkemesini ve meclisi kapatmıştır. Sıkı yönetim ilan etmekle basın-yayın kuruluşlarını 

susturmuştur. Neticede bu yaşanan gelişmeler Millî Cephe’nin dağılmasına neden olmuştur 

(Erendor, 2018, s. 128). 

Ekonomik yaptırımların ülkeyi ağır duruma getirdiğini gören Başbakan Musaddık, 28 Mayıs 

1953 yılında Başkan Eisenhower’a bir mektup yazmıştır. Mektupta şöyle söylüyordu. “Ya 

İngiltere’nin kendi önerilerini kabule ikna edilmesini ya da İran’ın bu duruma dayanabilmesi 

için gerekli maddi yardımın yapılmasını” talep etmişti. Lakin ABD Musaddık’ın söylediklerini 

kabul etmedi. Bu olaylardan sonra hiçbir dış yardım alamayan İran çok zor duruma düştü. Ham 

petrol üretimi ve rafinajını sürdürmekte güçlükler yaşadı. 1950 yılında 220 milyon varil üretim 

yapan İran 1953 yılına gelindiğinde sadece 9,5 milyon varil üretim yapıyordu. Bu büyük düşüşte 

özellikle yabancı olan teknisyen uzmanların millîleştirme olayından sonra tüm işlerin kilit 

noktalarındaki görevlerinden istifa etmesinde çok büyük etken doğurdu. Bir diğer yandan 

İngiltere millîleştirmeden sonra bazı bağımsız şirketler tarafından alınan İran petrolünü “çalınmış 

petrol” olarak niteledi ve diğer ülkelerde İran petrolüne el koymak için bir sürü yasal yola 

başvurdu. 8 Aralık 1952’de ABD Dışişleri Bakanlığının yasal sorumluluğunu kendi üzerlerine 

almak kaydıyla, Amerikan petrol şirketlerinin İran petrolünü serbest bir şekilde satın 

alabileceğini duyurması, İngiltere’nin büyük tepkisine neden olsa da Amerikan şirketleri İran 

petrolünü almaya yanaşmadılar. Tüm bu kriz boyunca yabancı şirketler etkin bir dayanışma 

sergileyerek krizin olumsuz etkilerinin sadece İran’da hissedilmesini sağladılar (Yılmaz, 2009, 

s. 81-82). Musaddık’ın başbakanlık yaptığı dönemde yaptığı bir diğer reform hareketi ise toprak 

üzerinde oldu. Kasım ayında toprak reform politikası yürürlüğe girdi. Bu reforma göre tüm tarım 



Aghayev, A.                                                                                                                            234 

alanlarının sahipleri kazandığı gelirin %20’lik kısmı alınacaktı. Bu %20’nin de %10’luk kısmı 

toprağı eken köylülere verilecekti. Geri kalan %10’luk kısım ise ülkenin kırsal alanlarına yönelik 

gelişimde kullanılacaktı. Bir diğer yandan ise toprak sahiplerinin köylülerden mevcut yasa 

dışında köylülerden herhangi bir para veya hizmet talep etmesi yasak ilan edilmişti (Kuduoğlu, 

2018, s. 50). Bu yapılan toprak reformu da birçok toprak ağaları ve Musaddık arasında çekişmeye 

neden olacaktı ve ek olarak bu dönemde İran’ın karşılaştığı şiddetli ekonomik ambargolar 

giderek Musaddık’ın aleyhine işlemeye başlamıştı. Bir diğer taraftan İngiltere-ABD müttefik 

güçleri Musaddık’tan bir an önce kurtulmanın yollarını arıyordu. Ve müttefik güçler birleşerek 

“AJAX Operasyonu” olarak tarihe geçecek bir planı uygulamaya soktular (Mutlu, 2009, s. 64).  

“AJAX Operasyonu” ve Muhammed Musaddık’ın Devrilmesi  

İran’da 1953 ihtilali genel olarak İran’ın uluslararası komünizmden arındırılması için CIA ile 

ortak yapılan bir girişim olarak nitelendiriliyor. Ancak bu darbe planı uluslararası petrol 

kartelinin kurtarılması için Britanya ve ABD’nin ortak çalışmasıdır. Bu kriz süresince en başlıca 

mesele petrol üretimini ve satışını kimin yönetmesidir. Kamuoyuna yapılan açıklamalarda her ne 

kadar “kontrol” kelimesinden kaçınılsa da hem Washington hem de Londra’da yayımlanmış bazı 

gizli raporlarda kullanılan terim bu olmuştur. İngiltere açısından bakıldığında AIOC, İran’da 

dünyanın en büyük petrol rafinerisine sahip olmasından ziyade ham petrolün ikinci büyük 

ihracatçılarındandı ve dünyadaki petrol rezervlerini elinde tutan üçüncü en büyük kuruluştu. 

Aynı zamanda İngiltere’nin hazinesine 92 milyon sterlin değerinde dövizle büyük katkıda 

bulunuyordu ve İngiliz donanmasının yakıt ihtiyacının da %85’ini karşılıyordu (Abrahamian, 

2008, s. 157). 

Operasyona verilen kilit isim AJAX Operasyonu olmuştur. Ortaklaşa bir şekilde yürütülen 

operasyon olan AJAX, Muhammed Rıza Şah Pehlevi, Winston Churchill, Anthony Eden, MI6 

ve diğer İngiliz temsilcileri ile Başkan Eisenhower, John Foster Dulles ve CIA tarafından 

gerçekleştirilmiştir. Bu planın ana hedefi Musaddık’ı devirmek ve yerine bir başkasını getirmek 

olmuştur (Roosevelt, 2007, s. 12). 

Millîleştirmeyle başlayan İran-İngiltere krizi gitgide derinleşerek daha büyük bir hâle gelmişti. 

Musaddık’ın devrilmesini hedefleyen İngiltere, yaptığı planı ABD’ye sundu. Amerika’da Harry 

Truman yönetimi ilk başta bu plana sıcak bakmasa da daha sonra o da olaya dâhil olmuş ve 

CIA’yi operasyon içinde önemli bir merkez hâline getirmiştir. ABD’nin plana dâhil edilmesi 

içinse Britanya, Norman Darbshire aracılığıyla 1952 Kasım’ında CIA Ortadoğu Şefi Kermit 

Roosewelt görevlendirilmiştir. Beyaz Saray’da toplantıda her iki ülkenin dışişleri bakanları ve 

CIA’nin üst düzey yöneticileri ve savunma bakanları gizli bir görüşmede General Fazlullah 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      235 

Zahidi’yi İran’ı tekrardan Batı kampına çekecek ve Musaddık’ın yerine geçecek adam olarak 

belirlendi (Mutlu, 2009, s. 64). 

AJAX Operasyonu’nun ana ismi olan Kermit Roosevelt Londra’ya uğradı ve bir sıra 

görüşmelerde, temaslarda bulundu. Dulles Kardeşler 1953 senesinde gerçekleşecek darbe için 

Eisenhower’i ikna etmede başarılı oldular. AJAX Operasyonu için Tahran şehrinin merkezindeki 

CIA ofisine bir milyon dolar değerinde maddi yardım yapıldı. General Zahidi darbenin başını 

çekecek kişi olarak belirlenmişti ve İran ordusunun içinde darbecilerin güçlendirilmesi için 

faaliyetlere başlanmıştı. Ayrıca Mİ6 gizli servisi de işin içinde idi ve Şah’la birlikte hareket 

ediyorlardı. Ordunun içinde danışman olarak görev yapan Amerikalılar farklı propaganda usulleri 

uygulayarak Musaddık’ı yıpratmak için her türlü faaliyetlerde bulunuyordu. Mecliste yapılan 

yanlışlıklar ve Musaddık’ın yaptığı hatalar darbe için zemini hazırlıyordu. Öte yandan 

ambargolar yüzünden yıpranan İran’da artık halk kitleleri de giderek Musaddık’tan uzaklaşmaya 

başlamıştı. Kermit Roosevelt Şah’ı, Musaddık’ı azletmek için ikna etti ve ona bir ferman 

yayınlattı. Bununla da darbe için artık tüm hazırlıklar tamamlanmış sayılıyordu. 15 Ağustos 1953 

yılında önceden planlanmış darbe için harekete geçildi. Ancak Musaddık, hazırlıklı olduğu için 

darbeyi bastırmayı başardı. Darbe için gelenleri tutuklattı. Şah ise bu olaydan sonra hemen ülkeyi 

tek etti. Darbenin ana ismi olarak adlandırılan General Zahidi ise saklanmak zorunda kaldı. 

Ancak darbeyi yapanlar vazgeçmemişlerdi ve yeni bir hamle için hazırlık yapıyorlardı. Yüksek 

miktarlarda para teklif ederek bazı komutanları ve yöneticileri ikna ederek darbeyi desteklemeleri 

isteniyordu (Tomak, 2020, s. 2233). Darbenin bastırılması ve Şah’ın kaçmasıyla Tûde Partisi’nin 

taraftarları sokaklara dökülmeye başladı. Cumhuriyet talep ederek kraliyete ait yapıları heykelleri 

yıktılar. Bazı belediye binalarını ele geçirdiler. Musaddık bu durumda çok hayati bir karar alarak 

asker ve polislere sokakların temizlenmesi emrini verdi. Bu karardan sonra hükûmetle Tûde 

Partisi’nin arası bozuldu ve aynı zamanda asker tekrardan sokaklara indi. 19 Ağustos’ta ise 

askerler Başbakanlık binasını kuşattılar ve 9 saat süren çatışma sonucunda Musaddık yakalandı. 

Bu kritik zamanda Musaddık’ın Tûde taraftarlarına karşı güvenlik güçlerini kullanması 

kendisinin yalnızlığına sebep olduğu söylenmektedir. Tûde Partisi her ne kadar darbeye yardım 

etmese de Musaddık’a bu olaylar yüzünden destek vermedi ve böylelikle uzun sürmeden iki yıllık 

Musaddık Hükûmeti devrildi (Kuduoğlu, 2018, s. 57). 

Darbeden dört gün sonra İran’a dönen Şah Muhammed Rıza Pehlevi, General Zahidi’yi yeni 

başbakan olarak atadı. Kendi iktidarı için bir daha herhangi bir tehlikenin oluşmaması için biraz 

daha sert bir yönetim şekli benimsedi. İlk önce Tûde Partisi’ni kapatmaya çalışmıştı. Çünkü kendi 

iktidarına karşı oluşabilecek herhangi bir tehdit unsurunun olmasını hiç istemiyordu. Bu amacı 



Aghayev, A.                                                                                                                            236 

doğrultusunda yönetimdeki kontrolü daha iyi denetleyebilmek için gizli bir polis teşkilatı olan 

SAVAK’ı kurdu (Edi, 2019, s. 736). 

AJAX Operasyonu sürecinde öncelikle Millî Cephe içerisinde bazı muhalifler ortaya çıkarak Şah 

yanlılarıyla birleşti. Daha sonra Amerika ve İngiltere’nin istihbarat servisleriyle birleşerek 

Musaddık Hükûmeti’ni ve dolayısıyla Millî Cepheyi yıktılar. “1953 darbesi genellikle İran’ın 

uluslararası komünizmden kurtulması için CIA ile ortaklaşa yürütülen bir girişim olarak 

gösterilmiştir. Oysa uluslararası petrol kartelini kurtarmak adına Britanyalılarla Amerikalıların 

ortak çabasıdır. Her ne kadar Amerika komünizm tehlikesini ortaya atsa da CIA’in belgelerinden 

birinde Musaddık Hükûmeti ile İran’da çıkarları olan Batılı ülkeler arasında bir petrol 

antlaşmasının olmayacağı öngörülmüş ve Musaddık Hükûmeti’nin devrilerek İran’ı Batılı 

devletlerle petrol antlaşması imzalamaya uygun bir şekle sokmak amaçlanmıştır. Musaddık o 

günkü şartlarda elinden daha fazla bir şey gelmediğini söylemiştir.  O Millî Cephe’yle ilgili şu 

sözleri ifade etmiş: “Millî Cephe bir parti değildi ve hükûmeti koruyabilecek meclis çoğunluğuna 

sahip değildi. Millî Cephe umumi efkârın ona destek olduğu bir azınlıktı ve halk ellerinden 

gelenin fazlasını yapıyordu, referandum zamanı hükûmete sahip olduğu bir oyu vererek 

güçlendirmeye çalışmıştır.” Musaddık, darbeden sonra yazdığı hatıratlarında kolluk güçlerinin 

meşru hükûmetten yana olmadıkları ve karşı gelmek için güçsüz olduklarını yazarken 

hükûmetinde son zamanlarda üçüncü güç lideri Halil Meleki ve İran Millet Partisi Başkanı 

Daryuş Forouhar’ın önerdiği “Millî Muhafız Gücü” ve diğer buna benzer bir şey kurulması fikrini 

reddetmiştir. Tüm bu yapılanlar belki de dolaylı olarak 19 Ağustos 1953’te Muhammed Rıza 

Şah’ın desteklediği lümpenler vesair toplumsal güçlerin sokakları kontrol almalarının yolunu 

bilfiil işini kolaylaştırmıştır.  

Musaddık’ın devrilmesinde ana aktörler olan Amerika ve İngiltere her ne kadar işi Komünist 

Tûde Partisi ve Sovyetler Birliği’yle yakınlaşma olarak gösterse de asıl konunun İran’ın petrolleri 

olduğu dikkatlice incelediğimiz zaman açıkça ortaya çıkıyor. Nitekim Musaddık Hükûmeti’nin 

devrilmesiyle başa geçen General Zahidi Hükûmeti, Musaddık’ın bin bir gayretle millîleştirdiği 

İran petrollerinin uluslararası bir konsorsiyuma devreden bir anlaşmayı imzalamıştır. Bu 

anlaşmaya göre İran’ın petrol şirketleri yerinde kalsa da tüm petrollerin çıkarılması ve işlenmesi 

hakları bu yabancı konsorsiyuma verilmiştir. 1954 yılında yapılan anlaşmayla sadece İngiltere 

değil, onunla birlikte AJAX Operasyonu’nu üstlenen Amerika da İran’ın petrollerine ulaşmıştır 

(Ballıkaya, 2019, s. 136-137). Darbeden sonra Musaddık vefat ettiği 1967 yılına kadar ilk önce 

üç yıl hapis cezası daha sonrasında ise ev hapsine çarptırılmıştır. Bu yaşanan olaylar İran’da Tûde 

Partisi ile beraber din adamlarının da güçlü olduklarının göstergesi olmuştur (Güven, 2018, s. 

62). 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      237 

Petrolün millîleştirilmesi meselesinde Musaddık’a destek veren diğer en önemli etkenlerden olan 

din adamlarının bakış açısı ile konuya değinirsek, ulemanın bu yaşanan olaylara sadece İran’ın 

millî çıkarlarının korunması amacıyla hareket ettiği söylenemez. Şii din adamlarına göre 

Muhammed Rıza Şah modernleşme ve sekülerleşme politikaları ile Batı değerlerini İran halkına 

empoze etmeye çalışmış ve aynı zamanda ulema sınıfının halk üzerindeki etkisini azaltmıştır. 

Muhammed Rıza Şah ve Batı üzerinde kazanılacak zafer din adamları açısından bakıldığından 

onların güçlerini ve etkilerini artıracaktır ve Batı’nın etkisinden daha uzak, İslami değerlerle 

özdeşleşen yeni bir devlet yapısı için zemin oluşturacaktır (Cülük, 2018, s. 93). 

2000’li yıllara gelindiğinde ABD’de Dışişleri Bakanı olarak görev yapan Madeleine Albright, 

Musaddık’ı devirmede CIA’in elinin olduğunu açıklamıştır. 2009 yılında ise dönemin ABD 

Başkanı Barack Obama İran’da seçilmiş bir başbakanı darbe ile indirdiklerini açıkça belirtmiştir 

(Karaağaç, 2024, s. 86). 

Sonuç ve Tartışma 

Muhammed Musaddık dönemi İran tarihinde en kritik ve hareketli dönemlerden biridir. Petrol 

gelirlerinin adaletsiz bir şekilde İran halkından alınarak İngiltere’ye verilmesi bu dönemlerde 

insanlar arasında huzursuzluğa neden olmuştur. Bu yapılanlara karşı zamanla farklı 

hareketlilikler oluşmuştur. Ama bunlardan en kuvvetlisi Musaddık’ın başını çektiği Millî Cephe 

olmuştur. Halkın büyük desteğini alarak Başbakanlık koltuğuna oturan Musaddık İran 

petrollerini millîleştirerek amacına ulaşmış, kısa bir dönemde olsa Şah ve İngiltere karşısında çok 

önemli kazanımlar elde etmiştir. Zamanla Millî Cephe içerisindeki anlaşmazlıklar, yapılan toprak 

reformunun bazı toprak ağalarıyla hükûmet arasında sorun oluşturması ve İran’a karşı yapılan 

şiddetli ambargolar sebebiyle Musaddık, bir süre sonra arkasındaki güçlü desteği giderek 

kaybetmeye başlamıştır. Bu dönemlerde çok önemli olan, başını Ayetullah Kaşani’nin çektiği 

Ulemanın desteğini de kaybeden Musaddık, bu sefer daha yalnız bırakılmıştır. Bütün bu 

gelişmeler ise 1953 yılında yapılan AJAX Operasyonunun başarılı olmasında çok önemli bir rol 

oynamıştır. Musaddık’a karşı olan Şah, İngiltere ve Amerika ile anlaşarak darbenin yapılması 

için müttefik güçlere destek vermiştir. İçerdeki iktidar mücadelesi ve ekonomik huzursuzluk 

AJAX Operasyonu için CIA ve MI6 gizli servislerine büyük avantaj sağlamıştır. Belli seçkinlerle 

iletişime geçerek onlara bir sürü vaatler ve para teklif ederek darbeye destek vermeleri 

istenmiştir. Ordudan atılan subaylar ve bu subayların kurduğu komitenin başındaki isim General 

Zahidi, Musaddık’ın yerine getirilecek isim olarak belirlenmiştir. CIA’nin Orta Doğu şefliği 

görevini yürüten Kermit Roosevelt bu görevi üstlenerek İran’a gelmiş ve bir sürü temaslarda 

bulunarak darbe için zemin hazırlamıştır. Amerika’da yeni seçilen Eisenhower’ın da onay 

vermesiyle tüm hazırlıklar tamamlanmış ve 19 Ağustos 1953 yılında müttefik güçler tarafından 



Aghayev, A.                                                                                                                            238 

organize edilen darbe başarılı olmuştur. Böylelikle İran’da Musaddık dönemi sona ermiş, kendisi 

ise tutuklanmıştır. Darbeden sonra yapılan tüm reformlardan geri adım atılarak her şey eski 

düzene dönmüştür. İran petrolleri tekrardan yabancı güçlerin eline geçmiş ve 1954 yılında 

uluslararası petrol şirketiyle anlaşma yapılarak gelirlerin tekrardan bir kısmı yabancı firmalara 

aktarılmıştır. Sonuç olarak Musaddık olayları İran’ın siyasi tarihinde sadece önemli bir dönüm 

noktası olarak kalmamış, aynı zamanda uluslararası alanda müdahalelerin ve özellikle Soğuk 

Savaş dönemi bağlamında nasıl işlediğine dair bir önemli örneklerdendir. Musaddık’ın ülkedeki 

petrolü millîleştirme çabaları, İran’ın sadece ekonomik açıdan mücadelesi değil, aynı zamanda 

bağımsızlık ve egemenlik mücadelesinin simgesidir. Ancak AJAX Operasyonu’nun başarıya 

ulaşması İran’da hem iç politika hem de bölgesel güç dengelerinin değişmesine yol açmıştır. Bu 

darbe İran’ın politik geleceğinde uzun vadeli izler bırakmış ve antiemperyalist duyguların 

yükselmesine sebep olmuştur. Musaddık’ın devrilmesi sadece İran’daki siyasi yapıyı değil, aynı 

zamanda Orta Doğu’daki bütün güç ilişkilerini de etkilemiştir ve bizlere uluslararası politikada 

ilişkilerin nasıl şekillendiğine dair önemli dersler vermektedir.  

Yabancı güçler tarafından İran’ın komünist tehlikeye yaklaşması söylemi AJAX 

Operasyonu’nun bahanesi olmuş ama daha detaylı incelediğimizde asıl sebebin komünist tehdide 

değil, İran’ın petrollerinin millîleştirilmesinde olduğu açıkça ortaya çıkmıştır. Bir diğer yandan 

Amerika ve İngiltere bundan sonra hep Şah’a destek sağlamış ve bununla Şah Muhammed Rıza 

Pehlevi’nin darbe sonrası iktidarı daha güçlü bir hâle gelmiştir. Bu 1979 İran İslam Devrimi’ne 

kadar sürmüştür. Musaddık’ın devrilmesi günümüzde de dünya çapında tartışılan 

meselelerdendir ve İran’ın siyasi kimliğini anlamak açısından önem taşıyan meselelerden 

sayılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      239 

Kaynakça 

Abrahamian, E. (2001). The 1953 Coup in İran. Science & Society, 65(2), 182-215. 

Abrahamian, E. (2008). Modern İran Tarihi (Çeviren: Dilek Şendil). İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Aydın, H. (2023). İran’da Başbakan Musaddık Dönemi Politik Gelişmelerinin Türk Basınına 

Yansıması (1951-1953). Tarihin Peşinde Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmalar 

Dergisi(30), 125-141. 

Ballıkaya, A. (2019). Muhammed Musaddık Döneminde İran’da Petrolün Millîleştirilmesi ve 

1953 Darbesi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bolat, G. (2013). İngiltere'nin İran'daki Petrol Macerası. History Studies Journal, 5(2), 57-77. 

Cülük, A. (2018). İran İslam Devrimi ve Ulemanın Zaferi. Güvenlik Çalışmaları Dergisi, 20(1), 

87-103. 

Edi, A. (2019). İran'da İslam Devrimi Öncesi Siyasi Olaylara Bakış "Ak Devrim ve Lale Meydanı 

Katliamı. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi(66), 731-744. 

Erendor, M. (2018). İran’da Türk Kimliği. İstanbul: Kamer Yayınları. 

Erkan, S. (2015). Dramatik Bir Darbe Hikayesi: 1953'de İran'da Musaddık Hükümeti'nin 

Devrilmesi. Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal, 6, 158-180. 

Gasiorowski, M. J. (1987). The 1953 Coup D'etat in İran. İnternational Journal of Middle East 

Studies, 19(3), 261-286. 

Güven, E. (2018). Türk Basınında İran Devrimi: Hürriyet Gazetesi Örneği. Kastamonu İletişim 

Araştırmaları Dergisi,(1), 58-73. 

İsraeli, O. (2013). The Circuitous Nature of Operation Ajax. Middle Eastern Studies, 49(2), 246-

262. 

Karaağaç, Y. (2024). Gizli Servislerde Örtülü Operasyon Faaliyetleri. Academic Review of 

Humanities and Social Sciences, 4(1), 79-97. 

Kaya, M. (2017). Muhammed Musaddik’in İran Petrollerini Millîleştirme Çabalari Ve Sonu. 

Türk Dünyası Araştırmaları, 117(231), 157-166. 

Kaya, M. (2021). Muhammed Rıza Şah Pehlevî Dönemi Ve Modernleşme Hareketleri (1941-

1979). Modern İran Tarihi, 393-430. 



Aghayev, A.                                                                                                                            240 

Kılıç, M. (2013). Soğuk Savaş”tan Bugüne Darbeler Ve Devrimler (Cilt 2). İstanbul: Cem 

Yayınevi. 

Kuduoğlu, A. (2018). İran’da Musaddık Dönemi: 1951-1953 . İran Çalışmaları Dergisi, 2(2), 

37-62. 

Mutlu, O. (2009). Uluslararası Hukukta Karışmama İlkesi Bağlamında Ajax Operasyonu. 

Uluslararası Akademik Fikir Araştırma Dergisi, 12(25), 57-69. 

Okyar, O. (2014). İran ve Demokrasi. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

Polat, E. (2024). İran'da Muhammed Rıza Şah Karşıtı Liberal Muhalefet: Milliyetçi Cephe 

Hareketi. İran Çalışmaları Dergisi, 8(1), 81-107. 

Roosevelt, K. (2007). Karşı Darbe CIA İran’da(Çevrimen: Bedirhan Muhib). İstanbul: Timaş 

Yayınları. 

Sarıkaya, Y. (2008). Tarihi ve Jeopolitik Boyutlarıyla İran’da Milliyetçilik. İstanbul: Ötüken 

Neşriyat. 

Tomak, Ö. (2020). İstihbarat Kurumlarının Askeri Darbelere Etkisi: Ajax Operasyonu Örneği. 

Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 7(4), 2224-2238. 

Yılmaz, T. (2009). Uluslararası Politikada Orta Doğu. Ankara: Barış Platin Yayınları. 

Александрович, Н. В. (2011). Особенности Исторического Развития Ирана. Вестник 

Рязанского государственного университета им. С. А. Есенина. 

 



   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P. 241–273. 

 

 

 

Olur İlçesi (Erzurum) Çoban Folkloru Üzerine Bir Değerlendirme 

Tansu KORKU 

Öz: İnsanlık, fizyolojik ihtiyaçları ve sürdürülebilir yaşam şartlarına kavuşmak için çeşitli mesleklere 

yönelmiştir. Seçilen meslekler, kendi çalışma alanları etrafında çeşitli ritüelleri, gelenekleri geliştirebilen bir kültür 

sahası oluşturmuştur. Bu kültür sahası da halkbiliminin kadrolarından biri olan “meslek folkloru” başlığı altında 

incelenmiştir. Bu çalışmada, Erzurum ili Olur ilçesindeki çobanlık mesleğine ait halk bilgisi ve çobanlığın hem 

geçmiş hem de günümüzdeki zemini incelenmiştir. Çalışma sahası olarak bu mesleğin canlı bir şekilde icra edildiği 

ve hayvancılığın önemli geçim kaynaklarından biri olduğu Olur ilçesi seçilmiştir. Olur ilçesi, Erzurum iline bağlı 

bir yerleşim yeridir. İlçede, genellikle tarım kollarına bağlı alanlarla geçim sağlanmaktadır. İlçede bir tarım kolu 

olan hayvancılık, başta büyükbaş hayvan yetiştiriciliği olmak üzere gerçekleştirilmektedir. Küçükbaş hayvancılığa 

yönelim ise son yıllarda hız kazanmıştır. Bu yönelimin sebebi, 2020 Eylül ayında İl Tarım ve Orman Müdürlüğü ve 

T.C. Ziraat Bankası desteği ile hayata geçirilen “Köyümde Yaşamak İçin Bir Sürü Nedenim Var” projesidir. 

Çobanlık, küçükbaş ve büyükbaş hayvancılığın temel gereksinimlerinden birisidir. İlçede hayvancılık, yerli ve 

yabancı çobanlarla sürdürülmektedir.  Araştırmanın amacı, Olur ilçesinde icra edilen çobanlık mesleği etrafında 

gelişen kültürü araştırmaktır.  Araştırma, Olur ilçesinde icra edilen çoban kültürüyle ve Olur ilçesinde çobanlığın 

günümüz şartlarındaki devamlılığıyla sınırlandırılmış, başka herhangi bir bölgenin çoban kültürü kapsama 

alınmamıştır. Bu çerçevede kapsama alınan konu, Olur ilçesinde çobanlık kültürüdür. Araştırmada, nitel araştırma 

yöntemi olan yarı yapılandırılmış görüşme yöntemi kullanılmıştır. Yaptığımız bu çalışma ile Olur ilçesi (Erzurum) 

çoban folkloruna ait unsurlar ortaya konulmuştur.  

Anahtar Kelimeler: Halkbilimi, çoban kültürü, Afgan çobanlar, Erzurum, Olur ilçesi 

An Evaluation on the Shepherd Folklore of Olur District (Erzurum) 

Abstract: Humanity has turned to various professions in order to achieve its physiological needs and 

sustainable living conditions. The selected professions have created a cultural field that can develop various rituals 

and traditions around their fields of study. This cultural field has also been studied under the title of “occupational 

folklore”, which is one of the cadres of folklore. In this study, the folk knowledge of the shepherding profession in 

Olur district of Erzurum province and the background of shepherding both past and present have been examined. 

Olur district, where this profession is performed in a lively manner and animal husbandry is one of the important 

sources of livelihood, has been chosen as the field of study. Olur district is a settlement in the province of Erzurum. 

In the district, livelihood is provided with fields, which are usually connected to agricultural branches. Animal 

husbandry, which is an agricultural branch, is carried out in the district, mainly cattle breeding. The orientation 

towards small animal husbandry has gained momentum in recent years. The reason for this orientation is; In 

September 2020, the Provincial Directorate of Agriculture and Forestry and T.C. It is the “I Have Many Reasons 

to Live in My Village” project, which was implemented with the support of Ziraat Bank. Herding is one of the basic 

 
 Yüksek Lisans Öğrencisi, Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Bilimi 

Anabilim Dalı, E-posta: Tansukorku12@gmail.com / https://orcid.org/0009-0007-2722-5719  

 
Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 17-02-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 28-06-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1641407 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Tansu, K. (2025). Olur İlçesi (Erzurum) Çoban Folkloru Üzerine Bir Değerlendirme, Uluslararası İdil-Ural ve 

Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 241-273. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1641407 

 
***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak yayımlanmaktadır. 

 

mailto:Tansukorku12@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-2722-5719
https://doi.org/


Korku, T.                                                                                                                            242 

requirements of sheep and cattle husbandry. Animal husbandry in the district is carried on with local and foreign 

shepherds.  The aim of the research is to investigate the culture developing around the shepherding profession 

performed in Olur district.  The research was limited to the shepherd culture performed in Olur district and the 

continuity of shepherding in Olur district in today's conditions, and the shepherd culture of any other region was 

not covered. The subject covered within this framework is the shepherding culture in Olur district. The study is 

limited to the district of Olur. In the research, the semi-structured interview method, which is a qualitative research 

method, was used. With this study, the elements belonging to the shepherd folklore of the Olur district (Erzurum) 

have been revealed.  

Keywords: Folklore, shepherd culture, Afghan shepherds, Erzurum, Olur district 

Giriş 

Çobanlık, geçmişten günümüze kültürel değerleriyle aktarılarak yaşatılan bir meslektir. TDK, 

çobanı “Koyun ve keçi sürülerini otlatan kimse” (URL-1) şeklinde tanımlamaktadır. Çağbayır, 

Ötüken Sözlük’te “Koyun, keçi ve sığır gibi hayvanları güden ve otlatan kimse” (Çağbayır, 2007, 

s. 1019) şeklinde çobanı tanımlamaktadır. Çoban, “sığırtmaç” şeklinde de isimlendirilmektedir. 

Kunos, “sığırtmaç” terimine karşılık “öküz ve inek çobanı” (Kunos, 1978, s. 136) şeklinde bir 

tanımlama yapmıştır. Çoban, genellikle “küçükbaş veya büyükbaş hayvanları otlatan kimse” 

olarak da ifade edilir. Çobanlık, Türk kültüründe köklü bir geçmişe sahip mesleklerden biridir. 

Çobanlık, hayvancılık temelinde gelişen bir icraat alanıdır. Ögel, hayvancılık ve çobanlığa şöyle 

değinmiştir: 

Hayvancılık, Orta Asya Türk ekonomisinin temelini teşkil ediyordu. Anadolu'yu fetheden Türklerde de 

durum aynı idi. Orta Asyalıların ellerinde sayıları yüzbinleri tutan ve hatta Çin tarihlerinin 

dediklerine bakılırsa milyonları aşan hayvanları vardı… Hayvancı Türklerin günlük, başlıca iki önemli 

meşgaleleri vardı; Hayvan yetiştirme ve avcılık. Hayvanları gözlemek, üretmek ve korumak, onların 

elbette ki en önemli işleri idi. Eski Orta Asya’da atsız bir çoban düşünmek de imkânsız idi (Ögel, 1971a, 

s. 15, 17). 

Yine Ögel, Avarlar ve Uygurlarda çobanlık konusu hakkında şu bilgileri vermiştir: 

İslavlar, Avarların çobanları idiler. İslavların hayvanlarını otlatan Avarlar, onları sanki bir 

memuriyete tayin etmiş gibi kabul ederlerdi. Bu sebeple İslav dillerindeki Zupan, yani "çoban" sözü, 

büyük bir memuriyet unvanı hâlinde zamanımıza kadar gelmiştir… Kültürlü ve bilgili Uygur beyleri, 

kendilerine verilen bölgenin özelliklerine de bakarak yatırım yapmış ve üretim faaliyetlerine 

girmişlerdi. Mesela hayvan yetiştirmesini iyi bilen beyler, kendi bölgelerinin otlak ve havasına göre 

yeni baştan at, sığır ve deve sürüleri üretmiş ve yerli halka da bu sürülerin çobanlıklarını 

yaptırmışlardı (Ögel, 1971b, s. 75, 91). 

Çobanlık, köklü bir gelir kapısı olmakla birlikte anlatılarda kendine münhasır bir yer edinmiştir. 

Bu durumu Bayat, aşağıdaki sözlerle açıklamıştır: 

Çoban, Türk kültüründe sadece koyun veya at besleyen kişi olmayıp aynı zamanda astral mitlerin de 

merkezî figürüdür. O sadece astral mitlerin, ecdat kültünün değil, aynı zamanda folklorik metinlerimizin 

de kahramanıdır. Çobanlık en eski inanç öbeğinden astral külte, oradan da hami ruha, yatırları ziyaret 

edilen evliyaya kadar, hatta folklor metinlerinde verdiği söze emel etmeyen ve taş kesilen olumsuz tipe 

kadar uzun bir yoldan geçmiştir (Bayat, 2011, s. 168). 

Gökyay, Türk kültürünü tanıma açısından önemli olan Dede Korkut hikâyelerindeki çoban 

motifiyle ilgili şu bilgileri vermiştir: 

Dede Korkut kitabındaki çobanlardan Karacuk Çoban'ın, Salur Kazan'ın evinin yağmalanması 

hikâyesinde büyük yeri vardır. Dede Korkut öykülerinde onun dışında, gördükleri iş bakımından 

adlarını bildiğimiz iki çoban daha var. Bunlardan biri Kazılık Koca oğlu Yegenek hikâyesinde 

babasını kurtarmaya giden Yegenek'in yanına koşulan Oğuz beylerinden olan Soğan Sarı Çoban'dır. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      243 

Öteki de Tepegöz hikâyesinde geçen Konur Koca Sarı Çoban'dır; ki bu çobanın peri kızıyla 

birleşmesinden Tepegöz doğar (Gökyay, 2006, s. 1053).  

Çobanlık, Dede Korkut hikâyelerinde de değinildiği üzere, kökleri Orta Asya’ya dayanan bir 

meslektir. Çobanlık mesleği sadece bir gelir kapısı değildir, aynı zamanda kültürel bir zenginliği 

de içinde taşımaktadır. Çobanlık, günümüzde hem sosyoekonomik hem de sosyokültürel açıdan 

varlığını korumaktadır. Dolayısıyla çobanlık mesleği, günümüze de hitap eden bir meslektir. Bu 

itibarla, çobanlığın günümüzdeki kültürel durumunu incelemek önem taşımaktadır. Çalışmada 

çobanlık mesleğini folklor açısından incelemek amacıyla Erzurum iline bağlı Olur ilçesi örnek 

olarak seçilmiştir.  

Olur’un tarihçesi hakkında en eski kaynak, Xenephon’un “Anabasis” isimli eseridir (Koday, 

1995, s. 40).  “Xenophon'un seferi sırasında uğramış olduğu bu bölge, İskitlerin kollarından 

Taoların (Ermenice Taik) iskân yeri anlamında ‘Taocher’ olarak isimlendirilmiştir. Bu da 

zamanla Tavusker'e dönüşmüştür” (Gündoğdu, 1991, s. 85). Kâtip Çelebi, Çıldır eyaletinin 

sancakları arasında “Tavusker” (Olur) (1732, s. 406) bölgesini ismen geçirmiştir. Bugün, Olur 

ilçesine bağlı olan Tavusker (Çataksu Mahallesi), Osmanlı döneminde Çıldır eyaletine bağlı bir 

sancaktır. Osmanlı-Rus savaşına kadar da Osmanlı topraklarında yer almıştır. Olur, 28 Mart 

1918’de düşman işgalinden kurtulmuştur. 1958 yılına kadar Oltu ilçesine bağlı bir bucak olan 

Olur, bu yıldan itibaren Erzurum'a bağlı bir ilçe olmuştur (Karaca vd., 2018, s. 7). 

Olur ilçesi, coğrafi olarak Doğu Anadolu bölgesinin kuzey doğusunda olup rakımı ise 1327 

metredir.  Erzurum il merkezine 160 km. mesafede, yüzölçümü 820 km² olup ilçeye bağlı bucak 

merkezi yoktur (URL-2). Olur ilçesinin kuzeyde Ardanuç, doğusunda Göle, güneydoğusunda 

Şenkaya, güneyinde Oltu, batısında ise Yusufeli ilçeleri yer almaktadır (Külekçi vd., 2020, s. 

295). İlçede Doğu Karadeniz iklimi hâkimdir (Himoğlu, 2015, s. 959). Yörenin coğrafi olarak 

elverişli şartları, tarım ve hayvancılık yapmaya uygundur. İlçede, tarım ve hayvancılık önemli 

bir geçim kaynağıdır. Aynı zamanda Olur’un diğer yörelerle sınırlarının bulunması kültürel 

etkileşim içinde olmasına zemin hazırlamaktadır. Bu durum, Olur ilçesinin kültürel açıdan zengin 

bir ilçe olmasına katkı sağlamaktadır. Bu bakımdan ilçe, araştırma alanı olarak belirlenmiştir. 

Ayrıca, Olur ilçesinde çoban folklorunu inceleyen bir araştırma bulunmamaktadır. Dolayısıyla, 

çoban folklorunu incelemek amacıyla gerçekleştirilecek çalışmanın literatüre katkı sağlayacağı 

düşünülmektedir. 

Yöntem 

Bu çalışmada, yarı yapılandırılmış görüşme tekniği nitel alan araştırması yöntemi kullanılmıştır. 

Yarı yapılandırılmış görüşme tekniği, yapılandırılmış görüşme tekniğinden biraz daha esnektir. Bu 

teknikte, araştırmacı önceden sormayı planladığı soruları içeren görüşme protokolünü hazırlar. Buna 



Korku, T.                                                                                                                            244 

karşın araştırmacı görüşmenin akışına bağlı olarak değişik yan ya da alt sorularla görüşmenin akışını 

etkileyebilir ve kişinin yanıtlarını açmasını ve ayrıntılandırmasını sağlayabilir. Eğer kişi görüşme 

esnasında belli soruların yanıtlarını başka soruların içerisinde yanıtlamış ise araştırmacı bu soruları 

sormayabilir. Yarı yapılandırılmış görüşme tekniği sahip olduğu belirli düzeyde standartlık ve aynı 

zamanda esneklik nedeniyle (Türnüklü, 2000, s. 547) 

Bu çalışma, Erzurum ili Olur ilçesindeki çobanlarla gerçekleştirilmiştir. Etik kurallar çerçevesinde 

görüşme tamamlanmıştır. 12.06.2024 ve 08.09.2024 tarihleri arasında alana çıkılmıştır. Alanda 

18 çobanla görüşme yapılmıştır.  

Bulgular  

1. Olur İlçesinde Çobanlık Mesleğinin İcrası  

Erzurum’un Karadeniz bölgesinde bulunan Olur’un topraklarının küçük bir bölümü Doğu 

Anadolu bölgesi, diğer bölümü Karadeniz bölgesi sınırları içerisinde yer almaktadır (Polat 

Üzümcü vd., 2017, s. 45). Doğu Karadeniz bölgesinde temel geçim kaynakları tarım ve 

hayvancılıktır (Keleş, 2024, s. 543). Geçimini hayvancılığa dayamış toplulukların istek ve 

beklentilerine uygun olarak kişilerin hayatı boyunca edindikleri bilgi ve becerilerin birçoğu, 

çoban ve çobanlık çevresinde kümelenmektedir (Çoban, 2015, s. 10). Bu durum, Olur ilçesinde 

de karşımıza çıkmaktadır. İlçenin temel geçim kaynaklarının arasında tarım kolları 

bulunmaktadır. Bir tarım kolu olan hayvancılığa bağlı çobanlık mesleği de varlığını 

sürdürmektedir. İlçede, büyükbaş hayvancılığın yanı sıra küçükbaş hayvancılık da son yıllarda 

etkin olarak yapılmaya başlanmıştır. Küçükbaş hayvancılığın öne çıkması ise 2020 Eylül ayında 

İl Tarım ve Orman Müdürlüğü ve T.C. Ziraat Bankası desteği ile hayata geçirilen “Köyümde 

Yaşamak İçin Bir Sürü Nedenim Var” projesidir. İlçede aktif olarak küçükbaş ve büyükbaş 

hayvancılık yapılmaktadır. Olur ilçesinde hayvancılığa bağlı olarak sürdürülen çobanlığın icrası 

ise şu şekildedir: 

Dajo: Olur ilçesinde çobanlık, aşamalı şekillerde yapılmaktadır. Çobanlık yapması veya işi 

öğrenmesi beklenen adaya “Dajo” denmektedir.   

 Çobanlık mesleğini öğrenen ve çobana yardımcı olan kişiye denir.  Dajo, köyün ortak malında 

yardımcı olarak daha çok görev alır. Dajo, yaşça küçük ve mesleği öğrenme döneminde olduğundan 

dolayı düşük bir ücretle çalışır. Dajonun ahlaklı olması, söz dinlemesi gerekir. Mizaç olarak daha 

sakin ve itaatkâr kişilerden seçilirler. Dajo; çadır kurar, su getirir, köpek yallarını verir. Bağlanacak 

köpek varsa sürünün yanında bağlar. O da yavaş yavaş o hayata alışır. Ben doğdum doğalı 

hayvanımız vardı. Babamın da herhangi bir işi yoktu, 4-5 yaşında başladım. Dajoluk yaparak 

babamın yanında başladım. Diğer köylerin çobanlarını geniş meralarda görürdüm. Neler yaptıklarını 

anlatırlardı. Dayanışma olurdu. Dayanışma olmazsa zaten olmaz (KK.18).  

Durumuna göre çobanlık da değişir. Çekirdekten yetişir, “Dajo” olur. Büyük sürülere zamanla bakar, 

kendi sürüsünü oluşturur ve hayvanlarına ahırda bakar. Zamanla kasaplığını yapar ama sıfırdan 

zengin olmaz; bunların hepsi, zamanla ve emekle olan bir şeydir. Elimize çubuk alabildiğimiz 

dönemde bu işe başlıyoruz. Bir görev gibidir. Koyunun, dananın önünde duruyorsun ve öğreniyorsun. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      245 

Hem bir görev hem de aile geleneğidir. En çok küçüklükten gidilmeye başlar. Dajonun yanında 

rehberi var, mesleği de öyle öğreniyor. Ben de en çok dedemle giderdim. Kuzu ve tokluyla ilk başta 

gittim. Küçükbaşa küçükken daha çok bakardık. Büyükbaş açısından dajoya güvenilmezdi. Dajoluğu, 

sohbetten, muhabbetten, hayvanın hastalanmasından öğreniyorsun. Mesela amcamın oğlu bana ıslık 

çalmasını öğretti (KK.8).  

Yedek çoban veya küçük çobandır. Arkada kalan sürüyü toplar (KK.2). 

Olur ilçesinde çobanlık mesleğine küçük yaşlarda başlandığı görülmektedir. Dajonun 

gelişiminde rehber çobanlar, yaptığı gözlemler ve edindiği bilgiler yol göstericidir. Bir bakıma 

usta-çırak ilişkisi görülmektedir.  

Eke/İyi Çoban: “Eke” veya “İyi çoban” olarak nitelendirilen çobanlar, dajoyu eğiten ve yol 

gösteren, çobanlık bilgisini geliştirmiş kişilerdir. 

Sohbet ortamlarında veya düğün gibi alanlarda iyi çobanın adı geçer, sürüyü iyi otlattığına dair 

konuşulur. Çoban, mesleği öğretmek için dajoyu yanında götürür. Eke çoban, dajoyu yanında eğitir 

ve kendi işini yürütür. Ben de bildiklerimi kendi oğluma ve Afganlı çobanlara öğrettim (KK.18).  

Baş çobandır. “Eke adam” diye seslenilir. Usta adam, ekedir (KK.2). 

Eke veya iyi çoban, toplum içerisinde çobanlığıyla öne çıkmaktadır. Eke’nin dajoyu eğiten ve 

rehberlik eden bir kişilik olması, kendi alanında ustalaştığını da göstermektedir. 

1.1. Çobanlık Mesleğinde Aranan Nitelikler ve Çobanın Görevleri 

Her mesleki alanda mesleği icra edecek olan adayda aranan çeşitli nitelikler ve yerine getirmesi 

gereken görevler bulunmaktadır. Çobanlık mesleğinde de bu durum geçerlidir. Olur ilçesinde bir 

çobanda aranan nitelikler ve yerine getirmesi beklenen görevler şu şekilde ifade edilmektedir: 

Çobanlık vasfı taşıması lazım (KK.7). Çoban, önce güttüğü sürüden mesuldür; ölüm, yeme içme, 

doyma, yitme, doğum, sağlık her şeyinden mesuldür. Sürüde bir hayvandan yana gelecek her şeyden 

mesuldür. Bunun dışında sorumluluk sahibi olması lazım (KK.18). “Ben, bir çobanım ve sen bir 

ağasın. O mal artık benimdir” diyebilmen lazım. Hangisi sakattır, hangisi malın peşine gelemiyor 

bilmen lazım. Suyunu, otunu güzel vermen lazım (KK.17). Çobanın önce sürüyü takip edebilmesi 

lazım. Hangi vakitte su içeceğini bilmesi lazım. Doyduğunu anlaması lazım. Hangi otlağı tutuyorsa o 

otlakta otlatması lazım (KK.2). Eğitimli olması lazım. Kendini kanıtlaması lazım. Kaç sürü veya kaç 

hayvan otlattığını bilmemiz lazım. Herkes sürü otlatamaz. Yalan söylememesi, dürüst olması gerekir. 

Dinî şeyleri bilmesi gerek, hayvan kesimi bilmek gerek. Besmele çekmeyi bilmesi gerek. Gürcü 

çobanlar, dinî yönden makbul görülmez. Afganlar, dinî yönden makbuldür. Temiz olması gerek, 

hayvanın peşine gezerken temiz olması gerekir. Genç bir bireydir, banyosunu yapması gerek. Kötü 

vaka başına geldiğinde abdestli olması lazım. Çobanın abdestli olması lazım çünkü hayvanı kesse 

ertesi gün hayvanı murdar sayarız. Sürüsünü iyi otlatmak, zarar vermemek görevleri arasındadır. 

Kızdığı zaman merhametli olması gerek. Güvenimizi sağlamak için yabancı uyrukluysa denemek 

gerek ama yerli çobansa, yakınsa, köydense biri senden görür seneye tutmak ister. Gözlem yoluyla 

öğreniriz (KK.8).  

Olur ilçesinde çobanın dinî ve mesleki alan bilgisinin olması beklenmektedir. Çobanın 

çeşitli dinî sorumlulukları yerine getirmesi gerekmektedir. Ayrıca çobanın sorumluluk 



Korku, T.                                                                                                                            246 

sahibi, merhametli ve sürüye karşı özenli davranması da gerekmektedir. Çobanın görevleri 

ile çobanda aranan nitelikler birbiriyle bağıntılıdır. 

Şimdiki çobanlık artık modernleşti. Çobanlık görevlerinde bir değişiklik olmuyor ama çoban sabah 

koyunun karnını doyurmak zorundadır. Koyunu doyurmazsa eğer koyunlar gece arkacı1 yıkarak 

otlamaya gider. Hayvan aç susuz kalırsa çobanı da yatırmaz (KK.1). 

Çobanlığın modernleştiğini yani güncele uyum sağladığı görülmektedir. Her ne kadar 

modernlik mesleğin akışında etkili olsa da görev ve sorumlulukları etkilemediği 

anlaşılmaktadır. 

1.1.  Otlatma ve Sağım 

1.1.1. Otlatma  

Otlatma, ilkbahar ile sonbahar arasında gerçekleştirilmektedir. Yaylıma çıkartılan sürü için 

verimli otlak ve otlatma gerekmektedir. Olur ilçesinde, otlatma için otlağın verimli olduğu 

araziler seçilmektedir. 

Hayvanın iyi otlatılması lazım. Hayvan aç kalınca arkacı yıkarak çıkar (KK.1, KK.18). Sabahleyin 

koyunun başına güneş değmeyecek. Değerse korneş olur ve aç kalır. Bunun için sabah güneşinin 

vurmayacağı yerlerde otlatılması gerekir. Eğer alt bölgeden yukarıya doğru otlatılıyorsa yan yan 

otlatılmalıdır. Sebebi, hayvan gebeyse kuzu düşüklüğüne neden olur. Akşam gelirken ağır otlaması 

için yeniş2 aşağı dik bırakılır. Gebe pozisyonunda olan hayvanı aşırı yormamak için yakın mesafelerde 

ağır otlatılır (KK.2). Günümüzde, etkili otlatma için meralarda daha uzun süre kalınıyor (KK.1). 

Otlak alanları, hayvanın beslenmesi açısından önemlidir. Çoban, otlak alanları hayvanın 

beslenmesine göre seçmektedir. Olur ilçesinde, mera-otlak alanlarının tasnif ve tanımı şöyledir: 

Kara Otlak: Korunga tarzı yabani çiçekli otlardır. Bu otlakla otlatılması iyidir. 

Kara otlakla yayılan hayvanın sütü bol ve verimlidir. Genel olarak dağların 

kuzeyinde bulunur (KK.2, KK.3). 

Palağ Otlağı: Dağların güneyinde sarı olur. Haziran gibi yeşildir, sonbaharda 

sarıdır. Püsküllüdür, boy olarak yüksek bir ottur. Çiftçiler için verimsiz bir otlaktır 

(KK.2). 

Olur ilçesinde otlak alanlar verimliliğine göre tasnif edilmektedir.  

1.1.2. Sağım 

Olur ilçesinde sağım işlemi sadece büyükbaş hayvanlarda gerçekleştirilmektedir. Sağım 

zamanları ve şekli ise şöyledir: 

 

1 Olur ilçesinde, açık alanda bulunan hayvanların yatırıldığı alanlara denmektedir. 

2 Yeniş, “iniş” anlamında kullanılmıştır. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      247 

Büyükbaşlar sabah ve akşam sağılır. Olur ilçesi Merkez Yeşilbağlar Mahallesi’nde, kuşluk zamanında 

sağım hâlâ devam ediyor. Yaylada, saat 5’te otlatıp geri getirilir ve sağılırdı. Kışın, herkes kendi 

eliyle sağım yapar. Sağım, kış aylarında genellikle terk edilir, hayvanlar gebe olduğu için kışın sağım 

gebe olmazsa sağılır. Mayıs aylarında süt sağımı da tekrardan başlamaktadır (KK.8). 

Olur ilçesinde küçükbaş sağım durumu ise şu şekildedir: 

Küçükbaş, Olur’da hiçbir yerde sağılmıyor. Çünkü sağacak kimse yok. Eskiden sağım yerleri olurdu. 

Köy çobanı, sürüyü yaylanın yakın bir yerine getirirdi. Kuşluk zamanında (sabah 9-10 arası) erkenden 

yaylıma çıkartılırdı ve kuşlukta sağılırdı (KK.8).   

1.2.  Koç Katımı 

Koçları sürüye katmaya “koç katımı” veya “koç salımı” denir (Çoban, 2015, s.196). Koç katımı 

zamanı bölgelere göre değişmektedir. Bu tarih Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde 15-30 

Ekim tarihleri arasındadır (Kırmızı, 2016, s. 92). Katım tarihinden bir buçuk, iki ay önce koçlar 

sağmal sürüsünden ayrılır. Hemen her yerde, düzenlenen törenler, koç katımının ilk gününe bir 

bayram havası verir. O gün, davul zurnalarla köy halkı köy meydanında ya da harman yerinde 

toplanır. Çobanlar süslenmiş, kınalanmış koçları dişi koyunlara salarlar (Boratav, 1984, s. 212).  

Olur ilçesinde de koç katımı etkinliği sürdürülmektedir. İlçede koç katımı etkinliği şu şekildedir: 

Koç katımı zamanımız Eylül’ün 15’idir. Güzelce bir yemek yaparız. Koyun sahipleri, eş dost, 

komşularımız gelir, birikir. Güzelcemen yer içeriz. Sürünün iğnesini, ilacını veririz. Onlara güzel bir 

bakım yaparız. Koçlarımızı süsleriz. Koçların boynuzlarına elma takarız, armut takarız, vala3 

bağlarız. Koçlara katarken oğlan çocuğu bindiririz. Biz orada eğlenirken koçu götüren adam, iki 

rekât da namaz kılar. Koç, kendi sırtından düşürmeyene kadar çocuk da inmez. Koç, sürüye tamamen 

katılınca bazen çocuk iniyor. Sürünün içine girene kadar binmesi lazım. Yirmi beş koyuna bir koç 

denk gelecek şekilde katılabilir. İki yüz koyuna ortalama on tane koç da katıyoruz (KK.15).  

İnanç ve gelenek kısmı bulunur. İnanç kısmında, koç katılırken dişi olsun diye kız çocuğu koça 

bindirilir. Ailedeki kız çocuğu bindirilmezdi. Koça bindirilen kız çocuğu da vardı.  Güzel, zeki, eli 

uğurlu gelmesi lazım. Biz, Sade ablayı bindirirdik. Komşumuzun çocuğunu bindirirdik. Kendi kızımız 

yoktu. Eli uğurlu, güzel ve zekiydi. Koyunların koça karıştığı ilk safhada kız bindirilirdi. İkinci safhada 

da oğlanlar koşardı ve koç karışana kadar da koça binmesi gerekirdi. Koçlara hediye bağlanırdı, 

boynuzuna elma takılırdı. Bir hediye, para da olabilir. Çocuk, peşinde koşturulur, kim hediyeyi 

kaparsa o kazanırdı. Koçun üstüne de binip hediyesini alırdı. Hayvanların gücünü, atikliği temsil 

ederdi. Hâlâ devam eder, koça birisini bindiririz. Sevdiğimiz çocukları bindiririz. Hatta isimlerini 

danalara veririz (KK.8). 

Olur ilçesinde gerçekleştirilen koç katımında, hayvan sağlığı ve bakımı dikkat çekmektedir.  

Koçlar, kutlamalarda kullanılan vala ve çeşitli bereket sembolleri ile süslenmektedir. Koç 

katımının inanç kısmında ise kız ve erkek çocuklarının uğuruna inanılmaktadır. Koç katımı, 

sadece koyunun koça gelmesi değil, aynı zamanda sosyal bağlantı kurma ve kültürel bir etkinlik 

yaratma açısından önemlidir.  

1.3.  Saya Gezme  

Yerine göre saya, koyun-yüzü, davar-yüzü deyimleriyle gösterilen bu bayram koç-katımından 

yüz gün sonra kutlanır. Koyunların gebelik süresi 150 gündür. Koç-katımından yüz gün sonra, 

 
3 Hobigram halay mendiline denmektedir. Bu mendil türü, kutlamalar esnasında giyim kuşam ve süslemeler için 

kullanılmaktadır. 



Korku, T.                                                                                                                            248 

anasının karnında kuzunun canlandığına, tüylerinin çıkmaya başladığına inanılır (Boratav, 1984, 

s. 213).  

Saya gezme günü, koç katımının yüzüncü gününde bir yemek verilirdi. Evde, ev halkına özel bir yemek 

yapılırdı. En çok sobada poğaça, pilakiler de pişirilirdi. Kaymaklı şeklinde yapılırdı. Ortası açılan 

pağaç4 yapılırdı (KK.8).  

Olur ilçesinde, saya gezme olarak bilinen etkinlik geçmişe nazaran yaygınlığını kaybetmiştir.  

1.4.  Sürünün Yaylımında Eşek, Köpek ve At 

Eşek, at ve köpek; çobanın güvenlik, ulaşım ve eşya taşıma ihtiyacına yardım eden canlılardır. 

Eşek, çobanın bineği veya eşyalarını taşımasına yardımcı bir canlıdır. Olur ilçesinde, eşeğin 

yardımcı bir hayvan olarak kullanımı ise şu şekildedir: 

          Eşek, sürüyle beraber gezer (KK.1). Eşeklere yük yüklenir (KK.18). Çoban, eşeğe; çulunu, 

kırkını, aşını, ekmeğini, yağmurluğunu koyuyor (KK.10). Çuvalla veya hazır satılan heybeyle 

eşeğinin üstünde her şeyini götürebiliyor (KK.8). 

At, çobanın yardımcı hayvanlarından birisidir. Gerek binek gerekse eşya taşımak için 

kullanılmaktadır. Olur ilçesinde hâlâ at kullanımı devam etmektedir. Olur ilçesinde çobanlar 

tarafından tercih edilen at ırkları ve kullanım alanları şu şekildedir: 

 At da eşek gibi sürüyle beraber gezer (KK.1). Çoban, çok yorulduğunda ata biner (KK.18). At, daha 

çok binek olarak kullanılmaktadır. Atlar; “doru at”, “kır” ve “kırat”tır. Atlar üzerine türkü de vardır 

“Kaldır kırat, ayağını nalliyem / Nalliyem de nazlı yara yolliyem” şeklindedir (KK.8). 

 

Şekil-1: At ve çoban 

 
4 Fırında veya közde hamuru muhafaza edilerek pişirilen bir ekmek türüdür. Pağaç piştikten sonra üst katmanı kesilip 

doğranmaktadır. Pağacın içerisine tereyağı, yoğurt sarımsak ikilisi veya pekmez konularak tüketilmektedir.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      249 

Köpek, çobanın yardımcısı ve koruyucusu olan bir canlıdır. Çoban, yaylımda veya gece 

konakladığı alanda güvenlik ihtiyacını karşılama amacıyla yanında köpek bulundurmaktadır.  

Köpekler, çobanın eli ayağıdır. En az 2-3 tane köpek oluyor. Sürü meraya gitmeden önce köpekler 

etrafı kolaçan eder. Köpekler, kurdu kaçırıp gönderir. Köpek durduğu yerden uluduğunda uluşma 

deriz. “Uuu uuu” şeklinde tehlikeyi haber verir. Kurt veya başka canlı üzerine yürürse havlar, 

tehlikenin kokusunu alırsa ulur (KK.18). 

Köpeklerin ev ve sürü güvenliğini sağlayabilmesi için sadece sahipleri elinden ekmek yemesi 

gereklidir (Akın, 2018, s. 184).  

Çoban, köpeklerine çok güzel bir şekilde bakar. Çoban, öğle vakti kendi ekmeğini yerken köpeğine de 

2 tane ekmek verir. Yalnızca ekmekle olmaz. Günde sabah ve akşam olmak üzere iki öğün düzenli bir 

şekilde taze yal verilir. Ateşte su kaynatılır. Kaynar suya bir kg oranında un karıştırılır. Ateşte iyice 

kaynatılır. Yal şeklini alır. Bu yala herhangi bir yağ da karıştırılır. Tamamen kaynadıktan sonra 

ateşten indirilir ve ayrı bir yalak kabında köpeğe verilir. Haftada bir veya iki sefer kemik de verilir. 

Sürüde telef olan yani ölen hayvanların eti verilir. Çoban köpekleri, sürü ile gezdikleri için dışarıda 

telef olan hayvanların etlerini de yerler. Tavşan, güvercin, yaban domuzu veya keklik gibi hayvanları 

avlayıp yerler. İlkbaharda keklik yumurtalarını da yerler. Yazın genelde leş tüketirler. Hastalıktan 

veya başka sebepten ölen hayvanların etlerini de yerler (K.18). 

Olur ilçesinde sürü köpekleri, çobanlar tarafından düzenli bir şekilde beslenmektedir. Köpekler, 

sabah ve akşam olmak üzere günde iki defa yal ile beslenmektedir. Çoban, köpeğe yal dışında 

kemik ve et ile de beslenme takviyesi yapmaktadır. Köpek, kendi beslenme ihtiyacına karşın 

avlanmayı da sürdürmektedir. Çoban, köpeğini ekmek, kemik ve yal gibi gıdalarla besleyerek 

aralarındaki sadakat bağını da kuvvetlendirmektedir. 

Olur ilçesinde çobanın yardımcısı olan köpeklerin cinsleri ise şu şekildedir: 

Çoban köpeği veya karışık ırklardan köpekler oluyor (KK.1). Çoban köpeği, hakikatli bir köpektir. 

Canavar gelmesin diye sürüyü korurdu (KK.17). Köpek, güvenlik için kullanıyor. Kangal kırması 

köpekler genelde bu yörede kullanılıyor (KK.10). Çoban köpekleri kullanılmaktadır. Önceden daha 

farklı köpekler vardı ama şimdi, “Anadolu kangalı” kullanılmaktadır. “Rus kıllısı”, “Alabay” en çok 

tercih edilen köpeklerdir. Küçükbaş hayvancılık yapanlar, en az 4-5 tane, en fazla 10 tane köpeğe 

bakmaya çalışır. Koyun sürülerinde, büyükbaşa göre daha çok ihtiyaç duyulur. Kurt saldırısı daha 

çoktur. Köpeklerin kurtları boğmasıyla ilgili yaşananlar zamanla hikâyeleştirilir. Ta 50 yıl önceki 

köpeğin bile hikâyesi anlatılır. Kurdu nereye kadar sürmüş, nerde boğmuş diye. Kimin köpeğiyse 

sahibiyle anlatılır. Onlara “Karabaş”, “Karakuş”, “Alabaş”, “Yeriş5, “Ulaş” gibi isimler verilir. 

Kara köpeğin hızlı gidenine ve koşanına “Karakuş”; beyaz olanına, “Alabaş” denir (KK.8). 

 İlçede çoban köpeği olarak kangal türleri, “Rus kıllısı” ve “Alabay” cinsi köpekler tercih 

edilmektedir. Köpeklerin genellikle kullanım sebebi ise sürü ve çobanın güvenliğidir. Çobanın 

güvenlik açısından en büyük problemi ise kurttur. Çobanın kendi güvenliği ve sürüdeki 

sorumluluğu açısından köpeğin önemi büyüktür. 

1.5.  Çoban ve Kurt  

Çoban, kırsal alanlarda sürü ile gezerek mesleğini icra etmektedir. Her meslekte olduğu gibi 

çobanlığın da icrasında çeşitli zorluklar bulunmaktadır. Bunlardan birisi de yabani hayattan gelen 

 

5 Çabuk ulaşmak, yetişmek demektir. 



Korku, T.                                                                                                                            250 

çeşitli tehditlerdir. Çobanın kırsalda karşılaştığı en büyük tehditlerden birisi de kurttur. Olur 

ilçesinde çobanların gözünden kurt ve kurtla olan ilişkileri ise şu şekildedir: 

Kurtlar, ortalama on günde bir her sürüde ne olursa olsun bir iki tane koyun çalar. Çaldığı zaman 

silah atamıyorsun ya köpeklerin yanında ya da sürünün içinde oluyor veya geldiği zaman gece oluyor. 

Sürünün içine silah da atamazsın, bir koyun için bir baktın ki on tane koyun vurmuşsun. Bir köpek 

değil on tane köpeğin de olsa bir kurt sürüden koyun çalmayı kafasına taktıysa mutlaka alır. Kurtlar 

sürü işi gezer. 3-4 tane kurt gelir, köpekleri peşine takar ve götürür. Sürü boşta kalır, geriye kalan 

birkaç kurt da sürüye vurur ve bir iki tane kuzuyu alıp giderler. Çünkü sürüyü koruyan köpekler 

kurtların peşine gitmiştir, kalanlar da sürüye saldırır. Genellikle erkek kurtlar, köpekleri peşine takar, 

dişiler de sürüyü yağmalar. Kurtlar, köpeksiz sürüden bir taneyle dönmezler ve daha çok yağmalama 

yaparlar. Kurt geldiğinde çobanın orda olduğunu sezerse bir tane alır gider ama çoban da uyuyorsa 

köpekler geri dönene kadar hepsini kırar, yağmalar. Kışın kömde6, ahırda bile temkinli olmalıyız. 

Fırsatını bulduğu anda saldırırlar. Özellikle zemheride saldırırlar. Aç kalıyor, saldırıyorlar. Bu 

dönemde köpeği bile yiyorlar. Genelde kendi aralarında şakalaşırlar, hangisine kan değse onu 

parçalarlar. “Kurtlukta düşeni yerler.” sözü buradan gelir ve hangisi yara alırsa onu yerler. Bunu 

görmüşüz, şahit olmuşuz yani. Sadece kurt değil, tilki veya çakal da tehlikelidir (KK.1).  

Kurt gelmesin diye gece kalkıp bakıyorum. Birden fazla arkadaş çobanlık yapıyorsak sırayla bekleriz. 

Kurt geldi mi çaldırmayacaksın (KK.15). 

 Kurda “canavar” deriz. Kurt tehlikesine karşı köpeklerle, ağıl veya zil kullanılarak sürü korunur. 

Çoğu çobanın kulübesinde silah olur. Silah atılır. “Haylama” dediğimiz seslenme köpeklere yapılır 

(KK.8). 

Kurt çok kurnazdır. Çok yalnız gezmezler. Dişi olan yalnız gezer. Yalnız gezmeye de yavru büyürse 

başlar. Dişi kurt çok zordur. Her köpek saldıramaz. Aklına taktığı koyunu alır. Sürüyü ürkütür, 

yanıltır, çok kurnazdır. Hayvanın boynundan tutar, kendi yanına çeker. Arkadan kuyruğuyla vurur, 

götürür. Kurt, sürüden bir tane koyun götürür, karnını boşaltır. Öbür kalanı, gövdeyi, ağzına alır 

götürür. Ağacın veya kayanın altında yer. Diyelim ki Allah korusun, sürünün bir çobanı veya köpeği 

yok. Sürü bölünmüşse, kayıpsa amacı tek bir koyun değildir. Hepsini son koyun kalana kadar boğar. 

Bir kere de başımıza geldi, sürüyü bölmüştük. Hepsini kırmıştı. “Kurdun dişi kana değdi mi durmaz.” 

Bu söz, işte, bu olaylar için söylenmektedir (KK.18). 

Çoban-kurt ilişkisi, kendine anlatılarda da yer bulan önemli bir konudur. Kurt, sürü ve çobanın 

güvenliği açısından tehdit oluşturan bir canlı olarak görülmektedir. Çobanın güvenlik ihtiyacı ve 

sorumlulukları sebebiyle sürekli tetikte olması gereken bir canlıdır. Olur ilçesi, doğayla iç içe bir 

şekilde yaşamın idame ettirildiği bir yerleşim yeridir. Kaynak kişilerin de ifadelerine bakılacak 

olursa ilçede, çoban ve kurt arasındaki ilişki önemli bir yer tutmaktadır. Çobanlar kurtların 

mizaçlarına, yaşam şekillerine ve hareket tarzlarına aşinadır. Bu sebeple çobanlar, kurtlara karşı 

nasıl ve ne şekilde önlem alacaklarını da çözmüşlerdir. 

1.6.  Olur İlçesinde Yerli ve Yabancı Çoban 

Olur ilçesinde, çoban arayışı son yıllarda artmıştır. Hayvancılık sektörüyle ilgilenen halkın yerli 

çoban bulma konusunda zorlanmaları dolayısıyla yabancı uyruklu çobana talep çoğalmıştır. Olur 

ilçesinde en çok talep gören yabancı uyruklu çobanlar ise Afgan göçmenlerdir. 

18’inci yüzyıldan önce Afganistan’a askerî anlamda güçlü olanlar saldırırken 18’inci asırdan 

sonrasındaysa sanayinin gelişmesiyle beraber teknik anlamda gücünü elinde bulunduran ülkeler, 

denetim altına almaya çalışmıştır. Yüzyıllar boyu siyasi zemini darbelerle, silahlı grup çatışmalarıyla 

dolu olan Afganistan’ı ve halkını, müdahale altında tutmaya çalışmalarından dolayı başarılı ve iyi 

 
6 Etrafı ve üstü kapalı ahır türüdür. Çoğunlukla kış aylarında kullanılmaktadır.  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      251 

yönetilme statüsüne erişme imkânına ulaşamamıştır. Siyaset anlayışında çoğunlukla istikrarsız bir 

çizgide ve gelişmişliğin sergilenemediği bir toplumsal yaşamda hayatın her safhasında insanlar her 

türlü tehlikeyle, kısıtlamalarla karşı karşıya gelmiştir. (Ertürk, 2022, s. 63). 2001 yılında ABD’nin 11 

Eylül Saldırıları’nı gerekçe göstererek Afganistan’ı işgal etmesi, ülkede yıllarca sürecek bir iç 

çatışmaya neden olmuştur. Bir yandan Amerika Birleşik Devletleri’nin (ABD); diğer taraftan da 

Taliban’ın neden olduğu çatışmalar, 2021 yılının ikinci yarısına kadar devam etmiş ve bu zaman 

diliminde ülke içinde veya dışında olmak üzere milyonlarca Afgan yerinden olmak zorunda kalmıştır. 

ABD-Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü’nün (NATO) ülkeden askerî güçlerini çekmesiyle ilerleyişini 

hızlandıran Taliban, 2021 senesinin Ağustos ayında ülkenin tamamında kontrolü sağlamıştır. Baskı 

ve şiddete maruz kalma korkusuyla ülkeden kaçmak isteyenlerin sayısı artmıştır. Dünyanın birçok 

ülkesine dağılan Afganların tercih ettiği ülkelerden biri de Türkiye olmuştur (Işığıçok ve Kariman, 

2022, s. 456). Türkiye düzensiz göçmenlerin bir kısmı tarafından transit bir ülke diğer kısmı 

tarafından ise hedef ülke olarak görülmektedir. Türkiye’ye gelen Afgan düzensiz göçmenler, ilk olarak 

Türkiye’yi gelişmiş Batı ülkelerine ulaşmak için bir aşama olarak görmüştür. Bunun yanında özellikle 

son yıllarda Türkiye’ye gelen ve enformel sektörde çeşitli biçimlerde çalışma piyasasına katılan Afgan 

düzensiz göçmenler, Türkiye’de uzun süre kalmak istemekte ancak yasal olmayan yollarla giriş 

yapmış olmaları sebebiyle ikamet izni alamadıkları için uluslararası koruma başvurusu 

yapmaktadırlar (Alakuş ve Uzan, 2020, s. 98).  

Olur ilçesinde, çobanlık yapan Afgan göçmenler bulunmaktadır. Afgan göçmenler, genel olarak 

çobanlık mesleğine yönelmektedir. Olur ilçesinde, çobanlık mesleğini icra eden Afgan 

göçmenler, Türkiye’ye geliş sebeplerini ve durumlarını şu şekilde ifade etmektedir: 

Ülkemize olanlardan, savaşlardan dolayı Türkiye’ye geldim (KK.12). 

Afganistan’dan işsizlik dolayısıyla geldim (KK.11).  

Ekonomiden dolayı okuyamadım. İran’dan Türkiye’ye geldim. Zordaydık. Ekmek parası için ve 

güvenlik sorunlarından dolayı Türkiye’ye geldik (KK.13). 

Ülkeyi bırakmak zorunda kaldık. Türkiye’ye 2019 yılında geldim. Türkiye’ye ekonomi ve savaş 

sebebiyle geldim. Burada sadece çobanlık yaptım (KK.16). 

Genel olarak geliş sebepleri; ekonomik, güvenlik ve Afganistan’da yaşanan iç karışıklık olarak 

görünmektedir. Afgan çobanların Türkiye’de yapılabilecek birkaç meslekten biri olarak 

gördükleri çobanlığın icra edilmesiyle ilgili görüşleri ise şu şekildedir: 

Türkiye, başka ülkelere göre bizim için daha rahat. Dilini öğrenmek kolay oluyor. Hazara Türküyüm. 

İki ülkenin çobanlığı, yeme içmesi arasında fark yok. Tek fark, ekonomik olarak buranın daha iyi 

olmasıdır. Geleceğim için iyi bir yer. Memnunum buradan (KK.11). 

Türkiye, gelişim açısından Afganistan’dan daha iyi duruyor. Çobanlık, Türkiye’de daha rahat çünkü 

mera farkı oluyor. Afganistan’da daha dağlık, kıraç yerler var. Burası daha yeşil (KK.12). 

Afganistan’da koyunlarım vardı, buraya geldiğimde de koyunculuk yapmaya devam ettim. Türkiye’de 

nakit ücretle ödeme yapılmaktadır. Nakit ücret verildikçe biz de sadık oluyoruz. Ücretimiz verilmezse, 

oyalarsa sürü sahibi o işten çıkıyoruz. Bize iyi davrananla da yıllarca kalıyoruz. Türkiye’de koyun 

sayısı fazla ve her gün yabani hayvanlara rastlıyorum. Türkiye’ye çalışmaya geldim ve mecburen 

çobanlık yapıyorum. Başka mesleğim var ama Türkiye’de kimlik durumumuz geçiciliğinden dolayı 

bana iş vermezler (KK.13). 

Çobanlık, Afgan göçmenler için mecburi yapılabilecek bir meslek alanı olarak görülmektedir. 

Afgan göçmenlerin Türkiye’de çobanlığa bakış açısı ise genel olarak olumlu görünmektedir. 



Korku, T.                                                                                                                            252 

Afgan çobanların talepleri, barınma ve diğer ihtiyaçlarına dönük hayvan sahiplerinin ve Afgan 

çobanların ifadeler şöyledir: 

Barınması kışın evde, yazın ise yaylada barınakta kalmaktadır. Kışın kaldığı evde; çamaşır makinesi, 

bulaşık makinesi, banyosu, tuvaleti hepsi var (KK.8). 

Yazın çadırda, kışın evde barınıyorlar. Bizimle aynı evde kalıyorlar. Sürünün başına gelen Afgan 

çoban, köy evinde dış odada kalıyor. Tamamen evin içine girmiyor ama bizimle aynı evde, dış odada 

kalıyor. Bize gelenlerin aşırı bir talebi de olmadı. Göz görüyor yani, monta veya ayakkabıya ihtiyacı 

varsa alıyorsun (KK.4). 

Farklı ev açıyoruz. Kendi evime sokmuyorum. Onun yeri farklı bizimki farklı. Yemeğini yapıp 

veriyoruz. Kışın verdiğimiz evde kalıyor (KK.9). 

Kaldıkları yer de beton şeklinde bir kulübe tarzında yaptık. Çadırda filan kaldırmıyoruz. Onlar 

açısından bir mağduriyet göremiyorum (KK.5). 

Yemesi, içmesi, giyimi, faturası, ısınması, telefon faturası da bize aittir. Çıplak maaşları 28.000 TL, 

30.000 TL veya 35.000 TL’den başlıyor, fakat diğer giderleriyle 45.000 TL’yi buluyor. Aylık imzaya 

Erzurum merkeze gittiğinde de harçlığı bize aittir. İmzaya gidiyorlar, biz de böyle günlerde onları 

idare ediyoruz (KK.3, KK.4, KK.5, KK.6, KK.7, KK.8, KK.9, KK.10). 

Yeme içme durumu patronum malzemeyi getiriyor, ben de kendi yeme içmemi kendim yapıyorum 

(KK.16). 

Yeme içme, giyme, fatura ne varsa sürü sahibi karşılıyor. Şu anda yayladayım ama ihtiyaçlarım 

karşılanıyor. Başkaları daha önce gelip bakmış ve kaçmış. 30.000 TL aylık ücret alıyorum (KK.13). 

Özel talep olarak Afganlardan ziyade İranlılar daha talepkâr oluyor. “Canım, bugün sucuk çekti” 

diyor. Götürmezsen olmuyor, sonuçta adama malını emanet etmişsin. Afganlılarla ilgili tek olumsuz 

yaşadığım şey, bir sabah uyandım ve kaçmış (KK.9).  

Özel başka bir talebi olmadı. Hepsini de rica ile isterdi (KK.10). 

Afgan çobanların ihtiyaçları, hayvan sahipleri tarafından karşılanmaktadır. Ülkelerinde yaşanan 

siyasi kaos ve güvenlik endişesinden ötürü Afgan çobanların Türkiye’yi güvenli bir liman olarak 

gördükleri anlaşılmaktadır. Hem Afgan çobanlar hem de sürü sahipleriyle yapılan görüşmelerde 

sürecin karşılıklı memnuniyetle sürdürüldüğü anlaşılmaktadır. Hayvan sahipleri açısından Afgan 

çobanların tek olumsuz yönü ise aniden başka şehirlere kaçmalarıdır.   

2. Olur İlçesi Çobanlık Halk Bilgisi 

Çoban; hemen her toplumun yaşadığı sosyolojik dönemlerde tabiat bilgisini taşıma, yönlendirme, 

yardımcı olma, koruma gibi özellikleriyle sosyal açıdan kendisine oldukça büyük bir yer edinmiştir. 

Mitik anlatılardan destanlara, masallardan halk hikâyelerine, efsanelerden modern anlatılara kadar 

barındırdığı kimi özelliklerle mutlaka bir yaşama alanı bulmuştur. Toplumda çoban, genel olarak 

hayvan sürülerinin peşinden giden ve onların güvenliğini sağlayarak karınlarını doyurmalarına 

olanak tanıyan kişi olarak bilinir. Tüm bu görevlerini derin tecrübesi ve birtakım bilgilere hâkim 

olması sayesinde gerçekleştirir (Bulut, 2014, s. 2).  

Bu tecrübe ve bilgiler çobanlık halk bilgisi etrafında toplanmaktadır. Çobanlık mesleğine dair 

halk bilgisi, icra edilen ortama göre farklılık gösterebilmektedir. Olur ilçesinde de bu durum 

geçerlidir.  

2.1. Çoban Yiyecek ve İçecekleri 

Dünyanın her yerinde farklı yemek kültürleri, farklı yemek alışkanlıkları vardır. Her ülkede, her 

bölgede farklı yemekler farklı malzeme ve yapım teknikleri ile ortaya çıkmıştır. Yemeklerin 

çeşitlenmesinde ve gelişmesinde coğrafi özelliklerin, geçmişten gelen alışkanlıkların, inançların, örf 

ve adetlerin etkisi olmuştur (Ulular, 2006, s. 105).  



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      253 

Dolayısıyla gündelik hayat içerisinde salt bir fizyolojik ihtiyacı giderdiği düşünülen yeme içme 

çok yönlü bir kültürel olaydır (Kırmızı, 2022, s. 607). Meslek gruplarının oluşturduğu halk 

bilgisinde de bu durum geçerlidir. Olur, Doğu Karadeniz bölgesinde yer alan, hayvancılığın aktif 

şekilde sürdürüldüğü bir ilçedir. Olur’da hayvancılığa bağlı bir meslek olarak sürdürülen 

çobanlık, yemek kültürünü de kendi coğrafyasından beslenerek oluşturmaktadır. Olur ilçesinde, 

çobanların yiyecek ve içecekleri şu şekildedir: 

Cadı Bazlaması: Mısır unuyla yapılan bir hamur işidir.  

Kara değirmende7 öğütülen mısır unuyla yapılırdı. Kara ocaklarda8 saç üzerinde iki taraflı pişerdi. 

Annem davarcığa koyardı. Tulum peyniri ve suyla yerdik (KK.3).  

Çay: Çobanın soğuk kırsal alanda sıklıkla tercih ettiği içeceklerden birisidir. Üstü kulplu tek 

çaydanlık kullanılarak “kara demlik” ile çay demlenmektedir.  

Çiçekler: Çoban, tabiatın okuyucusudur. Tabiatta bulunan bitkiler gerek şifa gerekse bir yiyecek 

görevi görür. 

 Aslında biz dağa çıktık mı koyun da peşimizden gelir. Diyelim ki kaç çeşit çiçek var bu alanda? 

Atıyorum, yüz çeşit çiçek var. Hepsinden birer ikişer tane koparıp yeriz, ama hayvanın basmadığı 

yerden alırız. Bu çiçekler ilaçtır. Ben, kendim mide hastalığı geçirdim. O dağlarda, o çiçekleri yedikçe 

iyileştim. Doktor tedaviyi terk etti. Ben kaç dağa çıktımsa, oralardan yedim. Hepsinden birer ikişer 

tane yedim. Bazen bir koyundan daha fazla çiçek yiyorum. Sarı çiçek, pembe çiçek, mavi çiçek var. 

Bir çiçek var, aynı şeker gibidir. Ağza aldığında sanırsın ki bir şeker ağzına atmışsın. Katmer şekli 

gibidir, ortasını bir bıçakla yontuyorum. Onda bir lezzet var, bir gör! Ondan da çok yedim, 

“Çamurlu” diyoruz (KK.15).  

Ekmek ve Peynir: Çoban, yaylım esnasında evinden veya barınağından kolaylıkla temin ettiği 

ekmek ve peynir ikilisini tüketmektedir. Ekmek ve peynir; doyurucu, kolay temin edilebilen ve 

taşımada hafif gıdalardır. 

Yiyecek olarak, peynir ve ekmeğimiz vardı. Sabah köyden çıktıysak ana, eş, kız neyse verirdi ya da 

hayvan sahibi verirdi (KK.17). Eskiden çoban kalkardı, ekmek peynir koyardı. Şimdi ise çoban, 

 
7 Su değirmenine “kara değirmen” de denmektedir. 

8 Yaylada yapılan bir ocak türüdür. 



Korku, T.                                                                                                                            254 

kalktığı zaman çayını, şekerini, demliğini ve odununu9 alır (KK.1). Genellikle varsa ekmek ve peynir 

tüketilirdi. Çantamızda peynir olurdu, ekmek olmazdı; ekmek olurdu, peynir olmazdı (KK.3). Ekmek 

ve peynir alınabilir. Bir çoban aç kaldığında kendi ekmek pişirir. Önceden çoban, ekmek pişirmeyi 

bilmek zorundaydı. Şimdi ise fırından alır, eve söyler. Ulaşım kolay. Göç öncesi, “ağırlık”10 denen 

ihtiyaçlar yaylaya götürülürdü. Tuz, odunu atarlardı. Bir bölgeye gidecekse tuz, un, odununu 

naklederdi (KK.8). 

Kaymaklı: Kaymak, tuz, su ve unun yoğrulmasıyla elde edilen hamur tandıra götürülür. 

Tandırda bir yüzüne yumurta sürülerek elle tandıra vurulur.  

Eskiden kaymaklı yapılırdı, şimdi de poğaça yapıyorlar (KK.8). 

Mantar Yemekleri: Kuzugöbeği mantarı, kurt mantarı, çaşur mantarı veya çayır mantarı gibi 

mantar çeşitlerinden yemekleri yapılmaktadır. Mantarın közlenmesi, kaymakla kavrulması 

şeklinde tüketilmektedir. Mantardan faydalanırlar (Kuzugöbeği mantarı) (KK.8). Çaşur mantarı 

dediğimiz bir mantar var. Hayatta yemeyiz, yiyen varmış. Lezzeti ekşi geldiğinden yemeyiz. Kurt 

mantarı var; tıpkı kuzu eti gibidir, içi kırmızı ve kahverengi olur. Kurt mantarını yeriz. Şu sıralar 

(haziran ortası) tam yetişme zamanıdır (KK.15). Sezonunda mantar sote gibi, fırında mantar gibi 

şeyleri yapar ve yeriz (KK.2). 

Pancar Yemekleri: Yayla kısmında önceden otlardan çorba da yapılırdı. Pancarlar vardı. 

Kurutulurdu. Kışın tüketilirdi (KK.8). “Gözüayaklarında” dediğimiz pancara benzeyen bir bitki 

var, evelik var, bunları da yeriz (KK.15). 

 
9 Olur ilçesindeki bazı yaylalarda ormanlık alan olmadığı için odun alınmaktadır. 

10 Ağırlık; tuz, un ve odunun yaylaya insan göçünden önce götürülmesine denmektedir. 

Şekil-2: Ekmek, peynir ve su 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      255 

Olur ilçesi, coğrafyası itibarıyla hem hayvansal gıdaların hem de bitkisel ürünlerin tüketildiği bir 

bölgedir. Bölgede mantar veya pancar türleriyle yapılan yemekler ve hamur işi, çobanların 

sofrasında yerini almaktadır. Hayvansal gıdaların yoğun tüketiminden ve kolayca 

bulunabilmesinden dolayı ekmek ve peynir çobanın çantasında yer tutmaktadır. 

2.2.  Çobanlıkta Kullanılan Eşyalar 

Türk kültüründe çobanlık derin kültürel geçmişi olan bir meslektir. Çobanın birinci vazifesi büyük 

ölçüde hayvanları ehlîleştirmek, sayılarını artırmak ve dış tehlikelerden korumaktır. Her meslekte 

olduğu gibi çobanlığın icrasında da kendine has araç-gereçlere ihtiyaç duyulur (Çoban, 2015, s. 19). 

Olur ilçesinde çobanların araç-gereçleri ise şunlardır: 

Çaydanlık: Çoban, sıcak içecek ihtiyacını genellikle çayla karşılamaktadır. Bu bakımdan 

çobanın yanında demliği de bulunur. 

Kara demlik11 alırız. Alüminyum, tek demliktir (KK.3). 

Çubuk: Çobanın hayvanları ayırma ve yönlendirme aletlerinden birisidir. 

Çubuğu genelde koyun, keçi otlatanlar kullanılır. Hayvanlar sıcakta korneş olup kafalarını birbirinin eteğine 

sokarlar, çubukla müdahale edilirken çubukla inceden dokunursun, canını acıtmaz. Daha ince, yumuşak ve 

esnek olur (KK.18). Korneş olduğunda hayvanlar, çubukla ayırırdık (KK.3).  

Davarcık: Genelde genç hayvan veya oğlakların derisinden yapılır. Deri yumuşatılır. Deriyi, 

arka bölgeden açıp soyarlar. Deriyi bir bütün olarak çıkartırlar. Yumuşatılan deri tamamen 

kuruyunca tüyden temizlenir. Genç oğlak derisinden olan bu davarcığı alt tarafından dikerler. 

Ağız tarafı açık kalır. Belden kayış takılarak omuzdan atılıp çobana eziyet etmeden 

kullanılmıştır. Davarcığa 24-48 saatlik ekmek koyulur. 7-8 veya 10 kg’lık ekmek de konur. 

Dışarıda çobanlık yapanlar, sürüyü uzun günler yayacak olanlar, yolda olanlar bu davarcığı 

kullanır. Deride yumuşak ekmek olur. Atı, eşeği olmayan çobanlar kullanır (KK.18). 

Davarcığımız vardı. Keçi derisinden yapılırdı, ekmeği koyardık yumuşak kalırdı. Sadece ekmek 

için kullanılırdı, yağmur işlemezdi. Davarcık, deriden yapılıp işlemeleri kol kısmından dikilirdi. 

Bel kısmından giysilerin altına bağlanırdı. Kemer şeklinde bağlanırdı. Sırta da bağlanırdı. 

Islanmaması için giysi altından bağlanırdı (KK.8, KK.17). Çobanlık yaparken belimize 

bağlardık. Modern çobanlar bilmiyor (KK.3). 

Günümüzde çobanlar, sırt çantasını kullanmaktadır. Davarcık, sırt çantası ile benzerlik 

taşımaktadır. 

Değnek: Çobanın kırsalda fiziksel bir dayanak olarak kullandığı ve sürüye müdahale etme gibi 

amaçlarla kullandığı bir alettir.   

Değnek, çobanın yardımcısıdır. Yürürken yere koyar, kayalıkta yamaçta değneğe dayanır. 

Hayvanlara tehlikede müdahale etmeye yardımcıdır. Hayvanlara yabani bir hayvan geldiğinde çoban 

 
11 Demliğin is tutmasından dolayı denmektedir. 



Korku, T.                                                                                                                            256 

değnekle müdahale eder. Cop kullanımına benzer. Çobanın boyuna göre 1 metreye kadar kullanır. 

Kısa insanlar, 70-80 cm civarında kullanır. İnsan boyuna göre değnek ayarlanır. Değnek, meşe olarak 

da bilinen pelit ağacı, kızılcık, ayva ağacı, vişne, her yörede yetişen bu tür ağaçlardan değnek olur 

(KK.18). Meyveli ağaçtan değnek yapılırdı. Daha makbuldü. Hayvana vurması için değil, çobanın 

kendi dengesini yamaçta veya yürürken kullanması için çok amaçlı yapılırdı. Daha güçlü ve sağlam 

olması lazım. Kızılcık, vişne, tartağandan (dağdağan) yapılırdı. Alıç ve tavşan elması renginden 

dolayı özellikle tercih edilirdi. Tavşan elması kırmızı, alıçtan olanlar dişbudaktan bir de karayemişten 

olan sarı ve desenli olurdu. Kabukları ateşte kızartılınca renk ve desen verirdi. Değnek, kabukları 

kaldırıldıktan sonra kızartılırdı (KK.8). Sağlam bir değneğimiz vardı. Önceden, meyve ağacı yoktu 

pelit, meşe ağacından yapılırdı (KK.17).  

Kaval: Çoban, kavalı sürüyü yönlendirme ve rahatlatma amacıyla kullanılmaktadır. Olur 

ilçesinde çobanın kaval kullanımı ise gittikçe azalmaktadır.  

Kaval, hayvanlar suya götürülürken veya onları rahatlatma için kullanılırdı. Babam kaval çalardı. 

Müzikle vaktini geçirmek, hayvanları müzikle otarmak veya suya götüreceği zaman ıslık veya kavalla 

götürürdü. Şimdi yine kaval çalanlar var. Bir müzik aleti olarak çalınıyor (KK.8). 

Muhtar Çakmağı: Çobanın yakacak ihtiyacına yönelik kullandığı bir gereçtir. 

Muhtar çakmakları, uzun ömürlü bir eşyadır. Kibrit veya normal çakmak dağın başındaki adama nasıl 

dayansın? Çakmak, gazla doldurulurdu ve uzun süre dayanırdı (KK.18). Gaz yağı ve pamukla 

doldurulurdu. Pamuk içinde bulunur. Bitecek bir şey değildi. Bitmez, sağlamdır (KK.3).  

Tütün Tabakası: Çobanın kırsalda kullandığı aletlerden birisidir.  

Çobanlar özellikle tütün içerdi. Tütün, ucuz olmasının yanında uğraştırıcıydı. Çoban, vakit geçirmek 

amacıyla tütün sarardı. Tütünü sardıktan sonra dökülmesin diye de tabaka kullanırdı (K.18). Çobanın 

en yakın dostu, sigaradır. Gece gündüz vakit geçirir. Şimdiki insanlar, tableti nasıl kullanıyorsa çoban 

da tesbihi veya sigarası oldu mu vakit geçirebilir (KK.3).  

Tesbih: Çobanın kullandığı aksesuarlardan birisidir. İlçede, çobana hediye olarak da 

verilmektedir.  

Çoban, gece veya gündüz yaylımdayken canı sıkıldığında vakit geçsin diye yanında taşırdı (KK.18). 

Tezek: Tezek, çobanın yakacak olarak kullandığı sığır mayısının kurumuş hâlidir. Çoban, 

yaylımdayken yerde bulduğu kurutulmuş tezekleri toplar ve yakacak olarak kullanır. 

Tezekler, çobanın yakacağıdır. Ateş yakarken yaban tezeklerinden seçer. Çalı filan da varsa o tezekler 

yeter. Ekmek ısıtır, sigara yakar, ısınır, oyalanır. Gündüzden toplar o tezekleri ve bir poşetle taşır. 

Beş adet tezek yeter artar bile (KK.18). 

İlçede çobanın kullandığı eşyalar, kırsalda mesleğini icra ederken kolaylık sağlamaktadır.  

2.2.1. Hayvan Eşyaları 

Hayvan eşyalarından bazıları çobanın çantasında yer alırken bazıları da hayvanların üzerinde yer 

almaktadır. Çobanların yanlarında çeşitli amaçlarla taşıdığı eşyalar şunlardır: 

Bıçak: Koyun hastalansa mundar olmaması için keseriz. Helal kesim yapabilmek 

için bıçak gereklidir (KK.2).  

Kırklık: Koyunu kırkmak içindir. Her çobanda bulunur. Olmazsa olmazıdır. Çalıya 

takılır, kuyruğunu temizlersin. Kuaföre girip çıkmış gibi olur (KK.2). 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      257 

Bıçak ve kırklık, hayvanların yaşadıkları ani durumlara müdahale etmek amacıyla taşınmaktadır. 

Hayvanların kırsalda hem kendileri açısından hem de çobana kolaylık açısından taşıdıkları ziller 

bulunmaktadır. Ziller şu şekildedir: 

Zil: Zil sadece süs değildir. Aynı zamanda kulağa hoş gelmesi değil, gece hayvanların ses yaptığı 

biri materyal olduğu için kurt geldiği zaman çoban uyanabilir (KK.8). 

Dango: Güçlü tekelere büyük zil takarlar, ismi de “dango”dur (KK.18). Köpek zilinin ses tonu 

farklı, koyununki farklıdır. Koyuna da zil takılır. Derede sürü bölmesi olduğu zaman fark 

edilmesi için bağlanır. Dango, biraz daha büyük,  yüksek ve yavaş çalar. Öncülere dango takılır. 

Geride kalan ve hayvanları bölen koyunlar var. Bu koyunlara, “acüze” denir. Bunlara dango 

veya zil takılır belli olsun diye. Zilleri durumlara göre belirlersin. Engebeli arazide dango çok 

önemlidir. Koyunları sayarsın belli bir kısmına takarsın ve bu da sürünün gidişatında belirleyici 

olur. İneklerde de bu zille özellikle dango kullanılır. Gece kapıya çoban götürür. Merada inek 

gelmezse ona zil takılır. Danalar dumanda kaybolunca zil sesiyle gidip onu bulursun. (KK.8). 

Şimdilerde “çan” denilen, hayvanların boynunda ses yapan bir takıdır. Sürüyü onlar olmazsa 

bulamazsın. Yılan, kurt o sesten uzaklaşır (KK.3). 

Hıthıt: Hıthıt, dangodan bir ufak ve orta boydur; daha seri ve kısık sesle çalar. Hıthıt tembellere 

takılır (K.8). Orta boy zilleri koyunlara ve keçilere takarlar. Sürüdeki en yaramaz hayvanlar zil 

için seçilir. Sürüden ayrıldığı zaman ses gelsin diye takılır (KK.18). 

Köpek Zili: Köpeğe de zil bağlanırdı. Köpeğin nerde olduğu bilinirdi. Gece karanlık olduğunda, 

sürünün hangi kolunda kaldığı belli olurdu. Yayladaki sis ve dumanda köpeği bulabilmek için zil 

de takılırdı. Şimdi de aynı zil takılır (KK.8).  

Kullanılan ziller, hayvanların yapısına ve çeşidine göre değişiklik göstermektedir. Zil çeşitleri, 

sürüyü yönlendirme ve güvende tutma konusunda alternatif bir çözüm sunmaktadır.  

Hayvanların üzerinde taşıdığı diğer eşyalar ise şu şekildedir: 

Eyer: Çobanın ata binerken rahat oturmak için kullandığı gereçtir.  

 Çoban, çok yorulduğunda ata biner. Eyer daha yumuşak ya onu kullanır (KK.18). 

Gem: Atın ağzına takılan ve atı yönlendirme amaçlı kullanılan bir nesnedir. 

Yönlendirme için kullanır. Gem hayvanın ağzında olur, gem ne tarafa çevrilirse at o 

tarafa gider. Arabadaki direksiyon görevi görür (KK.18). 

Gıh/Gığ: Atın sırtına konulan semer türüdür. 

Gıh yapılırken dört tane eğri ağaç birbirine geçirilir. Yumuşak sergilerin üstüne 

konurdu. Atın da alta keçe üstüne eyer konur (KK.8). 



Korku, T.                                                                                                                            258 

Heybe: Eşek aracılığıyla yük taşımak için kullanılan eşyadır.  

Eşeğin sırtına heybe konur. Çoban eşyalarını koymak için kullanır (KK.18). 

Köpek Tasması (Hışt): Delici ve sivri uçları bulunan köpek tasma çeşididir.  

Genelde bizim buralarda tasma ayrı bir öneme sahiptir. “Hışt” denir. Demirciler 

özellikle bu tasmayı yapar. 10 cm uzunluğu, genişliği 45 cm olacak şekilde ve nal 

büyüklüğündedir. Kenarlarına, köpeğin boynundan dış tarafına gelecek şekilde 4 

tane delici ve sivri çivi yaparlar. Sivri ve delici çivileri boynuna biriktirirler. Köpeğin 

boynunun kalınlığının genişliğinde ve boynunu kaplayacak şekilde yaparlar. Sonra 

aynı takı takarlar ya aynı öyle takılır. Köpek için bu tasma, zırh ve çelik yelek gibi 

olur. Köpekler, yabani hayvanlar ve kendi aralarında boğuştuğunda birbirlerinin 

boynundan tutarlar. Bu nedenle köpeğin boynuna takılır. Köpek biriyle savaşa 

girdiği zaman köpeği herhangi bir hayvan boğamaz (KK.3, KK.18).  Köpek 

tasmasına “hışt” derler. Bazı yörelere göre de ismi değişir. Başka köpeklerle 

boğuştuğunda boyun kısmında sivri demirler boğulmasını engeller. Karşıdaki 

canlıya da zarar verir (KK.8). 

Küpe: Hayvanların sayılarının kayıt altına alınması amacıyla takılan nesnedir. 

Küpe takılır. Yaylaya çıkarken büyükbaş ve küçükbaşlarda özellikle kullanılırdı 

(KK.8).  

Palan: At sırtına konan bir semer türüdür. 

Atın sırtında durur. Kıl keçesinden yapılır. Eyerin görevini yapan, yorganın 

kısaltılmış hayvana göre olan eşyasıdır (KK.2, KK.3).  

Semer: At, eşek veya katırın sırtına yerleştirilerek kullanılan nesnedir. Semer, hayvanlar 

aracılığıyla yük taşımaya da yardımcı olan bir eşyadır. 

 Hayvanın sırtında, alt bölümünde çulu olur, çulun üzerine semer veya “gıh” konur. Bunu birkaç 

yerden bağlarlar. Bir ipi, hayvanın ön ayakların arkasında karnının altına denk gelecek şekilde ve 

arka kalçalarının üstünden kuyruğunun altından gelecek şekilde bağlarlar. Bu şekilde hayvanın 

üzerindeki yük düşmez. Hayvanın geniş ve dar yerlerinden bağlanır. Tam göğüs kafesinden gıha 

bağlanır (KK.18). 

Yular: Hayvanları yönlendirmek amacıyla kullanılan eşyadır. 

 Yularla da eşeği yönlendirme, tutma ve çekme amaçlı kullanılır (KK.18). 

Olur ilçesinde hayvan eşyaları; sürüyü yönlendirme, güvenlik, aniden gelişebilecek olaylara 

müdahale etme ve çobanın eşya veya azıklarını yükleme amacıyla kullanılmaktadır. 

2.3.  Çoban Giysileri 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      259 

Türklerin, sürülerinin belli kişiler tarafından idare edilmesi zorunluluğu nedeniyle çobana olan 

ihtiyacı, ona verilen değeri de beraberinde getirmiştir. Çobanların da sürüleriyle birlikte açık havada 

kalmaları ve her türlü iklim şartlarıyla karşılaşmaları nedeniyle bu iklim şartlarına uygun giysilerinin 

olması kaçınılmaz olmuştur (Begiç ve Öz, 2020, s. 110). 

Olur ilçesinde çobanların tercih ettiği giysiler ise şunlardır: 

Çizme: Sarı veya siyah renkli, dizlere kadar gelebilen ve su geçirmez yapıda olan plastik bir 

çizme türüdür. 

Yağmurlu, çamurlu havalarda genel olarak kullanır. Sarı, siyah plastik çizmelerdir 

(KK.3, KK.2, KK.14).  

İngiliz Külotu: Belden aşağı genişleyip paça kısmında daralan yün bir pantolon çeşididir. 

İngiliz külotu yaptırır, giyerdik (KK.17). İngiliz külotu, koyun yününden yapılır. 

Terzi dikerdi. Şimdiki terziler onu yapamaz. Tezgâhta yapılır. Yağmur geçirmez, 

soğuk geçirmez, üşütmez. Ata binildiğinde daha çok giyilirdi (KK.3). 

Kara Lastik: Hammaddesi plastik olan ve kırsalda daha çok tercih edilen bir ayakkabı türüdür.  

Ayağımızda ayakkabı yoktu, kara lastikle hayvanlara giderdik (KK.3). Kara lastik, 

ayakkabı, çizme, bot giyilir (KK.18). 

Keçe: “Kepenek” olarak da bilinen ve keçeden yapılan kolsuz çoban giysisidir. Keçe, dayanıklı 

yapısıyla çobanı sert hava koşullarına karşı korumaktadır. “Aba” olarak kullanılan eşya, keçedir 

(KK.18). Sırta keçe alınırdı. Kuzu yününden yapılır. Omuz üzerine atılan kolsuz ayak kısmına 

kadar uzanırdı. Keçede desenler olurdu. Yünleri sıcak suya koyarlar. Ot kökü, ceviz 

kabuklarından, ot köklerinden çeşitli desenler veya çiçek desenleri de bu keçenin üstüne işlenirdi 

(KK.8). Keçe yapıyorlardı, “çoban keçesi” diye de bilinirdi. Hayvan otlanırken veya gece 

yatarken onun üstüne yatardık. O zamanlar (1980’ler) eşek yoktu. Keçe ıslanınca vücudumuz 

taşıyamazdı. Ekmeğimizi filan anca taşırdık. Keçeyi taşın üstüne bırakırdık kurusun diye akşam 

dönüp alırdık (KK.17).  

Papak: Dayanıklı, uzun ömürlü ve soğuğa karşı koruyucu özelliğiyle bilinen şapka türüdür.  

Koyun yününden papak yapılırdı. Kafkas yöresinde takılan şapkalara benzerdi. Yünlüydü ve 

gözlerinin önüne kadar da inerdi. Hava çok soğuk ise boğaza kadar inerdi. Arka kısmını uzun 

yaparak örerdik. Kuzu derisinden de yapılır, yünden de yapılanları vardı. Daha yaşlı kesim hâlâ 

kullanır (KK.8). 

Şal Pantolon: Şal pantolon, eski ismiyle “Malakes” (Şalpazarı) köyünde ve çevresinde yapılan 

bir pantolon türüdür. Günümüzde üretilmemektedir.  

Şal pantolon yaptırır, giyerdik. Bezi dokunurdu sonra onu terzilere diktirirdik 

(KK.17).  



Korku, T.                                                                                                                            260 

Yağmurluk: Vücudu yağıştan koruyan, su geçirmez özelliği olan giysidir.  

Yağmurluk kullanılırdı (KK.8, KK.17, KK.18). 

Yün Çorap: Ayak sıcaklığını koruyan ve yünden yapılan el örmesi çoraplardır. 

Üşümemek için yün çorap giyilirdi (KK.3, KK.18). 

Olur ilçesinde çobanların kullandığı giysiler, genellikle kalın ve koruyucu niteliktedir. Olur’un 

Doğu Karadeniz bölgesinde bir ilçe olmasından dolayı çobanlar tarafından coğrafi koşullara 

uygun kıyafet ve ayakkabı tercih edildiği görülmektedir. 

2.4.  Çoban Meteorolojisi 

Çobanlık, hava koşullarına sıkı sıkıya bağlı bir meslektir (İleri, 2011, s. 19). Özellikle açık alanda 

yapılan, zamanın ve meteorolojik koşulların takip edilmesi gereken bir meslektir. Meteorolojik 

koşullar ve zamanla ilgili bilgi gerek teknolojik gerekse geleneksel bilgi ile elde edilmektedir. 

Olur ilçesinde çoban meteorolojisi ile ilgili inanış ve uygulamalar şu şekildedir: 

Saatin yoksa gölgene bakarsın. Gölge kısaldığı zaman öğle, uzarsa akşamdır. Sağında farklı, solunda 

farklı anlama gelir. Çoban kendi bilgisine ve yerine göre yorumlar (KK.8). 

Bakıyordun ki gün aşmak üzere, tahminen saati ayarlayıp gidiyordun (KK.17). 

Çoban, zamanı sürünün doyma saatine göre anlardı. Sürü, üç saatte doyuyorsa ve sabah altıda 

otlamaya başlamışsa o anda saatin sabah dokuz civarında olduğunu bilirdi. Kendi acıkma ve 

susamasından, yürüdüğü yolda yorulmasından zamanı anlardı (KK.18). 

Eskiden nadiren cep radyosu olan çobanlar olurdu. Onları dinlerdik. Hangisinde radyo varsa hava 

durumunu ona sorardık. Güneş aşırı kızgınlık yaparsa, mevsim normalleri 20 derece ise güneş daha 

fazla ısı veriyorsa buna “kızgınlık” deriz. Bu da akşam yağmur yağacağının habercisidir. Bunu iyi 

bir çoban tahmin edebilir. Bu da hava tahmin raporu gibi tutar. İllaki tutar. Yağmasa bile gökyüzünde 

bir değişiklik hissedilir. Bizim burada belli dağlar var; Akbayır’ın üzerinde dumanı var ama hava 

açıktır veya Karacababa’da duman var. Bunlar yüksek dağlar ve her köyden görünür. Mesela 

Sarıbaba’da duman var bugün, bana göre yüzde yüz yağmur vardır. Bugün ot biçeceksem, hava açıksa 

Sarıbaba’da ama Karacababa’da duman varsa yağmur geliyor demektir. Bu yaşıma kadar olmadığını 

görmedim. Dağda dumana bakarak hava durumunu belirlerim. Hem hava durumunu kendi bilgimden 

hem de meteoroloji gündeminden faydalanıp günlük işlerimi görüyorum (KK.18). 

Büyüklerim “Bulut batıya gittiği zaman, Gürcistan’ın Batum batımızdadır” derdi. “Bulut giderse 

Batum’a, sen kalk git yatıma. Bulut giderse Muş’a sen kalk git işe” denirdi. Bu da Muş’un güneye 

kalmasından kaynaktır. Büyük bir tecrübedir, büyüklerimizden öğrendik. İllaki Batum’a doğru bulut 

giderse yağar, Muş’a giderse hava açılır (KK.18). 

İnce bulutlar sabahleyin oluşmuşsa o gün havanın yağacağı düşünülür (KK.8).  

Yeniay çok parlak olduğu zaman o ay kurak geçer. Fazla yağmur yağmayacağının habercisidir 

(KK.18).  

İlkbaharda da köpeklerin, kedilerin otlaması, ekin yemesi hayra alamet görmezlermiş ve o yıl kurak 

geçermiş (KK.18). 

Bayır meyvelerinden alıç (gırgat), yabani muşmula, tavşan elması, kuşburnu, lilik (dağ çileği), 

kızamık meyvesinin bol olduğu yıllar, o yıl kışın erken geleceğinin habercisidir. Kış ağır geçer ve kış 

yağışı fazladır (KK.8, KK.18). 

Göçmen kuşları, kılkuyruk, turnaların ve kazların geçişiyle bilinir. “Turnalar geldi, bahar geldi. 

Turnalar gitti, kış geliyor”. İbibik de farklı zamanda gider. İbibik geldi mi biraz daha hava ısınır. 

Kılkuyruk ilk gelir ardına ibibik, ardına bıldırcın gelir. Otların içinden bıldırcın çıktığında “Bıldırcın 

gelmiş havalar ısınacak” dersin. “Bugün ibibik öttü”, “Guguk (kukku) öttü” ötüşüne göre değişir ve 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      261 

ötüşleri baharı müjdeler ya da mevsimi müjdeler. Bahar ortasında ibibik, guguk ötüşü duyulur. 

Mevsimlerin değişme zamanlarının gelişini gösterir ve her çoban bunu bilir (KK.8). 

Ormanlarda, orman olan bölgede eskilerimiz derdi “Ağaçlar sarardı, renk değiştirdi. Koyunları içeri 

alma zamanımız geldi”. Bunu hâlâ görürüz. Kavaklardan anlarız (KK.8). 

Gece yıldızlardan, aydan görülür. Ülker yıldız ve kulaklı yıldız var. 9-10 yıldızdan oluşan bir gruptur. 

Dört tane kare şeklindedir. Biri kepçe kulaklıdır. Bunlardan da gece yatarken gökyüzüne bakabilirsin. 

Ülker yıldızı göründüğünde o gecenin sert geçişi olurmuş. Ülker yemişse hayvanın derisinde dökülme 

olur. Dağın yönüne göre o yıldızdan korunması gerek. İnanışta Ülker yıldızı da görünen bir şey 

olmasa da “Ülker vurmuştur” diye inanılır. İnançsal bir oluşum vardır. Kutup yıldızı kullanılır ve 

çoban, her zaman takip eder (KK.8). 

Güneş, gökyüzünde ortaya doğru gelince “öğle” dersin. Güneş, ortadan çeyrek uzaklaşınca da 

“ikindi” dersin. Güneş, öğleyle doğunun ortasına geldiğinde “Saat,10.00 oldu” diyorduk. Yıldızlar 

da burada aynı işlevi görür. Kuyruklu yıldız çıktığında diğer çoban uyandırılır. Havayı, gökyüzünü 

bölüyorlar. Uzun gecelerde zamanlama için faydalanırlar (KK.18). 

Orta ay, yarım ay, tam ay, hilal, dolunay bunlardan ayın başladığı veya bittiği anlaşılır. Yeni ayda da 

yeni bir aya girişi ve tarihi anlar. Aya bakılırdı, mart ayı veya nisan ayıysa fırtınaların oluşumlarını 

bilirlerdi. Örneğin filizkıran olurdu. Önceden internet yoktu, hesaplarlardı (KK.8).  

Camuşkıran, mayıs aylarında, bahar aylarında fırtınaların geçtiği zamanlardır. Mesela camışını 

çıkartır ama merada hava sert olunca camışlar kırılır. Camuşkıran hesabından sonra hayvanlar 

dışarı çıkartılır (KK.8). 

Kuzey, Güney ve Sam, güze doğru gelir. Mera kurutur. Güzün geldiği anlaşılır. Kıbleden estiği zaman 

yağmur yağacak denir. Durduğu coğrafyaya göre güneşte de aynı, güneş de farklı yerlerde güz geldi 

mi dağın soluna doğru kayar. Güneş ışığı gelip ormandan aştığında bahar ayında aynı dağdan başka 

yerden, güzün başka yerinden aşar. Güneşten, günlerin uzanıp kısalmasından da faydalanılır (KK.8).  

Süt mayıs, ayın 15’i geçmeden yaylaya gidemezsiniz. Mayısta hayvanın sütü, otu çoğalır ama fırtına 

olur. Sütler bollaşır. Süt ve ot açısından en bolluklu gündür, hayvanlar kolayca doyar (KK.8).   

Gündönümünde (güz ekinoksu) hayvanlar biraz daha aşağı doğru alınır. Burada oluşan havalar için 

temkinliyiz. Kendi coğrafyamızda olanlara göre hareket ederiz. İstanbul’dakine, İzmir’e göre 

değildir. Rusya’ya sert dağlar, Karadeniz’e yakınlık olduğu için gündönümü kullanılır. Eylül 

ekinoksunda (23 Eylül) bir haftalık hesap var. Bunda da tedbirini alırsın, dağlara kar vurur (KK.8). 

18-22 Haziran’a (yaz gündönümünden önceki hafta) “hesaplar” denir. Hava değişir, aniden soğuk 

olur. Kar atabilir, koyun kuzu kırkılmaz, koyun ve kuzu seçimi de hesaptan sonra yapılır. Koyunun 

yününü alırsan hayvanlar aniden zarar görürler (KK.8).   

Yazın genelde sığırlarda “sinekleme” (pızik etme) hareketi var. Kuyruğunu diker ve her yöne koşar. 

O günü, o hayvanlar çok fazla koşuyorsa, görülmemiş hareketler yaparsa ve durdurmak mümkün 

değilse afet vardır. Deprem, sel gibi bir afet olur illaki. Çünkü sığır sinekleme hareketinde 200-300 

metre sonra geri gelir. Gelmediğinde ve döndürülemez şekilde kaçtığında afet habercisidir. Deli gibi 

hareket etmesinden anlaşılır (KK.18). 

Zehirli ottan çok hayvan ölmüştür. Bu ot, yaylalarda yetişir. Bu zehirli ota da “kar çiçeği” denir. 

Ağustosun sonu eylül ayının başında “kar çiçeği” çıkmaya başlar ve halk bunu fark ettikten sonra 

büyükbaşlar yayladan köye göçer. Küçükbaş yese de etkilemediğinden dolayı köye geç gidebilir. 

Bazen kasımın 15-20 arasında bazen de kar yağana kadar da yüksek rakımlarda durabilir (KK.1). 

“Kocakarı yaylaya gider” derlerdi. O bir hesap zamanıdır. Martın on yedisidir. Çok soğuk geçer. 

Ona göre koyunu içeri alır (KK.3, KK.2). İlçede, kocakarı efsanesi bulunmaktadır. Bu süreçte geçen 

bir efsanevi olaydır. Kocakarı ve oğlunun yaşadığı olay ele alınmaktadır. 

“Abril beşi” dediğimiz nisanın beşinde bir hesap vardır. Çok soğuktur. Aşağı yukarı 3-5 gün soğuk 

ederdi. Bu hesabı takip eder, bittiği zaman mısır ekerdik (KK.3).  

Yarım aya bakınca ayın ortasına geldiğimizi düşünürdük (KK.3).  

Hilal de “Bu, ay bitiyor” diye değerlendirilirdi (KK.3, KK.2).  

Olur ilçesinde çobanlık mesleği icra edilirken gök cisimlerinden, hayvan davranışlarından ve 

mevsimsel hareketlilikten faydalanıldığı görülmektedir. Faydalanılan bu ögeler, çobanın zamanı 

ölçmesini ve hava koşullarına göre mesleği icra etmesini sağlamaktadır. Çobanların meteorolojik 



Korku, T.                                                                                                                            262 

bilgisinin bir kısmı geleneksel bilgi birikimi iken bir kısmı da kendi tecrübeleriyle ilgilidir. 

Teknolojik olarak kullanılan cihazlar da çobana meteorolojik yönden yardımcı olmaktadır.  

2.5.  Halk İnanışları 

Halkbilimi, belli bir toplumun eski dinlerinden miras alıp kendi çağının şartlarına uygulayarak 

yaşattığı yeni dininde, yaşam şartlarının gerektirdiğince yeni biçimler, yeni içerikler ve 

anlatışlarla oluşturduğu inanışlarla ilgilenir (Boratav, 1984, s. 7). Halk inanışları, halkın 

çevresindeki birçok faktörden etkilenmektedir. Yaşamın her alanında etkili olabilen bu inanışlar, 

meslekler etrafında da oluşmaktadır. Çalışmada ele alınan Olur ilçesi örneğinde ise çobanlık 

mesleğiyle ilgili halk inanışları şu şekildedir: 

Çobanın elinin sürüye uğurlu veya uğursuzluk getirdiğine inanılmaktadır (KK.8). 

Hz. Musa’dan dolayı peygamber mesleği olarak inanıldığından kutsal görürler (KK.8).  

Olur’da alkızına12 inanılır. Gece atın üstüne binip atı yorarmış. Atın yelelerini bağlarmış (KK.8). 

“Cinli dere” Olur merkezin doğu kısmıdır. Bu isimler derelere verilir. “Canavur yaylası” ismi de 

yaylada canavarın yaşadığı inancından gelirdi (KK.8). 

Çoban ıssız yerde kaldığında kuş sesleri, birbirine karışan sesler rüzgârla beraber melodi şeklinde 

kulağına gelir ama tabii doğadan gelir. Öten kuşlara, çay sesine derler ki “Cin vardır burada”. Hatta, 

çoban ay ışığının altındayken gölgesini görürse arkasında cin vardır diye de düşünür (KK.8). 

Anne hayvan silahla vurulursa veya avlanırsa uğursuzluk gelir (KK.8).  

“Kurt büzügi mi var sende?”. Büzik, canlının herhangi bir organına denir. Organ kesilip çantaya 

koyulurmuş. Halk, kurt dişisinin organını kurutup cüzdanına koyar. İnançtır bu. Şansı yaver gidene 

de denir. Bir yere gizli gider ama kimse anlamaz, bu tip insanlara da denir. Zenginleştirir ve para 

getirdiğini de söylerler. Uyanık kişilere de denir. Olur’da hâlâ cüzdana büzik koyan en az elli kişi 

vardır (KK.8). 

Keçi, bir peygamber tarafından “Seni bir avcı kurşununa gelesin, sahipsiz kalasın” diye bedduaya 

maruz kalmış.  Keçinin kovaya vurup sütü dökmesi ve firar etmesi uğursuzluk getirir. Avcının vurması 

da uğursuzluk getirir (KK.8).  

Keklik ötmesi, kekliğin gagasının kırmızı olması Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in kanının bulaştığına 

inanılır. Alevi köylerinde bir inançtır. Tavşanı yemez, kekliği vurmaz. Tavşanlara “Hasan Hüseyin’in 

kedisi” denir. Bu yüzden yemezler, vurmazlar (KK.8). 

Özellikle keçinin ve diğer canlılardan yavruları olanların avlanmasının avcıya kaza benzeri 

uğursuzlar getireceğine inanılır (KK.18). 

Olur ilçesinde halkın çoban ve tabiata dair inanışları; uğur-uğursuzluk, çeşitli doğaüstü varlıklar ve dinsel 

faktörler üzerine gelişmiştir. 

2.6. Hayvan Hastalıkları ve Geleneksel Tedavi Yöntemleri 

Hayvanların sağlığını koruma, hastalıklarını sağaltma yolları da insanlarda olduğu gibi, 1) 

tümüyle akılcı yöntemler, 2) tümüyle büyülük işlemler, 3) büyülük ve akılcı katışık işlemlerdir 

(Boratav, 1984, s. 129). Boratav’ın tasnifine göre Olur ilçesinde hayvan hastalıkları ve geleneksel 

tedavi yöntemleri şu şekildedir: 

 

12 Diğer bölgelerde “Alkarısı” olarak tabir edilen varlık, yörede “Alkızı” şeklinde isimlendirilmektedir. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      263 

Genelde yaylada “Şap” hastalığı olur. “Tabak” veya “aksak” da deriz. Şarbon, 

bulaşıcı ve tehlikeli bir hastalıktır (KK.1). 

Delibaş Hastalığı: En yaygın hastalıklardan biridir. Tedavisi de göz önündeki damardan kan 

almadır. Burnuna ve ağzına da veterinerin verdiği ilaçlar kullanılır (KK.2).  

Brusella: Brussella hastalığı var. Yakalanmamak için eldiven takmak gerekiyor ama bu bölgede 

pek eldiven kullanılmıyor (KK.1). 

Yanıkara: Yanıkara rahatsızlığının da ilacını yapıp veriyoruz. Yanıkaranın yaşandığı yeri yarıp 

tuz, tereyağı, karabiber karıştırılarak o bölgeye tepilir ve son olarak da yara dağlanır (KK.1, 

KK.18). 

Şişme: Hayvan şişmesi, nisan, mayıs ve haziran aylarında sabahları aç karnına hayvanlarda 

şişme olur. Bu da soğuk ve çiseleyen havalarda olan bir durumdur (KK.1). Hayvan, şişme olduğu 

zaman, kulaktan kan alırdık, Enjektör veya kimse yoktu. Hayvan iyi oldu oldu, olmadıysa 

“yanıkara veya şarbon oldu” denip geçiyorlar (KK.17).   

Zehirlenme: Kar çiçeğinden dolayı zehirlenmeler olur. Bunların dışında hayvanlar fıtrat olarak 

zehirli çiçekleri, otları ayırırlar. Zehirlenme, binde bir olan bir durumdur. (KK.1). Zehirlenmede 

büyükbaş ölür küçükbaş etkilenmez. Abutara, zil gibi zehirli soğanlı aynı zamanda ilaç olarak 

kullanılan bir bitkidir. Bu da Canavur Yaylası gibi yüksek bölgelerde görülmektedir. Güze doğru 

çiçek çıkar, ilkbaharda da çıkar. Songüz’e doğru çiçeği kalır (KK.8).  

Yabancı Maddelere Bağlı Oluşan Sindirim Rahatsızlıkları: Kendir, ip, küçük tel, çivi yiyen 

hayvanları çok iyi ve usta çobanlar fark ederler. Fark edilmesi şöyledir: Yokuşa güzel yürürler 

ama yeniş aşağı yürüyemezler. Nefes darlığı çekerler. Nefes zor alıp veriyorlar, öyle alışır. Nefes 

borusunda, mide bölgesinde takılır. Mıknatıs atarak demir çıkartılır fakat mıknatıs o işkembede 

ömür boyunca kalır. Poşet veya balya ipi yerse o hayvan için yapılacak bir şey yok (KK.1). Metal 

veya yabancı madde yediğinde mıknatıs indirilir (KK.8). 

Kurtlanma: “Etek altı kurtlanma” Hemşin ve Top Kuyruk’ta (Akkaraman ve Morkaraman) 

görülür. Tedavi yönteminde kireç kullanılır. Yeni nesil ilacı da ivomek ve spreydir (KK.2). 

Hayvan Isırılmaları: Yılan ve akrep ısırmasında hayvanı ısırırsa ölür. Keçi kılı veya üzerlik 

tütsüsüyle kokusal uzaklaştırma yapılırdı (KK.1).  Yılan vurduğu zaman, “kan alma” dediğimiz 

yöntemi uygularız. Üzerimizde ip varsa koldan ayaktan vurduğu için iple o bölge sıkılır ve 

bıçakla kan alınır (KK.2). Zehri çıkartsın diye çamurla yoğurt karıştırılarak sürülür (KK.14). 

Keneye kül dökme, kırkma yapılırdı. Zehirli otlar küle karıştırılıp küle dökülürdü. Ardıç ağacının 

acı tohumlarını tuz katıp yedirirlerdi. İç parazit olarak kullanılırdı (KK.8). 



Korku, T.                                                                                                                            264 

Kurt ısırması, ateşle dağlanır, çam pisinden yağla yakılırdı. Bugün yok bunlar öncedendi.  

Veteriner ve tıbbi ilaçlar etkili olduğundan şimdilerde kullanılmıyor (KK.8). 

Enfeksiyon ve Yaralanmalar: Ağza sirke, çam pisi tereyağı, motor yağı, ayaklara yanmış yağ 

genel olarak yaralanmalara bağlı hastalıklara kullanılmaktadır (KK.1). Sirke ağız enfeksiyon ve 

yarasına kullanılır (KK.8). Abutara bitkisinin soğanı da yara kurtlarında ezilerek kullanılır. 

Yara kabuklarının kalkması için katran kullanılırdı. Yanmış yağ, araba motorundaki yağlar 

yaraların sağılması için kullanılırdı (KK.8).  

Hora: Ciğer hastalığı ve susuzluğa bağlı olarak ortaya çıkar. Yüz bölgesinde oluşan beyaz 

kepeklenmedir. Bir nevi hayvanın hararetlenmesiyle oluşur. Sürüye de yayılabilir (KK.2). 

Yanmış yağ kullanırız (KK.14, KK.2). 

Darbe: Hayvanın darbesi varsa tuz sarılırdı (KK.8). 

Şişlik: Şişlikte tuz ıslatılıp sarılırdı (KK.8). 

Çıban: Otlardan, çam pislerinden hayvanın çıbanında soğanı haşlayıp çekerlerdi. Mesela 

hayvanın yarasına yağla eritilip dökülür, antibiyotik görevi görürdü (KK.8). 

Lea: Olmazsa olmaz ilaçlardandır. Antibiyotiktir (KK.14).  

Takviye: Meşe palamudunu toplayıp hayvana yedirirler, çok da vitaminlidir. Şimdi değil de 

eskilerde verilirdi (KK.1). 

İlaçlarda genellikle tereyağı, çam pisi, göktaşı veya katran kullanılır. Önceden göktaşı yaygın 

kullanılırdı, özeldi, zehirli bir taştı. Satılırdı (KK.8). 

Şu anda ulaşım gelişti. Arabalar var.  Hayvana bir zarar gelse yayladan alıp götürebiliyoruz. 

Veterinere kolay ulaşabiliyoruz (KK.18). 

Boratav’ın tasnifine göre değerlendirildiğinde Olur ilçesinde “tümüyle akılcı yöntemler” 

uygulandığı sonucuna varılmaktadır. Bu bölgede geleneksel yöntemlere ek olarak veteriner 

ilaçları da temin edilip kullanılmaktadır. 

2.7.  Çobanlıkta Halk Hukuku 

Halk hukukunun yazılı hukuk karşısında bazı ayırıcı özellikleri vardır. Bu özellikler; sözlü olması, 

ihtiyaç ve gereksinimler sonucunda oluşması, yazılı olmayan toplumsal bir sözleşmeyle kabul edilmesi 

ve her ne kadar yazılı hukuk olsa da halk hukukunun mutlaka bir şekilde yaşamasıdır (Sevindik, 2018, 

s. 32). 

Bu durum, geleneksel mesleklerden biri olan çobanlıkta da devam etmektedir. Olur ilçesinde 

çobanlıkta halk hukuku ise şu şekildedir: 

2.7.1. Çoban Tutma 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      265 

Çoban tutma, belli bir bölgedeki hanelerin hayvanları için ortak bir çoban tutulmasıdır. Olur 

ilçesinde çoban tutma ile ilgili durum zaman içerisinde değişikliğe uğramıştır: 

Önceden ihaleyle çoban tutulurdu. Diyelim ki bir ailede genç üç çocuk vardı, babanın da ihtiyacı var. 

Hepimizin de ihtiyacı vardı. İhale için 3-5 kişi toplanırdık, muhtar okulda seçim yapılacağını 

duyururdu. Ben, kendi köyümde nisanın 10-15’inden kasımın 25’ine kadar hayvan otlatmışım. Hem 

de çok ucuz tarifeye otlattım. Bir kod13 buğdaya öküz malının içinde at otardım (KK.3). 

 Çobanlık yaptığımız zaman küçük bir para alırdık. 20 kg buğday alırdık, bugünle çarptığın zaman 

altı aylık dönemde çok az bir para. Bir inek, bir teneke buğdaydı. Kışlığımızı alıp, yiyorduk. Çocukla, 

anayla, babayla, gelecek misafirle yiyorduk (KK.17). 

Toplu büyükbaşın ortak bir çobanı olur. Herkesin hayvanına göre ücret bölünür. On hayvanı olan on 

hayvan parası verir, elli hayvanı olan elli hayvan parası verir. Koyun da aynıdır, büyükbaş da aynıdır. 

Zorlukları çoktur (KK.1). 

Olur’da yerli çoban kültürü bitti. Benim tanıdığım kendi sürüsü dışında başkasının hayvanına bakan 

bir çoban yok.  Mesela bizim köyde (Olgun köyü) çocukluğumdan hatırladığım, sadece koyun 

sürüsüne beş ortak çoban tutulduğunu hatırlıyorum. Daha öncesine baktığın zaman insanlar; arpa, 

buğday gibi karşılıklarla çobanlık yapardı. Şimdi öyle bir durum ki hayvanın varsa kendin güdeceksin 

(KK.6). 

Geçmiş dönemlerde çoban tutma, ihale ile gerçekleştirilmiştir. Ücret olarak buğday, arpa gibi 

gıdalara karşılık çalışılmıştır. Günümüzde ise hayvan adedine göre ücret belirlenmektedir. Aynı 

zamanda günümüzde sürüye göre çoban tutma azalmıştır. Bu durum, hayvan sahiplerinin şahsi 

çoban tutmaya yönelmelerine sebep olmuştur.  

2.7.2. Çobana Yemek Yedirme 

Hayvan sahipleri, çobana belli bir sırayla yemek yedirip hediyeler vererek ağırlarlar. 

Köy halkı, çobanına sırayla yemek yedirir. O gün, çantasına hediye konur (sigara, 

bıçak, tesbih, çakmak) sürüye giderken verilir (KK.8, KK.18). 

2.7.3. Zarar Ödeme 

Zarar ödeme, sürünün sorumluluğunu taşıyan çobanın hayvanlara zarar gelmesi hâlinde zararı 

tahsil etmesidir. 

“Senin hayvanına zarar getirmem” veya Kur’an kitaba yemin etme şeklinde yeminler vardı. Yemin 

içme, hayvana zarar gelirse edilir. Kendisinden zarar gelmediğinde de yemin içer. Çoban emanete 

önem verir.  Kurda kaptırırsa oturup ağlar ne yapacağını bilemez. Yemin içme de burada devreye 

girer. “Emaneti sana teslim ettik, telef ettik” şeklinde konuşulmaması içindir. Dikkatli olması lazım 

hayvandan sorumlu. Hayvan taşınamazsa, sığırsa, büyükse bir emaresini götürebilir veya bir resmini 

çekebilir. Hayvandan bir emare bulunmamışsa, sahibin zararı varsa tahsil eder. Çoban tutarken 

ödemeli tuttuysan ödeyebilir. Kesim kesilmişse öder (KK.8). 

Hayvan öldüyse veya ayağı kırıldıysa genelde iki kişiydik, biri gidip haber verirdi. Hayvan sahibi ya 

götürürdü veya götüremeyecek durumdaysa bırakırdı. Çok kötü durumda değildiyse adam götürüp 

keserdi. Götürürken de öküz arabasına bindirirdi. Ya kesecekti, ya satacaktı ya da iyileştirip sürüye 

katacaktı. Mal sahibi hayvana zarar gelse katı tepki vermezdi. En kötü çoban bile mala bir şey olsun 

istemezdi (KK.17). 

 
13 Buğdayı veya tahıl ürünlerini ölçmek için kullanılan bir ölçektir. 



Korku, T.                                                                                                                            266 

Olur ilçesinde çobanın hayvanlara verdiği herhangi bir zarar varsa, çoban ödeme yapmaktadır. 

Çoban, sürüdeki canlılara zarar gelmesi durumunda herhangi bir aşırı tepki ile 

karşılaşmamaktadır. 

2.8.  Kurtağzı Bağlama 

Kurt Ağzı bağlanılması çoğunlukla ilgili dualar eşliğince bıçak ağzı kapatılarak yapılır (Kalafat, 

2006, s. 276). Olur ilçesinde de bu büyüsel uygulama ilgili bulgular şu şekildedir: 

Mal bayırda, ormanda kaldıysa kurtağzı bağlama yapmaya giderlerdi. Nasıl bir şeydi bilmiyorum. 

Kurt yemesin diye bağladıklarını söylerlerdi (KK.17). 

Evden bıçak ve ip alınırdı. Dualar okunarak bıçak bağlanırdı. Herkes bağlayamaz. Duası vardı. Duası 

nasıldır, bilmiyorum. Bağlayan kişi duayı bilirdi, onu çağırırlardı. Hayvan bulununca bağlamayı 

bozuyorlardı (KK.8). 

Kurtağzı bağlamaya rastladım. Birkaç defa köyde kurtağzı bağlama yaptırdık, faydasını da gördük 

(KK.1). 

Olur ilçesinde bu büyüsel uygulamaya inanıldığı ve yaptırıldığı görülmektedir. 

2.9.  Çoban ve Hayvan Barınakları 

Çobanın kırsalda mesleğini icra ederken bir barınağa ihtiyacı vardır. Olur ilçesinde çobanın 

barınma ihtiyacını gören barınaklar şu şekildedir: 

Kulapa/Kulüppa: Çoban kulübesine, “Kulapa” denir (KK.8).  

Karavan: Traktörün arkasına karavanı takarsın, koyun sürünü de getirirsin, 

kalırsın. Koyun sürüsü, karavanı tanır, ışık da veriyor. Işığı görünce canlanmazlar 

daha onlar (KK.15). 

Hayvanların zorlu hava şartlarına uygun biçimde barınması ve güvende kalması için yapılan 

barınaklar şu şekildedir: 

Ağıl: Hayvanların koyulduğu barınağa denir (KK.8). Ağıl dediğin, etrafı kapalı, 

çevrilidir. Tel veya çitle çevrilerek yapılan bir hayvan barınak alanıdır. Hayvanların 

hapsedildiği ve yağmur çamur olduğunda kımıldayamadıkları bir alandır (KK.1). 

Üstü açık, etrafı kapalı barınaktır. Yazın veya gündüz hayvan koyulur (KK.18). 

Ahır: Her tarafı kapalı, genelde kış aylarında kullanılan hayvan barınağıdır 

(KK.18). 

Köm/Kom: Kışlık hayvan barınağıdır (KK.8). Küçükbaşların kaldığı, içinde hiçbir 

şey olmayan üstü kapalı barınaktır (KK.18). 

Kara Arhaç/Arkaç: Merada herhangi bir düzlüğe kurulur. Avantajı ise hayvanlar 

yağış olduğunda gelince çamura bulanmaz. Hayvan, etrafı çevrili bir alana 

sıkışmadığı için yağmur veya başka durumlarda yandaki çimenliğe, yeşilliğe 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      267 

gidebilir. Çoban, genellikle sürüyü hep yayların dışında tutar. Genelde tosun 

çobanları, kara arhaç/arkaç kullanır (KK.1, KK.18).  

Kardaval/Gartaval: Üstü kapalı, etrafı açık ve telle çevrilidir. Hayvanları, güneşten 

ve yağmurdan korumak için kullanılır (KK.18). 

 İlçede kullanılan hayvan barınakları; güvenlik ve hava koşullarına göre şekillenmiştir. 

2.10 . Büyükbaş ve Küçükbaş Hayvanların İsimlendirilmesi ve Sınıflandırılması 

Davarlar esas olarak cinsiyetlerine ve fiziki özelliklerine göre adlandırılırlar. Cinsiyetlerine göre 

adlandırılırken yaşları, fiziki özelliklerine göre adlandırılırken renkleri ve baş kısımları ile ilgili 

bir kısım unsurlar dikkate alınır (Gökşen, 2007, s. 136). Olur ilçesinde büyükbaş ve küçükbaş 

hayvanların isimlendirilmesi ve sınıflandırılmasında yaş, cins, renk, cinsiyet gibi özelliklerin 

dikkate alındığı görülmektedir.  

Olur ilçesinde büyükbaş hayvanların isimlendirilmesi ve tasnifi şu şekildedir: 

Mor kırmızı inekler var ama şu anda kaybolmak üzeredir. Bu tür sadece Kekikli köyünde 

bulunmaktadır. Bizim ana ırkımızdır. Koruma altındadır. Montofon, Simental ve Şavrela en çok tercih 

edilen inek türleridir. En çok, simental görülür. Alnı beyaz olanına kaşka/kaşha denir. “Kolik inek”, 

boynuzu olmayan ineklere deriz. Burnu ağzı sarımsı olanlara “mıreş” denir. “Alaca inek”, alaca 

renkli olana deriz. “Boz inek” bizde de olurdu (KK.8). 

Dana: 0-1 yaş arasındaki sığırlara denmektedir. 

Erkek Dana: 0-1 yaş arasındaki erkek sığırlara denmektedir. 

Mozik: 1-2 yaş arası dişi sığırlara denmektedir.  

Erkek Mozik: 1-2 yaş arasındaki erkek sığırlara denmektedir. 

Düge/Düve: 3 yaşındaki sığırlara denmektedir. “Bir doğmuş inek” denir. İlk doğumunu 

gerçekleştirir. 4 yaşındakine de “iki doğmuş inek” denmektedir. Bu şekilde her yaşta bir sayı 

artarak devam eder. 

Doğar Tosun/Tosun: 3 yaşındaki erkek sığırlara denir. 4 yaşında “toprak” denir. 5 yaşında 

“iki toprak” denir ve iki topraktan sonra “öküz” denir (KK.18). 

Kısır İnek: Karnı boş olana deriz (KK.18). 

Gebe Düge/Gebe İnek: Gebelik sürecine giren hayvana denir (KK.18). 

Olur ilçesinde küçükbaş hayvanların isimlendirilmesi ve tasnifi şu şekildedir: 

Morkaraman, Akkaraman koyunları vardır. Hemşin koyunu (herik) Artvin bölgesine 

aittir ama komşuluktan dolayı bizlerde de vardır (KK.8). 

Kuzu: Yeni doğan koyuna denir. 0-6 ay arasıdır. 



Korku, T.                                                                                                                            268 

Şişek: 1-2 yaş arasındaki koyuna denmektedir. 

Ögeç/Ogeç: 1-2 yaş arasındaki erkek koyuna denmektedir. 

Toklu: 6-12 ay arasındaki koyuna denmektedir. 

Erkek Toklu: 6-12 ay arasındaki erkek koyuna denmektedir. 

Koyun: 2 yaşından büyük küçükbaşa denmektedir. 

Koç: 2 yaşından büyük olan erkek küçükbaşa denmektedir. 

Katımlık Koç: 2 yaşındaki koça, “bir katımlık koç” denmektedir. Her sene katımlığa karşı yaş 

da artar, 3 yaşındaki koç da “iki katımlık koç” şeklinde devam eder.  

Gıdik: 0-6 ay arasındaki keçiye denmektedir. 

Erkek Gıdik: 0-6 ay arasındaki erkek keçiye denmektedir. 

Korut: 6 ay ile 1 yaş arasındaki keçilere denmektedir. 

Erkek Korut: 6 ay ile 1 yaş arasındaki erkek keçilere denmektedir. 

Çebiç: 1-2 yaşına kadar olan keçidir. Erkeğine “koşot” denmektedir. 

Koşot: 1-2 yaşına kadar olan erkek keçilere denmektedir. 

Keçi: İki yaşından sonraki keçilere denmektedir. 

Teke: İki yaşından sonraki erkek keçilere denmektedir. 2 yaşındaki “bir katımlık teke”, 3 

yaşındaki de “iki katımlık teke” şeklinde devam eder. 

2.11. Çobanlıkta Kullanılan Mesleki Terimler 

“Meslektaş olarak adlandırılan insanlar mesleklerini icra edebilmek ve kendi aralarında sağlıklı 

bir iletişim kurmak amacıyla bazı sözcükler üretirler ki buna terim denir” (Deniz vd., 2016, 

s.206). Olur ilçesinde çobanlık mesleğinin icrasında kullanılan mesleki terimler ise şu şekildedir: 

Haylama: “Haylama” dediğimiz seslenme köpeklere yapılır (KK.8). Haylamayı, 

çoban başlattırır. “Hadi tut, hadi hadi” diye başlatır. Köpeği, bir bölgenin üzerine 

uyarlamak için haylama yapar (KK.18). 

Islık: Çoban genelde koyunlara ıslık sesi çıkartır (KK.1). Hayvanları, müzikle 

otarmak veya suya götüreceği zaman ıslık veya kavalla götürür. Çobanın acil durum 

ıslığı vardır. Acil durumlarda, çağırdığında hayvan ürküp toplanır. Uzun uzun ve 

hızlı hızlı bir ıslıktır. Suya götürme ıslığı ayrıdır, kısa kısa çalınır. Islık çalınır ve 

anlamı da “Su burada, su burada” demektir. Su içtiği zaman su ıslığı çalınır. Hayvan 

bilir ki o ıslık çalınırsa orda su vardır. Kızma ıslığı vardır. Kızdığı zaman da kısa 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      269 

ama sert bir şekilde ıslık çalar. Kızma ıslığı, hayvan yönünü çevirme için kullanılır. 

Rahatlama ıslığı vardır, hayvanın ot bulup rahatladığı zaman çalar. O zaman da 

daha ağır ağır yayılırlar. Kaval da aynı, suya götürülürken rahatlatma için 

kullanılırdı. Islık da türkü şeklinde kaval gibi çalınır. Şimdiki zamanda internetten 

de kaval sesi veya ıslık dinleten bulunuyor (KK.8). 

İğdiş Etme: Tosunları bazen de kısırlaştırırlar bu da “iğdiş etme”dir. Kağnıya 

koşmak için iğdiş ederlerdi ki çiftleşmek için uyarılıp kaçmasın (KK.18). 

Kayırmak: Hayvanın özellikle içeride doyurulmasına denir (KK.1). 

Nal Çakma: Genelde ilkbahardan sonbahara kadar olan vakitte gerçekleştirilir. 

Öküzler koşulursa kışın da nallanır. Yoksa ayakları sakat olur, tutmaz ve tırnakları 

parçalanır. Atlar da kışın binilirse kışın nallanır. Eşekler de yük yüklenir, koşulursa 

nallanır; koşulmazsa yazın, nallanmaya gerek yoktur (KK.18). 

Otarmak: Hayvan otlatmaya denir (KK.1). 

Ögür Etme: Çiftleşme zamanı gelince çiftleşmeye veya kızgınlık dönemindeki 

sürecine denir. Dişi sığırın gebe kalma zamanıdır (KK.18).  

Seslenmeler: İneklere seslenirken “Pıj pıj” dersin. Koyunlara “Mee”, “Ho ho!”, 

kuzulara “Be”, danalara ise “Puçi puçi” dersin. Zaten köpeklerin ismi bellidir, 

seslendiğin zaman gelirler (KK.1). 

Sonuç  

Çoban kültürünü incelemek amacıyla seçilen Olur ilçesinde ek gelir için veya ihtiyaçlardan 

dolayı tarım kollarıyla ilgilenilmektedir. Tarım kollarından biri olan hayvancılığa bağlı bir 

şekilde icra edilen çobanlık mesleği, kendi içerisinde dönüşerek varlığını devam ettirmektedir. 

İlçenin temel geçim kaynağı olarak karşımıza çıkan hayvancılık alanında yerli çoban bulamama 

sorunu göze çarpmaktadır. Yerli çoban eksikliği, Merkez Yeşilbağlar Mahallesi hariç, ilçe 

genelinde söz konusu sorun görülmektedir. Bu durum, meslekte kullanılan geleneksel 

yöntemleri, halk bilgisini ve icra şeklini geçici olarak tutulan veya yabancı uyruklu olan 

çobanlarla sürdürülmeye çalışılmasına yol açmaktadır. 

Çobanlığın zor bir meslek olduğu ve meslekte görülen zorlukların zaman içinde iletişim ve 

ulaşım araçlarıyla kolaylaştığı kaynak kişiler tarafından vurgulanmaktadır. Mesleğin gelişiminde 

ve dönüşümünde etkin olan teknoloji, halk arasında çobana yeni bir sıfat eklemiştir: “modern 

çoban”. 



Korku, T.                                                                                                                            270 

Teknoloji ile kırsalda yaşantının kolaylaşması, çobanlık mesleğinde dönüşümü tetiklemiştir. 

Yemek ihtiyacı, sürü sahiplerinin desteği ile kolayca giderilmektedir. Mera alanlarında barınmak 

için açık alan veya küçük kulübe kullanımı, yerini traktörlere bağlı bir şekilde kullanılan 

karavanlara bırakmıştır. Günümüzde çoban ihtiyacının ilçe dışından karşılanmasından dolayı 

yazın çeşitli barınaklar, kışın ise ayrı bir ev veya oda verilmektedir. Aynı zamanda, kırsalda 

yaşanan hayvan yaralanmaları, hastalıkları, gebelik durumları, kaybolmaları ve ölüm gibi 

durumlarda ulaşım problemleri çekilmemektedir. Ulaşım araçlarının telefon yardımıyla 

istenmesi veya ulaşım araçlarına sahip olunması; çobanın öküz arabası, at veya eşekle haber 

ulaştırması veya hayvanın taşınma zorunluluğunu ortadan kaldırmıştır. Hayvan sağlığında 

“modern çoban”, geleneksel yöntemlere ilaveten veteriner ilaçlarını da kullanmaktadır. 

Geleneksel olarak kullanılan ve hayvanlarla iletişim aracı olan ıslık ve kaval artık yerini müzik 

listelerine bırakmaktadır. Yörede geleneksel olarak kullanılan davarcık ise yerini sırt çantasına 

bırakmıştır. Kara lastik ve çarığın yerini ise iş ayakkabısı, spor ayakkabı ve çizme almıştır. Çoban 

keçesinin yerini ise mont, kaban veya yağmurluk almıştır. İlçede tabiat bilgisine ek olarak 

meteoroloji gündeminden faydalanma da görülmüştür.  Günümüzde, kolektif olarak tercih edilen 

giysi ve araç gereçler, kırsalda mesleğini sürdüren çobanın “modern” şeklinde nitelendirilmesine 

de yol açmıştır. 

Sonuç olarak ilçede çoban kültürü, teknolojiyle ve sosyal koşullarla birlikte bir metamorfoz 

aşamasındadır. İlçenin yerli çoban eksikliğini yabancı çobanlarla gidermeye çalışması, halk 

bilgisinin tümüyle aktarımını engellerken Afganlar başta olmak üzere yabancı uyruklu 

çobanların bilgisi de kültürel ekolojiye eklemlenmektedir. Yerli çoban bulma zorluğunun 

yaşanması, çoban kültürünün aynı zenginlikte yaşatılmasını engelleyebilir. Çobanlığın kırsalda 

sürdürülen bir meslek olması dolayısıyla çeşitli zorlukları bulunmaktadır. Bu bakımdan, iletişim 

ve ulaşım araçları çobana büyük bir katkı sağlamaktadır. Aynı şekilde, barınma ve yeme içme 

ihtiyaçlarının sürü sahipleri tarafından özenle giderilmesi kırsalda çobanın yaşamına konfor 

katabilmektedir. Bu çeşitli avantajların yanında pek tabii oluşan dezavantajlar da bulunmaktadır; 

teknolojinin çoban ve tabiat bağını zayıflatma ihtimali vardır.  “Modern çoban”, sosyalleşme ve 

iletişim ihtiyacını telefonla giderirken tabiat ile kurduğu ilişki zayıflayabilir. Bu bağlamda Olur 

ilçesi çoban folkloru açısından araştırmacılara önemli veriler sunacak bir bölge olarak bu 

çalışmada detaylı bir şekilde incelenmiştir.   

 

 

 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      271 

Kaynakça 

Akın, E. (2018). Talip Apaydın’ın romanlarında halk bilimi unsurları. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Siirt: Siirt Üniversitesi. 

Akpınar Külekçi, E., Bulut, Y. ve Sezen, İ. (2020). Oltu ve olur (Erzurum) ilçeleri yayla turizmi 

potansiyelinin coğrafi bilgi sistemiyle belirlenmesi. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 24(1), 291-302. 

Alakuş, E. ve Uzan, Y. (2020). İnsan ticaretine konu olma potansiyeli bakımından Türkiye’nin 

Afgan düzensiz göçmen gerçeği. Göç Araştırmaları Dergisi, 6(1), 92-117. 

Bayat, F. (2011). Türk mitolojik düşüncesinde çobanlık, E. Naskali (Ed.), Çoban Kitabı (165-

185). İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Begiç, H. ve Öz, C. (2020). Türk kültüründe çobanlık ve çoban giysisi – kepenek, çoban kürkü. 

Türkoloji, (102), 105-124. 

Boratav, P. (1984). 100 soruda Türk folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Bulut, B. (2014).  Türk halk kültüründe çoban. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kars: 

Kafkas Üniversitesi. 

Çağbayır, Y. (2007). Yazıtlarından günümüze Türkiye Türkçesinin söz varlığı Ötüken Türkçe 

Sözlük. İstanbul: Ötüken Yayınevi. 

Çoban, V. (2015). Türk halk kültüründe çobanlık. Yüksek Lisans Tezi. Elâzığ: Fırat Üniversitesi. 

Çelebi, K. (1145). Kitab-ı Cihannümâ li-Kâtib Çelebi. İstanbul: İbrahim Müteferrika Matbaası. 

Deniz, K., Alkol, N. ve Öğretmeni, T. (2016). Mesleki dilin söz varlığı ve terim, Milli Eğitim 

Dergisi, 45(210), 201-214. 

Ertürk, H. (2022). Taliban yönetimindeki afgan medyası. Afganistan'da taliban yönetiminin küresel ve 

bölgesel etkileri, Çevrimiçi Ulusal Kongre, Bildiri Kitapçığı, 60-73. 

Gökşen, C. (2007). Sandal köyü tarsus ve çevresinde keçilere verilen adlar ve davarcılıkla ilgili 

bazı uygulamalar, Millî Folklor, 19(76), 134-148. 

Gökyay, O. Ş. (2006). Dede Korkut hikâyeleri. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Gündoğdu, H. (1991). Çataksu (tavusker)’da halk sanatı tarzında süslenmiş bir Osmanlı dönemi 

camii, Türk Halk Mimarisi Sempozyumu Bildirileri (5-7 Mart 1990, Konya), 85-96. 

Ankara. 

Himoğlu, M. (2015). Tarihe mühür vuran şehir Erzurum. Erzurum: Fener Yayınları. 



Korku, T.                                                                                                                            272 

Işığıçok, Ö. ve Kariman, S. (2022). Afganistan’da yaşanan göç hareketleri ve Türkiye’deki 

Afganların durumunun incelenmesi, Journal of Crises and Political Research, 6(2), 455-

486. 

İleri, C. (2011). Eskişehir’de Çobanlık, E. Naskali (Ed.), Çoban Kitabı, 15-47, İstanbul: Kitabevi 

Yayınları. 

Kalafat, Y. (2006). Türk Halklarında Kurt Ağzı Bağlama İnancı. Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(20), 273-280. 

Karaca Z., Can H., Yarbaşı Y., Özdemir S. ve Gül Oral F. (2018). Erzurum ili sosyo-ekonomik 

profili 2018. Erzurum: Erzurum Teknik Üniversitesi Yayınları.  

Keleş, İ. (2024). Doğu Karadeniz bölgesi tarım kültüründe tarım ürünlerini yabani hayvanlardan 

korumak için yapılan geleneksel uygulamalar. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 17(46), 

541-561. https://doi.org/10.12981/mahder.1470659 

Kırmızı, Ö. (2016). Erdemli halk kültürü. Mersin: Mersin Büyükşehir Belediyesi Kültür 

Yayınları. 

Kırmızı, Ö. (2022). “Bir tören ve toplumsallaşma yemeği olarak tirit”, Halk Gastronomisi içinde 

(Ed. M. Aça vd.), s. 605-616, İstanbul: Motif Vakfı Yayınları. 

Koday, S. (2013). Olur'un turizm bakımından önemi. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi (22). 

Kunos, I. (1978). Türk halk edebiyatı. Yay. Hzl. T. Gülensoy, İstanbul: Tercüman Yayını. 

Koyuncu, M. (2012). Küçükbaş hayvan yetiştiriciliğinin anahtarı ‘çoban’, 2012 Yılı Hayvancılık 

Grubu Bölge Bilgi Alışveriş Toplantısı Bildirileri (17-20 Eylül 2012). 

Polat Üzümcü, T., Alyakut, Ö. ve Fereli, S. (2017). Gastronomik ürünlerin coğrafi işaretleme 

açısından değerlendirilmesi: Erzurum-olur örneği. Reserach Journal of Agricultural 

Sciences, 10(2), 44-53. 

Ögel, B. (1971a). Türk kültürünün gelişme çağları I, İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Ögel, B. (1971b). Türk kültürünün gelişme çağları II, İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Sevindik, A. (2018). Köy odalarından hareketle bir orta Anadolu köyünün halk hukuku algısı. 

Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi (39), 27-48. 

https://doi.org/10.21497/sefad.443331 

Ulular, A. B. (2006). Konya’da geleneksel konutta mutfak. (Yüksek Lisans Tezi). Konya: Selçuk 

Üniversitesi. 

https://doi.org/10.12981/mahder.1470659


Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      273 

Elektronik Kaynaklar  

URL-1: https://sozluk.gov.tr/ Erişim Tarihi: 14.10.2024. 

URL-2: https://www.olur.bel.tr/ilcemiz-Ilcemizin-Cografyasi Erişim: 10.12.2024. 

Kaynak Kişiler 

KK.1. Bekir YILDIRIM, 1974, Olur, Ortaokul, Çiftçi, Merkez Yeşilbağlar Mahallesi, Evli, 

KK.2. Yasin ÖZÇELİK, 1987, Olur, Lise, Çiftçi, Boğazgören Mahallesi, Evli, 

KK.3. Cafer ÖZÇELİK, 1969, Olur, İlköğretim, Çiftçi, Boğazgören Mahallesi, Evli, 

KK.4. Bilgin YILDIRIM, 1992, Olur, Lisans, Çiftçi, Merkez Yeşilbağlar Mahallesi, Bekâr, 

KK.5. Ercan VARALAN, 1991, Olur, Lise, İtfaiyeci, Çiftçi, Ekinlik Mahallesi, Evli, 

KK.6. Bülent ALBAYRAK, 1986, Olur, Lise, İtfaiyeci, Çiftçi, Olgun Mahallesi, Bekâr, 

KK.7. Fatih ALBAYRAK, 1983, Olur, Lisans, İtfaiyeci, Çiftçi, Olgun Mahallesi, Evli, 

KK.8. Fehmi YILDIRIM, 1967, Olur, Ortaokul, Emekli, Aktepe Mahallesi, Evli, 

KK.9. Kemalettin ÖZDEMİR, 1974, Lise, Çiftçi, Sarıbaşak Mahallesi, Evli, 

KK.10. Canay YILDIRIM, 1969, Olur, Ortaokul, Çiftçi, Ilıkaynak Mahallesi, Evli, 

KK.11. Nedim AMİRİ, 1998, Mezar-ı Şerif, Lise, Çoban, Erzurum, Bekâr, 

KK.12. Seyfullah HÜSEYNİ, 2001, Samangan, Ortaokul, Çoban, Erzurum, Bekâr, 

KK.13. Samih AMİRİ, 1996, Mezar-ı Şerif, Çoban, Erzurum, Bekâr, 

KK.14. Uğur ÖZÇELİK, 1993, Olur, Ortaokul, Çiftçi, Boğazgören Mahallesi, Evli, 

KK.15. Reis Yıldırım, 1965, Olur, Ortaokul, Çiftçi, Merkez Yeşilbağlar Mahallesi, Evli, 

KK.16. Mustafa REZZAKOĞLU, 2002, Mezar-i Şerif, İlkokul, Çoban, Erzurum, Bekâr, 

KK.17. Selahattin YILDIRIM, 1960, Olur, Okuryazar, Çiftçi, Etimesgut, Evli, 

KK.18. Halil KORKU, Şenkaya, 1963, Olur, Ortaokul, Emekli Memur, Çiftçi, Evli, 

 

 

https://sozluk.gov.tr/
https://www.olur.bel.tr/ilcemiz-Ilcemizin-Cografyasi


   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P. 274–294. 

 

 

 

Timur Dönemi Seramik Örnekleri (Taşkent Emir Timur Müzesi)* 

Sevgi KURTYEMEZ** & Eyüp POLAT*** 

Öz: Bu çalışmada, Taşkent Emir Timur Müzesi’nde sergilenen ve Timur dönemine tarihlendirilen 10 adet 

seramik tabak incelenmiştir. Söz konusu figürlü seramik tabaklar sanatsal özellikleri ve dönemin kültürel hayatı 

hakkında bilgi vermesi bakımından oldukça önemlidir. İncelenen eserler, Timur dönemi günlük hayatta kullanılan 

tabakların zanaatkârlık anlayışı ve estetik yaklaşımlarını ortaya koymaktadır. Çalışma, figürlü seramik örneklerinin 

sanatsal değerlerini, dönemsel üretim tekniklerini ve bezeme unsurlarını detaylı biçimde ele alarak bu eserlerin 

tarihî belge niteliğine vurgu yapmaktadır. Çalışmada, incelenen eserler yalnızca estetik açıdan değil, aynı zamanda 

14-16. yüzyıl Orta Asya’daki Türk toplumlarının kültürel yapısı, ticaret ilişkileri ve sembolik değerlerini yansıtması 

bakımından da önem taşımaktadır. Çalışmanın konusunu oluşturan eserler, figürlü seramik sanatının gelişimi ile 

ilgili literatüre müze verileri üzerinden somut örnekler sunması ve Türk-İslam sanatının süreklilik gösteren yönlerini 

gözler önüne sermesi bakımından oldukça önemlidir. Taşkent Emir Timur Müzesi’nde sergilenen 10 adet seramik 

tabak bu bağlamda incelenmiştir. İncelenen örneklerde bitkisel ve geometrik motiflerin yanı sıra hayvansal 

figürlerin de karşımıza çıkması gerek İslam Öncesi Türk Sanatı ve gerekse İslami Dönem Türk Sanat anlayışının 

Timur dönemi sanatı içerisinde devam ettiğinin en belirgin kanıtı niteliğindedir. Çalışma boyunca nitel yöntem 

benimsenmiş olup müze incelemeleri ve görsel analizler yoluyla eserlere ilişkin veriler, sanat tarihi biliminin 

kendine has yöntem ve teknikleriyle toplanmıştır. İncelenen eserlerdeki motif kompozisyonları, renk kullanımı, teknik 

özellikler ve ikonografik ögeler belirlenerek çalışmada detaylı bir şekilde tanımlanmıştır. Elde edilen bulgular, 

dönemin sanat anlayışında bitkisel ve geometrik motiflerin yanında hayvan figürlerinin de önemli bir yer tuttuğunu 

ve bu eserlerin aynı zamanda kültürel etkileşimlerin izlerini taşıdığını ortaya koymaktadır. Emir Timur Müzesi’nde 

yer alan figürlü seramik tabaklar, yalnızca birer sanat eseri değil, aynı zamanda dönemin kültürel, ekonomik ve 

estetik dinamiklerini yansıtan birer tarihî belge niteliğindedir. 

Anahtar Kelimeler: Orta Asya Türk sanatı, Özbekistan-Taşkent, Emir Timur Müzesi, figürlü seramik, çini. 

Timurid Period Ceramic Samples (Tashkent Emir Timur Museum) 

Abstract: In this study, ten ceramic plates exhibited at the Amir Timur Museum in Tashkent and dated to 

the Timurid period have been examined. These figurative ceramic plates are of great importance in terms of their 

 
* Bu makale, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sanat Tarihi Anabilim Dalı, “Özbekistan Taşkent 

Müzelerinde Yer Alan Eserler (Seramik-Ahşap-Kumaş)” adlı Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezinden 

üretilmiştir. 
** Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sanat Tarihi Anabilim Dalı Yüksek Lisans Öğrencisi, 

sevgi.kurtymz@gmail.com / https://orcid.org/0009-0005-4642-9173  
*** Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sanat Tarihi Bölümü, epolat@erciyes.edu.tr / 

https://orcid.org/0000-0003-4050-0520  

 
Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 20-06-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 05-08-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI:10.59305/ijvuts.1724063 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Kurtyemez, S., Polat, E. (2025). Timur Dönemi Seramik Örnekleri (Taşkent Emir Timur Müzesi), Uluslararası İdil-

Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 274-294. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1724063 

 
***Dergimizde yayımlanan makaleler CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak yayımlanmaktadır. 

 

 

mailto:sevgi.kurtymz@gmail.com
https://orcid.org/0009-0005-4642-9173
mailto:epolat@erciyes.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-4050-0520
https://doi.org/


Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      275 

artistic features and the insight they provide into the cultural life of the period. The examined works reveal the 

craftsmanship and aesthetic approaches of the plates used in everyday life during the Timurid era. By analyzing the 

artistic value, period-specific production techniques, and decorative elements of the figurative ceramics in detail, 

the study emphasizes the historical document-like quality of these artifacts. 

The examined objects are significant not only from an aesthetic perspective but also for reflecting the cultural 

structure, trade relations, and symbolic values of Turkic societies in Central Asia between the 14th and 16th 

centuries. The ceramic plates that form the subject of this study are of particular importance as they offer concrete 

examples based on museum data for the development of figurative ceramic art and shed light on the enduring 

features of Turkish-Islamic art. Within this context, the ten ceramic plates exhibited at the Amir Timur Museum in 

Tashkent have been examined.In the analyzed examples, the presence of animal figures alongside vegetal and 

geometric motifs clearly demonstrates the continuity of both pre-Islamic Turkic art and Islamic-period Turkic 

artistic traditions within Timurid art.A qualitative method was adopted throughout the study, and data regarding 

the artifacts were collected through museum observations and visual analyses using the unique methods and 

techniques of art history. The compositional structures of the motifs, use of color, technical features, and 

iconographic elements found in the examined pieces have been identified and described in detail. The findings reveal 

that animal figures held an important place in the art of the period alongside vegetal and geometric motifs, and that 

these works also bear traces of cultural interactions. The figurative ceramic plates exhibited in the Amir Timur 

Museum are not merely works of art; they are also historical documents that reflect the cultural, economic, and 

aesthetic dynamics of their time. 

Keywords: Central Asian Turkic Art, Uzbekistan–Tashkent, Amir Timur Museum, figurative ceramics, 

tilework. 

Giriş 

Seramik, insanlık tarihi boyunca hem günlük yaşamda kullanılan bir araç hem de estetik bir ifade 

biçimi olarak önemli bir yer tutmuştur. Türk kültüründe ise bu malzeme, yalnızca işlevsel 

amaçlarla değil, aynı zamanda sanatsal bir anlatım dili olarak da değerlendirilmiştir. Özellikle el 

yapımı seramik tabaklar, üzerlerindeki desenler, motifler ve renklerle sadece dönemin sanat 

anlayışını değil, aynı zamanda kültürel kimliğini ve dünyaya bakışını da yansıtır. Bu tabaklar, 

hem sofralarda kullanılmış hem de sosyal yaşamın önemli bir parçası olarak misafir ağırlama 

gibi geleneksel ritüellerde yer almıştır.  

El sanatları geleneği içerisinde üretilen seramik tabaklar, zanaatkârların kişisel dokunuşlarını 

eserlere yansıtarak estetik ve kültürel bir zenginlik sunar. Türk İslam kültürünün oluştuğu ve 

Anadolu’ya kadar ulaştığı süreç içerisinde hiç kuşkusuz Özbekistan önemli bir konuma sahiptir 

(Polat, 2022, s. 30). Seramiklere işlenen motifler, binlerce yıllık tarih boyunca Orta Asya'nın 

coğrafi konumu, etnik çeşitliliği ve kültürel etkileşimleriyle şekillenmiştir. Kullanılan bu motifler 

de genellikle doğadan, tarihten, mitolojiden ve dinî inançlardan esinlenilir. Seramiklerde, ahşap 

süslemelerde, kumaşlarda ve mimaride sıkça görülür. “İkat” (Буктевич, 2004, s. 120) desenleri, 

Emir Timur döneminde kullanılan motiflerinin en karakteristik olanıdır. Bu desenler, geleneksel 

el dokuma teknikleriyle oluşturulur ve karmaşık geometrik desenlerin renkli bir uyumunu sunar. 

İkat desenleri, binlerce yıllık bir geçmişe sahip olan Orta Asya'nın tekstil sanatında büyük bir 

öneme sahiptir ve her desen, bölgenin kültürel ve tarihî zenginliğini yansıtır. Gül ve yaprak 

motifleri, Orta Asya motiflerinin diğer önemli bir kısmını oluşturur. Doğanın güzelliklerini ve 

bereketini temsil eden gül motifleri, genellikle çiçek desenleriyle süslenmiş yapraklarla birlikte 

kullanılır. Kullanılan motifler, genellikle el işçiliğiyle detaylandırılarak tekstil ürünlerinde, 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          276 

seramiklerde ve ahşap oymacılığında görülür. Hayvan figürleri de sıkça görülen unsurlardan 

biridir. Eserlerde hayvan motiflerine oldukça sık yer verilmekle birlikte hayvanlara yüklenen 

semboller geçmişe dayalı bir anlam ifade ederken modern çağa ayak uydurulup yeni motiflere 

de yer verilmiştir. “Somut olmayan kültürel mirasın bir parçası olan eski Türklerin yaşam 

biçimleri ve felsefelerini yansıtan bu motifler, günümüzde de birçok seramik sanatçısına ilham 

kaynağı olmaktadır” (Şahin, 2022). Yılan, at, kartal, geyik, keçi gibi figürler Orta Asya'nın doğal 

çevresiyle olan yakın ilişkisini yansıtır. Av hayvanları; at, geyik, tavşan, keçi gibi hayvanlar bu 

grubu oluşturmaktadır. "Türklerle ilgili birçok efsane, destan ve hikâyede at, sahibinin yakın 

arkadaşı, zafer ortağı, en değerli varlığı sayılmıştır (Çoruhlu, 2000, s. 141). Kuşlar, çinilerde 

genel kuş formlarının yanı sıra en yaygın olarak tavus kuşu, kartal, leylek, güvercin, balıkçıl ve 

ördek figürlerine rastlanmaktadır. Kuş figürleri genellikle hayat ağacı ile birlikte 

resmedilmişlerdir. Hayat ağacının etrafında karşılıklı veya sırt sırta vermiş kuşlar bulunan çiniler 

oldukça yaygındır. “Kuvvet ve kudreti simgeleyen kuş motifinin Anadolu sembolizminde 

ayrıcalıklı bir yeri bulunmaktadır. Kuş özlemi anlatır, haber beklentisinin ifadesidir. Kuş 

figürünün ölümü temsil ettiği ve ruha refakat ettiği de söylenmektedir” (Büyükçanga, 2006, s. 

27). Dağ keçisi, en erken örneklerde bir av hayvanı olarak konar-göçer Orta Asya Türk 

topluluklarının sanatında görülmektedir (Arslan ve Şen, 2023, s. 15). "Türkler etraflarında 

gördüklerini açık, stilize edilmiş ve doğadan uzaklaşmış motiflere çevirmişlerdir. Motifler daima 

tek hayvanın, tek çiçeğin stilize edilmiş neredeyse soyut biçimleridir" (Şahin, 2015, s. 20). Bu 

figürler genellikle mitolojik veya sembolik anlamlar taşır ve genellikle tekstil ürünlerinde, 

halılarda ve tabaklarda görülür. 

Geleneksel geometrik desenler, Orta Asya motiflerinin temelini oluşturan önemli unsurlardan 

biridir. Kareler, üçgenler, çaprazlar ve zigzaglar gibi motifler, genellikle simetri ve düzenin 

ifadesi olarak kullanılır. Bu desenler, genellikle bir araya getirilerek karmaşık ve göz alıcı 

desenler oluşturmak için kullanılır. Bu araştırmanın temel amacı, Taşkent Emir Timur 

Müzesi’nde yer alan 14 ve 16. yüzyıla ait figürlü seramik tabaklar üzerinden motif, renk ve 

süsleme anlayışını incelemektir. Söz konusu eserler, sadece görsel güzellikleriyle değil, 

taşıdıkları kültürel mirasla da dikkat çeker. Bu çalışmada, özellikle tabakların üzerindeki 

motiflerin kökeni, sembolik anlamları ve bu anlamların zamanla nasıl evrildiği ele alınacaktır. 

Aynı zamanda, bu motiflerin sadece bulundukları dönemi değil, daha sonraki dönemleri ve başka 

kültürel çevreleri nasıl etkilediği üzerinde de durulacaktır. Böylece seramik sanatının kültürel bir 

taşıyıcı ve aktarıcı rolü ortaya konulacaktır. 

Çalışma, literatürdeki önemli bir boşluğu doldurmayı amaçlamaktadır. Çünkü bugüne kadar 

seramik sanatı üzerine yapılan çalışmalar genellikle teknik analizlerle sınırlı kalmış, özellikle 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      277 

figürlü seramik örneklerinin kültürel bağlamda ayrıntılı bir şekilde ele alınmasına yeterince yer 

verilmemiştir.  

Bu araştırma, belirli bir koleksiyona “Taşkent Emir Timur Müzesindeki figürlü seramik 

tabaklara” odaklanarak, bu eksikliği gidermeyi hedeflemektedir. Seramikler üzerindeki 

motiflerin hangi kültürel kökenlerden beslendiği, hangi anlamları taşıdığı ve bu anlamların daha 

sonraki dönemlerde nasıl devam ettiği, çalışmanın ana odak noktasıdır. Böylece, sanat tarihi 

açısından hem özgün hem de kültürler arası etkileşimi gözler önüne seren bir bakış açısı 

sunulacaktır. 

1. Timur Dönemi Sanatı 

Timur’un hayatının ilk dönemlerine dair kayıtlar kaynaklarda fazlaca yer almasa da onun 1370 

yılında Çağatay Hanlığı’nın Mâverâünnehir kolunda iktidarı ele geçirdiği ve devletini kurduğu 

bilinmektedir (Yezdi, 2019, s. 211). O, 25 Şâban 736 (Nisan 1336) Salı günü On iki Hayvanlı 

Türk Takvimi'ne göre Sıçan yılında Keş (Şehr-i Sebz— Yeşil Şehir) yakınlarındaki Hoca Ilgar 

köyünde doğmuş olup babasının adı Turagay, annesinin adı Tekina Hatun idi. 1360 yılına 

gelinceye kadarki hayatına dair hiçbir şey söylenmemektedir (Aka, 2022). Emir Timur (1336-

1405), Türk-Moğol kökenli büyük bir devlet adamı ve askerî stratejist olarak Orta Asya tarihinde 

derin izler bırakmıştır. Sert ve disiplinli kişiliğiyle tanınan Timur, askerî dehası sayesinde 

Timurlular Devleti'ni kısa sürede geniş bir coğrafyaya yaymıştır.  Timur’un askerî dehası, 

düzenlediği birçok başarılı sefer ve kazandığı zaferlerle tarihe damga vurmuştur. 1398 yılında 

düzenlediği Delhi Seferi’nde, Delhi Sultanlığı’nı mağlup ederek Hindistan’daki zenginlikleri ele 

geçirmiştir (Yüksel, 2009). 1391 ve 1395 yıllarındaki Altın Orda Seferleri’nde Toktamış Han’ı 

yenerek Altın Orda Devleti’nin gücünü kırmış ve kuzey ticaret yolları üzerinde kontrol 

sağlamıştır. Timur’un en önemli zaferlerinden biri, 1402 yılında Yıldırım Bayezid’e karşı 

kazandığı Ankara Savaşı’dır; bu zafer Osmanlı İmparatorluğu’nu Fetret Devri’ne sokmuştur 

(Saburi, 2012, s. 638). Ayrıca, 1380’lerde düzenlediği İran ve Mezopotamya Seferleri ile 

İlhanlıların eski topraklarını fethederek bölgedeki hâkimiyetini güçlendirmiştir. Bu zaferler, 

Timur’un hem siyasi hem de askerî sahnede ne kadar etkili bir lider olduğunu ortaya 

koymaktadır. Doğuya düzenlediği son seferinde 18 Şubat 1405 tarihinde 69 yaşlarında vefat 

etmiştir (Aka, 2022, s. 34). 

Emir Timur dönemi, Orta Asya'nın sanat ve kültür tarihinde önemli bir dönemdir. 14 ve 15. 

yüzyıllarda Timur İmparatorluğu'nun hüküm sürdüğü bu dönem, çeşitli sanat dallarında büyük 

bir gelişmeyi işaret eder.  

Emir Timur'un başkenti olan Semerkant, o dönemde sanatın ve mimarinin merkezi hâline 

gelmiştir. Şehir, birçok görkemli yapı ve anıtla süslendi. Timur'un liderliği altında, sanatçılar ve 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          278 

zanaatkârlar, çeşitli disiplinlerde ustalıklarını sergileyerek birçok eser yarattılar. Özellikle 

figüratif seramik ve çini sanatı, Timur döneminde büyük bir gelişim gösterdi. Emir Timur'un 

sarayları ve camileri, muhteşem çini işçiliği ve figüratif seramiklerle süslenmişti. Bu eserler, o 

dönemin sanatının en önemli örneklerindendir ve bugün hâlâ bu dönemin sanatsal zenginliğini 

yansıtmaktadır. 

Emir Timur'un sanata ve kültüre olan desteği, Orta Asya'nın sanat tarihinde izler bırakmıştır 

(Rtveladze ve Islomov, 2005). Mimaride ve sanatta, Semerkant başta olmak üzere Timur'un 

yönetimindeki şehirlerde birçok yapı inşa edilmiştir. Bunlar arasında Gur-i Emir Türbesi, Bibi-

Hanım Camii ve Şeh-i Zindeh Külliyesi gibi yapılar dönemin mimari başyapıtlarıdır. Bu eserler, 

karmaşık geometrik desenlerle süslenmiş, ince işçilikle yapılmış ve çeşitli renklerdeki taşlarla 

süslenmiştir. 

Seramik sanatı da Emir Timur döneminde büyük bir ilerleme kaydetmiştir. Özellikle Taşkent, 

seramik üretimi açısından öne çıkan bir merkez olmuştur. Renkli desenleri ve ince işçiliğiyle 

Taşkent seramikleri, dönemin önemli sanat eserlerindendir. Çeşitli geometrik desenler, bitki 

motifleri ve hatta kaligrafi, seramiklerin süslemelerinde sıkça kullanılmıştır. Kuş, yılan, yılan 

yolu, kuş zinciri gibi hayvan süslemelerine de sıkça yer verilmiştir. Renkli çamurların ustaca 

kullanımıyla üretilen bu seramikler, hem görsel açıdan etkileyici hem de teknik açıdan ustalık 

gerektiren eserlerdir. 

Türk İslam edebiyatı da Emir Timur döneminde önemli bir gelişme göstermiştir. Divan edebiyatı 

ve halk edebiyatı alanlarında birçok önemli şair yetişmiştir. Mir Ali Şîr Nevayî gibi şairler, 

dönemin edebî figürlerindendir. Onların eserleri, dönemin estetik ve kültürel anlayışını 

yansıtırken aynı zamanda dilin ve edebiyatın gelişimine de katkı sağlamıştır. El sanatları da Emir 

Timur döneminde önemli bir yere sahiptir. Ahşap oymacılığı, metal işçiliği, minyatür sanatı gibi 

alanlarda önemli eserler üretilmiştir. Kitap süsleme sanatı da döneminde büyük bir ivme 

kazanmıştır. İncelikle işlenmiş desenler ve altın varaklarla süslenmiş kitaplar, dönemin sanatının 

bir yansımasıdır. Müzik ve dans da Emir Timur döneminin sanat alanında önemli bir yer 

tutmuştur. Saraylarda icra edilen çeşitli enstrümanlarla müzik performansları ve dans gösterileri, 

dönemin sanatsal yaşamının vazgeçilmez bir parçasını oluşturmuştur. Bu gösteriler, sanatın ve 

kültürün bir araya geldiği ve toplumsal bağların güçlendiği ortamlar sunmuştur. Bu farklı sanat 

dalları, Emir Timur döneminin zengin kültürel mirasının birer parçasını oluşturur.  

2. Türk Seramik Sanatı 

Türk seramik sanatı, Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan tarihî süreç içinde farklı kültürlerden 

etkilenerek gelişmiş, teknik ve estetik açıdan zenginleşmiştir. “Samsat, İslam öncesi Türk 

seramik ve çini tarihini aydınlatan önemli bir üretim merkezi olarak bilinmesi, 1939 yılında 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      279 

Dörner ve Naumann tarafından yapılan ilk arkeolojik kazılar sonucunda ortaya çıkmıştır” 

(Özgüç, 2009). Bu eserler hem İslam seramiklerinin hem de Türk seramik ve çini sanatının daha 

iyi anlaşılmasını sağlaması bakımından önemli görülmüştür (Öney, 1982). Samanilerin dillere 

destan başkenti Afrazyab'da (eski Semerkand) sonra Karahanlıların da kullandığı ve geliştirdiği 

görkemli saraydan bugüne ancak bazı nefis oymalı alçı duvar kaplama panoları, fresk (duvar 

resmi) parçaları, lüks seramikler kalmıştır. "Afrazyab seramikleri", Çin ile Müslüman Orta Asya 

gelenekleri arasındaki ortama yakışan, ikisinin karması bir üslupta, çok ünlü ve ilginç bir sanat 

eserleri grubu oluşturmuştur (Arık, 2000, s. 8).  İlk örnekleri, Göktürkler ve Uygurlar döneminde 

pişmiş toprak ve kilden yapılmış günlük kullanım kapları olarak görülmüştür. Uygurların 

yerleşik hayata geçmesiyle birlikte seramik üretimi gelişmiş, Bezeklik ve Turfan kazılarında sırlı 

seramik örnekleri bulunmuştur. Karahanlılar ve Gazneliler döneminde sırlama teknikleri 

ilerlemiş, mavi, yeşil ve kahverengi tonlarında üretilen seramikler öne çıkmıştır. Minai tekniği 

ile çok renkli süslemeler, lüster tekniği ile altın yaldızlı efektler elde edilmiştir. Büyük 

Selçuklular döneminde, İran ve Orta Asya etkisiyle seramik sanatında büyük gelişmeler 

yaşanmış, sgrafitto (kazıma) tekniği yaygınlaşmış, Rey ve Kaşan gibi merkezlerde çok renkli ve 

figürlü seramikler üretilmiştir. “Anadolu Selçuklu döneminde ise çini süslemeleri mimaride 

büyük önem kazanmış, Konya, Sivas ve Kayseri gibi merkezlerde üretilen mozaik çini ve sırlı 

tuğlalar cami, medrese ve saraylarda kullanılmıştır. Selçuklu dönemi, Türk seramik sanatının 

gelişiminde önemli bir aşamadır. Selçuklu hükümdarları, seramik sanatını desteklemiş ve bu 

sanat dalı büyük bir ilerleme kaydetmiştir” (Ünal, 2010, s. 48). Çini sanatının en parlak dönemi, 

Selçuklularla başlamıştır. Bu dönemde, Kubadabad Sarayı ve Alâeddin Camii gibi yapılar, hem 

mimarisiyle hem de seramik süslemeleriyle dikkat çeker. Selçuklu çinileri; geometrik desen, 

palmet ve rumi motiflerle bezeli, çok renkli, zarif ve ince işçilikle yapılmıştır. Geometrik 

desenler, bu dönemin karakteristik özelliğidir ve İslam sanatının soyut süsleme anlayışını 

yansıtır. Selçuklu döneminde çinilerde mavi, yeşil ve turkuaz tonları ağırlıklı olarak 

kullanılmıştır. Bunun yanında, seramiklerde kûfi yazı ve çini arabeskleri gibi İslami motifler de 

yer almıştır. Bu teknikler, sonraki Osmanlı dönemi çini sanatını etkilemiş ve birçok yönden 

gelişmesine zemin hazırlamıştır. Selçuklu ve Osmanlı çini sanatı, teknik ve yapılış tarzı 

bakımından birbirine benzer. Bununla birlikte lüster tekniği Selçuklu çağına özgüdür. Lüster 

çinilerin renklendirilmesinde şu karakterler açıkça ayırt edilmektedir: Bir kısmı kızılımsı 

kahverengi kiminde sır altında kobalt mavisi kullanılan bir grup oluşturuyor. Diğer bir grup ise 

daha çok Kaşan lüsterleri kalitesinde, altın sarısı, düzgün işlenmiş temiz örneklerden 

oluşmaktadır (Arık, 2000, s. 114). 

Selçuklu Devleti’nin yıkılmasının ardından beylikler döneminde Kütahya ve İznik gibi şehirlerde 

seramik üretimi devam etmiş, Osmanlı döneminde bu merkezler büyük bir gelişim göstermiştir. 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          280 

Osmanlı seramik sanatının en parlak dönemi 15 ve 16. yüzyıllarda İznik’te başlamış, ilk olarak 

mavi-beyaz seramikler üretilmiş, 16. yüzyılda renk paleti genişleyerek mercan kırmızısı ve 

parlak yeşil tonları eklenmiştir. İznik’te yapılan kazılardan anlaşıldığına göre, ilk Osmanlı 

keramikleri kırmızı hamurlu olup, hafif kabartma beyaz astar slip dekoru ile hazırlandıktan sonra 

renkli sıra batırılıp ikinci defa fırınlanıyordu. İznik’te bundan sonra ikinci devir olarak yine 

kırmızı hamurlu, yakın zamana kadar “Milet İşi” diye tanınan keramik üslubunun ortaya çıktığı, 

kazılar sonunda anlaşılmıştır. Bunlar, sıraltı tekniği ile yapılmış olup beyaz astar üzerine renkli 

dekorlar yapıldıktan sonra, şeffaf kurşun sırla kaplanmaktadır. Laciverte bakan koyu kobalt 

mavisi hâkim renk olup açık mavi, firuze, mor ve yeşil renkler de kullanılmıştır. XV. yüzyıl 

sonuna doğru, İznik’te kaba, kırmızı hamurlu keramikler yerine beyaz sert hamurlu, porselene 

benzer mavi-beyaz keramiklerle yepyeni, şahane bir üslup başlar. XVI. yüzyılın ortalarında bol 

sayıda görülen değişik süslemeli çok zengin keramiklerle, İznik keramik sanatının dördüncü 

devri başlar (Aslanapa, 1989, s. 872-874). 

Lale, sümbül, hatayi ve rumi motifleriyle süslenen İznik çinileri, Rüstem Paşa Camisi ve 

Süleymaniye Camisi gibi önemli Osmanlı yapılarında kullanılmıştır. 17. yüzyılın sonlarına doğru 

İznik atölyeleri kapanmış, seramik üretimi Kütahya’ya kaymıştır. İznik çinileri, renkli glazürleri 

ve karmaşık desenleriyle dikkat çekerken Kütahya seramikleri genellikle mavi ve beyaz 

renklerdeki desenleriyle bilinir (Artan, 1998). Kütahya seramikleri, İznik çinilerine göre daha 

yumuşak tonlar içeren sarı, turuncu ve mavi renkleriyle dikkat çekmiştir. 18 ve 19. yüzyıllarda 

Çanakkale seramikleri öne çıkmış, kabartmalı desenler, rölyef figürler ve yeşil, kahverengi gibi 

toprak tonlarının hâkim olduğu vazolar, sürahiler ve tabaklar üretilmiştir.  Türk seramik sanatı, 

geleneksel mirası modernleştiren ve zamanla değişen bir sanat dalıdır (Sümer, 2002). 

Cumhuriyet döneminde, sanayi tipi üretime geçilmiş ve geleneksel seramik sanatının modern 

sanatla birleştiği yeni akımlar ortaya çıkmıştır. Bu dönemde seramik eğitimi akademik düzeye 

taşınmış, sanatçılar geleneksel İznik, Kütahya ve Çanakkale seramiklerini çağdaş yaklaşımlarla 

yorumlamıştır. Hamiye Çolakoğlu, Sadi Diren ve İsmail Yiğit gibi sanatçılar, modern Türk 

seramik sanatının öncülerinden olmuş, geleneksel motifleri çağdaş formlarla birleştiren eserler 

üretmişlerdir. Günümüzde Türk seramik sanatı, hem geleneksel üretim teknikleriyle devam 

etmekte hem de çağdaş sanatçılar tarafından yeni estetik anlayışlarla şekillendirilmektedir. 

Özellikle İstanbul, Kütahya ve İzmir’de seramik üretimi hâlâ sürmekte, seramik sanatçıları 

uluslararası platformlarda eserlerini sergilemektedir. 

3. Emir Timur Dönemi Seramik Sanatı 

Timur dönemi sanatının tarihçesi, Orta Asya'nın binlerce yıllık geçmişine dayanır ve bölgenin 

zengin kültürel dokusunun önemli bir parçasını oluşturur. Orta Asya, tarih boyunca çeşitli 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      281 

medeniyetlere ev sahipliği yapmış ve İpek Yolu gibi önemli ticaret yollarının kavşağı olmuştur. 

Tarih boyunca önemli ticaret yollarının kesişme noktasında bulunan Taşkent, hâliyle her cazibe 

merkezi gibi çatışmaların, savaşların ve mücadelelerin hayli fazla yaşandığı bir bölge oldu 

(Barthold, 1979, s. 279). Bu bölgenin tarihî ve coğrafi konumu, seramik sanatının gelişiminde 

önemli bir rol oynamıştır. Timur dönemi seramik sanatının kökenleri, bölgedeki eski 

medeniyetlere kadar uzanır. İpek Yolu'nun etkisiyle Orta Asya'nın farklı kültürleri arasında 

kültürel alışveriş ve etkileşim yaşanmıştır. Bu dönemde seramik sanatı, hem işlevsel hem de 

dekoratif amaçlar için kullanılmıştır. Özellikle İslam'ın Orta Asya'ya yayılmasıyla birlikte, İslam 

öncesi döneme ait desenler ve motifler İslam sanatının etkisiyle birleştirilmiş ve karakteristik 

Timur dönemi seramiklerinin oluşumuna katkıda bulunmuştur. 

Orta Asya'nın tarihi boyunca, Timur dönemi seramik sanatı çeşitli dönemlerde farklı kültürel ve 

siyasi etkiler altında kalmıştır (Sarianidi, 1985, s. 47). Büyük İslam Medeniyeti döneminde, 

seramik sanatı daha da gelişmiş ve İslam estetiğinin etkisi altında yeni tarzlar ortaya çıkmıştır. 

Özellikle İran, Türk, Moğol ve diğer Orta Asya kültürlerinin etkileşimiyle seramik sanatı zengin 

bir çeşitlilik kazanmıştır (Chiu, 2009, s. 120). Emir Timur döneminde (1370-1405) ise bu sanatın 

önemli bir aşamaya ulaştığını söylemek mümkündür. Timur’un hükümdarlığı sırasında 

Özbekistan, Orta Asya'nın sanat ve kültür merkezi hâline gelmiş, seramik sanatı da bu dönemde 

gelişim göstermiştir. Timur'un başkenti olan Semerkant, mimari eserlerin yanı sıra el sanatları ve 

zanaatkârlar için de bir merkez hâline gelmiştir. Seramik sanatındaki zenginlik, mimaride 

kullanılan çinilerden günlük yaşamda kullanılan seramik kaplara kadar geniş bir yelpazede 

kendini göstermiştir. Bu dönemde seramik eserlerde kullanılan renkler, desenler ve teknikler 

dikkat çekicidir. Seramik ürünlerde sıklıkla görülen turkuaz, kobalt mavisi ve zümrüt yeşili 

gibi renkler, bu dönemin sanatının en belirgin özelliklerinden biridir. Özellikle mimaride 

kullanılan çini süslemeleri, Timur’un inşa ettirdiği medrese, cami ve türbelerde önemli bir yer 

tutmuştur. Bu yapılar, hem teknik olarak ileri hem de estetik olarak son derece zariftir. Örneğin, 

Gur Emir Türbesi ve Bibi Hanım Cami, Timur dönemine ait çini süslemelerinin en güzel 

örneklerindendir. Emir Timur döneminde seramik üretimi, hem fonksiyonel hem de dekoratif 

amaçlarla yapılmıştır. Özellikle lüster tekniği ile yapılan seramikler bu dönemin en dikkat çeken 

ürünleri arasındadır. Lüster tekniği, metal oksitlerin kullanımı ile seramiklere parlak ve metalik 

bir görünüm kazandırmıştır. Ayrıca seramiklerde kullanılan geometrik ve bitkisel motifler, İslam 

sanatının soyut süsleme anlayışını yansıtmaktadır (Gazimzyanov, 2008, s. 103). 

Sanatın diğer bazı alanlarında olduğu gibi çini ve seramiklerde de hayvanların tasvirlerinin en 

önemli sebebi, İslam öncesi Türk (ve buna paralel olarak Moğol) dini veya dinlerinden gelen 

hayvanlara ilişkin inançların ve sembolizmin hâlâ büyük ölçüde yaşıyor olmasıdır. Timurlu devri 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          282 

Orta Asya'sı hem eski inanışların hem de İslamiyet’in getirdiği yaşantı tarzının bir arada 

yaşandığı ilginç bir devirdir (Çoruhlu, 2007, s. 280). 

Bu dönemde yapılan seramiklerde hayvan figürlerine nadir de olsa rastlanabilir. İslam sanatında 

insan ve hayvan figürlerinin kullanımında çekinceler olsa da yerel etkiler ve zanaatkârların 

yaratıcılığı bu figürlerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Özellikle kuş figürleri ve mitolojik 

yaratıklar, dönemin seramiklerinde yer bulmuştur. Timur dönemi seramik sanatının modern 

dönemi, Sovyet dönemi ve sonrasında önemli değişimlere uğramıştır. Sovyetler Birliği 

döneminde, sanatın ideolojik amaçlar doğrultusunda şekillendirilmesi nedeniyle geleneksel sanat 

formları bazı sınırlamalarla karşılaşmıştır. Ancak Sovyet döneminin sona ermesiyle birlikte, 

Özbekistan ve diğer Orta Asya ülkelerinde seramik sanatı yeniden canlanmış ve geleneksel 

tekniklerin yanı sıra modern yaklaşımlarla da geliştirilmiştir. Timur dönemi seramikleri, 

geleneksel olarak el şekillendirme, döküm ve dekoratif süsleme gibi tekniklerle üretilir. Özellikle 

mavi, yeşil ve sarı gibi canlı renklerin kullanıldığı seramikler, karakteristik geometrik desenler, 

bitki motifleri ve hayvan figürleriyle süslenir. Bu desenler genellikle İslam sanatının etkisi 

altında olup sanatçıların kişisel yaratıcılıklarını yansıtır (Şahin, 2022, s. 13).  

Malzeme olarak kilin kullanılması, Özbekistan'ın topraklarında bol miktarda bulunan ve 

işlenmesi kolay olan bir kaynak olmasıyla uyumludur. Seramikler genellikle geleneksel fırınlarda 

pişirilir ve sonrasında geleneksel sırlarla renklendirilir. Bu süreçte elde edilen ürünler, günlük 

yaşamın çeşitli alanlarında kullanılır; çanak-çömlek, mutfak gereçleri, süs eşyaları ve dekoratif 

objeler gibi çeşitli amaçlar için üretilir. 

4. Timur Dönemi Geleneksel Seramik Üretimi 

Geleneksel seramik üretimi, doğal malzemelerin özenle seçilip belirli oranlarda karıştırılmasıyla 

gerçekleştirilen, köklü bir geçmişe sahip sanatsal ve teknik bir süreçtir. Bu üretimde temel 

malzeme olan çömlek kil, plastisitesi sayesinde kolayca şekillendirilebilir ve işlenebilirken, ateşe 

dayanıklı kil seramiğin yüksek sıcaklıklara karşı direncini artırır. Kuvars ve beyaz kuvars kum 

ise seramik ürünlerin parlaklığını ve estetik görünümünü güçlendiren önemli bileşenler arasında 

yer alır. Kullanılan ham maddelerin kalitesi, nihai ürünlerin dayanıklılığı, estetik özellikleri ve 

fonksiyonelliği üzerinde doğrudan etkili olup geleneksel seramik ustaları malzeme seçiminde 

büyük bir titizlik gösterir (O‘zbekiston Davlat San’at Muzeyining Noyob Xazinasi, 2019). 

Seramik üretim süreci, bir dizi teknik aşamadan oluşur. İlk olarak, malzemeler homojen bir yapı 

elde edilene kadar temizlenir, öğütülür ve yoğrulur. Şekillendirme aşamasında kil, ya çömlekçi 

çarkında döndürülerek ya da tamamen elle biçimlendirilerek istenen forma kavuşturulur. 

Özellikle büyük kapların alt kısımları çarkta şekillendirilirken üst bölümleri elle tamamlanır ve 

duvarlar katman katman oluşturularak dikkatlice birleştirilir. Şekillendirilen ürünlerin kontrollü 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      283 

bir şekilde kurutulması, çatlama veya deformasyon riskini azaltmak açısından kritik öneme 

sahiptir. Kurutma işleminin ardından, seramikler yüzeylerine uygulanan sır ve dekoratif 

desenlerle estetik açıdan zenginleştirilir. Bu aşama, ürünlerin görselliğini ve koruyucu 

özelliklerini artırarak son hâline ulaşmasını sağlar.   

Son aşamada ise sırlanmış ve dekore edilmiş seramikler belirli sıcaklıklarda özel fırınlarda 

pişirilerek sertleştirilir ve dayanıklılığı artırılır. Geleneksel seramik üretiminde özellikle elle 

şekillendirme tekniği, yüksek düzeyde ustalık ve deneyim gerektiren, zaman alıcı ancak sanatsal 

değeri büyük bir yöntemdir. Binlerce yıldır kuşaktan kuşağa aktarılan bu teknik, seramik 

sanatının yaşatılmasını ve geliştirilmesini sağlamaktadır. Her aşamada titiz bir işçilik ve bilgi 

birikimi gerektiren bu süreç, seramik üretiminin hem teknik hem de sanatsal boyutunu bir araya 

getiren önemli bir zanaat olarak günümüze kadar ulaşmasını sağlamıştır (Keramika Uzbekistana 

v mirovoy kollektsii, 2022). 

5. Emir Timur Dönemi Figürlü Seramik Örnekleri 

Örnek-1: 

 

Tanımı: 39x45 cm boyutlarında olan bu seramik tabak, Emir Timur Müzesi’nin 1. Kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Mavi-beyaz çinili olan bu seramik tabak, iki bordürden meydana 

gelmektedir. Tabağın merkezinde altı kollu bir yıldız vardır. Yıldızın ortasında ise daire içinde 

on tane stilize edilmiş yaprağa yer verilmiştir. Yaprakların ortasında ise küçük bir daire göze 

çarpar. Yıldızların birleşim noktalarından çizgilerle oluşturulmuş altı adet güneş yer almaktadır. 

Sekiz kollu yıldız, sultanın tebaasına, kendisinin göksel bir sıfatla hükmettiğini sembolik olarak 

anlatmıştır (Şen, 2025). Güneş figürünün üstünde yer alan bordürün altında ve üstünde ince iki 

şeride yer verilmiştir ve bu şeritlerin arasında stilize edilmiş yılan motifi (Rakhimov, 2006, s. 3) 

yer almaktadır. Üstündeki geniş bordürde ise kolları yaprak biçiminde altı tane hayvana benzeyen 

kompozisyon devam etmektedir.  

       

Fotoğraf :1 (S. KURTYEMEZ-2023)                              Çizim No:1 (S. KURTYEMEZ-2024) 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          284 

Örnek-2:  

             

Fotoğraf :2 (S. KURTYEMEZ-2023)                         Çizim No:2 (S. KURTYEMEZ-2024) 

Tanımı: 36x43 cm boyutlarında olan bu seramik tabak, Emir Timur Müzesi’nin 2. kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Seramik tabak mavi-beyaz çinilidir. Tabağın merkezinde sekiz tane 

kuş figürü göze çarpmaktadır. Bu kuşların aralarında stilize edilmiş yapraklar vardır. Kuşların 

gagaları ve kuyruk kısımları sivrilmiştir. Kuşların bulunduğu orta kısım dokuzgen olarak 

birleştirilmiştir. Bu dokuzgen parçanın her bir köşesinde mavi yaprak ve siyah dallar yer alır. 

Merkezden sonraki bordürün içerisi mavi çini ile sınırlandırılmıştır. İçleri ise bir sıra mavi bordür 

içerisinde stilize edilmiş kuş figürleri ile karşımıza çıkmaktadır. En üst bordürde ise Moragi 

(Rakhimov, 2006, s. 5) (yılan yolu) motifi karşımıza çıkmaktadır. 

Örnek-3:  

                        

Fotoğraf:3  (S. KURTYEMEZ-2023)                        Çizim No:3  (S. KURTYEMEZ-2024) 

Tanımı: 47x45 cm boyutlarında olan bu seramik tabak, Emir Timur Müzesinin 1. Kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Mavi-beyaz çinili olan bu seramik tabağın merkezinde Özbek sanatına 

ait bir motif olan ikat deseni (Buktевич, 2004) bulunmaktadır. Merkezdeki ikat desenlerinin 

üstünde altı tane Chashmi mor (Rakhimov, 2006, s. 118- 125) (yılan gözü) motifi göze çarpar. 

Merkezde daire formu görünmektedir. Düzgün olmayan dörtgenler mavi renktedirler. İçlerinde 

ince siyah çizgilerle ortasındaki siyah benek birleşip örümcek ağı oluşturmaktadır. Ortasındaki 

daire mavi renklidir. Dairenin çevresinde altı tane Chashmi mor (Rakhimov, 2006, s. 118- 125) 

(yılan gözü) motifi yer almaktadır. Merkezin üstündeki bordürde Qushzanjira (Rakhimov, 2006, 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      285 

s. 125) (kuş zinciri) motifi yer almaktadır. En üst sıra bordürde ise Moragi (Rakhimov, 2006) 

(yılan yolu) motifi bulunmaktadır. 

Örnek-4: 

                  

Fotoğraf:4  (S. KURTYEMEZ-2023)                         Çizim No:4  (S.KURTYEMEZ-2024) 

Tanımı: 40x40 cm boyutlarındaki bu seramik tabak, Emir Timur Müzesi’nin 1. Kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Özbek sanatında sıkça kullanılan hayvan motifleri bu tabakta da 

karşımıza çıkmaktadır. Lüster tekniği kullanılarak yapılan bu çini seramik tabağın tam ortasında 

kırmızı gagalı yeşil bir kuş bulunmaktadır. Kuşun kanatlarında üç yapraklı stilize edilmiş çiçekler 

karşımıza çıkmaktadır. Kuşun gagası gibi çiçeklerin ortasındaki daireler kırmızıdır. Kanat 

kısmının ortası beyazla ayrılmış, o beyazlıklar ince şerit hâlinde yeşil çizgiler ve noktalarla 

bezenmiştir. Kuşun gövdesi beyazla ayrılmış bir daireden meydana gelmektedir. Dairenin ortası 

birbirine çapraz çizgilerle doldurulmuştur. Kuşun kanat kısmı yeşil renkle başlamış ortasında 

beyaz bir kısım ayrılmıştır. İnce ve kalın yeşil çizgilerle bezenmiş, kanat kısmının uç kısmı ise 

beyazlı kırmızılı küçük dairelerle doldurulmuştur. Alt kısımlarındaki minik beyaz üçgenlerle de 

son bulmuştur. Kuşun bacakları ve ayakları yeşildir. Ayağının sağ alt tarafında kanatlarında 

olduğu gibi üç yapraklı ve ortası kırmızılı çiçek vardır. Bu çiçeğin tam çaprazında yani kuşun 

kafasının arkasında da üç yapraklı çanaklı bir çiçek yer almaktadır. Çiçekler, yeşil noktalı bir 

zeminin üstüne yapılmıştır. Bu yeşil noktalı kısımlardan kanatların uç kısımları ve alt bölümleri 

de eşit olmayan çizgilerle sınırlandırılmıştır. 

Örnek-5:  

            

Fotoğraf: 5 (S. KURTYEMEZ-2023)              Çizim No: 5 (S. KURTYEMEZ-2024) 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          286 

Tanımı: 43x45 cm boyutlarındaki seramik bu tabak, Emir Timur Müzesi’nin giriş kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Mavi-beyaz çinili bu tabağın merkezinde dala konmuş bir serçe vardır. 

Serçenin kafası, kanatları ve kuyruğu gövdesinden daha koyu mavi renktedir. Gövdesi daha açık 

mavi tonlardadır. Sivri bir gagası ve küçük siyah nokta şeklinde gözleri vardır. Kanatlarının ve 

kuyruğunun çizgileri açık mavilerle belirgin hâle getirilmiştir. Yapraklar ve dallar koyu mavi 

renktedir. Yaprakların her biri dala tutuşturulmuş şekilde konumlandırılmıştır. Yapraklar ince ve 

uzun formludur. Zeytin ağacı yapraklarını anımsatmaktadır. Dalların ve kuşun etrafı iki ince çizgi 

ile sınırlandırılmıştır. Tabağın en dış bordüründe mavi çizgi ile şerit oluşturulmuştur. Bu 

şeritlerin içi birbirine geçen çizgi motifleri ile son bulmaktadır. 

Örnek-6: 

 

 

Fotoğraf: 5 (S. KURTYEMEZ-2023)                                Çizim No: 5 (S. KURTYEMEZ-2024) 

Tanımı: 40x40 boyutundaki bu seramik tabak, Emir Timur Müzesi’nin 1. Kat sergi salonunda 

yer almaktadır. Mavi-beyaz çinili bu tabağın merkezinde dala konmuş iki tane kuş figürü vardır. 

Kuşlar mavi renkte olup sağ taraftaki büyük, sol taraftaki kuş ise daha küçüktür. Kuşların tam 

ortalarında topraktan çıkarken tasvir edilen çiçekler serbestçe yerleştirilmiştir. Tabağın bordür 

kısmı geniş şekilde tasarlanmış, ağız kısmı ise büyük boyutlu rumi motifler ve helezonik 

kıvrımlarla oluşturulmuştur. Ortalarında yine topraktan çıkarken tasvir edilen tanımlanamayan 

çiçek tasvirleri dikkat çekmektedir. 

Örnek-7:  

                          

Fotoğraf: 7 (S. KURTYEMEZ-2023)                        Çizim No: 7 (S. KURTYEMEZ-2024) 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      287 

Tanımı: 50x50 cm ölçülerindeki bu seramik tabak, Emir Timur Müzesi’nin giriş kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Mavi-beyaz çinili bu tabağın merkezinde yer alan dairede Sari mor 

(Rakhimov, 2006) (yılan başları) yer almaktadır. Hepsi ince birer çizgi ile ortada birleştirilmiştir. 

Merkezin etrafında dört tane büyük, dört tane de küçük ikat desenleri vardır. Büyük olanlar kendi 

içlerinde, beyaz olan kısımlar maviliklerle dilimlenerek oluşturulmuş. Diğer küçük olanlar ise 

mavinin içerisinde daha açık bir mavi ile şekil oluşturmuştur. Merkez kısmın bir üstündeki 

bordürde şakayık tarzı hatayi grubu çiçekleri düzensiz şekilde yer almaktadır. Düzensiz şekilde 

yerleştirilen bu çiçekler halk tarafından yapıldığını düşündürmektedir. En üstteki bordürde ise 

yarım daire şeklinde içlerinde Moragi (yılan yolu) motifine benzeyen şekiller ve aralarında yılan 

başları karşımıza çıkar. Üç tane yarım daireli yılan motifleri ve aralarda altışar tane yılan başları 

bir düzen oluşturmuştur.  

Örnek-8: 

                 

Fotoğraf: 8 (S. KURTYEMEZ 2023)                  Çizim No: 8 (S. KURTYEMEZ 2024) 

Tanımı: 35x40 cm boyutlarındaki bu seramik tabak, Emir Timur Müzesi’nin 1. kat sergi 

salonunda yer almaktadır. Mavi-beyaz çinili bu seramik tabağın merkezinde mavi renkte bir daire 

bulunmaktadır. Dairenin etrafında damla şeklinde altı tane şekil yer almaktadır. Bu ortadaki 

mavilik su birikintisi formunda verilmiştir. Damlalar ise üstlerinde yer alan buluttan aşağıya 

doğru akar biçimde betimlenmiştir. Bulutların aralarındaki o altı şekilde ise salyangoza benzeyen 

bir figür ve bir balık sıralanmıştır. Merkezin üst kısmında yer alan bordürde Qushzanjira (kuş 

zinciri) motifi yer almaktadır. En üst sıra bordürde ise Moragi (yılan yolu) motifi bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          288 

Örnek-9: 

           

Fotoğraf: 9 (Sevgi KURTYEMEZ-2023)              Çizim No: 9 (Sevgi KURTYEMEZ-2024) 

Tanımı: 47x51 boyutundaki bu seramik tabak, Emir Timur Müzesinin 1. kat sergi salonunda yer 

almaktadır. Mavi–beyaz çinili bu tabağın tam merkezinde beyaz zemin üzerine sekiz kollu mavi 

bir yaprak vardır. Yaprakların her bir kol ucundan ince ince dallar bulunmaktadır. Dalların 

uçlarında ise stilize edilmiş laleyi anımsatan çiçekler göze çarpar. Merkezin üstündeki bordürde 

karşımıza ikat deseninde oluşturulmuş zincir motifi çıkmaktadır. Boşluklar mavi çini ile 

bezenmiştir. En üstteki bordürde zikzak motifi vardır. Zikzakların içerisi beyaz bırakılmış ve 

mavi çizgilerle doldurulmuştur. 

Örnek-10: 

        

Fotoğraf: 10 (S. KURTYEMEZ-2023)                     Çizim No: 10 (S. KURTYEMEZ-2024) 

Tanımı: 50x40 cm boyutunda ve 13 cm derinliğinde olan bu seramik tabak, Emir Timur 

Müzesi’nin giriş kat sergi salonunda yer almaktadır. Lüster tekniğinde yapılan bu seramik 

tabağın merkezini yeşil ve siyahlı yapraklar doldurmaktadır. Orta bordür beyaz bırakılmıştır. En 

üst bordür ise iki tane yeşil şerit ile ayrılmıştır. Orta kısmı ise yeşil yapraklar ve yılan başları ile 

bezenmiştir. Her iki yaprağın kesişiminde bir yılan kafası vardır. Kenar kısmı da mavi çini ile 

kaplanmıştır. 

 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      289 

Değerlendirme  

Emir Timur dönemi, Orta Asya'nın sanat ve kültür tarihinde belirgin bir dönem olarak ortaya 

çıkmıştır. “14 ve 15. yüzyıllarda Timur İmparatorluğu'nun egemen olduğu bu dönem, çeşitli 

sanat dallarında büyük bir gelişmeyi işaret etmiştir” (Pugachenkova, 1960, s. 266). Özellikle 

Semerkant, Timur'un başkenti olarak sanatın ve mimarinin merkezi hâline gelmiştir. Timur 

liderliğinde sanatçılar ve zanaatkârlar, çeşitli disiplinlerde ustalıklarını sergileyerek birçok 

eserler yaratmışlardır. Özellikle Taşkent, seramik üretimi açısından öne çıkan bir merkez olmuş 

ve renkli desenleri ve ince işçiliğiyle Taşkent seramikleri, dönemin önemli sanat eserlerindendir. 

Çalışmada, Timur dönemine ait 10 adet seramik tabak incelenmiştir. Hem fonksiyonel hem de 

estetik açıdan değerli olan tabaklar, ev işleri ve yemek hazırlığı gibi günlük faaliyetlerin ayrılmaz 

bir parçasını oluşturur. Seramik tabaklar, hem gündelik kullanımda hem de sanat eseri olarak 

büyük bir öneme sahiptir. Süslemeler, bu tabakların estetik ve kültürel değerini belirleyen kritik 

unsurlardan biridir, çünkü her bir süsleme, o toplumun derin kültürel mirasını ve sanatsal 

estetiğini yansıtır. İncelemiş olduğumuz tabakların hepsi sır üstü çini ile kaplanmıştır. Geneli 

mavi beyaz çinili olup bazılarında lüster tekniği kullanılmıştır. Süsleme olarak yoğun bir şekilde 

hayvan motifleri, bitkisel ve geometrik figürleri kullanılmıştır. Kullanılan motiflerin arasında 

Özbek sanatına ait ikat desenini seramiklerde sıkça görmekteyiz. Bir kabın süslemeli bordürlerini 

oluşturdukları anlaşılan seramik parçalarındaki bu figürler, çoğu zaman hareket hâlindeki canlı 

bir sahneyi tasvir eder şekilde işlenmiştir. Bu desenler genellikle İslam sanatının etkisi altında 

olup sanatçıların kişisel yaratıcılıklarını yansıtır (Arslan ve Şen, 2023, s. 15). 

Seramiklerin yanı sıra tekstilde de bu motif sıkça kullanılmaktadır. Hayvan figürleri arasında 

Mor (yılan), Moragi (yılan yolu), Chashmi mor (yılan gözü), Sari mor (yılan kafaları), Qush 

(kuş), Qushbarg (kuşkanadı), Qushzanjira (kuş zinciri) motifi sıkça kullanılmıştır (Rakhimov, 

2006, s. 17). 

Genellikle mavi-beyaz çinili olan bu tabakların aralarında lüster tekniği kullanılarak yapılmış 

tabaklarda vardır. Tabakların hepsi 14 ve 16. yy. arasında yapılmıştır. 

Timur dönemi seramik sanatında sıkça görülen motifler, ülkenin zengin kültürel mirasının bir 

yansımasıdır. Çini kullanımı sadece seramiklerde sınırlı kalmayıp mimaride de karşımıza 

çıkmaktadır. Çiçek motifleri, özellikle Şah-i Zinde Anıt Mezarlık Kompleksi ve Gur-Emir 

Türbesi gibi önemli tarihi yapıların duvar süslemelerinde ve çini işlemelerinde sıklıkla görülür. 

Bu motifler, doğanın güzelliklerini ve yaşamın bereketini simgeler, aynı zamanda estetik bir 

zenginlik katarken ruhsal bir derinlik de sunarlar. Geometrik desenler, özellikle Şer-Dor 

Medresesi ve Tilla-Kari Medresesi gibi yapıların mimarisinde görülür. Bu desenler, düzeni, 

dengeyi ve evrensel bir uyumu temsil ederken yapıların estetiğini vurgularlar. Hayvan figürleri, 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          290 

örneğin Büyük Kraliyet Sarayı'nda, yapıların süslemelerinde ve iç mekânlarında yer alır. Sıklıkla 

yılan, kuş ve bu figürler, doğanın gücünü ve güzelliğini yansıtarak yapıların karakterini ve 

önemini vurgularlar. Bitki motifleri ise Abdulkasim Medresesi ve Ulug Beg Medresesi gibi 

yapıların dekorasyonunda belirginleşir. Bu motifler, yaşamın devamlılığını ve doğanın 

döngüsünü sembolize eder. 

Özbek motifleri, Orta Asya'nın zengin kültürel mirasının ve sanatsal geleneğinin önemli bir 

parçasını oluşturur. Binlerce yıllık tarih boyunca Orta Asya'nın çeşitli kültürlerin etkileşimi ve 

zengin coğrafi yapısı, motiflerin çeşitliliğini ve derinliğini artırmıştır. İkat desenleri, gül ve 

yaprak motifleri, geleneksel geometrik desenler, Orta Asya'nın kültürel ve sanatsal kimliğini 

yansıtan önemli unsurlardır. Temellerini Orta Asya Türk sanatından alan Anadolu’daki Türk 

mimarisi plan, süsleme, malzeme gibi belli başlı temel özellikleri coğrafi etkiler bağlamında bazı 

değişikliklerle yaşatmaya çalışmıştır (Polat, 2020, s. 502). 

Türk çini sanatı ve Taşkent seramikleri, zengin tarihsel, kültürel miraslara sahip olup, kendine 

özgü estetik özellikler ve tekniklerle dikkat çeker. Motifler ve desenler açısından, Türk çini sanatı 

lale, karanfil ve gül gibi bitkisel motiflerle karakterize edilirken İznik çinilerinde bu motifler 

sıkça görülür; Taşkent seramik sanatı ise karmaşık geometrik desenler ve stilize edilmiş bitkisel 

motiflerle öne çıkar. Örneğin, İznik çinilerinde lale ve karanfil motifleri sıkça görülürken Taşkent 

seramiklerinde mavi ve beyaz renklerin hâkim olduğu karmaşık geometrik desenler yaygındır. 

Renk kullanımı bakımından, Türk çini sanatında mavi, beyaz, turkuaz ve kırmızı renkler yaygın 

olup Sultanahmet Camisi’nde kullanılan İznik çinileri bu renklerin uyumunu sergilerken Taşkent 

seramiklerinde parlak ve canlı renkler (mavi, turkuaz, yeşil, sarı) tercih edilir, Taşkent 

seramiklerinde mavi ve beyazın hâkimiyeti görülse de zaman zaman yeşil ve sarı renkler de 

eklenir. Teknik ve uygulama alanları açısından, Türk çini sanatı seramik üzerine sırlama ve 

boyama teknikleri kullanılarak cami, saray ve türbeler gibi mimari yapıların iç ve dış 

süslemelerinde yoğun olarak kullanılır, Topkapı Sarayı’ndaki çini süslemeler bu sanatın güzel 

örneklerindendir. Taşkent seramik sanatı ise sırlama ve boyama teknikleriyle ev eşyaları, 

dekoratif tabaklar, vazolar ve mimari süslemeler gibi çeşitli alanlarda kullanılır. 

Örneğin, Taşkent'teki Khazratimam Kompleksi'nin süslemeleri Taşkent seramik sanatının güzel 

bir örneğidir. Bu seramiklerde genellikle mavi ve turkuaz tonları hâkimdir ve karmaşık geometrik 

desenler kullanılır. Riştan seramiklerinde mavi ve beyazın hâkimiyeti görülse de zaman zaman 

yeşil ve sarı renkler de eklenir. Teknik ve uygulama alanları açısından, Türk çini sanatı seramik 

üzerine sırlama ve boyama teknikleri kullanılarak cami, saray ve türbeler gibi mimari yapıların 

iç ve dış süslemelerinde yoğun olarak kullanılır, Topkapı Sarayı’ndaki çini süslemeler bu sanatın 

güzel örneklerindendir. Özbekistan seramik sanatı ise sırlama ve boyama teknikleriyle, özellikle 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      291 

Riştan bölgesinde, ev eşyaları, dekoratif tabaklar, vazolar ve mimari süslemeler gibi çeşitli 

alanlarda kullanılır; Semerkant’taki Registan Meydanı’ndaki medreseler bu sanatın mimari 

süslemelerdeki en güzel örneklerindendir. Özetle Türk çini sanatı mimari süslemelerde ve 

seramiklerde daha belirgin olup İznik çinileri bu sanatın karakteristik örneklerindendir, Taşkent 

seramik sanatı ise hem dekoratif ev eşyalarında hem de mimari süslemelerde geniş bir yelpazede 

kendini gösterir ve Khazratimam Kompleksi'nin seramik süslemeleri bu sanatın önemli 

örneklerini oluşturur. Her iki sanat formu da kendi kültürel ve tarihi bağlamlarında büyük öneme 

sahiptir. 

Sonuç 

Orta Asya, tarih boyunca çeşitli medeniyetlere ev sahipliği yapmış ve İpek Yolu gibi önemli 

ticaret yollarının kavşağı olmuştur. Bu bölgenin tarihî ve coğrafi konumu, seramik sanatının 

gelişiminde önemli bir rol oynamıştır. İpek Yolu'nun etkisiyle Orta Asya'nın farklı kültürleri 

arasında kültürel alışveriş ve etkileşim yaşanmıştır. 14 ve 15. yüzyılda Emir Timur’un 

hükümdarlığı döneminde sanat daha da gelişmiştir. Yalnızca seramik sanatı değil sanatın her 

dalında eserler meydana gelmiştir. Mimari yapıların üzerindeki motiflerin seramiklerde ve 

minyatürlerde de karşımıza çıkması bütün sanat dallarının da birbiri ile etkileşimde olduğunu 

göstermektedir. Bu dönemde seramik sanatı, hem işlevsel hem de dekoratif amaçlar için 

kullanılmıştır. Özellikle İslam'ın Orta Asya'ya yayılmasıyla birlikte, İslam öncesi döneme ait 

desenler ve motifler İslam sanatının etkisiyle birleştirilmiş ve karakteristik Timur dönemi 

seramiklerinin oluşumuna katkıda bulunmuştur. Orta Asya'nın tarihi boyunca, Timur dönemi 

seramik sanatı çeşitli dönemlerde farklı kültürel ve siyasi etkiler altında kalmıştır. Büyük İslam 

medeniyeti döneminde, seramik sanatı daha da gelişmiş ve İslam estetiğinin etkisi altında yeni 

tarzlar ortaya çıkmıştır. Özellikle İran, Türk, Moğol ve diğer Orta Asya kültürlerinin 

etkileşimiyle seramik sanatı zengin bir çeşitlilik kazanmıştır. 

Timur dönemi seramikleri, geleneksel olarak el şekillendirme, döküm ve dekoratif süsleme gibi 

tekniklerle üretilir. Özellikle mavi, yeşil ve sarı gibi canlı renklerin kullanıldığı seramikler, 

karakteristik geometrik desenler, bitki motifleri ve hayvan figürleriyle süslenir.  Malzeme olarak 

kilin kullanılması, Özbekistan'ın topraklarında bol miktarda bulunan ve işlenmesi kolay olan bir 

kaynak olmasıyla uyumludur. Seramikler genellikle geleneksel fırınlarda pişirilir ve sonrasında 

geleneksel sırlarla renklendirilir. Bu süreçte elde edilen ürünler, günlük yaşamın çeşitli 

alanlarında kullanılır; çanak çömlek, mutfak gereçleri, süs eşyaları ve dekoratif objeler gibi 

çeşitli amaçlar için üretilir. İncelemiş olduğumuz seramik tabaklar 14-16. yüzyıllar arasına aittir. 

Seramiklerde kullanılan süslemelerin çoğunluğu bitkisel, geometrik ve hayvan figürleridir. 

Geometrik süslemelerde sıkça ikat desenine rastlanmıştır. Bitkisel süslemelerde ağaç dalları, 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          292 

çiçekler, rumiler ve palmetler oldukça yoğun kullanılmıştır. Hayvan motifi içeren tabaklarda ise 

sıklıkla Mor (yılan) ve Qush (kuş) motifleri karşımıza çıkmaktadır. Aynı zamanda av hayvanları, 

hayvan mücadele sahnelerini de Orta Asya Türk sanatında oldukça fazla görmekteyiz. Stilize 

ediliş şekli her kültür içerisinde değişime uğramış olsa da Türk sanatında yeri oldukça fazladır. 

Bu motifler yalnızca seramiklerde değil, Emir Timur döneminde yapılan mimari eserlerde de 

görülmektedir. 

Tabakların süslemesi simetri göze alınmaksızın gelişi güzel ustanın kendi isteğine göre 

yapılmıştır. Bu da halk tarafından ve halk için yapıldığı düşündürmektedir. Saray işi olmadığı 

apaçık bellidir. 

Tabaklarda genellikle canlı renkler kullanılmıştır. Merkeze figür yerleştirilmiş çevresi bordürler 

ile sınırlandırılmıştır. Bordürlerin içleri ise kuş zincirleri, yılan yolu ve zikzaklar ile 

doldurulmuştur. Özbekistan'ın seramik geleneği, bu el yapımı ürünler aracılığıyla hem turistik 

alanda hem de ticarette kültürel mirasını sürdürmeye devam etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      293 

Kaynakça 

Aka, İ. (2012). Timur. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı. 

Aka, İ. (2022). Turan Sultanı Timur. Ankara: Altınordu Yayınları. 

Arık, R. (2000). Kubad-Abad Selçuklu Saray ve Çinileri. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Artan, T. (1998). Osmanlı Çini ve Seramik Sanatı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Arslan, M., & Şen, A. (2023). Ani’nin Dağ Keçisi Figürlü Sırsız Seramikleri. Art-Sanat, (19), 1–

25. 

Aslanapa, O. (1989). Türk Keramik Sanatı Turkish Pottery In Anatolia (Cilt 5). İstanbul: Eren 

Yayıncılık. 

Barthold, W. (1979). Taşkent. İslam Ansiklopedisi, 12(1). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Büyükçanga, H. H. (2006). Anadolu Selçuklu Seramiklerinde Figürlerin Dili ve Resim Eğitimi 

Açısından İncelenmesi (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Selçuk Üniversitesi, Konya. 

Буктевич, Л. М. (2004). История Орнамента [Ornament History]. Moskova: Gumanitarny 

Izdatelsky Tsentr. 

Chiu, A. (2009). Ceramics Of Central Asia. Londra: Thames & Hudson. 

Çoruhlu, Y. (1995). Türk Sanatında Hayvan Sembolizmi (Kozmolojik, Mitolojik, Astrolojik, 

Dini ve Edebi Tasavvurlara Göre). İstanbul: Seyran Yayınevi. 

Çoruhlu, Y. (2007). Timurlu Çini ve Keramik Sanatında Hayvan Figürleri. Ölümünün 600. 

Yılında Emir Timur ve Mirası: Uluslararası Sempozyumu (s. 271–306). İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Yayınları. 

Gazimzyanov, A. H. (2008). Islamic Art And Architecture Of Central Asia: The Early Period. 

Taşkent: Fan. 

İnan, A. (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar (3. Baskı). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Muhommad, A. (2008). Amir Temur Solnomasi. Taşkent: Alişer Navoi Nomidagi Özbekiston 

Milliy Kutubxonasi Naşriyoti. 

Oyal Ömer. (2013). Keçi “Zanlı, Kurban Cefakâr”. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



Kurtyemez, S. & Polat, E.                                                                                                          294 

Öney, G. (2001). Anadolu Selçuklu ve Osmanlı Dönemi Çini Sanatı. İstanbul: İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Özgüç, N. (1983). Samsat Kazıları. V. Kazı Sonuçları Toplantısı (s. 117–387). Ankara: T.C. 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Eski Eserler ve Müzeler Genel Müdürlüğü. 

Polat, E. (2020). Özbekistan Hiva Şehri İçhan-Kala Mimari Anıtları (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Erciyes Üniversitesi, Kayseri. 

Polat, E. (2022). İçan-Kala Mescitleri. Uluslararası Beşeri Bilimler ve Eğitim Dergisi, 8(18), 

432–466. 

Pugachenkova, G. A. (1960). Taşkent. Taşkent: Özbek SSC Bilimler Akademisi Yayınevi. 

Rakhimov, M. K. (2006). Artistic Ceramics Of Uzbekistan. Taşkent: Fan. 

Rtveladze, E., & Islomov, Ö. (2009). Tashkent 2200. Taşkent: Özbekistan. 

Şahin, S. (2022). Timur Dönemi Seramiklerinde Somut Olmayan Kültürel Mirasa Yansıyan 

Hayvan Motifleri. Uluslararası Türk Dünyası Turizm, Ekonomi ve Kültürel Miras 

Sempozyumu, Denizli. 

Şen, A. (2025). Anadolu Selçuklu Sikkelerinde Anlam ve Sembol. Edebiyat ve Beşeri Bilimler 

Dergisi, 74, 84–93. https://doi.org/10.55590/literatureandhumanities.1533552 

Sümer, F. (2002). Selçuklu Çini ve Seramik Sanatı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

“Keramika Uzbekistana V Mirovoy Kollektsii.” (2022). Taşkent. 

“O‘zbekiston Davlat San’at Muzeyining Noyob Xazinasi.” (2019). Taşkent. 

Yezdi, Ş. A. (2019). Zafernâme (D. A. Batur, Çev.). İstanbul: Selenge Yayınları. 

Yüksel, M. Ş. (2009). Arap Kaynaklarının Emir Timur Tarihi Araştırmalarındaki Yeri. 

Tarihselden Moderne Özbekistan: Timur Dönemi ve Sonrası Kaynak Araştırmaları 

Sempozyumu, 13–17 Temmuz, Ankara. 

 

https://doi.org/10.55590/literatureandhumanities.1533552


   

    

  IJVUTS: CİLT / VOLUME 7 SAYI / ISSUE 2, S. / P. 295– 339. 

 

 

 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Coğrafyası 

Dursun Can EYÜBOĞLU1 

Öz: Dede Korkut Destanları, Korkut bilimi, içerisinde nüshalar, varyantlar, yazmalar, derlemeler, kitaplar, 

makaleler, tezler, bildiriler, yazılar olan; tarih, arkeoloji, coğrafya, dil bilimi, edebiyat, halk bilimi, etnografya, 

antropoloji, paleografya, psikoloji, sosyoloji gibi birçok bilim dalıyla ilişkili geniş bir alandır. Dede Korkut’ta geçen 

kişilere, özelliklerine, topluma, hayvan ve bitkilere, canlılara, doğaya, yiyecek-içeceklere, giyim-kuşama, dile, 

kültüre, sanata, ekonomiye, sosyal ilişkilere, inanışlara, gelenek-göreneklere bakıldığında belirli veya belirsiz 

olarak temelde Orta Asya, geniş Avrasya coğrafyası görülmektedir. Dede Korkut coğrafyası, Tanrı Dağları, 

Sirderya-Talas-Çu-İli kıyıları, Hazar-Aral-Balkaş-Baykal gölleri, Altaylar-Ötüken, Karadeniz’den-Kafkasya’dan-

Hazar’dan Gobi’ye-Sarı Irmak’a uzanan geniş coğrafyayı içermektedir. Dede Korkut Kitabı’ndaki üçüncü boy Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’dur. Boyun konusu, bir gencin kahramanlık gösterip ad alması, evlenmesi, tutsak 

düşmesi, başkasının eşine talip olması, kahramanın kurtulup evine, yurduna dönmesi, ailesiyle, eşiyle mutlu bir 

hayat sürmesidir. Bu boy Dede Korkut’ta çok kişinin adının geçtiği boylardan biridir. Boyun başkahramanı Bamsı 

Beyrek’tir. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda tarihî-coğrafi-edebî-kültürel olarak başlıca iki coğrafi 

tabaka bulunmaktadır: Alt Coğrafya ve Üst Coğrafya. Boyun Bamsım Birek adlı bir Türkmenistan varyantının ve 

çok sayıda rivayet varyantının olması, Orta Asya’da geniş yayılım gösteren varyantı Alpamış ve destandan türemiş 

Kozı Körpeş-Bayan Sulu, Âşık Garip, Şahsenem-Garip, Boz Oğlan-Yusuf Ahmet, Sayatlı Hemra, Şah Kasım, 

Dengiboz gibi birçok varyantının olması, boyda geçen birçok yer adı, boyun Oğuzların Hazar’ın batısına, Anadolu-

Azerbaycan’a göçlerinden önceye, Orta Asya’da bulundukları 10-11. yüzyıllardan daha eski bir tarihe ait olduğunu 

göstermektedir. Destanın çeşitli motifleri, kaynaklara geçen ve yaşayan varyantları, ilişkili sözlü kültür ürünleri 

geniş bir coğrafyada görülmektedir. Bu boy Dede Korkut’ta çok yer adının geçtiği boylardan biridir. Boydaki 

coğrafya açıktır. Batı Göktürk coğrafyasıdır. Bu coğrafyada Aladağlar, Karadağlar/Karacuk, Türkistan, 

Demirkapı, Garcistan, Amuderya, Bayburd Hisarı/Baybövürt Kalesi yer almaktadır. Boyda ayrıca Rum 

Eli/İstanbul’dan, Tana Sazı’ndan bahsedilmiştir. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Aladağ, Amıt Suyu, 

Avnik Kalası, Bam Bam Depe, Bayburd Hisarı, Demirkapı, Dış Oğuz/Taş Oğuz, Gürcistan, İç Oğuz, İstanbul, 

Karadağ/Karacuk, Oğuz/Oğuz Eli, Rum/Rum Eli, Tana Sazı, Türkistan yer adları geçmektedir. Bu çalışmada Dede 

Korkut’taki Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun coğrafyası incelenmiştir. Anlatıda geçen coğrafyanın çok 

geniş bir alanı kapsadığı, Orta Asya/Avrasya coğrafyasıyla ilişkili olduğu sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Dede Korkut, Bamsı Beyrek, Banu Çiçek, Destan, Coğrafya. 

The Geography of The Tribe of Bamsi Beyrek, Son of Kam Böri 

Abstract: The Dede Korkut Epics, Korkutology is a wide field that includes copies, variants, manuscripts, 

compilations, books, articles, theses, reports, writings; and is related to many branches of science such as history, 

archaeology, geography, linguistics, literature, folklore, ethnography, anthropology, paleography, psychology, 

sociology. When we look at the people mentioned in Dede Korkut, their characteristics, society, animals and plants, 

living things, nature, food and drinks, clothing, language, culture, art, economy, social relations, beliefs, traditions 

and customs, we see, whether clearly or indistinctly, the geography of Central Asia, the wider Eurasia. The 

geography of Dede Korkut includes the Tanri Mountains, the shores of Sirderya-Talas-Cu-İli, the Caspian-Aral-

 
1Araştırmacı Yazar, Şair. Türkiye-İstanbul. Email: dursuncaneyuboglu@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-

0003-4163-0976. 

 
Makale Gönderilme Tarihi / Article Submission Date: 09-05-2025 

Makale Kabul Tarihi / Article Acceptance Date: 14-08-2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

DOI: 10.59305/ijvuts.1696341 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz: 

Eyüboğlu, D.C. (2025). Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Coğrafyası, Uluslararası İdil-Ural ve Türkistan 

Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 295-339. https://doi.org/ 10.59305/ijvuts.1696341 

 

https://orcid.org/0000-0003-4163-0976
https://orcid.org/0000-0003-4163-0976
https://doi.org/


Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        296 

Balkas-Baikal lakes, the Altays-Otuken, the vast geography extending from the Black Sea-Caucasus-Caspian to the 

Gobi-Yellow River. The third epic in the Book of Dede Korkut is The Tribe of Bamsi Beyrek, son of Kam Bori. The 

subject of the epic is a young man who shows heroism and gets a name, gets married, is captured, someone wanting 

his wife, the hero is saved, returns to his home, country, and lives a happy life with his family, wife. This epic is one 

of the epics in which many people’s names are mentioned in Dede Korkut. The protagonist of the epic is Bamsi 

Beyrek. There are two main geographical layers in The Tribe of Bamsi Beyrek, son of Kam Bori, in terms of 

historical-geographical-literary-cultural aspects: Lower Geography and Upper Geography. The existence of a 

Turkmenistan variant of the epic called Bamsim Birek and numerous narration variants, the variant Alpamis that is 

widely spread in Central Asia and many variants derived from the epic such as Kozi Korpes-Bayan Sulu, Asik Garip, 

Sahsenem-Garip, Boz Oglan-Yusuf Ahmet, Sayatli Hemra, Sah Kasim, Dengiboz, many place names in the epic 

indicate that the epic belongs to a history older than the 10th-11th centuries when the Oghuzs were in Central Asia, 

before their migration to the west of the Caspian Sea, to Anatolia-Azerbaijan. The various motifs of the epic, its 

variants that are recorded in sources and living, related oral culture products are seen in a wide geography. This 

epic is one of the epics in which many place names are mentioned in Dede Korkut. The geography of the epic is 

clear. It is the geography of the Western Gokturks. In this geography, there are Aladaglar, Karadaglar/Karacuk, 

Turkistan, Demirkapi, Garcistan, Amuderya, Bayburd Hisari/Baybovurt Kalesi. Rum Eli/Istanbul, Tana Sazi are 

also mentioned in the epic. In The Tribe of Bamsi Beyrek, son of Kam Bori, the place names Aladag, Amit Suyu, 

Avnik Kalasi, Bam Bam Depe, Bayburd Hisari, Demirkapi, Dis Oguz/Tas Oguz, Gurcistan, Ic Oguz, Istanbul, 

Karadag/Karacuk, Oguz/Oguz Eli, Rum/Rum Eli, Tana Sazi, Turkistan are mentioned. In this study, the geography 

of Kam Bori’nin Oglu Bamsi Beyrek Boyu in Dede Korkut was examined. It has been concluded that the geography 

mentioned in the narrative covers a wide area and is related to the Central Asian/Eurasian geography. 

Keywords: Dede Korkut, Bamsi Beyrek, Banu Cicek, Epic, Geography. 

Giriş 

Türklerin tarih boyunca sahip oldukları dil, edebiyat, kültür değerlerini anlatan birçok metin 

vardır. Bunlar arasında yer alan Dede Korkut Oğuznameleri’nde Türklerin töreleri, gelenek-

görenekleri, gündelik yaşam tarzları, hayat felsefeleri açık, canlı, kapsamlı bir şekilde 

anlatılmıştır. Dede Korkut metinleri, kendi adının ve ününün ötesinde dil, edebiyat, felsefe, töre 

değerlerine sahip metinlerdir. Çünkü gündelik yaşamı bütün ayrıntılarıyla anlatırlar, ileri 

düzeyde metaforik üsluba sahiptirler, derin yapıda büyük semboller ifade eden bir sanat 

eseridirler. Dede Korkut’ta Türk halk inanışları, kadın-erkek ilişkileri, toplumsal ritüelleri, ad 

verme geleneği, savaş ve barış kavramları, töreleri, geleneksel törenleri vd. hakkında çok önemli 

bilgiler vardır. Bu yüzden eser, yalnızca bir dil metni değil, diğer sosyal bilim alanlarında da 

Türkler hakkında kullanabilecek verilere sahiptir. Dede Korkut’ta Türklüğün derin kökleri 

görülmektedir. Bunlardan ilk akla gelenlerden kahramanlık, yurt sevgisi, aile, cömertlik, kadın, 

doğa sevgisi, inanışlar bu metinlerde en dikkat çeken konulardır (Akar, 2019, s. 76-79). 

Dede Korkut Destanlarının destan, hikâye, efsane, masal, mit vb. birçok farklı türde birçok 

varyantı vardır. En bilinenleri, metinlerin keşfedildikleri yerlerin adları olan Dresden ve Vatikan 

isimleriyle tanınan iki nüshası olan Dede Korkut Kitabı’dır. Eserin bu nüshalardan kopya yoluyla 

oluşturulmuş bir Berlin kopyası da vardır. Destanın bir varyantı ise Türkmen Halk Nüshası adını 

taşıyan Türkmen/Türkmenistan varyantıdır. Destanın bir varyantı da 2019 yılında keşfedilmiş 

olan Türkmen Sahra/Günbed yazmasıdır. Destanın yeni keşfedilmiş olan Ankara, Bursa 

yazmaları da vardır. Destanın Türk halklarından ve öteki milletlerden yapılan birçok başka 

derleme varyantı da vardır. Dede Korkut konusu veya Türk dünyasının çeşitli bölgelerindeki 

adlarıyla Korkut bilimi, Korkutşinaslık, Korkuttanuv; oldukça geniş bir alanı kapsayan, 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      297 

içerisinde nüshalar, varyantlar, yazmalar, derlemeler, kitaplar, makaleler, tezler, bildiriler, yazılar 

vd. olan; tarih, arkeoloji, coğrafya, dil bilimi, edebiyat, halk bilimi, etnografya, antropoloji, 

paleografya, psikoloji, sosyoloji vd. birçok bilim dallarıyla ilişkisi olan büyük bir alandır. 

Gelecekte yapılacak yeni çalışmalarla ve keşiflerle, ortaya çıkacak yeni alt bilim dallarıyla ve 

onlarla ilişkileriyle alanı çok daha büyüyecektir. 

Dede Korkut Hikâyeleri, aynı dönemde aynı bölgede yaşayan ve birbirlerine çeşitli şekillerde 

bağlı olan Oğuz beyleri çevresinde toplanmıştır. Her hikâye, esas olarak bir beyin macerası olsa 

da öteki beylerin de katıldıkları veya isimlerinin karıştığı bir olaylar silsilesidir. Ön planda beyler 

olmakla birlikte, beylerin çevresi ve yaşayışı canlandırılırken âdetleri, gelenekleri ve çeşitli 

yönleriyle Oğuz kavminin yaşamı hikâyelere yansıtılmıştır (Ergin, 1989, s. 24). 

Dede Korkut; Alpamış, Kozı Körpeş Bayan Sulu, Köroğlu, Oğuz Kağan (Oğuzname), Koblandı, 

Ak Köbek ve daha birçok destan, hikâye, efsane, masal ile ilişkilidir. Dede Korkut, aynı zamanda 

birçok destan ve hikâyenin oluşmasına da kaynaklık etmiş olup bugün birçok Dede Korkut 

anlatısı aynı zamanda başka destan, hikâye, efsane, masal adları altında yaşamaya devam 

etmektedir. Günümüzde Türk dünyasında anlatılan birçok anlatı da aslında Dede Korkut’un isim 

ve şekil değiştirmiş bir varyantıdır. Bu bakımdan Dede Korkut, Türk destanlarının atasıdır 

(Eyüboğlu, 2024, s. 104-105). 

1. Dede Korkut Coğrafyası 

Birçok araştırmacı, Dede Korkut anlatılarının coğrafyası ile ilgili olarak görüşler dile 

getirmişlerdir. Burada destanı çeşitli yönleri açısından değerlendiren bu görüşlerin bazılarından 

bahsedilecektir: 

Wilhelm Barthold’a göre Oğuzlar, Korkud ve Kazan Beg ile ilgili destanları, Azerbaycan, 

Kafkasya, Anadolu’nun Türkleşmesi zamanında Selçuklu devrinde, 11-12. asırlarda batıya 

taşımışlardır (Barthold, 1900, s. 76’dan aktaran Jirmunskiy, 1961b, s. 471). Böylece Barthold 

Dede Korkut Destanlarının tarihini ve dolayısıyla coğrafyasını Orta Asya ile ilişkilendirmektedir. 

Pertev Naili Boratav’ın belirttiğine göre Oğuzların Anadolu’ya son büyük göçünden önce, gerek 

Azerbaycan’a gerek Anadolu içlerine doğru sızmaları olmuştu. Sonraki devre ait menkıbevi 

tarihler ile destanlar da bunları uzun bir devir sürmüş bir yayılma ve yerleşme hareketi gibi 

göstermişlerdir. Selçuklu devri öncesinde yapılmış bu akınlar, destani mihver değiştirme 

hadisesini, yani gerçekte Oğuzların Sirderya’nın kuzeyindeki hatıralarının, sonradan geldikleri 

Doğu Anadolu ve Azerbaycan’daki olaylara uygulanmasını kolaylaştırmıştır. Dede Korkut 

Hikâyelerinin bir kısmında, her birinin ünlü işlerini sayıp belirten destani klişeler hâlinde Oğuz 

beylerinin adları sıralanır; bu türlü ifadeler, Şecere-i Terakime, Topkapı Oğuznamesi’nde ve 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        298 

diğer bazı eski eserlerde de görülen destani klişelerdir. Bunlar, aslında Oğuzların Sirderya 

bölgesindeki yurtlarında ortaya çıkmış ve sonradan Oğuzlarla birlikte Anadolu-Azerbaycan 

yöresine getirilmiş hazır kalıplardır (1958, s. 56). Boratav’ın buradaki tespitleri Dede Korkut’un 

tarihî coğrafyası hakkında değerli bilgiler içermektedir. Orta Asya’daki, geniş Avrasya 

coğrafyasındaki eski Türk yurtlarında ortaya çıkan anlatılar, sonradan Türklerin/Oğuzların 

göçlerine paralel bir şekilde gelişme göstermiş, yeni tarihî-coğrafi-kültürel unsurları da 

bünyesine katarak Anadolu-Azerbaycan-Kafkasya coğrafyasında mahallîleşmiştir. Dede 

Korkut’taki birçok boyda, özellikle coğrafyayla ilgili olarak birçok yer adında bunun izleri 

görülmektedir. Kahramanların tanıtımında kullanılan klişe ifadelerde de bununla ilgili izler 

vardır. 

Emin Abid’e göre Dede Korkut Kitabı’ndaki anlatıların meydana geldiği coğrafi yerler eski 

Azerbaycan sahasının tamamıyla katıldığını göstermektedir: Mardin kalesi, Bayburt hisarı, Ak 

Hisar, Trabizon, Garadeniz, Sadlık dağ, Akbaza, Gürcistan ağzı, Göyce denizi, Gence, Demir 

kapı, Kara Derbend, veya Darvand vb. Bu yerleri harita üzerinde birbirine bağlayınca, Doğu 

Anadolu olarak adlandırılan eski Ermenistan ve Karadeniz’den Derbend kentine kadar uzanan 

bir alan görülmektedir. Güney Kafkasya da buraya dâhildir. Her ne kadar belirtilmese de olayların 

gidişatından Kuzey İran’ın da bu sahanın güney eteğini oluşturduğu söylenebilir. Örneğin, 

Derbend ve Gürcistan’a kâfirleri yağmalamaya giderken akarsulardan geçildiğinden 

bahsedilmiştir ki bunlar Kür ve Araz nehirleri ile kollarıdır (Abid’den aktaran Hüseyinoğlu, 

1998, s. 48). 

Viktor Maksimoviç Jirmunskiy’in eserinde belirttiğine göre Dede Korkut’ta, yerleşik yabancı bir 

kavim halkının hâkimi durumunda bulunan veya eskiden beri yerleşik yaşam süren bir ülkenin 

sınırındaki kent ve kalelere akınlar düzenleyen, savaşçı, tam veya yarı göçebe bir kavim tasvir 

edilmektedir. Dede Korkut Kitabı, Güney Kafkasya ve Anadolu’da 15. yüzyılın ikinci yarısında 

Oğuzlar arasında ağızdan ağıza aktarılan Oğuz bahadırlıklarına ait destani şekle uymaktadır. 

Bununla birlikte, bu yiğitlik destanları ve manzumelerin önemli bir kısmı ilk olarak 9-10. 

yüzyıllarda Oğuzların eski yurdu olan Sirderya boylarında ortaya çıkmış ve Selçuklu 

hanedanının hâkimiyeti altındaki bir kısım Oğuzların Kuzey İran eyaletleriyle güney Kafkasya 

ve Anadolu’yu ele geçirdikleri 11. yüzyılda Yakın-Doğu’ya geçmiştir. Dede Korkut destani 

hikâyelerinin her biri, Oğuzların iki ayrı tarihî safhasında destan külliyatına katılmış olup 

bununla birlikte her bir anlatı özellikle Orta Asya ve Yakın Doğu’ya ait eski tarih ve folklor 

malzemesinin izlerini taşımaktadır (1961, s. 611-612). 

Muharrem Ergin’in eserinde yazdığına göre Dede Korkut’taki coğrafi durum, belirsiz Oğuz 

ülkesi, Dede Korkut’un kaynağıyla değil, metnin tespitiyle ilgilidir. Bu belirsiz coğrafya, Oğuz 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      299 

ülkesi olarak gösterilen bu adsız tabiat, Dede Korkut’ta geçen Oğuz illerinin bu bölgede değil, 

Oğuzların Orta Asya’daki eski yurdunda olduğunu göstermektedir. Buradaki sözde Oğuz 

ülkesinin, ismiyle geçen tek tabiat parçası Kazılık dağıdır. Bu dağ da Oğuzların Sirderya 

dolaylarındaki eski yurdundadır. Dede Korkut’ta geçen yer adları ikiye ayrılabilir: birincisi, 

hikâyelerdeki olayların geçmiş gösterildiği asıl alan içindeki yerler; ikincisi ise olayların geçtiği 

alan dışında kalan ve çeşitli nedenlerle adları geçen yerler. Dede Korkut’ta Oğuzlar göçebedirler, 

kaleleri veya kentleri yoktur. Saf bir doğayla iç içe yaşarlar. Hikâyelerin geçmiş gösterildiği 

alanın ortasında, Oğuzların yaşadıkları, Oğuz veya Oğuz İlleri olarak adlandırılan, Oğuzların 

oturdukları bir ülke vardır. Oğuz ülkesi İç Oğuz ve Taş (Dış) Oğuz olarak adlandırılmaktadır. İç 

Oğuz’a Üç Ok ve Taş Oğuz’a Boz Ok denilmektedir. Dede Korkut Kitabı’na göre Oğuz İlleri, 

günümüzdeki Kuzeydoğu Anadolu’da gibi görülse de ve Oğuz’un sınırından bahsedilmişse de 

bunların nereler olduğu belirtilmemiştir. Her beyin bir yurdu ve bir ordusu olduğu 

anlaşılmaktadır. Ancak bunların da yerleri ve sınırları belirtilmemiştir. Hikâyelerde ayrıca, 

hareket alanı dışında kalan, temas edilen yerler de İstanbul, Rum, Şam, Mekke, Medine, Türkistan 

ile Türkistan’daki bazı dağlardır. Bezirgânlar, Beyrek’e armağanlar almak için İstanbul’a gelir; 

Deli Dumrul şöhretinin Rum’a, Şam’a yayılmasını ister; Uruz ağaca seslenirken onun Mekke ile 

Medine’nin kapısı olduğunu söyler; Bayındır Han ile Kazan Han’ın tanıtımlarında Türkistan’ın 

direği olduğu vurgulanır; Türkistan’ın bazı dağları da bazı nitelendirme ve seslenmelerde geçer 

(1989, s. 51-53). 

Mehmet Fahrettin Kırzıoğlu’nun çalışmasında bahsettiğine göre Dede Korkut Kitabı ile buna 

benzeyen Oğuzname bölümleri; Selevkoslular’ı Horasan ile İran ve Mezopotamya’dan kovarak 

büyük bir devlet kuran Arsaklı/Arsakid/Eşkaniyan Hanedanı’nı (M.Ö. 256-M.S. 226) çıkaran 

Batı Arsaklı veya Küçük Arsaklı (M.Ö. 149-M.S. 429) kolunun atlı göçebe yaşayışlarını anlatan 

destanlardır. Oğuz Elleri’nin başkentleri Sürmelü (Armavir/Iğdır-Karakalası) ile Ağca-Kala 

(Erovantaşad/Digor’daki Mıreni-Karabağ) idi ve Dede Korkut’taki yer adları, Mardin ile 

Dağıstan’daki Demirkapu arasındaki coğrafyada yer almaktadır (1963, s. 363). Tofik Hacıyev’in 

eserinde yazdığına göre Dede Korkut’taki olayların geçtiği coğrafya konusunda, bazen obraz gibi 

yer adları (Türkistan’ın direği, Karacuğun aslanı, Emet suyunun kaplanı teşbihleri), bazen de 

Oğuz yiğitlerinin akın yaptığı yerler [Bayburd, Düzmürd, Onik (Avnik), Pasin kaleleri] 

görülmektedir. Karacuk’un Sirderya sahilinde dağ adı olduğu söylenmektedir. Oysaki 

Azerbaycan’da da aynı adı taşıyan dağ vardır. Ya da Emet suyunun Dicle olduğu söylense de 

bazıları Amit soyu, Ümmet soyu vb. olarak söylemektedir. Bayburd, Trabzon, Onik (Avnik), Rum 

vs. toponimlerine göre mesken Türkiye’de kabul edilirse bu özünü yansıtmaz, çünkü Oğuzlar bu 

yerlere sadece akın veya ticaret amacıyla gitmişlerdir (1999, s. 8). 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        300 

Abdimalik Nısanbayev’in dile getirdiğine göre Dede Korkut Kitabı 15. asırda yazıya geçirilmiş 

olsa da destanların 7. yüzyılda oluştuğu, aradan yedi asır geçtikten sonra Kaf Dağı’nı aşarak 

Anadolu’ya gelip yerleşen Türk neslinin ata yurduna duyduğu özlem nedeniyle hafızalarında 

kalmış olan Dede Korkut Destanı’nı yazıya geçirdiği de gerçektir. Dede Korkut Destanı, ata 

yurttan uzaklara giden Türklerin hafızalarında yedi asır unutulmadan korunmuş ise ata yurdunda 

adı dillere destan olup efsaneleşmiş olmalı ki gerçekten de böyle olmuştur. Dede Korkut mirası, 

tüm Türk halklarının 7. yüzyıldan sonraki kültürünün temel taşlarından biri olup Korkut, 8-9. 

yüzyıllarda Sırderya kıyılarında yaşamış bir tarihî şahsiyettir, olasıdır ki bugünkü Türk 

halklarının parçalanmadan önce doğuda büyük Çin Seddi’nden batıda Derbent kentine kadar 

uzanan Ulu Bozkırı yönetmiş olan Türk Hanlığının (Gök-Türk) dağılma döneminde yaşamıştır 

(2000, s. 4-5). 

Fuzuli Bayat’ın belirttiğine göre Dede Korkut Oğuznameleri, her şeyden önce epik düşüncenin 

bir ürünü olduğundan tarihî olayları kısmen yansıtmış olsa da epik dünyanın mekânı ve zamanı 

bakımından değerlendirilmelidir. Destanların çoğunda olaylar belli olmayan bir mekânda ve belli 

olmayan bir zamanda meydana gelmiş, aynı zamanda somut bir şekilde belli olan yer ve kent 

adları da anılmıştır. Ancak yine de destandaki olayların bu somut coğrafi yerlerle doğrudan 

doğruya bir ilgisi yoktur, varsa da somut coğrafi adlar da epik mekânın sınırlarına alınmıştır 

(2016, s. 126-127). Elmeddin Elibeyzade’ye göre Dede Korkut’ta tasvir edilen olayların esas 

mekânı Kafkasya ve Azerbaycan arazisidir. Oğuz kahramanları av avlayıp kuş kuşlamak, kız 

beğenmek, evlenmek gibi amaçlarla Azerbaycan sınırlarını aşarak Gürcistan’a, Karadeniz 

kıyılarına, Abhaziya eline kadar giderler ve yine yurtlarına dönerler. Bu yurt Azerbaycan’ın 

günümüz arazisine tam uygun gelmekte ve biraz da kenarları aşmaktadır. Dede Korkut 

Kitabı’ndaki anlatılar bu arazide yaşayan halkın-Azerbaycan Türklerinin bedii kahramanlık 

tarihidir ya da bu tarihin parlak bir sayfasıdır (1999, s. 17). 

Üçler Bulduk’a göre Türk tarihinin en eski devirlerinden 16. yüzyıl Osmanlısına kadar uzanan 

tarihî izler, Dede Korkut Destanlarının hangi zamana ait olmasını veya hangi yerde yazıya 

geçmesini ön plana çıkarmaz, tersine Dede Korkut’ta tasvir edilen olaylar, Türk kültürünün, 

tarihinin çok geniş bir coğrafyayı, zaman ve mekân kavramının da üstüne çıkarak nasıl 

birleştirdiğini öne çıkarmaktadır (1997, s. 467). Metin Ekici’nin eserinde belirttiğine göre 

Türkistan/Türkmen Sahra/Günbed yazmasında, soylamalarda bölge, kent, illerden bahsedilerek 

âdeta bir Dede Korkut coğrafyası çizilmekte, Kazakistan’ın Mangışlak bölgesinden, Kafkasya, 

Rumeli, Mısır’a kadar uzanan coğrafya tanıtılmaktadır ve bazı kentler kültürel hafızadaki 

unsurlarıyla açıklanmaktadır. Bu durum Oğuz boylarının tarihte doğudan batıya yaşadıkları 

coğrafyanın genişliğini göstermektedir (2019, s. 23). Erman Artun’a göre Dede Korkut 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      301 

Hikâyeleri, Türk tarihinin derinliklerinde yatan birçok olayların derin izleriyle örülüdür. Bu izler 

eski Türk tarihinin birçok destanlaşmış unsurlarıyla Oğuzların önce Orta Asya ve Türkistan 

coğrafyasındaki ilk yurtlarında, sonra batıda Doğu Anadolu ve Azerbaycan sahasında yaşadıkları 

tarihin geniş yansımaları şeklindedir (2015, s. 26). 

Tuğba Akkoyun Koç’a göre Dede Korkut’ta birçok yer adı geçmektedir. Bunların bazıları Oğuz 

Eli olarak adlandırılan yurdun içinde, bazıları düşmanların bulunduğu yerdedir. Olaylara mekân 

olan yerlerin dışında, soylamalarda yer alan ve hatıralara dem vuran yer adları da görülmektedir. 

Oğuz’la ilgili yerler: Karacuk, Kapulu Kara Dervend, Pasın, Türkistan, kâfir serhaddı (Cızıglar, 

Aglagan, Gökçe Tag), Agca Kala Sürmelü, İç Oguz, Taş Oguz, Salahane Kayası, Berde, Gence, 

Şerügüz, Dere Şam, Arku Bel, Gün Ortac, Ak Kaya, Ak Saz. Düşman yerleri ve diğerleri: 

Gürcistan, Bayburd, Demür Kapu Dervend, Mardin, Rum eli, Rum, Şam, İstanbol, Abkaza eli, 

Tırabuzan, Tomanın Kalesi, Sancıdan, Karun eli, Ayasofya. Dinî yerler: Mekke, Medine, Arafat. 

Dede Korkut’ta İç Oğuz ve Dış Oğuz’un yurdun farklı yerlerinde yaşadıkları açıktır. Oğuz Eli’nin 

konumu tam olarak verilmemiştir. Yer adları (dinî yerler hariç) Oğuzların oturdukları yerlerin 

çevresinde yer almaktadır (2020, s. 215-216). 

Dede Korkut’ta adı geçen yerler üçe ayrılabilir: birincisi, destanların Orta Asya’da oluştuğu 

döneme ait yerlerdir. Bunlar destanlarda bazen aynen korunmuştur bazen ise üst coğrafyanın da 

etkisiyle kısmen değişerek kullanılmayı sürdürmüş yerlerdir. Örneğin; Aladağlar, Karadağlar, 

Karaçuk, Kazılık Dağı, Gökçe Deniz, Türkistan, Demirkapı. İkincisi, Orta Asya’daki eski 

yurttaki yer adlarının yeni yurtta kısmen değişikliğe uğradığı yer adlarıdır. Örneğin; Amıt suyu, 

Bayburd, Gürcistan. Üçüncüsü, destanlara sonradan katılmış yer adlarıdır ki anlatılarda yalnızca 

birkaç yerde, çoğunlukla da tek bir kez geçen yer adlarıdır. Örneğin; Umman Denizi, Diyarbekir, 

Mardin, Berde, Gence, Mekke, Medine (Eyüboğlu, 2023b, s. 44). 

Anadolu-Azerbaycan coğrafyasındaki Aladağ’dan daha büyük olan Ağrı Dağı’nın, Karaçuk’tan 

daha büyük olan Kafkas Dağları’nın, Gökçe Göl’den daha büyük olan Van Gölü’nün adları Dede 

Korkut’ta hiç geçmez; Erzurum, Van, Tiflis, Erivan, Tebriz gibi bölgenin en büyük tarihî 

kentlerinin adları Dede Korkut’ta hiç geçmez; bölgede bulunan Gürcü, Ermeni, Ermenistan, Laz, 

Lazistan gibi kavim ve yer adları Dede Korkut’ta hiç geçmez. Oysaki Dede Korkut Destanlarında 

adları geçen Aladağlar, Karadağlar, Gökçe Göl vb. coğrafi yerler Orta Asya coğrafyasında tam 

karşılığını bulmaktadır: Aladağlar (Tanrı Dağları), Karadağlar, Gökçe Deniz (Balkaş Gölü), 

Amıt Suyu (Amuderya); coğrafi alan olarak oldukça büyüktürler; yüzlerce km uzunluğa, genişliğe 

sahiptirler; bölgenin en büyük dağlarıdır, gölleridir, ırmaklarıdırlar; insanların hayatında önemli 

bir yere sahiptirler; kalabalık göçebe Oğuz halkını, ordularını, büyük sürülerini, hayvanlarını 

barındırabilmektedirler; bölgenin en büyük coğrafi yerleridirler; Dede Korkut coğrafyasının 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        302 

merkezi konumundadırlar. Bu coğrafi yerlerin Dede Korkut Destanlarının alt coğrafyasında 

Türklerin ana yurdu Orta Asya’da olduğunu gösteren hususlardan biri de budur. 

Dede Korkut Destanları incelendiğinde; varyantlarına, anlatılara bakıldığında; bu anlatılarda 

geçen kişilere, özelliklerine, topluma, hayvan ve bitkilere, canlılara, doğaya, yiyecek-içeceklere, 

giyim-kuşama, dile, kültüre, sanata, ekonomiye, sosyal ilişkilere, inanışlara, gelenek ve 

göreneklere bakıldığında; belirli veya belirsiz olarak arka fonda ve temelde Orta Asya coğrafyası 

görülür; Tanrı Dağları, Altaylar, Sirderya boyları, geniş bozkırları, heybetli dağları, coşkulu 

ırmakları görülür. Dede Korkut Destanlarının ortaya çıktığı coğrafya açık bir şekilde Orta 

Asya/Avrasya’dır, eski Türklerin yaşadıkları coğrafyadır, Türklerin ana yurdudur. Türklerin en 

parlak dönemlerini yaşatan hükümdarların, alpların, kahramanların hatıraları, dilden dile, 

kuşaktan kuşağa aktarılarak; bazıları daha önceden anlatılagelen mitlere, efsanelere eklenmiş; 

bazıları yeni destanlar olarak usta ozanlarca üretilmiş; bazıları sözlü tarihten destanlaşmış, 

işlenmiş, sonuçta halk arasında yaşatılmıştır. Dede Korkut’ta adları geçen; Aladağlar, Tanrı 

Dağları’nın eski adıdır, bir uzantısıdır; Karadağlar, Sirderya boylarında uzanmaktadır; Tana 

Sazı, Don Irmağı’dır; Gökçe Deniz, Balkaş Gölü’dür; Şirögüven, Sirderya’dır; Derbent ve 

Demirkapı, Batı Gök-Türkleri’nin Hazar Denizi ve İran bölgesindeki tarihî sınırlarıdır. 

Gürcistan, tarihî Garcistan bölgesidir. Yazılı kaynakları fazla olmayan ancak sözlü geleneği çok 

gelişmiş halk, atalarının anlatılarını dilden dile, kuşaktan kuşağa, ozandan ozana aktararak 

destanlaştırmış ve ortaya kökünü tarihten alan, zamanla halkın değerleriyle bütünleşen, tarihî 

özellikleri azalarak, edebî özellikleri artarak destanlaşan, hikâyeleşen, masallaşan, efsaneleşen 

Dede Korkut Destanları ortaya çıkmıştır. Dede Korkut Destanlarının ortaya çıktığı ve yaşandığı 

tarihî coğrafya, Orta Asya’dır, geniş Avrasya coğrafyasıdır, kısaca; “Tanrı Dağları, Sirderya-

Talas-Çu-İli kıyıları, Hazar-Aral-Balkaş-Baykal gölleri, Altaylar-Ötüken, Karadeniz’den-

Kafkasya’dan-Hazar’dan Gobi’ye-Sarı Irmak’a uzanan geniş coğrafya, yemyeşil alanlar, 

upuzun ırmaklar, uçsuz bucaksız bozkırlardır.” 

2. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Coğrafyası 

Dede Korkut Kitabı’ndaki üçüncü boy Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’dur. Bu bölümde 

Dede Korkut’taki Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun coğrafyası incelenmiştir. Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun konusu bir aşk destanıdır; bir gencin kahramanlık 

gösterip ad alması, evlenmesi, tutsak düşmesi, başkasının, eşine talip olması, kahraman olup 

tutsaklıktan kurtulup, evine, yurduna dönmesi, ailesiyle, eşiyle mutlu bir hayat sürmesidir. 

Kısacası içerisinde aşk/sevgi olan bir anlatıdır. Benzer anlatıları Leyla ile Mecnun, Kerem ile Aslı 

olarak aşk üzerine ün yapmışlardır. Ancak anlatının altyapısında aynı zamanda taht mücadeleleri, 

bir kişinin hükümdar olması, tahtını kaybetmesi, tekrar tahta çıkarak hükümdar olması da vardır. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      303 

Anlatı, farklı tarihî süreçlerden geçmiş, kimi zaman kahramanlık üzerine olan destani yönü ön 

plana çıkarılmış, kimi zaman aşk ve sevgi tarafı ön plana çıkarılmıştır. Anlatının varyantları da 

farklı tarihî süreçlerden geçerek, coğrafi unsurlar edinerek, kültürel unsurlar kazanarak, farklı 

boylar, hatta milletler tarafından taşınarak, farklı farklı şekillerde varyantlaşmışlardır. Bir başka 

ifadeyle anlatı bir sözlü kültür ürünü olarak bakış açısına göre değişebilen bir anlatıdır. Destandır, 

ancak anlatının oldukça gerçekçi çizgilerle çizilmiş bir konusu ve gidişatı vardır. Ancak 

içerisinde ayrıntılardaki birçok unsurlar çok köklü, içerisinde tarihî-destani-efsanevi-mitolojik 

unsurlar olan binlerce yıllık bir destan olduğunu göstermektedir. Zaten anlatının Antik Çağ Grek 

kaynaklarına yansıyan ve Türk/İskit-Grek, Türk-Mezopotamya-Grek etkileşimlerine dayanan bir 

varyantı (Odysseus) da yaklaşık 2500 yıllıktır. 

Bamsı Beyrek/Bey Böyrek bugün Anadolu’daki en yaygın Dede Korkut anlatılarından biri 

olduğu gibi, Türk dünyasının birçok yerinde; Azerbaycan, Türkmenistan, Kazakistan, 

Özbekistan’da ve diğer yörelerde de anlatılmaktadır. Orta Asya’da birçok adla, özellikle Alpamış 

adıyla yaygın olarak bilinmektedir. Anlatıda yer alan kişi ve yer adları da bölgeye göre 

farklılıklar göstermekte, bazı varyantlarda başka kişilerin ve yerlerin adları da geçmektedir. Tüm 

nüshaları, yazmaları, varyantları ile bir bütün olarak ele alındığında Kam Böri’nin Oğlu Bamsı 

Beyrek Boyu hacimli, kişileri fazla, büyük bir destandır. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Dede Korkut’ta birçok kişinin adının geçtiği boylardan 

biridir. Destanın başkahramanı Bamsı Beyrek’tir. Destanda önemli rolleri olan kişiler; Bamsı 

Beyrek, Banu Çiçek, Bay Bican, Bay Böri, Dede Korkut, Deli Karçar, Salur Kazan, Yaltacuk’tur. 

Destanda ayrıca Bamsı Beyrek’in anası, Bamsı Beyrek’in kız kardeşi, bezirgânlar, Bayburd 

Hisarı beyinin kızı da önemli bir rol üstlenmekle birlikte adları belirtilmemiştir. Adları 

belirtilmeyenlerin çoğunun kadın oluşu tesadüf değildir. Bu durum Dede Korkut Destanlarının 

eksik ve eleştirilmesi gereken yönlerinden biridir. Öyle ki destanda uzun soylamaları bulunan 

bazı örnek anaların, kız kardeşlerin adı bile yokken sadece destanın sonundaki savaşta ortaya 

çıkan, bir cümlede geçen çoğu düşman erkeklerin bile adı vardır. 

Ümral Kırman’a göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda, doğaya ait mekânlar; kara 

yer, karşı yatan karlı dağ, kanlı kanlı sular, yeşil çayır, akıntılı güzel su, pireli yer, su (akar su), 

iklim iklim, düz engin havadar yer, yeryüzü, büyük ağaç, pınar, içme, yaylak, sapa yer, orman, 

tepe, sazlık, arı su, dereler, yerli kara dağlar, gölgeli koca ağaç’tır. Kültüre ait mekânlar; Ak otağ 

(Bayındır Han’ın otağı), Rum eli, İstanbul, Kara Derbent, Evnük Kalesi, Bayındır Han’ın 

Tavlası, Oğuz, Oğuz hududu, on tepe yer, Ala dağ, alaca gölgelik, çadır otağ, kırmızı otağ, iç 

Oğuz, Gürcistan, meydan, ak çadır-ak otağ (Deli Karçar’ın), Pay Püre Bey’in evi, pireli ağıl, 

Parasarın Bayburt Hisarı, apalaca gelin odası, yurt, penceresi altın otağ (Pay Püre Bey’in), 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        304 

Bayındır Han’ın divanı, apalaca yurt, yüce çardak (düşmanın), Bayburt Hisarı’n kapısı, karalı 

mavili otağ, ağır adlı şehirler, ak otağ, kara otağ, ağıl, tavla, düğün (yapıldığı yer), düşman, yurt, 

Türkistan, Amıt Suyu, Ak Orman, eşik (-teki inançlılar), dipte oturan (has beyler), şölen yemeği 

(yapıldığı yer), kadınların otağı, Bam Bam Tepe, Dana sazı, kale, kilise, mescit, cennet’tir (2004, 

s. 136). Ümral Kırman’ın bu tespitleri değerlidir. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun 

doğaya ve kültüre ait mekânlar açısından Dede Korkut Destanlarının en zengin boylarından biri 

olduğu görülmektedir. 

Gülnaz Çetinkaya’nın dediğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda “erenlerin 

meydanı” tamlaması ilgi çekicidir. Eren sözcüğü burada iki anlamı çağrıştıracak şekilde 

kullanılmıştır: ilki herhangi bir konuda en üst seviyeye gelen kimse, öteki ise özellikle yerel 

kullanımlarda er, erkek, kahraman, yiğit, tecrübeli kimse anlamında kullanılmıştır. Buradan yola 

çıkarak meydanların erilliğin mekânı olduğu yorumu yapılabilir. Meydanlar erillikle özdeşleşmiş 

olsa da Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda kadın, meydanda aktif olarak görülmektedir 

ve bir erkeğin sahip olduğu fiziki güce sahiptir (2013, s. 82). 

Yine Çetinkaya’ya göre Dede Korkut’ta daz, kıran sözcükleri otun bitmediği verimsiz alanları 

ifade etmek için kullanılmıştır. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda geçen “Daz yerde 

turgay atmaya yahşı” ifadesindeki daz yer, gerçeklerin herkesçe görülebileceği mücadelenin açık 

alanını belirtmek için kullanılmış olabilir. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda “gök 

çayırın üzerine bir kırmızı otağ dikilmiş” ve Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Boyu’nda “sovuk sovuk 

sular, çayırlar, çimenler” ifadeleri mekân seçiminde çayırlık alanların önemsendiğini 

göstermektedir. Çayırlık alan, yeşilliği, bolluğu, bereketi simgelemektedir ki dolayısıyla mekân 

olarak seçilen coğrafyanın özellikleri önemlidir. Dede Korkut’ta mekânlar yaşam tarzlarının da 

göstergesidir. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Bamsı Beyrek ve Banu Çiçek’in 

karşılaşma alanı otak’tır. Olay kurgusunda Bamsı Beyrek ve Banu Çiçek açık alanda yaptıkları 

mücadelelerde birbirlerini görürler. Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Boyu’nda ise Selcen Hatun ile 

ilgili soylamalarda köşkte oturmasına vurgu yapılmaktadır. Selcen Hatun izleyicidir ve 

mücadeleye tanık olmaktadır. Bu bakımdan mekân, hikâye kurgusunda hareketli ve yerleşik 

yaşam izlerini ortaya koymaktadır (2015, s. 154-159). 

Aysuda Şahin’e göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda adı geçen mekânlar Oğuzların 

yaşadıkları merkezi yerler çerçevesinde şekillenmiştir. Dede Korkut’ta Oğuzların yaşadıkları 

yerler Oğuz ili olarak geçmektedir. Bu mekânların bulunduğu coğrafya Doğu Anadolu ve 

Azerbaycan’ın sınırlarını içermektedir. Çevresel mekânlar; İstanbul (Rum İli), Evnük Kalesi, 

Dana Sazı, Gürcistan’dır. Hikâye içerisinde sadece adı belirtilen çevresel mekânlar, kişilerin 

ontolojik olarak derin bağ kuramadıkları mekânlardır. Algısal mekânlar; Ala Dağ, Kara Dervend, 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      305 

Parasarın Bayburd Hisarı, Bayındır Han’ın otağı, Pay Püre Bey’in obası, Banu Çiçek’in kırmızı 

obası, Bamsı Beyrek’in alaca gölgeliği, Deli Karçar’ın obası’dır. Kahramanların kendilerini 

huzursuz, mutsuz, hayattan kopuk olarak hissettikleri Kara Dervend, Parasarın Bayburd Hisarı, 

Pay Püre Bey’in obası, Deli Karçar’ın obası kapalı-dar mekânlardır. İnsanın mekânla huzurlu bir 

şekilde ilişki kurduğu yerler açık-geniş mekânlardır. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Boyu’nda geniş mekânlar; Ala Dağ, Bayındır Han’ın otağı, Banu Çiçek’in obası’dır (2017, s. 98-

104). 

Veysel Şahin’in çalışmasında kaydettiğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda, 

çevresel mekânlar Oğuzların yaşadıkları merkezî yerler çerçevesinde şekillenmiştir. Hikâyede 

çevresel mekânlar; İstanbul, Rum, Şam, Mekke, Medine, Gürcistan, Türkistan ve Türkistan’daki 

bazı dağlardır. Algısal mekânlar; Ala Dağ, Kara Dervend, Parasarın Bayburd Hisarı, Bayındır 

Han’ın otağı, Pay Püre Bey’in obası, Banu Çiçek’in kırmızı obası, Bamsı Beyrek’in alaca 

gölgeliği, Deli Karçar’ın obasıdır. Kapalı-dar mekânlar; Kara Dervend, Parasarın Bayburd 

Hisarı, Pay Püre Bey’in obası, Deli Karçar’ın obasıdır. Geniş-besleyici mekânlar; Ala Dağ, 

Bayındır Han’ın otağı, Banu Çiçek’in obasıdır (2017, s. 5-32). 

Cemile Şen’in dile getirdiğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Oğuz yurduna 

ait mekânlar görülmektedir. “Kamgan oğlu Han Bayındır yerinden kalkmıştı. Kara yerin üzerine 

beylik çadırını diktirmişti. Büyük gölgelik gökyüzüne gerilmişti. Bin yerde ipek halı döşenmişti.”, 

“çetirli (şemsiyeli) otağ, ala sayvan diktirdi, ipek halılar serdi, geçti oturdu.” gibi bölümlerde 

abartılı ve gösterişli mekân tasvirleri görülmektedir. Anlatının ilk doğaüstü olayının yaşandığı 

mekân ise “Deli Karçar, Dede’yi kova kova, on belen(tepe) yer aşırdı. Deli Karçar, Dede 

Korkut’un ardından yetişti.” şeklinde sınırları açık olarak çizilmeyen bir mekânda 

gerçekleşmiştir. Bir diğeri ise Bay Böre Beg’in “-Serçe parmağını kanatsın, kanını mendile 

sürsün, gözüme süreyim açılacak olursa oğlum Beyrek’tir, oğlum olduğunu ondan bileyim” sözü 

üzerine kanlı mendili gözlerine sürer sürmez açılması hadisesinin yaşandığı Bay Böre’nin evidir. 

Doğaüstü olayların günlük hayatın sıradan olaylarıymış gibi yaşandığı bu mekânlar söz konusu 

bu anlatının üst anlam katmanlarına mekân olmuştur (2018, s. 79-80). 

Dede Korkut Kitabı’ndaki bütün Dede Korkut boylarında olduğu gibi Kam Böri’nin Oğlu Bamsı 

Beyrek Boyu’nda da tarihî-coğrafi-edebî-kültürel olarak başlıca iki tabaka vardır: Alt Tabaka ve 

Üst Tabaka. Alt Tabaka oldukça kalındır ve şu tabakalardan oluşmaktadır: 1) En Eski Devirler 

Tabakası, 2) İskit/Saka-Hun-Kanglı-Usun Tabakası, 3) Göktürk-Türgiş Tabakası, 4) Oğuz 

Tabakası. Üst Tabaka oldukça incedir (Eyüboğlu, 2023f, s. 39-40). Kam Böri’nin Oğlu Bamsı 

Beyrek Boyu’nun coğrafyası bu tabakalardan izler taşımaktadır. 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        306 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun coğrafyası 1) Alt Coğrafya, 2) Üst Coğrafya 

başlıkları altında incelenecektir. 

2.1. Alt Coğrafya 

Viktor Maksimoviç Jirmunskiy’e göre Orta Asya ve Yakın Doğu’daki eski bahadırlık destanı 

Alpamış, Oğuzca çevirisi olan Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun esasını 

oluşturmaktadır. Bu konunun Altay kökenli olduğu, 1939’da yayımlanmış olan hikâyeci N. 

Ulagaşev’in anlattığı varyantından, köken olarak çok eski bir Altay kahramanlık destanı Alıp 

Manaş ile benzerliğinden görülmektedir (1961, s. 618-619). 

Yine Jirmunskiy’e göre Bamsı Beyrek Hikâyesi, Oğuz dairesindeki en eski destanlardan biridir. 

Türk halklarında eskiden beri bilinen bu destan Orta Asya bozkırlarının her yerinde tespit 

edilmiştir ve Alpamış adıyla bilinmektedir. N. Ulagasef tarafından Oğuzların Altaylar 

çevresindeki tarihî yurtları yakınında tespit edilmiş olan bir rivayeti, bu anlatının tarihini 6-8. 

yüzyıla götürmektedir. Oğuzlar, Orta Asya’ya doğru hareketlerinde 8-9. yüzyıllarda bu 

topraklardan ayrılmışlardır. Alp Mamış destanının Altay rivayetinin hikâyenin en eski şekli 

olduğu düşünülmektedir. Bamsı Beyrek Hikâyesi, 9-10. yüzyıllardan geç olmayan bir zamanda 

Sirderya dolaylarına yayılmış, burada bağımsız olarak gelişmiş, Oğuz destanları içerisinde Salır 

Kazan’la ilgili deyişlere katılmış, buradan da 11. yüzyılda Selçuklular döneminde Azerbaycan’a, 

Anadolu’ya götürülmüş, Kıpçak boylarının batıya ilerlemesiyle de Alpamış, 12-13. yüzyıllarda, 

başka bir rivayeti ile Kazakistan, Başkurdistan ve Volga boylarına yayılmış, folklor açısından bir 

zamana uyma geçirmekle birlikte içerisinde bazı eski ve orijinal motifleri saklamıştır. Dede 

Korkut Kitabı’nda Bamsı Beyrek adıyla bilinen Alpamış hakkındaki Orta Asya hikâyesi, Şecere-

i Terakime’de de yansıtılmıştır (Jirmunskiy, 1962, s. 176-230’dan aktaran Gökyay, 1973, s. 

XLVI-XLVIII). 

Pertev Naili Boratav’ın kaydettiğine göre günümüz için Dede Korkut’ta tespit edilebilen en eski 

konu Beyrek (Bey Böyrek) konusudur. Anadolu’daki halk hikâyelerine Dede Korkut Kitabı’ndan 

değil, Dede Korkut Kitabı’na ve Anadolu dışındaki bazı Türk topluluklarındaki (Karakalpaklar, 

Kırgızlar vs.) varyantlarına kaynak olan daha eski bir rivayetten geçmiş olması gerekir (Boratav, 

2015, s. 52; Yılar, 2000, s. 43). Haluk Köroğlu’na göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, 

10. Yüzyılda Sirderya bölgesinde bulunan Oğuz boylarının arasında doğmuştur (Konıratbayev, 

2000, s. 157, 173). Alkey Margulan’ın belirttiğine göre Sirderya civarında yer alan, geçmişte 

ünlü şair ve bilgelerin ocağı Barşınkent’in adı hem Dede Korkut’ta geçen Bamsı Beyrek’in güzel 

eşi Banu Çiçek (Kazak varyantında Barşın/Gülbarşın) hem de burada yaşayan Kıpçak elinin ünlü 

ozanı Hüsameddin Hamid Barşınlığ ile ilgilidir. Kazakistan’da Turgay’da, Atbasar’da Barşın 

Gölü vardır (2000, s. 144-145). Yine Margulan’a göre Alpamış Destanı ve Kozı Körpeş-Bayan 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      307 

Sulu Destanı, 11-12. asırda Oğuz-Kıpçak döneminde ortaya çıkmıştır (Margulan, 1946, s. 75-

81’den aktaran Ata Yıldız, 2015, s. 38). B. A. Garrıyev, Dede Korkut’un Salır Gazan, Bamsı 

Beyrek gibi boylarının Hazar ötesi Oğuz Türkmenlerinin yaşamını yansıttığını, destanlara 

dikkatlice bakıldığında, Özbeklerin Alpamış, Türkmenlerin Şasenem-Garıp, Mağrufi’nin Yusuf-

Ahmet, Şabende’nin Sayatlı Hemra destanlarına kaynak olduğunu vurgulamıştır (Garrıyev, 1945, 

s. 37’den aktaran Kalenderoğlu, 2011, s. 1343). Şakir İbrayev’in belirttiğine göre Dede 

Korkut’taki destanlara uygun gelen Alpamış, Kobılandı gibi Kazak destanları, Oğuz boylarının 

yurt tuttuğu Sır/Sır-Derya boylarından, Aral Gölü, Batı Kazakistan bölgesinden yazıya 

geçirilmiştir (2000, s. 41). 

Avelbek Konıratbayev’e göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Alpamıs Destanı, 10. 

yüzyılda Sirderya civarında, Kıyat (Konurat) kabilesinde ortaya çıkmıştır. Destandaki konu, 

Oğuz destanlarının hepsine çekirdek olmuştur. Bamsı Beyrek, doğu Oğuzlarından Kıyat boyuna 

mensuptu. Dede Korkut’ta 9-11. yüzyıllardaki Sirderya dolaylarında bulunan Oğuz-Kıpçak 

ulusunun şeceresi ve tarihi anlatılmaktadır. Oğuz-Kıpçak ulusunun oluşumu da yıkılışı da 

Alpamıs (Bamsı Beyrek) adıyla ilgilidir. Kazakistan’da Kızılorda’nın batı yönündeki Barşın 

ırmağının yakınlarında Barşın (Banı Çiçek) türbesi bulunmaktadır. Türbede 8 tane kadın mezarı 

bulunmaktadır. Dışı boyalı olduğundan dolayı türbeye Sırlı Tam (Boyalı Türbe) de 

denilmektedir. İslamiyet öncesi döneme ait olan böyle bir mezarın Sirderya bölgesinde başka bir 

örneği yoktur. Yanında balçık tuğlalarla yapılmış yıkık bir mezar vardır ki herhâlde Bamsı 

Beyrek’e ait olsa gerektir. Öyleyse sekiz kadın mezarı ise Bamsı’nın yedi kız kardeşi ile eşi Banı 

Çiçek’in mezarlarıdır. Avelbek Konıratbayev, Dede Korkut Destanlarını çoğunlukla 10-11. 

yüzyıllardaki Oğuz-Kıpçak dönemiyle ilişkilendirirken bu dönemde Salurlar’ın Sirderya’nın 

doğusunda, Kıyat boyundan Baybörü (Pay Püre) ve Sarıbay’ın ise Sirderya’nın batısında 

yaşadığını dile getirmiştir (2000, s. 156-177). 

Melek Erdem’e göre Dede Korkut Kitabı’ndaki Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu ile 

Türkmen varyantında yer alan Bamsım Birek anlatısı temelde denk olmakla birlikte, aralarındaki 

bazı farklılıklar şunlardır: Dede Korkut Kitabı’nda bezirgânlar İstanbul’a gelirler, Türkmen 

varyantında bunun yerine Rum ili denilmektedir; Dede Korkut Kitabı’nda bezirgânları basıp 

yağmalayanların Evnük Kalesi’nden 500 kâfir olduğu belirtilirken Türkmen varyantında ise 

düşman çapulcuları olarak geçmektedir, Dede Korkut Kitabı’nda Gürcistan’ın adı geçerken 

Türkmen varyantında ise bu yer adı yoktur, Dede Korkut Kitabı’nda Bamsı Beyrek’in Ala Dağ’a 

ava gittiğinden söz edilirken Türkmen varyantında ise yer adı belirtilmemiştir, Dede Korkut 

Kitabı’nda Dede Korkut Bayındır Han’ın tavlasından iki at getirmelerini ister ve birisine 

binerken Türkmen varyantında ise Bamsı Beyrek’in atına biner. Türkmen varyantında Korkut 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        308 

Ata’yı Kök Yer’i geçene kadar uğurlarlar; Dede Korkut Kitabı’ndaki Parasar’ın Bayburt Hisarı, 

Türkmen varyantında Porsan Han’ın Bay bövürt Kalesi’dir; Dede Korkut Kitabı’ndaki Tana 

Sazlığı, Türkmen varyantında orman olarak geçmektedir; Dede Korkut Kitabı’nda Beyrek 

Melik’in ızını alırken Türkmen varyantında ise bundan söz edilmemekle birlikte, Bay bövürt 

Kalesi’nin hanı Porsan’ın kızı Sulu’ya geri dönüp onu alacağını söylerse de boyun sonunda 

bundan söz edilmez (1998, s. 277-291). Yine Erdem’e göre Türkmenistan varyantında, Bamsım 

Birek Boyu’nda, tüccarlar Rum ilinden dönerken mekânlarına üç menzil kala Karaderbent 

denilen yerde konaklarlar ve burada saldırıya uğrarlar. Bu boyda ayrıca, yeri belirgin olmayan, 

Porsan Han’ın Baybövürt Kalası geçmektedir (2005, s. 173). 

Ali Berat Alptekin’in söylediğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Türk 

dünyasındaki en yaygın Dede Korkut boyu olarak Hazar Denizi’nin doğusu ve kuzeyindeki Türk 

yurtlarında; Özbekistan, Kazakistan, Karakalpakistan, Türkmenistan, Altay, Başkurtistan, 

Tataristan’da, Hazar Denizi’nin batısındaki Türk yurtlarında; Azerbaycan, Türkiye, Balkanlar, 

Moldova’da bilinmektedir (2000, s. 35). Metin Ergun’un çalışmasında kaydettiğine göre Dede 

Korkut Kitabı, dolayısıyla Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun 15. yüzyılda yazıya 

geçirildiği düşünülmektedir. Araştırmacılar, Dede Korkut Hikâyelerinin oluşum tarihini 9-11. 

yüzyıla kadar indirmektedirler ki Oğuzların henüz Sirderya boylarında yaşadıkları zamana 

rastlamaktadır. Oğuzlar, o tarihlerde kuzey komşuları Peçenek ve Kıpçaklarla olan savaşlarını 

Dede Korkut etrafında destanlaştırmışlardır. Daha sonra Kafkaslar’daki ve Doğu Anadolu’daki 

maceraları da hikâyelere eklenmiş, böylece eski coğrafi adların yerine de yenileri geçmiştir; 

İstanbul, Bayburt, Trabzon, Mardin gibi. Bu bilinen bazı yer ve kahraman adları, araştırmacıların 

hikâyelerin coğrafyasının Kafkaslar ve Doğu Anadolu olarak tespit edilmesine neden olmuştur 

(1995, s. 75). 

Kemal Üçüncü’nün eserinde yazdığına göre Bamsı Beyrek Hikâyesi’nin Orta Asya varyantı olan 

Alpamış Destanı, Türklerin doğudan batıya doğru göçlerinde, sözlü kültür geleneğinin değişim 

ve dönüşüm ilkelerine uygun olarak taşındığı yeni coğrafyalara uyum sağlamıştır. Destanın 

coğrafyası, bu görüşü destekler niteliktedir. Oğuz varyantındaki coğrafya Doğu Anadolu, 

Azerbaycan, Kafkasya, İran sahası iken, Kongırat varyantının coğrafyası Sirderya havzası, Altay 

varyantında tasvir edilen coğrafya da Altay Dağları etekleri ve civarıdır (2006, s. 25). Yine 

Üçüncü’ye göre Alpamış Destanı, Altay’dan Türkiye’ye, oradan Kıpçak bozkırlarına kadar olan 

coğrafyadaki Türk sözlü kültür geleneğinin en görkemli repertuvarlarından biri olan epik destan 

türünün temel halkalarından biridir. Alpamış Destanı’nın Oğuz varyantını oluşturan Bamsı 

Beyrek, anlatım tutumu ve teknikleri bakımından en gelişmiş örneklerinden biridir. Anlatıda 

tarihsel bir çerçeve ve coğrafya söz konusudur (2006, s. 66-67). 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      309 

Karl Reichl’e göre Alpamış Destanı’nın Oğuz varyantı, Oğuzlar batıya göç etmeye başlamadan 

önce, 9-11. yüzyıllar arasında bir tarihte oluşmuştur (Reichl’dan aktaran Üçüncü, 2006, s. 25). 

Eunkyung Oh-Mamatqul Joreyev’e göre Alpamış Destanı’nın Özbek varyantında, Alpamış’ın 

babasının adı Bayböri’dir; Altay halk eposu Alp Manas’ta, kahramanın babasının adı 

Baybarak’tır; Dede Korkut Kitabı’ndaki varyantta kahramanın ismi Bamsi Böyrek, babasının 

ismi Kamböri, yaşadığı yerin ismi de Bayburd’tur. Bayböri, Baybarak, Bamsi Bayrak, Kamböri, 

Bayburd gibi isimlerin ortaya çıkması, kurt hakkındaki totemistik tasavvurlarla ilgilidir (2011, s. 

151). Ali Öztürk’ün bahsettiğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Kazak 

Kırgızları arasında Alp Mamış adıyla bilinen ve anlatının daha eski izleri bulunan varyantı, Dede 

Korkut Destanlarının izlerini, Sirderya boylarında Göktürklerin politik olarak güç kazandıkları 

6. yüzyıldan önceki ve Hunların dağılışından sonraki Türkler arasında, siyasi gücün çöktüğü 

devrelerin olaylarına kadar götürülebilir (2012, s. 257). Muammer Kemaloğlu’nun eserinde 

yazdığına göre Dede Korkut’ta sıkça tekrarlanan ve dikkat çekici ifadeler arasında yer alan 

“Karaçuğun kaplanı” ve “Amıt suyının aslanı” gibi bazı övgü tabirlerinin kaynağı, Salur 

Kazan/Kazak Han’ın ilk gençlik yıllarının ve sonrasında Peçeneklerle yapılmış aman vermez 

bazı mücadelelerin yaşandığı Mankışlak bölgesinde yer alan bazı coğrafi adlarla ilgilidir. Dede 

Korkut’ta Karaçuk olarak adlandırılan dağ, Mankışlak’ta bulunan Karadağ’dır. Amıt suyı adlı 

dere ise Karaçuk’tan süzülüp gelen ve Kızıl-Kala’nın yanından geçen (bugünkü Akmış muhiti) 

küçük derenin o devirdeki ismidir (2019, s. 90). 

Ağaverdi Halilov’a göre Altay kahramanlık destanlarına Manas, Manaş, Bamsı olarak Türk 

halklarının birçoğunun epik destan geleneğinden geçen Alp Manaş destanı da dâhildir. Dede 

Korkut Kitabı’ndaki Bamsı ile bağlı olay örgüsü ortak Türk kökünden, epik geleneğinden 

gelmektedir. Özbek, Karakalpak, Kazak versiyonlarında Alpamış destanı Kongrat tayfasının 

destanıdır. Bu topluluğun bulunduğu yere Baysun denir ve bugünkü Özbekistan’ın güneyinde 

bulunmaktadır. Kongrat topluluğu Orta Asya bozkırlarında 13. yüzyılda kayıtlara geçmiştir, 

sonraki dönemlerde bütün Türk kabilelerine karıştığı bilinmektedir. Alpamış hakkında halk 

masallarının çeşitli varyantları Başkurdistan’da ve Kazan Tatarlarında kaydedilmiştir (2016, s. 

60-61, 65). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Milattan Önceki dönemlere uzanan bir tarihî alt 

tabakası bulunmaktadır. Milattan Önceki dönemlerde söylenen, kökleri eski devirlere uzanan 

eski Türk destanı, İskit/Saka-Hun-Kanglı devirlerinde Orta Asya’nın geniş bozkırlarında, 

Avrasya’da anlatılmış, yayılmış, Gök-Türk döneminde Tardu Kağan’a uyarlanarak Bamsı 

Beyrek/Alpamış adıyla yayılmış, tarihî süreç içerisinde başka kişilere de uyarlanmış, Dede 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        310 

Korkut Kitabı’na Bamsı Beyrek adıyla, Orta Asya’daki anlatılara Alpamış adıyla yansıyan eski 

Türk destanı, farklı adlarla da ortaya çıkmıştır (Eyüboğlu, 2019, s. 217-218). 

Dede Korkut’ta önemli bir yeri olan Bamsı Beyrek/Beyrek tipinde en eskisi tarihin derinliklerine 

uzanan birçok tarihî-destani-efsanevi-mitolojik tabaka bulunmaktadır. Dede Korkut’taki Bamsı 

Beyrek/Beyrek kişisinin/karakterinin/tipinin önemli bir tarihî tabakası Batı Gök-Türk 

Devleti’nin kurucusu Tardu Kağan (576-603) ile ilgilidir. En eski kökleri tarihin derinliklerinden 

gelen, İskit/Sakaların batıya yayılmasıyla birlikte Grek destanlarıyla etkileşime giren, ihtimal 

Mezopotamya ve Pers kültürleriyle de etkileşimde bulunan, Gök-Türk devrinde Bamsı Beyrek 

adıyla şekillenmiş olan bu Türk destanı, sonra Doğu Gök-Türkleri’nden/Sirler’den gelen 

Kıpçaklar arasında Alpamış adıyla, Batı Gök-Türkleri’nden/On-Oklar’dan gelen Oğuzlar 

arasında Alp Bamsı/Bamsı Beyrek adıyla yayılarak, şekillenerek sonraki varyantlarına evrilmiştir. 

Böylece Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Köroğlu Destanı’yla birlikte Türk 

dünyasındaki en yaygın destanlardan biri hâline gelmiştir (Eyüboğlu, 2022c, s. 169-170). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda, anlatının başlarında geçen coğrafya şöyle 

incelenebilir: Bay Böri, oğlunun olması üzerine bezirgânlarını Rum Eli’ne, İstanbul’a alışverişe 

göndermiştir. İstanbul’da uzun süre kalan bezirgânlar dönüşte Kara Dervent ağzında 

durmuşlardır. Avnik Kalesi’nin casusu bezirgânları casuslayınca kâfirler bezirgânları 

uykudayken yağmalamışlar, kaçan bezirgânlar Oğuz’a gelerek Bamsı Beyrek’ten yardım 

istemişlerdir. Bamsı Beyrek, bezirgânları kurtarmış, ülkesine dönmüş, bezirgânlar da dönmüş ve 

Kam Böri’ye, oğlunun (Bamsı Beyrek) kendilerini kurtardığını, oğlu olmasaydı mallarının 

Gürcistan’da gideceğini, kendilerinin de tutsak düşmüş olacağını söylemişlerdir. Anlatının 

gidişatı ve Dede Korkut Destanlarının Anadolu-Azerbaycan üst coğrafyası değerlendirildiğinde 

olaylar ile coğrafyanın, yer adlarının birbirine uymadığı görülmektedir; Oğuzlar/Türkmenler, 

Selçuklular zamanında geldikleri Doğu Anadolu-Azerbaycan coğrafyasında oturuyorlardı ve 

sonrasında bu bölgede Akkoyunlu-Karakoyunlu devletlerini kurmuşlardı. Oğuzların; İstanbul 

batısında, Gürcistan kuzeyinde, Hazar Denizi’nin kıyısında bulunan Derbent doğusunda yer 

almaktadır. Yani üç yer de ayrı yönlerde, ayrı güzergâhlardadır. Oğuz’dan yola çıkan 

bezirgânların batıda İstanbul’a gidip döndüğü düşünüldüğünde gelecekleri yer yine Oğuzlar’dı, 

çünkü Gürcistan Oğuzların kuzeyinde, Derbent ise Oğuzların doğusunda, birbirlerine ters 

yönlerde bulunuyordu. Anlatıdaki üst coğrafyanın bu çelişkisi, içerisinde geçen yer adlarının 

aslının başka bir coğrafyada olduğunu göstermektedir. Anlatının gerçek coğrafyası, alt 

coğrafyası olan Orta Asya’dır. Anlatı Orta Asya coğrafyası dikkate alınarak değerlendirildiğinde 

destanın gidişatı ile alt coğrafyanın uyumlu olduğu görülmektedir. Çünkü Orta Asya’dan, Batı 

Göktürk-Türgiş/Oğuz topraklarından yola çıkan bezirgânlar, Amuderya yakınlarındaki tarihî 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      311 

Garcistan ve Demirkapı bölgesini geçerek İran’a ve İstanbul’a gitmiş, dönüşte ise İstanbul ve 

İran üzerinden Garcistan’a ve Demirkapı’ya, Batı Göktürk-Türgiş/Oğuzların sınırına gelmiştir 

ki burada da düşmanın casusu onları casuslamış, bezirgânları sınırda kurtarmış olan kahraman 

sayesinde bezirgânlar da Oğuz’a rahatlıkla dönmüşlerdir. Böylece destanda geçen tarihî yerlerin 

birbirleriyle uyumlu, aynı yönlerde, aynı yol, aynı güzergâh üzerinde oldukları görülmektedir 

(Eyüboğlu, 2023, s. 99-101). 

Gerçekte Orta Asya’da yer alan bir kale veya bölge; Doğu Anadolu-Azerbaycan coğrafyasında 

Dede Korkut Kitabı’nda Parasarun Bayburd Hisarı’na; Topkapı Sarayı’ndaki Oğuzname’de Ban 

Hisarı’na, Türkmenistan coğrafyasında Porsan Han’ın Baybövürt Kalası’na, bir Anadolu 

aktarımında Macar Kralı’nın Kalesi’ne dönüşmüştür. Bir Anadolu varyantında ise Beyrek 

Afyon’u fethetmiştir. Yani halk gittiği her yere atalarına ait hatıraları ve kahramanlarını da 

yanında götürmüştür. Bu örnekler uzun yıllar boyunca dilden dile, kuşaktan kuşağa yapılan 

aktarımlarda/anlatımlarda yer adlarının nasıl değişebileceğini, gerçekte yakın bir dönemde 

yaşanmış hatıraların çok daha eski dönemlerde yer alan hatıralara eklenerek bazen de onun yerini 

alarak nasıl değişebileceğini örneklemektedir. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki, 

Orta Asya’da, geniş Avrasya coğrafyasında gerçekleşen tarihî hatıraların, anlatıların, tarihî süreç 

içerisinde, destanın üst coğrafyasında Anadolu ve Bayburt’a nasıl uyarlanarak mahallîleştiğinin 

de daha iyi anlaşılmasını sağlamaktadır (Eyüboğlu, 2023c, s. 170-171). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Salur Kazan için söylenmiş bir övme vardır. Burada 

destanın coğrafyasıyla ilgili birkaç yer adı geçmektedir: Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Boyu’nda Salur Kazan için şöyle demektedir: “Tülü kuşun yavrısı / Türkistanun diregi / Amıt 

suyınun aslanı / Karaçugun kaplanı” (Tezcan ve Boeschoten, 2001, s. 88). Aynı soylamanın 

benzeri, Salur Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy’un giriş kısmında da vardır: “... / Amıt suyınun 

aslanı, / Karacugun kaplanı, / ...” (Tezcan ve Boeschoten, 2001, s. 50). 

Faruk Sümer’in eserinde yazdığına göre Dede Korkut’ta iki yerde Salur Kazan için, bir yerde ise 

Bayındır Han için söylenmiş bir övmede onlar, “Türkistan’ın direği, Karacuk’un arslanı, Emet 

Suyu’nun kaplanı” olarak nitelenmektedir. Buradaki Türkistan, bu addaki ülkeyi ifade 

etmektedir. Karacuk adı, Cizre’nin (Cezire) güneyinde, Dicle’nin batısında, Irak’ta Altun-

Köprü’nün batısında bu adda dağlar olsa da hikâyelerde geçen bu ad ile Oğuzlar’ın Sirderya 

boylarındaki ünlü sıradağları kastedilmiştir. Bazı araştırmacıların Amid Suyu olarak belirttiği 

Emet Suyu’na gelince; hikâyelerde zaten Amid, Hamid olarak ayrıca geçmektedir, 15 ve 17. 

yüzyıllarda Anadolu ve İran Türkleri de şehrin adını aynı şekilde Amid olarak söylüyorlardı. 

Ayrıca Türklerin Dicle’yi Amid suyu şeklinde adlandırdıklarına dair hiçbir kanıt yoktur. Emet 

adı, 15 ve 16. yüzyıllarda Anadolu ve İran Türkleri arasında kişi adı olarak kullanılıyordu. Emet 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        312 

Suyu’nun Türkistan ve Karacuk ile birlikte söylenmesi de göz önünde bulundurulursa bununla 

Oğuzlar’ın Sirderya’da bulunan yurtlarındaki bir ırmağın kastedilmiş olduğu söylenebilir (1972, 

s. 384-385). 

“Tülü kuşun yavrısı / Türkistanun diregi / Amıt suyınun aslanı / Karaçugun kaplanı” ifadesi 

Dede Korkut’un Orta Asya’daki/Türkistan’daki tarihî coğrafyasının bir yansımasıdır. Dede 

Korkut’taki soylamada; tarihî alt tabakada, Kara Türgiş Devleti’nin kurucu hükümdarı Su-lu 

Kağan’ın (716-738), yani Salur Kazan’ın devletine ve coğrafyasına atıf vardır: Tülü kuşun 

yavrusu: Onokların/Türgişlerin batıda bulunan Nu-şe-pi boylarının öncülüğünde kurulan Kara 

Türgiş Devleti, doğuda bulunan Tu-lu boylarından egemenliği devralmıştı ki Tülü kuş, adı Çin 

kaynaklarında kaydedilmiş şekliyle Tu-lu olarak geçen boyların gerçek Türkçe adı ve de ongunu 

olmalıdır. Bu yüzden Tu-lu boylarından sonra hâkimiyeti devralan Su-lu Kağan da Dede 

Korkut’ta Tülü kuşun yavrusu olarak nitelendirilmiştir. Su-lu Kağan’ın öncülüğünde batıdaki 

Nu-she-pi boylarının kurduğu Kara Türgiş Devleti, doğudaki Tu-lu boylarının kurduğu Sarı 

Türgiş Devleti’nin devamıdır; Türkistan’ın direği: Tarihin birçok dönemlerinde Türk Eli, 

Türklerin yurdu anlamında Orta Asya için kullanılmıştır; Amıt suyu’nun aslanı: Bu ifadede geçen 

Türkistan ve Karaçuk ile yer adları kastedilmiş olduğundan ikisinin ortasındaki Amıt suyı ifadesi 

de ancak coğrafi bir yer adı olabilir, soylamada zaten Tülü kuşun yavrusu ifadesi ile soyuna vurgu 

yapılmıştır, soyuyla ilgili ikinci bir nitelemeye gerek kalmamıştır. Amıt Suyu, kıyısında aslanların 

yaşadığı Amuderya’dır. Karaçuk’un kaplanı: Karaçuk, günümüzde bile kaplanları hakkında 

anlatılan efsanelerin bol olduğu, Kazakistan’da Sirderya’ya paralel bir şekilde uzanan 

Karatav/Karadağlar, Dede Korkut’taki ünlü Kara Dağlar/Karaçuk’tur (Eyüboğlu, 2019, s. 429-

430). 

Ahmet Bican Ercilasun, Salur Kazan’ın tarihî kişiliğini Türgiş hakanı Su-lu Kağan (716-738) 

olarak belirlemiştir (2000, s. 158; 2002, s. 33; 2004, s. 126). Ercilasun’un bu tespitine katılarak 

eklemelerde bulunmuştuk (Eyüboğlu, 2019, s. 426-445; Eyüboğlu, 2022, s. 105-108; Eyüboğlu, 

2022b, s. 289-290). Dede Korkut’ta önemli bir yeri olan, destanın başkahramanı Salur 

Kazan/Kazan kişisinde/karakterinde/tipinde en eskisi tarihin derinliklerine uzanan birçok tarihî-

destani-efsanevi-mitolojik tabaka bulunmaktadır. Salur Kazan/Kazan tipinin önemli bir tarihî 

tabakasının Kara Türgiş Devleti’nin kurucu hakanı Su-lu Kağan (716-738) ile ilgili olduğunu 

dile getirmiştik (Eyüboğlu, 2019, s. 426-445; Eyüboğlu, 2022, s. 105-108; Eyüboğlu, 2022b, s. 

289-290). Dede Korkut’taki en üst yönetici konumunda bulunan Bayındır Han 

kişisinde/karakterinde/tipinde birçok tarihî-destani-efsanevi-mitolojik tabaka bulunmaktadır. 

Bayındır Han tipinin önemli bir tarihî tabakasının 2. (Doğu) Gök-Türk Devleti hükümdarı Bilge 

Kağan (716-734) ile ilgili olduğunu belirlemiştik (Eyüboğlu, 2019, s. 268-275; Eyüboğlu, 2022, 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      313 

s. 106-107; Eyüboğlu, 2022b, s. 289-300). Dede Korkut’un önemli bir tarihî, coğrafi tabakasının 

Göktürk-Türgiş dönemiyle ilgili olduğu anlaşılmaktadır. Dede Korkut’un alt coğrafyasının 

önemli bir tabakası Göktürk-Türgiş devriyle ilgilidir. Özellikle Dede Korkut’taki Aladağ, 

Karadağ, Karaçuk, Kazılık Dağı, Türkistan, Amıt Suyu/Amuderya, Sir Suyu/Sirderya, Demirkapı 

vs. birçok yer adı anlatının tarihî coğrafyasını yansıtmaktadır (Eyüboğlu, 2023e, s. 14). 

Banu Çiçek’in babasının adı Bay Bican’dır. Bican ismi zaman içerisinde; Milattan Önce 

İskitler/Sakalar, Milattan Önce ve Milattan Sonraki birkaç asırda Kanglılar/Kangarlar, sonra 

Peçenekler ve Kara Türgişler ile ilgili olmuştur (Eyüboğlu, 2023f, s. 47). Bamsı Beyrek’in 

babasının adı Bay Böri’dir. Böri ismi zaman içerisinde; İskit/Sakalar, Hunlar, Kanglılar, Usunlar, 

Gök-Türkler, Doğu Gök-Türkleri, Kıpçaklar ile ilgili olmuştur (Eyüboğlu, 2023f, s. 58). Dede 

Korkut’ta önemli bir yeri bulunan Bamsı Beyrek/Beyrek kişisinde/karakterinde/tipinde en eskisi 

tarihin derinliklerine uzanan birçok tarihî-destani-efsanevi-mitolojik tabaka bulunmaktadır. Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki Bamsı Beyrek tipinin önemli bir tarihî tabakası Batı 

Gök-Türk Devleti’nin kurucusu Tardu Kağan (576-603) ile ilgili bulunmaktadır (Eyüboğlu, 

2019, s. 444-445). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda, Dede Korkut’un tarihini en iyi yansıtan 

cümlelerden birkaçı bulunmaktadır (Eyüboğlu, 2019, s. 221-223). Orhan Şaik Gökyay okuyuşu 

ile: “Tul tulara gerdügüm / Tuladarı duharlayı koduğum / Yağı yurdu elümde kıl kişlüm aygır 

malı” (1973, s. 50). Şamil Allahverdi Oğlu Cemşidov okuyuşu ile: “Tul-tulada gerdiyim / Tulu 

avarı, duxarluyi qovduğum / Yağı yürdıyı alumda gızıl kişlim / Ayğırmalı!” (1995, s. 61). Bamsı 

Beyrek, eline almış olduğu yayını görünce onunla yaptığı savaşları hatırlamış, babası İstemi 

Kağan ve kendisinin hükümdar olduğu dönemlerdeki faaliyetlerinden bahsetmiştir: Gök-Türk 

Devleti’nin önce kendisine bağlı olduğu, sonra bağımsızlığını ilan ettiği, sonrasında da on 

yıllarca mücadele ettiği Avar (Abar, Juan-juan) Devleti’nden (Tulu=Tuğlu, bayraklı, devletli) ve 

Avarlardan, Gök-Türk Devleti’nin kuruluşundan sonraki yıllarda Avarlar’ı kovaladığından ve 

onların topraklarını kendine üs edindiğinden, Toharistan’da bulunan Akhun Devleti’ni yıkıp 

Toharistan’ı ve burada bulunan Toharları da hâkimiyeti altına aldığından bahsetmiştir. Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda adı geçen Deli Karçar’ın da o dönem Doğu 

Türkistan’daki en büyük devletlerden biri konumunda olan Kao-chang Devleti/hükümdarı ile 

ilgilidir. Tarduş Kağan, bu devleti de Gök-Türk Devleti’ne tabi kılmıştı (Eyüboğlu, 2019, s. 222-

223). Bunun coğrafyası şöyledir: Bamsı Beyrek, yani Tardu/Tarduş Kağan, gerek babası İstemi 

Kağan döneminde gerekse kendi hakan olduğu dönemde, Gök-Türk Devleti’nin kuruluşundan 

sonra Cungarya’daki Avar bölgesini ele geçirmesinden ve gerek Çin’e, gerekse batıda Bizans 

yönüne doğru kaçan Avarlar’ı kovalamasından; güneybatıda bugünkü Afganistan, yani 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        314 

Toharistan bölgesindeki Akhun Devleti’ni yıkıp Toharları hâkimiyet altına almasından 

bahsetmiş, yayını eline aldığı zaman, o dönem, babası ve kardeşleriyle birlikte dünyanın en 

büyük gücü hâline getirmiş olduğu devletinin ihtişamını hatırlamıştır (Eyüboğlu, 2019, s. 223). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun, gerek Hazar’ın batısında Anadolu-Azerbaycan 

coğrafyasında gerekse de Orta Asya’da oldukça geniş bir alanda anlatıldığı görülmektedir. 

Destanın bu yaygınlığı tarihî eskiliğini yansıtmaktadır. Çünkü bir anlatının çok sayıda Türk 

boyuna, bu kadar geniş bir coğrafyaya yayılması ve benimsenmesi, boyların bir arada yaşadığı 

eski bir devirde ortaya çıkmış olmasının bir sonucudur (Eyüboğlu, 2022c, s. 180). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Bamsım Birek ismiyle bilinen bir Türkmenistan 

varyantının ve birçok rivayetinin olması, bu anlatının Orta Asya’da geniş bir alanda görülen 

varyantı olan Alpamış ve bu anlatıdan türemiş Kozı Körpeş-Bayan Sulu, Aşık Garip, Şahsenem-

Garip, Boz Oğlan-Yusuf Ahmet, Sayatlı Hemra, Şah Kasım, Dengiboz vs. farklı isimlerle bilinen 

birçok varyantının olması, anlatıda geçen birçok yer adı, boyun tarihî köklerinin Oğuzların, 

Hazar’ın batısına, Anadolu-Azerbaycan’a göçlerinden önceye, Orta Asya’da yaşadıkları 10-11. 

yüzyıllardan eski bir tarihe ait olduğunu göstermektedir (Eyüboğlu, 2023f, s. 78-83). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, onun motifleri, varyantları, destanla ilişkili anlatılar 

geniş bir coğrafi sahada görülmektedir. Anlatının yaygınlığı, destanın köklü tarihinin ve geniş 

coğrafyasının bir yansımasıdır: 

Bamsı Beyrek Türk dünyasında en yaygın anlatılan Dede Korkut boyudur. Hazar Denizi’nin 

doğusu ile kuzeyindeki Türk yurtlarında; Özbekistan, Kazakistan, Karakalpakistan, 

Türkmenistan, Altay, Başkurtistan, Tataristan’da, Hazar Denizi’nin batısındaki Türk yurtlarında; 

Azerbaycan, Türkiye, Balkanlar, Moldova’da bilinmektedir (Alptekin, 2000, s. 35). 

Yaşayan Dede Korkut Hikâyeleri arasında en yaygını Bey Böyrek’tir (Bamsı Beyrek). Anlatının 

adı Bey Böyrek (Beyrek), Ak Kavak Kızı, Bengiboz ile Bey Böyrek, Bey Beyri, Bey Böyre gibi 

şekillerde geçen Safranbolu, Güney Anadolu ve Toroslar, Erzurum, Erzincan, Trabzon, Bayburt, 

Beyşehir, Konya, İstanbul, Muğla gibi birçok rivayetleri tespit edilmiştir (Ergin, 1989, s. 49). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Anadolu’nun değişik yörelerinden elli civarında 

değişmiş şekli, varyantı tespit edilmiştir. Anlatının Anadolu’da tespit edilmiş yeni rivayetleri 

birçok farklı yörelerden tespit edilmiştir: Erzurum, Erzincan, Şanlıurfa, Sivas, Kayseri, Konya, 

Afyon, Zonguldak (Sakaoğlu, 1998, s. 169-176). Anadolu’da tespit edilmiş 50 civarında varyantı 

olan Bey Böyrek, Anadolu’nun pek çok yöresinde, Rumeli ve Balkanlar’da, 23 ad ile ağızdan 

ağıza dolaşmaktadır (Gülensoy, 2004, s. 81-88). 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      315 

Dede Korkut Kitabı’ndaki Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu ile Türkmenistan 

varyantındaki Bamsım Birek temelde denktir, aralarında bazı farklılıklar da bulunmaktadır 

(Erdem, 1998, s. 277-291). 

Alpamış Destanı, Altay’dan Türkiye’ye, oradan Kıpçak bozkırlarına kadar geniş bir sahada Türk 

sözlü kültür geleneğinin en görkemli repertuvarlarından olan epik destan türünün temel 

halkalarından biridir (Üçüncü, 2006, s. 66). Alpamış Destanı, Türk destanları içerisinde nüfus ve 

coğrafya açısından en yaygın destandır; Asya’nın yaklaşık 15 milyon km2’lik geniş bir alanı 

kaplayan bölümünde 1000 yılı aşkın bir süredir anlatılmaktadır (Paksoy, 1985, s. 621). Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun, Karakalpak, Azeri, Kırgız, Kazak, Başkırt, Özbek 

Türkleri arasında yaşayan varyantları olan, Türk boylarında bir destan dairesi oluşturan Alpamış 

Destanı’nın dört ana rivayeti bulunmaktadır: Kongrat rivayetleri (Özbek, Karakalpak, Kazak), 

Oğuz rivayetleri (Anadolu, Azerbaycan), Kıpçak rivayetleri (Başkırt, Tatar), Altay rivayetleri. 

Alpamış Destanı’nın adı; Altay Türklerinde Alıp Manaş; Karakalpak ve Kazak Türklerinde 

Alpamıs; Başkırt Türklerinde Alpamış ve Barsın Hıluv, Alpamşa; Özbek Türklerinde Alpamış; 

Tatar Türklerinde Alpamşa, Alıpmemşen olarak bilinmektedir (Gülensoy, 2004, s. 81-82). 

Kozı Körpeş-Bayan Sulu Destanı’nın Orta Asya’da yaygın olan Tahir-Zuhra Destanı ve Alpamış 

Destanı ile çok benzerlikleri vardır (Avezov, 1997, s. 99). Kozı Körpeş Bayan Sulu Hikâyesi, 

Altay, Uygur, Kazak, Başkurt, Tatar (Kazan, Sibirya, Kırım, Dobruca) Türklerinde tespit edilmiş 

bir hikâyedir (Aça, 2011, s. 28). Âşık Garip Hikâyesi, Dede Korkut’un son zamanlarda yazıya 

geçirilmiş bir varyantıdır (Sarıtaş, 2008, s. 90). Şah Kasım Hikâyesi, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı 

Beyrek Boyu’nun bir çeşitlemesidir (Emeksiz, 2016, s. 9). Dede Korkut’taki Salır Gazan, Bamsı 

Beyrek gibi boyları Özbeklerin Alpamış, Türkmen halk destanı Şasenem-Garıp, Mağrufi’nin 

Yusuf-Ahmet, Şabende’nin Sayatlı Hemra destanlarına kaynaklık etmiştir (Garrıyev, 1945, s. 

37’den aktaran Kalenderoğlu, 2011, s. 1343). Bamsı Beyrek Hikâyesi’nin, Hazar Ötesi 

Türkmenleri arasında Boz Oğlan-Yusuf Ahmet adlı yaygın bir varyantı da vardır (Gökyay, 2000, 

s. CDLIV’den aktaran Fedakar, 2004, s. 139). Bamsı Beyrek Hikâyesi, Gagavuz Türklerinde 

Dengiboz adıyla yaygın olarak anlatılmaktadır (Özkan, 2015, s. 460). Köroğlu Destanı’nın ve 

Şah İsmail Hikâyesi’nin Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu ile benzerlikleri vardır (Araslı, 

1960, s. 32’den aktaran Seferli, 2011, s. 90). 

Bamsı Beyrek Hikâyesi, Firdevsi’nin İran destanı Şehname’sindeki Bijen ve Menije destanında 

görülmektedir (Bayat, 2016, s. 24). Afganistan’ın kuzey ve kuzeydoğusunda yaşayan Tacikler, 

Alpamış Destanı’nı Farsça-Tacikçe olarak da bilmektedirler (Paksoy, 1985, s. 620). Bay Püre 

(Böri) Bey’in gözlerinin açılması motifi, Kur’an-ı Kerim’deki Yusuf suresini hatırlatmaktadır 

(Aydemir, 2010, s. 185-204). Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu ve Bey Böyrek Hikâyesi, 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        316 

Odysseia’daki Odysseus’un dönüşü temasıyla en ufak ayrıntısına kadar benzerdir (Boratav, 2015, 

s. 51). Alpamış Destanı’nın Homeros’un Odysseus’u ile benzerlikleri vardır (Kaya, 1995, s. 87-

93). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Dede Korkut’ta çok yer adının geçtiği boylardan biridir. 

Destanda bezirgânlar Bay Böri’nin yeni doğan oğluna armağanlar almak için Rum Eli’ne, 

İstanbul’a gidip gelmiştir. Ancak burası destanda ismen geçmektedir. Olaylara mekân olan bir 

yer değildir. Bezirgânlar on beş yılda gidip döndüklerinden, Oğuz’a çok uzak bir yerdir. 

Destandaki bu süre elbette ki kurmacadır. Destanı anlatan ozan zaman atlaması yaparak 

bezirgânların gidiş dönüş süresini kahramanın erlik gösterip ad alacağı yaşlara denk getirmiştir. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki önemli yerlerden biri Demirkapı/Kara 

Derbent’tir. Burası anlatıda önemli bir rol üstlenmiştir. Çünkü genç yiğit Bamsı Beyrek, burada 

kahramanlık yapıp bezirgânları kurtararak ad kazanmıştır. Demirkapı’nın adı Dede Korkut’ta 

birçok boyda geçtiği gibi, Eski Türk Yazıtlarında da birkaç yerde geçmektedir. Bu durum 

Demirkapı’yı Göktürk coğrafyasıyla ilişkilendirmektedir. Destanda bahsedilen Demirkapı, 

Pasının Kara Derbent/Pasinün Kara Dervent ağzı tarihî Türk-Fars sınır bölgesinde yer alan, 

günümüzde Özbekistan’ın en güneyindeki Tirmiz kenti civarında, Tacikistan-Afganistan sınır 

bölgesinde yer alan Demirkapı’dır. Zaten ünlü bir yer olup birçok tarihî kaynakta da adı 

geçmektedir. Destandaki Pasının/Pasinün de Pars’ın/Fars’ın demektir. Yani destancı Fars’ın 

Kara Derbent’i/Demirkapı’sı demiştir. Dikkate değer başka bir durum, destanın ilerleyen 

bölümlerinde Yalancıoğlu Yaltacuk, kana bulanmış gömleğini getirip Bayburd Hisarı’na tutsak 

düşmüş Bamsı Beyrek’in Kara Derbent’te öldüğünü ileri sürmüştür. Destanda dilden dile 

anlatılırken çeşitli değişiklikler olduğu görülmektedir. 

Türkmenistan varyantındaki Bamsım Birek Boyu’nda, tüccarlar Rum ilinden dönerken üç menzil 

kala Karaderbent (Dede Korkut Kitabı’nda Kara Dervend) denilen yerde konakladığı sırada 

saldırıya uğramıştır. Bugün Türkmenistan’ın başkenti Aşgabat yakınlarında Gevers rayonunda 

(Enev’de) bir dağ geçidi, Beherden rayonunda (Arçman’da) ağzı kapalı bir dere Derbent adını 

taşımaktadır (Erdem, 1998, s. 173). Kül Tigin Yazıtı’nda Bilge Kağan, ataları Bumın Kağan ve 

İstemi Kağan’ın fetihlerini anlatırken, “kirü Temir Kapığka teği konturmış” (batıda Demir 

Kapı’ya kadar (halklarını) yerleştirmişler) demiştir (Kül Tigin Yazıtı, D 2; Tekin, 1998, s. 38-

39). Demirkapı, Soğd ve Toharistan’ı, daha doğru bir ifadeyle Zerefşan ve Kaskaderya 

havzasındaki medeni yerleri Amuderya’nın yukarı kısmından ayırırdı. Burası Buzgala derbendi 

diye de bilinmektedir (Barthold, 2004, s. 39-40). Eski Türk Yazıtlarında Temir Kapı (Demirkapı) 

toponimi sık geçmektedir. Tonyukuk Yazıtı’na göre 725-726 yılında Gök-Türkler, İnci Irmağı’nı 

geçerek düşmanlarını Demirkapı’nın ötesine kovup devletin sınırlarını Demirkapı geçidine kadar 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      317 

genişletmişlerdi. Gök-Türk Devleti’nde Demirkapı geçidi devletin batı sınırı sayılıyordu. 

Sonradan birçok yer burası örnek alınarak Demirkapı diye adlandırılmıştır (Baski, 2007, s. 73-

74). Arap yazarlardan Yakubi (ö: 905), burada Bab Al-Hadid (Dar-ı Ahanin/Demir Kapı) kenti 

bulunduğunu söylerken, coğrafyacı İdrisi (1154) Demir Kapı’nın küçük ve gelişmiş bir kent 

olduğunu dile getirmiştir. Klaviyo (Clavijo) ise dağların ortasında Demir Kapı adlı bir köyün 

bulunduğunu belirtmiştir (Buharalı, 2011, s. 28). 1404 yılında Demirkapı’dan geçen ilk Avrupalı 

olan elçi Clavijo, bu geçidi yaklaşık Hiuan-tsang gibi tanımlayarak, “Söylendiğine göre eskiden 

bu geçidi demirle kaplanmış bir kapı kesmekte imiş” diye eklemiştir (Thomsen’den aktaran 

Baski, 2007, s. 75). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Evnük Kalesi’nin adı ise sadece ismen geçmektedir. 

Yani destanın mekânı değildir. Ozan bildiği bir kalenin adını sayarak bezirgânların bu kaleden 

gelen casuslar tarafından yağmalandığını belirtmiştir. Yani bu kale destanda Demirkapı/Derbent 

civarında gösterilmiştir. Destanda zaman atlaması yapan ozan, mekân atlaması da yapmış 

olabilir. Destanın alt coğrafyasında Horasan’da veya İran’ın iç kesimlerindeki bir kaleyi 

kastetmiş olabilir. Destanın üst coğrafyasında ise bu kale Doğu Anadolu’da Karakoyunlu-

Akkoyunlu Türkmenlerinin yaşamında önemli bir rol üstlenmiş, stratejik bir konumdaki Avnik 

Kalesi’dir. 

Anlatıda bezirgânlar, Bamsı Beyrek kurtarmasaydı, mallarının Gürcistan’da gideceğini 

söylemiştir. Burada adı geçen Gürcistan, tarihî Garcistan bölgesidir, Demirkapı/Derbent 

yakınlarındadır, Afganistan’dadır. Oğuz destan geleneğindeki yer adlarından biridir. 

Oğuzname’de Oğuz Han’ın fetih güzergâhlarından biridir ve Orta Asya’dadır. Oğuzname’de bu 

yerlerle birlikte Gazne, Kabil adları da geçer ki, buralar da Afganistan’dadır. Özellikle Gur ve 

Garcistan olarak, iki yer adı birlikte anılmaktadır. Burası Dede Korkut’un üst coğrafyasında ise 

Gürcistan olarak mahallîleşmiştir. Gur ve Garcistan bölgesi Köroğlu Destanı’yla da yakında 

ilgilidir. Köroğlu Destanı, Türklerin olduğu gibi, Taciklerin de millî bir destanıdır ve o bölgede 

yaygın olup birçok varyantı vardır, binlerce dizeden oluşmaktadır. Dede Korkut’un olduğu gibi 

Köroğlu Destanı’nın alt coğrafyası da Orta Asya’dadır. Yani Garcistan, Orta Asya Türk ve Fars 

destan geleneğinde önemli bir yere sahiptir. 

Hudud El-Alem’e (y:982) göre Horasan ülkesindeki Garcistan’ın en önemli kenti Buşin’di. 

Burası arazileri bol, zengin, dağlık bir bölgeydi. Halkı çoban ve çiftçiydi. Garcistan ve Gur 

sınırları içindeki bütün liderler Cüzcanan Meliki’ne bağlıydı. Horasan ülkesinde, R.busharan 

(Rishvaran) da büyük ve çok güzel bir bölgeydi. Halkı savaşçıydı. Bu bölge Gürgenç’e bağlı 

Garcistan’a aitti. Merv’in bazı suları buradan doğuyordu [Orhan (Kurulay), 2007, s. 87-88]. 

Harzemşah Devleti’nin kurucusu Harzemşah Atsız’ın büyük babası Anuş-tegin Garca, Selçuklu 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        318 

emirlerinden Bilge-Tegin’in kölesiydi. Bilge-Tegin onu Garcistan’dan satın aldığı için bu lakabı 

taşıyordu (Barthold, 1990, s. 345). Bahrü’l-Ensab’da Bayındur Han’ın askeri olan Oğuzların 

Peygamber doğmadan önce kırk yıl Gürcistan keferesiyle savaşarak dokuz tümen Gürcistan 

beylerinden haraç aldıkları söylenmiştir (Gökyay, 1973, s. CXIX). İran kaynaklarında 

Berberistan, Arap coğrafyacılarında dağlık ülke anlamındaki Garcistan ve yerli halkın 

Toharların adından dolayı Toharistan olarak adlandırdıkları bugünkü Afganistan’ın orta 

kesiminde bulunan Hazaracat (Hazaristan), Kuşanlar eliyle başlatılan, Harezmşahların 

yıkılmasına kadar süren süreçte, Türk tesirinin en yoğun hissedildiği bir bölgedir (Yazıcı, 2011, 

s. 489). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki önemli yerlerden biri Aladağ’dır. Ava çıkan 

Bamsı Beyrek, müstakbel eşi Banu Çiçek ile burada karşılaşmıştır. Burası destanda önemli bir 

rol üstlenen mekânlardan biridir. Destanda Banu Çiçek, Aladağ civarında yaşar gösterilmiştir. 

Bamsı Beyrek ile Banu Çiçek burada yarışmışlar, yüzük takıp nişanlanmışlardır. 

Camiu’t-Tevarih’e göre Aladağ, Oğuz Han’ın yurduydu. Oğuz Han, “Böylece bütün Çin’i, 

Maçin diyarını ve Nenkiyas’ı ele geçirdi. Oralardan pek çok mal ve ganimet alıp kendi vatanı 

olan Türkistan’a dönerek Ortag ve Alatag’a indi” (Togan, 1982, s. 21). Aladağ, Dede Korkut’ta 

Kazan Han’ın otağını kurduğu, divanının bulunduğu merkez durumundadır. Orta Asya’da 

Çungarya ile Balkaş Gölü havzasını ayıran bölgede ve Batı Türkistan’ın kuzey doğusundaki Isıg 

Göl ile Almatı arasında uzanan Ala Dağlar vardır (Bulduk, 1997, s. 469).  

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Dede Korkut, Deli Karçar’dan kız kardeşi Banu 

Çiçek’i Bamsı Beyrek’e isterken, alkışında karşı yatan Karadağ’ın adı geçmektedir. Buranın 

karşı yatan Karadağ olarak nitelendirilmesi dikkat çekicidir. Bu durum hem dağa gerçek bir 

coğrafi anlam kattığı gibi, hem de Orta Asya coğrafyasıyla bire bir örtüşmektedir. Kazakistan’da 

Sirderya’ya paralel bir şekilde uzanan Oğuzların ünlü Karadağlarının bitiminde Talas 

Aladağları ve Kırgız Aladağları başlamaktadır. Üstelik bu bölgedeki Taraz/Talas kenti ve 

Minbulak (Binbulak) da Batı Göktürk-Türgiş döneminde merkez bölgelerden biriydi. Tarih ve 

destan birbirini tamamlamakta, coğrafya açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Bamsı Beyrek’in 

anası da bir soylamada yaylak olarak karşı yatan Karadağlar’dan bahsetmiştir. Yani destana 

göre Oğuz yurdunun karşısında Karadağlar uzanmaktadır ve Oğuzların yaylağıdır. Destanın 

sonundaki Dede Korkut’un alkışında ise yerli Karadağlar ifadesi geçmektedir. 

Yakın zamanda keşfedilen Türkmen Sahra/Günbed yazmasındaki bir soylamada, “yanı berkce, 

sarp uçurum kara daglar yerden kalhar” (ucu sağlam, sarp uçurumlu kara dağlar yerden 

yükselir) demektedir (Ekici, 2019, s. 39, 160). İdrisi’nin yapıtı Kitap Rucar’a göre 10. yüzyılda 

Oğuzlar iki siyasi merkezde yoğunlaşmışlardı; biri İdrisi’nin haritalarında Eski Guzeli olarak 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      319 

gösterilmiştir, T’ien-shan’ın (Tanrı Dağları) batı etekleriyle Sirderya Karatav’ı (Karadağ) 

arasındaydı; diğeri Sirderya’nın aşağı kısımlarında gösterilen Oğuz yöneticilerinin yeni 

ikametgahı Yengikent’di (Agacanov, 2015, s. 198-201). Topkapı Sarayı’ndaki Oğuzname’deki 

Kazan için söylenen sözlerde “Karaçuğın Cilban (?) dağında” ve “Kalaba senri kara dağın 

salında kaplı taşa” ifadeleri geçmektedir (Ögel, 1994, s. 127). Kazakistan’da Sirderya’ya paralel 

uzanan Kara Tav sıradağları Dede Korkut’taki karşı yatan Kara dağ yahut Karacuk Dağ’dır 

(Togan, Bugünkü Türkistan, 1929-1940, s. 5 v.d.’dan aktaran Gökyay, 1973, s. CIII-CIV). 

Karacuk, Sirderya boylarında, günümüzde Karatav (Karadağ) adıyla bilinen ünlü sıra dağlardır 

(Sümer, 1959, s. 408-409). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki önemli yerlerden biri Bayburd Hisarı’dır. 

Destanın Türkmen varyantında ise buranın adı Baybövürt Kalesi olarak geçmektedir. Destanın 

diğer varyantlarında ise adı farklı farklıdır. Yani destanın alt coğrafyasında Orta Asya’da veya 

Horasan’da-İran’da yer alan bir kalenin adının varyantlara göre farklı şekillerde mahallîleştiği 

anlaşılmaktadır. Burasının destanda önemli bir rolü olan mekânlardan biridir. Bamsı Beyrek 

burada on altı yıl tutsak kalmış, kendisini kurtaran kale beyinin kızıyla gönül ilişkisine de 

girmiştir. Destanın sonundaki savaşta Oğuzlar burayı ele geçirmişlerdir. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki Parasar’ın Bayburt Hisarı, Türkmenistan 

varyantında Bamsım Birek Boyu’ndaki Porsan Han’ın Baybövürt Kalası’dır (Erdem, 1998, s. 

288). Dede Korkut Kitabı’ndaki Bayburd Hisarı’nın hanı Parasadur, Türkmen varyantındaki 

Baybövürt Kalası’nın hanı Porsan Han’dır (Erdem, 1998, s. 261-262). Dede Korkut Kitabı’nda 

Beyrek için “Parasarun Bayburt hisarından, parlayup uçan” denilmektedir. Topkapı 

Sarayı’ndaki Oğuzname’de ise destanın girişinde yalnızca bir yerinde Bayburt yer adı geçerken 

Beg Beyrek için “Ban hisarından parlayup uçan” denilmektedir (Ögel, 1994, s. 115). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda yurduna dönen Beyrek’in buradaki düğünde 

Kazan’a söylediği soylama da Türkistan’ın direği, Amıt suyunun aslanı, Karacuk’un kaplanı 

olduğunu belirtmiştir. Buradaki Türkistan adı açıktır, Orta Asya’nın eski adıdır. Amıt suyu, Orta 

Asya’nın en uzun akarsuyu olan Amuderya’dır. Karacuk, Sirderya boyunca uzanan 

Karadağlar’dır, ayrıca eski bir Oğuz kentinin adıdır. Karadağlar’a/Karacuk’a yukarıda 

değinmiştik. 

Şehname’ye göre Feridun, dünyayı üç oğluna pay etmişti ki Türklerin atası olan Tur veya Turec, 

Türkistan’ı Çin’e kadar payına almıştı (Bahar, 1994, s. 241). Mücmelü’t-tevarih’e (y:1126) göre 

Efrasiyab, Türkistan’a, Hindular’a ve Rumlar’a galip gelmiş, birkaç kez de İran’ı yenmişti 

(Şeşen, 2017, s. 41-42). Camiu’t-Tevarih’e göre Nuh, yeryüzünü oğulları arasında 

bölüştürdüğünde büyük oğlu Yafes’e Doğu illeri, Türkistan’ı ve o tarafları vermişti. Göçebe 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        320 

olarak yaşayan Yafes’in yaylak ve kışlak’ı Türkistan’daydı (Togan, 1982, s. 17). Topkapı 

Sarayı’ndaki Oğuzname’de Salur Kazan “Türkistan’ın direği” olarak nitelendirilmiştir (Ögel, 

1994, s. 121). Dede Korkut’ta Bayındır Han ile Kazan Han’ın tavsiflerinde “Türkistan’ın direği” 

olduğu vurgulanır, Türkistan’ın bazı dağları bazı vasıflandırma ve seslenmelerde geçer. Bu yer 

adları Oğuzların Maveraünnehir’deki yurtlarıyla ilgilidir (Ergin, 1989, s. 53-55). Tarihî Oğuz Eli 

10-11. yüzyıllarda Türkistan’da, Sirderya boyları ile özellikle onun kuzeyindeki topraklarda 

yaşamıştı. Türkistan ismini taşıyan başka bir yer yoktur (Sümer, 1959, s. 406-409). 

Türkmenistan varyantındaki Gorkutın Gabrı Kazılgı-I Boyu’nda, Amuderya kenarında yaşayan 

Oğuzlara hanlık eden Nazar Han’dan söz edilmiştir (Erdem, 1998, s. 176). Milattan Önce birinci 

bin yılın başlarından itibaren Amuderya Havzası’na Hint-Ari ve Türk halkları yerleşmiş ve 

burada çeşitli medeniyet merkezleri kurmuşlardır. Genellikle Amuderya, kuzeyinde Türkler, 

güneyinde Hint-Ari kavimler bulunmak üzere, aralarında doğal bir sınır olarak kabul edilmiştir. 

İslamiyet Türkistan’a, Belh ilinden Amuderya’yı aşarak girdiği için Araplar bu ırmağa Belh Nehri 

adını da vermişler, kuzeyindeki topraklara ise Maveraünnehir demişlerdir (Esin, 1991, s. 98). 

921’de İtil Bulgarlarına gitmek için yolculuğa başlayan İbn Fadlan’ın da aralarında bulunduğu 

Abbasi elçilik heyeti, Harezm’de Cürcaniye’de kışı geçirmişti. İbn Fadlan’a göre Amuderya 

(Ceyhun), boydan boya donmuştu, buzun kalınlığı 17 karıştı ve sabitti, oynamıyordu, böyle üç 

ay kalmıştı. Atlar, katırlar, eşekler, arabalar sanki yolda gider gibi buzun üzerinden geçiyordu. 

922 yılının şubat ayı ortalarında havalar ısınmaya başlayınca Amuderya’nın buzları çözülmüştü 

(Şeşen, 2010, s. 5-8). 14. yüzyılın ilk yarısında tarihî kent Harezm’i (Hive) ziyaret eden İbni 

Batuta’ya göre sofu Müslümanların hayaline göre cennetten çıkan dört akarsudan biri 

Amuderya’ydı, Khvarizm’in yanından geçiyordu. Amuderya tıpkı İtil nehri (Volga) gibi kışın 

donar ve buz tabakası yaklaşık beş ay kalırdı. Yazın ise üzerinde gemi seferleri işlekti ve 

Termez’e kadar gidilebilirdi (Ligeti, 1986, s. 137). Şecere-i Terakime’ye göre Oğuz Han 

Talaş’tan Horasan’a giderken Amu suyundan geçmişti (Ebülgazi Bahadır Han, 1974, s. 39). 

Hanname’ye göre Nuh’un çocuklarından önce iki kişi padişah olmuştu. Bunlardan biri Kil-Şah, 

diğeri Kil-Han’dı. Bu iki padişah dünyayı iki eşit bölgeye bölmüşler, Amuderya’yı sınır olarak 

kabul etmişlerdi. Kil-Han’a verilen suyun kuzey yakasına Turan diyorlardı, Kil-Şah’a verilen 

güney yakasına da İran diyorlardı (Ögel, 1993, s. 382-383). 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun sonuna doğru Bamsı Beyrek, Yaltacuk’u Tana 

Sazına atmıştır. Ancak destanda buranın önemli bir rolü yoktur. Belki de destanın eski 

dönemlerdeki daha hacimli varyantlarında burasının daha önemli bir rolü vardı. Tana eski 

Türklerde akarsu, ırmak anlamında kullanılan eski bir sözcüktür. Balkanlar’daki Tuna’nın adı da 

bununla ilgilidir, büyük olasılıkla adı Doğu Avrupa’ya göç eden eski Türk topluluklarından miras 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      321 

kalmıştır. Tana, Moğollar’da da geçmektedir. Doğu Avrupa’da Karadeniz’e dökülen, tarihî 

kaynaklarda adı geçen Danapris (Don) ırmağıyla ilgilidir ve büyük olasılıkla destanın en alt 

tabakasında İskitlerle ilgilidir. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki coğrafya açıktır. Burası Batı Göktürk 

coğrafyasıdır. Destanın alt coğrafyasında, Aladağlar (Kazakistan-Kırgızistan), 

Karadağlar/Karacuk (Kazakistan), Türkistan (Orta Asya), Demirkapı (Özbekistan’ın 

Tacikistan-Afganistan sınırı), Garcistan (Afganistan), Amuderya (Özbekistan, Türkmenistan, 

Afganistan, Tacikistan), Bayburd Hisarı/Baybövürt Kalesi (büyük olasılıkla Horasan/İran) yer 

almaktadır. Destanda ayrıca bezirgânların Rum Eli/İstanbul’a gidip geldiğinden, Yaltacuk’un 

Tana Sazı’na kaçtığından bahsedilmiştir. 

2.2. Üst Coğrafya 

Mehmet Fahrettin Kırzıoğlu’na göre Bamsı Beyrek, Bayburt-İspir-Oltu-Ban Hisarı-Penek 

bölgesinde malikâneleri bulunan ve Küçük Arsaklılar’ın tak-a-tir/taç-giydiren=ınak görevinde 

bulunan Biyurat oğlu Bagarat hanedanının (Bay Bura oğlu Bamsı) bir timsaliydi (1963, s.  367). 

Tofik Hacıyev’in eserinde yazdığına göre Dede Korkut’taki olayların geçtiği coğrafya 

konusunda, bazen obraz gibi yer adları (Türkistanın direği, Karacuğun aslanı, Emet suyunun 

kaplanı teşbihleri) bazen de Oğuz yiğitlerinin akın yaptığı yerler (Bayburd, Düzmürd, Onik 

(Avnik), Pasin kaleleri) görülmektedir. Karacuk’un Sırderya sahilinde dağ adı olduğu 

söylenmektedir. Oysaki bu adda Azerbaycan’da da dağ vardır. Ya da Emet suyunun Dicle olduğu 

dile getirilse de bazıları bunu Amit soyu, Ümmet soyu vb. olarak söylemektedir. Eğer Kazan 

Han’a Amit, Emet veya Ümmetin aslanı denilirse, Amit ve Emet denildiğinde burası Dicle olarak 

kabul edilirse, o zaman suyun-çayın aslanı denilmeyip neslin, tayfanın, kavmin kahramanı 

denilmiş olur. Ya da Amit soyu kavim adı olarak kabul edilirse o da mantıksızdır. Ümmet soyu 

denildiğinde ise o da İslamlaştırmadır ki peygamber ümmeti-kavmi anlaşılır. Bayburd, Trabzon, 

Onik (Avnik), Rum vs. toponimlerine göre mesken Türkiye’de kabul edilirse o da özünü 

yansıtmaz, çünkü Oğuzlar bu yerlere ancak akın veya ticaret amacıyla gitmişlerdir (1999, s. 8). 

Şamil Allahverdi Cemşidov’un belirttiğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda 

Oğuz beyleri İç Oğuz ve Dış Oğuz beyleri diye kısma ayrılmıştır. Oğuz’dan çıkıp Rum Eli’ne 

ticarete giden bezirgânları basmışlar, Kara Derbend ağzında soymuşlardı. Kara Derbend ise 

Gürcistan tarafında olup “Parasarun Bayburd Hisarı”na da yakındır. Ancak Bayburt ve 

Gürcistan bezirgânlar için merkezi yer olup onlar buradan kurtarıldıktan sonra Oğuz’a 

gelmişlerdir. Daha sonra “Karşı yatan Kara Dağ”dan asıl yurt gibi bahsedilmiştir. Boydaki 

olaylar Azerbaycan topraklarında meydana gelmiştir. Kahramanlar tarihî olarak Azerbaycan 

halkına ait bulunan yerlerde yaşamışlardır (1990, s. 25-29). Yine Cemşidov’a göre Kam Böri’nin 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        322 

Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda, haramiler Oğuz bezirgânlarını Pasin’in Avnik kalesinde 

soymuşlardır ki burası Oğuz sınırından çok uzakta değildir. Şöyle ki oradan kaçıp gelen bezirgân, 

Oğuz eli’nin sınırına yakın yerde yoldaşları ile yiyip içip oturan Beyrek’i haberdar etmek için o 

kadar da uzak mesafeden geçmemişlerdir. Beyrek de olay yerine gitmek için çok zaman 

kaybetmemiştir. Bu nedenle Pasin, Oğuz’un kuzey sınırına en uzak noktadır. Bu, eski 

devirlerdeki Azerbaycan’ın da kuzey sınırı gibi, tarihî-coğrafi gerçek olarak dikkat çekmektedir 

(1990, s. 41-42). 

Muammer Kemaloğlu’na göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun tarihsel arka 

planında, Sultan Tuğrul Bey’in 1054’te gerçekleşen Rum (Anadolu) Seferi ve sefere katılmış olan 

komutan ve askerlerin yaşadıkları olayların olduğu söylenebilir. Boydaki anlatımlarda yer alan 

ve Bezirgân’ların geçtiği veya bulunduğu, İstanbul, Pasınun Dervendi, Evnük Kal’ası gibi 

yerlerin dışındaki yer adları ve öteki konuların incelenmesiyle; Tuğrul Bey’in çocuğunun 

olmamasının da vurgulanıyor olmasının yanı sıra Bamsı Beyrek’in doğması, ona ad konulması 

vb. öteki konuların geçtiği anlatımlar göz önünde bulundurulduğunda destanın bu bölümünde, 

Oğuz-eli’nin, 1035 Horasan Göçü’nden sonra yerleştikleri Serahs olduğu, aynı bölüme konu 

olan tarihî olayların oluşum zamanının ise bu yerleşimin sonrasına (1036-1037) karşılık geldiği 

görülmektedir. Anlatıda Bayburd Hisarı mel’un beyinin yedi yüz kişi ile gerdek günü baskın 

yapması neticesinde, Bamsı Beyrek’in naibinin ölmesi ve otuz dokuz yiğidinin kendisiyle birlikte 

tutsak edilmesi konularının anlatıldığı bölümlerin coğrafyasının ise Şah-Melik Bozgunundan 

sonra göç ettikleri Mangışlak’tan bir sonraki yurtları olan ve olasıdır ki 1048’de yerleştikleri 

Gürgan olduğu, Anadolu’ya 1054’de yapılan Selçuklu Seferi ve kapsamındaki Malazgirt Savaşı 

ile ardından çıkılan akınlar dikkate alındığında anlatının bu bölümüne konu olan tarihî olayların 

oluşum tarihinin 1054 yılı olduğu görülmektedir. Anlatıda Bamsı Beyrek’in tutsaklıktan 

kurtulması, Oğuz’a varması, sevgilisi Banı Çiçek ile kavuşması ve sonrasında Oğuz beyleriyle 

birlikte atlanarak Bayburt Hisarı’na yiğitlerini kurtarmaya gitmesi ile Bayburt Hisarı 

meliklerinin öldürülmesi, kiliselerinin yıkılarak yerine mescit yapılması ve yiğitlerinin azat 

edilmesi gibi anlatımların olduğu Bayburd Hisarı Hadiselerini içeren son bölümün oluşum tarihi 

1071 yılı, bu bölümde tarihî kimlikleri tespit edilen kahramanların yaşadıkları Oğuz-eli ise 

Eher’dir (2019, s. 53-69). 

Dede Korkut Kitabı’nda Trabzon ismi geçerken Rum ismi geçmez; Gürcistan ismi geçerken 

Gürcü ismi geçmez; bu bölgede yaşayan Lazların isminden ise hiç bahsedilmez. Türklerin 

Anadolu’da ilk geldiği yerlerden biri olan, Akkoyunlu Türkmenlerinin yurdu olan Bayburt bile 

kâfir yurdu olarak gösterilir; Diyarbakır ve Mardin’den bile düşman yurdu olarak bahsedilir; 

Ermenilerden hiç bahsedilmez, hatta Emren adında bir Oğuz kahramanı da vardır; İstanbul’a diye 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      323 

gidilir, ancak ters tarafta bulunan Derbent’ten gelinir vs. bütün bu tarihî-coğrafi tutarsızlıklar, 

çelişkiler, Dede Korkut Destanlarının, gerçekte alt coğrafyada Orta Asya’da ortaya çıkmış 

olmasının, sonradan, yeni yurt Anadolu-Azerbaycan coğrafyasında eksik mahallîleşmesinin bir 

sonucudur (Eyüboğlu, 2023c, s. 177-178). 

3. Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki Yer Adları 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki yer adları şunlardır: Aladağ, Amıt Suyu, Avnik 

Kalası, Bam Bam Depe, Bayburd Hisarı, Demirkapı, Dış Oğuz/Taş Oğuz, Gürcistan, İç Oğuz, 

İstanbul, Karadağ/Karacuk, Oğuz/Oğuz Eli, Rum/Rum Eli, Tana Sazı, Türkistan. 

Aladağ: Dede Korkut Kitabı’nda Ala Dağ, Aladağ olarak geçmektedir. Adı 7 boyda geçer: Dirse 

Han Oğlu Boğaç Han Boyu, Salur Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı 

Beyrek Boyu, Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Boyu, Begil Oğlu Emren’in Boyu, Uşun Koca Oğlu 

Segrek Boyu, İç Oğuza Dış Oğuz Asi Olup Beyrek Öldüğü Boy (Gökyay, 1973, s. 332). 

Bahaeddin Ögel’in aktardığına göre Dede Korkut Kitabı’ndaki ala dağlar, ruh ve duygu 

yönünden bambaşka dağlardır. Ala dağlar daha ziyade leşker, otağ, haber, aşma ve savaş ile ilgili 

konulardan bahsedildiğinde yer almaktadır. Ala dağlar, türlü renkleri içinde toplayan, estetik, 

ama olaylarla ilgili bir görünmeyle anlatılıyorlardı (1995, s. 442). Ali Duymaz’a göre Dede 

Korkut’taki Arku Bil, Ala Tağ veya Arkurı yatan Ala Tağ kavramları, özel ad olmaktan öte, farklı 

imla ve okunuşlarına rağmen eskiden beri canlılığını koruyan kalıp sözdür. Çok eski zamanlarda, 

coğrafyalarda belirli bir dağı işaret etmiş olan bu söz, her yeni coğrafyaya uyarlanabilecek 

niteliktedir. Ala Dağ adını taşıyan bir dağ da Talas havzasında bulunmaktadır (1999, s. 380-381). 

Veysel Şahin’in aktardığına göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Dede Korkut’un 

Bamsı Beyrek’e ad vermesinden sonra Oğuz beyleriyle birlikte Ala Dağ’a ava çıkılmıştır. Boyda 

Bamsı Beyrek Ala Dağ’da geyikleri kovalamış, bu sırada Banu Çiçek’in otağını görmüş ve otağın 

kime ait olduğunu öğrenmiştir (2017, s. 36-37). Vahid Zahidoğlu’nun dile getirdiğine göre Dede 

Korkut’ta geçen Ala Tag, Qara Tag araştırmacılarca çoğunlukla yer adları olarak incelense de 

aslında bunlar yer adları değildir. Ala ve qara ifadeleri büyük anlamında kullanılmıştır (2020, s. 

543). Dede Korkut’taki Aladağ, destanın alt coğrafyasında Orta Asya’dadır; günümüzde de aynı 

ismi taşıyan Aladağlar’dır (Alatau/Alatav). Aladağlar, başka Türk sözlü kültür ürünlerinde de 

önemli bir yere sahiptir. Geniş Türk coğrafyasında çok sayıda Aladağ vardır (Eyüboğlu, 2023b, 

s. 58). 

Dede Korkut’ta birçok boyda görülen Aladağ’ın adının Duha Koca Oğlu Deli Dumrul Boyu, 

Basat Tepegöz’ü Öldürdüğü Boy gibi mitolojik özellikleri baskın destanlarda görülmemesi 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        324 

dikkat çekicidir. Bu durum bu anlatıların türüyle ilgili olduğu gibi, Aladağ’ın tarihî-coğrafi 

köklerinin de bir yansıması olabilir. 

Amıt Suyu: Dede Korkut Kitabı’nda Amıt Suyu olarak, Türkmen varyantında ise Amuderya 

olarak geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 3 boyda geçer: Salur Kazan’ın Evi 

Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Kazılık Koca Oğlu Yigenek Boyu. 

Türkmen varyantında adı 2 boyda geçer: Oğuzların Melallaşmakı, Gorkutın Gabrı Kazılgı-I. 

Türkmen varyantında adı rivayetlerde de geçer (Gökyay, 1973, s. 333; Erdem, 1998, s. 808). 

Ziya Gökalp, Diyarbakır yöresinde yaşayan Oğuzların Diyarbakır’dan geçen Dicle Irmağı’na 

Amat Suyu dediklerini belirtirken Fahrettin Kırzıoğlu, bu yer adını küçük ve büyük Arsaklıların 

en büyük yaylak merkezi Amatan’a bağlayarak Amat diye okumuş; Orhan Şaik Gökyay ise bunu 

Dicle Nehri ile ilişkilendirmiştir (Gökyay, 1973, s. 333, CIV-CV). Üçler Bulduk’ın bahsettiğine 

göre Dede Korkut’ta Salur Kazan’ın övgüsünde yer alan Türkistan ve Karaçuk’un arasında geçen 

Amıt Suyu’nun da bir yer adı olması gerekmektedir. Türkistan ve Karaçuk’un Sirderya/Sir 

Suyu’nun sağ yakasında bulunan bölgeleri karşıladığı düşünülürse Amıt Suyu ifadesiyle 

kastedilen de Amu Suyu yani Amuderya olabilir (2020, s. 13). Muammer Kemaloğlu’nun eserinde 

yazdığına göre Dede Korkut’ta Karaçuk olarak geçen dağ, Mankışlak’taki Karadağ’dır. Amıt 

suyı adlı dere ise Karaçuk’tan gelip Kızıl-Kala’nın yanından geçen küçük derenin o zamanki 

adıdır (2019, s. 90). 

Dede Korkut’ta geçen Amıt Suyu, Oğuznamelerde geçen Amuy/Amuye/Amu Irmağı’dır, eski bir 

destan geleneğinden gelmektedir, destanın alt coğrafyasında Orta Asya’daki Amuderya’dır. 

Avnik Kalası: Dede Korkut Kitabı’nda Avnik Kalası olarak geçmektedir. Adı bir boyda, Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda geçer (Gökyay, 1973, s. 334). 

Orhan Şaik Gökyay’ın eserinde yazdığına göre Avnik Kalesi, Erzurum’un güney doğusunda, 

yüksek ve yalçın kayalar üstünde yapılmış bir kaledir. Önünde, sarp ve yalçın olarak yükselen 

Kösedurak Dağı görülür (1973, s. XCVI). 

Avnik, Karakoyunlular devrinde stratejik öneme sahip bir konumdaydı. Bu nedenle Dede 

Korkut’un üst coğrafyasına dâhil olmuştur. Dede Korkut’ta adı geçen Avnik Kalesi, Alınca 

Kalesi, Mardin Kalesi, Amid Kalesi, Bayburt Hisarı, bir zamanlar Türkmenler’in yaşamında, 

Akkoyunlu ve Karakoyunluların tarihî hatıralarında önemli yer tutmuş stratejik konumdaki 

kaleler olup bu nedenle Dede Korkut’un üst coğrafyasına yansımışlardır. Avnik Kalesi’nin 

prototipi, Eski Türklerin akınlarda bulundukları, yerleşik kavimlere ait bir kale olmalıdır. Büyük 

olasılıkla bu kalenin adı, Dede Korkut’un alt coğrafyasındaki benzer bir kalenin adının yerini 

alarak mahallîleşmiştir. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      325 

Bam Bam Depe: Dede Korkut Kitabı’nda Bam Bam Depe olarak geçmektedir. Adı bir boyda, 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda geçer (Gökyay, 1973, s. 334). 

Mehmet Fahrettin Kırzıoğlu’na göre burası Doğu Beyazıt’ta, Tana Sazı bölgesinde bir tepedir 

(Kırzıoğlu, 1952, s. 76’dan aktaran Gökyay, 1973, s. 334). 

Bayburd Hisarı: Dede Korkut Kitabı’nda Barasarun Bayburd Hisarı, Bayburd Hisarı, 

Parasarun Bayburd Hisarı olarak geçmektedir. Türkmenistan varyantında Baybövürt Kalası 

olarak geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 4 boyda geçer: Salur Kazan’ın Evi 

Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Kazan Bey Oğlu Uruz Bey’in 

Tutsak Olduğu Boy, Salur Kazan Tutsak Olup Oğlu Uruz Çıkardığı Boy. Türkmenistan 

varyantında adı bir boyda, Bamsım Birek’de geçer (Gökyay, 1973, s. 334; Erdem, 1998, s. 808). 

Orhan Şaik Gökyay’ın eserinde dile getirdiğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Boyu’nda, Beyrek, on altı yıl Bayburd Hisarı’nda tutsak kalmış, kendisine âşık olan kale beyinin 

kızı tarafından kaleden çıkarılmış ve Oğuz İli’nden getirdiği kuvvetle kaleyi alarak orada 

kendisiyle birlikte tutsak bulunan arkadaşlarını kurtarmıştır. Bu kale, orada bir Hristiyan beyi 

olduğu tahmin edilen Parasar’a aittir (1973, s. XCVII). Melek Erdem’e göre Dede Korkut 

Kitabı’nda Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki Parasar’ın Bayburt Hisarı, 

Türkmenistan varyantında Bamsım Birek Boyu’ndaki Porsan Han’ın Baybövürt Kalası’dır 

(1998, s. 288). Hamdi Güleç’in dediğine göre Bayburt günümüzde Dede Korkut kültürüyle 

yoğrulan bir Dede Korkut diyarıdır. Bayburt Kalesi, Türkiye’de örnekleri az görülen türde bir 

kaledir. Bayburt Kalesi’nin karşısında bulunan Erenler (Duduzar) köyüne bağlı bir tepedeki 

mezarlıkta Bey Böyrek’e atfedilen bir mezar vardır. Rivayete göre Bey Böyrek’in oturup kalktığı 

ve eğlendiği saray Bayburt yakınlarındaki bir köydedir ve atı Boz Aygır’ın ayağının izleri de 

Bayburt Kalesi’ndedir. Bayburt’taki Masat köyü yakınlarında, Çoruh kıyısında Dede Korkut’a 

atfedilen bir türbe vardır (2015, s. 149-150). 

Aysuda Şahin’in dile getirdiğine göre Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda, 

kahramanların kendilerini huzursuz, mutsuz, hayattan kopuk hissettikleri kapalı-dar mekânlardan 

biri Parasarın Bayburd Hisarı’dır. Boyda düşmanların mekânı olan Bayburt ve Bayburt Hisarı, 

Bamsı Beyrek için de kapalı-dar bir mekândır. Bamsı Beyrek’in düşmanları burada 

yaşamaktadır. Beyrek, on altı yıl tutsak olarak kaldığı bu mekânda düşmanlara ozanlık yapmak 

zorunda kalmıştır. Babasının bezirgânları ile karşılaşan Bamsı Beyrek’in onlardan aldığı haberler 

karşısında huzursuz olduğu bu mekân, onun için içinden çıkılamaz bir labirente dönüşmüştür. 

Bamsı Beyrek bu kaleden düşman beyinin kızının yardımı ile kurtulmuştur (2017, s. 100-102). 

Dede Korkut Kitabı’ndaki Bayburd adı aslında sadece Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu 

ile ilgilidir, bunun dışındaki üç boyda ise Bayburd’un adı sadece Bamsı Beyrek’in tanıtımında, 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        326 

hep aynı şekilde, “Parasarun Bayburd hisarından parlayup uçan” ifadesinde geçmektedir. Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Parasarun Bayburd Hisarı, Topkapı Sarayı’ndaki 

Oğuzname’de Ban Hisarı, Dede Korkut’un Türkmenistan varyantında Bamsım Birek Boyu’nda 

Porsan Han’ın Baybövürt Kalası olarak geçen yer adı Dede Korkut’un alt coğrafyasında Orta 

Asya’dadır (Eyüboğlu, 2023c, s. 178). 

Demirkapı: Dede Korkut Kitabı’nda Demürkapu Dervendi, Demür Kapu Dervendi, Kapular 

Dervendi, Kapulu Kara Dervend, Pasinün Kara Dervend adlarıyla geçmektedir. Türkmenistan 

varyantında Karaderbent adıyla geçmektedir. Adı 5 boyda geçer: Salur Kazan’ın Evi 

Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Kazan Bey Oğlu Uruz Bey’in 

Tutsak Olduğu Boy, Kazılık Koca Oğlu Yigenek Boyu, Begil Oğlu Emren’in Boyu. 

Türkmenistan varyantında adı bir boyda, Bamsım Birek’de geçer (Gökyay, 1973, s. 334-336; 

Erdem, 1998, s. 810). 

Fahrettin Kırzıoğlu’na göre Kapulu Kara Derbend, Alburz dağlarının (Kafkas) Demir-Kapı 

Derbend’den sonra ikinci ve daha uzun, aşılması güç, çok taşlı, uçurumlu geçidi olan, Tiflis’in 

kuzeyindeki Dar-Yal (Dar-Boğaz) kapısıdır. Kara Dervend, Yukarı-Pasın’da, Evnük deresinden 

gelen suyun sağdan Aras’a (Pasın Suyu) karışmadan önce geçtiği Emre-Kom Köyü’nün 

yukarısında yer alan Kara-Derbend’den ibarettir ve ünlü Çoban Köprüsü’nün güneydoğusunda 

yer almaktadır (Kırzıoğlu, 1952, s. 91-96’dan aktaran Gökyay, 1973, s. 335-336). Melek 

Erdem’in söylediğine göre Dede Korkut’un Türkmenistan varyantındaki Bamsım Birek 

Boyu’nda, tüccarlar Rum ilinden dönerken mekânlarına üç menzil kala Karaderbent (Dede 

Korkut Kitabı’ndaki Kara Dervend) adlı yerde konaklamış, burada saldırıya uğramıştır. Bugün 

Türkmenistan’ın başkenti Aşgabat yakınlarındaki Gevers rayonundaki (Enev’de) bir dağ 

geçidinin ve Beherden rayonundaki (Arçman’da) ağzı kapalı bir derenin adı Derbent’tir. Derbent, 

geçmesi zor yer anlamındadır (1998, s. 173). Veysel Şahin’in belirttiğine göre Kam Böri’nin 

Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki kapalı-dar mekânlardan biri olan Kara Dervend iki yerde 

geçmektedir. İlkinde, Bamsı Beyrek için topladıkları armağanları getirmek için uzun zamandır 

ülke dışında dolaşan bezirgânlar, burada düşmanların saldırısına uğramış, malları yağmalanmış, 

ak çadırını diken Bamsı Beyrek’ten yardım istemişlerdir. İkincisinde, Yalancı oğlu Yaltacuk, 

Beyrek’in Kara Dervend’de kanlı gömleğini bulduğunu söylemiştir (2017, s. 16-17). 

Dede Korkut’taki Demür Kapu, destanın alt coğrafyasında Orta Asya’da ve Avrasya’dadır. Türk 

tarihinde birçok yer Demirkapı/Derbent adıyla bilinmektedir. Bu yerler özellikle Türk 

devletlerinin öteki devletlerle sınır bölgelerini oluşturuyordu. Türk tarihinde bolca bulunan 

Demirkapı’lardan ikisi oldukça ünlüdür ve eski Türk tarihinin bir yansıması olarak, Dede 

Korkut’ta geçen Demirkapı’lar bunlardır. Birinci Demirkapı, Orta Asya’da Amuderya 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      327 

yakınlarındaki Demirkapı’dır. Özbekistan’ın güneyinde, Afganistan ve Tacikistan sınırlarının 

kesiştiği bölgededir. Burası Türk-Fars halkları arasında doğal ve tarihî bir sınırdı. Dede Korkut’ta 

geçen Pasinün Kara Dervend, Fars’ın/Pars’ın Demirkapısı demektir. Destanda 

bezirgânlar/tüccarlar Demirkapı’da/Derbent’te konaklamış, Bamsı Beyrek Demirkapı’da 

kahramanlık yapıp bezirgânları kurtararak adını almıştı. İkinci Demirkapı, Hazar Denizi’nin batı 

kıyısında, Kafkasya’nın kuzeyindeki Demirkapı’dır. Tarih boyunca göçebeler/Türkler ile öteki 

milletler arasında doğal bir sınır görevi görmüş, bu hatıralar Dede Korkut’a yansımıştır. 

Demirkapı adını taşıyan başka çok sayıda yer vardır. Türkler göç ettikleri yerlere Demirkapı 

ismini de taşımışlardır (Eyüboğlu, 2023, s. 113-114). 

Dış Oğuz/Taş Oğuz: Dede Korkut Kitabı’nda Taş-Oğuz olarak geçmektedir. Türkmenistan 

varyantında Daşoğuz, Dışoğuz olarak geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 8 boyda geçer: 

Dirse Han Oğlu Boğaç Han Boyu, Salur Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu 

Bamsı Beyrek Boyu, Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Boyu, Kazılık Koca Oğlu Yigenek Boyu, 

Basat Tepegöz’ü Öldürdüğü Boy, Begil Oğlu Emren’in Boyu, İç Oğuza Dış Oğuz Asi Olup 

Beyrek Öldüğü Boy. Türkmenistan varyantında adı 8 boyda geçer: Iza Berilediren Nesilsiz, 

Töreli Beğ, Bamsım Birek, Imra, Dışoğuzların Gever Hanlıkına Karşı Köreşi, Oğuzların 

Melallaşmakı, Gorkutın Gabrı Kazılgı-I, Gorkutın Gabrı Kazılgı-II (Gökyay, 1973, s. 321, 329, 

338; Erdem, 1998, s. 809). 

Gürcistan: Dede Korkut Kitabı’nda Gürcistan olarak geçmektedir. Adı 3 boyda geçer: Salur 

Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Begil Oğlu Emren’in 

Boyu (Gökyay, 1973, s. 335). 

Orhan Şaik Gökyay’ın eserinde dediğine göre Dede Korkut Hikâyelerinden anlaşıldığı üzere, 

Gürcistan, Akkoyunlular döneminde (1403-1508) her yıl haraç gönderiyordu. Hikâyelerde 

burasının adı Dokuz Tümen Gürcistan olarak geçmektedir. Dede Korkut’ta Gürcistan için 

kullanılmış olan dokuz tümen Gürcistan ifadesi, bu ülkenin kalabalık olduğunun bir ifadesi 

olmalıdır (1973, s. LXXXVII, CCCVI). Aysuda Şahin’in belirttiğine göre Kam Böri’nin Oğlu 

Bamsı Beyrek Boyu’ndaki çevresel mekânlardan biri Gürcistan’dır. Burası Dede Korkut’taki 

Oğuzların kâfirlerin yurdu olarak adlandırdıkları ve mücadele ettikleri bir bölgedir. Salur 

Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy’da “sası dinlü Gürcistan ağzı” olarak tarif edilen bölge ile Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’ndaki anlatılan mekân aynıdır (2017, s. 99). Dede Korkut 

Kitabı’nda adı Gürcistan şeklinde geçen yer, Batı Göktürklerinin ve Türgişlerin Farsi (İrani) 

halklarla sınırını oluşturan, bazı tarihî kaynaklarda ismi geçen tarihî Garcistan bölgesidir. 

Demirkapı da bu bölgenin yakınında bulunmaktadır (Eyüboğlu, 2023d, s. 89). 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        328 

İç Oğuz: Dede Korkut Kitabı’nda İç-Oğuz olarak geçmektedir. Türkmenistan varyantında İçoğuz 

olarak geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 8 boyda geçer: Dirse Han Oğlu Boğaç Han 

Boyu, Salur Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Kanlı 

Koca Oğlu Kan Turalı Boyu, Kazılık Koca Oğlu Yigenek Boyu, Basat Tepegöz’ü Öldürdüğü 

Boy, Begil Oğlu Emren’in Boyu, İç Oğuza Dış Oğuz Asi Olup Beyrek Öldüğü Boy. 

Türkmenistan varyantında adı 9 boyda geçer: Iza Berilediren Nesilsiz, Töreli Beğ, Bamsım 

Birek, Imra, Dışoğuzların Gever Hanlıkına Karşı Köreşi, Oğuzların Melallaşmakı, İğdir, 

Gorkutın Gabrı Kazılgı-I, Gorkutın Gabrı Kazılgı-II (Gökyay, 1973, s. 325-335; Erdem, 1998, s. 

810). 

İstanbul: Dede Korkut Kitabı’nda İstanbul olarak geçmektedir. Adı bir boyda, Kam Böri’nin 

Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda geçer (Gökyay, 1973, s.  335). 

29 Mayıs 1453’te Osmanlı hükümdarı Fatih Sultan Mehmet, İstanbul’u almış, bu tarihten sonra 

İstanbul, Cumhuriyet’in kuruluşuna kadar Osmanlı Devleti’nin başkenti olmuştur. Marmara 

kıyıları ile Karadeniz Boğazı’nın iki yanına yayılmış olan İstanbul, günümüzde Türkiye’nin 

kültür, ticaret, sanayi ve doğal güzellikler bakımından en önde gelen ve en kalabalık kentidir 

(Gökyay, 1973, s. 335). 

İstanbul binlerce yıllık köklü bir tarihe sahip, Roma, Bizans, Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti 

dönemlerinde önemli bir rol oynamış, Asya ve Avrupa kıtalarının kesişiminde yer alan, dünyanın 

en büyük kentlerinden biridir. İstanbul; boğazı, tarihî yarımadası, kıyıları, Adalar’ı ve türlü 

güzellikleriyle Türkiye’nin ve dünyanın en güzel kentlerinden biridir. Bu çalışmanın yazarının 

doğup büyüdüğü kent olan İstanbul, aynı zamanda bu çalışmanın yazıldığı kenttir. 

Karadağ/Karacuk: Dede Korkut Kitabı’nda Kara dağ, Kara dağlar olarak geçmektedir. İsmi 

11 boyda geçer: Dirse Han Oğlu Boğaç Han Boyu, Salur Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy, Kam 

Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Kazan Bey Oğlu Uruz Bey’in Tutsak Olduğu Boy, Duha 

Koca Oğlu Deli Dumrul Boyu, Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Boyu, Kazılık Koca Oğlu Yigenek 

Boyu, Basat Tepegöz’ü Öldürdüğü Boy, Begil Oğlu Emren’in Boyu, Uşun Koca Oğlu Segrek 

Boyu, Salur Kazan Tutsak Olup Oğlu Uruz Çıkardığı Boy (Gökyay, 1973, s. 236). Dede Korkut 

Kitabı’nda ayrıca Karacuk adı geçmektedir. İsmi 2 boyda geçer: Salur Kazan’ın Evi 

Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu (Gökyay, 1973, s. 335). 

Faruk Sümer’e göre Karacuk, Sirderya dolaylarındaki bugün Karatav (Karadağ) adıyla bilinen 

ünlü sıra dağlardır (1959, s. 408-409). Alkey Margulan’ın yazdığına göre Oğuzname’de Kazan 

Han’ın sevdiği yerlerden biri Karaşık Dağı’dır, bir diğer adı da Karatav’dır (Karadağ). Dede 

Korkut’ta adı geçen Karaşık kenti, Kazakistan’ın güney bölgesindeki Karatav’ın (Karadağ) 

güney tarafında, eski Karnak kentinin yakınlarında olabilir. Kazak destanlarında bu kent Kırk 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      329 

Kaleli Karaşık şeklinde geçmektedir ve çoğunlukla Karatav (Karadağ) ile birlikte anılmaktadır 

(2000, s. 143). Emel Esin’in çalışmasında söylediğine göre Kengü-tarban’ın doğusundaki Kara-

tau, Oğuz destanlarının Karacuk Dağı’dır (1976, s. 86). Ali Öztürk’ün eserinde belirttiğine göre 

Dede Korkut’taki Kara Dağ, Türkistan’da Han Tanrı Dağları’nın kollarından birinin adıdır. 

Sirderya boylarına doğru uzanmaktadır (2012, s. 290-291). 

Dede Korkut’taki Kara Dağ/Karadağ/Karaçuk, destanın alt coğrafyasında Orta Asya’dadır, 

bugün de aynı isimle bilinen Karadağlar’dır (Karatau/Karatav). Dede Korkut’ta Kara Dağ adı 

cins adı olarak da kullanılmakta ve belirli belirsiz birçok dağları da ifade etmektedir. Eski 

Türkler/Oğuzlar çeşitli coğrafyalara göç ettikçe Kara Dağ’ın adını yeni yurtlarına da 

taşımışlardır. Bugün Kazakistan’ın Karatav (Karadağ) bölgesinden gelen, Türkistan kentinin 

kuzeydoğusunda, kente 8 km’lik uzaklıkta bulunan Sirderya havzasında bir suyu da Karaçuk 

Suyu (Moldabayeva, 2005, s. 3) adını taşımaktadır ki bölgede Karaçuk adı yaşamaktadır. 

Oğuz/Oğuz Eli: Dede Korkut Kitabı’nda Oğuz, Oğuz Eli, Oğuz Elleri, Oğuz Kavmi, İç Oğuz, 

Taş Oğuz adlarıyla geçmektedir. Türkmenistan varyantında Oğuz, İç Oğuz, Daş Oğuz, Dış Oğuz 

adlarıyla geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 12 boyda geçer: Dirse Han Oğlu Boğaç Han 

Boyu, Salur Kazan’ın Evi Yağmalandığı Boy, Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Kazan 

Bey Oğlu Uruz Bey’in Tutsak Olduğu Boy, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul Boyu, Kanlı Koca 

Oğlu Kan Turalı Boyu, Kazılık Koca Oğlu Yigenek Boyu, Basat Tepegöz’ü Öldürdüğü Boy, 

Begil Oğlu Emren’in Boyu, Uşun Koca Oğlu Segrek Boyu, Salur Kazan Tutsak Olup Oğlu Uruz 

Çıkardığı Boy, İç Oğuza Dış Oğuz Asi Olup Beyrek Öldüğü Boy. Türkmenistan varyantında adı 

9 boyda geçer: Iza Berilediren Nesilsiz, Töreli Beğ, Bamsım Birek, Imra, Dışoğuzların Gever 

Hanlıkına Karşı Köreşi, Oğuzların Melallaşmakı, İğdir, Gorkutın Gabrı Kazılgı-I, Gorkutın 

Gabrı Kazılgı-II (Gökyay, 1973, s. 328-338; Erdem, 1998, s. 809-811). 

Faruk Sümer’in eserinde söylediğine göre Dede Korkut kahramanları Oğuz Eli’ne mensupturlar. 

Oğuzlar, hikâyelerde çoğu kez kalın (kalabalık, güçlü) ve bazen de kanlı (olasıdır ki savaşçı ya 

da öcünü alan) sözleriyle nitelenmektedir (1972, s. 391). Orhan Şaik Gökyay’a göre 

Oğuzname’de, Oğuz Han’ın yurdunu üçer üçer altı oğlu arasında bölüştürmesinden sonra 

Oğuzlar Boz-Ok ve Üç-Ok diye adlandırılmıştır. Dede Korkut’ta ise İç-Oğuz’dan Üç-Oklar, Taş 

(Dış)-Oğuz’dan Boz-Oklar anlaşılmaktadır (1973, s. LXXXVIII). Şamil Allahverdi 

Cemşidov’un belirttiğine göre Dede Korkut Kitabı’ndaki coğrafi saha olan Oğuz veya Oğuz Eli 

ya da Oğuz Elleri, yeni ya da eski adlarıyla Azerbaycan topraklarındadır (1990, s. 33). Yine 

Cemşidov’a göre Dede Korkut Kitabı’nda tasvir edilen coğrafi bölgeyle ilgili olarak Oğuz’un 

esasen coğrafi olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu coğrafi adlar destanda ayrı ayrı boylarda İç 

oğuz, Daş oğuz, Oğuz, Kalın oğuz, Oğuz elleri olarak geçmektedir (2004, s. 117). 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        330 

Dede Korkut’taki İç Oğuz ve Dış Oğuz ifadeleri anlatıya göre değişmektedir. Çünkü Dede 

Korkut anlatıları tarihin farklı dönemlerine aittir. Tarihî süreçte Türk kabile federasyonlarının 

değişmesi, federasyona çeşitli boyların girip çıkması, devletin büyümesi ve küçülmesi, sınırların 

genişlemesi ve daralması, sosyal, ekonomik, politik, askeri gelişmeler, göçebeliğe bağlı olarak 

kavimlerin yer değiştirmesi vb. gibi nedenlerle Türk tarihinin destani-hikâyevi bir yansıması olan 

Dede Korkut’ta da İç Oğuz ve Dış Oğuz ifadeleri hikâyeye göre değişmektedir. Bazı hikâyelerde 

İç Oğuz ve Dış Oğuz kavramları da belirgin değildir, hikâyeye sonradan uyarlanmıştır 

(Eyüboğlu, 2019, s. 380-381). 

Rum/Rum Eli: Dede Korkut Kitabı’nda Rum, Rum Eli olarak geçmektedir. Türkmen 

varyantında Rum olarak geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 2 boyda geçer: Kam Böri’nin 

Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul Boyu. Türkmen varyantında adı bir 

boyda, Bamsım Birek’de geçer (Gökyay, 1973, s. 337; Erdem, 1998, s. 811). 

Orhan Şaik Gökyay’a göre Rum, Orta ve Batı Anadolu, Roma ve Bizans İmparatorluklarını 

gösteren bir ifadedir ve Dede Korkut’ta Bizans İmparatorluğu yerine kullanılmıştır. Rum Eli, 

Doğu Roma Devleti ülkesi, Bizans Devleti’ne bağlı olan yerlerdir (1973, s. 337). 

Eskiden Anadolu Roma Devleti’nin, Doğu Roma Devleti’nin bir vilayetiydi. Rum adı Roma’nın 

Araplar tarafından söylenişidir. Türklere de oradan geçmiştir. Rum Eli, Roma Ülkesi 

anlamındadır ve Dede Korkut’ta Anadolu için kullanılmıştır. Destanın alt coğrafyasının Orta 

Asya olduğunu göstermektedir, çünkü Oğuzlar/Türkler Orta Asya’da yaşarlarken Anadolu’ya 

Rum Eli diyorlardı. Anadolu Türkleştikten sonra başka isimlerle adlandırılmıştır. 

Tana Sazı: Dede Korkut Kitabı’nda Tana Sazı olarak geçmektedir. Adı bir boyda, Kam Böri’nin 

Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda geçer (Gökyay, 1973, s. 338). 

Fahrettin Kırzıoğlu’na göre Dana Sazı, Ararat eyaletinin merkezi sayılan Doğu-Bayazıd’ın 

ortasından geçen Sarı Su boyunda bir kamışlıktır. Keşfi’nin Selimname’sine göre 1514 yılında, 

Yavuz Sultan Selim, Çaldıran seferine giderken Aras’a karışan Sarı Su’yun üzerinde 

konakladıktan sonra ordu Dana Sazı’na gelmiş, oradan Kara Pınar’a, oradan da Ovacık’a varmış 

ve ertesi gün de Çaldıran’da savaşa girmişti (Kırzıoğlu, 1952, s. 111 vd.’dan ataran Gökyay, 

1973, s. CII). 

Eski Türklerin yaşamında hayvancılık ve akarsular önemli bir yer tutardı. Hayvanlarıyla birlikte 

ırmak boylarında yaşarlar ve göç ederlerdi. Bu nedenle akarsular için birçok sözcük kullanılmış 

olmalıdır. Bunların bir kısmı kaynaklara yansımış, bir kısmı yazıya geçirilmediğinden unutulup 

gitmiş olabilir. Günümüzde Türkler akarsular için “akarsu, ırmak, nehir, dere, çay” gibi çok 

sayıda sözcük kullanmaktadır. Kaynaklara göre eski Türkler ırmakları tana olarak da 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      331 

adlandırıyordu. Tana sözcüğü, farklı bölgelerdeki benzer adı taşıyan ırmak adlarından 

anlaşıldığına göre “akarsu/ırmak/nehir” anlamında kullanılmış olan bir sözcüktür. Avrupa’nın 

en büyük akarsularından biri olan Tuna ve Don nehrinin eski adı Tanapris, Tana sözcüğünden 

gelmektedir. Milattan Önceki ve Milattan Sonraki ilk birkaç yüzyıla ait Batı haritalarında, 

Karadeniz’de Azak Denizi’ne dökülen ve bugün Don Nehri olarak bilinen ırmak, Tanais adıyla 

geçmektedir. Eski haritalarda Tanais adı, Don Irmağı için kullanılmıştır. Don, Batı Gök-

Türkleri’nin batıdaki sınır bölgesiydi. Dede Korkut’ta Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Boyu’nda geçen Tana Sazı, günümüzde Rusya’da bulunan ve Karadeniz’e dökülen Don 

Irmağı’dır. 

Türkistan: Dede Korkut Kitabı’nda Türkistan olarak geçmektedir. Türkmen varyantında 

Türküstan olarak geçmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda adı 2 boyda geçer: Kam Böri’nin Oğlu 

Bamsı Beyrek Boyu, Kazılık Koca Oğlu Yigenek Boyu. Türkmen varyantında adı 2 boyda geçer: 

Oğuzların Melallaşmakı, Gorkutın Gabrı Kazılgı-II (Gökyay, 1973, s. 338; Erdem, 1998, s. 812). 

Zeki Velidi Togan’a göre Dede Korkut’taki tarihî ve coğrafi adların çoğu, hikâyelerin Oğuzların 

Türkistan’da yaşadıkları bir zamana aittir. Örneğin; Karaçuk Dağı, Karşu Yatan Kara Dağ, Ala 

Dağ, Kanlı Koca, Uşun Koca vs. gibi adlar hep Türkistan’a aittir. Bamsı Beyrek Hikâyesi de 

Türkistan’da anlatılmaktadır. Oğuzlar bunları batıya getirirken mahallîleştirmişler ve batıda olan 

olaylar ile de karıştırmışlardır. Bu nedenle hikâyelerdeki tarihî ve coğrafi adları doğru şekilde 

tespit edebilmek güçtür (Gökyay, 1973, s. XLIV). Faruk Sümer’e göre Dede Korkut’ta, iki yerde 

Salur Kazan, bir yerde Bayındır Han için belirtilmiş övmedeki Türkistan bu addaki ülkeyi ifade 

etmektedir (1972, s. 384-385). Dede Korkut’ta adı geçen Türkistan, Orta Asya’dadır. Anadolu-

Azerbaycan bölgesi ve Orta Asya, tarihî ve kültürel olduğu gibi, coğrafi ve yer adları olarak da 

bağlıdır (Eyüboğlu, 2023e, s. 21). 

Sonuç 

Bu çalışmada Dede Korkut Kitabı’ndaki 3. anlatı olan Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Boyu’nun coğrafyası incelenmiştir. Dede Korkut Destanlarının ve ilgili boyun coğrafyasından 

söz edilmiş, konuyla ilgili geniş bir literatür taraması yapılmış, birçok araştırmacıların 

görüşlerine yer verilmiş, bazı değerlendirmelerde bulunulmuş, yer adlarından hareket edilerek 

anlatıdaki coğrafi saha tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Çalışmada incelendiği üzere Dede Korkut Destanlarında belirli veya belirsiz olarak temelde Orta 

Asya, geniş Avrasya coğrafyası görülmektedir. Bu coğrafya Tanrı Dağları, Sirderya-Talas-Çu-

İli kıyıları, Hazar-Aral-Balkaş-Baykal gölleri, Altaylar-Ötüken’i içeren, Karadeniz-Kafkasya-

Hazar’dan Gobi-Sarı Irmak’a uzanan geniş coğrafyadır. 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        332 

Dede Korkut’ta adları geçen Aladağlar, Karadağlar, Gökçe Göl gibi coğrafi yerler Orta Asya 

coğrafyasına uygun gelmektedir. Bu yerler; coğrafi olarak büyük, yüzlerce km uzunluğa, 

genişliğe sahip; bölgenin en büyük dağları, gölleri, ırmakları; insanların hayatında önemli bir 

yere sahip, kalabalık göçebe Oğuz halkını, hayvanlarını barındırabilen; bölgenin en büyük 

coğrafi yerleridirler ve Dede Korkut coğrafyasının merkezî konumundadırlar. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu çok köklü, tarihî-destani-efsanevi-mitolojik unsurlar 

içeren binlerce yıllık bir destandır. Destanın başkahramanı Bamsı Beyrek’tir. Kam Böri’nin Oğlu 

Bamsı Beyrek Boyu’nda tarihî-coğrafi-edebî-kültürel olarak başlıca iki tabaka vardır: Alt Tabaka 

ve Üst Tabaka. Alt Tabaka şu tabakalardan oluşmaktadır: 1) En Eski Devirler Tabakası, 2) 

İskit/Saka-Hun-Kanglı-Usun Tabakası, 3) Göktürk-Türgiş Tabakası, 4) Oğuz Tabakası. Boyun 

coğrafyasında bu tabakalardan izler görülmektedir. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Bamsım Birek adıyla bilinen bir Türkmenistan 

varyantının ve birçok rivayetinin olması, Orta Asya’da yaygın varyantı Alpamış, Kozı Körpeş-

Bayan Sulu, Âşık Garip, Şahsenem-Garip, Boz Oğlan-Yusuf Ahmet, Sayatlı Hemra, Şah Kasım, 

Dengiboz gibi birçok varyantının olması, anlatıda geçen birçok yer adı, anlatının Oğuzların 

Hazar’ın batısına, Anadolu-Azerbaycan’a göçlerinden önceye, Orta Asya’da yaşadıkları 10-11. 

yüzyıllardan eski bir tarihe ait olduğunu göstermektedir. Boyda yer alan kişiler, kahramanlar, 

çok sayıda motif, anlatının varyantları, ilişkili anlatılar geniş bir coğrafyada görülmektedir. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu, Dede Korkut’ta çok yer adının geçtiği boylardan biridir. 

Boydaki coğrafya açıktır, Batı Göktürk coğrafyasıdır. Destanın alt coğrafyasında, Aladağlar, 

Karadağlar/Karacuk, Türkistan, Demirkapı, Garcistan, Amuderya, Bayburd Hisarı/Baybövürt 

Kalesi yer almaktadır. Destanda bezirgânların Rum Eli/İstanbul’a gidip geldiğinden, Yaltacuk’un 

Tana Sazı’na kaçtığından da söz edilmiştir. 

Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Aladağ, Amıt Suyu, Avnik Kalası, Bam Bam Depe, 

Bayburd Hisarı, Demirkapı, Dış Oğuz/Taş Oğuz, Gürcistan, İç Oğuz, İstanbul, 

Karadağ/Karacuk, Oğuz/Oğuz Eli, Rum/Rum Eli, Tana Sazı, Türkistan yer adları geçmektedir. 

Anlatının tarihî, edebî, kültürel, folklorik olarak olduğu gibi coğrafi olarak da Oğuzlar/Türkler 

hakkında önemli bilgiler içerdiği görülmektedir. Tarihin eski devirlerine gidildikçe yazılı 

kaynakların azaldığı, bu alanda sözlü kültür ürünlerinin değerli bilgiler verebildiği düşünülürse 

destanlarda yer alan coğrafya üzerine yapılacak olan bu türlü çalışmaların faydalı olacağı açıktır. 

Böylece milletlerin ortaya çıktıkları ve yaşadıkları coğrafyayı nasıl vatanlaştırdıkları ve sözlü 

kültür ürünlerine de işledikleri daha iyi anlaşılacaktır. 

 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      333 

Kaynakça 

Aça, M. (2011). “İki Sır İki Kahraman: Uşun Koca Oğlu Segrek ile Kozı Körpeş”, Millî Folklor, 

S. 90, s. 26-36. 

Agacanov, S. G. (2015). Oğuzlar. Çev. Ekber N. Necef ve Ahmet Annaberdiyev. İstanbul: 

Selenge Yayınları. 

Akar, A. (2019). Bir Milli Kültür Değeri Olarak Dede Korkut Oğuznâmeleri. Nefes, (35), 76-83. 

Akkoyun Koç, T. (2020). Dede Korkut Hikâyelerinde Söylem Çözümlemesi ve Kültürel Kimliğin 

Öğretimi. Doktora tezi. Atatürk Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Erzurum. 

Alptekin, A. B. (2000). “Bamsı Beyrek Hikâyesinin Motif Yapısı”, Uluslararası Dede Korkut 

Bilgi Şöleni (Ankara, 19-21 Ekim 1999) Bildirileri, haz. Alev Kahya Birgül ve Aysu 

Şimşek Canpolat. Ankara: AKM Yayınları. s. 35-48. 

Artun, E. (2015). “Dede Korkut Hikâyelerinde Eski Türk Kültürü Kodlarının İzleri”, Düşünce 

Hayatımızda ve Kültürümüzde Dede Korkut Uluslararası Sempozyumu (Bayburt, 21-22 

Mayıs 2015) Tebliğler, edit. Fatih Yalçın ve Kürşad Kara. Bayburt: Bayburt Üniversitesi 

Yayınları. s. 25-32. 

Ata Yıldız, N. (2015). Türk Dünyası Destancılık Geleneği ve Destanlar. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Avezov, M. (1997). “Kozı Körpeş-Bayan Sulu”, akt. Zeyneş İsmail, Ahmet Güngör, Bilig, S. 5, 

s. 93-106. 

Aydemir, A. (2010). “Dede Korkut Oğuzları’ndaki Kam Oğullarına Dair”, Türk Dünyası 

Araştırmaları Dergisi, S. 189, s. 185-204. 

Bahar, H. (1994). “Türkistan’ın Coğrafi Konumu ve İlkçağ Kaynaklarına Göre Tarihi”, Selçuk 

Ü. Türkiyat Araştırmaları Dergisi, S. 1, s. 233-244. 

Barthold, V. V. (1990). Moğol İstilâsına Kadar Türkistan. Haz. Hakkı Dursun Yıldız. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Barthold, V. V. (2004). Orta Asya Türk Tarihi -Dersleri-. Ankara: Çağlar Yayınları. 

Baski, I. (2007). “Demirkapılar (Temir Qapïg, Vaskapu, Dömörkapu)”, Turkish Studies, C. 2, S. 

2, s. 73-88. 

Bayat, F. (2016). Mitten Tarihe, Sözden Yazıya Dede Korkut Oğuznameleri. İstanbul: Ötüken 

Neşriyat. 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        334 

Boratav, P. N. (1958). “Dede Korkut Hikâyelerindeki Tarihi Olaylar ve Kitabın Telif Tarihi”, 

Türkiyat Mecmuası, C. XIII, S. 48, s. 31-62. 

Boratav, P. N. (2015). Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği. Ankara: BilgeSu Yayıncılık. 

Buharalı, E. (2011). Demir Kapı - Iron Gate. Türk Yurdu, 31 (288), 28-30. 

Bulduk, Ü. (1997). Dede Korkut Destanları’nda Ortak Kültür Unsuru Olarak Yaşatılan Coğrafya. 

Türkiye Günlüğü, Türk Dünyası özel sayısı I, yıl 3, sayı 15, s. 466-470. 

Bulduk, Ü. (2020). “Dede Korkut’ta Geçen Oğuz Elleri”, Uluslararası Dede Korkut’un 

İzinde/Sözünde Çalıştayı (Bayburt 22 Temmuz 2019) Bildiriler Kitabı, ed. Üçler Bulduk ve 

Selma Köseoğlu. Bayburt: KUDAKA. s. 11-18. 

Cemşidov, Ş. A. (1990). Kitab-ı Dede Korkud. Akt. Üçler Bulduk. Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları. 

Cemşidov, Ş. A. (1995). Kitabi-Dәdәm Qorqud, Əla Lisane-Tayifeyi-Oğuzan. Bakı: Göytürk. 

Cemşidov, Ş. (2004). “Dede Qorqud Kitabı”nda Coğrafi Mühit, Dede Qorqud Dünyası. 

Meqaleler. Bakı: “Önder Neşriyyat”. s. 109-124. 

Çetinkaya, G. (2013). Dede Korkut Hikâyelerinde Sembol Olarak Meydan. Milli Folklor, (98), 

73-86. 

Çetinkaya, G. (2015). Dede Korkut Hikâyeleri’nde Semboller. Doktora tezi. Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Duymaz, A. (1999). “Kanturalı Boyundaki Bazı Motif ve Unsurlar Üzerine”, Türk Dünyası Dil 

ve Edebiyat Dergisi, S. 8, 360-386. 

Ebülgazi Bahadır Han (1974). Türklerin Soy Kütüğü (Şecere-i Terakime). Haz. Muharrem Ergin. 

İstanbul: Tercüman 1001 Temel Eser Serisi. 

Ekici, M. (2019). Dede Korkut Kitabı Türkistan/Türkmen Sahra Nüshası, Soylamalar Ve 13. Boy, 

Salur Kazan’ın Yedi Başlı Ejderhayı Öldürmesi, Orijinal Metin (Tıpkıbasım), 

Transkripsiyon, Aktarma. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Elibeyzade, E. (1999). Kitabi Dede Korkud. Bakı: Azerbaycan Tercüme Merkezi. 

Emeksiz, A. (2016). Dede Korkut’un Paltosu. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 

Ercilasun, A. B. (2000). “Dede Korkut’taki Olayların Zamanı”, Uluslararası Dede Korkut Bilgi 

Şöleni (Ankara, 19-21 Ekim 1999) Bildirileri, haz. Alev Kahya Birgül ve Aysu Şimşek 

Canpolat. Ankara: AKM Yayınları. s. 157-160. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      335 

Ercilasun, A. B. (2002). “Salur Kazan Kimdir?”, Millî Folklor, S. 56, s. 22-33. 

Ercilasun, A. B. (2004). Başlangıçtan Yirminci Yüzyıla Türk Dili Tarihi. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Erdem, M. (1998). Dede Korkut Türkmenistan Varyantları. Doktora tezi. Ankara Ü. Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Erdem, M. (2005). “Dede Korkut Destanlarının Türkmenistan Varyantının Yazma Nüshalarla 

İlişkisi Üzerine”, Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, S. 4 (Aralık 2005), s. 158-188. 

Ergin, M. (1989). Dede Korkut Kitabı I. / Giriş - Metin - Faksimile. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basım Evi. 

Ergun, M. (1995). Bamsı Beyrek ile Alpamış Destanının Coğrafyası, Türk Dili Araştırmaları 

Yıllığı - Belleten, 40 (1992), 75-80. 

Esin, E. (1976). “Fârâbî’yi Yetiştiren Kengeres Türk Muhitinin Kültür ve Sanatı”, İstanbul Ü. 

İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, C. VI, S. 3-4, s. 81-139. 

Esin, E. (1991). “Amuderya”, TDV İslâm Ansiklopedisi, cilt: 3, s. 98-99. 

Eyüboğlu, D. C. (2019). Korkut. İstanbul: Cinius Yayınları. 

Eyüboğlu, D. C. (2022). Dede Korkut’taki Salur Kazan Üzerine Bir Değerlendirme. Oğuz-

Türkmen Araştırmaları Dergisi, 6(1), 87-145. 

Eyüboğlu, D. C. (2022b). Dede Korkut’taki Bayındır Han Üzerine Bir Değerlendirme. Anasay, 

(22), 275-315. 

Eyüboğlu, D. C. (2022c). Dede Korkut’taki Bamsı Beyrek. Asya Studies-Academic Social 

Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar, 6 (21), 163-182. 

Eyüboğlu, D. C. (2023). Dede Korkut’taki Demirkapı. Düşünce Dünyasında Türkiz, 14 (66), 77-

119. 

Eyüboğlu, D. C. (2023b). Dede Korkut’taki Aladağ. Anasay, (26), 39-63. 

Eyüboğlu, D. C. (2023c). Dede Korkut’taki Bayburd Hisarı. Kafdağı, 8 (2), 152-183. 

Eyüboğlu, D. C. (2023d). Dede Korkut’taki Gürcistan. Doğu Araştırmaları, 2 (28), 81-108. 

Eyüboğlu, D. C. (2023e). Dede Korkut’taki Türkistan. Milli Kültür Araştırmaları Dergisi, 7 (2), 

1-28. 

Eyüboğlu, D. C. (2023f). Kam Böri’nin Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nun Tarihi. Kafdağı, 8 (1), 

37-99. 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        336 

Eyüboğlu, D. C. (2024). Dede Korkut Destanları. İstanbul: Cinius Yayınları. 

Fedakar, S. (2004). “Alpamış Destanı Ve Dede Korkut Kitabı’nda Kahramanların Ortaya Çıkışı”, 

Millî Folklor, S. 61, s. 134-141.   

Gökyay, O. Ş. (1973). Dedem Korkudun Kitabı. İstanbul: Başbakanlık Kültür Müşteşarlığı 

Kültür Yayınları. 

Güleç, Hamdi (2015). “Dede Korkut Hikâyelerinde “Bayburt” Ve Toplum Yapısı”, Düşünce 

Hayatımızda ve Kültürümüzde Dede Korkut Uluslararası Sempozyumu (Bayburt, 21-22 

Mayıs 2015) Tebliğler, edit. Fatih Yalçın ve Kürşad Kara. Bayburt: Bayburt Üniversitesi 

Yayınları. s. 149-156. 

Gülensoy, T. (2004). “Kam Püre Oğlu Bamsı Beyrek, Deli Dumrul, Salur Kazan ve Tepegöz 

Boylarının Anadolu Varyantları ve Dede Korkut Hikâyeleri Coğrafyasının Tespiti 

Sorunu”, II. Milletlerarası Dede Korkud Kollokyumu (Bakü, Azerbaycan, 21-26 Aralık 

1998); Türk Dili Araştırmaları Yıllığı Belleten 1998/I, S. 41, TDK Yay., Ankara, 2004, s. 

81-92. 

Hacıyev, T. (1999). Dede Qorqud: Dilimiz, Düşüncemiz. Bakı: Yeni Neşrler Evi, “Elm” 

Neşriyyatı. 

Halilov, A. (2016). “Köroğlu” ve Sibirya Türklerinin Kahramanlık Destanlarının Yapısal 

Benzerliği”, VI. Uluslararası Köroğlu Sempozyumu (Bolu, 10-12 Ekim 2016) “Köroğlu ve 

Türk Dünyası Destan Kahramanları” Bildiri Kitabı, ed. Azize Aktaş Yasa ve Faruk 

Öztürk. İstanbul: Kaan Matbaa. s. 51-72.  

Hüseyinoğlu, A. Ş. (1998). “Әmin Abid ve “Kitabı-Dәdә Qorqud” Haqqında”, Millî Folklor, S. 

38, s. 46-51.  

İbrayev, Ş. (2000). “Ebedî Miras”, akt. Nurettin Aksu, Kazakistan’da Dede Korkut, haz. 

Abdimalik Nısanbayev vd. Ankara: AKM Yayınları. s. 15-43. 

Jirmunskiy, V. M. (1961). “Kitabı Korkud” ve Oğuz Destanı Geleneği”, çev. İsmail Kaynak, 

Türk Tarih Kurumu Belleten, S. 100, s. 609-629. 

Jirmunskiy, V. M. (1961b). “Sirderya Boyunda Oğuzlara Dair İzler”, çev. İsmail Kaynak, 

Belleten, XXV/99, s. 471-483. 

Kalenderoğlu, İ. (2011). “Türkmenistan’da Dede Korkut Hakkında Yapılan Çalışmalar”, Turkish 

Studies, Volume 6/1, s. 1339-1348. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      337 

Kaya, D. (1995). “Alpamış Destanı”, 1995 Dünya Hoşgörü-Manas-Abay Yılı VII. Uluslararası 

Türk Halk Edebiyatı Semineri ve Türk Dünyası Kültür Kurultayı (Kırıkkale 9-11. 6. 1995) 

Bildirileri, s. 87-93. 

Kemaloğlu, M. (2019). Dede Korkut (Destan İçre Tarih). Ankara: Raf Kitabevi. 

Kırman, Ü. (2004). Dede Korkut Anlatılarının Karşıtlıklar Kuramına Göre Çözümlemesi Ve Bu 

Kuramın Anlatı Öğretiminde Kullanımı. Doktora tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, İzmir. 

Kırzıoğlu, M. F. (1963). “<<Dede-Korkut Oğuznâmeleri>> Arsaklıklar Devleti Oğuzları’nın 

Destanlarıdır”, Türk Dili, S. 139, s. 363-369. 

Konıratbayev, A. (2000). “Korkut Ata Hakkında”, akt. Dinara Düysebayeva, Kazakistan’da 

Dede Korkut, haz. Abdimalik Nısanbayev vd. Ankara: AKM Yayınları. s. 147-182. 

Ligeti, L. (1986). Bilinmeyen İç Asya. Çev. Sadrettin Karatay. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Margulan, A. (2000). “Korkut: Efsane ve Hakikat”, akt. Banu Muhyayeva, Kazakistan’da Dede 

Korkut, haz. Abdimalik Nısanbayev vd. Ankara: AKM Yayınları. s. 123-146. 

Moldabayeva, D. (2005). “Sır Derya” Havzasının Türk Tarihindeki Yeri ve Önemi”, Bilig, S. 35, 

s. 1-16. 

Nısanbayev, A. (2000). “Türk Halklarının Büyük Düşünürü Korkut Ata”, akt. Dinara 

Düysebayeva, Kazakistan’da Dede Korkut, haz. Abdimalik Nısanbayev vd. Ankara: AKM 

Yayınları. s. 1-13. 

Oh, E. ve Joreyev, M. (2011). “Alpamış Destanında Baysın Kelimesinden Görünen Kurt 

Totemi”, Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Güz (15), s. 149-157. 

Orhan (Kurulay), S. (2007). Hudûd el-Âlem’e Göre 10. Asırda Türk Boyları. Yüksek lisans tezi. 

Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul. 

Ögel, B. (1993). Türk Mitolojisi (Kaynakları ve Açıklamaları ile Destanlar), I. Cilt. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 

Ögel, B. (1994). “Dede Korkut Kitabı’nın Eski ve Yazılı Kaynakları Hakkında (Topkapı 

Sarayındaki Oğuz Destanı Parçaları ile Karşılaştırma)”, I. Sovyet-Türk Kollokyumu, Bakü, 

1-8 Temmuz 1988; Türk Dili Araştırmaları Yıllığı Belleten 1988, TDK Yay., Ankara, 1994, 

s. 113-128. 



Eyüboğlu, D.C.                                                                                                                        338 

Ögel, B. (1995). Türk Mitolojisi (Kaynakları ve Açıklamaları ile Destanlar), II. Cilt. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Özkan, N. (2015). “Gagavuz Kültüründe Oğuz Unsurları”, Hacettepe Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Oğuzlar / Dilleri, Tarihleri ve Kültürleri 5. Uluslararası Türkiyat 

Araştırmaları Sempozyumu (Ankara, 21-23 Mayıs 2014) Bildirileri, ed. Tufan Gündüz ve 

Mikail Cengiz. Ankara: Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Yayınları. 

s. 455-464. 

Öztürk, A. (2012). Çağlar İçinde Türk Destanları. İstanbul: Pozitif Yayınları. 

Paksoy, H. B. (1985). “Alpamış ve Bamsı Beyrek: İki Ad, Bir Destan”, Türk Dili, S. 403, s. 619-

622. 

Sakaoğlu, S. (1998). “Kam Püre’nüň Oğlı Bamsı Beyrek Boyı’nın Anadolu Ağızlarındaki 

Değişmiş Şekilleri”, Dede Korkut Kitabı / İncelemeler-Derlemeler-Aktarmalar (I 

İncelemeler-Derlemeler). Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları. s. 169-176. 

Sarıtaş, S. (2008). “Dede Korkut Hikâyeleri ve Âşık Garip Hikâyesi’nde Yer Alan Maddi Kültür 

Ürünleri”, Turkish Studies, Volume 3/1, s. 89-95. 

Seferli, G. (2011). “Akademisyen Hamit Araslı ve “Kitab-ı Dede Korkut”, Motif Akademi 

Halkbilimi Dergisi (Azerbaycan Özel Sayısı), S. 2011/1, s. 86-93. 

Sümer, F. (1959). “Oğuzlar’a Ait Destani Mahiyetde Eserler”, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 

Dergisi, XVII/3-4, s. 359-455. 

Sümer, F. (1972). Oğuzlar / (Türkmenler) Tarihleri - Boy Teşkilatı - Destanları. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Yayınları. 

Şahin, A. (2017). Dede Korkut Hikâyeleri’nde Yapı. Yüksek lisans tezi. Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Elazığ. 

Şahin, V. (2017). ‘Dede Korkut Hikâyeleri’nde Mekân Algısı ve Kurgusu. Siirt Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C. 5, S. 8, s. 1-49. 

Şen, C. (2018). Dede Korkut Anlatıları’nda Büyülü Gerçekçilik. Yüksek lisans tezi. Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ. 

Şeşen, R. (2010). İbn Fadlan Seyahatnamesi ve Ekleri. İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

Şeşen, R. (2017). İslam Coğrafyacılarına Göre Türkler ve Türk Ülkeleri. İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat. 



Uluslararası İdil - Ural ve Türkistan Araştırmaları Dergisi                                                      339 

Tekin, T. (1998). Orhon Yazıtları / Kül Tigin, Bilge Kağan, Tunyukuk. İstanbul: Simurg 

Yayınevi.  

Tezcan, S. ve Boeschoten, H. (2001). Dede Korkut Oğuznameleri. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Togan, Z. V. (1982). Oğuz Destanı. Reşideddin Oğuznamesi, Tercüme ve Tahlili. İstanbul: 

Enderun Yayınları. 

Üçüncü, K. (2006). Kazak Türklerinin Kahramanlık Destanı Alpamış. İstanbul: Töre Yayın. 

Yazıcı, O. (2011). “Hazaraların Menşei ile İlgili Yeni Bir Görüş”, TÜBAR, XXIX, s. 475-492. 

Yılar, Ö. (2000). “Dede Korkut Kitabındaki Bamsı Beyrek İle Anadolu’da Anlatılan Bey Böyrek 

Hikâyeleri Ve Masalları Üzerine Motif Bakımından Bir Karşılaştırma Denemesi”, Millî 

Folklor, S. 48, s. 43-47. 

Zahidoğlu, V. (2020). Dede Qorqut Kitabı’ndaki Bazı Tartışmalı Yer Adları Üzerine. Journal of 

Old Turkic Studies, 4 (2), 531-545. 

 


