


Turkish Academic Research Review 
eISSN: 2602-2923 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 
Sayı/Issue: 10/3 (Eylül/September 2025) 

 
 
Yayıncı / Publisher 
Doç. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-2548-
211X – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Türk-İslam Edebiyatı, Antalya-Türkiye 
https://sahinmehmet.com/  
https://avesis.akdeniz.edu.tr/mehmetsahin  

Assoc. Prof. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-
2548-211X – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University – https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Department of Turkish Islamic Literature, 
Antalya-Türkiye 
https://sahinmehmet.com/  
https://avesis.akdeniz.edu.tr/mehmetsahin  

 
Yönetim Yeri ve Adresi / Executive Office and Address 
Şafak Mah. 4291. Sok. No: 3/20, 07220 Kepez/Antalya, 
Türkiye 
www.turkisharr.com - https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr  

İletişim/Communication 
 
turkisharr@gmail.com  

 
Veri Girişi / Data Entry 
Havva Özgün – info@yazimdestegi.com 
Yazım Desteği Akademik Yayın ve Danışmanlık, Kızılay, 
06000, Ankara- Türkiye 
https://yazimdestegi.com/ 

Havva Özgün – info@yazimdestegi.com 
Sepelling Support, Kızılay, 06000, Ankara- Türkiye 
https://yazimdestegi.com/ 

 
Baş Editör / Editor in Chief 
Doç. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-2548-
211X – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Türk-İslam Edebiyatı, Antalya-Türkiye 
https://sahinmehmet.com/  
https://avesis.akdeniz.edu.tr/mehmetsahin 

Assoc. Prof. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-
2548-211X – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Department of Turkish Islamic Literature, 
Antalya-Türkiye 
https://sahinmehmet.com/  
https://avesis.akdeniz.edu.tr/mehmetsahin 

 
Editör Yardımcıları / Editorial Assistants 
Arş. Gör. Dr. Aziz Karabulut – https://orcid.org/0000-0002-
3670-6860, azizkarabulut@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi – Tefsir, Antalya-Türkiye 
 

Res.Assist. Dr. Aziz Karabulut – https://orcid.org/0000-0002-
3670-6860, azizkarabulut@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology – Department of Exegesis, Antalya-Türkiye 
 

Arş. Gör. Mehmet Koyuncu – https://orcid.org/0000-0002-
8919-8089, mehmetkoyuncu@odu.edu.tr 
Ordu Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
İlahiyat Fakültesi – Felsefe ve Din Bilimleri, Ordu-Türkiye 

Res.Assist. Mehmet Koyuncu – https://orcid.org/0000-0002-
8919-8089, mehmetkoyuncu@odu.edu.tr 
Ordu Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
Faculty of Theology – Philosophy and Religious Studies, Ordu-
Türkiye 
 

Arş. Gör. Mehmet Ferhat İlhan – https://orcid.org/0000-0002-
9166-275X, mfilhan@bingol.edu.tr 
Bingöl Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
İlahiyat Fakültesi, Bingöl-Türkiye 

Res. Assist. Mehmet Ferhat İlhan – https://orcid.org/0000-
0002-9166-275X, mfilhan@bingol.edu.tr 
Bingöl University - https://ror.org/04r0hn449  
Faculty of Theology, Bingöl-Türkiye 
 

Etik Editörü / Ethical Editor 
Prof. Dr. Mehmet Kasım Özgen – https://orcid.org/0000-0002-
3559-0333, mkozgen@erciyes.edu.tr 
Erciyes Üniversitesi - https://ror.org/03hx84x94 
Edebiyat Fakültesi-Felsefe, Kayseri-Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet Kasım Özgen – https://orcid.org/0000-0002-
3559-0333, mkozgen@erciyes.edu.tr 
Erciyes University - https://ror.org/047g8vk19 
Facultıy of Letters-Philosophy, Kayseri-Türkiye 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023,  
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Din Felsefesi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023, 
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Philosophy of Religion, Antalya-Türkiye 

 
 
 



 

 

ii TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

İstatistik Editörü / Statistics Editor 
Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023,  
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Din Felsefesi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023, 
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Philosophy of Religion, Antalya-Türkiye 

İngilizce Dil Editörleri / English Language Editors 
Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023,  
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Din Felsefesi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023, 
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Philosophy of Religion, Antalya-Türkiye 
 

Taha Berkay Şahin – sahint20@itu.edu.tr – 
İstanbul Teknik Üniversitesi- https://ror.org/059636586 
İşletme Mühendisliği Bölümü, İstanbul-Türkiye 
 

Taha Berkay Şahin – sahint20@itu.edu.tr 
İstanbul Technical University, https://ror.org/059636586 
Departmen of Managemenet Engineering, İstanbul-Türkiye 
 

Arapça Dil Editörleri / Arabic Language Editors 
Dr. Öğr. Ü. Kıyasettin Arslan – https://orcid.org/0000-0003-2191-
7582, kiyasettinarslan@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Arap Dili ve Balagatı Ana Bilim Dalı, Antalya-
Türkiye 

Assist.Prof.Dr. Kıyasettin Arslan – https://orcid.org/0000-0003-
2191-7582, kiyasettinarslan@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology–Department of Arabic Language and Rhetoric, 
Antalya-Türkiye 
 

 
 

Alan Editörleri / Field Editors 
 

Yapay Zeka / Artificial Intelligence 
Prof. Dr. Alper Bilge – https://orcid.org/0000-0003-3467-9915,  
abilge@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi- https://ror.org/02cc4gc68 
Mühendislik Fakültesi, Bilgisayar Mühendisliği Bölümü, Antalya-
Türkiye 

Prof. Dr. Alper Bilge – https://orcid.org/0000-0003-3467-9915,  
abilge@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University- https://ror.org/02cc4gc68  
Faculty of Engineering, Department of Computer Engineering, 
Antalya-Türkiye 

 
Bilgi ve Belge Yönetimi / Information and Document Management 
Doç. Dr. Ahmet Altay – https://orcid.org/0000-0001-8120-
8900  
Ahmetaltay57@hotmail.com 
Bartın Üniversitesi- https://ror.org/03te4vd35 
Edebiyat Fakültesi, Bilgi ve Belge Yönetimi, Bartın-Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ahmet Altay – https://orcid.org/0000-0001-
8120-8900  
Ahmetaltay57@hotmail.com 
Bartın University- https://ror.org/03te4vd35  
Faculty of Literature, Information and Document 
Management, Bartın-Türkiye 

 
Mantık / Logic 
Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Dugan – https://orcid.org/0000-0002-
9745-4249,  
mehmetdugan@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi- https://ror.org/02cc4gc68 
İlahiyat Fakültesi, Felsef eve Din Bilimleri, Antalya-Türkiye 

Assist.Prof.Dr. Mehmet Dugan – https://orcid.org/0000-0002-
9745-4249  
mehmetdugan@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University- https://ror.org/02cc4gc68  
Faculty of Theology, Philosophy and Religious Sciences, Antalya-
Türkiye 

 
Sosyoloji / Sociology 
Prof. Dr. İhsan Çapcıoğlu- https://orcid.org/0000-0003-4796-
5232, ihsancapcioglu@yahoo.com 
Ankara Üniversitesi - https://ror.org/01wntqw50 
İlahiyat Fakültesi – Din Sosyolojisi, Ankara-Türkiye 
 

Prof. Dr. İhsan Çapcıoğlu- https://orcid.org/0000-0003-4796-
5232, ihsancapcioglu@yahoo.com 
Ankara University- https://ror.org/01wntqw50 
Faculty of Theology - Department of Sociology of Religion, 
Ankara-Türkiye 
 

Prof. Dr. Bahset Karslı – https://orcid.org/0000-0002-6810-
0900, bkarsli@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi – Din Sosyolojisi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Bahset Karslı – https://orcid.org/0000-0002-6810-
0900, bkarsli@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology - Department of Sociology of Religion, 
Ankara-Türkiye 
 

 
 
 
 
 



 

 

iii TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Tarih / History 
Dr. Öğr. Üyesi Orkun Canbek- https://orcid.org/0000-0001-5062-
5234, orkuncenbek@gtu.edu.tr  
Gebze Teknik Üniversitesi - https://ror.org/01sdnnq10,  
Rektörlük – Türkiye Cumhuriyeti Tarihi, Kocaeli-Türkiye 
 

Assist. Prof. Dr. Orkun Canbek- https://orcid.org/0000-0001-5062-
5234, orkuncenbek@gtu.edu.tr  
Gebze Technical University - https://ror.org/01sdnnq10,   
Rectorate – History of the Republic of Türkiye, Kocaeli-Türkiye 

Dr. Büşra Bigat Akça - https://orcid.org/0000-0001-7552-5352,  
busra.bigat@gmail.com 
Bağımsız Araştırmacı  
Türkiye Cumhuriyeti Tarihi, Ankara-Türkiye 

Dr. Büşra Bigat Akça - https://orcid.org/0000-0001-7552-5352,  
busra.bigat@gmail.com 
Independent Researcher  
History of the Republic of Türkiye, Ankara-Türkiye 

 
Dr. Öğr. Üyesi M. Fatih Duman - https://orcid.org/0000-0002-
6513-3299, mfduman@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi ve Sanatları – Antalya-Türkiye 
 

 
Assist. Prof. Dr. M. Fatih Duman - https://orcid.org/0000-0002-
6513-3299, mfduman@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132  
Faculty of Theology, Islamic History and Arts – Antalya-Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Fatih Çil- https://orcid.org/0000-0002-5463-4258, 
fatih.cil@ahievran.edu.tr  
Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi - https://ror.org/05rrfpt58,  
Rektörlük – Atatürk İlkeleri ve İnkilap Tarihi, Kırşehir-Türkiye 
 

Assist. Prof. Dr. Fatih Çil - https://orcid.org/0000-0002-5463-4258, 
fatih.cil@ahievran.edu.tr  
Kırşehir Ahi Evran University - https://ror.org/05rrfpt5,  
Rectorate – Atatürk Principles and Revolution History, Kırşehir-
Türkiye 

Sanat Tarihi / Art History 
Prof. Dr. Osman Eravşar - https://orcid.org/0000-0003-1501-5232  
eravsar@akdeniz.edu.tr  
Akdeniz Üniversitesi-https://ror.org/01m59r132 
Edebiyat Fakültesi – Sanat Tarihi, Ortaçağ Arkeolojisi, 
Antalya-Türkiye 
 

Prof. Dr. Osman Eravşar - https://orcid.org/0000-0003-1501-
5232 eravsar@akdeniz.edu.tr  
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132  
Faculty of Letters – Art History, Medieval Archaeology, 
Antalya-Türkiye 

Dr. Öğr. Gör. Osman Öztürk – https://orcid.org/0000-0003-
0122-0622   
osmanozturk@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-İslam Tarihi ve Sanatları, Antalya-Türkiye 

Dr. Osman Öztürk – https://orcid.org/0000-0003-0122-0622   
osmanozturk@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132  
Faculty of Theology - Islamic History and Arts, Antalya, 
Türkiye 

 
Eğitim / Education 
Doç. Dr. Mustafa Başkonak-https://orcid.org/0000-0002-2007-1506 
mbaskonak@kmu.edu.tr  
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi-https://ror.org/037vvf096 
İlahiyat Fakültesi – Din Eğitimi, Karaman-Türkiye 
 

Assoc. Prof. Dr. Mustafa Başkonak - https://orcid.org/0000-0002-
2007-1506, mbaskonak@kmu.edu.tr  
Karamanoğlu Mehmetbey University - https://ror.org/037vvf096  
Faculty of Theology – Religious Education, Karaman-Türkiye 

Doç. Dr. Şeref Göküş – https://orcid.org/0000-0003-3322-0723  
serefgokus@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Din Eğitimi, Antalya-Türkiye 

Assoc.Prof.. Dr. Şeref Göküş – https://orcid.org/0000-0003-3322-
0723, serefgokus@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology – Departmen of Religious Education, Antalya-
Türkiye 

 
Mezhepler Tarihi / History of Sects 
Prof. Dr. Yusuf Gökalp -  https://orcid.org/0000-0003-2242-
6937, ygokalp@cu.edu.tr 
Çukurova Üniversitesi - https://ror.org/05wxkj555 
İlahiyat Fakültesi-İslam Mezhepleri Tarihi, Adana-Türkiye 

Prof. Dr. Yusuf Gökalp -  https://orcid.org/0000-0003-2242-
6937, ygokalp@cu.edu.tr 
Çukurova University - https://ror.org/05wxkj555 
Faculty of Theology-Departmen of History of Sects, Adana-
Türkiye 
 

Prof. Dr. Şahin Ahmetoğlu - https://orcid.org/0000-0002-6154-
2984,  
sahin.ahmetoglu@kku.edu.tr 
Kırıkkale Üniversitesi - https://ror.org/01zhwwf82, 
İslami İlimler Fakültesi – İslam Mezhepleri Tarihi, Kırıkkale- 
Türkiye 

Prof. Dr. Şahin Ahmetoğlu - https://orcid.org/0000-0002-6154-
2984,  
sahin.ahmetoglu@kku.edu.tr 
Kırıkkale University - https://ror.org/01zhwwf82, 
Faculty of Islamic Sciences – History of Islamic Sects, Kırıkkale- 
Türkiye 

 
 
Dinler Tarihi / History of Religions 
Doç. Dr. Muhammet Yeşilyurt – https://orcid.org/0000-0003-0770-
6850, 25yesilyurt@gmail.com 
İzmir Katip Çelebi Üniversitesi - https://ror.org/024nx4843 
İslami İlimler Fakültesi – Din Bilimleri, İzmir-Türkiye 

Assoc.Prof.Dr. Muhammet Yeşilyurt – https://orcid.org/0000-0003-
0770-6850, 25yesilyurt@gmail.com 
İzmir Katip Çelebi University - https://ror.org/024nx4843 
Faculty of Islamic Sciences – Religious Studies, İzmir-Türkiye 
 



 

 

iv TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Dr. Öğr. Üyesi Yetkin Karaoğlu - https://orcid.org/0000-0002-
5036-2590,  
yetkinkaraoglu@odu.edu.tr 
Ordu Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
İlahiyat Fakültesi – Dinler Tarihi, Ordu - Türkiye 

Assist. Prof. Dr. Yetkin Karaoğlu - https://orcid.org/0000-0002-
5036-2590,   
yetkinkaraoglu@odu.edu.tr 
Ordu University - https://ror.org/04r0hn449  
Faculty of Theology – History of Religions, Ordu - Türkiye 

 
Hadis / Hadith 
Dr. Öğr. Üyesi Yunus Yazıcı - https://orcid.org/0000-0003-
4425-5198,  
yunus_yazici61@hotmail.com 
Ordu Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
İlahiyat Fakültesi – Hadis, Ordu - Türkiye 

Assist. Prof. Dr.Yunus Yazıcı, https://orcid.org/0000-0003-4425-
5198,  
yunus_yazici61@hotmail.com 
Ordu University - https://ror.org/04r0hn449  
Faculty of Theology – Hadith, Ordu - Türkiye 

  
Kelam / Kalam 
Dr. Ümit Elsöz - https://orcid.org/0000-0002-4796-104X, 
umitelsoz@gmail.com 
Bağımsız Araştırmacı, Eskişehir - Türkiye 

Dr. Ümit Elsöz - https://orcid.org/0000-0002-4796-104X, 
umitelsoz@gmail.com 
Independent Researcher, Eskişehir - Türkiye 

İslam Hukuku / Islamic Law 
Dr. Öğr. Üyesi Zeki Yaka - https://orcid.org/0000-0001-8027-
4981,  
zekiyaka@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi – İslam Hukuku, Anatalya - Türkiye 

Assist. Prof. Dr. Zeki Yaka - https://orcid.org/0000-0001-8027-
4981   
zekiyaka@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132  
Faculty of Theology – Islamic Law, Antalya - Türkiye 

Türk Dili ve Edebiyatı & Türk-İslam Edebiyatı / Turkish Language and Literature & Turkish Islamic Literature 
Dr. Mousa Rahimi – https://orcid.org/0000-0003-3807-1747,  
musarahimi@atu.ac.ir 
Allameh Tabataba’i Üniversitesi- https://ror.org/02cc4gc68 
Fars Edebiyatı ve Yabancı Diller Fakültesi-Türk Dili ve Edebiyatı 
Bölümü, Tahran-İran 

Dr. Mousa Rahimi – https://orcid.org/0000-0003-3807-1747,  
musarahimi@atu.ac.ir 
Allameh Tabataba’ı University- https://ror.org/02cc4gc68 
Faculty of Persian Literature and Foreign Languages, Department 
of Turkish Language and Literature, Tahran-İran 
 

Dr. Öğr. Gör. Ömer Uyan – https://orcid.org/0000-0001-5922-
6790 
omer.uyan@inonu.edu.tr 
İnönü Üniversitesi- https://ror.org/04asck240 
Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı, Malatya-Türkiye 

Dr. Ömer Uyan – https://orcid.org/0000-0001-5922-6790  
omer.uyan@inonu.edu.tr 
Inonu University - https://ror.org/04asck240  
Faculty of Science and Letters, Turkish Language and Literature, 
Malatya-Türkiye 

 
Doç. Dr. Bilge Kaya Yiğit – https://orcid.org/0000-0002-3177-
5525  
Kaya_b@ibu.edu.tr 
Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi - https://ror.org/01x1kqx83 
Fen Edebiyat Fakültesi-Eski Türk Edebiyatı, Bolu - Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Bilge Kaya Yiğit – https://orcid.org/0000-0002-
3177-5525  
Kaya_b@ibu.edu.tr 
Bolu Abant İzzet Baysal University - https://ror.org/01x1kqx83  
Faculty of Science and Letters - Old Turkish Literature, Bolu - 
Türkiye 

Filoloji / Philology 
 

Prof. Dr. Ali Cin – https://orcid.org/0000-0002-9243-5604,  
alicin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
Edebiyat Fakültesi – Türk Dili ve Edebiyatı, Antalya-Türkiye 
 
 
Doç. Dr. Kemal Demir – https://orcid.org/0000-0002-1158-7690, 
kdemir@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
Edebiyat Fakültesi – Alman Dili ve Edebiyatı Bölümü, Antalya-
Türkiye 
 

Prof. Dr. Ali Cin – https://orcid.org/0000-0002-9243-5604,  
alicin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Letters – Department of Turkish Language and 
Literature, Antalya-Türkiye 

 
Assoc.Prof. Dr. Kemal Demir – https://orcid.org/0000-0002-1158-
7690, kdemir@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University- https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Letters – German Language and Literature, Antalya-
Türkiye 
 

Türk-İslam Sanatları & Türk İslam Musikisi / Turkish Islamic Arts & Turkish-Islamic Music 
 

Prof. Dr. Fatih Koca – https://orcid.org/0000-0003-1555-0251,  
neyzenfatihkoca@yahoo.com 
Ankara Üniversitesi - https://ror.org/01wntqw50 
İlahiyat Fakültesi – Türk Din Musikisi Bölümü, Ankara-Türkiye 

Prof. Dr. Fatih Koca – https://orcid.org/0000-0003-1555-0251,  
neyzenfatihkoca@yahoo.com 
Ankara University- https://ror.org/01wntqw50 
Faculty of Theology – Department of Turkish Religious Music, 
Ankara-Türkiye 

 



 

 

v TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Prof. Dr. Ćazim Hadžimejlić – https://orcid.org/0009-0008-8391-
0558, c.hadzimejlic@alu.unsa.ba 
Sarajevo Üniversitesi– https://ror.org/02hhwgd43 
Academy of Fine Art  - Sarejevo, Bosna-Hersek, Saraybosna-
Bosna Hersek 

Prof. Dr. Ćazim Hadžimejlić – https://orcid.org/0009-0008-8391-
0558, c.hadzimejlic@alu.unsa.ba 
Sarajevo University – https://ror.org/02hhwgd43 
Academy of Fine Art  - Sarejevo, Bosna-Hersek, Saraybosna-
Bosna Hersek 
 
 

Tasavvuf / Sufism 
Doç. Dr. Eyyup Akdağ – https://orcid.org/0000-0002-1173-
323X  
Eyyupakdag5@hotmail.com 
Kastamonu Üniversitesi - https://ror.org/015scty35 
İlahiyat Fakültesi-Tasavvuf Anabilim Dalı, Kastamonu-
Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Eyyup Akdağ – https://orcid.org/0000-0002-1173-
323X  
Eyyupakdag5@hotmail.com 
Kastamonu University - https://ror.org/015scty35  
Faculty of Theology - Department of Sufism, Kastamonu-Türkiye 

 
Dini Araştırmalar / Religious Studies 
Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023,  
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Din Felsefesi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023, 
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Philosophy of Religion, Antalya-Türkiye 
 

Prof. Dr. Yusuf Gökalp -  https://orcid.org/0000-0003-2242-
6937, ygokalp@cu.edu.tr 
Çukurova Üniversitesi - https://ror.org/05wxkj555 
İlahiyat Fakültesi-İslam Mezhepleri Tarihi, Adana-Türkiye 

Prof. Dr. Yusuf Gökalp -  https://orcid.org/0000-0003-2242-
6937, ygokalp@cu.edu.tr 
Çukurova University - https://ror.org/05wxkj555 
Faculty of Theology-Departmen of History of Sects, Adana-
Türkiye 
 

Doç. Dr. Zailabidin Ajimamatov – https://orcid.org/0009-0005-
8623-1348, ajimamatov@oshsu.kg  
Oş Devlet Üniversitesi-https://ror.org/0449rh157 
İlahiyat Fakültesi-İslam Mezhepleri Tarihi, Oş-Kırgızistan 

Assoc.Prof.Dr. Zailabidin Ajimamatov – 
https://orcid.org/0009-0005-8623-1348, ajimamatov@oshsu.kg  
Osh State University, Osh-Kyrgyzstan-
https://ror.org/0449rh157 
Faculty of Theology-Departmen of History of Sects, Osh-
Kyrgyzstan 
 

İletişim / Communication 
Prof. Dr. Zakir Avşar – https://orcid.org/0000-0002-1427-
127X, zakir.avsar@hbv.edu.tr 
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi - 
https://ror.org/05mskc574 
İletişim Fakültesi – Radyo, Televizyon ve Sinema Bölümü, 
Ankara-Türkiye 

Prof. Dr. Zakir Avşar – https://orcid.org/0000-0002-1427-
127X, zakir.avsar@hbv.edu.tr 
Ankara Hacı Bayram Veli University- 
https://ror.org/05mskc574 
Faculty of Communication – Departmen of Radio, Cinema and 
Television, Ankara-Türkiye 
 

Sosyal Araştırmalar / Social Researchs 
Prof. Dr. Ömer Bozkurt – https://orcid.org/0000-0001-5317-
1012, Omerbozkurt21@gmail.com 
Mardin Artuklu Üniversitesi - https://ror.org/0396cd675 
İslami İlimler Fakültesi – Felsefe ve Din Bilimleri, Mardin-
Türkiye 
 
 
Prof. Dr. İhsan Çapcıoğlu- https://orcid.org/0000-0003-4796-
5232, ihsancapcioglu@yahoo.com 
Ankara Üniversitesi - https://ror.org/01wntqw50 
İlahiyat Fakültesi – Din Sosyolojisi, Ankara-Türkiye 
 

Prof. Dr. Ömer Bozkurt – https://orcid.org/0000-0001-5317-
1012, omerbozkurt21@gmail.com 
Mardin Artuklu University - https://ror.org/0396cd675 
Faculty of Islamic Sciences – Department of Philosophy and 
Religious Studies, Mardin-Türkiye 
 
Prof. Dr. İhsan Çapcıoğlu- https://orcid.org/0000-0003-4796-
5232, ihsancapcioglu@yahoo.com 
Ankara University- https://ror.org/01wntqw50 
Faculty of Theology - Department of Sociology of Religion, 
Ankara-Türkiye 
 

Prof. Dr. Bahset Karslı – https://orcid.org/0000-0002-6810-
0900, bkarsli@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi – Din Sosyolojisi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Bahset Karslı – https://orcid.org/0000-0002-6810-
0900, bkarsli@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology - Department of Sociology of Religion, 
Ankara-Türkiye 
 

Afrika Editörü / Africa Editor 
Dr. Öğr. Üyesi Nadjat Boukezzoula – https://orcid.org/0009-
0007-5127-8941, n.boukezzoula@univ-boumerdes.dz  
M’Hamed Bouguerra Üniversitesi - https://ror.org/02dveg925  
Arap Dili, Edebiyatı ve Kültürü, Boumerdes-Cezayir 
 

Dr. Lecturer Professor Nadjat Boukezzoula – 
https://orcid.org/0009-0007-5127-8941, n.boukezzoula@univ-
boumerdes.dz  
M’Hamed Bouguerra University - https://ror.org/02dveg925  
Arabic Language, Literature and Culture, Boumerdes-Algeria 
 

 
 
 



 

 

vi TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Etik Konularla İlgili İletişim Yetkilisi / Address all ethical issues to 
Doç. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-2548-
211X  – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Türk-İslam Edebiyatı, Antalya-Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-
2548-211X  – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Department of Turkish Islamic Literature, 
Antalya-Türkiye 
 

 
Editoryal Süreçler İletişim Yetkilisi / Address all editorial correspondence to 
Doç. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-2548-
211X  – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Türk-İslam Edebiyatı, Antalya-Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Mehmet Şahin – https://orcid.org/0000-0002-
2548-211X  – mehmetsahin@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Department of Turkish Islamic Literature, 
Antalya-Türkiye 
 

Yayın Kurulu / Editorial Board 
Prof. Dr. Ćazim Hadžimejlić – https://orcid.org/0009-0008-8391-
0558, c.hadzimejlic@alu.unsa.ba 
Sarajevo Üniversitesi– https://ror.org/02hhwgd43 
Academy of Fine Art  - Sarejevo, Bosna-Hersek 

Prof. Dr. Ćazim Hadžimejlić – https://orcid.org/0009-0008-8391-
0558, c.hadzimejlic@alu.unsa.ba 
Sarajevo University – https://ror.org/02hhwgd43 
Academy of Fine Art  - Sarejevo, Bosna-Hersek 
 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023,  
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi-Din Felsefesi, Antalya-Türkiye 

Prof. Dr. Rıfat Atay – https://orcid.org/0000-0001-8715-3023, 
rifatay@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology-Philosophy of Religion, Antalya-Türkiye 
 

Doç. Dr. Ahmet Altay – https://orcid.org/0000-0001-8120-
8900  
Ahmetaltay57@hotmail.com 
Bartın Üniversitesi- https://ror.org/03te4vd35 
Edebiyat Fakültesi, Bilgi ve Belge Yönetimi, Bartın-Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ahmet Altay – https://orcid.org/0000-0001-
8120-8900  
Ahmetaltay57@hotmail.com 
Bartın University- https://ror.org/03te4vd35  
Faculty of Literature, Information and Document 
Management, Bartın-Türkiye 
 

Prof. Dr. Fatih Koca – https://orcid.org/0000-0003-1555-0251,  
neyzenfatihkoca@yahoo.com 
Ankara Üniversitesi - https://ror.org/01wntqw50 
İlahiyat Fakültesi – Türk Din Musikisi Bölümü, Ankara-Türkiye 

Prof. Dr. Fatih Koca – https://orcid.org/0000-0003-1555-0251,  
neyzenfatihkoca@yahoo.com 
Ankara University- https://ror.org/01wntqw50 
Faculty of Theology – Department of Turkish Religious Music, 
Ankara-Türkiye 
 

Doç. Dr. Okan Alay – https://orcid.org/0000-0003-3065-5705, 
okanalay@hacettepe.edu.tr 
Hacettepe Üniversitesi - https://ror.org/04kwvgz42 
Tük Dili, Ankara-Türkiye 

Assoc.Prof.Dr. Okan Alay https://orcid.org/0000-0003-3065-5705, 
okanalay@hacettepe.edu.tr 
Hacettepe University - https://ror.org/04kwvgz42 
Turkish Language, Ankara-Türkiye 
 

Doç. Dr. Selçuk Erincik – https://orcid.org/0000-0002-4326-2452, 
erincik@divinity.ankara.edu.tr  
Toronto Kültür Ataşesi-Kanada 
Felsefe Tarihi, Toronto-Kanada 

Assoc.Prof.Dr. Selçuk Erincik – https://orcid.org/0000-0002-
4326-2452, erincik@divinity.ankara.edu.tr  
Attache for Cultural Affairs and Promotion-Canada 
History of Philisophy, Toronto-Canada 
 

Doç. Dr. Anar Gafarov – https://orcid.org/0000-0002-3113-1287,  
a.philosophy@hotmail.com 
Azerbaycan Milli İlimler Akademisi - https://ror.org/006m4q736 
Felsefe ve Sosyoloji Enstitüsü, Bakü-Azerbaycan 

Assoc.Prof. Dr. Anar Gafarov – https://orcid.org/0000-0002-
3113-1287, a.philosophy@hotmail.com 
Azerbaijan National Academy of Sciences - 
https://ror.org/006m4q736 
Institute of Philosophy and Sociology; Azerbaijan Institute, Baku-
Azerbaijan 
 

Doç. Dr. Muhammet Yeşilyurt – https://orcid.org/0000-0003-
0770-6850, 25yesilyurt@gmail.com 
İzmir Katip Çelebi Üniversitesi - https://ror.org/024nx4843 
İslami İlimler Fakültesi – Din Bilimleri, İzmir-Türkiye 

Assoc.Prof.Dr. Muhammet Yeşilyurt – https://orcid.org/0000-
0003-0770-6850, 25yesilyurt@gmail.com 
İzmir Katip Çelebi University - https://ror.org/024nx4843 
Faculty of Islamic Sciences – Religious Studies, İzmir-Türkiye 
 

Dr. Öğr. Üyesi Encümen Bayram – https://orcid.org/0000-0001-
6891-3680, encbayram@hotmail.com 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi – Arap Dili ve Belagatı, Antalya-Türkiye 

Assist.Prof.Dr. Encümen Bayram – https://orcid.org/0000-0001-
6891-3680, encbayram@hotmail.com 
Akdeniz University- https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology – Arabic Language and Rhetoric, Antalya-
Türkiye 
 



 

 

vii TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Dr. Öğr. Üyesi Tunahan Erdoğan – https://orcid.org/0000-0003-
3374-6063, terdogan@mehmetakif.edu.tr 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi – 
https://ror.org/04xk0dc21 
İlahiyat Fakültesi – Arap Dili ve Belagatı, Burdur-Türkiye 
 

Assist.Prof.Dr. Tunahan Erdoğan – https://orcid.org/0000-0003-
3374-6063, terdogan@mehmetakif.edu.tr 
Burdur Mehmet Akif Ersoy University – https://ror.org/04xk0dc21 
Faculty of Theology – Arabic Language and Rhetoric, Burdur-
Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Safiye Genç – https://orcid.org/0000-0002-6547-
5678, safiyegenc@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi – https://ror.org/01m59r132 
Edebiyat Fakültesi, Antalya-Türkiye 
 

Assist.Prof.Dr. Safiye Genç – https://orcid.org/0000-0002-6547-
5678, safiyegenc@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University – https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Letters, Antalya-Türkiye 
 

Dr. Arş. Gör. Maja Vasiljevic – orcid.org/0000-0002-5478-9971 
maja.vasiljevic@f.bg.ac.rs 
Belgrad Üniversitesi – https://ror.org/02qsmb048 
Felsefe Fakültesi, Belgrad-Sırbistan 
 

Dr. Res.Assist. Maja Vasiljevic– orcid.org/0000-0002-5478-9971 
maja.vasiljevic@f.bg.ac.rs 
University of Belgrade – https://ror.org/02qsmb048 
Faculty of Philosophy, Belgrade, Serbia 

Arş. Gör.Dr. Aziz Karabulut – https://orcid.org/0000-0002-3670-
6860, azizkarabulut@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz Üniversitesi - https://ror.org/01m59r132 
İlahiyat Fakültesi – Tefsir, Antalya-Türkiye 
 

Res.Assist.Dr.  Aziz Karabulut – https://orcid.org/0000-0002-
3670-6860, azizkarabulut@akdeniz.edu.tr 
Akdeniz University - https://ror.org/01m59r132 
Faculty of Theology – Department of Exegesis, Antalya-Türkiye 
 

Arş. Gör. Mehmet Koyuncu – https://orcid.org/0000-0002-8919-
8089, mehmetkoyuncu@odu.edu.tr 
Ordu Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
İlahiyat Fakültesi – Felsefe ve Din Bilimleri, Ordu-Türkiye 

Res.Assist. Mehmet Koyuncu – https://orcid.org/0000-0002-8919-
8089, mehmetkoyuncu@odu.edu.tr 
Ordu Üniversitesi - https://ror.org/04r0hn449 
Faculty of Theology – Philosophy and Religious Studies, Antalya-
Türkiye 
 

 
 

 

Hakem Kurulu / Referee Board 
Turkish Academic Research Review Dergisi [tarr], en az iki hakemin görev aldığı çift taraflı kör hakemlik sistemi 

kullanmaktadır. Hakem isimleri gizli tutulmakta ve yayımlanmamaktadır. Ayrıntılı bilgi için lütfen buraya 

tıklayınız: https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Turkish Academic Research Review [tarr] uses a double blind review system with at least two referees. Referee 

names are kept strictly confidential. For more information, please click here: https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 
 
Telif Hakları/Copyrights  
Dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakları yazarlara aittir ve çalışmaları Creative Commons 

AttributionNonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) kapsamında lisanslanmıştır. 

Authors own the copyright to their work published in the journal and their work is licensed under Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) 

 
İndeksler/Indexing 

DOAJ: Directory of Open Access Journal (Indexing Start: 2024) 

ERIH PLUS: Europan Reference Index For The Humanities And Social Sciences (Indexing Start: 05.09.2019) 

EBSCO: Humanities International Index (Indexing and Abstracting Start: 10.1.2021) 

Ebsco: Academic Search Premier (Indexing and Abstracting Start: 07.01.2020) 

Ebsco: Academic Search Ultimate (Indexing and Abstracting Start: 07.01.2020) 

Ebsco: Central & Eastern European Academic Source (CEEAS) (Indexing and Abstracting Start: 07.01.2020) 

Ebsco: Arab World Research Source: Al Masdar (Indexing and Abstracting Start: 07.01.2020) 

MLA: International Bibliography (Indexing and Abstracting Start: 01.06.2018) 

Ulrich’s Periodicals Directory (Indexing and Abstracting Start: 2016) 
 



Turkish Academic Research Review 
eISSN: 2602-2923 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 
Sayı/Issue: 10/3 (Eylül/September 2025) 

 
İÇİNDEKİLER/CONTENTS 

Araştırma Makaleleri / Research Articles 

Djefaflia Mohamed 
Nouari Amel 

Visual Blogs and the Construction of Responsible 
Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism 

Paradigm 
 

Görsel Bloglar ve Sorumlu Turizmin İnşası: Düşünceli Bir 
Turizm Paradigmasına Doğru İlerleyiş 

 

579-591 

Ömer Fatih Tekin 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies 
at the Center? 

 
Sagittarius-A ve Felsefi Karadelik: Merkezde Ne Var? 

 

592-603 

Nihal Aslan Topçu 
Fatih Bayram 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship 
Therapy on Parents' Communication with Their Children, 

Emotion Regulation and Empathic Tendencies** 
 

Çocuk Ebeveyn İlişkisi Terapisinin Ebeveynlerin 
Çocuklarıyla İletişimlerine, Duygu Düzenlemelerine ve 

Empatik Eğilimlerine Etkisinin İncelenmesi 
 

604-632 

Dalel Omri 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA 
Dialect 

 
Cezayir BBA Lehçesindeki Cümle Çıkarımı 

 

633-646 

Arman Özbay 
Ece Ekim 
Irmak Acar 
Anıl Ozan Acartürk 
Şayan Berber 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 
 

Green Finance in Local Literature: A Thematic Analysis 
 

647-672 

Kadir Lüta 

Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling 
the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of 

the Sad Café 
 

Grotesk Bedenler ve Cinsiyet Performativitesi: Carson 
McCullers'ın The Ballad of the Sad Café Eserinde Güneyli 

Güzelin Yıkılışı 
 

673-686 

Neslihan Kılıç 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 
 

An Example of Ottoman Professional Journals: Eczacı 
 

687-703 



 

 

ii TARR                  e-ISSN 2602-2923 

Turkish Academic Research Review 10/3 (2025)                 https://dergipark.org.tr/tr/pub/tarr 

Mustafa Erdoğan 
Aydan Uğurlu 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba 
Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 
Konya is a World Witch; Poems About Konya By Baba 

Hüsni, One of the Last Divan Poets 
 

704-729 

Necla Dağ Ergen 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında 
İncelemesi 

 
Analysis of Sedat Umran's Poems in Light of the Anima 

Archetype 
 

730-746 

Yusuf Ziya Bal 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram 
mıdır? 

 
Is ‘Abd al-Qâhir  al-Jurjani's Nazm Thought a Theory? 

 

747-764 

Muhammed Seyfeddin Erikci 
Nazife Nihal İnce 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin 
Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 
The Role of Ḥurūf al-Maʿānī in the Interpretation of Legal 

Verses: The Case of the Preposition “Min” 
 

765-779 

Ali Hayri Çelik 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya 
Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 
Fundamental Argüments of Islamic Faith Againist The 
Claims Raised in Religion-Science Debates Related to 

Pandemic Diseases 
 

780-799 

Osman Verim 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: 
İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir 

Değerlendirme 
 

Ontological Foundations of Reward and Punishment in 
Māturīdī: An Evaluation in the Context of the Wisdom in 

Human Creation 
 

800-815 

Yusuf Açıkel 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu  

The Position of the Ahl al-Bayt in the Qur'an and 
Authentic Hadiths 

816-835 

Zahide Yılmaz 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve 
Söylemi 

 
Religious Communication with Generation Z: The 

Language and Discourse of Religious Officials 
 

836-855 

İbrahim Halil Bilen 
Ömer Bozkurt 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair 
Felsefi Bir Değerlendirme 

 
A Philosophical Evaluation of the Reasons Behind the 

Youth's Inclination Toward Deism 
 

856-871 

 



 

	 2025, 10/3: 579-591 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
İnsan toplumlarında yaşanan teknolojik gelişmeler, fiziksel ve dijital 
dünyaların protokoller ve algoritmalarla yönetilen entegrasyonundan doğan 
turizm endüstrisinde yeni ve modern ufuklar açmıştır. Bu durum, internet 
üzerinde tanıtıcı iletişim medyası olarak bilinen ve çeşitli platformlar ve 
uygulamalar aracılığıyla (özellikle görsel bloglar) yürütülen yeni bir çağın 
önünü açmıştır. Günümüzde bu bloglar, çok yönlü sosyo-kültürel rolleri ve 
çeşitli sektörlerde, özellikle turizm endüstrisinde yarattıkları somut etkiler 
nedeniyle önemli bir dijital dönüşümü temsil etmektedir. Turizm sektörü, 
iletişimi etkileşim, anındalık ve içerik üretiminde aktif katılıma yönlendiren 
yeni bir medya biçiminin doğmasına katkıda bulunmuştur. Bu gelişim, ancak 
sorumlu turizmin benimsenmesiyle mümkün olabilen, turizmi canlandırmaya 
veya sürdürülebilir kalkınmayı teşvik etmeye yönelik yeni değerler ve 
uygulamalarla karakterize edilen çağdaş bir medya ortamı yaratmıştır. Bu 
gelişme, görsel blogların evriminden ve etkilerinden bağımsız 
gerçekleşmemiştir. Dolayısıyla, görsel bloglar kültürel bakış açıları ve 
kitlelerinde (aboneler, etkileşimciler, takipçiler vb.) turistlere ve doğaya 
yönelik olumlu davranışları pekiştirmeleri sayesinde bu hedefi 
gerçekleştirmek için stratejik ve modern bir iletişim aracı hâline gelmiştir. 
Bunun nedeni, hayal gücünü uyandıran, duyguları harekete geçiren, çekicilik 
ve heyecan unsurlarını kullanan, bir destinasyonun başından sonuna kadar 
kapsamlı ayrıntılar sunan özgün reklamcılık özellikleridir. Uygun hizmetler, 
rekabetçi fiyatlandırmalar, elverişli zamanlama, tatmin edici yöntemler ve 
kitlenin beklenti ve zevklerine uygun keyifli deneyimlerle düzenli bir şekilde 
sunulan bu içerikler, hikâye anlatıcılığı yoluyla aktarılmaktadır. İşte görsel 
blogların bugün dayanmakta olduğu temel budur: turistik destinasyonların 
tanıtımı, cazibe merkezlerinin sunumu veya eşsiz deneyimlerin, maceraların 
ve kültürel miras alanlarının dikkat çekici ve sanatsal bir şekilde paylaşımı. 
Sonuç olarak, görsel bloglar, medenî davranışlarla uyumlu ve sorumlu turizm 
uygulamalarıyla bütünleşen bir turizm düşüncesini şekillendirmede en öne 
çıkan mecra hâline gelmiştir. Yukarıda ortaya konanlara dayanarak, bu 
araştırma makalesi, görsel blogların bir iletişim aracı ve tasarım, fotoğrafçılık, 
kurgu ve yayıncılığın bütünleşmiş bir bileşimi olarak önemini vurgulamayı 
amaçlamaktadır. Turizmin tanıtımında, destinasyonlar ve farklı bölgelerin 
sahip olduğu cazibe merkezleri hakkında bilgi yaymada giderek daha fazla 
kullanılmaktadırlar. Ayrıca, vatandaşları hazırlayarak—önce turist-vatandaş, 
sonra da vatandaş-turist hâline dönüştürmek suretiyle—turizm güvenliğini 
sağlamak, sorumlu turizmi teşvik etmek ve onun sürdürülebilir bir hareket 
olarak etkinliğini artırmak noktasında kilit bir rol oynamaktadırlar. Yeni model 
(görsel bloglama), yeşil ekonomiyi gerçekleştirmede bu sembolik anlamı 
taşımaktadır. 
 
Anahtar Kelimeler: Görsel Bloglar, Dijital Dönüşüm, Turizm Endüstrisi, 
Turizm Düşüncesi, Sorumlu Turizm. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 08.03.2025 
Kabul Tarihi: 26.07.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Mohamed Djefaflia-Nouari Amel 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Mohamed Djefaflia-Nouari Amel 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Djefaflia, M.-Amel, N. (2025). Görsel Bloglar ve 
Sorumlu Turizmin İnşası: Düşünceli Bir Turizm 
Paradigmasına Doğru İlerleyiş. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 579-591, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1653673  

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful 
Tourism Paradigm 

Görsel Bloglar ve Sorumlu Turizmin İnşası: Düşünceli Bir Turizm Paradigmasına Doğru İlerleyiş 
 
 

Mohamed Djefaflia1*-Amel Nouari2 
1 Doç. Dr., Djefaflia Mohamed, Souk Ahras Üniversitesi, Sosyal ve Beşeri Bilimler Fakültesi, İletişim ve Medya Bölümü, Souk Ahras, Cezayir. 
Assoc. Prof. Dr., Souk Ahras University, Faculty of Social and Human Sciences, Department of Communication and Media, Souk Ahras, 
Algerie, https://ror.org/04pn9tn44, https://orcid.org/0009-0003-7722-3835, mohamed.djefaflia@univ-soukahras.dz 
 
2 Doç. Dr., Nouari Amel, Souk Ahras Üniversitesi, Sosyal ve Beşeri Bilimler Fakültesi, İletişim ve Medya Bölümü, Souk Ahras, Cezayir. 
Assoc. Prof. Dr., Souk Ahras University, Faculty of Social and Human Sciences, Department of Communication and Media, Souk Ahras, 
Algerie, https://ror.org/04pn9tn44, https://orcid.org/0000-0002- , Amel.nouari@univ-soukahras.com 
* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1653673
https://ror.org/04pn9tn44
https://orcid.org/0009-0003-7722-3835
mailto:mohamed.djefaflia@univ-soukahras.dz
https://ror.org/04pn9tn44
https://orcid.org/0000-0002-
mailto:Amel.nouari@univ-soukahras.com


 
 

Mohamed Djefaflia – Nouari Amel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  580 

 
  Abstract 

The technological advancements witnessed in human societies have ushered in 
new and modern horizons in the tourism industry, resulting from the integration 
between the physical and digital worlds—governed by protocols and 
algorithms. This has paved the way for a new era known as promotional 
communication media on the internet, facilitated through various platforms and 
applications, most notably visual blogs. These blogs currently represent a 
significant digital shift, given their multifaceted socio-cultural roles and 
tangible impacts across various sectors, particularly the tourism industry. The 
latter has contributed to the emergence of a new form of media that has steered 
communication towards interactivity, immediacy, and active participation in 
content production. Consequently, this trajectory has given rise to a 
contemporary media environment characterized by new values and practices, 
whether in revitalizing tourism or promoting sustainable development—
achievable only through the adoption of responsible tourism. This development 
has not occurred in isolation from the evolution of visual blogs and their 
influences. Thus, visual blogs have become a strategic and modern 
communicative tool to achieve this objective, owing to the cultural perspectives 
and positive behaviors they instill in their audiences (subscribers, interactors, 
followers, etc.) toward tourists and nature. This is attributed to their unique and 
distinctive feature of enhanced advertising, which sparks imagination, evokes 
emotions, and employs elements of attraction and excitement, providing 
comprehensive details from the beginning to the end of a destination. Presented 
in an organized manner with suitable services, competitive pricing, convenient 
timing, satisfying methods, and enjoyable experiences tailored to the 
expectations and tastes of their audience, all of this is conveyed through 
storytelling. This is what visual blogs now rely on—whether in promoting 
tourist destinations, presenting attractions, or offering unique experiences, 
adventures, and heritage sites in an engaging and artistic manner. As a result, 
they have become the most prominent medium in shaping a tourism mindset 
that aligns with civilized behavior and harmonizes with responsible tourism 
practices. Building on the above, this research paper seeks to highlight the 
significance of visual blogs as a communication medium and an integrated 
composition of design, photography, editing, and publishing. They are 
increasingly utilized in promoting tourism by disseminating information about 
destinations and the attractions various regions possess. Additionally, they 
serve as a key player in fostering responsible tourism and enhancing its 
effectiveness as a sustainable movement by preparing citizens—transforming 
them first into tourist-citizens and then into citizen-tourists—to achieve tourism 
security. This is what the new model (visual blogging) symbolizes in realizing 
a green economy. 
 
Keywords: Visual Blogs, Digital Transformation, Tourism Industry, Tourism 
Thinking, Responsible Tourism. 

Research Article 
 
History 
Recieved: 08.03.2025 
Accepted: 26.07.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Mohamed Djefaflia-Nouari Amel 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Mohamed Djefaflia-Nouari Amel 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Djefaflia, M.-Amel, N. (2025). Visual Blogs and 
the Construction of Responsible Tourism: 
Advancing Towards a Thoughtful Tourism 
Paradigm. Turkish Academic Research Review, 
10/3, 579-591,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1653673 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1653673


 
 

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism Paradigm 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  581 

Introduction and Problematic 
Many countries around the world are striving to advance the responsible tourism industry by adopting 

innovative tourism policies and strategies that align with global trends. These efforts rely heavily on the latest 

technological advancements, which nations are eager to acquire, regardless of the financial budgets or human 

resources required, in order to foster a pioneering and responsible tourism mindset. The real experiences that 

tourist destinations offer, which enable them to attract large numbers of visitors, no longer depend solely on 

fulfilling classic tourism prerequisites—such as natural resources, infrastructure, and heritage sites—which are 

considered fundamental pillars and essential conditions for driving the tourism sector. Instead, the focus has 

expanded to include the necessity of providing a new paradigm, one that emphasizes cultural foundations and 

positive behaviors toward tourists and the environment. This is the essence of responsible tourism, the 

effectiveness of which cannot be realized without significant digital transformation. 

Digital transformation has ushered in a new economic context, imposing substantial challenges on 

traditional models of tourism business operations. This shift is driven by the diversity of communication methods 

and the proliferation of digital media and automated applications, which have aligned with the current 

technological boom and kept pace with rapid changes. Amidst this unprecedented revolution, the rise of visual 

blogging has disrupted conventional marketing models, introducing a unique approach with distinct principles and 

benefits in promoting communication content or tourist destinations. This innovative medium has proven its 

effectiveness, competence, and superiority over other forms of communication that were prevalent in specific 

contexts and timeframes. 

The qualitative leap in the history of the tourism economy has given rise to an innovative and distinct 

framework encompassing concepts, functions, strategies, and logistical characteristics established by visual 

blogging systems. These systems have introduced network effects, value creation, development, and exchange 

through factors of attraction and engagement, as well as feedback loops that have actively interacted with digitized 

blogging communities. This has positioned visual blogs as a highly modern communication tool, owing to their 

foundation in content creation, creativity in their narratives, and artistry in their presentation on one hand, and their 

focus on effective networking on the other. This dual focus has provided opportunities for both their users and 

followers alike. 

Building on the above, this article aims, first, to explore the initial signs of digital transformation in the 

responsible tourism industry, and second, to highlight the role of visual blogs in fostering a responsible tourism 

mindset. 

1. Signs of Digital Transformation in Responsible Tourism  

Despite many countries achieving high rates of development and success in tourism projects, this does not 

negate the presence of harmful impacts imposed by various factors and changes in social, cultural, and even 

consumer domains. Examples include tourists wearing clothing that contradicts local customs and traditions, 

excessive water consumption in tourist areas suffering from water scarcity, issues related to indifference and 

littering due to a lack of awareness, or violations of tourists' personal boundaries and the ongoing threats they face 

in the absence of tourism education and deterrent regulations. These factors have hindered the development of a 

pioneering and responsible tourism mindset. This raises the following question: Who is responsible for addressing 

these negative outcomes? This question directs us toward exploring a new model: visual blogging, which is defined 

as "a new communication medium that combines text, images, and audio, presenting them to the audience 



 
 

Mohamed Djefaflia – Nouari Amel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  582 

simultaneously, along with the outcomes of immediate and direct interaction." (Shuman, 2007, p. 20) Visual 

blogging has become a critical tool in building responsible tourism, grounded in ethical principles to achieve 

sustainability in this sector. 

Through the content it disseminates, visual blogging inherently reflects the cultural uniqueness of the 

promoted destination, encourages desirable behaviors, and condemns inappropriate actions. It fosters responsible 

communication to eliminate abnormal behavior in the areas to be visited by blending such content with the 

foundations of tourism thinking. Tourism thinking refers to "purposeful behavior framed by cognitive processes 

such as perception, imagination, and memory, which is influenced by and influences emotional, social, and 

psychological aspects of personality. Thus, tourism thinking is the intellectual domain that inspires rational 

judgment, expressing balanced and well-considered opinions, leading to sound behavior and wise attitudes toward 

tourists and nature." This approach must be reinforced by a renewed focus on tourism education to advance this 

promising industry and harness its dormant potential. Achieving this requires paying due attention to ensuring 

guest satisfaction through continuous improvement in service quality and exemplary treatment. Each guest 

requires an appropriate approach and specific formula to understand and accommodate their needs, providing 

comprehensive services to meet their diverse requirements and satisfy their varied desires. (Al-Saadi, 2015, p. 3)  
Therefore, tourism thinking is considered a strategic pillar within the responsible tourism industry, a 

concept first introduced in Cape Town in 2002 during the World Summit on Sustainable Development. This 

definition, stemming from the Cape Town Declaration, has since gained widespread recognition and was formally 

adopted in the international travel market in 2007 during the occasion of World Responsible Tourism Day. 

Responsible tourism was defined as "the necessity to create better places for people to live in and better places for 

people to visit." (Al-Ghazwani, 2022, p. 16) Responsible tourism, as an activity, requires all stakeholders and 

participants to take genuine initiative and demonstrate a sense of responsibility, while adhering to the necessary 

measures to make tourism more sustainable, both in thought and action. This is because any interaction between 

businesses and the environment, or between tourists and chosen destinations, hinges on the principles of tourism 

thinking. Consequently, it is challenging to confine tourism thinking to a narrow or specific scope, as it 

encompasses diverse, interconnected, and multifaceted functions that are influenced by and influence a wide range 

of internal and external variables, forces, and factors. 

Amidst all this, the question arises: Why has tourism thinking garnered such attention? What is its 

relationship with responsible tourism? The answer (Mahmoud Al-Sumaidaie, 2010, p. 62) lies in the extent to 

which the international tourism economy focuses on transforming citizens into tourist-citizens and then into 

citizen-tourists to achieve tourism security. This transformation underscores the role of visual blogging in 

embodying a conscious tourism mindset to achieve responsible tourism, as illustrated by the researchers in the 

following figure: 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism Paradigm 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  583 

Figure 01: The Dimensions of Visual Blogs in Embodying Tourism Thinking 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 
Source: Prepared by the researchers. 

1.1. The Citizen-Tourist 
If the concept of the citizen-tourist is a modern notion that reflects the role of individuals in transitioning 

from mere consumers of tourism services to active partners in supporting the tourism economy and promoting its 

destinations and services, with the aim of revitalizing tourism in their own countries, then it embodies a heightened 

awareness and appreciation of tourism as a renewable economic resource. This concept represents the core 

objective that visual blogs strive to achieve today and serves as a key measure of their effectiveness. The success 

of these blogs is determined by their ability to incorporate the following elements in their messaging: (Al-Saadi, 

2015, p. 3)  

- Their messages should foster a sense of belonging and loyalty to the homeland. 

- They should preserve cultural heritage, including customs and traditions. 

- They should strive to cultivate a positive attitude toward all negative interactions and unethical behaviors 

exhibited by tourists, whether intentional or spontaneous, even if such actions cause harm to individuals 

or heritage sites. 

- They should work to foster a sense of pride and honor in the homeland. 

-  Individuals should be addressed on the necessity of embodying the virtue of hospitality; that is, tourists 

ought to be treated with generosity and respect, as their visit to the country constitutes a national benefit 

that must be diligently safeguarded. 
- Tourists should be treated with utmost respect and consideration, as they serve as future promoters and 

influential advocates in their home countries. Once they depart the region with positive impressions, their 

experience becomes a precursor to potential return visits and, more importantly, encourages them to share 

their experiences with family and acquaintances. This represents one of the most effective forms of 

promotion. Conversely, any attempt to exploit tourists can lead to feelings of disappointment and regret 

over their choice of destination, ultimately tarnishing the country's reputation as a tourist destination. 
1.2. The Tourist-Citizen 
The efficacy of tourism-oriented thinking is evident in the creation of visual content, which serves as an 

educational tool that reshapes the relationship between citizens and their surroundings. This transforms them from 

mere tourists into "tourist-citizens," transitioning them from passive recipients of information to active 

The Tourist-
Citizen Tourism 

Security 

Contributions of Visual Blogs in 
Embodying Tourism Thought 

 

The Citizen-
Tourist 



 
 

Mohamed Djefaflia – Nouari Amel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  584 

participants, conscious consumers of local tourism, and simultaneous ambassadors for it. This can be achieved by 

enabling them to: (Al-Zoubi, 2013, p. 27) 

- Tourism-oriented thinking must be founded on satisfying a diverse and varied array of needs and desires, 

which differ in terms of quality, price, location, manner of interaction, and communication style. For 

instance, close proximity to an Arab tourist may be considered normal and acceptable, whereas the same 

approach with a European tourist might be deemed undesirable. This distinction is effectively illustrated 

in visual content, which presents destinations in accordance with the specific etiquette and cultural norms 

of each region. 

- Tourism-oriented thinking must inherently manifest itself in the pursuit of responsible tourism by 

highlighting social, environmental, cultural, and behavioral responsibilities. These responsibilities should 

be rooted in a national context and informed by a perceptive, knowledge-driven awareness. 

- Visual blogs should provide opportunities for individuals to acquire tourism-related skills and knowledge 

that may benefit them in their personal experiences or professional careers, whether in roles such as tour 

guides, educators in tourism-related fields, or other professions within the tourism sector. 

- They should consistently highlight the most significant tourist areas of the country and their diverse 

potential, thereby creating a sense of intrigue and excitement among citizens to visit these destinations or 

return to them again. 

-  They should emphasize the economic, social, and cultural significance of tourism, highlighting the rich 

potential and value it holds in these domains. 

- Raising awareness among participants, contributors, and followers about the importance of focusing on 

social relationships to enhance and develop tourism activities. (Al-Zoubi, 2013, p. 27)  

1.3. Tourism Security 
If visual blogging is considered one of the primary inputs in tourism thinking, then the aforementioned 

concepts encompass functional processes whose outputs are manifested in tourism security. This security, in turn, 

stands as one of the key factors in attracting tourists. Consequently, the relationship between these systems is 

complementary in achieving: (Al-Zoubi, 2013, p. 35) 
- The process of tourist engagement represents a pivotal challenge upon which the maturity of mental 

frameworks and the soundness of thought processes toward tourists, within the context of visual blogging, 

fundamentally depend. 
- The true and fundamental challenge within the context of global tourism trends revolves around how to 

effectively integrate mature and rational tourism thinking into the frameworks of visual tourism 

marketing and promotion strategies. 
- Despite its significance, the function of tourism thinking has historically been, and continues to be, less 

fortunate in terms of its practical and professional foundational development within the field of tourism. 

- This is due to the presence of erroneous practices and unprofessional conduct in aspects of tourism 

security marketing, which have recently become evident in the content produced by tourism influencers. 

An example is the Tunisian influencer Dunia El Ghani’s vlog, which portrayed Algeria as an unsafe 

destination, thereby promoting a false narrative. 



 
 

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism Paradigm 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  585 

- If tourism marketing is likened to a sea driven by powerful waves, the absence of tourism thinking 

transforms it into a stagnant pond—a notion underscored by Philip Kotler in his discourse on the art of 

marketing. 
- Amidst these transformations, challenges, and issues, it has become apparent that tourism thinking no 

longer seems closely aligned with the flow of marketing and promotion. This is due to the rapid transition 

from the era of industrial revolution and management to the phase of consumer revolution and marketing 

management, followed by the shift to the information and communication revolution and strategic 

management, culminating in the blogging revolution and digital management. Here, the scientific 

perspective reveals the necessity of adapting its management to keep pace with the demands of the current 

environment in tourism practices. (Al-Zoubi, 2013, p. 35)  
Therefore, we emphasize that markets are perpetually experiencing a state of renewal and openness, thanks 

to visual blogging and its transformative impact on the tourism ecosystem. This has created an urgent need for 

destinations to distinguish themselves from one another, a differentiation driven by tourism thinking and the efforts 

it mobilizes to prepare the tourist citizen and transform them into a citizen tourist. This transformation aims to 

achieve tourism security, which is a focal point of international trajectories, and to utilize it as a strategic renewal 

mechanism for economic development. Furthermore, it serves as a tactical, profit-driven tool in advancing 

responsible tourism practices. 

2. The Role of Visual Blogs in Promoting the Concept of Responsible 
The technological context that has defined the world since the dawn of the third millennium, particularly 

with the expansion of digitalization, the flow of information, and the widespread adoption of the internet, has 

imposed significant challenges on patterns of thinking and methods of managing tourism content delivery. This 

has created an urgent need to innovate new models for managing tourism thought, circulating its values, and 

enhancing relationships between producers and consumers. Additionally, it necessitates the activation of 

distribution and presentation mechanisms, as well as the efficiency of demand, all of which have grown 

significantly with the advent of the visual blogging revolution. 

Undoubtedly, the visual blogging revolution will influence user behavior and their mindset toward 

consumption and production methods, as well as buying and selling practices. This has led to a transformation in 

functions, utilization methods, and the forms of benefits it offers. Therefore, we will first explore the keys to 

transitioning from a traditional tourism economy to a blog-based tourism economy, and second, examine the 

features and implications of this shift on the responsible tourism industry. 

2.1. Keys To Transitioning from A Traditional Tourism Economy to A Blog-Based Tourism 
Economy 

Visual blogs are now disrupting leading companies and agencies active in the responsible tourism industry 

faster than ever before, serving as a comprehensive and distinct economic model in its patterns and strategies. This 

has led to fundamental transformations in the tourism economy as a result of: 

- The modern trend of utilizing them to connect various stakeholders and participants with one another, 

enabling them to interact in an unprecedented manner. 

Visual blogs today significantly contribute to the creation of new markets by connecting producers and consumers 

through prominent social influencers within their spheres. (Choudary, 2015, p. 4)  



 
 

Mohamed Djefaflia – Nouari Amel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  586 

- The shift from controlling resources to coordinating them; whereas tourism companies and agencies 

traditionally derived their power from controlling certain destinations, treating them as rare and highly 

valuable spaces that could be considered ideal. Today, visual blogs have shed light on certain tourist areas 

(located in the shadows) or less prominent destinations that are marginalized and overlooked, yet offer 

enjoyable experiences at lower costs. 
- The shift from focusing on internal improvement to enhancing external interaction; while tourism 

institutions aim to organize their activities to create value and optimize their supply chains, from sourcing 

materials to sales and service delivery, visual blogs create value by facilitating interaction between 

producers and consumers—that is, between bloggers and their audiences. This external focus results in 

variable and lower production costs, with greater emphasis placed on methods and techniques to persuade 

participants rather than on the value itself. 
The shift from focusing on customer value to emphasizing community value; while the tourism 

business economy maximizes value by extending the longevity of customers as individuals in relation to products 

and services, all of which are centered at the end of a linear process chain, visual blogs, on the other hand, aim to 

maximize the overall value of an expanded digital and real-world community through a circular, iterative process 

based on feedback. (sakar, 2018, p. 62)  
This has led to the inevitable shift toward utilizing visual blogs as a strategic and communicative tool in 

the responsible tourism industry. This shift is grounded in numerous foundations that represent a tangible and 

realistic framework, which can only be understood by referencing two key points: First, what changes have visual 

blogs brought to the travel and tourism industry? Second, what are their defining features and characteristics? 

2.2. Features And Characteristics of Visual Blogs in the Tourism Industry 
Visual blogs are distinguished by several characteristics that have made them influential in the tourism 

landscape. Among the most prominent are interactivity, accessibility, credibility, and the ability to evoke 

emotional impact through engaging storytelling techniques. They enable the provision of virtual experiences that 

mimic reality and enhance the desire to travel and explore. All of this stems from their unique attributes, which 

can be summarized as follows: (Al-Qanboori, 2020, p. 7)  
- Content and Presentation Style: This characteristic is the fundamental feature upon which visual blogs 

rely in managing content in terms of form and appearance. This is what grants them a highly influential 

ability to impact tourists who are hesitant about certain destinations, historical landmarks, and heritage 

sites. 

- Constant Accessibility: This refers to the ability of users to access videos at any time, as they are 

inherently open and allow everyone to reach their content easily and conveniently, with immediacy and 

flexibility in doing so. 

- Communication: Visual blogs enable direct and, at times, continuous communication, requiring their 

creators to share a wealth of information, ideas, and experiences among millions of people from different 

countries, regardless of the level of interaction achieved. This fosters the sharing of knowledge and ideas 

beyond any temporal or spatial boundaries, enhancing the exchange of experiences, insights, and ideas 

among users. 

- Flexibility: Visual blogs are characterized by flexibility in usage, ease of reviewing videos, and the ability 

to seamlessly integrate the services offered through distinctive methods and approaches. All published 



 
 

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism Paradigm 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  587 

videos aim either to establish a conscious idea, promote positive behavior, or highlight a specific culture, 

whether directly or indirectly, or to attract a large number of followers to achieve fame and fulfill personal 

aspirations. 

- Ease of Content Management: Visual blogs provide users with services by leveraging all the 

mechanisms and systems that drive and activate content as desired by its creator, in alignment with the 

published theme and message. For instance, they offer tools like filters, which enhance the aesthetic 

quality of the content produced and effectively represent the intended ideas in an engaging manner. This 

makes the content more exciting and intriguing on one hand, and more comprehensible and accessible on 

the other. 

- Low Cost: Visual blogs are characterized by their limited usage costs, requiring only a smart device 

connected to the internet to facilitate marketing and promotion. This stands in contrast to traditional 

methods, which necessitate substantial financial budgets and qualified, specialized human resources. (Al-

Qanboori, 2020, p. 7) 

- Ease of Use: Visual blogs are distinguished by their user-friendliness, accessible to the general public. 

This includes the simplicity of designing, preparing, and updating videos, as they do not require advanced 

technical skills as much as they need effective communication skills and expressive language with 

persuasive techniques. This makes their content engaging and thrilling, enabling immediate and real-time 

impact when showcasing tourist destinations, heritage sites, or historical places, thereby subconsciously 

attracting interest. 

- Intellectual Freedom: Visual blogs guarantee freedom of opinion and expression in presenting tourism 

content in the manner desired by the creator, not as others might prefer. This fosters a sense of security 

and trust among followers or participants, as the content they receive is based on opinions derived from 

personal experiences. 

- Boundless Creativity: Visual blogs encourage the creation of innovative tourism content, particularly 

those that garner significant engagement and attract a large number of followers. (Al-Qanboori, 2020, p. 

7) 

2.3. Transformations Or Changes Brought About by Visual Blogs as A New Communicative 
Framework in the Travel and Tourism Industry 

From this perspective, these features and characteristics have led to the redefinition of responsible tourism 

marketing strategies due to the transformations they have introduced in the travel and tourism industry. They have 

shifted the industry from its routine or classical aspects, which were limited to traditional methods, to digital 

dimensions built on a creative and innovative environment in the promotional process. This environment is 

centered around visual storytelling and sensory experiences, allowing users or audiences to virtually experience 

destinations from afar and immerse themselves in their details before making travel decisions. This is reflected in 

the new roles that visual blogs have embodied, as outlined below: (Yahya, A ,2015) 

- Visual blogs have replaced high-cost gatekeepers associated with traditional communities by leveraging 

individuals from the general public who possess the ability to produce content across various 

communication platforms, such as social influencers—YouTubers, TikTokers, and Instagrammers. These 

influencers command large and extensive audiences due to the professionalism they have achieved 



 
 

Mohamed Djefaflia – Nouari Amel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  588 

through these platforms, as well as the significant attention they have drawn to the featured tourist 

destinations. 

- Visual blogs have facilitated the ability to gather disconnected actors and link them through content that 

aligns with and engages their interests, thereby activating the feature of social networking. This, in turn, 

fosters the creation of friendly relationships in highly interactive environments. 

- They have contributed to the development of new business models that help streamline procedures and 

reduce service delivery time. For example, they offer multiple methods for obtaining guaranteed visas, 

particularly for countries that experience a high influx of visitors and significant demand from tourists. 

- The elimination of traditional processes in presenting services or improving their performance levels, as 

visual blogs, as previously mentioned, are enriched with an integrated structure of design, filming, 

editing, and publishing. Their ease and flexibility in delivering information to tourists have enabled them 

to achieve a competitive advantage and enhance the visual appeal of tourist destinations, making them 

areas of attraction and interest for visitors. (al-yahyaoui, 2015)  

- Reducing expenditure on promotional activities compared to the requirements of traditional marketing 

processes, as they have contributed to the emergence of new patterns of information production and 

consumption on one hand, and the rise of innovative methods for disseminating content on the other. 

These methods transcend traditional approaches in marketing, advertising, and promotional strategies. 

This is attributed to the advantage of visual blogs, which are cost-effective compared to other traditional 

methods. Additionally, they enable direct targeting of the relevant audience, ensuring maximum reach in 

a short time, and efficiently conveying, refining, developing, and disseminating ideas. 

- Increasing trust between consumers and producers as a result of the genuine sharing of their real-life 

experiences, which enhances effectiveness and ensures the sustainability of the overseeing entity. 

- An increase in speed and flexibility in delivering products or presenting services with greater 

professionalism and fewer errors in the process. This is because they have introduced unconventional 

capabilities in how audiences interact with content, placing the audience at the heart of the production 

system—gathering, formulating, storing, and distributing on a scale far beyond what was previously 

possible. (Shedeed, 2021, p. 204)  

- It contributes significantly to fostering a culture of creativity and development in the responsible tourism 

industry and building a tourism culture that aligns with civilized behavior and harmonizes with tourism 

practices. 

- It enables the redefinition and reformulation of intellectual approaches and cultural characteristics within 

human societies, as necessitated or imposed by the technological environment. 

- They have gained the ability to transform followers or those interacting with their content into tourists, 

and tourists into promoters, thereby stimulating tourism activity. 

- They possess significant influence in shaping tourists' perceptions and ideas, potentially creating a desire 

to try the promoted tourism activities or return to complete the experience. (Shedeed, 2021, p. 204) 

2.4. Points of Intersection Between the Specificity of Tourism Thinking and Visual Blogging 
Technology 

Visual blogs refer to the practice of traveling to experience the cultural aspects of a promoted destination, 

such as its history, art, architecture, music, and cuisine. These elements represent a significant segment of the 



 
 

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism Paradigm 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  589 

tourism industry, as they allow visitors to immerse themselves in the customs, traditions, and unique heritage of 

the destination. They integrate cultural elements into their marketing strategies through brands that effectively 

enhance tourism activity. Their importance lies in building a culture and mindset in a dignified manner, serving as 

both a modern strategic and communicative tool on one hand, and a product of digital transformation on the other. 

This is attributed to their unique ability to shape pioneering and responsible tourism thinking through: 

- Introducing services, offers, hotels, and other activities provided by tourism institutions: These are 

products with highly variable information, the quality of which can only be measured through experience 

and by gaining the tourist's trust in their quality. Visual blogs provide this by offering tourists access to 

accurate information and advice about the destinations presented with precision and objectivity. They 

also ensure that the tourist consumer obtains all the data and information that satisfy their informational 

needs regarding tourist destinations (such as hotels, flights, tour programs and offers, transportation 

options, etc.). This allows them to compare different tourist sites and make decisions based on the 

experiences of others without needing to travel from one place to another. (Mohsen Ihab, 2023, p. 175)  

- Visual blogs shape the mindset of society in a way that fosters a positive view of tourism activities by 

engaging their imagination: Changing the mind is a new and contemporary concept, resulting from our 

behaviors and interactions driven by sound, image, interaction, likes, shares, comments, and other 

practices that visual blogs offer as an integrative advantage. They help us appreciate things we previously 

neglected or ignored in certain destinations, teach us techniques in handling situations we were not adept 

at or overlooked, and even guide us in the quality of foods we should taste and enjoy, the types of 

purchases we should make, or what we should wear in specific places. Consequently, they have the ability 

to define the general taste we possess, shaped by the experiences we have gained through following their 

content and utilizing it. (Ashour Merizig, 2010, p. 11) 

- Tourism thinking should focus on providing all services that come to the tourist's mind and those that do 

not, aiming to achieve the highest levels of satisfaction for the tourist's current and future needs and 

desires. These needs and desires inevitably vary from one group to another and from one tourist to 

another: The needs and desires of Western tourists differ from those of Arab tourists, and the preferences 

of young tourists differ from those of elderly tourists. This is reflected in the tourism content of visual 

blogs, which tailor their messages to specific groups, unlike content that targets the general audience. 

(Al-Zoubi, A, P. 27). 

- They contribute to the development of tourism culture among individuals and society in an unconscious 

and subconscious manner, as they address the collective imagination through mental images that reinforce 

cultural landmarks and represent the civilizational identity of the nation, whether these references hold 

material or symbolic (intangible) value. 
- Visual blogs effectively promote the products and services offered by a specific destination, serving its 

interests. Not only that, but they also aim to establish a mindset aligned with a tourism identity and parallel 

to a brand that distinguishes and sets it apart from other destinations. 

3. Key Findings 

This study has led to a number of significant findings, the most notable of which include: 



 
 

Mohamed Djefaflia – Nouari Amel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  590 

• Visual blogs have proven effective in preparing individuals by transforming the citizen into a "tourist 

citizen" and then into a "citizen tourist," thereby contributing to the realization of tourism security—an 

objective that aligns with strategic and logistical frameworks adopted in international tourism agendas. 

• Visual blogs serve as a central actor in the construction of responsible tourism through their role in 

promoting destinations and revitalizing tourism flows 

• As a highly contemporary communication tool, visual blogs contribute to the formation of a conscious 

and responsible mindset and behavior that reflects civil conduct and aligns with responsible tourism 

practices in destination countries. 

• Visual blogs have succeeded in producing a qualitative shift, moving individuals from being passive 

recipients of information to becoming active participants, conscious consumers of tourism, and, 

simultaneously, its ambassadors. 

• Visual blogs have transcended their traditional communicative roles to become pivotal tools in the making 

of responsible tourism. They have a decisive influence on tourism-related decision-making, particularly 

in light of the rise of virtual communities, which have reshaped the logic and patterns of tourism 

behavior—both in terms of research and consultation, as well as review and evaluation processes. 

• Visual blogs now reflect the contrast between the "unaware" and the "aware" society—where the latter 

recognizes and values the importance of responsible tourism as a benchmark of societal progress and a 

measure of civilizational development. In this regard, responsible tourism emerges as a defining pillar of 

21st-century industry. 

Conclusion 
Through our examination of this research paper, the role of visual blogs as a digital transformation in the 

responsible tourism industry has become clear. They serve as a highly modern communicative tool in shaping 

pioneering and responsible thinking and behavior that aligns with civilized conduct and harmonizes with tourism 

practices. Advancing tourism does not solely depend on providing material conditions or leveraging natural and 

cultural resources; it also requires a tourism mindset deeply rooted in ethical and civic values, rather than a spirit 

of vengeance or destruction toward tourism aspects. This is symbolized by the new model (visual blogging), which 

is no longer an option but an imperative necessity in tourism promotion. It is used to generate wealth, create job 

opportunities, educate society, and activate the utilitarian movement of the active entity, ensuring its sustainability 

and safeguarding the interests of future generations and their right to enjoy tourism benefits. The crystallization of 

any tourist country's future depends on its people, who must connect with their past, deepen their awareness of 

their heritage, history, and achievements, and appreciate their region's past, present, and future. This is what visual 

blogs aim to achieve when they are consciously developed, guided by thought, and structured around a pioneering 

and responsible tourism culture. 

Author Contributions 

Conceptualization (CRediT 1) DM (60%)- NA (40%) 

Data Curation (CRediT 2) DM (50%)- NA (50%) 

Investigation- Analysis - Validation (CRediT 3-4-6-11) DM (60%)- NA (40%) 

Writing (CRediT 12-13) DM (60%)- NA (40%) 

Writing – Review & Editing (CRediT 14) DM (70%)- NA (30%) 



 
 

Visual Blogs and the Construction of Responsible Tourism: Advancing Towards a Thoughtful Tourism Paradigm 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  591 

 
References 
Al-Ghazwani, N. A. (2022). Responsible Tourism and the Promotion of Sustainable Development 

Principles (Case Study: The Responsible Tourism Festival - Bologna, Italy). Euro-Mediterranean Journal of 

Tourism and Hospitality Economics, Volume 4, Issue 4, 16. 

Al-Qanboori, M. S. (2020). The Use of Electronic Blogs in the Educational Process. Haqoul Ma’rifa 

Journal for Social Sciences and Humanities, Issue 2, 7. 

Al-Saadi, M. A.-Z.-A. (2015). Tourism Thinking and Service Quality Culture and Their Impact on Guest 

Satisfaction (An Applied Study on Operational Departments in Planned Sector Hotels in Baghdad). university of 

baghdad, supplementary memorandum for the degree of doctor of philosphy in tourism and hospitality, department 

of tourism and hotel management, college of administration and economics, university of baghdad: al-mustansiriya 

university. 

al-yahyaoui, y. (2015, accessed on march 10). social networks and the public sphere in morocco: 

manifestations of control and democratization. Récupéré sur 

https://studies.aljazeera.net/ar/mediastudies/2015/11/201511885144375848.html,: at 12: 39 

Al-Zoubi, A. F. (2013). Tourism and Hotel Marketing - An Introduction to the Tourism and Hospitality 

Industry. Amman: 1st Edition, Dar Al-Maseera for Publishing, Distribution, and Printing. 

Ashour Merizig, B. N. (2010, may 11-12). Sustainable Development of Tourism in Algeria: Issues and 

Challenges. Research Paper Presented at the National Symposium on Tourism in Algeria: Reality and Prospects,, 

11. 

Choudary, S. P. (2015). The Rise of The Platform: a Seismic Shift in Business Models. Récupéré sur 

https://drive.google.com/file/d/0B36EfI3U2bSMajNpMGJLbDFzdTA/view. 

Mahmoud Al-Sumaidaie, e. a. (2010). Scientific Foundations of Contemporary Marketing. Jordan: 5th 

Edition, Al-Yazouri Publishing and Distribution. 

Mohsen Ihab, B. B. (2023). Digital Transformation of the Tourism Sector in Algeria. Al-Basaer Journal 

for Research in Economic, Commercial, and Management Sciences, Volume 2, Issue 1,, 175. 

Sakar, c. (2018, march 30). the platform revolution -an interview with geoffrey parker and marshall 

vanalstyne, the marketing journal . Récupéré sur http://urlz.fr/7Ozc: 20: 16 

Shedeed, M. M. ( 2021). The Impact of Digital Transformation on the Level of Service Performance: 

Applied to Employees of the General Traffic Administration in Cairo Governorate. Journal of Education, Volume 

22, Issue 4, 204. 

Shuman, M. (2007). Media Discourse Analysis. Lebanon: Egyptian Lebanese House. 

 



 

	 2025, 10/3: 592-603 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
İnsan, teolojik açıdan genellikle merkezde değerlendirilirken, klasik fizik öğretisi, özellikle 
Newtoncu evren anlayışı, insanı değil Güneş’i merkezi bir konumda ele almıştır. Ancak bilim tarihi 
boyunca insanın evrendeki yeri farklı paradigmalar çerçevesinde yeniden değerlendirilmiştir. Diğer 
canlılar, insanların yaşamlarını devam ettirebilmesi açısından önemlidir. Eğer insana faydası 
dokunmuyorsa ya da insana zarar veriyorsa ya insanlardan uzaklaştırılır ya da zaman kaybetmeden 
onların canlılık hakkı ellerinden alınır. Bu durumun felsefi açıdan da rasyonalist bir açıklaması 
yapılmış; Tanrı-Akıl sahibi varlık (İnsan) ve Dünya üçlemesi anlatı halinde günümüze kadar 
gelmiştir. Benzer bir şekilde, özellikle tek Tanrılı dinleri düşündüğümüzde, Tanrı kendisinden pay 
verdiği insanı en önemli varlık olarak yaratmış; dünyanın tüm nimetlerini insana sunmuş, böylece 
insanı varoluşun merkezine yerleştirmiştir. Ancak, bilimsel keşifler sonucunda Dünya’nın evrenin 
merkezi olmadığı anlaşılmış, gezegenimizin hareketli ve dönüş halinde olduğu ortaya konmuştur. 
Buna rağmen, insanın kozmolojik merkeziliği azalmış olsa da dini ve felsefi açıdan anlam dünyasının 
merkezinde kalmaya devam ettiği söylenebilir. Fakat tüm bu hükümranlığa rağmen, insan doğa 
olayları karşısında sınırlı ve kırılgan bir varlıktır. İnsanın bu kırılganlığı, adına felaketler dediğimiz 
doğa olaylarında (depremler, seller, fırtınalar gibi) açıkça gözlemlenebilir. Bu tür olaylar, insanın 
fiziksel anlamda evrenin merkezi olmadığını ve doğa karşısında mutlak bir güç sahibi olmadığını 
gösterir. Ancak, insanın fiziksel kırılganlığı, onun değerini belirleyen tek ölçüt değildir. Aksine, 
insan, anlam üretebilme, bilinç taşıma ve etik sorumluluk gibi niteliklere sahip olması bakımından 
kendine özgü bir konumda bulunur. Dolayısıyla, insanın fiziksel evrende merkezi bir konumda 
olmaması, onun diğer varlıklardan daha az değerli olduğu anlamına gelmez; bilakis, varoluşunun 
anlamını keşfetme çabası, onu değerli kılan unsurlardan biridir. Tüm bu giriş aslında, yaşadığımız 
çağda, bilimin bize sunduğu son bulgular ışığında insanın evrendeki konumunun yeniden 
değerlendirildiğini göstermektedir. Klasik anlamda insan merkezcilik terk edilmiş, kozmik ölçekte 
insanın varlığı giderek daha küçük ve geçici bir hâle gelmiştir. Sagittarius-A gibi süper kütleli 
karadeliklerin keşfi, evrendeki ölçek farklarını gözler önüne sererken, insanın evrenin işleyişindeki 
rolünün sanıldığı kadar belirleyici olmadığını göstermektedir. Kuantum fiziği gözlemcinin gerçekliği 
belirlemedeki rolüne işaret etse de bu durum insanı evrenin merkezine yerleştirmez; aksine, evrenin 
anlaşılmasının ancak sınırlı bir bilinçle mümkün olduğunu hatırlatır. Sagittarius-A gibi karadelikler, 
insanın varoluşunun kozmik ölçekte ne denli küçük ve geçici olduğunu gösterirken, bilincin anlam 
yaratma çabasının da evrenin bütünlüğü içinde kaybolmaya mahkûm olabileceğini 
düşündürmektedir. Sonuç olarak, modern bilim, insanın önemini yüceltmekten çok, onun evren 
içindeki konumunun ne kadar önemsiz ve geçici olduğunu göstermiştir. Bu gösterim, samanyolu 
galaksisinin tam da merkezinde Sagittarius-A isimli bir karadeliğin varlığının fotoğraflaması ile 
gerçekleşmiştir. İnsan, bir zamanlar kendini evrenin merkezinde ve her şeyden üstün gören 
anlayışını, bilimsel keşifler ve felsefi düşüncelerle sorgulamaya başlamıştır. Evrendeki konumunun 
merkezden uzaklaşması, onu diğer canlılar ve hatta cansız varlıklarla aynı kozmik düzlemde 
değerlendirme ihtiyacını doğurmuştur. Ancak bu, insanın değerini veya benzersizliğini tamamen 
ortadan kaldırmaz; yalnızca onu evrenin bütünlüğü içinde daha mütevazı bir perspektife yerleştirir. 
İnsanın bilinç, düşünce ve yaratıcılık gibi özellikleri, onu diğer varlıklardan ayıran önemli nitelikler 
olarak varlığını sürdürür. Tarih boyunca öğretilen, doğru bilgiler olarak okutulan genel geçer 
söylemlerin iktidarının devrildiği; bir boşluğun etrafında dolaşan herhangi faydasız bir var olandan 
farksız olan insan ve merkezi konum tasviri; Sagittarius-A karadeliği fotoğrafı aracılığıyla ortaya 
konmuştur. Bu makale, Samanyolu galaksisinin merkezinde yer alan süper kütleli kara delik 
Sagittarius-A'nın felsefi anlamını ve çağdaş felsefi düşüncelerle olan ilişkisini tartışmaktadır. Kara 
delikler, modern fizik ve astronomi açısından oldukça önemli fenomenler olmasının yanı sıra, felsefi 
anlamda da derin sorulara yol açmaktadır. Özellikle Sagittarius-A'nın merkezi bir gök cismi olarak 
rolü, evrenin yapısını, zamanı ve varlık anlayışını sorgulayan metafiziksel ve ontolojik soruları 
gündeme getirmektedir. Makale, kara deliklerin yalnızca astronomik cisimler olarak değil, aynı 
zamanda insan düşüncesinin sınırlarını zorlayan ve evrenin nihai doğasını anlamaya yönelik felsefi 
araçlar olarak işlev gördüğünü savunmaktadır. Makale, öncelikle kara deliklerin fiziksel özelliklerini 
inceleyerek, genel görelilik kuramı çerçevesinde zaman ve uzay üzerindeki etkilerini ele almaktadır. 
Ardından, makale kara deliklerin zaman ve uzay bükülmesi üzerine felsefi düşünceler, insan 
bilincinin sınırlılığı ile evrenin sonsuz yapısı arasındaki ilişkiyi irdelemektedir. Ayrıca, kara deliğin 
içsel yapısının ve olay ufkunun bilinç üzerine yarattığı metafiziksel etkiler, insan zihninin ve bilgi 
anlayışının sınırlarını sorgulamaktadır. Bunların yanı sıra, kara deliklerin varlık, hiçlik ve bilgi kaybı 
gibi kavramlarla olan ilişkisi felsefi açıdan incelenmekte, bu fenomenlerin anlamın göreceliliği 
üzerine nasıl etkiler yarattığı tartışılmaktadır. Sonuç olarak, bu makale kara deliklerin, özellikle 
Sagittarius-A’nın hem bilimsel hem de felsefi bir nesne olarak insanlık için nasıl bir düşünsel uyanış 
ve yeni sorular ortaya koyduğunu vurgulamaktadır. Aynı zamanda, insanlığın çağımızda felsefi bir 
karadelikte bulunduğunu iddia edeceğim. 
 
Anahtar Kelimeler: Bilim Felsefesi, Karadelikler, Merkez Sorunu, Sagittarius-A, Fizik 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 21.12.2024 
Kabul Tarihi: 27.03.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Ömer Fatih Tekin 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Ömer Fatih Tekin 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Tekin, Ö. F. (2025). Sagittarius-A ve felsefi 
karadelik: merkezde ne var?. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 592-603, 
https://doi.org/10.30622/tarr.160218   

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 
Sagittarius-A ve Felsefi Karadelik: Merkezde Ne Var? 

 
Ömer Fatih Tekin1* 

1 Dr. Öğr. Üyesi, Kastamonu Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Bilim Tarihi Bölümü, Kastamonu, Türkiye. 
 

Assist. Prof. Dr., Kastamonu University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of History of Science, Kastamonu, Turkey, 
https://ror.org/015scty35, https://orcid.org/0000-0002-1142-2706, oftekin@kastamonu.edu.tr  
 
* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.160218
https://ror.org/015scty35
https://orcid.org/0000-0002-1142-2706
mailto:oftekin@kastamonu.edu.tr


 
 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  593 

 
  Abstract 

Whether considered from a theological perspective or through the lens of 
classical physics, human beings have historically been placed at the center of 
the universe. Other living beings are deemed significant insofar as they 
contribute to the survival of humanity. If they fail to benefit humans or pose a 
threat, they are either removed from human proximity or stripped of their right 
to life. This anthropocentric view has also been rationalized philosophically, 
with the God-Mind-Man triad evolving into a narrative that still persists. 
Similarly, in monotheistic religions, God, having imparted a portion of His 
essence to humanity, created humans as the most significant beings, offering 
them dominion over all the earth’s resources. This has symbolically placed 
humanity on a solid, immovable foundation—the Earth—designated as the 
center. However, despite this perceived dominion, humans remain vulnerable 
and insignificant in the face of natural phenomena such as earthquakes, floods, 
and storms, commonly called disasters. These occurrences starkly reveal 
humanity's frailty. Consequently, while humans are considered central and 
everything else is seen as existing for their sake, in the face of immense forces, 
they become powerless, displaced from the center, and reduced to a state no 
different—or perhaps even less significant—than other beings. This backdrop 
sets the stage for a paradigm shift in the contemporary era, where scientific 
advancements have shown that human centrality is an increasingly untenable 
construct. Humans are no longer the dominant, central entities but instead 
comparable to an insignificant celestial body orbiting in the void. This 
realization was epitomized by the photograph of Sagittarius-A, the 
supermassive black hole at the center of the Milky Way galaxy. Confronted 
with this reality, humanity has lost its privileged position and now occupies the 
same rank as any ordinary being—or even an inanimate object. Once accepted 
as universal truths, history's dominant narratives have been overturned. The 
depiction of humans as a superior, central existence is now reimagined as akin 
to a purposeless entity drifting in the void. This revaluation, catalysed by the 
visual evidence of Sagittarius-A, underscores the profound implications of this 
astronomical discovery. This article explores the philosophical significance of 
Sagittarius-A, a supermassive black hole at the heart of the Milky Way, and its 
connections with contemporary philosophical thought. Black holes, while 
crucial phenomena in modern physics and astronomy, also provoke profound 
philosophical inquiries. Sagittarius-A, as a central cosmic entity, Sagittarius-A 
raises metaphysical and ontological questions about the universe's structure, the 
nature of time, and our understanding of existence. The article argues that black 
holes serve not only as astronomical objects but also as philosophical tools that 
challenge human cognition and our attempts to comprehend the ultimate nature 
of the universe. It examines the physical characteristics of black holes, 
particularly their effects on space and time within the framework of general 
relativity and considers their implications for philosophical thought. 
Discussions include the philosophical perspectives on the warping of time and 
space by black holes, the relationship between human consciousness's 
limitations, and the infinite structure of the universe. Moreover, the article 
delves into the metaphysical impact of black holes, focusing on their internal 
structure and event horizons and how these challenge the boundaries of human 
consciousness and understanding. The relationship between black holes and 
concepts such as being, nothingness, and information loss is analysed, 
highlighting how these phenomena influence the relativity of meaning. In 
conclusion, this study underscores how black holes, particularly Sagittarius-A, 
function as scientific and philosophical objects, provoking intellectual 
awakening and posing new questions for humanity. It further suggests that 
humanity may exist in a metaphorical philosophical black hole in the current 
era. 
 
Keywords: Philosophy of Science, Black Holes, The Problem of Centrality, 
Sagittarius-A, Physics 

Research Article 
 
History 
Recieved: 21.12.2024 
Accepted: 27.03..2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Ömer Fatih Tekin 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Ömer Fatih Tekin 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Tekin, Ö. F. (2025). Sagittarius-A and the 
philosophical black hole: what lies at the 
center?. Turkish Academic Research Review, 
10/3, 592-603,  
https://doi.org/10.30622/tarr.160218   

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.160218


 
 

Ömer Fatih Tekin 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  594 

Introduction 
Black holes, as extraordinary phenomena, lie at the intersection of modern physics and metaphysical 

philosophy, challenging scientific understanding and philosophical thought. Their ability to warp spacetime, as 

predicted by Einstein’s General Theory of Relativity, has sparked ground-breaking discussions in both disciplines. 

The discovery of the supermassive black hole Sagittarius-A has confirmed theoretical models of gravity and raised 

fundamental questions about the nature of existence, causality, and the limits of human comprehension. While 

Einstein’s theory provides the mathematical foundation for understanding these cosmic structures, their nature 

extends beyond purely physical interpretations. Often described as collapse points of physical laws, black holes 

embody singularities that transcend known principles of physics, prompting profound inquiries into the 

fundamental workings of the universe. In this sense, black holes acquire a metaphysical dimension: they symbolize 

the tension between limits and infinitude and the interplay between existence and void within human 

understanding. 

The theoretical foundations of black holes can be traced back to Albert Einstein's General Theory of 

Relativity (1915), which established that massive objects warp spacetime, bending the path of light and matter 

around them. However, black holes extend beyond Einstein’s framework, as their deeper complexities are revealed 

through advanced mathematics and physics. In 1939, physicists Robert Oppenheimer and Hartland Snyder 

developed the first mathematical model of black holes, outlining how such objects could form in the universe 

(Oppenheimer & Snyder, 1939). Over time, black holes gained increasing significance in cosmology, particularly 

with Stephen Hawking’s (1974) and Roger Penrose’s (1979) contributions, which elevated the concept of 

singularity to a fundamental aspect of astrophysical and cosmological models. Their work demonstrated that 

singularities, such as those found in supermassive black holes—including Sagittarius-A—are conceptually linked 

to the singularity at the universe's beginning. 

The philosophical implications of black holes extend beyond mere speculation about existence and 

consciousness. These enigmatic entities challenge fundamental concepts of time, space, and even knowledge. One 

of the most perplexing aspects of black holes is that information falling into them is irreversibly lost, raising 

profound questions about the nature of knowledge and the relativity of meaning. Black holes, therefore, are not 

merely objects of physical inquiry but also demand contemplation from a philosophical perspective. Concepts 

such as time dilation, singularity, and information loss force us to reconsider the boundaries of human 

comprehension (Thorne, 1994). 

Sagittarius-A, located at the heart of the Milky Way galaxy and estimated to have a mass approximately 

four million times that of our Sun (Ghez et al., 2008), presents a unique case for scientific and philosophical 

investigation. In 2019, the Event Horizon Telescope (EHT) captured the first direct image of a black hole, marking 

a milestone in observational astrophysics (Event Horizon Telescope Collaboration, 2019). However, the 

significance of these observations extends beyond physics and astronomy, as they raise fundamental questions 

regarding the boundary between existence and non-existence. Beyond being the gravitational center of the Milky 

Way, Sagittarius-A invites deeper philosophical inquiry into the structural organization of the universe and the 

ambiguous nature of the concept of a "center." In philosophical discourse, the term "center" has both a physical 

and a metaphysical connotation: it represents not only a location but also a locus of meaning, order, and truth. The 

existence of a supermassive black hole such as Sagittarius-A challenges traditional notions of centrality, 

transforming it from a mere geographical reference point into a profound metaphysical question about the 



 
 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  595 

foundational structure of the universe (Badiou, 2007). 

This article examines the philosophical dimensions of Sagittarius-A and black holes in general. Its primary 

objective is to explore how black holes function as scientific phenomena and entities that challenge the limits of 

human thought, consciousness, and our understanding of the universe. The deep philosophical questions black 

holes raise extend beyond the physical cosmos, acquiring significant metaphysical relevance. 

The article is structured into three main sections. The first section explores black holes' ontological and 

metaphysical implications, focusing on their relationship with the concepts of "nothingness" and "void." This 

section examines how black holes, by existing at the boundary of physical reality, prompt philosophical reflections 

on the nature of existence. The second section investigates the relationship between black holes, time, and 

consciousness, analyzing the philosophical implications of time dilation, cosmic disintegration, and singularity. 

These aspects highlight the interaction between black holes’ infinite nature and the finite limitations of human 

cognition. The third section extends the discussion to broader ontological and epistemological concerns, including 

the centrality of entities in the universe, the nature of information loss, and the relativity of meaning. 

Black holes such as Sagittarius-A are integral to our understanding of the universe and serve as conceptual 

tools for testing the boundaries of human thought. They provoke philosophical inquiries into existence, time, space, 

and knowledge. By analyzing the intellectual dimensions of black holes, this article seeks to demonstrate how 

engagement with these cosmic structures yields scientific insights and profound ontological and epistemological 

perspectives. 

1. The Scientific and Philosophical Nature of Black Holes 
1.1. The Scientific Explanation of Black Holes 
Black holes are among the most enigmatic objects in the universe, formed when massive stars collapse 

under their gravity. Their immense gravitational pull prevents anything, including light, from escaping, making 

them invisible to direct observation. The supermassive black hole Sagittarius-A, located at the center of the Milky 

Way galaxy, has been extensively studied through radio astronomy and gravitational wave observations. The Event 

Horizon Telescope (EHT) provided the first-ever image of a black hole, confirming theoretical predictions made 

by Einstein’s General Theory of Relativity. The unique physical properties of black holes, such as event horizons, 

singularities, and time dilation, make them astrophysical phenomena and subjects of deep philosophical inquiry. 

1.2. The Metaphysical and Ontological Dimensions of Black Holes 
Black holes are astrophysical entities and sources of profound philosophical inquiry. Their extreme 

gravitational pull distorts space and time, leading to paradoxes that question our fundamental understanding of 

reality. Jean-Pierre Luminet (1998) argues that the concept of the event horizon, where information seemingly 

vanishes, presents a direct challenge to the nature of knowledge and existence. Furthermore, Penrose (1994) 

discusses how singularities disrupt determinism, raising questions about causality and the limits of human 

comprehension. These aspects position black holes as key elements in debates about the structure of the universe 

and the role of human cognition in understanding it. 

2. The Metaphysical Nature of Black Holes 
2.1. The Philosophical Concept of Black Holes 
Black holes occupy a unique position at the boundary of modern physics and cosmology, simultaneously 

provoking metaphysical inquiry and challenging philosophical thought. Although they remain elusive and difficult 

to comprehend fully, Einstein’s General Theory of Relativity laid the groundwork for their conceptualization. 



 
 

Ömer Fatih Tekin 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  596 

However, their significance extends far beyond the realm of physical reality. Black holes represent points where 

the known laws of nature collapse, introducing singularities that defy classical physics and prompting profound 

philosophical reflections on the universe's fundamental structure. 

At this conceptual crossroads, black holes acquire deep metaphysical significance. They embody the 

tension between finitude and infinity, simultaneously marking the limits of human comprehension while 

suggesting the possibility of transcending those limits. Their study raises fundamental questions about the nature 

of existence, the role of knowledge, and the relationship between the observable and the unknowable. 

The concepts of "nothingness" and "void" are central to the metaphysical exploration of black holes. The 

philosophical discourse on nothingness has long been a focal point in ontology. Heidegger (1962) argued that 

nothingness is not merely an absence but an essential aspect of being, a conceptual boundary that must be reckoned 

with intellectually and linguistically. Similarly, Arslan (2012) suggests that nothingness is not simply a void but 

an intrinsic element interwoven with being itself. In this regard, black holes introduce a novel dimension to this 

philosophical discussion. Their singularities are not physical "nothingness" but extreme conditions where 

spacetime ceases to behave according to classical physical laws. Black holes thus stand at the intersection of 

"nothingness" and "infinity," complicating both scientific and metaphysical interpretations. 

The notion of the physical and philosophical void is crucial to understanding the metaphysical nature of 

black holes. Unlike the traditional association of voids with space, black holes present a paradox: they are 

simultaneously regions of extreme density and apparent emptiness. They are cosmic voids that challenge 

conventional ideas about space, existence, and causality. The event horizon—beyond which no information can 

escape—acts as a boundary where being and nothingness converge (Thorne, 1994). In this sense, black holes 

exemplify the dual nature of the void, existing both as physical entities with profound gravitational effects and as 

metaphysical constructs that raise questions about the limits of knowledge and perception. 

Black holes also offer an opportunity to revisit some of the oldest philosophical problems, particularly those 

concerning the nature of infinity and transcendence. As objects of nearly infinite density, black holes represent 

one of the universe's most extreme forms of matter and energy. The event horizon, meanwhile, serves as a powerful 

metaphor for the opacity of knowledge, marking the boundary beyond which information is inaccessible. Nancy 

(1993) contends that a boundary is not merely an endpoint but also a transition point. Meanwhile, Kuçuradi (2016) 

argues that the tension between finitude and infinity is central to human value creation. The event horizon thus 

prompts a crucial metaphysical question: Does it define an absolute boundary between being and nothingness, or 

is this conceptual division merely a human construct? 

The singularity within a black hole generates profound reflections on both the physical and metaphysical 

dimensions of infinity and transcendence. Hawking (1971) frames information loss in black holes as a problem 

that extends beyond physics, touching upon fundamental metaphysical concerns. With its infinite density and zero 

volume, the singularity marks a boundary that challenges the explanatory power of current physical models. In 

this sense, black holes introduce transhuman logic, representing existential limits that humanity must grapple with 

in its pursuit of truth. 

2.2. Ontological Perspectives 
Black holes' ontological and epistemological implications are essential for understanding their impact on 

human thought. Ontology concerns the nature of being and its limits, while epistemology examines what can be 

known and how knowledge is structured. Black holes exist at the intersection of these disciplines, presenting a 



 
 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  597 

hybrid philosophical terrain where traditional categories of understanding break down. 

Ontologically, black holes materialize the dialectic between being and nothingness. The event horizon 

marks a disappearance of matter from observable reality while simultaneously redefining the fundamental 

predicates of existence. Badiou (2007) argues that the center of an event is not merely a point of total dissolution 

but also a site of potential transformation. Also explores the linguistic and intellectual foundations of transitions 

between being and non-being, illustrating how these shifts shape human perception. In this regard, black holes 

mark an ontological transition, both physically and conceptually, particularly in relation to their event horizons. 

The event horizon serves as an enigmatic boundary between existence and non-existence, reinforcing the 

tension between presence and absence. In classical terms, once an object crosses this threshold, it is no longer part 

of the observable universe. Nevertheless, at a deeper level, this disappearance does not constitute absolute 

annihilation but rather a transformation. Black holes exemplify this principle by obliterating and reshaping our 

perception of being. Their existence suggests the possibility of new ways of conceptualizing reality, challenging 

the fundamental assumptions of existence and nothingness. 

From an epistemological perspective, black holes fundamentally disrupt conventional ideas about 

knowledge. They represent the limits of observation, where existing methods of inquiry fail to provide definitive 

answers. At the event horizon, knowledge becomes restricted, raising philosophical dilemmas about the nature of 

truth and the possibility of ultimate comprehension. This limitation parallels Kant’s distinction between the "thing 

in itself" (noumenon) and its "phenomenal appearance" (Kant, 1998). Similarly, Duralı (2006) highlights the 

ontological constraints on knowledge, emphasizing the difficulty of achieving universal comprehension. In this 

sense, black holes represent an unknowable reality, challenging the human pursuit of absolute knowledge. 

The concept of a black hole as the "center of the universe" has significant cosmological and philosophical 

implications. While cosmologically, the universe has no absolute center, black holes—particularly Sagittarius-A 

—serve as gravitational focal points within their galaxies. However, philosophically, the idea of a "center" is often 

associated with order, meaning, and truth. Sagittarius-A, situated at the heart of the Milky Way, challenges 

traditional notions of centrality by demonstrating that what is perceived as a center may be a region of collapse 

and unknowability.  

Sagittarius-A thus holds a dual significance: it is both a gravitational center and a focal point for 

metaphysical inquiry. However, the center of a black hole should not be regarded merely as a physical gravitational 

core; instead, it serves as a profound philosophical question about the nature of existence itself. 

In conclusion, black holes serve as ontological and epistemological structures that redefine the boundaries 

of existence and human comprehension. Far from being mere astronomical objects, they represent symbols of 

fundamental human dilemmas. Their study provides insights into the physical structure of the cosmos and the more 

profound philosophical questions of being, knowledge, and the limits of human understanding. By engaging with 

the philosophical implications of black holes, we gain a greater awareness of the relationship between humanity 

and the universe. 

3. Time, Space, and Consciousness 
3.1. The Warping of Time 
As some of the most enigmatic phenomena in modern physics and philosophy, black holes fundamentally 

challenge conventional understandings of time and space. Einstein’s General Theory of Relativity provides a 

framework for understanding the formation and structure of black holes and raises profound philosophical 



 
 

Ömer Fatih Tekin 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  598 

questions about the nature of time and space. According to General Relativity, gravity is not merely a force exerted 

between objects but rather the curvature of spacetime itself. In the presence of a massive black hole, this curvature 

becomes so extreme that time and space are radically altered, necessitating philosophical reflection on their 

ontological status. 

In philosophical discourse, time is often considered a physical phenomenon and a subjective experience. 

Aristotle, in Physics, defines time as “the number of changes concerning the before and after,” emphasizing its 

connection to motion. In contrast, Bergson (1911) highlights the subjective nature of time, arguing that time is not 

merely a measurable quantity but also a lived experience. This raises the question: Is time purely a physical entity, 

or does it have an inherent cognitive reality? As one approaches the event horizon of a black hole, physical time 

slows down due to gravitational time dilation, and at the singularity, it effectively comes to a halt. This 

phenomenon suggests that time is not an absolute entity but intimately tied to the observer’s frame of reference, 

further complicating the relationship between time, space, and human consciousness. 

The physics of black holes demonstrates that time is not a fixed or universal entity. Instead, as Einstein 

proposed, time is malleable and shaped by gravitational forces. This challenges traditional conceptions of time as 

a linear progression. Within human consciousness, however, time is experienced differently—characterized by 

memory, anticipation, and a continuous sense of self. Kant (1998) suggests that time and space are a priori forms 

of human intuition, essential for structuring experience but not necessarily reflecting objective reality. Black holes 

problematize this notion, as their extreme gravitational fields distort time in ways that challenge human cognitive 

frameworks. Near a black hole, the interaction between the physical and psychological dimensions of time 

becomes far more complex, raising fundamental questions about the limits of human perception. 

Hawking (1988) describes the "time freezing" phenomenon near black holes as an observer-dependent 

illusion, wherein time appears to slow only from an external viewpoint. This distinction between subjective and 

objective time recalls broader philosophical debates about temporality. It explores time as a multidimensional 

construct encompassing physical and human-centered dimensions. Black holes are a striking demonstration of this 

duality, where the warping of time becomes a tangible manifestation of its complex, multidimensional nature. 

Black holes thus provide an opportunity to reconsider humanity’s place in the universe. They challenge the 

traditional notion of time as a singular, unidirectional flow, instead revealing it as a dynamic and relative 

phenomenon. Heidegger (1962) argues that time is central to human existence, shaping our understanding of being. 

However, black holes extend the boundaries of this existential dimension, revealing time to be more than a mere 

human construct. The extreme warping of time near black holes forces us to confront the limitations of both 

physical and phenomenological notions of temporality. 

3.2. Consciousness and the Boundaries of the Universe 
The effects of black holes on time and space also significantly affect human consciousness and existential 

thought. Einstein’s General Theory of Relativity demonstrates that black holes distort the fabric of spacetime, and 

this warping directly connects to consciousness. The discrepancy between time as an objective, physical entity and 

its subjective experience within human awareness suggests that black holes are a robust conceptual framework for 

exploring the nature of existence and self-awareness. The event horizon, a boundary beyond which nothing can 

escape, functions as a literal physical limit and a metaphor for humanity’s ongoing struggle to transcend cognitive 

and existential limitations. 

Black holes present an unsettling challenge to our understanding of the universe. The view has been 



 
 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  599 

proposed that the universe is a unified and comprehensible entity governed by rational laws; however, this 

assumption is challenged by the unknowability attributed to black holes. If the universe is considered rational and 

accessible to human intellect, a tension is introduced by the existence of phenomena that resist comprehension. In 

contrast, it has been suggested that the elusiveness of the universe should not be interpreted as a limitation inherent 

to consciousness, but rather as a source of existential tension—a dynamic struggle directed toward the 

understanding of the unknown. In this way, black holes physically manifest this philosophical opposition. 

Furthermore, black holes highlight the paradoxical relationship between infinity and limitation. As the most 

extreme expressions of gravitational collapse, they encapsulate the universe's vastness while simultaneously 

emphasizing human cognition's constraints. Kuçuradi (2016), in İnsan ve Değerleri, argues that the effort to 

transcend cognitive boundaries is a defining feature of human existence. As an inaccessible boundary, the event 

horizon of a black hole serves as an existential test of this striving. The inability to directly observe or retrieve 

information from beyond this limit challenges the very nature of knowledge and understanding. 

Black holes compel us to reevaluate fundamental questions about the structure of reality, the limits of 

human consciousness, and the nature of existence itself. They force us to confront the boundaries of space and 

time, leading back to core philosophical debates about what can be known and experienced. The event horizon 

thus serves as both a literal and metaphorical terminus—a point where physical reality and human cognition reach 

their respective limits. 

The philosophical significance of black holes extends beyond Western thought. Both Turkish and Western 

philosophical traditions engage with similar questions about existence, knowledge, and the limits of human 

understanding. The study of black holes offers a unique entry point into these discussions, bridging scientific 

inquiry with deep metaphysical and epistemological concerns. By pushing the limits of what is physically 

observable and intellectually conceivable, black holes reveal the profound interconnectedness between science, 

philosophy, and the search for meaning in the cosmos. 

4. Philosophical Projections of Black Holes 
4.1. The Question of a Central Place in the Universe 
The conceptualization of a black hole as the "center of the universe" transcends mere cosmological 

considerations and enters the realm of metaphysics. The idea of a cosmic center is not solely a physical question 

but also a metaphysical construct that symbolizes the boundary between being and nothingness. Sagittarius-A, 

located at the heart of the Milky Way, serves as a physical reference point while inviting philosophical reflection 

on the broader implications of centrality. 

Historically, human beings have often placed themselves at the center of existence, a perspective deeply 

rooted in theological and philosophical traditions. However, with the rise of modern cosmology, the geocentric 

view of the universe was replaced by a model in which Earth—and, by extension, humanity—is not central. Some 

have interpreted this shift as diminishing humanity’s significance in the cosmic order. However, contemporary 

physics, particularly quantum mechanics, challenges this notion by emphasizing the role of the observer in shaping 

physical reality. The observer effect in quantum mechanics suggests that human consciousness is not merely a 

passive element but an active participant in the fabric of reality (Heisenberg, 1958). This insight complicates the 

simplistic view that humanity’s non-central position in the universe equates to its existential insignificance. 

In ancient Greek thought, the universe was often conceptualized as structured around a central point. 

Aristotle, for instance, argued that the Earth was at the center of the cosmos, with all celestial bodies revolving 



 
 

Ömer Fatih Tekin 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  600 

around it. This perspective was later reinforced by Ptolemaic cosmology, which dominated Western thought for 

centuries. However, the Copernican Revolution dismantled this notion, demonstrating that Earth is not the cosmic 

center but merely one of many planets orbiting the Sun. Newton further expanded this understanding by 

formulating the laws of universal gravitation, emphasizing that no absolute center exists but that all mass exerts 

gravitational influence (Newton, 1687). 

Modern astrophysics provides an alternative perspective on the concept of centrality. Sagittarius-A, the 

supermassive black hole at the center of the Milky Way, plays a fundamental role in shaping the galaxy’s 

gravitational structure. It has been suggested that the organization of stars within galaxies is influenced by 

supermassive black holes, implying that cosmic order, even on the largest scales, may be shaped by the structural 

dynamics associated with these entities. The very notion of a “center” thus requires reevaluation—both in physical 

and metaphysical terms. 

The question of a cosmic center is inherently intertwined with the human pursuit of meaning. While the 

universe may lack a definitive physical center, humanity’s search for knowledge and value continuously reshapes 

its understanding of existence. If a supermassive black hole anchors each galaxy, then the universe may be 

characterized not by order but by a chaotic structure in which notions of centrality must be redefined. This 

perspective destabilizes the traditional idea of a fixed, absolute center, instead proposing a model in which 

centrality is fluid and contingent. 

As dense gravitational objects, black holes invite reflection on the relationship between physical structure 

and existential significance. If Sagittarius-A exerts a determining influence over the Milky Way’s structure, one 

might ask whether such a "center" holds broader implications for reality. Historically, meaning has often been 

anchored in the idea of a physical, moral, or theological center. However, black holes challenge this traditional 

perspective, suggesting that centrality is not a fixed point but a dynamic phenomenon, much like dense cosmic 

objects. From Newton to Heidegger, the intellectual trajectory of centrality oscillates between physical reality and 

metaphysical necessity, highlighting the fluidity of having a "center" in an ever-expanding universe. 

4.2. The Relativity of Knowledge and Meaning 
Black holes also carry profound implications for knowledge and meaning. Their extreme densities and the 

irreversible loss of anything that crosses the event horizon raise fundamental philosophical questions regarding 

the nature of knowledge and the continuity of meaning. Stephen Hawking’s work on the information loss paradox 

situates this debate within a physical context and opens the door to broader philosophical inquiries concerning the 

relativity of knowledge and meaning. 

The implications of loop quantum gravity have been explored, and it has been proposed that information 

may not be lost in black holes but rather encoded in ways that remain beyond current understanding. Through this 

hypothesis, traditional epistemological assumptions are challenged, and it is suggested that knowledge is not 

merely a physical entity but also a process intricately linked to human meaning-making. 

The concept of a black hole as a "center of the universe" highlights the intersection between physics and 

metaphysics. As both a gravitational anchor and a philosophical enigma, Sagittarius-A exemplifies the tension 

between structure and void. Badiou (2007) describes the center as the locus where universal truths emerge, the 

idea of centrality has been linked to humanity’s quest to understand its existence and to create value systems. Thus, 

Sagittarius-A is a gravitational center and a focal point for metaphysical contemplation. However, the center of a 

black hole is not merely a gravitational singularity but also a conceptual space where the nature of existence is 



 
 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  601 

challenged and redefined. 

The information loss paradox, at its core, represents a point where physics and philosophy converge. 

Hawking (1974) initially suggested that information entering a black hole is lost forever, contributing to increased 

the universe’s entropy. However, this claim has faced substantial criticism, particularly in light of the law of 

conservation of information. Contemporary discussions grapple with this problem, reflecting humanity’s ongoing 

efforts to make sense of the cosmos. In this context, black holes symbolize both destruction and preservation, 

raising paradoxical questions about whether the universe can be fundamentally altered without erasing the 

information it contains. 

The philosophical implications of black holes suggest that knowledge and meaning may be subject to 

inherent limitations. By physically enacting the obliteration of information, black holes challenge the assumption 

that knowledge is ever truly permanent. 

Duralı (2006) further explores the relativity of meaning, arguing that black holes provide a compelling 

model for understanding the dual nature of knowledge—individual and universal. The function of black holes 

within this epistemological framework suggests that knowledge is not a static construct but a dynamic interplay 

between presence and absence. If a black hole represents the ultimate boundary where objectivity collapses, it 

questions the idea of universal meaning. 

The interplay between black holes and knowledge invites reflection on Heidegger’s argument that 

“meaning exists only through human interpretation.” If knowledge is indeed constructed through human 

consciousness, then black holes, as entities that seemingly consume and obscure information, serve as a compelling 

reminder of knowledge's fragile and contingent nature. 

The influence of black holes on epistemology has been interpreted as a dialectic between universal reality 

and individual cognition. The extreme conditions associated with black holes are seen to expose the inherent 

relativity of truth, demonstrating that information—whether in physics or philosophy—is shaped by contextual 

limitations. Through this realization, the significance of black holes in both scientific and metaphysical discourse 

is underscored, as prevailing assumptions about the structure of the universe and the nature of knowledge are 

brought into question. 

Ultimately, black holes force us to reconsider fundamental questions about the cosmos: Does the universe 

have a center? Is knowledge absolute or inherently relative? As objects that distort space, time, and information, 

black holes stand as profound philosophical markers, urging humanity to confront the limits of its understanding 

and redefine its place within an ever-expanding, mysterious universe. 

Conclusion 
Sagittarius-A and black holes more broadly function as "mirrors" that deepen human thought and illuminate 

fundamental questions about the nature of the universe. As scientific and philosophical entities, black holes 

challenge the boundaries of consciousness, existence, and knowledge. They provide insights into the physical 

structure of the cosmos while simultaneously serving as conceptual tools for rethinking the limits of human 

understanding. The discovery and study of black holes mark a new era in humanity’s relationship with the universe, 

compelling us to reconsider both the physical parameters of the cosmos and the horizons of human cognition. 

One of the key contributions of black holes is their role in addressing the enduring question: Does the 

universe have a center? This inquiry, which has persisted from ancient cosmology to contemporary post-

Einsteinian physics, finds new relevance in the study of Sagittarius-A. As a central gravitational force within the 



 
 

Ömer Fatih Tekin 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  602 

Milky Way, Sagittarius-A provides a physical foundation for debates surrounding cosmic structure. However, the 

question of centrality extends beyond physics into metaphysical discourse. Thinkers such as Heidegger, who 

viewed centrality as a question of meaning rather than mere spatial positioning, opened new philosophical 

perspectives on the nature of existence. In this sense, the metaphor of the universe’s center is not solely a spatial 

problem but also an existential and epistemological concern, particularly in light of the extreme physical realities 

presented by black holes. 

Black holes also have profound implications for knowledge and meaning. Their immense gravitational pull 

and the event horizon’s irreversible information consumption raise fundamental questions about the nature of 

knowledge and the continuity of meaning. Stephen Hawking’s work on the information loss paradox frames these 

discussions in a physical context while simultaneously prompting broader philosophical inquiries into relativism 

and the nature of reality. This perspective suggests that black holes are not just physical objects but also conceptual 

spaces that force humanity to confront the limitations of knowledge itself. 

Additionally, the impact of black holes on time and space carries significant existential implications. 

According to Einstein’s General Theory of Relativity, black holes distort the fabric of spacetime, and this warping 

directly connects to human consciousness. The physical reality of time within a black hole contrast sharply with 

subjective temporal experience, highlighting the gap between objective time and its phenomenological perception. 

The event horizon of a black hole, the boundary where time effectively stops from an external perspective, serves 

as both a physical threshold and a metaphorical test of humanity’s ability to conceptualize and transcend the limits 

of experience. 

In sum, in general, Sagittarius-A and black holes serve as reflective instruments through which humanity 

can examine some of the most profound questions about existence, knowledge, and the universe. Black holes 

simultaneously function as scientific phenomena that expand our understanding of the physical cosmos and as 

metaphysical constructs that push the boundaries of human thought. Their study marks a paradigm shift in 

scientific and philosophical discourse, challenging traditional assumptions about space, time, and meaning. The 

discovery of black holes is not merely an advancement in astrophysics but a transformative moment in humanity’s 

engagement with the cosmos—one that forces us to reconsider the physical nature of the universe and the limits 

of our consciousness and capacity for meaning. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

Sagittarius-A and the Philosophical Black Hole: What Lies at the Center? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  603 

References 
Arslan, A. (2012). Felsefeye Giriş. Ankara: Adres Yayınları. 

Badiou, A. (2007). Being and Event. Continuum. 

Bergson, H. (1911). Creative Evolution. New York: Henry Holt and Company. 

Duralı, T. (2006). Felsefe-Bilim Nedir? İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Ghez, A. M., Salim, S., Hornstein, S. D., et al. (2008). Measuring Distance and Properties of the Milky 

Way's Central Supermassive Black Hole with Stellar Orbits. The Astrophysical Journal, 689(2), 1044–1062. 

Hawking, S. W. (1971). Black holes in general relativity. Communications in Mathematical Physics, 25(2), 

152–166. 

Hawking, S. (1974). "Black Hole Explosions?". Nature, 248(5443), 30-31. 

Hawking, S. W. (1988). A Brief History of Time. Bantam Books. 

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). Blackwell.  

Heisenberg, W. (1958) Physics and Philosophy: The Revolution in Modern Science. Harper & Brothers. 

Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason. Cambridge University Press. 

Kuçuradi, İ. (2016). İnsan ve Değerleri. İstanbul: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları. 

Luminet, J.-P. (1998). Black holes: A general introduction. In F. Hehl, C. Kiefer, & R. Metzler (Eds.), 

Black holes: Theory and observation (Lecture Notes in Physics, Vol. 514, pp. 3–36). Springer. 

https://doi.org/10.1007/978-3-540-49535-2_1  

Nancy, J.-L. (1993). The Birth to Presence. Stanford University Press. 

Newton, I. (1687). Philosophiæ Naturalis Principia Mathematica. 

Oppenheimer, J. R., & Snyder, H. (1939). On continued gravitational contraction. Physical Review, 56(5), 

455–459. 

Penrose, R. (1979). Singularities and Time-Asymmetry. General Relativity: Papers in Honor of J. L. Synge, 

581–638. 

Penrose, R. (1994). Shadows of the Mind: A Search for the Missing Science of Consciousness. Oxford 

University Press. 

Thorne, K. S. (1994). Black Holes and Time Warps: Einstein's Outrageous Legacy. W.W. Norton & 

Company. 



 

	 2025, 10/3: 604-632 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Ebeveynlerin çocuklarıyla kurduğu iletişim çocukların gelişiminde oldukça 
önemli bir rol oynamaktadır. Anne baba ve çocuk arasında kurulan sağlıklı 
iletişim, çocuklarla daha kolay işbirliği kurulmasına, onların sorumluluk ve 
disiplin sahibi olmalarına, daha pozitif yetişkin bireylere dönüşmelerine 
katkı sağlamaktadır. Bu iletişimin etkili olabilmesinin en önemli 
etmenlerinden birisinin empati olduğu söylenebilir. Bireylerin empati 
yapabilme becerileri yani empatik eğilimleri, iletişimlerinde çatışmaları 
daha rahat çözmelerini ve diğer bireylerle sağlıklı ilişkiler geliştirmelerini 
sağlamaktadır. Ebeveynlerin çocukları ile kurdukları iletişim şekli ve 
empatik eğilim düzeyleri çocukların iletişim şekilleri ile empati becerilerine 
etki etmektedir. Ebeveynlerin empatik becerilerinin duygu düzenleme 
becerilerinden etkilendiği de bilinmektedir. Öyle ki duygu düzenleme 
becerileri iyi olan ebeveynler iyi düzeyde empatik beceriler de 
sergileyebilmektedir. Ebeveynlerin hem empatik eğilimleri hem de duygu 
düzenleme becerileri ebeveynlik kalitesini etkilediği gibi ebeveyn-çocuk 
ilişkisini de etkilemektedir. Bu kapsamda bu araştırmada, ebeveynlerin 
çocukları ile aralarındaki ilişkiye doğrudan etki eden bir program olan Filial 
Terapinin 10 haftalık Çocuk Ebeveyn İlişkisi Terapisi programının annelerin 
çocuklarıyla iletişim düzeylerine, duygu düzenleme ve empatik eğilim 
düzeylerine etkisini incelemek hedeflenmiştir. Bu araştırma kapsamında da 
3-8 yaş aralığında çocuk sahibi olan anneler programa dahil olmuştur. 
Gönüllü olarak katılım sağlayan 7 anne ile araştırma hem nicel hem de nitel 
verilerden oluşan karma yöntem bir araştırma olarak yürütülmüştür. 
Annelerden verilerin toplanması adına Sosyodemografik Bilgi Formu, 
Ebeveynin Çocuğuyla İletişimi Ölçeği, Anne Baba Duygu Düzenleme 
Ölçeği ve Empatik Eğilim Ölçeği kullanılmıştır. Nicel verilerin analizinde 
Wilcoxon işaretli sıralar testi kullanılmıştır. Yapılan analizler sonucunda 
annelerin çocukları ile iletişim ve empatik eğilim becerilerini geliştirdikleri 
tespit edilirken, duygu düzenleme becerileri açısından anlamlı farklılıklar 
olmadığı görülmüştür. Nitel verilerin analizi ise içerik analizi ile 
değerlendirilmiştir. İçerik analizi sonucunda annelerin kendileri ve çocukları 
ile ilgili iletişimsel, duygu düzenleme ve empati becerileri konusunda 
olumlu kazanımları olduğu görülmüştür. Bu bulgular doğrultusunda 
araştırmanın sonuç bölümünde ebeveynlere çocukları ile sağlıklı ilişkiler 
sürdürebilmeleri adına önerilerde bulunulmuştur. 
 
Anahtar Kelimeler: Filial Terapi, İletişim, Empati, Duygu Düzenleme 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 28.03.2025 
Kabul Tarihi: 06.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 

Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş ve intihal 
yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 

Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına 
sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte olup 
kullanılan veriler literatür taraması/yayınlanmış kaynaklar 
üzerinden elde edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 
çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. Nihal 
Aslan Topçu-Fatih Bayram 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka tabanlı 
herhangi bir araç veya uygulama kullanılmamıştır. 
Çalışmanın tüm içeriği, yazar(lar) tarafından bilimsel 
araştırma yöntemleri ve akademik etik ilkelere uygun 
şekilde üretilmiştir. Nihal Aslan Topçu-Fatih Bayram 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
 

Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- Akdeniz 
University, Faculty of Theology, Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Aslan Topçu, N.-Bayram, F. (2025). Çocuk ebeveyn 
ilişkisi terapisinin ebeveynlerin çocuklarıyla 
iletişimlerine, duygu düzenlemelerine ve empatik 
eğilimlerine etkisinin incelenmesi. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 604-632, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1667493   
 
Etik Kurul İzni 
Etik onay, Karabük Üniversitesi, Sosyal ve Beşeri Bilimler 
Araştırmaları Etik Kurulu tarafından verilmiş olup 
27.10.2023 tarihli ve 283158 numaralıdır. 
 
** Bu çalışma Prof. Dr. Fatih Bayram danışmanlığında 
25.06.2024 tarihinde sunduğumuz/tamamladığımız “Filial 
Terapinin Ebeveyn Çocuk İlişkisine Etkisinin İncelenmesi” 
başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication 
with Their Children, Emotion Regulation and Empathic Tendencies** 

 

Çocuk Ebeveyn İlişkisi Terapisinin Ebeveynlerin Çocuklarıyla İletişimlerine, Duygu 
Düzenlemelerine ve Empatik Eğilimlerine Etkisinin İncelenmesi 

 

Nihal Aslan Topçu1* - Fatih Bayram2 
 

1 Uzman, Karabük Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, İletişim Anabilim Dalı, Karabük, Türkiye.  
Expert, Karabuk University, Graduate School of Education, Department of Communication, Karabuk, Türkiye, https://ror.org/04wy7gp54, 
https://orcid.org/0000-0002-1601-0217, psknihalaslan@gmail.com 

2 Prof. Dr., Karabük Üniversitesi, İşletme Fakültesi, Halkla İlişkiler ve Tanıtım Bölümü, Karabük, Türkiye.  
Prof. Dr. Karabük University, Business Faculty, Public Relations and Publicity Department, Karabük, Türkiye, https://ror.org/04wy7gp54, 
https://orcid.org/0000-0002-0312-9024, fatihbayram@karabuk.edu.tr 
 

* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1667493
https://ror.org/04wy7gp54
https://orcid.org/0000-0002-1601-0217
mailto:psknihalaslan@gmail.com
https://ror.org/04wy7gp54
https://orcid.org/0000-0002-0312-9024
mailto:fatihbayram@karabuk.edu.tr


 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  605 

 
  Abstract 

The communication that parents establish with their children plays a crucial role 
in their development. Healthy communication between parents and children 
contributes to easier cooperation with them, the development of responsibility 
and discipline, and helps them transform into more positive adult individuals. 
One of the most important factors for this communication to be effective can be 
said to be empathy. Individuals' ability to empathize, or their empathic 
tendencies, allows them to resolve conflicts more easily and develop healthy 
relationships with others. The way parents communicate with their children and 
their level of empathic tendencies influence the children's communication styles 
and empathy skills. It is also known that parents' empathic skills are affected by 
their emotion regulation skills. Indeed, parents with good emotion regulation 
skills can also demonstrate high levels of empathic abilities. Both empathic 
tendencies and emotion regulation skills of parents affect parenting quality as 
well as the parent-child relationship. In this context, this study aimed to 
examine the effect of the 10-week Child-Parent Relationship Therapy (CPRT) 
program of Filial Therapy, a program that directly affects the relationship 
between parents and their children, on mothers' communication levels with their 
children, emotion regulation and empathic tendency levels. Within the scope of 
this study, mothers with children between the ages of 3-8 were included in the 
program. The research was conducted as a mixed-method research consisting 
of both quantitative and qualitative data with 7 mothers who participated 
voluntarily. To collect data from the mothers, the Sociodemographic 
Information Form, Parent-Child Communication Scale, Parental Emotion 
Regulation Scale, and Empathic Tendency Scale were used. The Wilcoxon 
signed-rank test was used in the analysis of quantitative data. The results 
showed that mothers developed their communication and empathic tendencies 
with their children, while no significant differences were observed in terms of 
their emotional regulation skills. Qualitative data were analyzed through 
content analysis. The content analysis revealed that mothers had made positive 
gains in terms of their communication, emotional regulation, and empathy skills 
with regard to themselves and their children. Based on these findings, 
suggestions were presented to parents to maintain healthy relationships with 
their children. 
 
Keywords: Filial Therapy, Communication, Empathy, Emotion Regulation 

Research Article 
 
History 
Recieved: 28.03.2025 
Accepted: 06.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Nihal Aslan Topçu-Fatih Bayram 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Nihal Aslan Topçu-Fatih Bayram 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Aslan Topçu, N.-Bayram, F. (2025). 
Examination of the effect of child-parent 
relationship therapy on parents' communication 
with their children, emotion regulation and 
empathic tendencies. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 604-632,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1667493   
 
 
Ethics committee approval 
Ethical approval was granted by the Ethics 
Committee of Karabuk University, Social 
Sciences and Humanities and dated 27.10.2023 
and numbered 283158. 
 
 
** This study is based on the master's thesis titled 
“Filial Terapinin Ebeveyn Çocuk İlişkisine 
Etkisinin İncelenmesi”, which we 
presented/completed on 25.06.2024 under the 
supervision of Prof. Dr. Fatih. Bayram.  
 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1667493


 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  606 

Introduction 
Communication is one of the fundamental building blocks of life, which started before human beings were 

born and remains as a crucial part of their lives. This basic concept has been defined by various experts and 

scientists in different ways up to the present day. Although communication has been defined by many experts, it 

does not seem possible to make a clear and single definition (Berko, Wolwin & Wolwin, 2001; Cüceloğlu, 2016; 

Dökmen, 2005; Oskay, 2011 and Peterson & Green, 2009). Individuals become a member of society by 

communicating with others. Considering that it takes place in a family, the ability of individuals to express 

themselves correctly makes communication within the family important (Şahin & Aral, 2012). 

Although communication within the family defines all family members, a review of the literature shows 

that the concept is more often defined and addressed through the communication between children and parents, as 

well as between parents and their children.  Effective communication between parents and their children plays a 

crucial role in fostering the development of responsible, disciplined, cooperative, constructive, and creative young 

individuals and adults. When children's efforts are recognized and appreciated, they are supported to develop hope 

and confidence. On the other hand, approaching the child with an appraising attitude may lead to the emergence 

of resistance and anxiety (Ginot, 2011 & Yavuzer, 1995). The inability to establish healthy dialogue within the 

family, the failure to share emotions, and the lack of empathy can lead to unresolved issues. However deep respect 

and understanding for the child is one of the most important elements of effective communication between parents 

and children (Ginott, 2011; Görgün Baran, 2004; Yavuzer, 1995). Successful communication established with 

children at every stage of development supports their sense of self-confidence. This contributes to the child finding 

healthy ways of communication and maintaining strong relationships (Öztürk & Fidan, 2020). Supporting children 

in discovering effective ways of communication enables them to express their thoughts freely, both in family 

interactions and in their communication with others (Karabekiroğlu, 2015). 

Empathy is an important element for effective communication. It is known that over the years, researchers 

and experts have provided different definitions of the concept of empathy (Dökmen, 1988). In a brief and general 

definition, empathy can be described as the ability to accurately perceive another person's internal state, to coexist 

with that person, and to be sensitive to the emotions they are experiencing by entering their unique perceptual 

world (Ford, 1979; Rogers, 1957; Rogers, 1959). However, each individual’s ability to empathize varies, which is 

referred to as empathic tendency (Dökmen, 1988). In communication with a high level of empathic tendency, 

conflicts are more readily resolved, and positive relationships are more likely to develop (Alisinanoğlu & Köksal, 

2000). Furthermore, parents' empathy skills and the level of their empathic abilities play a significant role in the 

development of children's empathy. It has been observed that when parents exhibit low levels of empathy, the 

development of empathy in children tends to be similarly impaired (Feshbach, 1990; Sap, Özkan, & Uğurlu, 2022).  

In a study conducted by Lipsitt (1993), the relationship between mothers' empathy skills, their 

communication styles, and the development of their children's empathy skills was examined. The study included 

76 mothers and their 8-9-year-old children.  The findings indicated that mothers' empathy skills did not have a 

significant effect on children's empathy skills;  however, the mothers' communication style was found to have a 

notable influence on the child's empathy development. Specifically, a supportive communication style was 

positively associated with the empathy skills of female children, whereas a directive communication style 

negatively impacted the empathy skills of male children (Rehber, 2007).  Another study, which examined the 

impact of mothers with different levels of empathetic tendencies on their children's success and adjustment, was 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  607 

conducted with 401 high school students and their mothers.  The results revealed that children of mothers with 

higher empathetic tendencies exhibited better overall adjustment compared to children of mothers with lower 

empathetic tendencies (Eroğlu, 1995). In another study (Ata, 2023), it was found that there was a significant 

difference in parents’ levels of empathy before and after participating in an empathy skills training program. The 

same study also revealed that parents’ emotional expression skills showed a significant improvement after the 

program compared to before. 

An empathetic individual must first possess a heightened awareness of their own emotions in order to 

effectively comprehend and relate to the emotional experiences of others. Self-awareness of one’s emotions is the 

primary indicator that a person is capable of using emotion regulation skills (Edwards & Wupperman, 2016). 

Emotion regulation encompasses the internal and external processes that an individual uses to monitor, evaluate, 

and modify intense and transient emotional responses (Thompson, 1994). In other words, emotion regulation can 

be defined as the ability to provide flexible and tolerable responses to experienced emotions (Cole, Michel, & Teti, 

1994). Gross (1998) developed a five-step, process-oriented model to explain emotion regulation, which includes 

"situation selection, situation modification, attentional deployment, cognitive change, and response modulation." 

Gross (2013) later revised this definition, describing emotion regulation as encompassing the entire process of 

understanding, recognizing, responding to, and expressing emotions. As can be inferred from these explanations, 

empathy and emotion regulation skills are closely related. It can be said that individuals with strong emotion 

regulation skills tend to have more positive social relationships and show greater understanding and empathy when 

faced with the problems of others (Bernhardt & Singer, 2012). 

Parental emotion regulation is defined as one of the key ways in which parents act as important agents of 

emotional socialization for their children (Bariola, Gullone, & Hughes, 2011).  In the parenting process, emotions, 

as well as individual differences in the nature and intensity of parents' emotions, are factors that influence parenting 

quality and the parent-child relationship (Dix, 1991). Morelen, Shaffer, and Suveg (2016) found a positive 

relationship between mothers' emotional dysregulation and their children's emotional dysregulation, and a negative 

relationship between mothers' emotional dysregulation and their children's adaptive emotion regulation. Bilge and 

Sezgin (2020) identified a relationship between mothers' emotion regulation difficulties and the emotion regulation 

difficulties of children aged 3-6. Akman (2019), in a study with children aged 11-14 and their parents, found a 

low-level relationship between children's emotion regulation difficulties and parents' emotion regulation 

difficulties. A similar result was obtained in Fırat's (2020) study, where a negative relationship was found between 

mothers' emotion regulation difficulties and their children's emotion regulation skills. 

Just as adults utilize language to communicate, children employ play as a primary mode of interaction with 

their families and their environment. Play serves as their form of expression. The emergence of play therapy as a 

recognized therapeutic approach in psychology can be attributed to this understanding. Play therapy is a therapeutic 

modality designed to enhance children’s problem-solving abilities, stress and anxiety coping strategies, and 

regulate maladaptive behaviors and emotional disturbances arising from traumatic experiences (Cohen & Gadassi, 

2018; Silva et al., 2017).  Axline (2020) placed the fact that children use play as a natural means of expression at 

the core of play therapy. Filial therapy, on the other hand, is a method developed in a group family therapy format 

that aims to strengthen the communication and relationships between parents and their children, as well as improve 

their self-confidence and parenting skills. It works by teaching parents the principles of play therapy, accompanied 

by an empathetic approach, and is shaped within a framework of values such as honesty, openness, respect, 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  608 

sincerity, understanding, acceptance, self-efficacy, humility, collaboration, a playful attitude, humor, emotional 

expression, family resilience, and balance (Guerney & Ryan, 2013; VanFleet, 2021). Child-Parent Relationship 

Therapy (CPRT) is an evidence-based 10-session Filial Therapy Model published as a practical guide by Landreth 

and Bratton in 2019. The CPRT protocol included in this guide is designed as an implementation manual for 

trained and certified mental health professionals. The guide also includes a Therapist Protocol detailing how all 

10 sessions should be structured and a Parent Handbook for parents to use throughout the training (Landreth and 

Bratton, 2023). 

 Evidence-based clinical studies have demonstrated that filial therapy sessions with parents of children aged 

3-10 provide beneficial and preventive applications (Pekşen Akça, 2022; Tortamış Özkaya, 2015). Bratton and 

Landreth (1995) conducted a study with experimental and control groups, showing that after a 10-week CPRT 

program, parents in the experimental group demonstrated significantly more empathic behavior toward their 

children than those in the control group. In a more recent study, Hosseini and Ashori (2024) examined the effects 

of CPRT on emotion regulation and stress among mothers of children with hearing impairments. The findings 

showed that the program positively and significantly influenced both behavioral emotion regulation and stress 

management in these mothers. Carnes-Holt and Bratton (2014) carried out a pilot study assessing the effectiveness 

of child-parent relationship therapy in adoptive families. Children in the intervention group showed a noticeable 

reduction in behavioral problems compared to those on the waitlist control group, and the program was also found 

to be effective in increasing parental empathy. Similarly, Öztekin (2021) reported a decline in behavioral problems 

among children from single-parent families following a CPRT-based intervention, along with a significant 

improvement in the empathy levels of participating parents. In another example, Akgün and Yeşilyaprak (2010) 

developed the Play-Based Mother-Child Relationship Enhancement training program, drawing on principles of 

play therapy and filial therapy. As a result of the intervention, the relationships between mothers in the 

experimental group and their children were found to be significantly different compared to those in the control 

group. Further support for the effectiveness of these approaches can be found in studies conducted in Turkey by 

Bulut Ateş (2015), Genç (2023), Kafescioğlu, Özer, and Çarkoğlu (2012), Öztekin (2017), and Yavuz (2017). 

1. Method 
1.1. Research Design 
This research was conducted as a mixed-methods study using both quantitative and qualitative data and 

analyses (Yıldırım and Şimşek, 2021). Primarily, a pre-test-post-test-follow-up measurement experimental design 

without a control group was created to obtain quantitative data (Büyüköztürk, 2007).  The data collection tools 

were filled in face-to-face with the participants before the intervention started, in the last session at the end of the 

intervention, and again 3 months later. For the qualitative data, in-depth interviews were conducted with each 

participant following the post-test measurements. 

1.2. Research Group 
The population of this study consists of all parents residing in Karabük province who have children aged 3 

to 10. To form the experimental group, participants who responded to social media announcements were contacted 

via telephone, where the objectives and procedures of the study were explained. Seven mothers who volunteered 

to participate constituted the experimental group, and the research process was carried out with this group. The 

demographic information of the mothers in the experimental group is presented in Table 1 below. 

 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  609 

Table 1: Demographic Information of the Mothers in the Experimental Group 

  n % 

Age 

25-30 

31-35 

36-40 

40 and above 

2 

2 

2 

1 

28.6 

28.6 

28.6 

14.3 

Education Status 

Primary school 

Associate degree 

Bachelor’s degree 

1 

1 

5 

14.3 

14.3 

71.4 

Employment Status 
Yes 

No 

2 

5 

28.6 

71.4 

Father's Education Level 

High school 
Associate degree 

Master’s degree and above 

3 

1 

3 

42.9 

14.3 

42.9 

Father's Employment Status 
Yes 

No 

7 

0 

100 

0 

Income Status 

20000-29000 

30000-39000 

40000-49000 

50000 and above 

1 

1 

2 

3 

14.3 

14.3 

28.6 

42.9 

Number of Chidren 

1 

2 

3 

4 

2 

1 

57.1 

28.6 

14.3 

Age of the Focus Child 

3 

5 

8 

3 

3 

1 

42.9 

42.9 

14.3 

Child’s Health Problem 
Have 

Don’t have 

2 

5 

28.6 

71.4 

 

The ages of the 7 mothers participating in the study range from 29 to 45, with an average age of 35. The 

mothers have been married for an average of 7 years, with their years of marriage ranging from 4 to 15. One of 

the 7 mothers’ is in her second marriage, while six mothers are continuing their first marriage. 

When the educational status of the mothers participating in the study is examined,  it is observed that 71% 

have a bachelor's degree, 14% have an associate degree, and 14% have completed primary school. It is also noted 

that 71.4% of the mothers are not employed, while 28.6% are employed. Regarding the educational status of the 

mothers' husbands, it is found that 42.9% have a high school diploma, 14.3% have an associate degree, and 42.9% 

have a master's degree or higher. All of the fathers were reported to be employed. 

One of the mothers who participated in the study stated that she had 3 children, two of them had 2 children 

and four of them had only one child. Only one of the mothers stated that she would focus on her second child in 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  610 

education, while the others stated that they would focus on their first child. Regarding the ages of the children of 

the mothers who participated in the study, it was observed that three children (42.9%) were 3 years old, three 

children (42.9%) were 5 years old, and one child (14.3%) was 8 years old. 

While 5 out of 7 mothers (71.4%) stated that their children did not have any health problems, 1 mother 

stated that her child had a developmental delay due to premature birth and 1 mother stated that her child had a cleft 

lip and palate. 

1.3. Data Collection Tools 
1.3.1. Quantitative Data Collection Tools 
1.3.1.1. Sociodemographic Information Form 
Information regarding the sociodemographic variables of this study was obtained through a demographic 

information form prepared by the researcher. The demographic information form included questions such as age, 

gender, how many years the participants have been married, and how many children they have. At the same time, 

a written consent form was filled out indicating that they voluntarily wanted to participate in this study. 

1.3.1.2. Parent-Child Communication Scale 
The Parent-Child Communication Scale (PCCS) developed by Kahraman aims to measure the quality of 

communication between parents and their children. The scale consists of 27 items and five subdimensions. These 

dimensions are: 'openness to sharing (items 11, 13, 14, 21)', 'unobstructed listening (items 2, 8, 10, 15, 27)', 

'respect-acceptance (items 5, 9, 16, 18, 20, 22, 23)', 'sensitivity (items 6, 12, 17, 24, 25, 26)', and 'problem-solving 

(items 1, 3, 4, 7, 19)'. The scale uses a 5-point Likert-type rating system, where higher scores indicate a higher 

level of parent-child communication. Items under the unobstructed listening subdimension are reverse-coded. The 

overall internal consistency coefficient (Cronbach’s alpha) for the scale is .86. Internal consistency coefficients 

for the subscales were calculated as .76, .84, .76, .76, and .70, respectively (Kahraman, 2016). 

1.3.1.3. Parent Emotion Regulation Scale 
The original version of the Parent Emotion Regulation Scale (PERS) was developed by Pereira and 

colleagues in 2017. The scale was adapted into Turkish by Ahçı, Akdeniz, Harmancı, Akaroğlu, and Seçer (2020). 

The scale, which measures emotion regulation skills in the context of parenting, can be administered to parents of 

children aged 3–15. The Turkish version of the scale consists of 13 items and has three dimensions: 'Parents' 

avoidance of the child's emotions (items 2, 4, 5, 6)', 'Parents' orientation to the child's emotions (items 1, 7, 8, 9, 

10, 11)' and 'Parents' acceptance of the child's and their own emotions (items 3, 12, 13)'. The scale is answered 

using a 5-point Likert type, and there are no reverse-coded items. As a result of internal consistency tests of the 

scale, the Cronbach’s Alpha reliability was found to be .76, and the split-half reliability was found to be .71. The 

Cronbach’s Alpha coefficients for the subscales were .78, .79, and .75, and the split-half reliability coefficients 

were .73, .74, and .71.  

1.3.1.4. Empathic Tendency Scale 
The Empathic Tendency Scale (ETS) developed by Dökmen aims to measure the empathizing potential of 

individuals in daily life. Consisting of 20 items, the positive items of the Empathic Tendency Scale are scored 

directly, while the negative items are reversed. Items 3, 6, 7, 8, 11, 12, 13 and 15 of the scale are reverse coded. 

The scale is rated on a 5-point Likert-type scale, with total scores ranging from a minimum of 20 to a maximum 

of 100. The test-retest reliability of the scale was found to be .82. As a result of the internal consistency tests of 

the scale, Cronbach Alpha coefficient was found to be .86. The correlation between the scores obtained from the 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  611 

Empathy Tendency Scale and the ‘Understanding Emotions’ section of the Edwards Personal Preference Inventory 

was found to be .68 (Dökmen, 1988). 
1.3.2. Qualitative Data Collection Tools 
For the participants who were interviewed in depth, the researcher asked pre-determined questions, and the 

participants' responses were recorded using a voice recorder. Some of the questions directed to all participants 

during the interview are listed below:  

1. What would you say when you think about the child-parent relationship therapy? 

2. After participating in the program, have there been any changes in yourself? What has changed? 

3. After participating in the program, have there been any changes in your child? What has changed? 

4. What was the most important contribution of the program for you? 

1.4. Procedure 
The intervention program used in the experimental method, which is based on Child-Parent Relationship 

Therapy and the Child-Centered Play Therapy training provided to parents, was prepared by the researcher after 

receiving training from Reyhana Seedat, an APT-approved trainer and supervisor. This training served as the 

prerequisite for the implementation in this research. An announcement was made via social media to form the 

experimental group. After conducting preliminary interviews with the applicants, detailed information was 

provided to form the group, and 10 individuals volunteered to join the group. However, one participant stated that 

they would not be able to attend the first session, another participant missed the first session, preventing pre-test 

measurements from being taken, and another participant stated that they could not continue after the third session. 

Therefore, the research was conducted with 7 participants. On November 29, 2023, the participants gathered at the 

Karabük Zübeyde Hanım Public Library for the first session of the CPRT program. Before the session, the 

participants were informed that data would be collected within the scope of the thesis process and that 

questionnaires would be given accordingly. For the pre-test measurement, the participants were given the 

Sociodemographic Information Form and Consent Form, the Parent's Communication with Child Scale, the 

Empathic Tendency Scale and the Parent Emotion Regulation Scale and were asked to complete them completely. 

Following the selection of the group and the collection of pre-test measurements, the 10-week Child-Parent 

Relationship Therapy (CPRT) program was implemented. The structure and content of the program are outlined 

as follows: 

Session 1: The session commences with an introduction of the group. The concepts, objectives, and core 

principles of CPRT are introduced, along with guidance on how parents can assist their children. Three 

fundamental CPRT rules are addressed. The reflective responding technique is taught to the parents. Homework 

assignments for the first session are provided to the participants. 

Session 2: Homework from the first session is evaluated. The basic principles of the play sessions that 

parents will conduct are explained. A list of toys to be used in the play sessions is reviewed. A video demonstrating 

basic play skills is shown. Two of CPRT’s fundamental rules are discussed. Homework for the second session is 

assigned. 

Session 3: The homework from the previous session is reviewed, and key points regarding the play session 

guidelines (dos and don'ts) are discussed. The play session procedural checklist is presented to ensure proper 

implementation. Role-playing exercises are conducted with the parents to enhance their skills. A discussion is held 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  612 

regarding how parents will communicate the concept of special play time to their children. One or two parents are 

asked to bring a video of their special play time to the next session. Homework for the third session is assigned. 

Session 4: Homework from the preceding session is reviewed. A detailed discussion is held on the actions 

to be taken during play sessions. The parents' experiences with their first special play time are examined. The 

videos of the parents, which were agreed upon during the previous session, are viewed collectively. The therapist 

provides supervision and feedback based on the videos. Notes regarding boundary-setting skills are reviewed, and 

exercises are conducted to practice these skills. A video demonstrating effective boundary-setting techniques is 

shown to reinforce the concept. Two more CPRT core rules are discussed. Homework assignments for the fourth 

session are given. 

Session 5: The homework from the previous session is evaluated. A discussion is held regarding the 

parents’ experiences with the play sessions. Videos of two parents' play sessions are reviewed, followed by a 

supervisory discussion. Continued work on boundary-setting techniques is carried out. One of CPRT’s core rules 

is addressed in detail. Homework assignments for the fifth session are provided. 

Session 6: Homework from the previous session is reviewed. The play sessions are discussed. Videos of 

two parents' play sessions are watched and supervised. Notes on teaching providing choices, responsibility-taking, 

and decision-making are covered. A video related to providing choices is shown. A list of frequently asked 

questions during play sessions is reviewed. Two CPRT core rules are addressed. Homework for the sixth session 

is assigned. 

Session 7: Homework from the previous session is reviewed. Play sessions are discussed. Videos of two 

parents' play sessions are watched and supervised. The topic of providing choices from the previous session is 

continued. Boundary-setting and decision-making related to consequences are covered. Activities to build self-

confidence are conducted. One CPRT core rule is discussed. Homework for the seventh session is assigned. 

Session 8: Homework from the previous session is reviewed. Play sessions are discussed. Videos of two 

parents' play sessions are watched and supervised. Notes on encouragement versus praise are reviewed. One CPRT 

core rule is discussed. Homework for the eighth session is assigned. 

Session 9: Homework from the previous session is reviewed. Play sessions are discussed. Videos of two 

parents' play sessions are watched and supervised. By this session, the videos of all parents have been reviewed. 

In this session, advanced boundary-setting, as well as providing choices as a consequence of defiance, are covered. 

Practical exercises are conducted for these topics. The concept of doll play that is structured for parents is 

explained. Two CPRT core rules are discussed. Homework for the ninth session is assigned. 

Session 10: Homework from the previous session is reviewed. Play sessions are discussed. The entirety of 

the training program is reviewed. Participants are asked to share the most important things they have learned, as 

well as how their perspective of their child has changed since the beginning of the program. A recap of the CPRT 

core rules emphasized throughout the 10 sessions is provided. Additional reminders are reviewed. The date and 

time for a follow-up meeting are set. The continuation of home assignments and play sessions is discussed. 

Reading recommendations are offered for parents who wish to continue their learning. Each parent is given a 

certificate of participation, and the sessions are concluded. 

At the end of the 10 sessions, participants were asked to complete the Parent-Child Communication Scale, 

Empathic Tendency Scale, and Parent Emotion Regulation Scale again in order to obtain post-test measurements. 

After completing the sessions, individual appointments were scheduled for in-depth interviews with the 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  613 

participants. During these interviews, the researcher-administered, pre-determined interview questions were posed 

to the participants, and their responses were audio-recorded. Three months after the post-test data collection, 

participants were invited to a follow-up session, during which they completed the Parent-Child Communication 

Scale, Empathic Tendency Scale, and Parent Emotion Regulation Scale for a third time as part of the follow-up. 

1.5. Data Analysis 
The data from the pre-test, post-test, and follow-up measurements obtained from the participants were 

analyzed using SPSS Statistics 25 software. In the analysis of quantitative data, the Wilcoxon signed-rank test was 

used. A significance level of .05 was considered in the analysis of the data. In the analysis of qualitative data, 

content analysis and theme analysis were performed after transcribing the audio recordings of in-depth interviews 

with participants (Yıldırım and Şimşek, 2021). In the analysis of the qualitative data from the participants, the data 

were coded as K1, K2, K3, K4, K5, K6, and K7 to represent the individuals. 

2. Results and Interpretation  
This section will present the analysis and interpretation of the findings obtained in the study. The analysis 

data related to the study's hypotheses will be presented under two headings: quantitative findings and qualitative 

findings. 

2.1. Quantitative Findings 
2.1.1. Descriptive Statistical Results of the Pre-Test and Post-Test Scores of the Experimental Group 

on the Parent-Child Communication Scale and Its Sub-Dimensions 
The descriptive statistical results of the pre-test and post-test scores of the Parent-Child Communication 

Scale and its sub-dimensions in the experimental group were examined. According to the data obtained from the 

analysis, the total score of the Parent-Child Communication Scale increased from 79.89 in the pre-test to 89.10 in 

the post-test. This result indicates that parents' communication with their children has improved in a positive 

direction. Similarly, when the pre-test and post-test scores of the scale's sub-items are compared, they show a 

positive increase. This also explains that parents' communication with their children has been positively affected 

in the sub-scale dimensions (see Table 2). 

Table 2: Descriptive statistics results of the pre-test and post-test scores of the Parent-Child Communication Scale and its subscales 
for the experimental group. 

Test Scores N `x S Min. Max. 

 Parent-Child 
Communication 

Scale Total 

7 79.89 8.64 68 95 

 Open to Share 7 76.42 20.14 45 100 

Pre-Test Unobstructed 
Listening 

7 72.00 12.64 52 92 

 Respect-
Acceptance 

7 89.79 7.16 77 97 

 Sensitivity 7 80.95 8.32 73 96 

 Problem-Solving 7 75.42 11.17 60 92 

 Parent-Child 
Communication 

Scale Total 

7 89.10 7.31 76 100 

 Open to Share 7 87.14 12.86 70 100 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  614 

Post-Test Unobstructed 
Listening 

7 83.42 9.64 68 100 

 Respect-
Acceptance 

7 92.24 6.10 80 100 

 Sensitivity 7 92.38 7.38 76 100 

 Problem-Solving 7 88.00 12.00 64 100 

 
2.1.2. Comparison of Pre-Test and Post-Test Scores of the Experimental Group on the Parent-Child 

Communication Scale 
The communication levels of mothers participating in the study with their children were compared before 

and after participating in the Child-Parent Relationship Therapy Training. The comparative analyses of the pre-

test and post-test rank means of the mothers' total scores on the Parent-Child Communication Scale were 

performed using the Wilcoxon Signed-Rank Test, as presented in the tables below. 

Table 3: Comparison of Pre-Test and Post-Test Scores of the Experimental Group on the Parent-Child Communication Scale 

Mean Post-Test PCCS Total –  

Mean Pre-Test PCCS Total 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z p 

Negative ranks 0 .00 .00 -2.37 .01 

Positive ranks 7 4.00 28.00   

Ties 0     

Total 7     

 

A significant difference was observed in mothers’ parent-child communication levels before and after 

participation in the CPRT program. Post-intervention scores were significantly higher than pre-intervention scores 

(z = −2.37, p < .05), indicating that the CPRT training positively influenced the quality of communication between 

mothers and their children. 

2.1.3. Descriptive Statistics Results of the Post-Test and Follow-up Scores of the Experimental Group 
on the Subdimensions of the Parent-Child Communication Scale 

The descriptive statistical results of the final test and follow-up scores of the Parent-Child Communication 

Scale and its subscales for the experimental group were examined. According to the data obtained from the 

analysis, the total score of the Parent-Child Communication Scale was 89.10 in the final test study and 87.30 in 

the follow-up study. This result also shows that the intervention program maintained its effect on parents' 

communication with their children in the follow-up measurement taken three months later (see Table 4). 

 

 

 

 

 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  615 

Table 4: Descriptive statistical results of the final test follow-up scores of the Parent-Child Communication Scale and its subscales 
for the experimental group 

Test Scores N `x S Min. Max. 

 
Parent-Child 

Communication 
Scale Total 

7 89.10 7.31 76 95 

 Open to Share 7 87.14 12.86 70 100 

Post-Test Unobstructed 
Listening 7 83.42 9.64 68 100 

 Respect-
Acceptance 7 92.24 6.10 80 100 

 Sensitivity 7 92.38 7.38 76 100 

 Problem-Solving 7 88.00 12.00 64 100 

 
Parent-Child 

Communication 
Scale Total 

7 87.30 6.56 78 97 

 Open to Share 7 82.14 13.18 70 100 

Follow-Up Test Unobstructed 
Listening 7 80.57 19.65 40 100 

 Respect-
Acceptance 7 92.65 6.14 82 100 

 Sensitivity 7 92.38 5.34 83 100 

 Problem-Solving 7 84.57 12.94 68 100 

 

It was found that Filial Therapy was effective on the total score of the Parent-Child Communication Scale, 

as well as the subdimensions of Unobstructed Listening, Respect-Acceptance, Sensitivity, and Problem Solving, 

based on the pre-test, post-test, and follow-up test measurements taken from the mothers participating in the study. 

This effect was also found to continue in the follow-up test data obtained 3 months after the completion of the 

intervention. 

2.1.4. Comparison of Post-Test and Follow-Up Scores on the Parent-Child Communication Scale 
in the Experimental Group 

The communication levels of the mothers who participated in the Child-Parent Relationship Therapy 

(CPRT) training were compared immediately after the training and three months later. The comparative analyses 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  616 

of the mothers' total scores on the Parent-Child Communication Scale using the Wilcoxon Signed-Rank Test are 

shown in the table below. 

Table 5: Comparison of Post-Test and Follow-Up Mean Total Scores on the Parent-Child Communication Scale in the Experimental 
Group 

Mean Post-Test PCCS Total –  

Mean Pre-Test PCCS Total 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z P 

Negative ranks 4 4.00 16.00 -1.16 .24 

Positive ranks 2 2.50 5.00   

Ties 1     

Total 7     

 

There was no statistically significant difference in mothers’ parent-child communication levels between the 

post-training and follow-up assessments of the CPRT program (z = −1.16, p > .05). 

2.1.5. Descriptive Statistics Results of the Pre-Test and Post-Test Scores of the Experimental Group 
on the Subdimensions of the Parent Emotion Regulation Scale 

The descriptive statistical results of the pre-test and post-test scores of the sub-dimensions of the Parent 

Emotion Regulation Scale in the experimental group were examined. According to the data obtained from the 

analysis, the score for the Parental Avoidance of the Child’s Emotions subscale of the Parent Emotion Regulation 

Scale was 40.71 in the pre-test and decreased to 32.14 in the post-test. Accordingly, it was found that there was a 

positive decrease in parents' avoidance of their children's emotions after the CPRT program. In the pre-test, the 

Parental Orientation to the Child’s Emotions score was 65.23, which increased to 69.52 in the post-test. Similarly, 

the score for Parental Acceptance of the Child’s and Their Own Emotions rose from 58.09 in the pre-test to 62.85 

in the post-test. Taken together, these findings suggest that the CPRT program had a positive impact on all three 

subdimensions of parents’ emotional regulation (see Table 6). 

Table 6: Descriptive Statistics Results of the Pre-Test and Post-Test Scores of the Experimental Group on the Subdimensions of 
the Parent Emotion Regulation Scale. 

Test Scores N `x S Min. Max. 

 

Parents' 
Avoidance of 

the Child's 
Emotions 

7 40.71 18.80 10 65 

Pre-Test 

Parent's 
Orientation to 

the Child's 
Emotions 

7 65.23 7.16 56 80 

 

Parents' 
Acceptance of 
the Child's and 

Their Own 
Emotions 

7 58.09 15.25 40 80 

 Parents' 
Avoidance of 

7 32.14 20.98 0 70 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  617 

the Child's 
Emotions 

Post-Test 

Parent's 
Orientation to 

the Child's 
Emotions 

7 69.52 8.03 56 80 

 

Parents' 
Acceptance of 
the Child's and 

Their Own 
Emotions 

7 62.85 14.32 40 80 

2.1.6. Comparison of Pre-Test and Post-Test Scores on the Subdimensions of the Parent Emotion 
Regulation Scale in the Experimental Group 

The emotional regulation levels of mothers participating in the study were compared before and after 

participating in the Child Parent Relationship Therapy Training. The subdimension scores of the Parent Emotion 

Regulation Scale—Parental Avoidance of the Child’s Emotions, Parental Orientation to the Child’s Emotions, and 

Parental Acceptance of the Child’s and Their Own Emotions—were analyzed using the Wilcoxon Signed-Rank 

Test by comparing their pre-test and post-test mean ranks. The results of the comparative analysis are presented 

in the tables below. 

Table 7: Comparison of Pre-Test and Post-Test Mean Scores on the ‘Parental Avoidance of the Child’s Emotions’ Subdimension 
in the Experimental Group 

Mean (Post-Test 'Parental Avoidance' – Pre-Test 
'Parental Avoidance') 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z p 

Negative ranks 4 3.50 14.00 -1.76 .07 

Positive ranks 1 1.00 1.00   

Ties 2     

Total 7     

 

No significant difference was found in mothers’ scores on the Avoidance of the Child’s Emotions 

subscale of the Parent Emotion Regulation Scale (PERS) before and after CPRT training (z = −1.76, p > .05). 

Table 8: Comparison of Pre-test and Post-test Mean Scores of the Experimental Group on the Parental Emotion Regulation Scale 
– Subscale of Parental Orientation to the Child’s Emotions 

Pre-test and Post-test Means – Parental 
Orientation to the Child’s Emotions 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z p 

Negative ranks 0 .00 .00 -1.84 .06 

Positive ranks 4 2.50 2.50   

Ties 3     

Total 7     

No significant difference was found in mothers’ scores on the Parental Orientation to the Child’s Emotions 
subscale of the Parent Emotion Regulation Scale (PERS) before and after CPRT training (z = −1.84, p > .05). 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  618 

Table 9: Comparison of Pre-test and Post-test Mean Scores of the Experimental Group on the Parental Emotion Regulation Scale 
– Subscale of Parental Acceptance of Child’s and Their Own Emotions 

Pre-test and Post-test Means –  
Parental Acceptance of Child’s and Their Own 
Emotions 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z p 

Negative ranks 2 2.25 4.50 -.81 .41 

Positive ranks 3 3.50 10.50   

Ties 2     

Total 7     

No significant difference was found in mothers’ scores on the Parental Acceptance of Child’s and Their 

Own Emotions subscale of the Parent Emotion Regulation Scale (PERS) before and after CPRT training (z = −.81, 

p >.05). 

2.1.7. Descriptive Statistics of the Final Test and Follow-up Scores of the Sub-dimensions of the 
Parent Emotion Regulation Scale in the Experimental Group 

Descriptive statistics results of the post-test and follow-up scores of the experimental group's Parent 

Emotion Regulation Scale and its sub-dimensions were analyzed. According to the analysis results, the Parental 

Avoidance of the Child’s Emotions subscale score increased from 32.14 in the post-test to 34.28 in the follow-up, 

suggesting a slight rise in parents’ tendency to avoid their children's emotions three months after completing the 

CPRT program. Conversely, the Parental Orientation to the Child’s Emotions score decreased from 69.52 to 65.71 

during the same period, indicating a modest decline in active emotional engagement with the child. However, a 

positive change was observed in the Acceptance of the Child’s and One’s Own Emotions subscale, where scores 

rose from 62.85 to 69.52, reflecting an improvement in parents’ emotional acceptance. When evaluated in terms 

of this sub-dimension, it was observed that three months after the CPRT program, there was a positive increase in 

parents’ behaviors of accepting both their own emotions and their child’s emotions (see Table 10). 

Table 10: Descriptive Statistics of the Final Test and Follow-up Scores of the Sub-dimensions of the Parent Emotion Regulation 
Scale in the Experimental Group 

Test Scores N `x S Min. Max. 

 

Parents' 
Avoidance of 

the Child's 
Emotions 

7 32.14 20.98 0 70 

Post-Test 

Parent's 
Orientation to 

the Child's 
Emotions 

7 69.52 8.03 56 80 

 

Parents' 
Acceptance of 
the Child's and 

Their Own 
Emotions 

7 62.85 14.32 40 80 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  619 

 

Parents' 
Avoidance of 

the Child's 
Emotions 

7 34.28 20.98 10 55 

Follow-Up Test 

Parent's 
Orientation to 

the Child's 
Emotions 

7 65.71 2.51 63 70 

 

Parents' 
Acceptance of 
the Child's and 

Their Own 
Emotions 

7 69.52 10.07 53 80 

 

Although there was a change in the emotion regulation levels of the participating mothers before and 

after the intervention, this change was not statistically significant according to the quantitative findings. It 

was found that CPRT did not have a significant effect on the 'Parent's avoidance of the child's emotions' 

dimension, 'Parent's orientation to the child's emotions' dimension and 'Parent's acceptance of the child's and 

their own emotions' dimension of the Parent Emotion Regulation Scale applied to the mothers in the pre-test, 

post-test and follow-up test measurements. However, when the mean scores of the mothers were examined, 

it was noteworthy that there was a decrease in the dimension of 'Parents' avoidance of the child's emotions' 

and an increase in the dimensions of 'Parents' orientation to the child's emotions' and 'Parents' acceptance of 

the child's and their own emotions'. It is thought that the small sample group may have negatively affected 

the significance level of the data. 

2.1.8. Comparison of Post-Test and Follow-Up Scores on the Subscales of the Parental Emotion 
Regulation Scale in the Experimental Group 

The emotion regulation levels of mothers who participated in the study were assessed after completing 

the Child–Parent Relationship Therapy training and again three months later. The Parental Emotion 

Regulation Scale consists of three subscales: parental avoidance of the child’s emotions, parental orientation 

to the child’s emotions, and parental acceptance of both the child’s and their own emotions. Comparative 

analyses of the post-test and follow-up scores on these subscales are presented in the tables below. 

Table 11: Comparison of Post-Test and Follow-Up Mean Scores on the Parental Avoidance of the Child’s Emotions Subscale in 
the Experimental Group 

Mean Follow-Up– Parental Avoidance of the 
Child’s Emotions 
Mean Post-Test – Parental Avoidance of the 
Child’s Emotions 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z P 

Negative ranks 4 3.25 13.00 -.17 .86 

Positive ranks 3 5.00 15.00   

Ties 0     

Total 7     

No significant difference was found between the post-training and follow-up scores of the mothers on the 
'Parental Avoidance of the Child’s Emotions' subscale of the Parental Emotion Regulation Scale (PERS) after 
completing the CPRT training. (z = −.17, p >.05). 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  620 

Table 12: Comparison of Post-Test and Follow-Up Mean Scores on the Parental Orientation to the Child’s Emotions Subscale of 
the Parental Emotion Regulation Scale in the Experimental Group 

Mean Follow-Up – Parental Orientation to the 
Child’s Emotions 
Mean Post-Test – Parental Orientation to the 
Child’s Emotions 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z P 

Negative ranks 5 3.20 16.00 -1.15 .24 

Positive ranks 1 5.00 5.00   

Ties 1     

Total 7     

No significant difference was found between the post-training and follow-up scores of the mothers on the 
'Parental Orientation to the Child’s Emotions' subscale of the Parental Emotion Regulation Scale (PERS) after 
completing the CPRT training (z = −1.32, p > .05). 

Table 13: Comparison of Post-Test and Follow-Up Mean Scores on the Parental Acceptance of the Child’s and Their Own 
Emotions Subscale of the Parental Emotion Regulation Scale in the Experimental Group 

Mean Follow-Up – Acceptance of the Child’s and 
Their Own Emotions 
Mean Post-Test – Acceptance of the Child’s and 
Their Own Emotions 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z p 

Negative ranks 1 4.00 4.00 -.94 .34 

Positive ranks 4 2.75 11.00   

Ties 2     

Total 7     

 

No significant difference was found between the mothers’ pre- and post-training scores on the 'Parental 

Acceptance of the Child’s and Their Own Emotions' subscale of the Parental Emotion Regulation Scale (PERS) 

(z = −.94, p > .05). 

2.1.9. Descriptive Statistics Results of the Empathy Tendency Scale Pre-Test and Post-Test Scores 
for the Experimental Group 

Descriptive statistics for the pre-test and post-test total scores of the Empathic Tendency Scale in the 

experimental group were examined. According to the analysis results, the total pre-test score was 72.71, while the 

total post-test score was calculated as 79.00. These findings suggest that the CPRT program had a positive effect 

on parents’ levels of empathic tendency (see Table 14). 

Table 14: Descriptive Statistics Results of the Empathy Tendency Scale Pre-Test and Post-Test Scores for the Experimental Group 

Test Scores N `x S Min. Max. 

Pre-Test Empathic 
Tendency Total 7 72.71 5.25 62 78 

Post-Test Empathic 
Tendency Total 7 79.00 9.76 62 94 

 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  621 

2.1.10. Comparison of Pre-Test and Post-Test Scores on the Empathic Tendency Scale in the 
Experimental Group 

The empathic tendencies of mothers participating in the study were compared before and after 

participating in Child Parent Relationship Therapy Training. The pre-test and post-test rank means of the 

mothers' Empathic Tendencies Scale total scores were compared using the Wilcoxon Signed Ranks test, as 

shown in the table below. 

Table 15: Comparison of Pre-Test and Post-Test Mean Scores on the Empathic Tendency Scale in the Experimental Group 

Mean Post-Test – Total Empathic Tendency 
Mean Pre-Test – Total Empathic Tendency 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z P 

Negative ranks 0  .00  .00 -2.20 .02 

Positive ranks 6 3.50 21.00   

Ties 1     

Toplam 7     

A significant difference was found between mothers' levels of empathy before and after CPRT training. 

Mothers' levels of empathy after training were significantly higher than their levels of empathy before training (z 

= −2.20, p < .05). These findings suggest that the CPRT program was effective in enhancing parents’ empathic 

tendencies. 

2.1.11. Descriptive Statistics Results of the Empathy Tendency Scale Post-Test and Follow-Up 
Scores for the Experimental Group 

The descriptive statistical results of the total final test and follow-up scores of the Empathetic 

Tendencies Scale for the experimental group were examined. According to the data obtained from the analysis, 

the total score of the Empathetic Tendencies Scale was 79.00 in the final test study and 77.28 in the follow-up 

study (see Table 16). 

Table 16: Descriptive Statistics Results of the Empathy Tendency Scale Post-Test and Follow-Up Scores for the Experimental 
Group 

Test Scores n `x S Min. Max. 

Post- Test Empathic 
Tendency Total 7 79.00 9.76 62 94 

Follow-Up Test Empathic 
Tendency Total 7 77.28 7.80 72 94 

 
2.1.12. Comparison of Post-Test and Follow-Up Scores on the Empathic Tendency Scale in 

the Experimental Group 
The empathic tendencies of mothers participating in the study were compared after they participated 

in Child Parent Relationship Therapy Training and three months later. The comparative analysis of the 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  622 

mothers' Empathic Tendencies Scale total scores' final test-follow-up rank averages using the Wilcoxon 
Signed Ranks test is shown in the table below. 

 
 

Table 17: Comparison of Post-Test and Follow-Up Mean Scores on the Empathic Tendency Scale in the Experimental Group 
Mean Follow-Up – Total Empathic Tendency 
Mean Post-Test – Total Empathic Tendency 

N Mean 
Rank 

Rank 

 Sum 

z P 

Negative ranks 5 3.20 16.00 -1.15 .24 

Positive ranks 1 5.00 5.00   

Ties 1     

Total 7     

No significant difference was found between the mothers’ empathic tendency levels after the CPRT training 

and at the three-month follow-up (z = −1.15, p > .05). This suggests that the effects of the CPRT program were 

sustained over the three-month period. 

2.2. Qualitative Findings 
After the child-parent relationship therapy training, one-on-one interviews were conducted with the mothers 

who constituted the experimental group of the study, in order to obtain their views on CPRT and to evaluate the 

contributions and gains that emerged at the end of the training. The data obtained from the interviews were 

analyzed using the content analysis technique. As a result of the analysis, 4 main themes and 11 sub-themes were 

identified (Table 18). Below are some of the questions from the semi-structured interview form, which was 

prepared for in-depth interviews with the participants: 

1. What would you say when you think about the CPRT training? 

2. After participating in the program, have there been any changes in yourself? What changed? 

3. After participating in the program, have there been any changes in your child? What changed? 

4. What was the most important contribution of the program for you? 

The table below presents the themes and sub-themes obtained from the interviews with the participants. 

Table 18: Themes and sub-themes 

Themes Sub-Themes 

Opinions about CPRT 
- Benefits of filial therapy 

- Recommendations about filial therapy 

Achievements after CPRT 

- Benefits for the mother 

- Benefits for the child 

-Gains in terms of mother-child relationship 

-The ability to set boundaries 

Contribution of CPRT to Communication Skills 

- Empathy skills 

- Impact on family communication 
- Impact on the child's expressive skills 

Contributions of CPRT to Emotion Regulation Skills 

- Acceptance of the mother's feelings 

-The mother's acceptance of the child's feelings 

-The mother's orientation to the child's emotions 

 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  623 

2.2.1. Views on Filial Therapy 
Participants generally expressed that they found the CPRT training beneficial. K1 and K6 stated that 

the training was supportive in terms of how to approach children, increasing interaction with the child, and 

communicating in a language the child can understand. Similarly, K2, K3, and K4 echoed these views, 

emphasizing that the information they learned about setting boundaries was particularly practical. Although 

K2 felt confident about setting boundaries, they mentioned struggling with offering choices and suggested 

that the training could focus more on this aspect. 

K3 shared that the principle heard in the first session, “Focus on the bagel itself, not the hole,” created 

a deep awareness within them. K4 described the training as “a valuable experience for me.” 

K7 highlighted that the training helped develop skills in reflective responding, accurately 

understanding emotions, and timely intervention. They emphasized the importance of the training by saying, 

“If the right intervention is not made at the right time, deficiencies remain and these deficiencies grow over 

time.” 

2.2.2. Gains Achieved After Child–Parent Relationship Therapy 

Mother-Specific Gains: 
K1 shared that prior to the training, she tended to be more impatient; however, she now feels that she 

can better understand her child's perspective, which she described as a personally fulfilling change. Although 

K7 had previously considered herself a patient person, she reported realizing—through the training—that her 

patience was more limited than she had assumed. 

K2 noted that the training helped her recognize the importance of emotional expression not only for 

her child but also for herself. She observed that when she expressed her own emotions, her child tended to 

respond in kind. K3 reflected on how the birth of her second child had weakened the emotional bond with 

her first child, but stated that this connection had meaningfully strengthened over the course of the training. 

Child-Related Gains: 
K5 observed that her child had become more capable of expressing emotions clearly and often repeated 

the emotional language she herself used. Similarly, K7 noted that her child had begun to develop a better 

understanding of emotions. 

Parent–Child Relationship: 
K1 and K4 stated that prior to the training, they tended to direct and control play, but after the training, 

they began allowing their child more freedom in initiating and structuring play. They reported that this shift 

had a positive impact on their relationship. K1 also mentioned that her child appeared to value the designated 

special play times. 

Limit-Setting Skills: 
K1 shared that she used to have sudden emotional outbursts, but after the training, she was able to let 

go of these behaviors and developed more effective limit-setting skills. Similarly, K2, K4, and K7 reported 

improvements in anger management and the ability to set appropriate boundaries with their children. 

2.2.3. Contributions of Child–Parent Relationship Therapy to Communication Skills 
All participants reported that the CPRT training enhanced their empathy and communication skills. 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  624 

Although K2 and K5 had previously considered themselves empathetic individuals, they 

acknowledged that they often overlooked their children’s emotions prior to the training. K5 shared that she 

was only able to understand the underlying reason for her child’s constant requests to play after completing 

the program. 

K3 stated that she had difficulty maintaining balance between her two children and had been unaware 

of her older child’s emotional needs; however, through the implementation of special play times, she was 

able to reestablish this balance. K4 emphasized that the homework assignments given during the training 

(such as the "sandwich kiss") helped strengthen communication. 

K7 noted that she came to understand empathy not just as recognizing a feeling, but as reflecting it 

back meaningfully. She emphasized that this awareness positively influenced not only her relationship with 

her child but also her interactions in other social contexts. 

2.2.4. Contributions of Child–Parent Relationship Therapy to Emotion Regulation Skills 
Participants reported that the CPRT training had a positive impact on their emotion regulation skills. 

K1 shared that before the training, she focused solely on her own emotions, which often led to 

conflicts; however, after the training, she learned to manage her emotions more effectively and with greater 

control. K2 and K5 emphasized that naming, expressing, and mutually reflecting emotions contributed 

significantly to improved communication. 

K6 and K7 particularly highlighted the effectiveness of the principle "Be a thermostat, not a 

thermometer" in anger management. K7 mentioned that by recalling her own childhood, she began to 

understand her child’s emotions from a more accepting perspective. 

K4 admitted that she has not fully developed emotion regulation skills yet; she still experiences anger 

at times but noted that her awareness has increased and she strives to maintain calmness. 

3. Discussion 
In this study, a 10-week Child–Parent Relationship Therapy (Filial Therapy) program was 

implemented by the researcher with mothers of children aged 3 to 8, in order to examine its effects on the 

mothers’ communication with their children, as well as their levels of empathic tendency and emotion 

regulation. 

Prior to and following the intervention, participants completed the Parent–Child Communication 

Scale. The pre-test and post-test scores were compared and analyzed. The analysis revealed a statistically 

significant increase in parent–child communication following the training, indicating that CPRT had a 

positive impact on the mothers’ ability to communicate with their children. 

When examining the subscales of the measure, significant improvements were observed in non-

directive listening, sensitivity, and problem-solving dimensions. These findings suggest that mothers became 

more attentive and open listeners, more emotionally attuned to their children, and more effective in 

addressing problems. On the other hand, no statistically significant difference was found between pre- and 

post-test scores in the openness to sharing and respect–acceptance subscales, although score increases were 

observed in both areas. This may indicate that these particular skills require a longer intervention period to 

show significant development. 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  625 

The findings of this study are consistent with previous research. For example, Bavin-Hoffman, 

Jennings, and Landreth (1996) reported positive developments in parent–child communication among 

parents who participated in CPRT. Similarly, studies conducted by Bratton and Landreth (1995), Yuen-Fan 

Chau and Landreth (1997), Costas and Landreth (1999), Glover and Landreth (2000), Bulut Ateş (2015), 

Öztekin (2017), and Genç (2023) have also indicated that CPRT positively influences parental levels of 

acceptance and empathy. 

The absence of statistically significant differences in the respect–acceptance and openness to sharing 

subscales in the present study may suggest that these skills require a longer intervention period or follow-up 

sessions in order to become more deeply internalized. Nevertheless, the upward trend observed in both 

subscales indicates that CPRT initiates a holistic transformation in parent–child communication. 

The Parental Emotion Regulation Scale was also administered to the mothers before and after the 

CPRT training. Although no statistically significant differences were found between pre-test and post-test 

scores across the three subscales, the direction of change in the scores is noteworthy. A decrease was 

observed in the avoidance of the child’s emotions subscale, while increases were found in the engagement 

with the child’s emotions and acceptance of both the child’s and one’s own emotions subscales. These trends 

suggest that CPRT initiates a process of increased awareness and gradual improvement in parents’ emotion 

regulation skills. 

The number of studies that directly examine the effects of CPRT on parents’ emotion regulation skills 

remains quite limited. Therefore, the findings of the present study help fill a significant gap in the existing 

literature. One of the most recent studies by Hosseini and Ashori (2024), conducted with mothers of deaf 

children, found that parent–child relationship-based play therapy significantly improved mothers’ emotion 

regulation skills and reduced their stress levels. This study provides timely and compelling evidence of 

CPRT’s impact on emotional regulation, even among parents of children with special needs. Similarly, 

research by Kafescioğlu, Özer, and Çarkoğlu (2012) showed a decrease in emotional reactivity within the 

family following CPRT participation. Topham, Wampler, Titus, and Rolling (2011) further emphasized that 

parental stress and deficiencies in emotional regulation are key predictors of behavioral problems in children. 

In the present study, the Empathic Tendency Scale was administered to the participating mothers 

before and after CPRT training. Statistical analyses revealed a significant increase in empathic tendencies 

following the intervention. This finding suggests that CPRT not only enhances parents’ relational skills with 

their children but also strengthens their intrinsic capacity for empathy, helping them better recognize and 

respond to their children's emotional needs. 

The results obtained in this study are largely consistent with previous research demonstrating the 

effectiveness of CPRT in enhancing empathy. In an experimental study conducted by Bratton and Landreth 

(1995) with control and intervention groups, it was found that parents who participated in Filial Therapy 

showed a statistically significant increase in their empathy levels compared to those in the control group. 

Similarly, studies conducted by Bulut Ateş (2015), Costas and Landreth (1999), Genç (2023), Öztekin 

(2017), and Yuen-Fan Chau and Landreth (1997) reported significant increases in empathy levels, empathetic 

understanding, and empathetic behaviors following CPRT. In this context, the findings of the present study 

align with both theoretical foundations and empirical evidence in the field. 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  626 

When post-test and follow-up data were compared, no significant difference was found in parents’ 

communication levels with their children. This suggests that the communication skills gained immediately 

after CPRT were maintained over a three-month period, indicating a short-term sustainability of the 

intervention’s effects. Although studies investigating the long-term impacts of CPRT are relatively limited, 

the current findings are in line with the key outcomes reported by Bratton and Landreth (1995) and Costas 

and Landreth (1999), both of which highlighted CPRT’s ability to produce lasting improvements in parent-

child communication. In particular, Landreth and colleagues found that after ten weeks of Filial Therapy, 

parents became more responsive and respectful toward their children, and the communication skills they 

developed through the program remained stable over time. 

The post-test and follow-up scores obtained from the Parental Emotion Regulation Scale administered 

to participating mothers were compared. The analysis revealed no statistically significant difference between 

the post-test and follow-up scores. However, the directional changes observed in the subscale scores offer 

important insights regarding the sustainability of therapeutic outcomes. The scale consists of three 

subdimensions: parental avoidance of the child's emotions, parental orientation to the child's emotions, and 

parental acceptance of both the child’s and their own emotions. Based on the subscale analyses, CPRT 

appears to reduce emotional avoidance in the short term, though this effect partially regresses after three 

months. This may suggest that parents could revert to old emotional response patterns when faced with daily 

stressors. Similarly, CPRT appears effective in fostering parental orientation to the child’s emotions in the 

short term, although this skill may weaken over time. In contrast, the acceptance of emotions shows a growing 

and lasting effect. Particularly, allowing space for both one’s own and the child’s emotions may have become 

an internalized skill, reinforced through empathic awareness. 

Bulut Ateş (2015) and Genç (2023) reported that following CPRT, there were significant increases in 

parental acceptance levels, and that these effects persisted in follow-up assessments. In this context, the 

sustained improvement specifically observed in the “parental acceptance of both the child’s and their own 

emotions” subscale aligns with the findings of these previous studies. 

Post-test and follow-up scores obtained from the Empathic Tendency Scale administered to the 

participating mothers were compared. The analysis revealed no statistically significant difference between 

the post-test and follow-up scores. These results indicate that the improvements in empathic tendency 

observed after CPRT were not statistically maintained during the follow-up period. However, it is noteworthy 

that the comparison between pre-test and post-test scores revealed a statistically significant increase in 

empathic tendency. This suggests that while the short-term effects of the therapy were strong, its impact 

appeared to diminish over time. 

The findings of this study differ partially from some of the existing literature. For instance, Bulut Ateş 

(2015) and Genç (2023) found that the increase in empathy levels observed in parents following CPRT was 

sustained during follow-up assessments. In contrast, the present study showed a clear improvement in 

empathic tendency compared to baseline, but this progress was not maintained over time. Such discrepancies 

may be attributed to variables such as continuity of practice, availability of social support, and parental 

motivation. 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  627 

In the qualitative part of this study, data obtained from in-depth interviews with mothers who 

participated in the CPRT program were analyzed with content analysis. Findings were grouped under four 

main themes: perceptions of CPRT, gains after CPRT, contributions of CPRT to communication skills, and 

contributions of CPRT to emotion regulation skills. 

Under the theme of perceptions of CPRT, the majority of mothers expressed that the program 

improved their relationships with their children and helped them better understand their children. Participants 

particularly noted that they realized play is the child’s language, that they became better at reading emotions 

through reflective responses, and that they received support in setting boundaries. However, some mothers 

made suggestions regarding the training content, stating that more practice in areas such as offering choices 

and observing games could be beneficial. This finding is consistent with the findings of Akgün and 

Yeşilyaprak (2010). 

When the gains after CPRT were examined, it was stated that mothers experienced multifaceted 

positive changes in themselves, their children, and the mother-child relationship. Mothers stated that they 

became more patient and mindful parents, experienced improvement in anger management, and approached 

their children with more understanding. From the children's perspective, positive behavioral changes such as 

expressing their emotions more comfortably, being calmer, and accepting boundaries have been reported. 

These findings are similar to the results presented in the studies by Bulut Ateş and Akbaş (2021) and Stover 

and Guerney (1967). 

In terms of the mother-child relationship, gains such as an increase in the quality of time spent together, 

strengthened communication, and deeper bonding have come to the fore. Similarly, studies by Akgün and 

Yeşilyaprak (2010) and Bulut Ateş and Akbaş (2021) highlight the positive effects of CPRT on the mother-

child relationship. 

In terms of contributing to communication skills, mothers reported that they listened to their children 

better, were more empathetic and sensitive during communication, and that their children were able to 

express themselves more comfortably. These results are consistent with studies such as Bratton and Landreth 

(1995), which show that CPRT develops empathic understanding and reflective communication skills. 

In terms of contributing to emotional regulation skills, mothers experienced positive changes in anger 

management, emotional focus, and acceptance of the transient nature of emotions. These changes were also 

reflected in their children, who were reported to express their emotions more freely, cry less, and show more 

emotional regulation. Participants illustrated their progress in emotional regulation with the metaphors such 

as “being a thermostat, not a thermometer.” These findings provide a unique contribution to the literature, 

especially given the limited number of studies directly examining CPRT’s effects on emotion regulation. 

Furthermore, gains in accepting children’s emotions are consistent with increased parental acceptance levels 

reported in studies by Bulut Ateş (2015) and Genç (2023). 

Overall, qualitative findings show that CPRT offers a holistic structure that goes beyond teaching 

parents how to play with their children; it also increases parents' self-awareness and develops their emotional 

and relational skills. 

 
 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  628 

Conclusion 

In this study, the effect of the Child Parent Relationship Therapy (CPRT) program applied to mothers 

with children aged 3–10 on their communication with their children, empathic tendencies, and emotion 

regulation skills was examined using quantitative and qualitative methods. 

Quantitative findings show that CPRT significantly improves parent-child communication and 

empathic tendencies; although it has no statistically significant effect on emotion regulation, it shows signs 

of positive change. In particular, it was observed that communication continued to improve after three 

months, while empathy levels decreased slightly over time. The lack of significant changes in the emotion 

regulation subscales may be related to the limited sample size. 

Qualitative findings revealed that mothers became calmer, more patient, empathetic, and accepting 

parents after the therapy. They reported positive behavioral and emotional changes in their children, 

strengthened bonds in the parent-child relationship, and improved communication. 

Overall, CPRT appears to enhance parenting skills, boost parental self-confidence, and foster healthier 

relationships with their children. Moreover, these skills seem to extend beyond the target child to other family 

members, suggesting potential long-term societal impacts. 

In conclusion, this study not only highlights the multifaceted contributions of CPRT to parenting 

processes but also enriches the limited literature on emotion regulation with qualitative data, providing a 

foundation for future research. 

When evaluating the findings of the present study, the following recommendations are proposed to 

guide future research: 

• This study employed an experimental design with an experimental group using pre-test, post-test, 

and follow-up measurements. Future studies could incorporate control and placebo groups in their 

experimental designs to further strengthen the research. 

• Conducting studies with sample groups drawn from diverse populations could contribute to the 

literature by exploring variations in outcomes. 

• In future studies, data could be collected using different scales for the emotion regulation variable, 

allowing for comparisons of the obtained data and yielding more robust results. 

• The sample size in future studies could be increased to ensure more statistically significant findings. 

• The study could be redesigned to include sessions in which both parents, rather than just one 

participate. This would allow for investigation into whether there are differences in family communication 

and interaction. 

• The Filial Therapy application could be compared with other parenting programs to assess the 

effectiveness of different experimental interventions.  

• To ensure the sustainability of skills learned during therapy, it is recommended that structured play 

sessions continue regularly, and awareness of children’s emotions be maintained in daily life. 

• Filial Therapy (CPRT)-based parent education programs could be implemented in family counseling 

centers, guidance and research centers, or community education programs, contributing to the expansion of 

preventive mental health services.  



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  629 

References 
Akgün, E., & Yeşilyaprak, B., (2010). Anne çocuk ilişkisini oyunla geliştirme eğitim programının 

etkililiği. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, 43, 123-147. 
Akman, H. (2019). 11-14 yaş çocukların duygu düzenleme güçlüklerinin anne-baba duygu düzenleme 

güçlüğü ve ebeveynin duygusal erişilebilirliği ile ilişkisinin incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Ufuk Üniversitesi. 
Albeniz, P. A., & Paul, J. P. (2004). Gender differences in empathy in parents at highand low-risk of 

child physical abuse. Child Abuse & Neglect, 28(3), 289–300. 

Alisinanoğlu, F., & Köksal, A., (2000). Gençlerin ben durumları (ego state) ve empatik becerilerinin 

incelenmesi. Hacettepe Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 18: 11- 16. 

Axline, V. M. (2020). Oyun terapisi (M. Baydoğan, Çev). Panama Yayıncılık. (1969). 

Bariola, E., Gullone, E., & Hughes, E. K. (2011). Child and adolescent emotion regulation: The role 

of parental emotion regulation and expression. Clinical child and family psychology review, 14, 198-212. 

Bavin-Hoffman, R., Jennings, G., & Landreth, G., (1996). Filial Therapy: Parental perceptions of the 

process. International Journal of Play Therapy, 5, 45-58. 

Berko, R. M., Wolwin, A. D., & Wolwin, D. R. (2001). Communicating: a social and career focus 

(Eight edition). Boston: Houghton Mifflin. 

Bernhardt, B. C., & Singer, T. (2012). The neural basis of empathy. Annual review of 

neuroscience, 35(1), 1-23. 

Bilge, Y. & Sezgin, E. (2020). Anne ve çocuk duygu düzenleme arasındaki ilişkide annenin kişilik 

özelliklerinin ve bağlanma stillerinin aracı rolü. Anadolu Psikiyatri Dergisi, 21(3), 310-318. 

Bratton, S. C., & Landreth, G. (1995). Filial therapy with single parents: Effects on parental 

acceptance, empathy, and stress. International Journal of Play Therapy, 4(1), 61-80. 

Bulut Ateş, F. (2015). Çocuk ebeveyn ilişkisi terapisi eğitminin boşanmış annelerin empati, kabul ve 

stres düzeylerine etkisi. [Yayımlanmamış Doktora Tezi]. Çukurova Üniversitesi. 

Bulut Ateş, F., & Akbaş, T. (2021). Çocuk-ebeveyn ilişki terapisi eğitimine katılan boşanmış annelerin 

eğitime ilişkin görüşlerinin incelenmesi. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 30(2), 47-

61. 

Büyüköztürk, Ş. (2007). Sosyal bilimler için veri analizi el kitabı istatistik, Araştırma Deseni SPSS 

Uygulamaları ve Yorum. Pegem Akademi. 

Carnes‐Holt, K., & Bratton, S. C. (2014). The efficacy of child parent relationship therapy for adopted 

children with attachment disruptions. Journal of Counseling & Development, 92(3), 328-337. 

Chau, I. Y. F., & Landreth, G. L. (1997). Filial therapy with Chinese parents: Effects on parental 

empathic interactons, parental acceptance of child and parental stress. International Journal of Play 

Therapy, 6(2), 75-92. 

Cohen E., & Gadassi, R. (2018) The function of play for coping and therapy with children exposed to 

disasters and political violence. Curr Psychiatry Rep, 20(5), 31. 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  630 

Cole, P. M., Michel, M. K., & Teti, L. O. D. (1994). The development of emotion regulation and 

dysregulation: A clinical perspective. Monographs of the Society for Research in Child Development, 59(2‐

3), 73-102. 

Costas, M., & Landreth, G., (1999). Filial Therapy with nonoffending parents of children who have 

been sexually abused. International Journal of Play Therapy, 8, 43 - 66. 
Cüceloğlu, D. (2016). İletişim donanımları. (52. Baskı). Remzi Kitabevi. 

Dix, T. (1991). The affective organization of parenting: Adaptive and maladaptative processes. 

Psychological bulletin, 110(1), 3. 

Dökmen, Ü. (1988). Empatinin yeni bir modele dayanılarak ölçülmesi ve psikodrama ile geliştirilmesi. 

Ankara University Journal of Faculty of Educational Sciences (JFES), 21(1), 155-190. 

Dökmen, Ü. (2005). İletişim çatışmaları ve empati. (31. Baskı). Sistem Yayıncılık. 

Dökmen, Ü. (2006). İletişim çatışmaları ve empati. (32. Baskı). Sistem Yayıncılık. 

Edwards, E. R., & Wupperman, P. (2017). Emotion regulation mediates effects of alexithymia and 

emotion differentiation on impulsive aggressive behavior. Deviant behavior, 38(10), 1160-1171. 

Eroğlu, N. (1995). Empatik eğilim düzeyleri farklı annelerin çocuklarının uyum ve başarı düzeyleri 

[Yayınlanmamış yüksek lisans tezi]. Hacettepe Üniversitesi. 

Feshbach, N. D. (1990). Parental empathy and child adjustment/maladjustment. Empathy and its 

development, 271-291. 

Fırat, B. (2020). Annelerin duygu düzenleme güçlükleri ve erişkin bağlanma stillerine göre 48-72 aylık 

çocukların duygu düzenleme becerilerinin incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. İstanbul Arel 

Üniversitesi. 

Ford, M. E. (1979). The consturct validity of egocentrism. Psychological Bulletin, 86(6), 1169-1188. 

Genç, Z. (2023). Çocuk ebeveyn ilişkisi terapisinin (filial terapi) ebeveynler ve çocuklar üzerindeki 

etkisinin incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi. 

Ginott, H. G. (2011). Anne baba ve çocuk arasında (2. Baskı). (A. Tüfekçi, Çev). Okuyan Us. (1965). 

Glover, G. J., & Landreth, G. L., (2000). Filial Therapy with Native Americans on the Flathead 

reservation. International Journal of Play Therapy, 9, 57-80. 

Gordon, T. (2011). Etkili anne-baba eğitimi. (4. Baskı). (D. Tekin ve N. Özkan, Çev). Profil 

Yayıncılık.  

Görgün Baran, A. (2004). Türkiye'de aile içi iletişim ve ilişkiler üzerine bir model denemesi. 

Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları (HÜTAD), (1), 31-42. 

Gross, J.J. (1998). The emerging field of emotion regulation: An integrative review. Rev Gen Psychol 

2:271-99. 

Gross, J. J. (2013). Emotion regulation: taking stock and moving forward. Emotion, 13(3), 359. 

Guerney, L., & Ryan, V. (2013). An overview of FT and GFT. Group Filial Therapy: The complete 

guide to teaching parents to play therapeutically with their children, in (p.15-48). Philedelphia: Jessica 

Kingslley publishers. 

Hosseini, M., & Ashori, M. (2024). Effect of child–parent relationship therapy on emotion regulation 

and stress in mothers of deaf children. International Journal of Play Therapy, 33(3), 117. 



 
 

Examination of the Effect of Child-Parent Relationship Therapy on Parents' Communication with Their Children, Emotion 
Regulation and Empathic Tendencies 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  631 

Kafescioğlu, N., Özer, S., & Çarkoğlu, A. (2012). Filial terapi yaklaşımının etkinliğinin incelenmesi. 

TÜBİTAK Projesi. 

Kahraman, S. (2016). Ebeveynin üstün yetenekli çocuğuyla iletişimini geliştirmeye yönelik psikoeğitim 

programının etkisinin incelenmesi [Yayımlanmamış doktora tezi]. Fatih Üniversitesi. 

Karabekiroğlu, Koray (2015). Çocuklarla Etkili İletişim İçin Ebeveynlere Öneriler. Denizciler Çamlık 

İlkokulu Müdürlüğü, “Çocuğumla Etkili İletişim Kurma” Semineri, 24 Aralık 2015. 

Kaya, A., & Siyez, D. M. (2010). KA-Sİ çocuk ve ergenler için empatik eğilim ölçeği: Geliştirilmesi 

geçerlik ve güvenirlik çalışması. Eğitim ve Bilim, 35(156). 

Landreth, G. L. ve Bratton, S C. (2023). Çocuk-ebeveyn ilişkileri terapisi (ÇEİT) uygulama kılavuzu 

kanıta dayalı 10 oturum filial terapi modeli. (S. N. Yaprak, Çev). Pedagoji Yayınları.  

Morelen, D., Shaffer, A., & Suveg, C. (2016). Maternal emotion regulation: Links to emotion 

parenting and child emotion regulation. Journal of Family Issues, 37(13), 1891-1916. 

https://doi.org/10.1177/0192513X14546720 

Navaro, L (1995). Çocuklarla iletişim nasıl kurulur? H. Yavuzer (Ed.), Ana-baba okulu (5. baskı, s. 

129-140). Remzi Kitabevi. 

Oskay, Ü. (2011). İletişimin ABC’si. Der Yayınları. 

Öztekin, G. G. (2017). 3-10 yaş arası gelişimsel problemleri olan çocuklarda ve ebeveynlerinde filial 

terapinin etkisinin incelenmesi [Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Atatürk Üniversitesi. 

Öztekin, G. G. (2021). Tek ebeveynli çocuklar ve ebeveynleri üzerinde Çocuk-Ebeveyn İlişki Terapisi 

odaklı psikoeğitim programının etkisi [Yayınlanmamış Doktora Tezi]. Atatürk Üniversitesi. 

Öztürk, R., & Fidan, M. (2020). Aile içi iletişimin, çocuğun etkili iletişim kurma becerisi üzerine 

etkileri. Uzun, H. (Ed.), Recent advances in education and sport researches, içinde (s. 123-151). Ankara: 

Gece Kitaplığı.  

Pekşen Akça, R. (2022). Filial oyun terapisi. Akay, R. (Ed.), Oyun terapisi (Teori teknik ve kültüre 

has vaka örnekleri), içinde (s:51-65). İstanbul: Efe Akademik Yayıncılık. 

Peterson, C., & Green, S. (2009). Pragmatics. Oxford: Oxford University Press. 

Rehber, E. (2007). İlköğretim ikinci kademe öğrencilerinin empatik eğilim düzeylerine göre çatışma 

çözme davranışlarının incelenmesi [Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Çukurova Üniversitesi. 

Rogers, C. R. (1957). The necessary and sufficient conditions of therapeutic personality change. 

Journal of consulting psychology, 21(2), 95-103.  

Rogers, C. R. (1959). A theory of therapy, personality, and interpersonal relationships as developed 

in the client-centered framework. In Psychology: A study of science. Vol 3: Formulations of the person and 

the social context. S, Koch (Ed). 184-256. McGraw-Hill. 

Rogers, C., & Kinget, M.G. (1976). Psychothérapie et Relations Humaines. Vol. I. Presses 

Universitaires de Louvain. 

Sap, R., Özkan, Ş., & Uğurlu, Ü. (2022). Tendencies and attitudes toward people with disabilities in 

healthy developing children and their relationship between empathic tendencies of parents. Bezmialem 

Science, 10(5), 637. 



 
 

Nihal Aslan Topçu – Fatih Bayram 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  632 

Silva S. G. T. D., Santos M.A., Floriano C. M. F., Damião E. B. C., Campos F. V., & Rossato L. M.  

(2017). Influence of therapeutic play on the anxiety of hospitalized school-age children: clinical trial. Rev 

Bras Enferm, 70:1244‐1249. 

Stover, L., & Guerney, B. G. (1967). The efficacy of training procedures for mothers in filial therapy. 

Psychotherapy: Theory, Research, and Practice, 4, 110-115. 

Şahin, S., & Aral N. (2012). Aile içi iletişim. Ankara Sağlık Bilimleri Dergisi, 1(3), 55- 66. 

Thompson, R. A. (1994). Emotion regulation: A theme in search of definiton. Monogr Soc Res Child 

Dev 59:25-52. 

Topham, G. L., Wampler, K. S., Titus, G., & Rolling, E. (2011). Predicting parent and child outcomes 

of a filial therapy program. International Journal of Play Therapy, 20(2), 79-93. 

Tortamış Özkaya, B. (2015). Çocuklara yönelik yönlendirilen bir oyun eğitimi: Filial terapi. 

Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 7(2), 208-220. 

Ünal, G. (1997). Psikolojik danışma ve rehberlik eğitimi alan öğrencilerin empatik eğilimlerinde 

gözlenen değişmeler [Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

VanFleet, R. (2021). Filial terapi oyun yoluyla ebeveyn-çocuk ilişkilerini güçlendirme teori ve 

uygulama rehberi. (H. Kahyaoğlu Çakmakçı ve S. Karakoç, Çev). APAMER Psikoloji Yayınları. (2014). 

Werner, K., & Gross, J. J. (2010). Emotion Regulation And Psychopathology: A Conceptual 

Framework. In A. Kring ve D. Sloan (Eds.), Emotion Regulation And Psychopathology. (Pp. 13-37). 

Guilford Press. 

Whirter, J. J., & Acar, N. V. (1984). Çocukla iletişim: Öğretme, destekleme ve çocuk yetiştirme sanatı. 

Növe Yayınları.  

Yavuz, S. (2017). Filial terapinin bakım elemanlarının öz-yeterlik ve kaygı düzeyleri ile korunma 

ihtiyacı olan çocukların davranış sorunları üzerine etkisi [Yayımlanmamış doktora tezi]. İstanbul Arel 

Üniversitesi. 

Yavuzer, H. (1995). Ana-baba okulu. (5. Basım). Remzi Kitabevi.  

Yavuzer, H. (2010). Çocuk eğitimi el kitabı. (26. Basım). Remzi Kitabevi. 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2021). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri (12. Baskı). Seçkin 

Yayıncılık. 

 

Author Contributions 
Conceptualization (CRediT 1) NAT (% 60)- FB (% 40) 

Data Curation (CRediT 2) NAT (% 80)- FB (% 20) 

Investigation- Analysis - Validation (CRediT 3-4-6-11) NAT (% 80)- FB (% 20) 

Writing (CRediT 12-13) NAT (% 80)- FB (% 20) 

Writing – Review &amp; Editing (CRediT 14) NAT (% 60)- FB (% 40) 



 

	 2025, 10/3: 633-646 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
 
Son zamanlarda, birçok araştırmacı Standart Arapçada ve birçok bölgesel 
lehçede olumsuzlamanın sözdizimsel temsiline ilgi duymaya başlamıştır. 
Filistin, Ürdün, Kuveyt ve Suriye Arapçasına önemli ölçüde ilgi 
gösterilirken, Cezayir Arapçası, özellikle Bordj Bou-Arreridj (BBA) 
lehçesinde konuşulan çeşitliliği, bu teorik çerçeve içinde oldukça az ilgi 
görmüştür. Bu çalışma, BBA lehçesindeki cümle olumsuzlamasının 
yapısal özelliklerini inceleyerek bu boşluğu doldurmayı ve böylece 
olumsuzlama üzerine daha geniş çaplı lehçeler arası ve tipolojik 
tartışmalara katkıda bulunmayı amaçlamaktadır. Minimalist Program 
ilkelerine dayanan bu araştırma, olumsuzlamaya ilişkin üç önemli teorik 
açıklamayı eleştirel bir bakış açısıyla değerlendirmektedir: Belirteç 
Olumsuzlama Analizi, Süreksiz Olumsuzlama Analizi ve Soltan’ın (2011) 
Arapça olumsuzlama için güncellenmiş önerisi. Sözdizim teorisindeki son 
gelişmeler, özellikle Cambridge Sözdizimi Kılavuzlarında özetlenenler, 
destekleyici olarak kullanılarak betimsel-analitik bir metodoloji 
benimsenmiştir. Veri seti, BBA lehçesinin ana dili konuşan yazar 
tarafından elde edilen ve analiz edilen, doğal olarak ortaya çıkan 
olumsuzlamalı yapılarından oluşmaktadır. Bulgular, Soltan’ın analizinin 
bu lehçedeki olumsuzlamanın sözdizimsel davranışını en doğru şekilde 
yakaladığını göstermektedir. Özellikle, olumsuzlamanın Zaman’dan daha 
yüksek bir konumda yer aldığı ve iki olumsuzlama belirteci olan maa ve 
š'nin, sırasıyla Kutupluluk İfadesi ve Olumsuzlama İfadesi olmak üzere 
farklı sözdizimsel projeksiyonları işgal ettiği gösterilmektedir. Buna 
karşılık, diğer iki analiz, nominal cümlelerde ve Negatif Polarite Öğeleri 
(NPI’lar) içeren bağlamlarda olumsuzlamayı yeterince açıklamamaktadır. 
Bu çalışma, Cezayir Arapçası üzerine yetersiz kalan literatürü 
zenginleştirmekte ve daha geniş anlamda Arapça lehçelerinde 
olumsuzlama için teorik çıkarımlar sunmaktadır. 
 
Anahtar Kelimeler: Sözdizimi, Cezayir Arapçası, Bordj Bou-Arreridj 
lehçesi, Kesintili Olumsuzluk Analizi, Cümle olumsuzluğu, Belirteç 
Olumsuzluk Analizi. 
 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 21.06.2025 
Kabul Tarihi: 06.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Dalel Omri 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Dalel Omri 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Omri, D. (2025). Cezayir BBA lehçesindeki 
cümle çıkarımı. Turkish Academic Research 
Review, 10/3, 633-646, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1724309  

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 
 

Cezayir BBA Lehçesindeki Cümle Çıkarımı 
 
 

Dalel Omri1* 
 

1 Doç. Dr., Muhammed Boudiaf Üniversitesi, Edebiyat ve Dil Fakültesi, İngilizce Bölümü, M’sila, Cezayir. 
 

Assoc.Prof. Dr., Muhammed Boudiaf University, Faculty of Letters and Languages, Department of English, M’sila, Algeria, 
https://ror.org/055rz8d64, https://orcid.org/0000-0002-0609-1076, dalel.omri@univ-msila.dz 
 
* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1724309
https://ror.org/055rz8d64
https://orcid.org/0000-0002-0609-1076
mailto:dalel.omri@univ-msila.dz


 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  634 

 
  Abstract 

 
Lately, many researchers have become interested in the syntactic 
representation of negation in Standard Arabic as well as in its many 
regional dialects. While significant attention has been directed toward 
Palestinian, Jordanian, Kuwaiti, and Syrian Arabic, Algerian Arabic—
especially the variety spoken in Bordj Bou-Arreridj (BBA)—has received 
considerably less attention within this theoretical framework. This study 
aims to fill this gap by studying the structural properties of sentential 
negation in the BBA dialect, thereby contributing to broader cross-dialectal 
and typological discussions on negation. Grounded in the principles of the 
Minimalist Program, the research critically evaluates three major 
theoretical accounts of negation: the Specifier Negation Analysis, the 
Discontinuous Negation Analysis, and Soltan’s (2011) updated proposal 
for Arabic negation. A descriptive-analytical methodology is adopted, 
supported by recent developments in syntactic theory, particularly those 
outlined in the Cambridge Syntax Guides. The data set consists of naturally 
occurring negated constructions, elicited and analyzed by the author, a 
native speaker of BBA dialect. The findings demonstrate that Soltan’s 
analysis most accurately captures the syntactic behavior of negation in this 
variety. In particular, it shows that negation is located in a position higher 
than Tense, with the two negation markers—maa and š—occupying 
distinct syntactic projections, namely the Polarity Phrase and the Negation 
Phrase, respectively. By contrast, the other two analyses fail to adequately 
explain negation in nominal clauses and contexts involving Negative 
Polarity Items (NPIs). This study thus enriches the underrepresented 
literature on Algerian Arabic and offers theoretical implications for 
negation in Arabic dialects more broadly. 
 
Keywords: Syntax, Algerian Arabic, Bordj Bou-Arreridj dialect, 
Discontinuous Negation Analysis, Sentential negation, Specifier 
Negation Analysis. 

Research Article 
 
History 
Recieved: 21.06.2025 
Accepted: 06.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Dalel Omri 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Dalel Omri 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Omri, D. (2025). The syntax of sentential 
negation in Algerian BBA dialect. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 633-646,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1724309 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1724309


 
 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  635 

Introduction 
Syntactic studies, within the minimalist approach in particular, are carried to set the rules and patterns that 

shape how sentences are formed in a language; hence, they contribute set the principles governing what is named 

“Universal Grammar”.  Negation seems to be a central phenomenon in all languages of the world. Bloom (1970) put 

forward that when children learn a language, they usually learn to tell the difference between positive and negative 

sentences. In this regard, much attention has been given to the syntactic representation of negation in different 

languages; and recently in Standard Arabic, SA, and its different dialects.  

Researchers have focused mainly on (1) the position of sentential negation, (2) the distribution, behavior and 

interpretation of its patterns, (3) its interaction with the verb, as well as its extended functional domain (Benmamoun, 

2000; Soltan, 2011; Eid, 1990; Aoun et al., 2010 among others). The dialects that have been central to the 

representation of negation include Jordanian (Al-Momani, 2011), Palestinian (Al-Shurafa , 2006), Kuwaiti (Alsalem, 

2012) and Syrian (Murphy, 2014) among others. However, Algerian dialect has received very little attention within 

this lively debate. 

In the course of this paper, I will consider the dialect of Bordj Bou-Arreridj (BBA), a well-established dialect 

in Eastern Algeria. Then, I project the data on different proposed syntactic analyses of negation, reaching the typical 

and the most updated representation within the minimalist approach. 

Being a native speaker of this dialect, I will introduce the data that are relevant to the study after laying the 

ground for the theoretical frame. The latter encompasses mainly three different minimalist analyses of negation: “The 

Spec-Neg Analysis” (Pollock, 1989; Ouhalla, 1990), “the Discontinuous Analysis” (Benmamoun, 2000) and “The 

Split Negation Analysis” as proposed by Soltan in 2011. Each analysis was built upon key assumptions on 

morphosyntactic environment as well as the position of negation in a clausal hierarchy as compared with the position 

of T. 

According to Pollock (1989), Kayne (1989) and Chomsky (1991), the first analysis was claimed to be the 

most reliable. It gives a straightforward explanation for various issues on negation in different languages. However, 

it was indeed problematic in some aspects when projected on a wider range of Arabic dialects, among them BBA 

Algerian dialect as will be stated in this paper. The Discontinuous Analysis accounted for such problems as it was 

proposed later. Yet again, this analysis failed to provide plausible explanations for other syntactic issues within Arabic 

dialects, including BBA dialect.  

The most updated analysis by Soltan (2011) finally seems to best represent negation. He initiated with 

Egyptian dialect, yet after consulting all problems with the two precedent analyses, he assumed the reliability of this 

analysis with all Arabic dialects. Indeed, this paper reveals that this analysis can represent all the stated structures of 

negation in Algerian BBA dialect reasonably.  

1. The Purpose 
This moderate paper aims at contributing to unveil some structural principals governing universal languages 

by considering negation in Algerian BBA dialect, approaching three proposed theoretical analyses within the 

minimalist framework.  

 2. Questions of the Study 
1- How best to represent negation in Algerian BBA dialect? 

2- What’s the position of negation in a structural hierarchy? 

3- What governs their distribution? 



 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  636 

4- How are the patterns of negation distributed?  

3. Methodology 

This paper pursues a descriptive-analytical approach following the recent review of Cambridge series of 

Syntax Guides (Soltan, 2011). Selected data of sentential negation are provided by the researcher being a native 

speaker of Bordj Bou-Arreridjian dialect.  

4. Literature Review 

More people have started showing interest in the syntactic representation of negation in standard Arabic as 

well as in many of its different dialects. The latter includes Palestinian dialect (Al-Shurafa, 2006), Jordanian dialect 

(Al-Momani, 2011), Kuwaiti (Alsalem, 2012) and Syrian dialect (Murphy, 2014) mainly. Algerian dialect, however, 

has received very little attention within this lively debate. The focal points varied from the morphosyntactic 

environment to the clausal position of negation and the distribution of bipartite negation patterns especially the 

segments “maa” and “ˇs”. Finally, most of these empirical studies approached the Specifier Negation Analysis.  
4.1. Morpho-Syntax of Sentential Negation in Arabic Varieties 
The proposed analyses of negation, mainly by Aoun et al. (2010) and Soltan (2011), differed due to grounds 

they considered to build on. While Aoun et al. focused on tense, Soltan argued that morphological accounts provide 

a reliable analysis with plausible key assumptions. Aoun et al. distinguished patterns of negation in Arabic dialect 

taking into consideration the features of the abstract tense. They suggested that Past tense T has both [+D] and [+V] 

features, but present tense T has only [+D]. The [+V] feature then requires V raising in past tense contexts, but not in 

the second context (Soltan, 2011). 

Constructing on this, they proposed an analysis of Arabic dialect negation where (i) negation comes from head 

movement or its absence, (ii) Neg is below T, and (iii) -š is part of a discontinuous Neg head (Soltan, 2011). Therefore, 

the abstract representation of negative sentence in Arabic dialects would be as follows: 

 

Following HMC therefore and taking past T to attract the verb and also considering NEG to be lower than T, 

perfective verb forms will always be in the discontinuous pattern. Present tense T, on the other hand, as in copular 

structures will require no movement; hence, negation will take an independent form. So according to them, the head 

movement to check features on tense is the key assumption in the derivation of the negative structure.   

However, Soltan (2011) revealed that these assumptions, especially the predicted complementary distribution 

between both negation patterns, are challenged cross-linguistically. “While discontinuous negation occurs with 

perfective verb forms, it can also be hosted by the present tense aspectual imperfective, pronominals, the indefinite 

noun -had, existential expletives, and PPs whose complement is a pronominal” (p.258). The examples he gave for 

each case were from Egyptian Arabic as follows: 

a. maa-ba-saafir-ˇs kətiir 



 
 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  637 

neg-asp-travel.1sg-neg much 

‘I don’t travel much.’ 

b. maa-huu-ˇs/maa-huwwa-a-ˇs doktoor 

neg-3sg-neg/neg-3sg-ev-neg doctor 

‘He is not a doctor.’ 

c. maa-had-i-ˇs gih 

neg-someone-ev-neg came.3sgm 

‘Nobody came.’ 

d. maa-fii-ˇs -had hinaa 

neg-in.it-neg someone here 

‘There is nobody here.’ 

e. maa-ʕand-ii-ˇs ʕarabiyyah 

neg-at-me-neg car 

‘I don’t have a car.’ 

The occurrence of the independent negation marker miˇs is not only found in copular sentences; it can also 

appear optionally with the present imperfective tense. (f), and obligatorily with future verb forms (g), and is less 

commonly used with copular sentences that have prepositional phrase predicates (h) (Soltan, 2011). Examples for 

each case he provided are stated below:  

f. miˇs ba-saafir kətiir 

neg asp-travel.1sg much 

‘I do not travel much.’ 

g. miˇs -ha-saafir 

neg fut-travel.1sg 

‘I will not travel.’ 

h. ? miˇs ʕand-ii ʕarabiyyah 

neg at-me car 

‘I don’t have a car.’ 



 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  638 

From a cross-dialectal perspective, he gave examples to prove that some categories can take negation, while 

others cannot. As an example, while nominals and adjectives in Egyptian Arabic cannot host negation, they can do 

so in Moroccan Arabic (and Southern Egyptian Arabic as well). An example that he provided is as follows: 

e. *Ahmad maa-doktoor-ˇs  

Ahmad neg-doctor-neg EA 

‘Ahmad is not a doctor.’ 

Building on this, Soltan (2011) claimed that the choice between the two negation forms is based on 

morphology. The negation marker behaves like an affix and therefore needs a host placed directly next to it. Certain 

elements—such as verbs, pronouns, and prepositional phrases with pronominal objects—can serve as hosts. Others—

like nouns, adjectives, and PPs with lexical noun complements—cannot. 

He argued that this distribution cannot be explained by simple oppositions like verbal vs. non-verbal or past 

vs. non-past. Instead, it depends on whether a given category can morphologically host the negative marker. Soltan 

(2011) rejected a purely syntactic head movement account and proposed a morphological explanation, focusing on 

the affixal nature of functional heads, host-compatibility of categories, and specific morphological constraints in the 

language. 

This paper adopts and builds on that approach. 

4.2. The Position of Tense and Negation in Clausal Hierarchies 
Many syntacticians (Benmamoun, 2000 and Ouhalla, 2002, for instance) proposed representations where Neg 

is lower than T “the low-Neg Analysis”. Soltan (2011), on the other hand, argued for an analysis where Neg is in fact 

higher than T, “the high-Neg Analysis”. Both analyses can be supported with empirical evidence. Yet, the low-Neg 

analysis seems to be problematic cross-linguistically. First, it doesn’t explain dialects that use the independent 

negation pattern with perfective verbs, in contrast to what can be predicted under a low-Neg analysis. For instance, 

in the Sharqeyyah province in northern Egypt, the following sentences are acceptable (Soltan, 2011, p.262): 

j. ʔanaa miˇs ləʕib-t (Sharqeyyah Egyptian Arabic) 

             I neg-played.1sg 

            ‘I did not play.’ 

If Neg is below T, the sentence can't be formed unless V skips Neg to reach T, and then Neg moves over T to 

get the correct word order. Soltan added that it is not even clear how to motivate Neg-movement in that context. He 

instead suggested that Neg is above T, and that in some dialects, Neg doesn’t need to merge with a past-tense T, 

therefore deriving the miˇs-pattern instead. In the morphological view, differences between dialects depend on 

whether a head must host the negation marker or not.  

More support for the high-Neg analysis comes from observations of how Egyptian children speak, as shown 

in example (j) above. A plausible explanation would be that children overgeneralize the use of the miˇs-pattern to all 

verb forms when acquiring the language. Such an explanation can’t be afforded with the low-Neg analysis. Soltan 

stressed that this is strong evidence showing that Neg must be above T in Arabic dialects (2011). 

5. Data: Patterns of Sentential Negation in Algerian (BBA) Dialect 
Sentential negation in BBA dialect, similar to many other Arabic dialects, exhibits a bi-partite negation 

system: A discontinuous pattern, where a predicate appears between two negative elements forming a single prosodic 

word “ma… ∫”; and an independent pattern “mi∫”, where the predicate comes after it without forming a unit. In 

addition to these, negative polarity items, NPIs, may also be used to express negation; sometimes they are in a 



 
 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  639 

complementary distribution with “∫”. The following examples represent the most common forms of sentential 

negation in BBA dialect. 

A discontinuous pattern can be used with perfective verbs like: 

(1)  maa-fhamt-š 

neg-understand.past-1sg-neg 

‘I did not understand’ 

Also, the discontinuous pattern can be used with pronominals like: 

(2) Maa-hum- š-sghar 

Neg-they-neg-young 

They are not young 

It can also precede imperfective verbs:   

(3) mi š-rah-nfham 

Neg-asp-understand 1sg 

I will not understand  

The independent form can precede adjectives like:  

 (4) miš sghira 

Neg-small 

It’s not small 

The following is an example of negation with an NPI that is in a complementary distribution with š: 

(5) maa-fhamt(* š)- hatta-haja 

Neg-understand past1sg-any-thing 

I didn’t understand anything 

6. Analysis 
Having looked at the key assumptions that led to proposing different syntactic analyses of negation structures 

in the section of literature review, this section presents the analysis of data according to each suggested abstract 

structure. 

An important question that has gained attention of syntacticians is the status of the -ˇs segment which comes, 

as noted above, as a suffix in discontinuous negation, or as a subpart of the independent negation marker.  

6.1. Specifier- Negation Analysis  
Pollock (1989), Ouhalla (1990), Moritz and Valois (1994), among others, distributed bipartite negation in 

languages like French into the preverbal negation marker, treating it as the head of NegP; and the postverbal marker, 

treating it as its Spec. Such an analysis is called “Spec Neg Analysis”. Its abstract structure is represented as follows:  

 

Therefore, the first sentence from above BBA data, as an instance, seems to be appropriately structured 
as follows: the verb moves through the negation head to T to check its [+V] feature.  



 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  640 

maa-fhamt-š 

 

 

Arguments Against ˇs as Spec of NegP: 
Benmamoun (2000) hinted on arguments that stand against Spec-Neg Analysis. He revealed that it fails to 

distribute sentential negation with nominal sentences in Arabic. In BBA dialect, the two negative elements cliticize 

onto each other in such nominal sentences. 

 (6) Dalel ma-si fi-l-maktaba 

Dalel Neg in-the-library 

'Dalel is not in the library.'  

Indeed, Spec-Neg analysis is problematic in such contexts. Without verb movement through the negative 

projection, the putative specifier of NegP merges with the putative head of NegP. This derives the sentence with 

reversed order (ˇs.maa). 

 

Benmamoun (2000) noted that this casts doubt on the central argument that led to such an analysis. In fact, ˇs 

was treated as the specifier of NegP because it patterns with pas in French as far as its interaction with negative 

quantifiers goes (it can be substituted by a quantifier). 

NPIs in BBA dialect, like ћatta, are indeed in complementary distribution with ˇs as shown with example (5) 

above. 

Nevertheless, Benmamoun (2000) argued that this assumption causes problems since some Arabic dialects, 

like Eastern Libyan Arabic, allow the derivation of NPIs without deleting ˇs. Furthermore, he argued that the element 

that is in complementary distribution with ̌ s is not clearly always in the specifier position. The optionality of dropping 

ˇs in the context of negative quantifiers is attested.  Therefore, Aoun et al. (2010) argued against Spec-Neg analysis 

and adopted Benmamoun’s (2000) discontinuous Negation analysis whereby both negative segments are generated 

under one complex head.  

6.2. The Discontinuous Negation Analysis 



 
 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  641 

Benmamoun (2000) claimed that treating ma and ˇs as part of a negative head solves all the problems and can 

appropriately account for the interaction between negation and head movement. According to them, putting the 

proclitic “maa” and enclitic “ˇs” in a single complex head accounts for the fact that both markers occur on the same 

lexical host. Furthermore, it can account for the possibility of independence of any lexical host. He proposed the 

following abstract structure: 

 

This analysis indeed gives an appropriate representation of the derivation of the second sentence, in contrast 

to the Spec-Neg Analysis. The following nominal sentence shows how the order is reserved even without verb 

movement: 

(4) miš sghira 

 

However, Soltan (2011) when comparing the two analyses above insisted that treating -ˇs putting it in the Spec 

of NegP seems better than treating -ˇs as a subpart of a discontinuous Neg head. While the Spec Neg analysis can 

give a straightforward explanation to the position of NPIs that are in complementary distribution with the ˇs, there is 

no natural way to explain this with the discontinuous Neg analysis. He argued that “First, it has to assume a rule at 

the sub-morphemic level; and second, that rule has to target only the -ˇs segment but not the maa” (p. 264). NPI facts 

in BBA dialect then stand against the Discontinuous Negation Analysis as most of its NPIs occur along with the 

deletion of the ˇs segment.  

6.3. Split Negation Analysis 
In order to account for NPI facts and the morphosyntax of negation in Arabic dialects in broad, Soltan (2011) 

recently suggested a Split-Negation Analysis. Following such an analysis, both maa and -ˇs project separately into 

Polarity phrase and Negation phrase respectively. Both are located higher than T. However they stand for formally 

negative head, not a double negation interpretation. He provided the following tree diagram as the basic structure of 

a negative sentence in Arabic dialects with bipartite negation. 



 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  642 

 

There are several benefits of this analysis indeed. In this paper, it proves to be the most reliable when treating 

sentential negation in BBA dialect as will be illustrated below. It permits us account for the derivation of nominal 

sentences and also to formulate a rule to target the -ˇs for deletion in NPI contexts. Soltan (2011) also claimed that 

this rule explains the variety seen across Arabic dialects and, more importantly, helps form a morphological model 

for negation, with the idea of a “hosting head” being central to the variation (p. 266). When Neg is next to a host head 

H, H moves to Neg, then to Pol, resulting in the maa-H-š form. If there’s no suitable host, Neg merges with Pol, 

producing the miš form. Soltan illustrated this using the difference between perfective verbs and prospective 

imperfective forms in Egyptian Arabic: 

  

Following the Split Negation Analysis, plausible representation of the data is as follows:  

(1) maa-fhamt-š 

Neg is adjacent to the verb “fhamt”; so, the verb moves to T, then to Neg and then to Pol, and the circumfixal maa-

fhamt-ˇs pattern arises. 



 
 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  643 

 

 

 (2) Maa-hum- š-sghar 

Similarly, the pronominal “hum” moves to Neg and then to Pol, and the circumfixal maa-hum-ˇs pattern arises. 

 

(3)    mi š-rah-nfham 

Neg is not adjacent to any hosting head, so Neg incorporates into Pol, giving rise to the maaˇs-pattern , which after 

taking place in the PF, becomes miˇs. 



 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  644 

 

       The Split Negation Analysis accounts for nominal sentences as well as for NPIs as follows: 

(4)  miš sghira 

Neg is not adjacent to any hosting head, so Neg incorporates into Pol, giving rise to the maaˇs-pattern, which after 

taking place in the PF, becomes miˇs. 

 

(5) maa-fhamt- ћatta-haja 

Neg is adjacent to the verb “fhamt”; so, the verb moves to T, then to Neg and then to Pol. In this case, however, the 

negation head is occupied by the NPI hatta instead of ˇs; so the circumfixal “maa-fhamt-hatta” pattern arises. 



 
 

The Syntax of Sentential Negation in Algerian BBA Dialect 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  645 

 

Conclusion 
The most updated analysis of sentential negation in Arabic dialects, proposed by Soltan in 2011, seems to best 

represent the dialect of Bordj Bou-Arreridj. In contrast, the two well-known analyses of negation, namely the 

Specifier Negation Analysis and the Discontinuous Negation Analysis proved to be problematic in many aspects. For 

instance, they fail to account for nominal sentences and NPIs contexts. 

Therefore, BBA dialect also aligns with the key assumptions of Soltan’s analysis: Negation in Arabic is higher 

than T; the derivation of sentential negation is morphologically conditioned; and the two segments of negation, 

namely “maa” and “š”, originate in two different projections, the Polarity Phrase and Negation Phrase respectively.  

 

 

  

  



 
 

Dalel Omri 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  646 

References 
Al-Momani, I. M. (2011). ‘The syntax of sentential negation in Jordanian Arabic’. Theory and 

Practice in Language Studies, 1(5), 482–496. https://doi.org/10.4304/tpls.1.5.482-496 

Al-Shurafa, N. S. (2006). ‘Nominal and verbal negation in Arabic: A minimal limitation’. Arts & 

Humanities, 14, 45–60. 

Alsalem, E. (2012). Negation in Standard and Kuwaiti Arabic (Master’s thesis). University of Illinois, 

Urbana-Champaign. 

Aoun, J. E., Benmamoun, E. and Choueiri, L. (2010). The syntax of Arabic.  Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Benmamoun, E. (2000). The feature structure of functional categories: A  comparative study of Arabic 

dialects. Oxford: Oxford University Press. 

Bloom, L. (1970). Language development. Cambridge, MA: MIT Press. 

Chomsky, N. (1991) Some notes on the economy of derivation and representation. In Freidin, R., ed., 

Principles and Parameters in Comparative Grammar (pp. 417-454). MIT Press, Cambridge. 

Eid, M. (1990). ‘Arabic linguistics: The current scene’. In Eid, M. (Ed.), Perspectives on Arabic 

Linguistics I (pp. 3–37). Amsterdam: John  Benjamins Publishing. 

Kayne, R. (1989). Facets of romance past participle agreement. In P. Beninca (ed.), Dialects Variation 

and the Theory of Grammar, (pp. 85-103). Dordrecht: Foris. 

Moritz, L., and Valois, D (1994). Pied-Piping and specifier-head agreement. Linguistic Inquiry, 25, 

667-707. 

Murphy, I. W. (2014). The realization of negation in the Syrian Arabic clause phrase, and word 

(Unpublished M.Phil thesis). Trinity College Dublin. 

Ouhalla, J. (1990) Sentential negation, relativized minimality and aspectual status of auxiliaries. 

Linguistic Review, 1, 183-231. 

Ouhalla, J. (2002). The structure and logical form of negative sentences in Arabic. In J. Ouhalla & U. 

Shlonsky (Eds.), Themes in Arabic and Hebrew Syntax (pp. 299–320). Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers. 

Pollock, J. Y. (1989). Verb movement, Universal Grammar, and the structure of IP. Linguistic Inquiry, 

20, 365-424. 

Soltan, U. (2011). ‘On issues of Arabic syntax: An essay in syntactic argumentation’. Brill’s Annual 

of Afroasiatic Languages and Linguistics, 3, 236–280. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.4304/tpls.1.5.482-496


 

	 2025, 10/3: 647-672 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Çağımızın temel endişe konuları arasında yer alan iklim değişikliğiyle mücadele, 
doğal kaynakların korunması ve yeşil teknolojilerin gelişimi, finansal 
kaynakların çevre dostu projelere yönlendirilmesi ile mümkündür. Bu nedenle, 
sürdürülebilir bir geleceğin inşa edilebilmesi için yeşil finans büyük önem 
taşımaktadır. Bu çalışmanın amacı, yerel yazında yeşil finans üzerine 
gerçekleştirilen araştırmaları tematik analiz yöntemiyle incelemektir. Bu sayede, 
yeşil finans alanının mevcut durumu tespit edilmiş ve alanda önemli bir boşluk 
doldurulmaya çalışılmıştır. Çalışmanın kapsamını Dergipark Akademik veri 
tabanı kullanılarak ulaşılan 10 makale ve YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanı 
üzerinden ulaşılan 20 lisansüstü tez oluşturmaktadır. Konu ile ilgili yapılan 
çalışmalar; yıllara göre dağılımları, odaklandıkları konular ve yayın türleri 
açısından incelenmiştir. Yeşil finans ile ilgili yapılan çalışmaların son yıllarda 
yoğunlaştığı ve 2024 yılı itibariyle alana yönelik ilginin önemli bir biçimde arttığı 
ortaya çıkmıştır. Gerçekleştirilen tematik analiz sonucunda ilgili alandaki 
çalışmaların; sürdürülebilir kalkınma, yeşil bankacılık, yeşil enerji piyasaları ve 
yeşil yatırımlar olmak üzere 4 ana tema altında toplandığı tespit edilmiştir. Yeşil 
finansla ilgili çalışmaların %43,33’ünü içeren “sürdürülebilir kalkınma” ana 
teması altında; “yeşil ekonomi politikaları ve regülasyonlar” ile “yeşil sigortalar” 
alt kategorileri oluşmuştur. İkinci ana tema grubu olan ve konuyla ilgili 
çalışmaların %30,00’unu oluşturan “yeşil bankacılık” ana teması altında; “yeşil 
tahvil”, “yeşil krediler” ve “yeşil fonlar”ı kapsayan “yeşil finansal enstrümanlar” 
alt kategorisi ile, “yeşil hisse senetleri” ve “yeşil endeksler”i içeren “yeşil menkul 
kıymetler” alt kategorisi ve “blockchain teknolojisi”ni içeren “finansal teknoloji” 
alt kategorileri ortaya çıkmıştır. Üçüncü ana tema grubu ise “yeşil enerji 
piyasaları” temasıdır. Yeşil Enerji Piyasaları, yerel yazında yeşil finans ile ilgili 
gerçekleştirilen çalışmaların %23,33’ünü oluşturmaktadır. Bu çalışmalarda 
özellikle karbon emisyonuna odaklanan bir grup çalışma ise, “karbon emisyonu” 
alt teması altında kategorize edilmiştir. Dördüncü ve son ana tema grubu ise, 
yerel yazında yeşil finans ile ilgili çalışmalarda nispeten az sıklıkla görülen “yeşil 
yatırımlar” olarak kategorize edilmiş olup, tüm çalışmaların %3,33’ünü 
oluşturmaktadır. Bunun yanında eksikliği gözlenen konular irdelenmiş, gelecek 
çalışmalara önerilerde bulunulmuştur. Araştırma sonuçlarının ülkemizdeki 
akademisyenlere, politika yapıcılara, yatırımcılara, finansal kurumlara, 
şirketlere, sivil toplum kuruluşlarına ve öğrencilere yeşil finans alanındaki 
mevcut boşlukları ve gelecekteki araştırma önceliklerini belirlemede yol gösterici 
olacağı düşünülmektedir. 
 
Anahtar Kelimeler: Finans, Yeşil finans, Yeşil bankacılık, Yeşil kalkınma, 
Yeşil enerji, Yeşil yatırımlar, Tematik analiz 
 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 03.07.2025 
Kabul Tarihi: 03.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş ve 
intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 
Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 
Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür taraması/yayınlanmış 
kaynaklar üzerinden elde edilmiştir. Çalışmanın 
hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların 
kaynakçada belirtildiği beyan olunur. Şayan Berber 
 
Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, yazar(lar) 
tarafından bilimsel araştırma yöntemleri ve akademik 
etik ilkelere uygun şekilde üretilmiştir. Şayan Berber 
 
Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 
Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- Akdeniz 
University, Faculty of Theology, Antalya, 07058 
Türkiye 
 
Atıf 
Özbay, A., Ekim, E., Acar, I., Acartürk, A. O., 
Berber, Ş. (2025). Yerel yazında yeşil finans: tematik 
bir analiz. Turkish Academic Research Review, 10/3, 
647-672, https://doi.org/10.30622/tarr.1733891   

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 
Green Finance in Local Literature: A Thematic Analysis 

 

Arman Özbay1- Ece Ekim2- Irmak Acar3- Anıl Ozan Acartürk4- Şayan Berber5* 
 
1 Yaşar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Uluslararası Ticaret ve Finansman Bölümü, İzmir, Türkiye 
Yaşar University, Institute of Graduate Education, Department of International Trade and Finance, Izmır, Türkiye, https://ror.org/00dz1eb96,  https://orcid.org/0009-
0000-1788-7355, arman.ozbay@yasardis.com.tr    
2 Yaşar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Uluslararası Ticaret ve Finansman Bölümü, İzmir, Türkiye 
Yaşar University, Institute of Graduate Education, Department of International Trade and Finance, Izmır, Türkiye, https://ror.org/00dz1eb96, https://orcid.org/0009-
0007-7538-6971, eceEkim92@gmail.com 
3 Yaşar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Uluslararası Ticaret ve Finansman Bölümü, İzmir, Türkiye 
Yaşar University, Institute of Graduate Education, Department of International Trade and Finance, Izmır, Türkiye, https://ror.org/00dz1eb96, https://orcid.org/0009-
0009-0401-3718, irmakkacrr@gmail.com 
4 Yaşar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Uluslararası Ticaret ve Finansman Bölümü, İzmir, Türkiye 
Yaşar University, Institute of Graduate Education, Department of International Trade and Finance, Izmır, Türkiye, https://ror.org/00dz1eb96, https://orcid.org/0009-
0005-0114-0026, anilozan.acarturk@gmail.com 
5 Doç. Dr., Yaşar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Uluslararası Ticaret ve Finansman Bölümü, İzmir, Türkiye 
Assoc. Prof. Dr., Yaşar University, Institute of Graduate Education, Department of International Trade and Finance, Izmır, Türkiye, https://ror.org/00dz1eb96, 
https://orcid.org/0000-0002-7897-7335, sayan.berber@gmail.com 
 

* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1733891
https://orcid.org/0009-0000-1788-7355
https://orcid.org/0009-0000-1788-7355
https://orcid.org/0009-0007-7538-6971
https://orcid.org/0009-0007-7538-6971
https://orcid.org/0009-0009-0401-3718
https://orcid.org/0009-0009-0401-3718
https://orcid.org/0009-0005-0114-0026
https://orcid.org/0009-0005-0114-0026
https://ror.org/00dz1eb96
https://orcid.org/0000-0002-7897-7335
mailto:sayan.berber@gmail.com


 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  648 

 
1.   

Abstract 
 
Combating climate change, protecting natural resources, and developing 
green technologies, which are among the main concerns of our age, are 
possible by directing financial resources to environmentally friendly 
projects. Therefore, green finance is of great importance in building a 
sustainable future. This study aims to examine the research on green 
finance in the local literature using the thematic analysis method. In this 
way, the current status of the green finance field has been determined and 
an important gap in the field has been tried to be filled. The study's scope 
included 10 articles accessed using the Dergipark Academic database and 
20 postgraduate theses accessed through the YÖK National Thesis Center 
database. Studies on the subject were examined in terms of their 
distribution over the years, the topics they focus on, and the types of 
publications. It has been revealed that studies on green finance have 
intensified in recent years and that interest in the field has increased 
significantly as of 2024. As a result of the thematic analysis, it was 
determined that the studies in the relevant field were gathered under four 
main themes: sustainable development, green banking, green energy 
markets, and green investments. Under the main theme of “Sustainable 
development”, which includes 43.33% of the studies on green finance, the 
subcategories of “green economic policies and regulations” and “green 
insurance” have been formed. Under the main theme of “green banking”, 
which is the second main theme group and constitutes 30.00% of the 
studies on the subject, the subcategories of “green financial instruments”, 
which include “green bonds”, “green loans” and “green funds”, the 
subcategory of “green securities”, which include “green stocks” and “green 
indices”, and the subcategory of “financial technology”, which includes 
“blockchain technology”, have emerged. The third main theme group is the 
theme of “green energy markets”. Green Energy Markets constitute 
23.33% of the studies on green finance in the local literature. In these 
studies, a group of studies that specifically focus on carbon emissions have 
been categorized under the subtheme of “carbon emissions”. The fourth 
and last main theme group is categorized as “green investments”, which is 
relatively less common in studies on green finance in the local literature, 
and constitutes 3.33% of all studies. In addition, the subjects where 
deficiencies were observed were examined and suggestions for future 
studies were made. It is thought that the research results will guide 
academics, policymakers, investors, financial institutions, companies, non-
governmental organizations, and students in our country in determining the 
current gaps and future research priorities in green finance. 
 
Keywords: Syntax, Algerian Arabic, Bordj Bou-Arreridj dialect, 
Discontinuous Negation Analysis, Sentential negation, Specifier 
Negation Analysis. 

Research Article 
 
History 
Recieved: 03.07.2025 
Accepted: 03.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Şayan Berber 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Şayan Berber 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Özbay, A., Ekim, E., Acar, I., Acartürk, A. O., 
Berber, Ş. (2025). Green finance in local 
literatüre: a thematic analysis. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 647-672,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1733891   

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1733891


 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  649 

Giriş 
Küresel iklim değişikliği, doğal kaynakların hızla tükenmesi, biyolojik çeşitliliğin kaybı ve çevresel bozulma 

gibi krizler, yalnızca ekosistemleri değil insan yaşamının sürdürülebilirliğini de ciddi şekilde tehdit etmektedir. Bu 

tehditler artan sera gazı emisyonları, kontrolsüz sanayileşme, fosil yakıtlara bağımlılık ve çevresel koruma 

konusundaki yetersizliklerden kaynaklanmaktadır. İnsanlık, bu sorunların sonuçlarını her geçen gün daha somut bir 

şekilde deneyimlemekte; aşırı hava olayları, gıda güvenliği riskleri ve su kıtlığı gibi sorunlarla karşı karşıya 

kalmaktadır. Bu bağlamda, ekonomik sistemlerin çevresel sorumlulukla uyumlu hale getirilmesi, küresel bir öncelik 

haline gelmiştir. İşte bu dönüşümün merkezinde, sürdürülebilir kalkınmayı teşvik eden ve çevre dostu projelere 

kaynak ayırmayı hedefleyen yeşil finans yer almaktadır (Kaplan & Kocaman, 2024). 

Yeşil finans, çevresel sürdürülebilirliği ekonomik kalkınmanın ayrılmaz bir parçası olarak ele alarak, ekolojik 

dengeyi koruyan projeleri desteklemek için kullanılan finansal araçlar ve stratejiler bütünüdür. Bu kavram, yalnızca 

çevresel etkileri minimize etmeyi değil, aynı zamanda ekonomik büyümeyi çevresel duyarlılıkla uyumlu hale 

getirerek uzun vadeli istikrar sağlamayı hedeflemektedir. Finans sektörü bu dönüşümde kritik bir rol oynamakta; 

yeşil tahviller, sürdürülebilir yatırımlar ve çevre odaklı krediler gibi yenilikçi araçlarla bu hedeflere ulaşılmasına katkı 

sunmaktadır (Kuloğlu & Öncel, 2015). 

Son yıllarda yeşil finans, küresel ekonomik ve politik sistemlerin dönüşümünde merkezi bir konuma gelmiştir. 

Paris İklim Anlaşması, Birleşmiş Milletler Sürdürülebilir Kalkınma Hedefleri ve Avrupa Yeşil Mutabakatı gibi 

küresel girişimler, bu dönüşümün hızlanmasında önemli bir itici güç olmuştur. Bu tür girişimler, hükümetleri ve özel 

sektörü, çevresel etkileri dikkate alan sürdürülebilir finansman modellerini benimsemeye teşvik etmektedir. Örneğin, 

yeşil tahvillerin ve sürdürülebilir kredilerin kullanımındaki hızlı artış, finans sektörünün bu alandaki sorumluluğunu 

giderek artırmaktadır. Ayrıca, karbon ticaret sistemleri ve çevresel fonlar gibi finansal araçlar, düşük karbonlu 

ekonomilere geçişi hızlandırma potansiyeline sahiptir (Topçu, 2018). 

Yeşil finansın öneminin giderek artmasının bir diğer nedeni, iklim değişikliğinin ekonomik ve toplumsal 

sistemler üzerindeki yıkıcı etkilerinin daha görünür hale gelmesidir. Aşırı hava olayları milyonlarca insanın yaşamını 

etkileyerek, ekonomik kayıplara yol açmakta ve altyapıyı tahrip etmektedir. Bunun yanı sıra, iklim değişikliğiyle 

mücadelede yetersiz kalınması yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sosyal eşitsizlikleri de derinleştirmektedir. Bu 

durum tedarik zincirlerinde bozulmalara neden olurken, ekonomik istikrarsızlık riskini de artırmaktadır. Dolayısıyla, 

daha adil ve sürdürülebilir bir gelecek inşa etmek için yeşil finansın sunduğu çözümler, günümüzde her zamankinden 

daha büyük bir önem taşımaktadır (Yüksel Açı, Atabay Kuşçu, Sezgin, 2023). 

Yeşil finans, yalnızca bir finansman modeli değil, aynı zamanda küresel ekonomik zihniyetin dönüşümünü 

simgeleyen bir yaklaşımdır. Bu nedenle, son yıllarda yeşil finans ile ilgili çok sayıda araştırma yapılmakta ve konu 

farklı yönleriyle incelenmektedir. Yerel yazına bakıldığında ise geleceğimiz için taşıdığı büyük öneme rağmen, 

konuyla ilgili gerçekleştirilen araştırmaların nispeten az sayıda olduğu gözlemlenmektedir. Oysa ki, Türkiye’nin yeşil 

finans uygulamaları için potansiyeli dile getirilmekte ve yeşil finansal ürünlerin, yatırımların ve çevre dostu 

büyümenin desteklenmesi için yeşil finansmanın artırılarak, Türkiye’nin iklim değişikliği ile mücadelede etkin 

olması gerektiği vurgulanmaktadır (Erdoğan, 2021; Gizep, 2019). Bu bağlamda kurgulanan mevcut çalışmanın 

amacı, yerel yazında yeşil finans ile ilgili gerçekleştirilen çalışmaları inceleyerek alanın mevcut durumunu ortaya 

koymak ve konuyla ilgili araştırma boşluklarına dikkat çekerek, gelecekteki araştırmacılar ve politika yapıcılar için 

farkındalık yaratmak ve yeni bakış açıları sağlamaktır. Çalışmanın, yeşil finans olgusuna yönelik gerçekleştirilen 

çalışmaları incelemesiyle, alan yazın için önem taşıdığı düşünülmekte ve çalışma sonuçlarının ülkemizdeki 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  650 

akademisyenler yanında politika yapıcılara, yatırımcılara ve finansal kuruluşlara önemli katkı sağlayacağına 

inanılmaktadır.  

1. Kavramsal Çerçeve 
Yeşil finans; tahviller, krediler ve ipotekler gibi finansal araçların kullanımıyla doğal kaynakları korumak ve 

sürdürülebilir kullanımlarını sağlamak, iklim değişikliğine karşı önlemler almayı hedefleyerek, sürdürülebilir ve daha 

yeşil bir ekonomi anlayışına sahip olmak için ortaya çıkmış bir kavramdır. Yeşil finans ilk olarak 1990’lı yıllarda, 

küresel ölçekte artış sağlayan çevresel sorunların daha fazla farkına varılması ve bu sorunların giderilmesi için 

ekonomik faaliyetlerin artmasıyla ortaya çıkmıştır (UNEP, 2016). Özellikle 1992 yılında Rio Çevre ve Kalkınma 

Zirvesi (Earth Summit), uluslararası alanda çevreyle uyumlu ekonomik kalkınma kavramının kabul edilmesini 

sağlamıştır (United Nations, 1992). 2000’lerin başında ise Kyoto Protokolü gibi yenilenebilir enerji ve düşük 

karbonlu teknolojilere yatırımın artmasını tetikleyen ve iklim değişikliğine karşı önlemler alan uluslararası 

anlaşmalar yapılmıştır (Climate Bonds Initiative, 2020). 2007 yılına gelindiğinde, ilk kez yeşil tahviller Avrupa 

Yatırım Bankası (EIB) ve Dünya Bankası tarafından piyasaya sürülmüş ve bu sayede yeşil finans somutlaştırılarak, 

finansal bir ürün haline getirilmiştir.  

Yeşil finans, çevresel sürdürülebilirliği desteklemek amacıyla finansal araçlar ve piyasaların yeniden 

şekillendirilmesini sağlamaktadır (Turguttopbaş, 2020). Yeşil yatırımlar yenilenebilir enerji, enerji verimliliği, 

karbon azaltma projeleri ve çevre dostu teknolojiler gibi alanlara yönlendirilmekte ve bu finansal araçlar 

sürdürülebilir kalkınma için kritik bir rol oynamaktadır (Özbek, 2024; Karaş, 2024). Geleneksel finansal sistemlerin 

çevresel sürdürülebilirliği teşvik etme konusunda yetersiz kalması, yeşil finansal enstrümanlar ve piyasaların 

gelişimini hızlandırmıştır (Kuloğlu & Öncel, 2015). Son yıllarda, yatırımcıların çevre dostu projelere yönelmesiyle 

birlikte, sürdürülebilir finans araçlarına olan talep artış göstermiştir (Turguttopbaş, 2020). Özellikle yeşil tahviller, 

sürdürülebilir fonlar, karbon piyasaları ve çevre dostu krediler, finans sektöründe önemli dönüşümler yaratmaktadır 

(Özbek, 2024; Karaş, 2024). 

Yeşil finans araçlarından en yaygın olarak kullanılan “Yeşil tahvil”, çevresel anlamda sürdürülebilirliğe 

destek sağlamak amacıyla ortaya çıkan bir borçlanma aracıdır. Buradan elde edilen fonlar, sadece çevre dostu 

projelerde kullanılmaktadır. Ayrıca yatırımcılar için çevreye katkı sağlama imkânı tanıyarak, sabit getiri 

oluşturmaktadır (World Bank, 2007). 2015’te yapılan Paris Barış Anlaşması gibi uluslararası düzenlemeler ve özel 

sektörün de sağlamış olduğu yardımlar ile günümüzde yeşil tahviller, çevresel projeler için büyük bir sermaye akışı 

sağlama yolunda gittikçe genişleyerek, önemli bir araç haline gelmiştir (UNFCCC, 2015).  

Yeşil fonlar ise çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek amacıyla yalnızca çevre dostu yatırımlara 

yönlendirilmiş yatırım fonlarıdır. Bu fonlar iklim değişikliğiyle mücadele, karbon salınımının azaltılması, 

yenilenebilir enerji projeleri gibi sürdürülebilirlik hedeflerine katkı sağlamayı amaçlayan şirketlere yatırım 

yapmaktadır. Yeşil fonlar, finansal piyasalarda çevresel sorumluluğun artmasını sağlarken, aynı zamanda 

yatırımcılara çevre dostu projelere yatırım yapma fırsatı sunmaktadır (Kuloğlu & Öncel, 2015). 

Yeşil krediler de çevresel sürdürülebilirliği destekleyen ve çevre dostu projelerin finansmanına katkı sağlayan 

önemli finansal araçlardır. Bu krediler, yenilenebilir enerji projeleri, enerji verimliliği, atık yönetimi ve diğer çevresel 

projeler gibi alanlarda yatırımların teşvik edilmesine olanak tanır (Kuloğlu & Öncel, 2015). Yeşil krediler, çevresel 

hedeflere ulaşılmasında önemli bir araç olarak öne çıkmakta ve ekonomik büyüme ile çevresel sürdürülebilirlik 

arasındaki dengeyi sağlamak için finansal sistemde kritik bir rol oynamaktadır (Turguttopbaş, 2020). 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  651 

Son yıllarda dünya uygulamalarına paralel biçimde Türkiye’de de sürdürülebilir finansın ve yeşil tahvil gibi 

yenilikçi finansal araçların önemi artmıştır. Bu kapsamda 11. Kalkınma Planı, 2021 Ekonomi Reformları ve Paris 

İklim Anlaşması çerçevesinde, iklim değişikliğiyle mücadeleye yönelik finansman araçları geliştirilmiştir. Sermaye 

Piyasası Kurulu (SPK), Yeşil ve Sürdürülebilir Borçlanma Araçları ile Kira Sertifikaları Rehberini 24 Şubat 2022’de 

kabul etmiş ve kamuoyuna duyurmuştur (SPK, 2024). Bu çabalardan anlaşıldığı üzere, Türkiye yeşil dönüşüm 

atağıyla yeşil finansmana önem vermektedir. Ancak son zamanlarda bazı kurumsal ilerlemeler kaydedilse de hala 

yapılması gereken çok şey vardır.  

Yeşil finans olgusu, Türkiye’deki akademik çalışmalarda da ciddi bir ivme kazanmıştır. Yeşil finansın 

bankacılık sektöründeki rolü ve çevresel düzenlemelerin bankacılık sektöründeki yarattığı dönüşüm (örn: Dede, 

2023; Solmaz, 2023), çevresel sorunlara karşı yeşil finansal araçlarla ne şekilde mücadele edilebileceği (örn: Erdoğan, 

2021; Gizep, 2019), sürdürülebilir yeşil büyümeyi sağlamaya yönelik projeler ile yeşil finansın entegresyonu (örn: 

Çavuşoğlu, 2022; Aydın 2022, Ünal, 2022); yeşil finansman politikalarının analizi (örn: Ünal, 2022); yeşil finansman 

araçları üzerine makroekonomik analizler (örn: Çıtak, 2024; Otcu, 2024) ve sürdürülebilir kalkınma ile yeşil finans 

arasındaki ilişkiler (örn: Işık, 2024; Temel, 2024; Başoğlu, 2024; Friaiss, 2020) gibi çeşitli konular ele alınmıştır. 

Bibliyometrik analizler yoluyla da yeşil finans literatürü üzerine çalışmalar yapılmıştır (Örneğin; Çevirgen, 2024; 

Sarıgül, 2024; Yılmaz, 2024).  

 2. Metodoloji 
2.1. Araştırmanın Amacı ve Araştırma Soruları 

Araştırmanın temel amacı, Türkiye'deki yeşil finans alanındaki çalışmaları kapsamlı bir şekilde inceleyerek, 

alandaki mevcut durumu ve gelecek bakış açılarını ortaya koymaktır. Bu kapsamda temel araştırma soruları aşağıdaki 

gibi sıralanmaktadır:  

- Türkiye'deki lisansüstü tezlerde ve yerel yazındaki makalelerde yeşil finans konusu hangi boyutlarıyla ele 

alınmaktadır? 

- Türkiye'deki yeşil finans araştırmalarında hangi bulgulara ulaşılmaktadır? 

- Türkiye'deki yeşil finans araştırmalarında var olan boşluklar nelerdir? 

Bunlar yanında araştırmada şu sorulara da yanıt aranmaktadır; 

- Yeşil finans alanındaki yayınların zaman içindeki değişimi nedir?  

- Bu yayınlarda en sık kullanılan anahtar kelimeler nelerdir? 

Bu doğrultuda, yapılan bu çalışmada Türkiye’de gerçekleştirilen akademik makaleler, yüksek lisans ve 

doktora tezleri üzerinde tematik analiz gerçekleştirilmiştir. Yayınların odaklandığı tema ve alt temalar belirlenerek, 

Türkiye’de yeşil finans alanındaki araştırma trendleri ortaya çıkarılmıştır. Bunun yanında, araştırma verilerine ilişkin 

tanımlayıcı istatistiklere de yer verilmiştir.  

2.2. Araştırmanın Yöntemi ve Veri Analizi 
Bu araştırma, nitel bir araştırma yöntemi olan tematik analiz yöntemi ile desenlenmektedir. Tematik analiz, 

temaları tanımlayarak araştırmaya hitap etmek, diğer bir deyişle konuyla ilgili çıkarımlarda bulunmak için bu temaları 

kullanmayı amaçlamaktadır. Tematik analiz ile yapılan, verileri özetlemekten çok daha fazlasıdır. İyi bir tematik 

analiz, verileri yorumlar ve anlamlandırır (Çarıkçı vd., 2024). Çalışmada, önceki kapsamlı tematik araştırmalarda 

(Jones vd., 2011; De Clercq vd. 2012) kullanılan metodolojiye benzer bir metodoloji benimsenmiştir.  

Araştırmada, yeşil finans ile ilgili olarak Türkiye’de gerçekleştirilen çalışmalar incelenerek mevcut yazının 

durumu tespit edildiğinden, çalışma kapsamı Dergipark Akademik veri tabanı ve Yükseköğretim Kurumu Başkanlığı 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  652 

(YÖK) Ulusal Tez Merkezi olarak belirlenmiştir. Araştırmada DergiPark ve YÖK Ulusal Tez Merkezi gibi ulusal 

veri tabanlarının tercih edilme nedeni, çalışmanın Türkiye bağlamında yürütülmesi ve özellikle Türkiye'deki 

akademik üretimin, ulusal politikaların ve uygulamaların incelenmesini hedeflemesidir. Uluslararası indeksli yayınlar 

(Scopus, Web of Science vb.) küresel ölçekte önemli katkılar sunmakla birlikte, Türkiye bağlamına özgü literatür bu 

platformlarda sınırlı düzeydedir. Bu nedenle ulusal kaynaklara öncelik verilmiştir.  

 Dergipark Akademik veri tabanı, Tübitak Ulakbim çatısı altında, Türkiye'de yayınlanan akademik hakemli 

dergilere elektronik ortamda barındırma ve editoryal süreç yönetimi hizmeti sunan bir platformdur. Araştırma 

kapsamında yer alan makalelerin belirlenmesinde, Dergipark üzerinden 01 Kasım 2024 tarihinde öncelikle yeşil 

finans genel bir terim olarak aratılmış ve geniş bir sonuç yelpazesi elde edilmiştir. Daha spesifik ve doğrudan konuyla 

ilgili çalışmalara ulaşmak için tırnak içinde "yeşil finans" terimi ile tarama gerçekleştirilmiş, böylece başlık ve anahtar 

kelimelerinde yalnızca tam eşleşen ifadeler içeren çalışmalar filtrelenmiştir. Makale türü olarak hem ampirik hem de 

kavramsal tüm çalışmalar dikkate alınmış ve toplam 12 makaleye ulaşılmıştır. Tespit edilen 12 makalenin bir tanesi 

Rusça alfabe kullanılarak yazıldığından, bir tanesine de Dergipark üzerinden kaldırılmış olduğundan elenmiştir. 

Aynı tarihte YÖK Ulusal Tez Merkezi üzerinden gerçekleştirilen taramada ise, tez adı-konu-dizin-özet 

kısımlarında yeşil finans terimi kullanılan toplam 24 adet lisansüstü teze ulaşılmıştır. Ancak lisansüstü tezlerin 4 

tanesi yeşil finans konusuyla ilgili olmadığından elenmiş, eleme sonucunda nihai araştırma verisi olarak, 10 adet 

makale ve 20 adet lisansüstü tez geriye kalmıştır. Tematik analiz ve diğer analizler bu 30 çalışma üzerinden Microsoft 

Excel programı yardımıyla gerçekleştirilmiştir. 

Araştırma kapsamına dahil edilen makalelerin özet, sonuç ve anahtar kelimeleri beş araştırmacı tarafından 

okunmuş ve tartışma sonucu verilen ortak kararla ana temaları kodlanmıştır. Benzer bir kodlama süreci lisansüstü 

tezler için de gerçekleştirilmiş ve lisansüstü tezlerin özet ve anahtar kelimeleri beş araştırmacı tarafından okunarak 

ana temalar altında kodlanmıştır.  

Veri seti üzerinden detaylı tematik analizlerin uygulanabilmesi için, literatürde yer alan çalışmalardan 

yararlanılarak sıklıkla kullanılan tema-alt temalar belirlenmiştir. Temaların belirlenmesinin ardından, daha önceki 

çalışmalarda olduğu gibi (Jones vd., 2011; De Clercq vd. 2012) bağımsız beş araştırmacı veri üzerinden kodlama 

işlemini gerçekleştirmiş, ardından yapılan kodlamalar karşılıklı kontrole tabi tutulmuş ve temalar hakkında fikir 

birliği sağlanmıştır. 

Tematik analizle birlikte, yeşil finans alanının yerel yazında yıllar içindeki değişimini tespit edebilmek ve 

yeşil finans çalışmalarında en çok kullanılan anahtar kelimeleri belirleyebilmek için, veri setindeki çalışmalara 

yönelik tanımlayıcı istatistiklere de (yayın yılı, anahtar kelimeler) yer verilmiştir.  

Araştırmada, Jones ve arkadaşlarından (2011) uyarlanan, aşağıda yer verilen araştırma prosedürü takip 

edilmiştir;  

Araştırma Prosedürü  

1. Arama krFterlerF 
a. Yeşwl Fwnans  

b. Dergwpark  

c. YÖK Ulusal tez Merkezw 

2. HarFç Tutma KrFterlerF 
a. Edwtörlü kwtap ve konferans bwldwrwlerw 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  653 

b. Elektronwk ortamda ulaşılamayan yayınlar 

3. Araştırma YöntemF ve Kapsamı 
a. Araştırma verw tabanında yer alan makalelerwn ve tezlerwn özet ve anahtar kelwmelerwnwn 5 araştırmacı 

tarafından okunması/kontrol edwlmesw; (n=36) 

b. Konu wle wlgwsw olmayan yayınların elenmesw; Nwhaw örneklem; (n=30) 

4. VerF yorumlama ve tematFk analFz prosedürlerF  
a. Verw organwzasyonu  

w.Bütün yayınların mantıksal olarak sıralanması 

ww.Tablo üzerwnde karşılaştırma tabanı oluşturmak wçwn temel bwr yapı tasarlanması 

b. Tema tanımlama ve kodlama 

w.Yeşwl fwnans alanında kullanılan ana temaların tanımlanması ve kodlanması 

• SürdürülebFlFr Kalkınma Teması 
1. Yeşwl ekonomw polwtwkaları ve regülasyonlar 

2. Yeşwl swgortalar 

• YeşFl Bankacılık Teması 
1. Yeşwl fwnansal enstrümanlar 

1.1. Yeşwl tahvwller 

1.2. Yeşwl kredwler 

1.3. Yeşwl fonlar 

2. Yeşwl menkul kıymetler 

2.1. Yeşwl hwsse senetlerw 

2.2. Yeşwl endeksler 

3. Fwnansal teknolojw 

3.1. Blockchawn teknolojwsw 

• EnerjF PFyasaları Teması 
1. Karbon emwsyonu 

• YeşFl Yatırımlar Teması 
c. Araştırma verwlerwne wlwşkwn tanımlayıcı wstatwstwklerwn verwlmesw 

w.Yayın yılı 

ww.Anahtar kelwmeler 

www.Temalar 

3. Bulgular ve Tartışma 
3.1. Tematik Analiz  
Tematwk analwzwn harwtalanması, çalışma çıktılarını görüntülemek wçwn önemlw ve değerlwdwr. Gerçekleştwrwlen 

tematwk analwz sonucunda, Şekwl 1'de gösterwldwğw gwbw yerel yazında gerçekleştwrwlen yeşwl fwnans çalışmaları 4 ana 

tema (sürdürülebwlwr kalkınma, bankacılık, enerjw pwyasaları ve yeşwl yatırımlar) ve 12 alt tema (kategorw) altında 

toplanmıştır.  

 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  654 

 

Şekil 1: Tematik Analizin Haritalandırılması 

 

3.1.1. Sürdürülebilir Kalkınma  
Gerçekleştirilen tematik analiz sonucunda yeşil finans çalışmalarında ortaya çıkan 4 ana tematik grup arasında en 

büyük ana grup “sürdürülebilir kalkınma” olup, yapılan çalışmaların yaklaşık %43,33’ü bu alanda gerçekleştirilmiştir. 

Sürdürülebilir kalkınma, çevresel, sosyal ve ekonomik boyutları kapsayan bir kalkınma anlayışıdır ve bu süreçte yeşil 

finansın rolü giderek daha belirgin hale gelmektedir. Sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşmak, yalnızca hükümet 

politikalarına değil, aynı zamanda özel sektörün ve finansal piyasaların katkılarına da bağlıdır. 

Yeşil finans, sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşmak için finansal kaynakları çevre dostu projelere 

yönlendiren bir araçtır. Bu doğrultuda yerel yazında gerçekleştirilen çalışmalarda Kaplan ve Kocaman (2024), yeşil 

finansal araçların sürdürülebilir kalkınma hedefleriyle uyumlu yatırımları nasıl teşvik ettiğini incelemektedir. Çevirgen ve 

Bayrakçı (2024), yeşil tahviller ve sürdürülebilir fonların büyümesini değerlendirirken, Zengin ve Aksoy (2021) yeşil 

kredilerin bankacılık sektöründe nasıl daha fazla yer bulduğunu tartışmaktadır. Bu finansal araçlar, çevresel ve sosyal 

kalkınma hedeflerine ulaşmayı kolaylaştırırken, finansal sisteme de uzun vadeli değer yaratmaktadır. 

Yeşil finansın sektörel dönüşümdeki rolü oldukça büyüktür. Yeşil finansal araçlar, başta enerji sektörü olmak üzere, 

sanayi, ulaşım ve tarım gibi birçok sektörde çevre dostu projelere yatırım yapılmasını teşvik etmektedir. Bu kapsamda 

Komşuoğlu Yılmaz (2019) ile Süleymanoğlu (2023) yeşil finansmanın sanayi sektöründe çevresel etkileri azaltmaya 

yönelik projeleri nasıl desteklediğini incelerken; Dede (2023) ile Solmaz (2023) yeşil finansın bankacılık sektöründeki 

rolünü tartışmakta; Çavuşoğlu (2022) ile Erdoğan (2021) ise yeşil enerji projelerine yapılan finansal yatırımların sektörel 

dönüşüm üzerindeki etkilerini araştırmaktadır. Bu araştırmalarda, yeşil finansın ekonomik büyümenin çevresel 

sürdürülebilirlikle uyumlu bir şekilde gerçekleşmesini sağlayan önemli bir araç olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Gerçekleştirilen tematik analiz sonucunda, “sürdürülebilir kalkınma” ana teması altında kategorize edilen 

çalışmaların en çok odaklandığı konuların ise “yeşil ekonomi politikaları ve regülasyonlar” ile “yeşil sigortalar” olduğu 

tespit edilmiştir.  

Yeşil ekonomi politikaları ve regülasyonlar 

Yeşil ekonomi, çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek ve ekonomik büyümeyi sürdürülebilir bir temele oturtmak 

amacıyla geliştirilmiş bir ekonomik modeldir. Bu modelin başarısı, doğru politikaların uygulanmasına ve etkin 

regülasyonlara bağlıdır. Son yıllarda birçok ülke, çevre dostu politikaları ve yeşil regülasyonları benimseyerek, yeşil 

ekonomiye geçişi hızlandırmayı amaçlamaktadır (Turguttopbaş, 2020). Yeşil ekonomi politikaları yenilenebilir enerji, 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  655 

enerji verimliliği, sürdürülebilir tarım ve yeşil finansman gibi alanlarda önemli düzenlemeler getirmektedir (Özbek, 

2024; Karaş, 2024). 

Yeşil ekonomi politikalarının gelişimi, çevresel hedeflerle ekonomik büyüme arasındaki uyumu sağlama 

çabasına dayanır. Bu doğrultuda yerel yazında Kaplan ve Kocaman (2024), yeşil ekonomi politikalarının hükümetler 

ve özel sektör tarafından nasıl entegre edildiğini; Çevirgen ve Bayrakçı (2024) ise çevre dostu yatırımların finansmanının 

nasıl teşvik edildiğini incelemektedir. Yenilenebilir enerjiye yapılan yatırımlar ve enerji verimliliği projeleri, bu politikaların 

temel unsurları arasında yer almaktadır (Zengin & Aksoy, 2021). 

Yeşil regülasyonlar, ekonomik faaliyetlerin çevre dostu bir şekilde yürütülmesini sağlamak amacıyla belirli 

kurallar ve denetim mekanizmaları getirir. Komşuoğlu Yılmaz (2019) ile Süleymanoğlu (2023), bu regülasyonların sanayi 

ve tarım sektöründeki etkilerini analiz ederek, Dede (2023) ile Solmaz (2023) çevresel düzenlemelerin bankacılık 

sektöründeki dönüşümünü inceleyerek literatüre bu alanda katkı sağlamışlardır. Bu regülasyonlar, emisyon ticaret 

sistemlerinden çevre dostu kredi politikalarına kadar geniş bir yelpazede uygulanmaktadır. Çavuşoğlu (2022) ile Erdoğan 

(2021) ise yenilenebilir enerji projelerine yönelik regülasyonların sektörde nasıl bir değişim yaratığını tartışmaktadır. 

Yeşil ekonomi politikaları, yalnızca ulusal düzeyde değil, küresel düzeyde de şekillenmektedir. Başoğlu 

(2024) ile Sarıgül (2024), uluslararası iş birliğinin yeşil ekonomi politikalarındaki önemini vurgularken, Friaiss 

(2024) ile Yılmaz (2024) küresel finansal sistemin yeşil dönüşüme nasıl entegre olduğunu tartışmaktadır. Ulakçı (2024), 

yeşil ekonomi politikalarının uluslararası düzeydeki etkisini analiz ederken, Ada (2022), Toprak ve Münyas (2024) ile Usta 

(2024), yeşil regülasyonların küresel ticaret üzerindeki etkilerini incelemektedir. 

Gerçekleştirilen çalışmalara göre yeşil ekonomiye geçiş, bazı zorluklarla karşı karşıyadır. Düzenleyici 

belirsizlikler, finansal kaynakların yetersizliği ve toplumun yeşil ekonomiye uyum sağlama süreci gibi faktörler bu geçişi 

zorlaştırmaktadır. Ancak, politika yapıcıların yeşil regülasyonları benimsemeleri, sürdürülebilir kalkınma hedeflerine 

ulaşmayı mümkün kılmaktadır (Kuloğlu & Öncel, 2015). Bu bağlamda yenilikçi finansal araçlar ve güçlü bir düzenleyici 

altyapı, yeşil ekonomiye geçişin başarılı olabilmesi için kritik öneme sahip görülmektedir. 

Yeşil sigortalar 

Yeşil sigortalar, çevresel riskleri ve iklim değişikliğinden kaynaklanan finansal kayıpları azaltmaya yönelik 

tasarlanmış sigorta ürünleridir. Bu sigortalar, çevre dostu projelerin sigortalanması, karbon ayak izinin azaltılması ve 

sürdürülebilir iş uygulamalarının yaygınlaştırılmasına yönelik önemli bir araçtır. Yeşil sigortaların, çevresel 

sürdürülebilirliği teşvik etmek ve iklim değişikliği ile mücadele etmek için sigorta sektöründe önemli bir rolü vardır.  

Yeşil sigortalar, son yıllarda finansal piyasalarda hızla yayılmaktadır. Birçok araştırmacı (Kaplan & Kocaman, 

2024; Başoğlu, 2024; Bayrakçı, 2024), yeşil sigortaların çevre dostu projelere yatırım yapan şirketler için nasıl bir 

finansal güvence sunduğunu ve bu sigorta ürünlerinin sektörlerdeki büyümeyi nasıl teşvik ettiğini tartışmaktadır. Zengin ve 

Aksoy (2021), yeşil sigorta ürünlerinin finansal piyasalarda daha fazla tanınması ve kabul görmesi için düzenleyici 

çerçevelerin güçlendirilmesi gerektiğine dikkat çekmektedir. Bu sigorta ürünleri, çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine 

ulaşılmasını sağlamak için finansal risklerin azaltılmasına yardımcı olmaktadır. Ayrıca yeşil sigortaların yaygınlaşması, 

finansal piyasalarda çevre dostu yatırımların artmasına yol açmaktadır. 

Yeşil sigortalar, çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek amacıyla önemli bir rol oynamaktadır. Yeşil sigortalar 

çevresel risklere karşı koruma sağlarken, aynı zamanda çevre dostu projelerin finansmanını güçlendirmektedir 

(Komşuoğlu Yılmaz, 2019; Süleymanoğlu, 2023). Dede (2023) ile Solmaz (2023), yeşil sigortaların çevre dostu iş 

modellerine sahip şirketlere sigorta teminatı sunarak, bu projelerin sürdürülebilirliğini nasıl desteklediğini incelemişlerdir. 

Yeşil sigorta ürünleri çevresel etkilerin sigorta kapsamında yer almasıyla, çevresel risklerin daha etkin bir şekilde 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  656 

yönetilmesini sağlamaktadır. Bu sigortalar, iklim değişikliği, doğal afetler ve çevresel bozulma gibi risklere karşı sigortalı 

tarafları korumaktadır. Böylece çevresel sürdürülebilirliğe katkı sağlanırken, ekonomik sistem de güvence altına 

alınmaktadır (Çavuşoğlu, 2022; Erdoğan 2021). 

Yeşil sigorta ürünlerine olan talep, çevresel risklerin artmasıyla birlikte giderek artmaktadır. Örneğin; Aydın 

(2021) ve Ünal (2022), yeşil sigortaların finansal piyasalarda nasıl daha fazla ilgi gördüğünü ve çevre dostu projelere 

yatırım yapan şirketler için nasıl bir güvence sunduğunu göstermektedir. Ayrıca, yatırımcılar çevre dostu sigorta ürünlerinin 

gelecekteki çevresel risklere karşı daha fazla koruma sağlama potansiyeline sahip olduğuna inanmaktadır (Otcu, 2024; Işık, 

2024). Bu sigorta ürünleri, çevre dostu projelere yatırım yapmayı teşvik ederken, aynı zamanda sigorta sektöründe 

sürdürülebilirlik odaklı bir dönüşüm yaratmaktadır (Gizep, 2019). Yatırımcılar, yalnızca finansal kazanç sağlamakla 

kalmayıp, aynı zamanda çevresel risklere karşı sigorta teminatı sağlayarak sürdürülebilir iş uygulamalarını 

desteklemiş olurlar. 

Yeşil sigortalar, sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşmada ve çevresel risklerin yönetilmesinde önemli bir 

araç olmaya devam edecektir. Bu kapsamda Ulakçı (2024), Ada (2022), Toprak ve Münyas (2024) ile Usta (2024), 

yeşil sigortaların finansal piyasalarda daha fazla yer bulabilmesi için gerekli olan düzenlemeleri tartışmaktadır. Yeşil 

sigorta ürünleri, sigorta sektöründe çevresel sürdürülebilirliği destekleyerek çevresel risklere karşı daha güçlü bir finansal 

güvence sağlar. Gelecekte, yeşil sigortaların daha fazla global pazarda kabul görmesi ve çevresel risklere karşı daha etkili 

bir güvence aracı haline gelmesi beklenmektedir. Bu sigorta ürünlerinin potansiyeli, sigorta sektörünün sürdürülebilirlik 

yolunda önemli bir adım atmasını sağlayacaktır. 

Yeşil sigortaların yaygınlaşmasına rağmen, karşılaşılan bazı zorluklar da söz konusudur. Başoğlu (2024) ve 

Sarıgül (2024), yeşil sigortaların etkinliğini artırmak için gerekli düzenleyici çerçevelerin güçlendirilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Yeşil sigorta ürünlerinin sunduğu risk değerlendirmeleri ve prim politikaları hala geleneksel sigorta 

ürünleriyle karşılaştırıldığında daha belirsiz ve gelişmemiştir. Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024), yeşil sigortaların sigorta 

piyasalarında etkin bir şekilde çalışabilmesi için çevresel risklerin daha iyi bir şekilde değerlendirilmesi gerektiğine dikkat 

çekmektedir. Bu, sigorta şirketlerinin çevresel riskleri doğru şekilde analiz etmesini ve uygun fiyatlandırma politikaları 

geliştirmesini gerektirir. Çünkü düzenleyici belirsizlikler ve standart eksiklikleri, yeşil sigortaların yaygınlaşmasını 

engelleyebilir. 

3.1.2. Yeşil Bankacılık  
Gerçekleştirilen tematik analiz sonucunda ortaya çıkan bir diğer tema grubu, “yeşil finansal enstrümanlar”, “menkul 

kıymetler” ve “finansal teknoloji” alt temalarını kapsayan “bankacılık” teması olmuştur. Bu tema, yerel yazında yeşil finans 

ile ilgili gerçekleştirilen çalışmaların % 30’unu oluşturmaktadır. Bankacılık sektörü, finansal sistemin temel taşı olarak 

ekonomik büyüme, finansal istikrar ve sermaye akışlarının yönetilmesinde kritik bir rol oynamaktadır. Son yıllarda, dijital 

dönüşüm, sürdürülebilir finansman ve yeşil bankacılık gibi faktörler, sektörde önemli değişimlere neden olmuştur 

(Turguttopbaş, 2020). Bu bağlamda, bankacılık sisteminde risk yönetimi, yeşil finansman ve fintech uygulamaları gibi 

yeni dinamikler öne çıkmaktadır (Özbek, 2024; Karaş, 2024). 

Bankalar, sürdürülebilir kalkınmayı desteklemek amacıyla yeşil finansman modellerini benimsemeye 

başlamıştır. Bu paralelde alan yazında yer alan araştırmalarda, Komşuoğlu Yılmaz (2019) ile Süleymanoğlu (2023) 

yeşil bankacılık uygulamalarının çevresel sürdürülebilirlik üzerindeki etkisini analiz etmekte, bunun yanında Dede (2023) 

ile Solmaz (2023) yeşil kredilerin finansal piyasalardaki rolünü incelemektedir. Çavuşoğlu (2022) ile Erdoğan (2021) ise, 

yenilenebilir enerji projelerine yönelik finansman modellerinin bankalar üzerindeki etkilerini değerlendirmektedir. Diğer 

yandan Başoğlu (2024) ile Sarıgül (2024), küresel bankacılık sektöründe sürdürülebilir finansman modellerinin 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  657 

yaygınlaşmasını ele almakta, Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024) ise bankaların uluslararası iş birlikleri ile nasıl daha güçlü 

hale geldiğini değerlendirmektedir. Ulakçı (2024), uluslararası bankacılık düzenlemelerinin entegrasyon sürecini analiz 

etmekte; Ada (2022), Toprak ve Münyas (2024) ile Usta (2024) da finansal istikrarı sağlamak için küresel bankacılık 

politikalarının nasıl şekillendiğini incelemektedir. 

Bankalar, ekonomik dalgalanmalara karşı dirençli olabilmek için risk yönetimi stratejilerini sürekli olarak 

güncellemektedir. Bu kapsamda Aydın (2021) ile Ünal (2022), bankacılık sektöründe kredi risk yönetiminin önemini 

vurgularken; Gizep (2019) ile Temel (2024), fintech uygulamalarının risk yönetimine entegrasyonu üzerine araştırmalar 

sunmaktadır. 

Sıralanan çalışmalarda yapılan analizler, bankacılık sektörünün hızla değişen ekonomik ve teknolojik 

dinamiklere uyum sağlamak için çeşitli dönüşümler geçirdiğini göstermektedir. Dijitalleşme, yeşil finansman ve risk 

yönetimi gibi unsurlar, bankaların sürdürülebilir ve dirençli yapılar inşa etmesini sağlamaktadır. Ancak bu dönüşüm 

sürecinde, düzenleyici çerçevelerin güçlendirilmesi ve finansal sistemin istikrarını koruyacak politikaların uygulanması 

gerekmektedir. 

Yeşil finansal enstrümanlar  

Gerçekleştirilen tematik analiz ile “yeşil finansal enstrümanlar” kategorisi altında toplanan çalışmalar, “yeşil tahvil”, 

“yeşil krediler” ve “yeşil fonlar” olmak üzere kendi içinde aşağıda ayrıntılarına yer verilen 3 gruba ayrılmaktadır.  

Yeşil tahvil 

Yeşil tahviller, çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek amacıyla ihraç edilen finansal araçlardır. Bu tahviller, 

sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşmada önemli bir araç olarak öne çıkmakta, aynı zamanda yatırımcıları çevre dostu 

projelere yönlendirmektedir. Yeşil tahviller, özellikle yenilenebilir enerji, enerji verimliliği, atık yönetimi ve su kaynakları 

gibi çevresel projelere finansman sağlamak amacıyla kullanılmaktadır. Yeşil tahvillerin finansal piyasalar üzerindeki etkisi, 

yalnızca çevresel değil, aynı zamanda ekonomik büyüme ve sürdürülebilir kalkınma için de önemli fırsatlar sunmaktadır 

(Turguttopbaş, 2020).  

Yeşil tahvillerin finansal piyasalarda önemli bir yer edinmesi, çevre dostu yatırımlara olan talebin arttığını 

göstermektedir. Nitekim Kaplan ve Kocaman (2024) da yeşil tahvillerin piyasalarda nasıl yaygınlaştığını ve yeşil 

projelere finansman sağlama potansiyelini göstermişlerdir. Konuyla ilgili yapılan diğer çalışmalarda Çevirgen ve Bayrakçı 

(2024), yeşil tahvillerin geleneksel tahvillerle kıyaslandığında sunduğu ek avantajları ve yatırımcılar için uzun vadeli değer 

yaratma potansiyelini tartışmaktadır. Zengin ve Aksoy (2021) ise, yeşil tahvillerin çevre dostu projelere yönlendirilmesi ile 

birlikte sürdürülebilir kalkınma hedeflerine nasıl katkı sağladığını ele almaktadır. Bu finansal araçlar, özellikle gelişmiş 

piyasalarda büyük bir ilgi görmekte olup, gelişmekte olan piyasalarda da büyüme göstermektedir. 

Yeşil tahvillerin en önemli özelliklerinden biri, çevresel projelere sağladığı finansmandır. Bu kapsamda 

gerçekleştirilen çalışmalarda; yeşil tahvillerin yenilenebilir enerji ve enerji verimliliği gibi çevresel projelere nasıl fon 

sağladığı (Komşuoğlu Yılmaz, 2019; Süleymanoğlu, 2023), bu araçların finansal piyasalar üzerindeki etkileri (Dede, 

2023; Solmaz 2023), yeşil tahvillerin enerji sektöründeki dönüşüme nasıl katkı sağladığı ve karbon emisyonlarını 

azaltmaya yönelik projelerin finansmanını nasıl desteklediği (Çavuşoğlu, 2022; Erdoğan, 2021) ele alınmaktadır.  Yapılan 

bu çalışmalarda, yeşil tahvillerin yalnızca çevresel sürdürülebilirliği sağlamakla kalmadığı, aynı zamanda ekonomik 

büyümeyi de destekleyen araçlar haline geldikleri vurgulanmaktadır. 

Yeşil tahvillere olan yatırımcı talebi, çevresel sorumluluk bilincinin artmasıyla paralel olarak büyümektedir. 

Yeşil tahvillere yönelik artan ilgi finansal piyasaları dönüştürmektedir (Aydın, 2021; Ünal, 2022). Yatırımcılar, 

yalnızca finansal kazanç sağlamakla kalmayıp, aynı zamanda çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine katkıda bulunarak 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  658 

sosyal sorumluluklarını da yerine getirmektedirler (Otcu, 2024; Işık, 2024). Bu durum, yeşil tahvillerin piyasada önemli 

bir talep oluşturmasına olanak sağlamaktadır (Gizep, 2019). 

Görünen o ki, yeşil tahviller sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşmada kritik bir araç olmaya devam 

edecektir. Uluslararası düzenlemelerin artması, yatırımcı bilincinin gelişmesi ve yeşil projelere yönelik teşviklerin 

güçlendirilmesi, bu araçların gelecekte daha da yaygınlaşmasını sağlayacaktır. Bu kapsamda gerçekleştirilen çeşitli 

araştırmalarda (Ada, 2022; Toprak & Münyas, 2024; Usta 2024), yeşil tahvillerin daha geniş bir yatırımcı kitlesi tarafından 

kabul edilmesi için yapılması gereken düzenlemeler tartışılmaktadır. 

Yeşil tahvillerin yaygınlaşmasına rağmen, bu araçların karşılaştığı bazı zorluklar da bulunmaktadır. Bu 

doğrultuda Başoğlu (2024) ile Sarıgül (2024), yeşil tahvillerin uluslararası piyasalarda karşılaştığı düzenleyici 

belirsizlikleri ve yeşil projelere olan düşük yatırımcı ilgisini ele almaktadır. Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024) ise, yeşil 

tahvillerin etkinliğini artırmak için daha sağlam bir düzenleyici çerçeve ve küresel işbirliklerinin önemini tartışmaktadır. 

Yeşil tahvillerin finansal riskleri, geleneksel tahvillerle kıyaslandığında daha yüksek olabilir; bu da yatırımcıların bazı 

tereddütler yaşamasına yol açmaktadır. Ancak, doğru düzenlemeler ve artırılmış yatırımcı eğitimi ile bu zorlukların 

aşılabileceği düşünülmektedir. 

Yeşil krediler 

Yeşil krediler ile ilgili yerel yazında gerçekleştirilen araştırmalarda; yeşil kredilerin finansal piyasalardaki rolü, 
yatırımcı ilgisi, daha geniş bir yatırımcı kitlesi tarafından kabul edilmesi için düzenleyici çerçevelerin geliştirilmesi 

gerekliliği, çevresel ve ekonomik faydaları ile yaygınlaşmasında karşılaşılan zorluklar ele alınmaktadır.  

Yeşil kredilerin finansal piyasalarda hızla büyüdüğü gözlemlenmektedir. Gerçekleştirilen çalışmalarda 

Kaplan ve Kocaman (2024) yeşil kredilerin nasıl yaygınlaştığını ve bu kredilerin çevre dostu projelere finansman 

sağlama kapasitesini tartışırken; Çevirgen ve Bayrakçı (2024) yeşil kredilerin geleneksel kredilerle kıyaslandığında 

sunduğu ek avantajları ve sürdürülebilir kalkınma hedeflerine nasıl katkı sağladığını ele almaktadır. Zengin ve Aksoy 

(2021) ise yeşil kredilerin bankacılık sektöründeki rolünü inceleyerek, bu finansal araçların sektördeki dönüşümü nasıl 

şekillendirdiğini tartışmaktadır. Özellikle gelişmekte olan piyasalarda yeşil kredilere olan ilgi giderek artmaktadır, bu da 

finansal sistemin daha çevre dostu bir hale gelmesini sağlamaktadır. 

Yeşil kredilere olan yatırımcı talebi, çevresel sorumluluk bilincinin artmasıyla birlikte hızla artmaktadır. 

Yatırımcılar, yeşil kredilerle yalnızca finansal kazanç sağlamakla kalmaz, aynı zamanda çevresel sürdürülebilirlik 

hedeflerine katkıda bulunarak, sosyal sorumluluklarını da yerine getirirler. Bu durum, yeşil kredilere olan talebin 

artmasını sağlamaktadır (Gizep, 2019). 

Kuşkusuz yeşil krediler, sürdürülebilir kalkınma ve çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşmada önemli bir 

araç olmaya devam edecektir. Yeşil kredi piyasalarının büyümesi, çevresel sorumluluk bilincinin arttığını ve finansal 

sistemin yeşil dönüşümünü hızlandırdığını göstermektedir. Bu kapsamda Ulakçı (2024), yeşil kredilerin finansal piyasalar 

üzerindeki etkisini analiz ederken, Ada (2022), Toprak ve Münyas (2024) ile Usta (2024), yeşil kredilerin daha geniş bir 

yatırımcı kitlesi tarafından kabul edilmesi için yapılması gereken düzenlemeleri tartışmaktadır. Bu kredilerin, finansal 

piyasaların geleceğinde daha büyük bir rol oynaması beklenmektedir, çünkü yeşil krediler, sürdürülebilir kalkınma 

hedeflerine ulaşmanın yanı sıra, ekonomik büyüme ve çevresel sürdürülebilirliği dengeleme konusunda önemli fırsatlar 

sunmaktadır. 

Yeşil krediler yaygınlaşmasına rağmen, karşılaşılan bazı zorluklar da bulunmaktadır. Bunlar yeşil kredilerin 

finansal sistemde karşılaştığı düzenleyici belirsizlikleri ve düşük yatırımcı ilgisi (Başoğlu, 2024; Sarıgül, 2024), yeşil 

kredilerin etkinliğini artırmak için daha sağlam bir düzenleyici çerçeve ve daha fazla küresel işbirliği gerekliliği (Friaiss, 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  659 

2024; Yılmaz 2024) olarak sıralanabilir. Ayrıca, yeşil kredilerin risk profili geleneksel kredilere kıyasla farklılık 

gösterebilmekte ve bu da yatırımcılar arasında tereddütlere yol açmaktadır. Ancak, doğru düzenlemeler ve finansal 

teşviklerle bu engellerin aşılması mümkündür. 

Yeşil fonlar 

Yerel yazında yeşil fonları konu edinen araştırmalarda; yeşil fonların finansal piyasalardaki yeri, yatırımcılar için 

sunduğu fırsatlar, yaygınlaşması ile ilgili karşılaşılan zorluklar ve gelecekteki beklentiler gibi konulara odaklanıldığı 

görülmektedir.  

Yeşil fonlar, son yıllarda finansal piyasalarda hızla yayılmaktadır. Alan yazında Turguttopbaş (2020) ile 

Kaplan ve Kocaman (2024), yeşil fonların çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşmak için yatırımcıların fonlarını 

nasıl yönlendirdiğini ve bu fonların nasıl büyük bir pazar payına sahip olduğunu tartışmaktadır. Zengin ve Aksoy (2021) 

ise, yeşil fonların finansal piyasalarda daha fazla kabul görmesini sağlamak için düzenleyici çerçevelerin güçlendirilmesi 

gerekliliğine dikkat çekmektedir. Yeşil fonlar, çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşılmasını sağlamak için büyük bir 

kaynak akışı yaratırken, finansal piyasalarda çevre dostu yatırımların artmasına da yardımcı olmaktadır. Yeşil fonların 

finansal piyasalar üzerindeki etkisi, çevre dostu şirketlere yatırım yapma bilincinin artmasıyla giderek daha belirgin hale 

gelmektedir. 

Yeşil fonlar, çevresel sürdürülebilirliğe katkıda bulunan projelere yatırım yaparak, iklim değişikliğiyle 

mücadeleye ve doğal kaynakların korunmasına yardımcı olmaktadır. Gerçekleştirilen çalışmalarda yeşil fonların 

çevresel projeleri nasıl desteklediği ve çevre dostu iş uygulamalarının yaygınlaştırılmasında nasıl etkili bir araç haline 

geldiği (Komşuoğlu Yılmaz, 2019; Süleymanoğlu, 2023) ve yeşil fonların, çevresel risklere duyarlı projelere yatırım 

yaparak sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşılmasında önemli bir rol oynadığı (Dede, 2023; Solmaz, 2023) 

vurgulanmaktadır. Yeşil fonlar, aynı zamanda yatırımcıların çevresel etkiyi göz önünde bulundurarak kararlar almasını 

teşvik eder. Bu fonlar sayesinde, şirketler çevre dostu projeler için daha fazla finansal kaynağa erişim sağlar ve eylemlerinin 

çevresel etkilerini azaltmaya yönelik projelere daha fazla yatırım yaparlar (Çavuşoğlu, 2022; Erdoğan, 2021). 

Yeşil fonlara olan talep, çevresel sürdürülebilirlik ve etik yatırımların artan önemiyle birlikte büyümektedir. 

Bu kapsamda Aydın (2021) ile Ünal (2022), yeşil fonların finansal piyasalarda nasıl daha fazla ilgi gördüğünü ve 

çevre dostu projelere yapılan yatırımların finansal kazanımlarını nasıl artırdığını incelemektedir. Otcu (2024) ile Işık 

(2024), yeşil fonların yatırımcılar arasında giderek daha fazla tercih edilmesinin sebebinin, çevre dostu projelerin finansal 

kazanç sağlama potansiyelinin daha yüksek olduğuna dair artan inanç olduğunu vurgulamaktadır. Bu fonlar, yalnızca 

çevresel sürdürülebilirliğe katkı sağlamakla kalmaz, aynı zamanda yatırımcılar için cazip kazanç fırsatları da sunmaktadır. 

Yeşil fonların sunduğu potansiyel kazançlar ve çevresel faydalar, yatırımcıların ilgisini daha da artırmaktadır (Gizep, 

2019). 

Yeşil fonların gelecekte finansal piyasalarda daha fazla yer bulması ve çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine 

ulaşılmasında daha etkili bir araç haline gelmesi beklenmektedir. Çünkü yeşil fonlar, sadece finansal kazanç sağlamakla 

kalmaz, aynı zamanda çevresel sürdürülebilirlik adına önemli bir katkı sağlar. Gelecekte, yeşil fonların daha fazla global 

pazarda tanınması, çevresel sürdürülebilirliğe katkı sağlarken, aynı zamanda finansal piyasaların daha çevre dostu hale 

gelmesine yardımcı olacaktır. 

Diğer yandan Başoğlu (2024) ile Sarıgül (2024), yeşil fonların etkinliğini artırmak için düzenleyici 

çerçevelerin güçlendirilmesi gerektiğine dikkat çekmektedir. Yeşil fonlar, çevresel etkilerin doğru bir şekilde ölçülmesi 

ve değerlendirilmesi konusunda henüz standart bir yönteme sahip değildir. Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024), yeşil fonların 

çevresel performansın ölçülmesi ve izlenmesi noktasında daha fazla şeffaflık ve standartlara ihtiyaç duyduğunu 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  660 

belirtmektedir. Ayrıca yeşil fonlar, bazen geleneksel yatırım fonlarıyla karşılaştırıldığında daha düşük performans 

gösterebileceği için bazı yatırımcılar tarafından riskli görülebilir. Bu nedenle, yeşil fonların etkinliğini artırmak için daha 

net ve şeffaf düzenlemelerin oluşturulması önemlidir. 

Yeşil menkul kıymetler 

Yeşil bankacılık ana teması altında yer alan bir diğer alt tema yeşil menkul kıymetlerdir. Yeşil menkul kıymetler, 

çevresel sürdürülebilirliği destekleyen projelere finansman sağlamak amacıyla ihraç edilen finansal araçlardır. Bu menkul 

kıymetler, çevre dostu yatırımların finansmanını sağlamak ve iklim değişikliği ile mücadele etmek gibi önemli çevresel 

hedeflere ulaşmak için kullanılmaktadır. Yeşil menkul kıymetler, şirketlerin çevre dostu projelere fon sağlamalarına 

yardımcı olurken, yatırımcıların da sürdürülebilir yatırımlara yönelmelerini teşvik etmektedir. 

Yeşil menkul kıymetler, finansal piyasalarda önemli bir yer edinmeye başlamıştır. Alan yazında Turguttopbaş 

(2020) ile Kaplan ve Kocaman (2024), yeşil menkul kıymetlerin çevresel sürdürülebilirliği teşvik etme ve yeşil projelere 

finansman sağlama işlevini tartışmaktadır. Zengin ve Aksoy (2021) ise bu menkul kıymetlerin finansal piyasalarda daha 

fazla kabul görmesi için düzenleyici çerçevelerin güçlendirilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Yeşil menkul kıymetler, 

yatırımcılara çevre dostu projelere yatırım yapma fırsatı sunarken, aynı zamanda çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine 

ulaşmak için büyük bir finansal kaynak yaratmaktadır. Bu araçların finansal piyasalarda daha yaygın hale gelmesi, yeşil 

projelere olan talebi artırmış ve çevresel risklerin yönetilmesinde önemli bir rol oynamıştır. 

Yapılan tematik analiz sonucunda “yeşil menkul kıymetler” kategorisi altındaki çalışmalar, “yeşil hisse 

senetleri” ve “yeşil endeksler” olmak üzere aşağıda açıklamalarına yer verilen iki alt grupta toplanmaktadır.  

Yeşil hisse senetleri 

Yeşil hisse senetleri, çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek amacıyla ihraç edilen ve çevre dostu projelere yatırım 

yapan şirketlerin hisselerini temsil eden finansal araçlardır. Bu hisse senetleri, çevresel hedeflere ulaşmada önemli bir araç 

olarak öne çıkmakta ve yatırımcılara çevre dostu yatırımlar yapma fırsatı sunmaktadır. Yeşil hisse senetleri, şirketlerin 

çevresel sorumluluklarını yerine getirmelerini teşvik ederken, aynı zamanda yatırımcılara finansal kazanç sağlama 

imkânı sunmaktadır.  

Yeşil hisse senetlerinin finansal piyasalarda hızla büyüdüğü gözlemlenmektedir. Alan yazında Kaplan ve 

Kocaman (2024), yeşil hisse senetlerinin finansal piyasalarda nasıl yer bulduğunu ve bu hisse senetlerinin çevre dostu 

projelere yapılan yatırımları nasıl teşvik ettiğini tartışmaktadır. Çevirgen ve Bayrakçı (2024) ise yeşil hisse senetlerinin 

geleneksel hisse senetlerinden farklarını ve bu araçların finansal sistemde nasıl bir dönüşüm yarattığını incelemektedir. 

Zengin ve Aksoy (2021) da yeşil hisse senetlerinin bankacılık ve finans sektöründe daha fazla yer bulmasını sağlamak için 

yapılması gereken düzenlemeleri ele almaktadır. Bu hisse senetleri, çevre dostu projelere yatırım yapan şirketlerin daha 

fazla ilgi görmesini sağlamaktadır. 

Yeşil hisse senetleri, şirketlerin çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşmalarına yardımcı olan önemli bir 

araçtır. Bu kapsamda Komşuoğlu Yılmaz (2019) ile Süleymanoğlu (2023), yeşil hisse senetlerinin çevre dostu 

projelere yapılan yatırımları nasıl desteklediğini ve bu projelerin finansmanını nasıl sağladığını tartışmaktadır. Dede 

(2023) ile Solmaz (2023), yeşil hisse senetlerinin çevre dostu iş modellerine sahip şirketleri nasıl teşvik ettiğini ve çevresel 

sürdürülebilirliği nasıl desteklediğini ele almaktadır. Çavuşoğlu (2022) ile Erdoğan (2021) da yeşil hisse senetlerinin enerji 

verimliliği, yenilenebilir enerji projeleri ve karbon azaltma hedeflerine nasıl katkı sağladığını analiz etmektedir. Bu 

bağlamda, yeşil hisse senetleri, çevresel sürdürülebilirliğe katkı sağlarken, aynı zamanda ekonomik büyümeyi teşvik 

etmektedir. 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  661 

Yeşil hisse senetlerine olan yatırımcı talebi, çevresel sorumluluk bilincinin artmasıyla birlikte hızla 

artmaktadır (Aydın, 2021; Ünal, 2022; Otcu, 2024; Işık, 2024). Yeşil hisse senetleri ile yatırımcılar, sadece finansal 

kazanç sağlamakla kalmaz, aynı zamanda çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşılmasına katkıda bulunurlar. Bu durum, 

yeşil hisse senetlerine olan talebin artmasına ve çevre dostu projelerin finansmanının güçlenmesine yol açmaktadır 

(Gizep, 2019). Bu hisse senetlerinin gelecekteki potansiyeli, çevresel sürdürülebilirliği desteklemek ve aynı zamanda 

finansal piyasalarda uzun vadeli değer yaratmak açısından büyük bir fırsat sunmaktadır. 

Yeşil hisse senetlerinin yaygınlaşmasına rağmen, karşılaşılan bazı zorluklar da bulunmaktadır. Bu zorluklar, 

yeşil hisse senetlerinin finansal sistemde karşılaştığı düzenleyici belirsizlikler, yatırımcı ilgisinin artmasına rağmen hala 

yeterli seviyede olmaması (Başoğlu, 2024; Sarıgül, 2024) olarak sıralanabilir. Bu zorlukları aşmak ve yeşil hisse senetlerinin 

etkinliğini artırmak için düzenlemeler yapılması gerekliliği vurgulanmaktadır (Friaiss, 2024; Yılmaz, 2024). Ayrıca, yeşil 

hisse senetlerinin performansı geleneksel hisse senetlerine kıyasla farklılık gösterebilir, bu da yatırımcılar arasında 

tereddütlere yol açabilir. Ancak, düzenleyici çerçevelerin güçlendirilmesi ve yeşil yatırımcı bilincinin artırılması, bu 

engellerin aşılmasına yardımcı olabilir. 

Yeşil endeksler 

Yeşil endeksler, çevre dostu ve sürdürülebilir iş uygulamalarını benimsemiş şirketlerin hisse senetlerini içeren ve 

çevresel performansı dikkate alarak oluşturulan endekslerdir. Bu endeksler, yatırımcılara çevresel sorumluluk taşıyan 

şirketlere yatırım yapma fırsatı sunarken, aynı zamanda şirketleri çevresel performanslarını iyileştirmeye teşvik eder. Yeşil 

endekslerin, sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşmada ve finansal piyasalarda çevre dostu yatırımların artmasında 

önemli bir rolü vardır.  

Yeşil endekslerin finansal piyasalarda hızla büyüdüğü gözlemlenmektedir. Gerçekleştirilen çalışmalarda yeşil 

endekslerin nasıl bir finansal araç olarak yer bulduğu ve çevresel sorumluluğa sahip şirketlere yatırım yapmanın piyasada 

nasıl bir değişim yarattığı (Turguttopbaş, 2020; Kaplan & Kocaman, 2024), çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine 

ulaşılması için finansal piyasalarda nasıl bir dönüşüm sağladığı  (Çevirgen & Bayrakçı, 2024) ve yeşil endekslerin 

bankacılık ve finans sektöründe daha fazla yer bulmasını sağlamak için yapılması gereken düzenlemeler (Zengin & Aksoy, 

2021) ele alınmaktadır. Yeşil endekslerin finansal piyasalarda artan önemi, çevre dostu şirketlerin hisselerine olan yatırım 

ilgisinin artmasına ve çevresel sürdürülebilirliğe yönelik daha fazla kaynağın yönlendirilmesine yol açmaktadır. 

Yeşil endeksler, çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek amacıyla önemli bir araçtır. Ayrıca, yeşil endeksler, 

şirketlerin karbon ayak izlerini azaltma ve enerji verimliliği gibi çevresel hedeflere ulaşmalarını teşvik etmektedir 

(Çavuşoğlu, 2022; Erdoğan, 2021). Bu endeksler, çevresel sürdürülebilirliğe katkıda bulunurken, yatırımcılar için uzun 

vadeli finansal kazanç sağlama fırsatları da sunmaktadır. 

Yeşil endekslerin yatırımcılar tarafından daha fazla tercih edilmesinin sebeplerinden biri, çevresel 

sürdürülebilirliğe odaklanan şirketlerin, uzun vadede finansal başarı sağlama potansiyelinin daha yüksek olduğuna 

dair artan inançtır. Bu doğrultuda Otcu (2024) ile Işık (2024), yeşil endekslerin çevresel sorumluluk bilinciyle yatırım 

yapan bireysel ve kurumsal yatırımcılar tarafından tercih edildiğini belirtmektedir. Aydın (2021) ile Ünal (2022) ise, yeşil 

endekslerin şirket performansındaki çevresel etkiyi nasıl dikkate aldığını ve bunun yatırımcılar için nasıl daha cazip hale 

geldiğini incelemektedir. Bu endekslerin sağladığı çevresel faydaların yanı sıra finansal kazançların da artırılması, 

yatırımcıların yeşil endekslere olan ilgisini daha da güçlendirmektedir (Gizep, 2019). 

Yeşil endekslerin yaygınlaşmasına rağmen, etkili bir şekilde işleyebilmesi için düzenleyici çerçevelerin 

güçlendirilmesi gerektiği vurgulanmaktadır (Başoğlu, 2024; Sarıgül, 2024), Ayrıca, yeşil endekslerin sürdürülebilirlik 

performansını ölçme ve değerlendirme kriterlerinin belirsizliği, şirketlerin bu endekslere katılmalarını zorlaştırabilir 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  662 

(Friaiss, 2024; Yılmaz, 2024). Düzenleyici belirsizlikler ve standartların eksikliği, yeşil endekslerin etkinliğini sınırlayabilir. 

Ancak, yeşil endekslerin yaygınlaşması için daha net ve standartlaşmış düzenlemelerin oluşturulması, bu engellerin 

aşılmasına yardımcı olabilir. Ayrıca, yeşil endekslerin performansını etkileyen dışsal faktörler de dikkate alınmalıdır. 

Finansal teknoloji 

Yeşil bankacılık ana teması altında yer alan diğer bir alt tema finansal teknolojidir. Finansal teknoloji (fintech), 

finansal hizmetlerin dijitalleşmesi ve teknolojik yeniliklerle daha verimli, erişilebilir ve sürdürülebilir hale gelmesi sürecini 

ifade eder. Bu dönüşüm, yeşil finansın daha geniş bir kitleye ulaşmasına ve çevresel sürdürülebilirliğe olan katkıların 

artmasına olanak sağlamaktadır. Yeşil finansal araçlar, çevre dostu projelerin finansmanını sağlamada büyük bir rol 

oynarken, finansal teknolojiler de bu araçların etkinliğini artırmakta ve sürdürülebilir yatırımların yayılmasını 

hızlandırmaktadır. 

Finansal teknolojiler, yeşil finansal araçların daha verimli bir şekilde kullanılmasını sağlamak için önemli bir 

araçtır. Turguttopbaş (2020) ile Kaplan ve Kocaman (2024), dijital platformlar ve blockchain teknolojisinin, yeşil 

tahviller ve yeşil krediler gibi finansal araçların izlenebilirliğini artırdığını ve bu araçların daha geniş bir yatırımcı kitlesine 

ulaşmasını sağladığını belirtmektedir. Blockchain teknolojisi, yeşil finansal araçların çevresel etkilerini şeffaf bir şekilde 

izlemeyi mümkün kılar ve bu sayede yatırımcılar, projelerin sürdürülebilirlik düzeyini daha güvenli bir şekilde 

değerlendirebilirler. Yeşil fonlar, yeşil tahviller gibi ürünler dijital platformlar aracılığıyla yatırımcılara sunulmakta ve bu 

da yeşil yatırımların artmasını teşvik etmektedir (Zengin & Aksoy, 2021). 

Yatırımcı talebi, yeşil finansın büyümesinde belirleyici bir faktördür. Aydın (2021) ile Ünal (2022), 

yatırımcıların dijital platformlar aracılığıyla çevre dostu projelere daha kolay erişebildiğini ve bu projelere yatırım yapmanın 

daha hızlı hale geldiğini vurgulamaktadır. Dijitalleşme, yatırımcıların yeşil yatırımlara olan ilgisini artırmakta ve bu 

yatırımları daha geniş bir yatırımcı kitlesine yaymaktadır. Ayrıca, finansal teknolojilerin sağladığı dijital hizmetler, 

yatırımcıların yeşil finansal ürünlerin çevresel etkilerini daha kolay değerlendirmelerine imkân tanır. Bu durum, yeşil 

projelere yapılan yatırımların artmasına ve sürdürülebilir projelere daha fazla kaynak sağlanmasına olanak verir (Otcu, 

2024). 

Finansal teknoloji ve yeşil finansın geleceği, teknolojinin daha fazla entegrasyonu ve düzenleyici çerçevelerin 

güçlendirilmesi ile parlaktır. Gelecekte finansal teknoloji, yeşil finansal araçların daha şeffaf, erişilebilir ve güvenli hale 

gelmesini sağlayacak ve yeşil yatırımların büyümesini hızlandıracaktır. Dijital platformlar, yeşil finansın küresel ölçekte 

daha fazla yatırımcıya ulaşmasına olanak tanırken, blockchain teknolojisi gibi yenilikçi çözümler, bu yatırımların daha 

etkili bir şekilde izlenmesini sağlayacaktır. Bu gelişmeler, yeşil finansın küresel sürdürülebilir kalkınma hedeflerine 

ulaşılmasındaki rolünü daha da güçlendirecektir. 

Gerçekleştirilen tematik analiz ile finansal teknoloji ile ilgili çalışmalarda “blokchain teknolojisi” bir alt 

kategori olarak ortaya çıkmıştır.  

Blockchain teknolojisi 

Blockchain teknolojisi, dağıtık bir dijital defter teknolojisi olarak, finansal işlemleri güvenli, şeffaf ve merkeziyetsiz 

bir şekilde kaydetmeye imkan tanır. Bu özellikleri, çevresel sürdürülebilirlik projelerinin finansmanında önemli bir rol 

oynamaktadır. Yeşil finans, çevre dostu projelerin ve yatırımların desteklenmesi için gerekli araçları sağlarken, blockchain 

bu projelerin finansal süreçlerinin şeffaflığını ve güvenliğini artırarak, yeşil finansın etkinliğini artırır. 

Blockchain, çevre dostu projelere yapılan yatırımların izlenebilirliğini ve doğruluğunu artıran önemli bir araçtır. 

Turguttopbaş (2020) ile Kaplan ve Kocaman (2024), blockchain’in yeşil tahviller ve yeşil krediler gibi finansal araçların 

izlenmesini kolaylaştırdığını ve böylece projelerin çevresel etkilerinin daha şeffaf bir şekilde raporlanmasına olanak 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  663 

tanıdığını belirtmektedir. Blockchain, yatırımcıların projelerin sürdürülebilirlik hedeflerine ne ölçüde ulaştığını güvenli bir 

şekilde takip etmelerini sağlar ve bu da yatırımcı güvenini artırır. Bu teknoloji sayesinde, yeşil finansal araçlar daha geniş 

bir yatırımcı kitlesine ulaşabilir ve çevre dostu projelere yapılan yatırımlar hızlanabilir (Zengin & Aksoy, 2021). 

Yeşil finansal araçların şeffaflığı, yatırımcılar için büyük önem taşır. Aydın (2021) ile Ünal (2022), blockchain 

teknolojisinin, çevresel projelerin finansmanında şeffaflık sağlayarak yatırımcıların daha bilinçli kararlar almasına 

yardımcı olduğunu belirtmektedir. Blockchain, çevre dostu projelerin finansal süreçlerini güvenli bir şekilde kaydederek, 

herhangi bir değişiklik yapılmasını engeller ve bu sayede projelere yapılan yatırımların doğruluğu garanti altına alınır. 

Ayrıca, blockchain sayesinde yeşil projelerin sürdürülebilirlik performansları dijital platformlarda izlenebilir ve yatırımcılar 

bu bilgilere hızlıca ulaşabilirler. Bu, projelerin izlenebilirliğini artırırken, aynı zamanda yatırımcı güvenini de pekiştirir 

(Otcu, 2024). 

Blockchain teknolojisi, yeşil finansın etkinliğini artırma potansiyeline sahip olsa da bazı güçlükler de söz 

konusudur. Başoğlu (2024) ile Sarıgül (2024), blockchain’in altyapısının güçlü ve güvenli olması gerektiğine dikkat 

çekmektedir. Bu, teknolojinin sürdürülebilir bir şekilde uygulanabilmesi için yüksek maliyetler ve uzmanlık gerektirir. 

Ayrıca blockchain sistemlerinin çoğu, enerji tüketimi açısından çevresel etkiler yaratabilir. Bu nedenle, blockchain 

teknolojisinin çevresel etkilerinin dikkatli bir şekilde izlenmesi ve bu etkilerin minimize edilmesi için özel düzenlemelere 

ihtiyaç vardır. Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024), bu zorlukların üstesinden gelmek için blockchain ağlarının daha verimli 

hale getirilmesi gerektiğini ve yeşil finansın daha güçlü bir şekilde desteklenebilmesi için uygun düzenlemelerin yapılması 

gerektiğini belirtmektedirler. 

3.1.3. Yeşil Enerji Piyasaları  
Gerçekleştirilen tematik analiz ile bir diğer ana tema “Enerji Piyasaları” başlığı altında oluşmuştur. Yeşil Enerji 

Piyasaları, yerel yazında yeşil finans ile ilgili gerçekleştirilen çalışmaların % 23,33’ünü oluşturmaktadır. Bu çalışmalarda 

özellikle karbon emisyonuna odaklanan bir grup çalışma ise, “karbon emisyonu” alt teması altında kategorize edilmiştir.   

Enerji piyasaları, ekonomik büyüme ve sürdürülebilir kalkınma için kritik bir öneme sahiptir. Enerji talebinin 

artışı ve fosil yakıtların çevresel etkileri, enerji sektöründe yeşil finansal araçların kullanımını önemli hale getirmiştir. 

Yeşil finans, çevre dostu projeleri destekleyen finansal ürünlerin kullanımını ifade eder ve enerji sektöründe bu araçlar, 

özellikle yenilenebilir enerji projeleri için yatırım sağlamaktadır. 

Yeşil finans, özellikle enerji piyasalarında önemli bir yer edinmeye başlamıştır. Turguttopbaş (2020) ile 

Kaplan ve Kocaman (2024), yeşil finansın enerji sektöründe çevre dostu projeleri destekleme kapasitesini ve bu 

projelere finansman sağlamak için kullanılan araçların çeşitliliğini vurgulamaktadır. Yeşil tahviller, yeşil krediler ve yeşil 

fonlar gibi araçlar, yenilenebilir enerji projelerinin finansmanını sağlamada kritik rol oynamaktadır. Zengin ve Aksoy 

(2021), bu araçların enerji piyasalarındaki büyümeyi nasıl hızlandırdığını ve çevresel sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşmak 

için gereken yatırımları nasıl yönlendirdiğini göstermektedir. Enerji sektöründe yenilenebilir enerji kaynaklarına yapılan 

yatırımlar hem çevresel hem de ekonomik açıdan önemli bir dönüm noktası oluşturmaktadır. Yeşil finans araçları, bu 

dönüşümdeki temel itici güçlerden biridir. 

Yeşil finans, yenilenebilir enerji projelerinin finansmanını destekleyerek enerji sektöründe sürdürülebilir 

dönüşümü hızlandırmaktadır. Komşuoğlu Yılmaz (2019) ile Süleymanoğlu (2023), yeşil finans araçlarının yenilenebilir 

enerji projelerine olan ilgiyi artırdığını ve bu projelerin finansmanını sağlamak için bankalar, yatırımcılar ve devletler 

arasında iş birliğini teşvik ettiğini belirtmektedir. Yeşil tahviller ve yeşil krediler, bu projelere sağlanan finansmanın önemli 

bir kısmını oluşturmaktadır. Bu finansal araçlar, enerji sektörü için finansman sağlayan yeni yollar yaratırken, aynı zamanda 

çevre dostu projelere olan talebi artırmaktadır. Dede (2023) ile Solmaz (2023), yeşil finansın enerji sektöründeki 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  664 

sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşılması için nasıl önemli bir araç haline geldiğini ve bu araçların enerji geçiş sürecinde 

sağladığı katkıyı tartışmaktadır. Özellikle, yenilenebilir enerji projelerine sağlanan finansmanın büyüklüğü, bu tür projelerin 

daha geniş çapta hayata geçirilmesini mümkün kılmaktadır (Çavuşoğlu, 2022; Erdoğan, 2021). 

Yeşil finansal araçlara olan yatırımcı talebi, enerji piyasalarında da hızla artmaktadır. Aydın (2021) ile Ünal 

(2022), yatırımcıların, çevre dostu projelere yatırım yapma konusunda artan ilgisini incelemektedir. Bu eğilim, yalnızca 

çevresel sürdürülebilirliğe katkı sağlamakla kalmaz, aynı zamanda yatırımcılar için yeni fırsatlar yaratır. Yeşil finansal 

araçlar, yatırımcılar için sadece çevresel anlamda anlamlı projelere katılma fırsatı sunmakla kalmaz, aynı zamanda finansal 

kazanç sağlama potansiyelini de artırmaktadır. Otcu (2024) ile Işık (2024), yeşil finansın enerji sektöründeki yatırımcılar 

arasında giderek daha fazla ilgi gördüğünü belirtmektedir. Bu ilgi, enerji piyasalarında çevre dostu yatırımların hızla 

artmasına ve yenilenebilir enerji projelerinin daha fazla finansman almasına yardımcı olmaktadır. 

Yeşil finansın enerji sektöründeki rolü, gelecekte daha da önemli hale gelecektir. Yeşil finansın enerji 

sektöründeki dönüşümü hızlandıracağı ve çevre dostu projelere daha fazla kaynak aktarılacağı beklenmektedir (Ulakçı, 

2024; Ada 2022, Toprak & Münyas, 2024; Usta, 2024). Gelecekte, yenilenebilir enerji projelerinin daha fazla finansman 

alması ve enerji geçiş süreçlerinin hızlanması beklenmektedir. Bu süreç, küresel iklim hedeflerine ulaşmak için kritik bir 

adımdır. Yeşil finansal araçların, enerji piyasalarındaki daha fazla oyuncu tarafından benimsenmesi, çevresel 

sürdürülebilirlik hedeflerine ulaşılmasında önemli bir rol oynayacaktır. Bu araçlar, finansal piyasaların çevre dostu 

projelere yönlendirilmesi için etkili bir yol sağlamaktadır. 

Diğer yandan yeşil finansın enerji piyasalarındaki etkinliğini artırmak için düzenleyici çerçevelerin 

güçlendirilmesi gerekliliğine dikkat çekilmektedir (Başoğlu, 2024; Sarıgül, 2024). Yenilenebilir enerji projelerinin 

finansmanını sağlamak için yeşil tahviller ve krediler gibi araçların kullanımı yaygın olsa da bu araçların etkin bir şekilde 

kullanılabilmesi için daha net ve kapsamlı düzenlemelere ihtiyaç duyulmaktadır. Yeşil finansın enerji piyasalarında daha 

yaygın hale gelmesi için çevresel etkilerin doğru bir şekilde ölçülmesi ve izlenmesi gerekmektedir (Friaiss, 2024; Yılmaz, 

2024). Ayrıca, enerji sektöründe, özellikle yenilenebilir enerji projelerine yönelik finansmanın artırılması için daha fazla 

teşvik ve politika desteği sağlanması önemlidir. 

Karbon emisyonu 

Karbon emisyonları, iklim değişikliğinin en önemli sebeplerinden biri olup, global ısınma ve çevresel bozulma ile 

doğrudan ilişkilidir. Yeşil finans, karbon emisyonlarını azaltmaya yönelik projelere finansman sağlamada önemli bir araç 

olarak ortaya çıkmıştır. Yenilenebilir enerji projeleri, enerji verimliliğini artırıcı girişimler ve sürdürülebilir tarım 

uygulamaları gibi çevre dostu projeler, karbon emisyonlarını azaltma amacını taşımaktadır. 

Yeşil finans, karbon emisyonlarını azaltmaya yönelik projelere finansman sağlama konusunda önemli bir 

araçtır. Karbon emisyonlarını azaltan projeler için kullanılan finansal araçlar, yenilenebilir enerji projelerinden enerji 

verimliliğini artırmaya yönelik yatırımlara kadar geniş bir yelpazeye sahiptir. Yeşil tahviller, yeşil krediler ve yeşil fonlar 

gibi araçlar, bu tür projelere finansman sağlayarak karbon emisyonlarını azaltmaya yönelik önemli adımlar atılmasını 

mümkün kılmaktadır (Zengin & Aksoy, 2021). Yeşil finans, çevresel sürdürülebilirliği teşvik etmek ve karbon 

emisyonlarını kontrol altına almak için kritik bir rol oynamaktadır. Bu finansal araçlar, sürdürülebilir kalkınma hedeflerine 

ulaşılmasında önemli bir dönemeç oluşturmaktadır. 

Yeşil finans, karbon emisyonlarının azaltılmasında önemli bir destek sağlamaktadır. Alan yazında Komşuoğlu 

Yılmaz (2019) ile Süleymanoğlu (2023), yeşil finansal araçların karbon emisyonlarını azaltan projelere nasıl yatırım 

sağladığını ve bu projelerin karbon ayak izini azaltmaya yönelik yaptığı katkıları tartışmaktadır. Yenilenebilir enerji 

projeleri, fosil yakıtlardan daha temiz enerji kaynaklarına geçişi teşvik ederek, karbon emisyonlarının azaltılmasında en 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  665 

önemli alanlardan biridir. Dede (2023) ile Solmaz (2023), yeşil finansın bu tür projelere sağladığı finansman ile karbon 

emisyonlarını azaltma potansiyelini artırdığını belirtmektedir. Bu projelere yapılan yatırımlar, karbon salınımını azaltırken 

aynı zamanda ekonomilerin daha sürdürülebilir bir yapıya kavuşmasına da katkı sağlamaktadır (Çavuşoğlu, 2022; 

Erdoğan, 2021). 

Yatırımcı talebi, karbon emisyonlarının azaltılmasına yönelik projelere yapılan yatırımların hızla arttığını 

göstermektedir. Aydın (2021) ile Ünal (2022), yatırımcıların çevre dostu projelere olan ilgisinin artmasında, iklim 

değişikliği ile mücadele etme isteğinin ve sürdürülebilir yatırımların değerinin artmasının etkili olduğunu vurgulamaktadır. 

Bu yatırım eğilimleri, sadece çevresel faydalar sağlamakla kalmamakta, aynı zamanda finansal açıdan da kazançlı 

olabildiğinden yatırımcıların bu tür projelere olan ilgisi artmaktadır (Otcu, 2024; Işık, 2024). Bu talep, yeşil finans 

araçlarının, özellikle karbon emisyonlarının azaltılması açısından, daha geniş bir yatırımcı kitlesine hitap ettiğini 

göstermektedir. 

Yeşil finans, karbon emisyonlarının azaltılmasında gelecekte daha büyük bir rol oynamaya devam edecektir. 

Gelecekte, karbon emisyonlarının daha fazla azaltılması için ulusal ve uluslararası düzeyde daha kapsamlı düzenlemeler ve 

politikalar devreye girecektir. Yeşil finansın yaygınlaşması, karbon emisyonlarının azaltılması ve çevresel 

sürdürülebilirliğin sağlanması için kritik bir adım olacaktır. Bu süreç, aynı zamanda yatırımcılar için daha fazla fırsat 

yaratacak ve sürdürülebilir ekonomik büyümeyi destekleyecektir. 

Öte yandan yeşil finansın karbon emisyonlarıyla mücadeledeki etkinliği, bazı zorluklarla karşı karşıyadır. 

Karbon emisyonlarını azaltmaya yönelik projelere finansman sağlamak için yeşil tahviller ve yeşil krediler gibi araçların 

kullanımı yaygınlaşsa da bu araçların etkin bir şekilde kullanılabilmesi için daha net ve kapsamlı düzenlemelere ihtiyaç 

vardır. Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024), bu araçların çevresel etkilerin doğru bir şekilde ölçülmesi ve izlenmesi konusundaki 

zorlukları ele almaktadır. Ayrıca, yeşil finansın karbon emisyonlarını azaltma hedeflerine ulaşabilmesi için büyük ölçekli 

projelere daha fazla finansman sağlanması gerekmektedir. 

3.1.4. Yeşil Yatırımlar 
Gerçekleştirilen tematik analizde ortaya çıkan dördüncü ve son ana tema, yerel yazında yeşil finans ile ilgili 

çalışmalarda nispeten az sıklıkla görülen “yeşil yatırımlar” teması olarak kategorize edilmiş olup, tüm çalışmaların % 

3,33’ünü oluşturmaktadır. 

Yeşil yatırımlar, çevre dostu projelere yönlendirilen finansal kaynakları ifade eder ve iklim değişikliği ile 

mücadele, doğal kaynakların korunması ve sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşılmasına katkı sağlamaktadır. Yeşil 

finans, bu tür yatırımların artmasını sağlayarak, ekonomik büyüme ve çevresel sürdürülebilirlik arasındaki dengeyi 

desteklemektedir.  

Yeşil yatırımlar, sadece çevresel sürdürülebilirliği sağlamakla kalmaz, aynı zamanda ekonomik büyümeyi de 

destekler. Yeşil yatırımlar, özellikle yenilenebilir enerji ve enerji verimliliği projeleri gibi alanlarda önemli ekonomik 

fırsatlar sunmaktadır (Turguttopbaş, 2020; Kaplan & Kocaman, 2024). Bu yatırımlar, fosil yakıtların kullanımını 

azaltırken aynı zamanda yeni iş olanakları yaratır ve yerel ekonomileri güçlendirir. Ayrıca yeşil yatırımlar, sürdürülebilir 

kalkınma hedeflerine ulaşılmasına ve çevresel bozulmanın önlenmesine yardımcı olur (Zengin & Aksoy, 2021). 

Yenilenebilir enerji, enerji verimliliği ve sürdürülebilir tarım gibi alanlarda yapılan yatırımlar, karbon emisyonlarını 

azaltarak çevreyi korur ve aynı zamanda ekonomik büyümeyi destekler. 

Yatırımcı talebi, yeşil yatırımların artmasında önemli bir faktördür. Aydın (2021) ile Ünal (2022), 

yatırımcıların çevre dostu projelere olan ilgisinin arttığını ve bu projelere yönelik finansmanın hızla arttığını 

vurgulamaktadır. Yatırımcılar, çevresel etkiyi azaltmaya yönelik projelere yatırım yapmanın, finansal kazanç 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  666 

sağlamanın yanı sıra çevresel fayda sağladığını fark etmeye başlamıştır. Yeşil yatırımlar, genellikle uzun vadeli kazançlar 

vaat eder ve ekonomik krizler gibi dalgalanmalara karşı daha dayanıklı olabilir. Otcu (2024) ile Işık (2024), yeşil 

yatırımların özellikle iklim değişikliğiyle mücadele etme amacını taşıyan projelerle ilişkilendirildiğini ve bu projelerin 

gelecekte daha fazla yatırım alacağını belirtmektedir. 

Yeşil yatırımların geleceği oldukça parlaktır. Ulakçı (2024), Ada (2022), Toprak ve Münyas (2024) ile Usta 

(2024), yeşil yatırımların gelecekte daha fazla artacağını ve bu yatırımların sürdürülebilir kalkınma hedeflerine 

ulaşılmasında önemli bir rol oynayacağını belirtmektedir. Gelecekte, yeşil yatırımlar daha da çeşitlenecek ve bu tür 

projelere yapılan yatırımlar daha fazla finansal kaynak çekecektir. Bu süreç, iklim değişikliğiyle mücadelede önemli bir 

adım olacak ve çevresel sürdürülebilirliği sağlamak için kritik bir araç haline gelecektir. Yeşil finansın yaygınlaşması, aynı 

zamanda yatırımcılar için daha fazla fırsat yaratacak ve ekonomik büyümeyi sürdürülebilir şekilde destekleyecektir. 

Diğer yandan yeşil yatırımların önündeki en büyük engellerden biri, bu tür projelere yönelik finansmanın 

yeterli olmamasıdır. Başoğlu (2024) ile Sarıgül (2024), yeşil finansal araçların yaygınlaşması için düzenleyici 

çerçevelerin daha da güçlendirilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Yeşil yatırımlar, genellikle uzun vadeli projeler 

olduğundan, yatırımcılar için kısa vadeli kazançlar sağlama konusunda belirsizlikler yaratabilir. Bu durum, yeşil projelere 

yapılan yatırımların sınırlı kalmasına neden olabilir. Friaiss (2024) ile Yılmaz (2024) ise yeşil yatırımların finansmanını 

engelleyen düzenleyici eksikliklere ve çevresel etkilerin doğru bir şekilde ölçülmesi konusundaki zorluklara dikkat 

çekmektedir. Bu zorlukların aşılabilmesi için, hükümetlerin ve düzenleyicilerin yeşil yatırımların büyümesini teşvik eden 

politikalar geliştirmesi gerekmektedir. 

3.2. Yayınlara İlişkin Diğer Analizler 

Çalışmada ayrıca, yeşil finans çalışmalarının yıllar içindeki gelişimi, araştırmalarda kullanılan anahtar kelimeler ve 

araştırma yöntemleri incelenmiştir. Ayrıca yeşil finans alanında gerçekleştirilen lisansüstü tezlerin 3’ünün doktora tezi, 

17’sinin ise yüksek lisans tezi olduğu tespit edilmiştir. 

Şekil 2’de yer verildiği üzere, 2024 yılına gelindiğinde yeşil finans alanıyla ilgili araştırmaların önceki yıllara göre 

ciddi bir artış sergileyerek, zirveye ulaştığı tespit edilmiştir. 

 

Şekil 2: Yerel yazında yeşil finans araştırmalarının yıllara göre dağılımı 

Şekil 3’te ise yeşil finans araştırmalarında kullanılan anahtar kelimeler ile oluşturulan kelime bulutuna yer 

verilmektedir. Buna göre, yerel yazında yeşil finans araştırmalarında en çok kullanılan anahtar kelimelerin “yeşil tahvil”, 

“sürdürülebilir kalkınma”, “çevre”, “sürdürülebilir ekonomi” gibi kavramlar olduğu görülmektedir.  

 

0

5

10

15

20

2015 2019 2020 2021 2022 2023 2024



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  667 

 

Şekil 3: Yeşil finans araştırmalarında kullanılan anahtar kelimeler ile oluşturulan kelime bulutu 

Son olarak yeşil finans araştırmalarında kullanılan araştırma yöntemleri incelenmiş ve Şekil 4’te görüleceği üzere 

araştırmalarda en çok nitel araştırma yöntemlerinin kullanıldığı [17 çalışmada] belirlenmiştir. Nitel araştırma yöntemlerini, 

7 araştırmada kullanılan karma yöntemler izlemektedir. Nicel araştırma yöntemleri ise 6 çalışmada benimsenmiştir.   

 
Şekil 4: Yeşil finans araştırmalarında kullanılan araştırma yöntemleri 

Sonuç ve Öneriler 
Bu çalışmada çevresel sürdürülebilirliği teşvik eden projelerin finansmanında kritik bir rol oynayan yeşil 

finans ile ilgili olarak yerel yazında gerçekleştirilen çalışmalar tematik analiz yoluyla incelenerek, mevcut durum 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu kapsamda, yeşil finansın temel bileşenleri olan yeşil tahviller, yeşil krediler, yeşil 

hisse senetleri, yeşil endeksler, yeşil sigortalar, yeşil fonlar ve yeşil menkul kıymetler gibi finansal araçlar ilgili 

literatür çerçevesinde detaylı bir şekilde ele alınmış ve bu araçların sürdürülebilir kalkınma hedeflerine nasıl katkı 

sağladığı tartışılmıştır. Yeşil finans ile ilgili yerel yazında gerçekleştirilen çalışmalar kapsamında gerçekleştirilen 

tartışmalarla konuyla ilgili boşluklar belirlenmiş ve geleceğe ilişkin hem araştırmacılara hem de politika yapıcılara 

öneriler sunulmaya çalışılmıştır.    

Gerçekleştirilen tematik analiz sonucunda, yerel yazında yeşil finans alanının dört ana tema altında toplandığı 

belirlenmiştir. Bu temalar, “sürdürülebilir kalkınma”, “yeşil bankacılık”, “yeşil enerji piyasaları” ve “yeşil yatırımlar” 

dır.  

İlk ana tema olan ve yeşil finansla ilgili çalışmaların %43,33’ünü içeren “Sürdürülebilir kalkınma” ana teması 

altında; “yeşil ekonomi politikaları ve regülasyonlar” ile “yeşil sigortalar” alt kategorileri oluşmuştur. İkinci ana tema 

grubu olan ve konuyla ilgili çalışmaların %30,00’unu oluşturan “yeşil bankacılık” ana teması altında; “yeşil tahvil”, 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  668 

“yeşil krediler” ve “yeşil fonlar”ı kapsayan “yeşil finansal enstrümanlar” alt kategorisi ile, “yeşil hisse senetleri” ve 

“yeşil endeksler”i içeren “yeşil menkul kıymetler” alt kategorisi ve “blockchain teknolojisi”ni içeren “finansal 

teknoloji” alt kategorileri ortaya çıkmıştır. Üçüncü ana tema grubu ise “yeşil enerji piyasaları” temasıdır. Yeşil Enerji 

Piyasaları, yerel yazında yeşil finans ile ilgili gerçekleştirilen çalışmaların %23,33’ünü oluşturmaktadır. Bu 

çalışmalarda özellikle karbon emisyonuna odaklanan bir grup çalışma ise, “karbon emisyonu” alt teması altında 

kategorize edilmiştir. Dördüncü ve son ana tema grubu ise, yerel yazında yeşil finans ile ilgili çalışmalarda nispeten 

az sıklıkla görülen “yeşil yatırımlar” olarak kategorize edilmiş olup, tüm çalışmaların % 3,33’ünü oluşturmaktadır. 

Yapılan değerlendirmeler, yeşil finansal araçların yatırımcı güvenini artırarak ve finansal şeffaflığı 

güçlendirerek çevre dostu projelere yönelimi artırdığını göstermektedir (Turguttopbaş, 2020; Kaplan & Kocaman, 

2024). Yeşil yatırımların artması, çevre dostu projelerin finansmana erişimini kolaylaştırırken, sürdürülebilir 

bankacılık uygulamalarının gelişimi de yeşil finansın etkinliğini artırmaktadır (Zengin & Aksoy, 2021). Finansal 

teknoloji ve blockchain gibi yenilikçi çözümler, yeşil finansal işlemlerin güvenli, şeffaf ve izlenebilir hale gelmesine 

olanak tanımakta, böylece yatırımcıların çevresel etkileri daha doğru değerlendirmelerine katkı sunmaktadır 

(Komşuoğlu Yılmaz, 2019; Süleymanoğlu, 2023). 

Özellikle blockchain teknolojisinin yeşil finans üzerindeki etkisi, finansal enstrümanların şeffaf ve güvenilir 

hale gelmesini sağlamaktadır. Blockchain tabanlı sistemler sayesinde, yeşil tahviller ve kredilerin izlenmesi 

kolaylaşırken, yatırımcıların bu finansal araçlara olan güveni artmaktadır (Dede, 2023; Solmaz, 2023). Ancak, 

blockchain teknolojisinin uygulanabilirliği konusunda bazı teknik ve düzenleyici zorluklar da bulunmaktadır. Bu 

bağlamda, düzenleyici çerçevelerin güçlendirilmesi ve finansal piyasalarda standartların belirlenmesi gerekmektedir 

(Aydın, 2021; Ünal, 2022). 

Yeşil finansın daha yaygın ve etkili hale gelmesi için çözülmesi gereken bazı zorluklar bulunmaktadır. Bunlar 

arasında, regülasyonların güçlendirilmesi, finansal araçların standartlaştırılması, yatırımcıların çevresel 

sürdürülebilirlik konusundaki farkındalığının artırılması ve yeşil finansal projelerin uzun vadeli getiri sağlama 

potansiyelinin netleştirilmesi yer almaktadır (Otcu, 2024). Ayrıca, blockchain teknolojisinin finansal sistemlere 

entegrasyonu, yeşil finansal araçların güvenilirliğini artırmak açısından önemli fırsatlar sunmaktadır (Başoğlu, 2024; 

Sarıgül, 2024). 

Sonuç olarak, yeşil finans ve sürdürülebilir kalkınma arasındaki güçlü ilişki, ekonomik büyüme ve çevresel 

koruma dengesini sağlamada kritik bir unsur olarak öne çıkmaktadır. Yeşil finansın daha etkin kullanılabilmesi için 

düzenleyici çerçevelerin geliştirilmesi, finansal piyasalarda şeffaflığın artırılması ve yenilikçi teknolojilerin entegre 

edilmesi gerekmektedir (Friaiss, 2024; Yılmaz, 2024). Gelecekte, yeşil finansın yaygınlaşması, karbon 

emisyonlarının azaltılması, yenilenebilir enerji yatırımlarının artırılması ve çevresel sürdürülebilirliğin sağlanması 

açısından önemli katkılar sunacaktır. Blockchain, finansal teknoloji ve sürdürülebilir bankacılık uygulamalarının 

yeşil finansla daha entegre hale gelmesi, çevre dostu projelerin finansman süreçlerini daha güvenilir ve erişilebilir 

hale getirecek ve uzun vadede sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşılmasına büyük destek sağlayacaktır (Ulakçı, 

2024; Ada, 2022; Toprak& Münyas, 2024; Usta, 2024).  

 

Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları:  
Türkiye Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları: 7 Erişilebilir ve temiz enerji 

Türkiye Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları: 8 İnsana yakışır iş ve ekonomik büyüme 

Türkiye Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları: 12 Sorumlu üretim ve tüketim 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  669 

Türkiye Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları: 13 İklim eylemi 

Sustainable Development Goals: 
The Sustainable Development Goals in Türkiye 7 Affordable and clean energy 

The Sustainable Development Goals in Türkiye 8 Decent work and economic growth 

The Sustainable Development Goals in Türkiye 12 Responsible consumption and production 

The Sustainable Development Goals in Türkiye 13 Climate Action 

  



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  670 

Kaynakça   

Ada, S. (2022). Sürdürülebilir finans yaklaşımı çerçevesinde yeşil bankacılık ve yeşil finansman araçları 

(Yüksek Lisans Tezi, Trakya Üniversitesi) 

Aydın, B. (2022). Türkiye'de blokzincir tabanlı sukuk ile yeşil finans ve sosyal sorumluluk yatırımlarına 

yönelik potansiyelleri. (Doktora Tezi, International Islamic University Malaysia)  

Başoğlu, B. (2024). Sürdürülebilir kalkınma perspektifinden yeşil finans (Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi) 

Climate Bond Initiative. (2020). 2019 Green bond market summary. 

https://www.climatebonds.net/resources/reports/2019-green-bondmarket-summary  

Çarıkçı K., Meral H., Berkil, S., Çalışır, A., Önala, L. ve Arslan, Ö. (2024). Nitel araştırmalarda tematik 

analiz. Socrates Journal Of Interdisciplinary Social Researches, 10(37), 127-140. 

Çavuşoğlu, Ş. (2022). Exploring the ways for integrating the green bond with decoupling projects through 

monitoring and evaluation: the carbon emission atlas and expert system (Kaus) (Doktora Tezi, Orta Doğu Teknik 

Üniversitesi) 

Çevirgen, F. (2024). Yeşil finans yazınına ilişkin bibliyometrik analiz (Yüksek Lisans Tezi, Isparta 

Uygulamalı Bilimler Üniversitesi) 

Çevirgen, F. ve Bayrakçı, E. (2024). Yeşil finans yazınının mevcut durumu ve geleceği: Bibliyometrik bir 

analiz. Öneri Dergisi, 19(62), 79-112. 

Çıtak, İ. (2024). Yeşil tahvil piyasası ile karbon, yenilenebilir ve yenilenemez enerji piyasaları arasındaki 

getiri ve volatilite yayılması üzerine bir inceleme. (Yüksek Lisans Tezi, İzmir Ekonomi Üniversitesi) 

De Clercq, D., Sapienza, H. J., Yavuz, R. I. ve Zhou, L. (2012). Learning and knowledge in early 

internationalization research: Past accomplishments and future directions. Journal Of Business Venturing, 27(1), 

143-165. 

Dede, M. (2023). 2050'ye doğru yeşil finansman: sorunlar ve fırsatlar (Yüksek Lisans Tezi, Ege 

Üniversitesi) 

Erdoğan, D. (2021). Küresel iklim değişikliği ile mücadele: finans sektörünün rolü ve yeşil tahviller. 

(Yüksek Lisans Tezi, Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi) 

Friaiss, M. M. A. (2020). Sürdürülebilir kalkınmayı sağlamak için bankacılığın yeşil finansmanı 

desteklemedeki rolü (Libya örneği). (Doktora Tezi, İstanbul Okan Üniversitesi). 

Gizep, R. (2019). Doğaya saygılı yeşil finans: Dünya ve Türkiye Uygulamaları. (Yüksek Lisans Tezi, 

Manisa Celal Bayar Üniversitesi). 

Işık, S. N. (2024). Türkiye'de sürdürülebilir kalkınma ve bankacılık: Yeşil finansman startejilerinin 

değerlendirilmesi. (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi) 

Jones, M. V., Coviello, N. ve Tang, Y. K. (2011). International entrepreneurship research (1989–2009): A 

domain ontology and thematic analysis. Journal Of Business Venturing, 26(6), 632-659. 

Kaplan, H. E. ve Kocaman, B. E. (2024). Yeşil finans: Wos verilerine dayalı bibliyometrik bir analiz. 

Journal Of Emerging Economies And Policy, 9 (Special Issue), 28-38. 

Karaş, Z. (2024). Türk bankacılık sektöründeki yeşil finans uygulamalarının analizi. Uluslararası 

Medeniyet Çalışmaları Dergisi, 9(2), 289-302. 

Komşuoğlu Yılmaz, N. (2019). Sürdürülebilirlik perspektifiyle finansa yeni bir yaklaşım: Yeşil finans ve 



 
 

Yerel Yazında Yeşil Finans: Tematik Bir Analiz 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  671 

uygulamaları. Florya Chronicles Of Political Economy, 5(2), 139-160. 

Kuloğlu, E. ve Öncel, M. (2015). Yeşil finans uygulaması ve Türkiye’de uygulanabilirliği. Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2(2), 2-19. 

Otcu, N. (2024). Yenilenebilir enerji kaynakları yatırımının finansman araçları ve kullanan işletmelerinin 

incelenmesi. (Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi) 

Özbek, A. (2024). Sustainability and green finance: Banking system in Turkey. Ahi Evran Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10(2), 295-313. 

Özbek, A. (2024). Green fınance for sustainable development: A bibliometric analysis. Ekonomi Maliye 

İşletme Dergisi, 7(1), 72-86. 

Sarıgül, N. (2024). Sürdürülebilirlik, yeşil büyüme ve yeşil finans üzerine yapılan akademik çalışmaların 

bibliyometrik analizi. (Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep Üniversitesi) 

Solmaz, F. G. (2023). Emtia piyasaları ile borsalar arasındaki ilişki: Yeşil finansal endeksler üzerine bir 

araştırma. (Yüksek Lisans Tezi, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi) 

SPK (2024). Yeşil, sürdürülebilir ve sosyal sermaye piyasası araçları rehber taslağı ve sürdürülebilirlik 

bağlantılı sermaye piyasası araçları rehber taslağı basın duyurusu. (6 Eylül 2024). Erişim adresi: 

https://spk.gov.tr/duyurular/basin-duyurulari/2024/yesil-surdurulebilir-ve-sosyal-sermaye-piyasasi-araclari-

rehber-taslagi-ve-surdurulebilirlik-baglantili-sermaye-piyasasi-araclari-rehber-taslagi-basin-duyurusu  

Süleymanoğlu, G. C. (2023). The runner green finance, new financial ınvestments and holdings ımpact in 

the green economy. İzmir İktisat Dergisi, 38(3), 804-821. 

Temel, Ö. F. (2024). Yeşil finans, ekonomik büyüme, yenilenebilir enerji tüketimi ve doğrudan yabancı 

yatırımların ekolojik ayak izi üzerindeki etkileri: E-7 grubu örneği. (Doktora Tezi, Aydın Adnan Menderes 

Üniversitesi) 

Topçu, F. H. (2018). Düşük karbon ekonomisine geçme(me): İklim değişikliği ve enerji politikaları 

bağlamında bir bakış, Akdeniz Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 2018 Özel Sayısı, 115–

154  

Toprak, E. ve Münyas, T. (2024). Yenilenebilir enerji finansmanında ulusal ve uluslararası yaklaşımlar. 4 

Eylül Akademi Dergisi, 1(1), 32-50. 

Turguttopbaş, N. (2020). Sürdürülebilirlik, yeşil finans ve ilk Türk yeşil tahvil ihracı. Finansal 

Araştırmalar ve Çalışmalar Dergisi, 12(22), 267-283. 

Ulakçı, K. (2024). Türkiye’de reel sektörün dönüşümü: Dematel metodoloji ile öncelikli bir değerlendirme. 

(Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Medipol Üniversitesi) 

UNEP (2016). The rise of environmental crime. Nairobi: UNEP.  

United Nations. (1992). Earth summit report. Birleşmiş Milletler Yayınları. 

UNFCCC (2015). Paris agreement. Birleşmiş Milletler İklim Değişikliği Çerçeve Sözleşmesi Sekretaryası. 

Usta, M. (2024). Karbon ayak izinin hesaplanması ve raporlanması: Türk somonu yetiştiriciliği yapan bir 

üretim işletmesi üzerine araştırma. (Yüksek Lisans Tezi, Avrasya Üniversitesi) 

Ünal, İ. B. (2022). The economıc and envıronmental effects of green fınancıal polıcıes a general 

equılıbrıum approach. (Doktora Tezi, Universiteit van Amsterdam)  

World Bank. (2007). First green bond ıssuance. Washington D.C.: Dünya Bankası Yayınları. 

Yılmaz, B. N. (2024). Uluslararası yazında yeşil finans konusundaki araştırma eğilimlerinin bibliyometrik 



 
 

Arman Özbay – Ece Ekim – Irmak Acar – Anıl Ozan Acartürk – Şayan Berber 
 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  672 

analiz yöntemi ile incelenmesi (2000- 2023) Dönemi. (Yüksek Lisans Tezi, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi) 

Yüksel Açı, E., Atabay Kuşçu, R. ve Sezgin, F. H. (2023). İklim Değişikliği ve Sürdürülebilir Finans.  

İstanbul: Çağlayan Kitap & Yayıncılık & Eğitim. 

Zengin, B. ve Aksoy, G. (2021). Sürdürülebilir kalkınma anlayışının yeşil pazarlama ve yeşil finans 

açısından değerlendirilmesi. İşletme Ekonomi ve Yönetim Araştırmaları Dergisi, 4(2), 362-379. 

 

 

Yazar Katkıları 

Araştırmanın Tasarımı (CRediT 1) AÖ (%15) – EE (%15) - IA (%15)-AOA 
(%15) - ŞB (%40) 

Veri Toplanması (CRediT 2) AÖ (%25) – EE (%25) - IA (%25)-AOA 
(%25) - ŞB (%0) 

Araştırma- Veri Analizi - Doğrulama (CRediT 3-4-6-11) AÖ (%60) – EE (%10) - IA (%10)-AOA 
(%10) - ŞB (%10) 

Makalenin Yazımı (CRediT 12-13) AÖ (%35) – EE (%10) - IA (%10)-AOA 
(%15) - ŞB (%30) 

Metnin Geliştirilmesi ve Tashihi (CRediT 14) AÖ (%40) – EE (%5) - IA (%5)-AOA (%5) - 
ŞB (%45) 

 

Author Contributions 

Conceptualization (CRediT 1) AÖ (%15) – EE (%15) - IA (%15)-AOA (%15) 
- ŞB (%40) 

Data Curation (CRediT 2) AÖ (%25) – EE (%25) - IA (%25)-AOA (%25) 
- ŞB (%0) 

Investigation- Analysis - Validation (CRediT 3-4-6-11) AÖ (%60) – EE (%10) - IA (%10)-AOA (%10) 
- ŞB (%10) 

Writing (CRediT 12-13) AÖ (%35) – EE (%10) - IA (%10)-AOA (%15) 
- ŞB (%30) 

Writing – Review & Editing (CRediT 14) AÖ (%40) – EE (%5) - IA (%5)-AOA (%5) - ŞB 
(%45) 

 



 

	 2025, 10/3: 673-686 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Bu çalışma, Carson McCullers’ın The Ballad of the Sad Café adlı eserinde 
grotesk estetiği kullanarak Güneyli kadınlık imgesini ve özellikle de Güneyli 
güzel (Southern Belle) idealini nasıl sorguladığını incelemektedir. Güney 
Gotik geleneği içinde önemli bir yere sahip olan bu eser, normatif toplumsal 
cinsiyet düzenini kırılgan kılan sıra dışı karakterler aracılığıyla kadınlık ve 
erkeklik rollerinin yapaylığını gözler önüne serer. Miss Amelia’nın 
“cinsiyetsiz ve beyaz” bedeni, kambur Cousin Lymon ve ahlaki yozlaşmanın 
sembolü Marvin Macy üzerinden McCullers, Ioana Baciu’nun “üçüncü 
kategori” olarak tanımladığı, ikili cinsiyet düzeninin ötesine geçen bir alan 
yaratır. Analiz, Mikhail Bakhtin’in grotesk beden teorisi ile Judith Butler’ın 
cinsiyet performativitesi yaklaşımını bir araya getirir. Bakhtin’e göre grotesk 
beden, sınırları aşan ve tamamlanmamış yapısıyla sabit toplumsal kategorilere 
meydan okur. Butler ise cinsiyetin biyolojik bir gerçeklik değil, tekrarlanan 
performanslar yoluyla inşa edilen kültürel bir pratik olduğunu ortaya koyar. 
Bu kuramsal çerçeve aracılığıyla Amelia’nın androjen kimliği, Lymon’un 
toplumsal cinsiyet beklentilerini bozan davranışları ve Macy’nin yüzeysel 
maskülenliği, Güney’in ataerkil düzeninin çelişkilerini açığa çıkarır. Çürüyen 
kafe ve izole kasaba ise bu cinsiyet altüst oluşlarının geçici olarak mümkün 
olduğu grotesk mekânlar işlevi görür. Ancak Amelia’nın yenilgisiyle gelen 
çöküş, bireysel direnişin ataerkil sistemler karşısındaki sınırlı gücünü 
vurgular. Sonuç olarak, McCullers grotesk estetiği yalnızca edebî bir araç 
olarak değil, aynı zamanda politik bir strateji olarak kullanır. Bu strateji, 
Güneyli kadınlık imgesinin yapay doğasını sergilerken, normatif sınırların 
ötesine geçen kimliklerin karşılaştığı şiddetli baskıları da görünür kılar. The 
Ballad of the Sad Café, bu yönüyle hem Güney Gotik geleneğinin grotesk 
mirasını sürdürür hem de çağdaş non-binary tartışmaların öncülü olarak 
değerlendirilebilecek bir metin sunar. 
 
Anahtar Kelimeler: İngiliz Dili ve Edebiyatı, Güney Gotik, grotesk 
beden, cinsiyet performativitesi, Carson McCullers, üçüncü kategori 
 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 20.08.2025 
Kabul Tarihi: 19.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Kadir Lüta 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Kadir Lüta 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Lüta, K. (2025). Grotesk bedenler ve cinsiyet 
performativitesi: Carson McCullers'ın The 
Ballad of the Sad Café eserinde güneyli güzelin 
yıkılışı. Turkish Academic Research Review, 10/3, 
673-686, https://doi.org/10.30622/tarr.1769178   

Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson 
McCullers's The Ballad of the Sad Café 

 

Grotesk Bedenler ve Cinsiyet Performativitesi: Carson McCullers'ın The Ballad of the Sad 
Café Eserinde Güneyli Güzelin Yıkılışı 

 

Kadir Lüta1* 
 
1 Ar. Gör., Kırklareli Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü, İngiliz Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 
Kırklareli, Türkiye. 
 

Res.Ass., Kırklareli University, Faculty of Science and Letters, Department of English Language and Literature, Kırklareli, Türkiye, 
https://ror.org/00jb0e673, https://orcid.org/0000-0001-6813-740, kadirluta@klu.edu.tr  
 

* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1769178
https://ror.org/00jb0e673
https://orcid.org/0000-0001-6813-740
mailto:kadirluta@klu.edu.tr


 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  674 

 
1.   

Abstract 
 
This study examines how Carson McCullers employs grotesque aesthetics 
in The Ballad of the Sad Café to deconstruct the ideal of the Southern Belle 
and challenge traditional gender roles in the American South. As part of the 
Southern Gothic tradition, the novella portrays eccentric characters whose 
non-normative bodies and behaviors expose the artificiality of femininity 
and masculinity. Through Miss Amelia, described as “sexless and white,” 
the hunchbacked Cousin Lymon, and the morally corrupted Marvin Macy, 
McCullers creates what Ioana Baciu has called a “third category” of gender 
that exists beyond the male–female binary. The analysis draws on Mikhail 
Bakhtin’s theory of the grotesque body and Judith Butler’s concept of 
gender performativity. For Bakhtin, the grotesque body is excessive, 
unfinished, and transgressive, undermining fixed social categories. Butler’s 
framework highlights that gender is not a biological essence but a repeated 
performance shaped by cultural norms. Combining these perspectives 
reveals how Amelia’s androgyny, Lymon’s inversion of masculine 
expectations, and Macy’s corrupted masculinity confront the rigid 
patriarchal order of the South. The dilapidated café and isolated town 
amplify these disruptions as grotesque spaces where alternative identities 
temporarily flourish, but Amelia’s eventual defeat demonstrates the 
fragility of resistance within entrenched systems of power. The study 
argues that McCullers employs the grotesque not merely as a literary motif 
but as a political strategy. By foregrounding bodily excess, inversion, and 
unconventional identities, she exposes the constructed foundations of 
Southern femininity while revealing the violent measures patriarchal 
systems employ to preserve authority. In this way, The Ballad of the Sad 
Café functions both as an extension of the Southern Gothic tradition and as 
a precursor to contemporary discussions of gender fluidity and non-binary 
identity. Ultimately, the novella demonstrates how grotesque aesthetics can 
destabilize gender norms and create spaces for alternative identities, yet 
also highlights the limitations of individual resistance under patriarchal 
control. McCullers’s text therefore offers a powerful critique of gender and 
authority that resonates with ongoing debates on identity and cultural 
power. 
 
Keywords: English Language and Literature, Southern Gothic, grotesque 
body, gender performativity, Carson McCullers, third category. 

Research Article 
 
History 
Received: 20.08.2025 
Accepted: 19.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Kadir Lüta 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Kadir Lüta 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Lüta, K. (2025). Grotesque bodies and gender 
performativity: dismantling the Southern Belle 
in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 
Café. Turkish Academic Research Review, 10/3, 
673-686,  https://doi.org/10.30622/tarr.1769178   

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1769178


 
 
Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 

Café 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  675 

Introduction 
Through grotesque aesthetics, the Southern Gothic tradition reveals the cultural contradictions rooted in the 

American South's history of slavery, trauma from the Civil War, and rigid social systems. The South remains 

America's “other,” with historical divides still evident in cultural memory, as Christopher Lloyd notes (79). 

Mikhail Bakhtin's theory suggests that the grotesque is a literary tool that breaks conventional categories (26). thIt 

creates spaces where “the unfinished body exceeds itself” by using physical excess and inversion (26). The 

region’s idealized femininity, represented by the Southern Belle, is what Sarah Gleeson-White calls a “peculiarly 

Southern form of ugliness” that hides deeper cultural anxieties. This grotesque aesthetic becomes particularly 

powerful in Southern literature when examining gender roles (“Peculiarly” 46). 

Carson McCullers's The Ballad of the Sad Café (1951) uses strange characterizations to break down 

traditional Southern gender roles, especially the idea of the Southern Belle. Through Miss Amelia, who is 

described as sexless and white, McCullers illustrates what Judith Butler calls "gender performativity" (33). This 

concept suggests that gender identity is shaped by repeated actions instead of fixed biological truths (33). Butler's 

ideas show how gender functions as a performance that can be challenged by different expressions. When 

examining McCullers's unusual characters through this lens, one can see how the novella reveals the artificial 

nature of Southern gender ideals. 

The theoretical basis for this analysis relies on two main ideas. First, Bakhtin's grotesque body is a place of 

cultural disruption where "boundaries between the body and the world are erased" (26). This grotesque aesthetic 

questions fixed categories by showing bodies that go beyond normal limits. Second, Butler's gender performativity 

shows that feminine and masculine identities are built through repeated actions that make cultural constructs seem 

natural (33). The connection between these theories offers a way to understand how McCullers uses bodily 

grotesqueness to reveal the performative nature of Southern gender roles. 

Miss Amelia's grotesque character is the main way the novella challenges gender roles. Her cross-eyed, 

androgynous look and masculine actions contradict the Southern Belle ideal of gentle, submissive femininity. 

Ioana Baciu's idea of a “third category” of gender in McCullers's work describes characters who fall outside the 

typical male-female distinctions, shaking up the strict social order of the South (49). This in-between status is 

especially important when looked at alongside the grotesque bodies of Cousin Lymon and Marvin Macy, who 

further complicate standard gender norms with their physical differences and moral flaws. 

This study adds to the understanding of McCullers by showing how the grotesque serves as both an artistic 

and political tool in critiquing Southern gender myths. While earlier research has pointed out McCullers's 

subversive characterizations, this analysis looks closely at how grotesque embodiment exposes the artificial nature 

of the Southern Belle and highlights the weakness of patriarchal power. The novella's tragic ending, where 

Amelia's defeat reinforces male dominance, demonstrates the strengths and weaknesses of grotesque resistance 

within established power systems. 

Through a close reading informed by gender theory and grotesque aesthetics, this article shows that 

McCullers uses bodily grotesqueness to reveal Southern femininity as a performance shaped by racial and 

patriarchal hierarchies. The analysis examines Amelia's rebellious body, the grotesque portrayals of Lymon and 

Macy, the spatial dynamics of the isolated town and café, and the limits of resistance exposed in the climactic 

confrontation. This approach highlights how McCullers's grotesque style anticipates modern discussions of gender 

fluidity while staying rooted in the cultural anxieties of the postbellum South. 



 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  676 

1. Defining the Grotesque in Southern Literature 
The grotesque is a key element of Southern Gothic literature. It allows authors to highlight the 

contradictions within the American South. This region bears the legacy of slavery, the trauma of the Civil War, 

and strict social codes. Christopher Lloyd describes it as America's internal “other” (79). The grotesque is 

especially impactful here because it exposes the gap between the South's idealized gentility and its true history. 

Mikhail Bakhtin's idea of the grotesque body helps us understand how this aesthetic works as cultural 

critique. Bakhtin explains that the grotesque body does not stay within normal boundaries. It “is not separated 

from the rest of the world by clearly defined boundaries; it is unfinished, exceeds itself, transgresses its own limits” 

(26). This breaking of boundaries is politically important because it questions the categories that uphold social 

order. In Southern fiction, characters who display the grotesque through physical excess, gender ambiguity, or 

moral extremes offer critiques of the region's attempts to draw artificial lines between what is proper and improper, 

normal and abnormal. 

The historical backdrop of the American South makes the grotesque a powerful literary tool. Alan Spiegel 

points out that Southern literature arises from the tension between “agrarian backgrounds and traditional social 

arrangements” and modernization pressures. This creates unique social types caught between old and new ways 

(430). The grotesque appears in this in-between space, representing what cannot be easily categorized or 

controlled. Southern writers do not use grotesque characters just for shock value; they aim to expose the underlying 

violence and contradictions that support the region's social hierarchies. 

The racial aspects of Southern society connect closely to how the grotesque operates in this literature. 

Roderick Ferguson's analysis shows that the Southern Belle figure was shaped by racial hierarchies that defined 

white femininity as pure and delicate (44). The Belle's ideal femininity relies on the exclusion and dehumanization 

of Black women, creating what Sarah Gleeson-White calls a “peculiarly Southern form of ugliness,” where beauty 

hides brutality (“Peculiarly” 46). When McCullers portrays Miss Amelia as “sexless and white” (McCullers 3), 

she highlights both racial privilege and gender nonconformity, crafting a grotesque character who benefits from 

her whiteness while rejecting the expected feminine behavior that comes with that privilege. 

This blend of race and gender in grotesque representation reveals deeper fears about social control in the 

post-Civil War South. Corinna Lenhardt argues that American Gothic literature is “intrinsically racial,” meaning 

that grotesque figures often reflect white anxieties about the instability of racial categories (102). Miss Amelia's 

grotesque body signifies a crisis in white male authority; she claims masculine privileges while inhabiting a white 

female body. Her economic independence and social power challenge both gender roles and the entire system the 

Southern Belle was meant to preserve. 

Bakhtin's concept of carnivalesque inversion explains how the grotesque acts subversively in Southern 

Gothic fiction. The carnivalesque creates spaces where normal hierarchies are flipped; kings become fools and 

fools become kings (52). In The Ballad of the Sad Café, McCullers crafts a sustained carnivalesque setting where 

traditional gender roles not only face questioning but complete reversal. Miss Amelia takes on masculine power 

while Cousin Lymon exaggerates femininity, producing what Ioana Baciu describes as a third gender category that 

exists outside the male-female binary (49). 

Yet, the grotesque in Southern literature holds both liberating and tragic potential. While grotesque 

characters can challenge oppressive norms, they also face threats from the systems they oppose. The visibility of 

the grotesque body makes it subject to punishment and control. This tension between rebellion and vulnerability 



 
 
Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 

Café 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  677 

is key to understanding how McCullers employs the grotesque. She not only celebrates alternative identities but 

also examines the costs of nonconformity in a society focused on rigid hierarchies. 

This theoretical groundwork allows us to analyze how McCullers uses grotesque aesthetics throughout The 

Ballad of the Sad Café. The novella's characters, setting, and resolution all reflect grotesque logic to reveal the 

artificial nature of Southern social order while also showing the real consequences for those who dare to cross 

established boundaries. 

 2. The Grotesque Body and Gender Subversion in Miss Amelia 
Miss Amelia Evans embodies the grotesque through her physical appearance and social behavior, directly 

challenging the Southern Belle ideal. She reveals that gender is more of a performance than a biological fact. Her 

face is described as sexless and white, with “two gray crossed eyes that are turned inward so sharply they seem to 

share a long and secret gaze of grief” (McCullers 3-4). This description positions Amelia as a grotesque figure 

whose body does not meet the standards of feminine beauty or even typical human appearance. 

The crossed eyes serve a purpose beyond being a simple deformity; they symbolize an inward rejection of 

society's scrutiny. According to Bakhtin's theory of the grotesque body, such features indicate a body that 

“transgresses its own limits” and refuses to be categorized normally (26). Amelia’s inward gaze suggests she 

deliberately withdraws from performing femininity, which demands constant visibility and approval. While the 

Southern Belle must always be seen and admired, Amelia's crossed eyes create a form of visual resistance. This 

makes her both hypervisible as a grotesque figure and invisible as a feminine individual. 

The term sexless is especially important for understanding McCullers's challenge to gender categories. 

Instead of simply labeling Amelia as masculine or unfeminine, McCullers places her outside the gender binary 

entirely. This aligns with Judith Butler's idea that gender identity stems from repeated performances of culturally 

defined behaviors (33). By calling Amelia sexless, McCullers implies that she has opted out of traditional gender 

performance, creating what Ioana Baciu describes as a third category beyond male-female distinctions (49). This 

positioning becomes politically significant in the 1950s South, where strict gender roles reinforce racial and class 

hierarchies. 

Amelia's rejection of traditional feminine roles goes beyond her appearance to include her entire social 

identity. Raised by her father without female role models, she inherits not only property but also masculine 

privileges usually denied to women. She lends money, practices folk medicine, operates a moonshine still, and 

wears “overalls and gum boots” while conducting business (McCullers 5). These actions completely flip the 

Southern Belle’s domestic confinement and financial dependence. Miho Matsui notes that Amelia's “appearance 

and conduct definitely deviate from the norm of southern womanhood,” asserting masculine authority while being 

in a female body (157). 

The grotesque nature of Amelia's gender performance becomes evident in her living arrangements and 

social interactions. She lives alone in her inherited house, rejecting the domestic role that would place her under a 

husband’s control. This isolation reflects what J.T. Banu sees as Amelia's “rejection of femininity,” positioning 

her as “a subversive force against Southern patriarchal binaries” (5). Her house transforms into a space of feminine 

autonomy, which later becomes a café where she takes on the traditionally masculine role of proprietor while 

maintaining her independence from patriarchal authority. 

However, McCullers complicates Amelia's subversive potential through her short marriage to Marvin Macy 

and her later relationship with Cousin Lymon. The marriage, lasting “only ten days,” illustrates Amelia’s encounter 



 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  678 

with heterosexual pressures (McCullers 5). Her refusal to consummate the marriage challenges not just individual 

masculine authority but the entire system of patriarchal ownership that marriage represents in the South. This 

refusal turns the marriage into what McCullers calls a “queer” arrangement, using terms that both historically and 

currently challenge heteronormative assumptions. 

The red dress episode showcases the complexity of Amelia's relationship with feminine performance. After 

Marvin's return, when she begins to wear a red dress regularly, she appears to embrace traditional femininity. 

However, as Sarah Gleeson-White points out, Amelia’s performance of femininity resembles “drag” more than 

authentic gender expression, making femininity seem “perverse, dangerous and loose” (“Peculiarly” 52). The ill-

fitting dress on her masculine frame creates a parodic effect that reveals the artificiality of femininity rather than 

celebrating it. This performance reflects Butler's idea that drag highlights the imitative nature of all gender 

performance by demonstrating how femininity can be portrayed by any body (33). 

The red dress also highlights Amelia’s vulnerability to the very gender expectations she has spent her life 

resisting. Her choice to wear feminine clothing coincides with growing emotional dependence on Cousin Lymon 

and apprehension about Marvin's return. This suggests that even grotesque resistance to gender norms cannot 

completely escape the pull of patriarchal expectations. The dress embodies both parody and submission, exposing 

the exhausting challenge of constantly resisting social pressure. 

Amelia's grotesque presence ultimately serves McCullers's broader critique of Southern gender beliefs. By 

creating a character whose body and behavior defy feminine classification, McCullers reveals the artificial nature 

of the Southern Belle ideal. The Belle’s supposed naturalness disappears when faced with Amelia's different 

approach to being a woman. Yet Amelia's eventual defeat in the climactic brawl illustrates the limits of individual 

resistance against powerful systems. Her grotesque body can challenge gender classifications, but it cannot single-

handedly dismantle the patriarchal structures that uphold those classifications through violence when needed. 

The complexity of Amelia's character lies in her simultaneous representation of resistance and vulnerability. 

Her grotesque appearance and gender performance create possibilities for new ways of being that extend beyond 

her individual story, implying broader critiques of the Southern social system. However, her isolation and defeat 

also reveal the costs of challenging established hierarchies in a society determined to maintain them by any means 

necessary. 

3. Oppositional Figures: Cousin Lymon and Marvin Macy 
Cousin Lymon and Marvin Macy serve as distorted reflections of Miss Amelia, adding to the novella's 

critique of Southern gender roles by flipping masculine expectations on their heads. These characters exemplify 

what Bakhtin calls grotesque bodies that “outgrow” traditional boundaries, challenging the South's strict male-

female divide through physical deformity and moral decay (26). Lymon's hunchbacked, small stature combined 

with his emotional outbursts counters the typical idea of masculine stoicism. In contrast, Macy's attractive 

appearance masks a moral ugliness that undermines the image of ideal Southern masculinity. Along with Amelia, 

they create a third gender category that Ioana Baciu notes exists outside traditional classifications. Despite their 

eventual partnership against Amelia, the dynamics of power and betrayal are complex within these alternative 

gender roles (49). 

Lymon's arrival introduces a character whose physical deformity immediately sets him apart from normal 

social groups. He is described as “a hunchback... hardly more than four feet tall.” His deformed body marks him 

as one of Southern fiction's “physically or mentally deformed” characters representing social fragmentation 



 
 
Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 

Café 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  679 

(McCullers 6; Spiegel 428). However, Lymon's grotesqueness goes beyond his looks; it includes behaviors that 

directly challenge masculine norms. His emotional instability, such as crying over minor issues, contradicts the 

expected stoic masculinity of Southern men and pushes him into territory traditionally considered feminine. 

This inversion of gender roles is more apparent in how Lymon interacts with domestic life and social 

settings. Unlike Amelia, who shies away from engaging with the community, Lymon turns her private café into a 

lively social center. His willingness to “take care of the house” flips typical gender roles, as he takes on duties 

usually assigned to women (McCullers 23). This portrayal challenges what Ioana Baciu calls the “infantilized 

Southern Belle archetype,” showing a man successfully performing caring roles without losing social status (48). 

Lymon's skills in the domestic sphere suggest that gender roles are choices performed rather than innate traits. 

The unclear nature of Lymon's relationship with Amelia introduces queer elements that further complicate 

traditional gender distinctions. McCullers describes their connection as “queerer than [Amelia's] marriage,” using 

language that suggests non-traditional sexuality and gender expression (5). This relationship exists outside 

heterosexual norms since both individuals do not fit into conventional gender categories. Amelia's masculinity and 

Lymon's femininity create what Judith Butler theorizes as alternative gender expressions, highlighting that all 

gender identities are constructed (33). 

The narrative's portrayal of this relationship through silence and implication reflects what Şaziye Bezci 

notes as the technique of exposing “queer attachments through evasions and gaps” (112). The lack of clear sexual 

definitions allows the relationship to inhabit a gray area, pushing against both heterosexual and homosexual labels. 

This ambiguity serves as a form of grotesque resistance since it denies the clarity that would allow social control 

to function effectively. By keeping their bond undefined, McCullers opens up possibilities for forms of intimacy 

that exist outside patriarchal norms. 

Marvin Macy shows a different version of grotesque masculinity, where physical attractiveness hides moral 

failings. Although described as “handsome with his brown hair, his red lips, and his broad shoulders,” he is also 

depicted as evil and known for actions that contradict the ideal of Southern manhood (McCullers 51). This gap 

between appearance and character showcases the grotesque's ability to uncover deeper truths hidden beneath 

surface-level presentations. Macy's charm cannot make up for his inability to embody the honor and protection 

that Southern masculine ideals claim to represent 

Macy's relationship with Amelia further highlights the false nature of patriarchal power. His failure to 

complete their marriage or assert dominance over her exposes how fragile masculine power can be when faced 

with real resistance. The marriage's breakdown after “only ten days” shows Amelia successfully rejecting the 

ownership model that marriage represented in Southern culture (McCullers 5). Macy's subsequent departure and 

return hint at his struggle to accept this challenge to his masculinity, portraying him as a character whose manhood 

relies entirely on women yielding to him. 

The grotesque alliance between Lymon and Macy in the novella's peak confrontation creates a complex 

relationship that complicates straightforward readings of gender rebellion. Lymon's support for Macy against 

Amelia may initially seem like a betrayal of their alternative gender arrangement. However, it can also be seen as 

a demonstration of the interconnected nature of oppression, where marginalized individuals sometimes support 

systems that ultimately exclude them. Lymon's small, deformed body alongside Macy's corrupted masculinity 

suggests that even those with non-traditional identities can promote patriarchal interests when they feel threatened. 



 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  680 

This betrayal underscores what Panthea Reid Broughton points out as McCullers's examination of power 

dynamics in intimate relationships, where “as the lover, each is a slave, as the beloved, each is a tyrant” (38). 

Lymon's shift from Amelia's cherished friend to Macy's ally shows how quickly alternative arrangements can fall 

apart under traditional power structures. His involvement in Amelia's defeat suggests that the grotesque resistance 

he embodied was ultimately not enough to enact true change in gender relations. 

The complex roles of both Lymon and Macy within the novella's gender themes showcase McCullers's 

deep understanding of how power operates around non-traditional identities. While both characters challenge 

standard masculinity through their grotesque traits, their eventual opposition to Amelia reveals that defying gender 

norms does not always lead to progressive outcomes. Their grotesque appearances and actions expose the artificial 

nature of traditional gender roles while also revealing how firmly rooted patriarchal systems can reassert 

themselves, even through those who seem to rebel against them. 

4. The Grotesque Setting and Social Critque 
The isolated town and the rundown café act as grotesque spaces that reflect the gender subversions of 

McCullers's characters. They create an environment where traditional Southern social order seems both constant 

and delicate. The town is depicted as a place with “absolutely nothing to do” and where “the nearest train stop... 

is twelve miles away,” highlighting a sense of geographic and cultural isolation that mirrors the wider stagnation 

of the postbellum South (McCullers 3). This isolation leads Christopher Lloyd to describe the South as America's 

other, a region marked by its separation from national progress and its entrapment within historical trauma (79). 

The physical traits of the town itself showcase grotesque aesthetics through a blend of decay and resilience. 

Panthea Reid Broughton describes the setting as desolate, with buildings that seem run-down and deserted (35). 

This architectural decay reflects the wider cultural decline that sets the stage for the characters' gender 

transgressions. The town's main road is described as one long path surrounded by swamp, creating a feeling of 

linear entrapment that mirrors the rigid social expectations the characters struggle against (McCullers 3). The 

swamp at the town's edge suggests nearby forces that threaten to undermine the artificial boundaries upholding 

social order. 

The café is the most significant grotesque space in the novella, serving as a place where private domestic 

space shifts into a public social arena under Amelia's unconventional leadership. Originally her father's house, the 

building's transformation into a café shows Amelia's rejection of traditional domestic femininity in favor of 

entrepreneurship. The café's “cracked appearance” and “boarded-up” façade reflect Amelia's own non-normative 

embodiment, creating a link between character and environment that reinforces the grotesque aesthetic (Broughton 

35). Sarah Gleeson-White notes that grotesque features “spectacularly appear on the body,” which extends to these 

architectural forms, where buildings exhibit the same kinds of boundary violations seen in grotesque bodies 

(“Revisiting” 110). 

The change from domestic to commercial and social space directly challenges Southern gender ideologies, 

which demanded a strict separation of public male authority and private female roles. Under Amelia's management, 

the café becomes a place where gender roles shift, with her taking on the traditionally masculine role of owner 

while Lymon handles domestic tasks usually assigned to women. This spatial inversion creates a carnivalesque 

environment, where typical hierarchies are temporarily set aside, allowing for new social arrangements to develop. 

However, the café's grotesque features also indicate its fragility and impermanence. The building's 

deteriorating state suggests that alternative social arrangements are unstable within a broader context of cultural 



 
 
Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 

Café 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  681 

stagnation and decay. The café's low fire and makeshift quality mean that the space exists in a constant state of 

vulnerability, relying on the energy and commitment of its inhabitants rather than being supported by stable 

structures (McCullers 5). This architectural instability hints at the eventual collapse of the social setups it contains. 

The town's isolation heightens the grotesque effects by creating a space cut off from outside validation or 

support for alternative social arrangements. This isolation has a paradoxical effect: it shields the characters from 

direct social scrutiny while making them susceptible to internal conflicts without access to outside help. The lack 

of ties to broader support or resistance means that the gender subversions happening in the town remain localized 

experiments, not part of larger social movements. 

The grotesque nature of the setting is most evident in its ability to hold contradictory elements at once. The 

town feels both timeless and decaying, both isolated and overly visible, both protective and dangerous. These 

contradictions reflect the broader tensions within Southern society, where myths of gentility coexist with histories 

of violence and where claims to moral superiority clothe systems of exploitation and control. The physical 

environment captures these cultural contradictions through its grotesque characteristics. 

The eventual fate of the café after Amelia's defeat shows the limits of spatial resistance in deeply rooted 

social systems. When the alternative social arrangements fail, the space reverts to abandonment and decay. Its 

boarded-up condition reflects the return to traditional isolation (McCullers 70). This closure mirrors the loss of 

gender possibilities that the café had briefly provided, indicating that physical spaces alone cannot support social 

change without wider cultural backing. 

The grotesque setting thus acts as both a support and a restriction for the characters' gender subversions. 

While the isolated, decaying environment offers a temporary space for alternative arrangements, it also leaves 

these setups vulnerable to internal strife and external pressures. The town and café highlight McCullers's critique, 

showing that even spaces that seem free function within larger control systems that ultimately reassert themselves 

when challenged. 

5. The Brawl: The Limits of Grotesque Resistance 
The intense physical clash between Miss Amelia and Marvin Macy, along with Cousin Lymon's betrayal, 

reveals the limits of grotesque resistance against established patriarchal power. This violent encounter, set against 

the backdrop of the café, shows how gender subversion can be crushed when it challenges male dominance. The 

fight serves as both the peak of personal conflicts and a resolution to the gender tensions driving the story, 

illustrating what Constante González Groba describes as the collapse of Amelia's dream of androgynous freedom 

due to masculine violence (143). 

The fight presents a grotesque spectacle that seems to affirm Amelia's strength and authority. Described as 

fierce and cruel, the struggle allows Amelia to use the physical power that has long supported her rejection of 

traditional femininity (McCullers 66). Her initial advantage over Macy suggests that her unusual gender 

performance holds real transformative potential. The red dress she wears during the fight creates a striking visual 

contrast, where feminine symbols overlap with masculine actions, producing what Judith Butler would call a 

parodic performance that reveals the artificial nature of gender presentations (33). 

However, the dress also highlights Amelia's vulnerability in this violent clash. Her choice to wear feminine 

clothing coincides with her emotional reliance on Lymon and her fear of losing his affection to Macy. This suggests 

that even her playful engagement with femininity makes her open to emotional manipulation and dependency that 



 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  682 

patriarchal beliefs associate with female weakness. The irony lies in how Amelia's strategy of performing 

femininity ultimately undermines the masculine power that had previously safeguarded her independence. 

Lymon's intervention complicates clear interpretations of betrayal or loyalty. His act of jumping on 

Amelia's back and clawing at her neck during a crucial moment shifts him from ally to accomplice in her downfall 

(McCullers 67). This betrayal functions on various levels. Personally, it represents the breakdown of the alternative 

relationship that had provided both characters with emotional support outside traditional norms. Politically, it 

shows how marginalized identities can be co-opted to uphold systems that ultimately reject them. 

The grotesque nature of Lymon's betrayal reveals the complicated power dynamics within non-traditional 

relationships. His hunchbacked, small body aligns with Macy's corrupt masculinity, forming a coalition that defies 

simple categories. This alliance suggests that Baciu’s third category of gender can serve patriarchal interests when 

those interests are at risk (49). Lymon's role in Amelia's defeat illustrates that existing outside traditional gender 

categories does not automatically lead to resistance against patriarchal authority. Instead, it might create new ways 

for that authority to restore itself. 

After Amelia's defeat, the systematic nature of patriarchal recovery becomes clear. Her retreat into isolation 

indicates more than personal disillusionment; it signifies the end of the alternative social setups her masculine 

power had allowed. The café's shift from a lively social hub to a boarded-up space reflects Amelia’s transition 

from public authority to private invisibility (McCullers 70). This spatial decline reinforces the link between 

individual gender performance and broader social possibilities, showing how one person's defeat can undermine 

the potential of others. 

The grotesque aesthetics that once aided subversion now highlight the fallout of failed resistance. Amelia's 

unique gaze, which symbolized her refusal to conform to femininity, turns into a sign of defeat and withdrawal. 

Her androgynous body, once a challenge to gender norms, now appears as a symbol of social failure and isolation. 

The grotesque traits that once supported her resistance are reinterpreted as signs of her exclusion from the renewed 

social order. 

This shift illustrates the dual nature of grotesque resistance within patriarchal systems. While grotesque 

embodiment can challenge traditional norms and create new spaces, it also marks individuals as targets for 

discipline and punishment when those challenges grow too threatening. The visibility that enables grotesque 

resistance also exposes it to violent suppression when established powers feel sufficiently threatened. 

The resolution of the brawl thus serves McCullers's broader critique of Southern gender mythology, 

showing both the potential and fragility of resistance. Amelia's temporary success in subverting gender norms 

reveals the false nature of the Southern Belle ideal and the larger gender system it embodies. However, her ultimate 

defeat demonstrates the extreme lengths to which patriarchal authority will go when faced with real challenges to 

its core beliefs. 

The tragic irony in the ending underscores both the transformative potential and the inherent limitations of 

grotesque resistance. The novella suggests that individual acts of gender subversion, regardless of their impact, 

remain vulnerable to the collective violence of systems intent on preserving traditional hierarchies. This limitation 

does not lessen the importance of the resistance itself but highlights the need to view such challenges within wider 

contexts of power and social change. 



 
 
Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 

Café 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  683 

Ultimately, the brawl positions The Ballad of the Sad Café as a thoughtful exploration of the relationship 

between personal agency and structural limitations, revealing how even the boldest challenges to gender norms 

can be methodically dismantled when they threaten the basic tenets of patriarchal authority. 

Conclusion 
Carson McCullers's The Ballad of the Sad Café uses grotesque imagery to break down Southern gender 

norms, especially the myth of the Southern Belle. Through Miss Amelia's sexless and white body, Cousin Lymon's 

hunchbacked femininity, and Marvin Macy's morally flawed masculinity, McCullers presents what Ioana Baciu 

calls a third category of gender that exists beyond traditional definitions (49). This study shows that the grotesque 

acts as both an artistic tool and a political critique. It reveals the performative aspects of gender while highlighting 

the harsh methods patriarchal systems use to maintain control. 

Combining Bakhtin's grotesque body theory with Butler's idea of gender performance is especially 

insightful. Bakhtin's view of bodies going beyond their limits explains how Amelia’s cross-eyed, masculine look 

defies social oversight and gender classification (26). Butler suggests that gender is a repeated act rather than a 

biological fact. This shows that the characters' non-normative behavior reveals the made-up nature of all gender 

identities (33). Together, these theories show how grotesque embodiment challenges oppressive categories while 

still being at risk of systemic violence. 

Miss Amelia's grotesque challenge comes from her complete rejection of Southern Belle femininity in favor 

of masculine power and control. Her cross-eyed stare signifies visual resistance to outside approval. However, 

when she finally adopts the red dress, it acts as both a joke and a surrender, illustrating how fragile individual 

resistance can be. Cousin Lymon adds to this critique through his domestic femininity and peculiar relationship 

with Amelia. Yet, his eventual betrayal shows how marginalized identities can support patriarchal goals when 

under threat (McCullers 5). Marvin Macy's grotesque masculinity, where good looks hide moral decay, reveals the 

fragile base of traditional masculine authority. 

An analysis of space shows how the isolated town and rundown café serve as grotesque backdrops that 

enable and limit gender subversion. The café's shift from a private home to a public gathering place challenges 

Southern gender ideas. Still, its return to desolation after Amelia's defeat highlights the weakness of spatial 

resistance within deep-rooted power structures. 

The climactic fight sharpens the novella's complex exploration of resistance and limitation. Amelia's initial 

physical strength hints at real change, while Lymon's crucial intervention shows how alternative setups fail against 

systemic pushback. The aftermath confirms both the strength of grotesque resistance and its inherent limits, 

revealing what González Groba calls the collapse of Amelia's hopeful dream under patriarchal aggression (143). 

This study's broader relevance connects to today’s discussions about gender fluidity and non-binary 

identities. McCullers's portrayal of characters living outside traditional categories anticipates current debates 

surrounding binary thinking and the link between physical presence and social gender performance. However, the 

tragic ending offers tough insights into the ongoing struggles of gender non-conforming individuals in systems 

that cling to traditional hierarchies. 

Linking Southern Gothic scholarship with gender theory uncovers new layers of McCullers's critique that 

raise universal questions about power, identity, and resistance. The grotesque appears as a political move that 

reveals the false nature of seemingly natural categories while showing the extreme measures established systems 



 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  684 

take to uphold their authority. Future research could beneficially explore connections with disability studies, class 

analysis, and other McCullers scholarship to deepen understanding of these dynamics. 

The lasting significance of The Ballad of the Sad Café lies in its nuanced understanding of how individual 

resistance fits into larger power systems. McCullers's grotesque style offers a way to see both the potential and 

risks of challenging established norms. It provides valuable insights for contemporary discussions on gender, 

sexuality, and social change. Ultimately, the novella suggests that while grotesque resistance may not be enough 

to change oppressive systems by itself, it plays a vital role in exposing their constructed nature and creating 

temporary spaces where new possibilities can be envisioned and acted upon. 

 

  



 
 
Grotesque Bodies and Gender Performativity: Dismantling the Southern Belle in Carson McCullers's The Ballad of the Sad 

Café 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  685 

Bibliography | References 
Baciu, I. (2017). 'Femininity as Performance in Carson McCullers' The Ballad of the Sad Café, The 

Member of the Wedding and The Heart is a Lonely Hunter.' Performing Identity and Gender in Literature, Theatre 

and the Visual Arts (Ed. P. Chrysochou), 39-53 pp. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing. 

Bakhtin, M. (1984). Rabelais and His World. Bloomington: Indiana UP. 

Banu, J. T. (2023). 'Amelia is Not the Second Sex: Carson McCullers's Rejection of Femininity in The 

Ballad of the Sad Café.' Green University Review of Social Sciences 9(1-2), January 2023, 1-12. 

Bezci, Ş. (2023). 'The Narrative Situation in The Ballad of the Sad Café.' Ankara University Journal of 

Languages and Literatures 5(1), March 2023, 105-118. 

Broughton, P. R. (1974). 'Rejection of the Feminine in Carson McCullers' The Ballad of the Sad Café.' 

Twentieth Century Literature 20(1), January 1974, 34-43. https://doi.org/10.2307/440574 

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. New York: Routledge. 

Ferguson, R. A. (2004). Aberrations in Black: Toward a Queer of Color Critique. Minneapolis: U of 

Minnesota P. 

Gleeson-White, S. (2001). 'Revisiting the Southern Grotesque: Mikhail Bakhtin and the Case of Carson 

McCullers.' The Southern Literary Journal 33(2), Spring 2001, 108-123. 

Gleeson-White, S. (2003). 'A Peculiarly Southern Form of Ugliness: Eudora Welty, Carson McCullers, and 

Flannery O'Connor.' The Southern Literary Journal 36(1), Fall 2003, 46-57. 

Goddu, T. A. (1997). Gothic America: Narrative, History, and Nation. New York: Columbia UP. 

Gonçalves, G. de P. (2022). '"Nada Humano É Estranho Para Mim": Carson McCullers, Grotesco e 

Transgressão.' Miguilim-Revista Eletrônica do Netlli 11(1), January 2022, 236-194. 

revistas.urca.br/index.php/MigREN/article/view/236/194. 

Groba, C. G. (1994). 'The Intolerable Burden of Femininity in Carson McCullers' The Member of the 

Wedding and The Ballad of the Sad Café.' Atlantis 16(1-2), November 1994, 133-148. 

Lenhardt, C. (2023). Savage Horrors: The Intrinsic Raciality of the American Gothic. Berlin: De Gruyter. 

Lloyd, C. (2016). 'Southern Gothic.' American Gothic Culture: An Edinburgh Companion (Ed. J. Faflak 

and J. Haslam), 79-91 pp. Edinburgh: Edinburgh UP. 

Lloyd-Smith, A. (2004). American Gothic Fiction: An Introduction. New York: Continuum. 

Matsui, M. (2016). 'Queer Eyes: Cross-Gendering, Cross-Dressing, and Cross-Racing Miss Amelia.' 

Carson McCullers in the Twenty-First Century (Ed. A. Graham-Bertolini and C. Kayser), 157-174 pp. New York: 

Palgrave Macmillan. 

McCullers, C. (2005). The Ballad of the Sad Café and Other Stories. Boston: Mariner Books. 

McDowell, M., and B. Phillips. (2019). 'Elements of the Grotesque in Carson McCullers's The Ballad of 

the Sad Café.' Southern Literary Review 12(2), September 2019, 85-95. 

Nejhad, M. H. M., et al. (2024). 'The Return of the Mother-Figure in Carson McCullers's The Ballad of the 

Sad Café.' Armenian Folia Anglistika 20(1), January 2024, 12120. https://doi.org/10.46991/AFA/2024.20.2.170 

Palmer, P. (2012). The Queer Uncanny: New Perspectives on the Gothic. Urbana: U of Illinois P. 

Riabroi, P. (2025). 'Translating Queerness: A Comparative Study of Two Thai Translations of Carson 

McCullers's The Ballad of the Sad Café.' Journal of Studies in the Field of Humanities 32(1), January 2025, 

280805. 



 
 

Kadir Lüta 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  686 

Spiegel, A. (1972). 'A Theory of the Grotesque in Southern Fiction.' The Georgia Review 26(4), Winter 

1972, 426-437. 

Žlof, J. P. (2024). '"I Don't Want to Grow Up": Abject Adolescence and Southern Gothic in Carson 

McCullers's Short Stories.' Rethinking Gothic Transgressions of Gender and Sexuality (Ed. S. Faber and K.-A. 

Münderlein), 9 pp. New York: Routledge 

 

 



 

	 2025, 10/3: 687-703 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Ülkemizde eczacılık tarihi açısından kilometre taşı olarak kabul edilen çeşitli 
aşamalar bulunmaktadır. Bunlar eczacılık mesleğiyle ilgili eğitim 
kurumlarının açılması, eczacılık mesleğine dair çeşitli cemiyetlerin teşekkülü 
ve genellikle bu cemiyetlerin yayın organı konumunda olan eczacılığa yönelik 
meslek dergilerinin yayınlanmasıdır. 19. yüzyıldan itibaren eczacılığın gerek 
Avrupa’da gerekse ülkemizde profesyonel bir meslek olarak yapılmaya 
başlanmasıyla birlikte ilk mesleki dergiler de yayın hayatına başlamıştır. 
Dönemin evrensel yayın dilinin Fransızca olması ve ecza işiyle iştigal 
edenlerin kahir ekseriyetinin gayrimüslimlerden oluşması sebebiyle ilk 
yayınlanan meslek dergilerinin dili de Fransızcadır. Eczacı dergisi ise Türkçe 
olarak yayınlanan ilk meslek dergisi olması hasebiyle önem arz etmektedir. 
Türk eczacılığının gelişimine önemli katkılar sunmuş olan Müfredat-ı Tıp ve 
Fen İspençiyâri Laboratuvar Asistanı Eczacı Nail Halid (Tipi) Bey tarafından 
çıkarılan Eczacı dergisi, yine bu dönemin önemli eczacılık meslek 
örgütlerinden kabul edilen Osmanlı Eczacılar Cemiyetinin yayın organı 
konumundadır. Dergi, eczacılık mesleğinin sorunlarını kamuoyuna duyurmak, 
mesleğe yönelik düzenleyici yönetmeliklerin hazırlanmasını sağlamak, 
eczacıların birlik ve beraberlik içinde hareket ederek ülkemizin ilaç konusunda 
Avrupa’ya bağımlılığını azaltmak yönünde yayınlar yaparak farkındalık 
oluşturmaya çalışmıştır. Bu çalışmada ülkemizde Türkçe olarak yayınlanan ilk 
eczacılık dergisi “Eczacı” konu edinilmiştir. Eczacı dergisi hakkında bugüne 
kadar akademik düzeyde bir çalışma yapılmamıştır. Bu yönüyle çalışma, 
“Eczacı” dergisi hakkında yapılan ilk akademik çalışma özelliğini 
taşımaktadır. Temelde bir iletişim / basın tarihi çalışması olan bu makalede 
tanımlayıcı / betimleyici araştırma yöntemiyle, “Eczacı” dergisinin kurucu 
kadrosu, yayınlandığı dönem, yayın politikası, yazar kadrosu ve teknik 
özellikleri hakkında durum tespiti yapılmıştır. Bu doğrultuda çalışmada 
“Eczacı’nın kimlik bilgileri ve teknik özellikleri nasıldır?  Derginin eczacılık 
mesleği açısından önemi nedir?” sorularına cevap aranmıştır. Çalışma, 
gazetenin İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, Milli Kütüphane 
Süreli Yayınlar Koleksiyonu ve Hakkı Tarık Us Koleksiyonundan elde edilen 
nüshaları üzerinden yapılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Gazetecilik, Eczacı Dergisi, Eczacı Gazetesi, Resimli 
Eczacı Gazetesi, Nail Halid, Osmanlı Eczacılar Cemiyeti. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 12.08.2025 
Kabul Tarihi: 23.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Neslihan Kılıç 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Neslihan Kılıç 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Kılıç, N. (2025). Osmanlı meslek dergilerine 
bir örnek: Eczacı. Turkish Academic Research 
Review, 10/3, 687-703, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1763430   

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 
 

An Example of Ottoman Professional Journals: Eczacı 
 

Neslihan Kılıç1* 
 
1 Doç. Dr., Dicle Üniversitesi, İletişim Fakültesi, Gazetecilik Bölümü, Genel Gazetecilik Anabilim Dalı, Diyarbakır, Türkiye. 
 
Assoc. Prof. Dr., Dicle University, Faculty of Communication, Department of Journalism, General Journalism Division, Diyarbakır, Türkiye, 
https://ror.org/0257dtg16, https://orcid.org/0000-0001-6742-6442, nsevenkilic@gmail.com  
 

* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1763430
https://ror.org/0257dtg16
https://orcid.org/0000-0001-6742-6442
mailto:nsevenkilic@gmail.com


 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  688 

 
1.   Abstract 

There are various stages that are considered milestones in the history of 
pharmacy in our country. These are the opening of educational institutions 
for the pharmacy profession, the establishment of various societies for the 
pharmacy profession, and the publication of professional journals for 
pharmacy, which are generally the publication organs of these societies. As 
the profession of pharmacy began to be practiced as a professional 
profession both in Europe and in our country from the 19th century 
onwards, the first professional journals began to be published. Because the 
universal language of publication at the time was French and the 
overwhelming majority of those engaged in the pharmaceutical business 
were non-Muslims, the language of the first professional journals published 
was French. Eczacı magazine is important because it is the first 
professional magazine published in Turkish. The Pharmacist magazine, 
published by Nail Halid (Tipi), a laboratory assistant at the Faculty of 
Medicine and Faculty of Pharmacy who made significant contributions to 
the development of Turkish pharmacy, was the publication organ of the 
Ottoman Pharmacists’ Society, which was considered one of the important 
professional pharmacy organizations of the period. The journal has strived 
to raise awareness by publishing articles to publicize the problems of the 
pharmacy profession, to ensure the preparation of regulatory regulations 
for the profession, and to reduce our country's dependence on Europe for 
medicines through the unity and solidarity of pharmacists. In this study, the 
first pharmacy journal published in Turkish in our country, "Eczacı", is 
discussed. No academic study has been conducted on the “Eczacı” journal 
to date. In this respect, the study is the first academic study on the "Eczacı" 
Journal. In this study, which is essentially a study of communication/press 
history, the founding staff, the period in which it was published, the 
publication policy, the staff of writers and technical features of the "Eczacı" 
Journal were determined using the descriptive/descriptive research method. 
In this context, the study sought to answer the questions "What are the 
Eczacı’s credentials and technical specifications? What is the importance 
of the journal for the pharmacy profession?" The study was conducted on 
copies of the newspaper obtained from the IBB Atatürk Library, National 
Library of Turkey Periodicals Collection and the Periodicals of Hakkı Tarık 
Us Collection. 
 
Keywords: Journalism, Pharmacist (Eczacı) Journal, Pharmacist 
(Eczacı) Newspaper, Illustrated Pharmacist Newspaper, Nail Halid, 
Ottoman Pharmacists Society. 

Research Article 
 
History 
Recieved: 12.08.2025 
Accepted: 23.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Neslihan Kılıç 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Neslihan Kılıç 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Kılıç, N. (2025). An example of Ottoman 
professional journals: Eczacı. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 687-703,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1763430   

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1763430


 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  689 

Giriş 
Avrupa’da olduğu gibi Osmanlı İmparatorluğu’nda da eczacılık mesleği 19. yüzyılın ortalarına kadar usta-

çırak ilişkisi çerçevesinde pratik olarak yürütülmekteydi (Ünver, 1952: 8). Ülkemizde eczacılık konusunda teorik 

eğitim öğretim 1839 yılında Mekteb-i Tıbbıye-i Adliyye-i Şahane’nin (Askeri Tıp Mektebi) açılmasıyla 

başlamıştır. Bunu 1867’de Mekteb-i Tıbbıye-i Mülkiye-i Şahane, 1876 yılında Haydarpaşa Askeri Sağlık Mektebi, 

1903’te Şam Tıbbiye Mektebi’nin açılması takip etmiş ve nihayet 1908 yılında doğrudan eczacılık mesleğine 

yönelik Eczacılık Mektebi açılmıştır (Baytop, 2000: 54). Mesleğe yönelik açılan bu kurumlar beraberinde çeşitli 

meslek örgütlerinin de açılmasına zemin hazırlamış ve bu çerçevede çeşitli cemiyetler kurulmuştur; Société de 

Pharmacie de Constantinople (Cemiyet-i Eczaciân der Asitâne-i Adliyye), 6 Kasım 1863 tarihinde Dersaadet 

Eczacı Cemiyeti ismiyle eczacılık mesleğine yönelik kurulan ilk cemiyettir (Baytop, 2000: 135). Her ne kadar 

çeşitli kaynaklarda 9 Haziran 1879 tarihinde kurulduğuna dair bilgi bulunmaktaysa da Cemiyet, esasen 1863 

yılında kurulmuş ve 1868 yılına kadar faaliyetlerini sürdürmüştür. O dönemde eczacılık mesleğini icra edenlerin 

büyük çoğunluğunun gayrimüslim nüfustan oluşması ve dönemin evrensel dilinin Fransızca olması sebebiyle 

Cemiyetin ismi, yazışmaları ve toplantı dili Fransızcadır (Dramur Bütün, 1984: 63). Cemiyet, faaliyetlerine on bir 

yıl süreyle bir ara vermiş,  Eczacı Kimyager Charles Bonkowski Paşa’nın öncülüğünde iki yüz on eczacının bir 

araya gelmesiyle 9 Haziran 1879 tarihinde yeniden kurulmuştur (Kocacık ve Dölen, 2019: 78). Cemiyetin ikinci 

kuruluşunda iki yüz on üyenin sadece ikisi Türk, diğer üyeleri ise gayrimüslimdir. Cemiyetin faaliyette bulunduğu 

dönemde İstanbul’da bulunan eczane sayısının nüfusa oranla çok hızlı bir şekilde artması (dört yüz civarında 

eczane) birçok eczaneyi mali yönden sıkıntıya sokmuştur. Bu dönemde eczacıların karşılaştıkları en önemli 

sorunlar; diplomasız kişilerin eczacılık mesleğini icra etmeleri, aktarların çeşitli müstahzarlar (ilaçlar) satmaları, 

eczanelerde satılan ilaçların standart bir tarifeye tabi olmaması, nöbetçi eczane uygulamasının bulunmaması, 

ilaçların standart bir kodekse göre hazırlanmaması ve mesleğe yönelik düzenleyici yönetmeliklerin olmamasıdır 

(Baytop, 1985: 270). Cemiyet bu sorunların giderilmesi için çeşitli girişimlerde bulunmuştur. Nitekim bu 

cemiyetten sonra kurulan eczacılığa yönelik diğer bütün mesleki örgütler de bu sorunların giderilmesine yönelik 

benzer şekilde gayret göstermişlerdir (Dramur Bütün, 1984: 62).   

1908 yılında İkinci Meşrutiyet’in ilanıyla birlikte ülkemizde her alanda olduğu gibi eczacılık mesleğine 

yönelik de hızlı bir değişim ve dönüşüm süreci yaşanmış ve çeşitli mesleki örgütler kurulmuştur (Eczacı, Mart 

1911: 8-9). 1863’te kurulan ilk mesleki örgütten sonra 1908 yılında Société Pharmaceutique de l’Empire Ottoman 

(Devlet-i Osmaniye Eczacıları Cemiyeti) kurulmuştur. Cemiyetin idare heyetinde Hamdi Bey, Ethem Pertev, Beşir 

Kemal, Hasan Rauf ve Nail Halid Bey gibi dönemin tanınmış eczacıları yer almıştır (Sucu, 1988:  374). Yaklaşık 

iki yüz elli üyeye sahip olan Cemiyette gayrimüslim üyeler ağırlıklı olmakla birlikte ilk kurulan Cemiyetten farklı 

olarak çok sayıda Türk eczacı da bu cemiyette yer almıştır (Baytop, 1985: 270). 

1909 tarihinde ise yine çoğunluğu Türk olmayan eczacılar tarafından Société des Pharmaciens de l’Empire 

Ottoman (Devlet-i Osmaniye Eczacılar Cemiyeti) kurulmuş ve ilk başkan olarak Pierre Apery seçilmiştir. Cemiyet, 

iki yüz elliden fazla üyeye sahiptir (Sadık Hilmi, Aralık 1911, s. 194). Apery’den sonra Cemiyet başkanlığını 

deruhte eden Fransız uyruklu eczacı J. C. Reboul’un istifası üzerine 7 Nisan 1911 tarihli 57. toplantısında Cemiyet 

başkanlığına Ahmet Vefik Bey (Uluçay) seçilmiştir (Eczacı, Nisan 1911: 17). Cemiyetin bir önceki toplantısı olan 

56. Genel Kurul Toplantısında Cemiyetin resmi dilinin Fransızcadan Türkçeye çevrilmesi yönünde karar alınmış, 

bu karar Eczacı dergisinde şu satırlarla duyurulmuştur; “Cemiyetin lisan-ı resmîsi Türkçeye tebdîl edilmek üzere 

vuku bulan müzâkerât ekseriyet ârâ (oy çokluğu) ve şu suretle kabul olunmuştur: Cemiyetin lisan-ı resmisi 



 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  690 

Türkçedir. Türkçe bilmeyenler en iyi bildikleri lisan ile ifade-i meram eder ve Türkçeye tercüme olunur” (Eczacı, 

Haziran 1911: 62-63). 

Araya giren İtalyan ve Balkan Savaşları nedeniyle Cemiyet, çalışmalarına belli bir süre ara vermek zorunda 

kalmış, 1914 yılında tekrar aktif hale gelmiş ve Cemiyetin başkanlığına inceleme konumuz olan Eczacı dergisinin 

imtiyaz sahibi Nail Halid Bey seçilmiştir. Nail Halid Bey de kısa bir süre sonra başkanlığı Eczacı Mektebi Kimya 

Muallimi Ahmet Vefik Bey’e bırakmıştır (Baytop, 1985: 274). Cemiyetin konumuz açısından önemi, çalışmamıza 

esas olan Eczacı dergisinin Cemiyetin yayın organı konumunda olmasıdır. Nitekim dergi bu durumu üçüncü 

sayısından itibaren kapağında “Osmanlı Eczacı Cemiyetinin de fenni gazetesidir” ifadesiyle ilan etmiştir. 

Cumhuriyet döneminde Cemiyet, Türkiye Eczacı Cemiyeti ismini alınca bu dönem yayınlanan Eczacı dergisi de 

yine Cemiyetin yayın organı olduğunu kapağında “Türkiye Eczacı Cemiyetinin Nâşir-i Efkârıdır” ifadesiyle 

duyurmuştur. Dolayısıyla çalışmamıza konu olan Eczacı dergisi, gerek Osmanlı döneminde gerekse Cumhuriyet 

sonrası dönemde mesleki bir teşekkülün yayın organı olarak faaliyet göstermiştir.  

Bu dönem cemiyetlerinden biri de 20 Ağustos 1908 tarihinde kurulan ve üyelerinin çoğunluğunun Türk ve 

Müslüman eczacılardan oluştuğu Osmanlı Eczacı İttihad Cemiyeti’dir. (Union Pharmaceutique Ottomane) 

(Kocacık, 2022: 139). Cemiyet kurulduktan kısa bir süre sonra dağılmıştır. İstanbul’da ecza ticaretiyle uğraşan 

kişiler 1921 yılında bir araya gelerek Dersaadet Eczâ Tüccârânı Cemiyeti (Association des Droguistes de 

Constantinople) adıyla bir Cemiyet kurmuşlar ancak bu Cemiyet de kısa süreli olmuştur (Baytop,1985: 275). 

Eczacılıkla ilgili kurulan bu cemiyetlerin yanında eczacılık mesleğine yönelik çeşitli meslek dergilerinin 

de bu dönemde yayın hayatına başladığı kaynaklarda yer almaktadır. Bu dergiler arasında Journal de la Société 

de Pharmacie de Constantinople, Revue Médico-Pharmaceutique, inceleme konumuz olan Eczacı, Union 

Pharmaceutique d’Orient, Revue de Médicine et de Pharmacie de l’Empire Ottomane, Union Pharmaceutique 

Ottomane, İspençiyâr (İspintchiar) isimli dergileri zikretmek mümkündür (Baytop, 1985: 282). Yine çeşitli 

kaynaklar bu dergileri farklı cemiyetlerin yayın organı olarak göstermekteyse de mevcut bilgi ve belgeler bu tarz 

iddiaları doğrulamaktan uzaktır. Ancak Eczacı dergisinin Osmanlı Eczacılar Cemiyetinin yayın organı olduğu 

hususu kesin bir bilgidir. Dolayısıyla Eczacı dergisi bir meslek dergisi olmasının yanı sıra aynı zamanda ilgili 

meslek örgütünün yayın organı olması açısından da incelenmeye değer görülmüştür. Eczacı dergisi hakkında 

bugüne kadar akademik düzeyde bir çalışma yapılmamıştır. Bu yönüyle çalışma, Eczacı dergisi hakkında yapılan 

ilk akademik çalışma özelliğini taşımaktadır. Temelde bir iletişim / basın tarihi çalışması olan bu çalışmada 

tanımlayıcı / betimleyici araştırma yöntemiyle, Eczacı dergisinin kurucu kadrosu, yayınlandığı dönem, yayın 

politikası, yazar kadrosu ve teknik özellikleri hakkında durum tespiti yapılmıştır. Tanımlayıcı / betimleyici 

yöntemle bir durumun, koşulun, insanın, ilişkinin, örgütlü faaliyetin, iletişim sürecinin, uygulanan politikanın “ne 

olduğu” tasvir ve tarifle açıklığa kavuşturulur. Tanımlayıcı inceleme, fenomenin (şeyin, insanın, kurumun) 

özellikleriyle ilgilenir. Genellikle ilişkiler üzerinde durmaz, hipotez test etmez (Erdoğan, 2012:169). Milli 

Kütüphane, İBB Atatürk Kitaplığı Süreli Yayınlar Koleksiyonu, Hakkı Tarık Us Dijital Arşivinde Eczacı 

dergisinin gerek Osmanlı gerekse Cumhuriyet sonrası dönemine ait koleksiyonunda eksiklikler bulunmaktadır. 

Çalışma bu arşivlerde yer alan mevcut koleksiyon üzerinden yapılmıştır.  

1. Eczacı Hakkında Genel Bilgiler  
Koleksiyonda yer alan nüshalardan ve eczacılık tarihiyle ilgili eserlerden anlaşıldığı kadarıyla dergi ilk 

olarak Nail Halid Bey tarafından Eczacı ismiyle 1911 tarihinde çıkarılmıştır. Eczacı, 1911-1914 tarihleri arasında 

yayınlanmış sonrasında araya giren savaşlar nedeniyle yayın hayatına bir müddet ara vermiştir. 1923 yılında 



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  691 

derginin ismi Resimli Eczacı Gazetesi (Revue Pharmaceutique Mensuelle Edjzadji) olmuş ve bu isim altında iki 

yıl (sene 13-14 ve sayı 25-40) yayınlanmıştır. Resimli Eczacı Gazetesi’nin Fransızca kapak sayfasında derginin 

kuruluş tarihi olarak 1910 yılı (Fonde en 1910) gözükmektedir. Ancak derginin ilk sayısının kapak sayfasında 

kuruluş tarihi olarak gözüken Rûmî ve Hicrî tarihler Miladi takvime göre 1911 senesine denk gelmektedir. 

Muhtemelen bu durum o dönemin süreli yayınlarında sıklıkla karşılaşılan matbaa hatasından kaynaklanmış 

olabilir. Derginin ismi 1926 yılında Eczacı gazetesi olarak tekrar değiştirilmiş ve bu isim altında iki yıl (sene 16-

17, 1926-1927) çıkarılmıştır. Nitekim 1926 yılında çıkan ilk sayısında derginin önceki serencamını başyazar Fuad 

Mehmed  “Yeni Eczacı Gazetesi” başlıklı yazısında şu satırlarla anlatmıştır;  

“Malum olduğu üzere Eczacı gazetesi ilk defa bundan on beş sene evvel pek muhterem meslektaşım 

Nail Halid Beyefendi tarafından tesis olunmuş ve bir müddet sonra harp dolayısıyla kapatılmak 

mecburiyetinde kalınmıştır. Ve geçen seneye kadar tekrar neşr olunurken söylendiğine nazaran mali 

müşkülat dolayısıyla yine kapatılmıştır. Fakat ne olursa olsun Türkiye’de bir eczacı gazetesinin intişar 

etmemesi cidden mesleğin yüzünü kızartacak bir meseledir. Ve bilhassa diğer medeni memleketlerde 

intişar eden eczacı gazetelerinin miktarlarını nazar-ı itibara alacak olursak bu zavallılık büsbütün göze 

çarpar: Elyevm Almanya’da 16, Avusturya’da 6, İsviçre’de 2, Muttahide-i Amerika’da 22, 

Avusturalya’da 2, Belçika’da 4, Brezilya’da 1, Danimarka’da 2, İngiltere’de 4,  İzlanda’da 1, 

Finlandiya’da 2, Fransa’da 14, Galiçya’da 1, Yunanistan’ da 1, Hollanda’da 1, İtalya’da 7, 

Japonya’da 3, Yugoslavya’da 3, Kanada’da 4, Küba’da 1, Meksika’da 1, Felemenk Hindistan’ında 1, 

Norveç’te 2, Polonya’da 1, Portekiz’de 4, Romanya’da 2, Rusya’da 3, İsveç’te 3, İspanya’da 3, 

Çekoslovakya’da 4 ve Macaristan’da 5 mecmua intişar etmektedir. Portekiz, Danimarka gibi bize 

nazaran pek küçük memleketlerde ve İzlanda, Finlandiya gibi umumi harpten sonra teşekkül etmiş 

memleketlerde bile bizden fazla mecmua intişar etmektedir. Gazetemiz temenni edelim ki bundan sonra 

herhangi bir buhran dolayısıyla kapanmak mecburiyetinde kalmasın. Bu buhran yalnız bir buhrân-ı 

malî olabilir. Fakat hiç ümit etmem ki gazete Türkiye’deki bini mütecaviz meslektaşın yardımlarından 

uzak kalmasın. İlmi sahada gazetemiz kendilerini saye-i tedrislerinde feyizyâb olduğum profesörlerin 

ve diğer pek çok Alman profesör ve müelliflerinin muavenet-i kalemiyye vaatlerini kazanmıştır. Aynı 

zamanda Avrupa’da intişar eden 40’ı mütecaviz eczacı gazetelerinden mühim noktaları iktibas edecek 

ve yalnız lüzumsuz nazarî malumatla doldurulmaktan ziyade Türk eczacılığını doğrudan doğruya 

mesleki ilmiyle ve aynı zamanda iktisaden yükseltmek ve bilhassa memlekette eczacılık sanayiinin ve 

müteallik müteaddit şubelerin teessüsüne ilmen yardım edebilecek bir şekilde çalışmak ve her hususta 

mesleğin naçiz bir müdafii olacaktır.” (Fuad Mehmed, Şubat 1926: 1).  

Bu dönemde derginin imtiyaz sahibi yine Nail Halid Bey iken sorumlu müdürü ise Fuad Mehmed Bey’dir.  

Resim 1. Eczacı Dergisi, 1911, 1. Sayı Kapak Sayfası

 



 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  692 

Resim 2. Resimli Eczacı Gazetesinin Fransızca Kapağı, 1923, 25. Sayı Kapak Sayfası 

 

Kaynak: Turhan Baytop, Türk Eczacılık Tarihi, 281. 

2. Eczacı’nın Kimlik Bilgileri  
Eczacı, kapak sayfasında yer alan “Şimdilik ayda bir neşr olunur. Fennî eczacı gazetesidir” ifadeleriyle 

kendisini bir “gazete” olarak tanıtmaktadır. Ancak gerek sayfa sayısı ve gerekse içeriği dikkate alındığında 

Eczacı’nın gazeteden ziyade bir dergi formatında olduğunu ifade etmek mümkündür.  Nitekim Osmanlı dönemi 

basınında gazete ve dergi kavramları birbirlerinden kesin çizgilerle ayrılmamış aynı süreli yayın, bazı kaynaklarda 

“gazete” olarak tanımlanırken bir başka kaynakta “dergi” olarak ifade edilmiştir (Kılıç, 2019: 31). Bu nedenle 

çalışmamızda Eczacı bir “dergi” olarak ele alınacaktır.  

Eczacı’nın imtiyaz sahibi Nail Halid Bey’dir. Ülkemiz eczacılık tarihi açısından önemli bir isim olan Nail 

Halid Tipi (1886-1957) 1907 yılında Eczacı Mekteb-i Âli’sinden mezun olmuştur. İdealist bir eczacı olan Nail 

Halid Bey eczacılık mesleğinin kurumsal bir yapıya kavuşması için çok önemli hizmetlerde bulunmuştur. Bu 

hizmetler arasında Eczacı dergisini yayınlaması, Osmanlı Eczacılar Cemiyetinin kurucularından olması ve bir 

dönem başkanlığını yapması, eczacılık eğitiminin Avrupa standartlarına kavuşması yönündeki gayretleri, 

ülkemizde milli bir ilaç sanayinin kurularak, Avrupa’ya bağımlılıktan kurtulması yönündeki çabaları sayılabilir 

(Türk Eczacılar Birliği Mecmuası, 1958: 76). 

Nail Halid Bey’in eczacılık tarihi açısından önem arz eden bir diğer hizmeti de ülkemizde ilk eczacı 

yıllığının (Eczacı Nevsâli) çıkarılması yönündeki gayret ve başarısıdır. Eczacı dergisinde bu husus üzerinde 

önemle duran ve ülkenin farklı bölgelerine dağılmış, çeşitli iş kollarında faaliyet gösteren eczacılık mezunlarını 

bir araya getirmeyi hedefleyen Nail Halid Bey, Eczacı Nevsâli’ni hazırlama fikrini dergide şu satırlarla kamuoyuna 

duyurmuştur; 

“Şimdiye kadar eczacılıkla mektepten çıkarak gerek memuren, gerek ticaretle icrâ-i sanat eden 

rufekâmızın ittihatları müyesser olmadığından başka her sınıf kendi sınıf arkadaşlarını bile 



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  693 

unutmuştur. Binlere bâliğ olan meslektaşlarımızın yekdiğerine takdim vesilesiyle ittihada doğru bir 

hutve atmayı her vakit müfteharâne arzu etmekte idik. Gazetemiz heyet-i tahririyesi tarafından bittertip 

mart ibtidasında meydan-ı intişara çıkaracağımız Eczacı Nevsali’ni rufekây-ı muhteremenin mümkün 

olursa hepsinin resimlerini derç etmek istediğimizi arz eyleriz. Bu gibi zevk-âver manzarayı bizden 

ziyade rufekâmız da görmek ister. Memleketimizdeki eczacılık için birçok nevâkısımızı ikmal tevhid-i 

âmal ve amel ile tehvîn mümkün olacağından bunda en birinci vusta birbirimizi kardeşçe tanımak ve 

eşit derecede lüzumu olan ittihatla teessüs edecektir. Nüve halinde bulunan bu düşüncemizin kuvveden 

fiile çıkması rufekâmızın iştirakiyle mümkün olabileceğinden emelimizin eczacı kardeşlerimizde 

göreceği hüsn-i kabul bizim için pek kıymettar bir şereftir. Resimlerini derç ettirecek arkadaşlarımız 

resimleriyle beraber kopya için 10 kuruş gönderirler. Ve bir hatıra olmak için mektepten tarih-i 

neşetleriyle usul-i ticaretlerinden ve bulundukları memuriyet ve derece-i maaşlarıyla telifât ve 

müstahzarâtlarından mümkün mertebe bahsederler. Nevsâlin nevâkısı bir taraftan ikmal edilmektedir. 

Gazetelerden ilan edilerek o vakit ayrıca 10 kuruştan belki de mütecaviz olmamak üzere fiyatı talep 

edilecektir” (Nail Halid, Temmuz 1911: 81). 

Nail Halid Bey, dergide yayınladığı çeşitli yazılarında yıllığın önemi ve yayınlanması hususuna sıklıkla 

vurgu yapmış ve nihayetinde planlanan zamanı aşarak gecikmeli de olsa Musavver Eczacı Nevsali yayınlanmıştır.  

Birinci sayısının kapak sayfasında yer alan bilgide Eczacı’nın adresi Eski Postahane arkasında Şirin 

Han’da 6 Numara olarak gösterilmiştir. Derginin Sorumlu Müdürü Mehmet Sabri’dir. Dergide yayınlamış olduğu 

yazıların altına attığı Eczacı M. Sabri şeklindeki imzasından Mehmet Sabri Bey’in eczacı olduğu anlaşılmaktadır. 

Derginin dağıtım yeri Babıali Caddesi’nde İkbal Kütüphanesidir. Eczacı, yayın hayatı boyunca farklı matbaalarda 

basılmıştır. Derginin son sayfasında yer alan basım yeri dikkate alındığında; basım yerinin başlangıçta Tıbbiye-i 

Askeriye Matbaası olduğu, sekizinci sayıdan itibaren Matbaay-ı Hukukıyye’de, on birinci sayıdan itibaren Arakis 

Matbaasında, sonraki sayıların ise Kader Matbaasında basıldığı anlaşılmaktadır.  

2.1. Eczacı’nın Yayınlandığı Dönem   
Eczacı dergisi, Hicrî Rebiülevvel 1329, Rûmî Mart 1327 tarihinde yayın hayatına başlamıştır. Kapak 

sayfasında Miladi takvime dair bir kayıt bulunmamakla birlikte derginin çıkış tarihi Miladi takvimde Mart 1911 

tarihine tekabül etmektedir. Yukarıda, kütüphanelerde dergi koleksiyonunda eksiklikler olduğu ifade edilmişti. 

Eldeki mevcut koleksiyondan hareketle derginin yayın periyodu hakkında şu bilgileri vermek mümkündür. 

Eczacı’nın yayın hayatına başladığı Mart 1327 tarihinden Temmuz 1328 tarihine kadar (Mart 1911-Temmuz 1912 

Miladi) dergi düzenli olarak aylık periyotta yayınlanmıştır.  

Aşağıdaki tabloda arşiv koleksiyonlarındaki mevcut nüshalardan elde edilen bilgiler çerçevesinde 

Eczacı’nın yayın tarihi ve sayfa sayısı bilgileri yer almaktadır. Burada belirtmek gerekir ki derginin yayın hayatının 

ilk döneminde (1911-1912) bütün sayılarının kapak sayfasında standart olarak bulunan “Tarih-i Tesisi (Kuruluş 

Tarihi): Mart 1327- Rebiülevvel 1329” ifadesinde hem Hicrî takvim hem de Rûmî takvim bilgisi yer alırken 

nüshaların yayın tarihinde ise sadece Rûmî takvim (Mart 1327, Nisan 1327 vb.) bilgisine yer verilmiş Hicrî ve 

Miladi takvim ayrıca belirtilmemiştir. Okuyucuya kolaylık sağlanması amacıyla dergide yer alan Rûmî takvime 

ait tarih bilgisi, Türk Tarih Kurumunun Tarih Çevirme Kılavuzundan (https://ttk.gov.tr/tarih-cevirme-kilavuzu/) 

istifadeyle Miladi takvime çevrilmiş ve tabloda her iki takvim bilgisi bir arada verilmiştir.  

 Tablo 1. Eczacı Dergisinin Yayın Tarihi ve Sayfa Sayısını Gösterir Tablo 
Numara Sene Rûmî Miladi Sayfa Sayısı Sayfa Numarası 

1 1 Mart 1327 Mart 1911 16 1-16 

2 1 Nisan 1327 Nisan 1911 16 17-32 

https://ttk.gov.tr/tarih-cevirme-kilavuzu/


 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  694 

3 1 Mayıs 1327 Mayıs 1911 24 33-56 

4 1 Haziran 1327 Haziran 1911 24 57-80 

5 1 Temmuz1327 Temmuz 1911 24 81-104 

6 1 Ağustos 1327 Ağustos 1911 24 105-128 

7 1 Eylül 1327 Eylül 1911 16 129-144 

8 1 Teşrinievvel 1327 Ekim 1911 24 145-168 

9 1 Teşrinisani 1327 Kasım 1911 24 169-192 

10 1 Kânunuevvel 1327 Aralık 1911 24 193-216 

11 1 Kânunusani 1327  Ocak 1912 24 217-240 

12 1 Şubat 1327 Şubat 1912 32 241-272 

13-1  2 Mart 1328 Mart 1912 32 273-304 

14-2 2 Nisan 1328 Nisan 1912 32 305-336 

15-3 2 Mayıs 1328 Mayıs 1912 32 337-368 

16-4 2 Haziran 1328 Haziran 1912 32 369-400 

17-5 2 Temmuz 1328 Temmuz 1912 32 401-432 

26 14 - Ocak 1924 16 1-16 

1 16 - Şubat 1926 16 1-16 

2 16 - Mart 1926 20 1-20 

3 16  Nisan 1926 16 37-52 

5 16  Haziran 1926 20 69-88 

 
2.2. Amacı  
Derginin ilk sayısında yer alan “İfade-i Merâm” başlıklı yazıda derginin çıkış amacı ayrıntılı bir şekilde 

anlatılmaktadır. Dergi, İkinci Meşrutiyet’in ilanından hemen sonra yayın hayatına başlamıştır. Bilindiği üzere 

basın tarihimiz açısından İkinci Meşrutiyet döneminin en önemli özelliklerinden biri de süreli yayınların sayısında 

adeta bir patlama yaşanmasıdır. Bu durum yayın türlerine de etki etmiş kadın dergileri, çocuk dergileri, spor 

dergileri gibi belirli bir alana özgü spesifik konular içeren çok sayıda süreli yayın piyasaya çıkmıştır (Güz, 2000: 

55; Kılıç, 2024: 590). Her ne kadar bu süreli yayınların büyük bir kısmı dönemin karakteristik özelliğini yansıtır 

şekilde kısa ömürlü olsa da alanlarında ilk olması açısından önem arz etmektedir. Eczacı dergisi de İkinci 

Meşrutiyet sonrası yayın hayatına başlayan ve spesifik bir alana veya mesleğe yönelik yayınlanan süreli yayın 

kapsamındadır.  

Eczacı dergisi üçüncü sayısından itibaren kendisini “Osmanlı Eczacı Cemiyetinin de Fenni Gazetesidir” 

şeklinde tanımlamış, Cumhuriyet döneminde Osmanlı Eczacı Cemiyetinin ismi Türkiye Eczacıları Cemiyeti 

olarak değişince dergi de kapağında “Türkiye Eczacıları Cemiyetinin Nâşir-i Efkârıdır” ibaresine yer vermiştir. 

Buna göre dergi esasen bir meslek grubunun yayın organı olduğunu daha ilk sayılarından itibaren ilan etmiştir. 

Nitekim derginin uzun bir aradan sonra çıkan sayılarında da Eczacı Cemiyetinin bir yayın organı olduğu ifade 

edilmiştir. Ayrıca ilk döneminde dergide yer alan ifadeye göre, Eczacı, Osmanlı Eczacılar Cemiyetinin her 

toplantısının karar metinlerini ücretsiz bir şekilde sayfalarında yayınlamayı ve yayınlanan her nüshadan bir adedini 

yine ücretsiz bir şekilde Cemiyete göndermeyi taahhüt etmiştir (Eczacı, Mayıs 1911: 33). Dolayısıyla Eczacı ile 

Cemiyet arasında doğrudan organik bir ilişki bulunmaktadır.  



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  695 

Yukarıda eczacılık mesleğine yönelik çeşitli mesleki teşekküllerin oluşumundan söz edilmişti. Bu 

Cemiyetlerden biri olan Osmanlı Eczacılar Cemiyeti de eczacıların karşılaşmış oldukları sorunları çözmek, 

eczacılık mesleğinin Avrupa standartlarında icra edilmesini sağlamak, ülkemizde eczacılık eğitim ve öğretimimin 

kalitesini yükseltmek, İstanbul ve taşradaki üyelerini korumak ve geliştirmek amacıyla kurulmuştur. Eczacı dergisi 

de Cemiyetin yayın organı konumunda olması hasebiyle yayın hayatına başlama gerekçesini bu doğrultuda 

açıklamıştır.  

Derginin içeriği incelendiğinde yazıların sadece eczacılara yönelik olmadığı, ortalama bir okuyucunun 

istifade edebileceği konuları da kapsadığı görülmektedir. Örneğin, ilk yardım tedavisi, evde meydana gelebilecek 

basit yaralanma ve kazalara nasıl müdahale edileceğine dair pratik bilgiler (Sadık Hilmi, Mayıs 1911: 46) (Eczacı 

Sadık Hilmi, Mayıs 1911: 46), yanıklara müdahale (Eczacı Sadık Hilmi, Mayıs 1911: 46), yiyecek ve içeceklerin 

hijyenik bir şekilde hazırlanması ve korunması (S.H. Ağustos 1911: 13), içine su katılmış süt ile saf sütün nasıl 

ayırt edileceği (Eczacı Sadık Hilmi, Mart 1911: 13), inek sütünün bebeklerde hangi aylardan itibaren nasıl 

kullanılacağı (Eczacı Sadık Hilmi, Mart 1911: 13) gibi topluma yararlı olabilecek konulara da içerikte yer 

verilmiştir. Eczacı’da yer alan şu ifadeler, derginin eczacılık mesleğine hizmet etmek amacıyla kurulduğuna dair 

belki de en çarpıcı örnektir;  

“İdarehanemiz eczacılardan bilhassa abonelerimizden gerek diplomasız kalfalara gerekse diplomalı 

müdür-i mesule ihtiyacı olanlara bir hizmet-i müftehare olmak üzere adresi gönderdikleri halde 

meccanen (ücretsiz) ilan ettiği gibi iş bulamayan eczacı kalfalarıyla diplomalı eczacılara dahi adresi 

verdikleri halde keza iş aradıklarını meccanen ilan etmeyi deruhte eder” (Eczacı, Ekim 1911: 168). 

2.3. Yayın Politikası  
Eczacılar ve eczaneler hakkında 6.11.1927 tarih ve 558 sayılı Resmi Ceride ile neşir ve ilan edilen 964 

no’lu Kanunun 1. Maddesi şu şekildedir; “Türkiye Cumhuriyeti dâhilinde eczane açabilmek için Tıp fakültesi 

eczacı mektebinden diplomalı olmak ve Türk bulunmak ve memleket dâhilinde açılmasına müsaade edilmiş olan 

eczanelerden birinde iki sene müddetle çalışmış olmak lazımdır.” Buna göre Cumhuriyet döneminde yapılan 

düzenlemeyle eczacılık mesleğini icra edecek olan kişilerin Türk olması şartı getirilmiştir. Bu durumun 

ülkemizdeki eczacılık mesleğinin gelişim seyrine olumlu veya olumsuz yönde nasıl etki ettiği ayrı bir tartışma 

konusu olmakla birlikte bu tarz bir düzenlemenin bir anlamda zorunluluktan da kaynaklandığını ifade etmek 

mümkündür. Nitekim Osmanlı döneminde eczacılık mesleğine yönelik kurulan ilk mesleki cemiyetlerin gerek 

idare heyetleri ve gerekse üyelerinin isimlerinin yer aldığı listelere bakıldığında isimlerin çok büyük çoğunluğunun 

gayrimüslim Osmanlı vatandaşlarından oluştuğu görülmektedir. Hatta öyle ki bazı cemiyetlerin başkanları bile 

Fransız vatandaşıdır. Ayrıca bu cemiyetlerin büyük çoğunluğunun da resmi dili Türkçe değil Fransızcadır (Dramur 

Bütün, 1984: 62). Aynı şekilde eczacılık alanına yönelik çıkan dönem dergilerinin de genellikle Türkçe değil 

Fransızca dilinde yayınlandığı görülmektedir. Genel durumun bu şekilde olduğu bir ortamda Eczacı dergisi ise 

yayın politikası olarak Osmanlıcılık ülküsü çerçevesinde milli bir duruş sergilemiştir. Nitekim dergide yer alan 

pek çok yazı bu durumu gösterir mahiyettedir. Dergi, örneğin aşağıdaki satırlara yer vermek suretiyle ülkemizde 

üretilen yerli mallarının kullanılması konusunda meslektaş ve okuyucuları teşvik etmektedir; 

“Mamulat-ı Dâhiliyemize Rağbet / Çamaşır, Tuvalet Sabunları, Alelumum Itriyat Fabrikası / İlk kûşâdı 

cennet mekân Sultan Mecid Han zaman-ı saltanatına tesadüf eden bu fabrikayı ihtimal hiç kimse 

bilmez. Kantarcılarda sabuncu sokağı demekle maruf olan sokakta bu fabrika müceddeden ve tevsîen 

inşa olunup âlât ve edevâtı dahî mükemmel olarak Avrupa’dan celb olunmuştur. Bu fabrikada imal 

olunan sabunların kaffesi gayet temiz ve saf zeytinyağları ile imal olunur. Bilumum kolonya, lavanta, 



 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  696 

gelin suyu, kozmetik krem, enva-i tuvalet ve banyo sabunları ve bilhassa çamaşır sabunu fenne tatbiken 

ve saf olarak imal olunurlar. Bâni ve sahibi olan Mehmet Şakir Efendi’nin şu gayret ve sebâtı şayân-ı 

takdir olduğu gibi muhterem meslektaş ve karilerimizin de mezkûr fabrikayı birer defa ziyaret 

etmelerini hassaten tavsiye ederiz.” (Eczacı, Eylül 1911: 144).  

Benzer bir teşvik “İtalya Pamuklarını Almamak İçin Mühim Bir Teklif” başlıklı Eczacı M. Sabri imzalı 

yazıda da dile getirilmektedir;  

 “Muhterem eczacı refikalarımca malumdur ki pamuk, gaz gibi memâlikimizde kesretle sarf, istihlak 

olunan levâzımât-ı cerâhiyenin %70 hatta %80’i İtalya fabrikalarında ihzar olunur (hazırlanır). Geçen 

nüshamızda da bahsettiğimiz vecihle Adana, Konya vs. vilayetlerimizde pek çok yetişen pamuklarımız 

İtalya fabrikalarında yıkandıktan sonra süslü paketler derununda yine bize satılır, bizden beş altı 

kuruşa aldıkları pamukları iki misli satarlar. Acaba biz bunların yaptıkları gibi yapamaz mıyız, yoksa 

bizim eczacılarımız bu ameliyata vakıf değiller mi?” (Eczacı, Kasım 1911: 171). 

Yazının devamında devletin farklı cephelerde savaş halinde bulunduğu, bu sebeple ordunun en çok ihtiyaç 

duyduğu pamuk ve gazlı bez gibi ürünlerin hiç olmazsa çeyreğinin ülkemizde üretilmesinin çok büyük bir öneme 

haiz olduğu vurgulanmaktadır. Dergide milli bir ecza sanayisinin kurulmasına dair çok sayıda yazıya yer 

verilmiştir. Örneğin; Eczacı Sadık Hilmi imzalı “Unutulmuş Büyük Fırsatlar” başlıklı yazıda önümüzdeki süreçte 

ilaç sanayinin en önemli sanayilerden biri olacağı, Osmanlı’daki senelik ilaç tüketiminin yaklaşık %85-%90’ının 

Avrupa’dan karşılandığı belirtilerek bunun son derece yanlış olduğu ifade edilmektedir. Yazının devamında 

İstanbul’da yaklaşık üç yüz civarında eczane olduğu, bu eczanelerin her birinin yaklaşık on bir bin kuruş maliyetle 

açıldığı, içlerinde iki yüz, üç yüz hatta beş yüz lira sermayeli olanların bulunduğu belirtilerek eczacılık mesleğinin 

güçlendirilmesi ve Avrupa’ya bağımlılığın azaltılması gerektiği ifade edilmektedir. Ayrıca yazıda yine eczacıların 

bir araya gelerek ilaç fabrikası kurmaları teklif edilmekte ve örneğin Avrupa’dan hint yağının ithal edildiği ama 

hint yağından üretilen kapsüllerin terkibi bilinmesine rağmen bu kapsüllerin ülkemizde niçin üretilmediği 

sorgulanmaktadır. (Eczacı Sadık Hilmi, Nisan 1911: 19). 

Bilindiği üzere Osmanlı donanmasını güçlendirmek amacıyla 1910 yılında milli bir seferberlik ilan 

edilmiş ve Donanma-i Osmanî Muavenet-i Milliye Cemiyeti adında bir dernek kurulmuş ve ülke çapında çeşitli 

etkinlikler düzenlenerek bağış toplanmıştır. Dergide “Muavenet-i Milliye Cemiyeti Üsküdar Sergisinden” başlıklı 

haberde kullanılan haber dili derginin yayın politikasının milli bir çizgide olduğunun göstergesidir: “Ümit ederiz 

ki kendilerinde Osmanlı ruhu bulunan Osmanlılığı ihya için çalışan erbâb-ı hamiyet bu sergiye koşacaktır. Ey 

Unsur-i Osmaniye, haydi vazifemiz başına koşalım. Cüzi bir meblağı vermekle donanmamızın bir çivisini çakalım” 

(Eczacı, Mayıs 1911: 33). Yazının devamında sergiye az veya çok bağışta bulunanların isimlerinin derginin 

sütunlarında yer alacağı ifade edilerek yazı şu satırlarla sona ermiştir; “Osmanlı bahriyesinin terakkisi için sarf 

olunan gayretten dolayı hanımlarımızı tebrik eder ve bu mesailerine bizler dahi iştirak eyleriz. Yaşasın Osmanlı 

hanımları. Var olsun erbâb-ı hamiyet” ( Eczacı, Mayıs 1911: 33).  

2.4. Hedef Kitle ve Okur Profili   
Eczacı’nın hedef kitlesi doğal olarak eczacılık mesleğiyle uğraşan kişilerdir. Bununla birlikte dergi ilk 

sayısında yer alan “İfade-i Merâm” başlıklı yazıda eczacıların yanında toplumun genelini de hedef kitle olarak 

belirlediğini şu satırlarla dile getirmiştir;   

“Eczacı gazetesini okumak tabip veya eczacı olmaya tevakkuf etmez. Umumun menafi ve sıhhat nokta-

i nazarından etıbbayı takdis ederek vesâyâ sahifelerini dinledikleri gibi yine sevdikleri eczacıların 

kendilerini yanlışlığa sevk etmeyeceklerini tahmin edecekleri gün kadar aşikârdır. Eczacı gazetesi 

müdâvât-ı ibtidâiye-i beytiyye ve âniyeden bâhis olduğu gibi meşrubât ve me’kûlâtın birçoklarının 



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  697 

kıymet-i hakikiyelerini tayin ve safiyetlerini tetkik için sehîl tecârübi ihtiva edeceğinden rağbet-i 

umûmiyeye mazhariyetini temenni ederiz” (Eczacı, Mart 1911: 1).  

Dergiye gönderilen yazı ve okur mektuplarından okur profilinin ağırlıklı olarak eczacılık mesleğiyle 

iştigal edenlerden oluştuğu anlaşılmaktadır. Ancak burada dikkat çeken husus mektupların oldukça geniş bir 

coğrafyaya sahip olan Osmanlı devletinin farklı noktalarından gelmiş olmasıdır. Örneğin gazetede yer verilen 

“Eczacılıkta Nazarî Amelî Gayeler” (Eczacı, Ekim 1911: 146) başlıklı yazı Yemen’den Eczacı Mülâzım-ı Evvel 

Kâmil Bey tarafından gönderilmiştir. Yine gazetede yer verilen reçellerin muhafazasıyla ilgili yazı Adana Sanayi 

Mektebi Kimya Muallimi Eczacı Hasan Basri Bey tarafından kaleme alınmıştı (Eczacı, Mart 1912: 303). Şam 

Osmanlı Tıp Fakültesi Kimya Muallimi Asistanı Eczacı Kimyager Z. Şükrü’nün ise meşhur Fransız kimyager 

Pierre Eugene Marcellin Berthelot’u (1827-1907) tanıttığı bir yazısına yer verilmiştir (Eczacı, Şubat 1912: 246). 

Dergiye tavsiye ve şikâyet konularını içeren çeşitli okur mektupları da gelmiştir. Örneğin Yafa’dan gelen bir 

mektupta bölgede diplomasız eczacıların olduğu dile getirilmekte ve çözüm için yardım istenmektedir. Eczacı da 

bu durumda ne yapılacağına dair yol göstermektedir (Eczacı, Ekim 1911: 160). Manastır’dan Eczacı Mülâzım-ı 

Evvel Bekir Sami Bey dergiye kimya ve bakteriyolojiye dair bir soru sormuş, dergi de Eczacı Mektebinin tatil 

olması nedeniyle 15 güne kadar cevap verebileceğini ifade etmiştir (Eczacı, Temmuz 1911: 103). Aynı şekilde 

Yafa’dan Eczahâne-i Osmanî sahibi Mehmet Emin Bey’e kimya formülleri hakkında yazmış olduğu mektuptan 

dolayı teşekkür edilmektedir (Eczacı, Temmuz 1911: 103). Gerek yayınlanmak üzere Eczacı’ya gönderilen yazılar, 

gerekse okur mektupları derginin eczacı meslektaşlarla karşılıklı bilgi alışverişinde bulunduğunu ve derginin 

sadece payitaht olan İstanbul’da değil taşrada da takip edildiğini göstermesi bakımından önem arz etmektedir.  

2.5. Yazar Kadrosu 
Dönemin süreli yayınlarının karakteristik özelliğini yansıtır şekilde Eczacı dergisinde de standart daimi 

bir yazar kadrosundan söz etmek mümkün değildir. Bu durumun dergide tek istisnası Nail Halid Bey’dir.  

Eczacı’nın ilk on yedi sayısının neredeyse tamamında imtiyaz sahibi olan Nail Halid Bey’in bir veya birden fazla 

yazısına yer verilmiştir. Bu yazılar kimi zaman Eczacı Cemiyeti hakkındaki haberler, kimi zaman “Toksikoloji” 

başlığıyla yayınlanan yazılarda olduğu gibi doğrudan mesleğe yönelik yazılar (Nail Halid, Ağustos 1911: 109), 

kimi zaman da eczacılık ilmine ve mesleğine yönelik Fransızcadan tercümeler (Nail Halid, Ağustos 1911: 110) 

şeklinde olmuştur.  

Eczacı’nın ilk sayısının kapak sayfasında sermuharrir (başyazar) ismi yer almazken ikinci sayısının yer 

aldığı 1911-1914 tarihleri arasındaki koleksiyonun kapak sayfalarında Sadık Hilmi Bey sermuharrir olarak 

gözükmektedir. Cumhuriyet sonrası Türk Eczacı Âlemi ismiyle yayın hayatına devam eden derginin sermuharriri 

olarak ise Fuat Mehmed Bey gözükmektedir. Dergide yer alan yazılarda kimi zaman yazarın tam ismi yazılırken 

kimi zaman da yazarın isminin sadece baş harflerine yer verilmiştir. Örneğin dergide çok sayıda yazısı yer alan 

bir eczacının ismi sadece “Üsküdar’dan Eczacı A.K.” olarak belirtilmektedir (Eczacı, Temmuz 1911: 84). 

Derginin kapak sayfasında yer alan “Mesleğe muvâfık âsâr mea’l-memnnûniyye kabûl ve derc olunur. 

Derc olunmayanlar posta ücreti ilave edilmediği takdirde iade olunmaz” ifadelerine uygun olarak Osmanlı 

coğrafyasının farklı yerlerinden eczacılık mesleğine yönelik gönderilen çeşitli yazılara dergide yer verilmiştir. 

Dolayısıyla dergide bir yazısı yayınlanan yazar olduğu gibi Osmanlı Eczacılar Cemiyeti Reisi Ahmet Vefik Bey 

(Eczacı, Şubat 1911: 8) gibi birden fazla yazısı yayınlanan yazarlar da bulunmaktadır. Eczacı’da yazılarına yer 

verilen diğer bazı isimler de, Tıp Fakültesi Fen İspençiyârı ve Müfredât-ı Tıp Muallimi Doktor Tevfik Vâcid 

(Eczacı, Mart 1911: 22), Doktor Ahmet Fuat (Eczacı, Şubat 1911: 10), Tıp Fakültesi Hikmet-i Tabiiye Laboratuvar 



 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  698 

Şefi Şevki Bey (Eczacı, Mart 1911: 25), M. Hasun (Eczacı, Temmuz 1911: 98) ve Agop Çerkiyân’dır (Eczacı, 

Haziran 1911: 77). 

2.6. Eczacı’nın İçeriği ve Haber Kaynakları 
Eczacı’nın esas olarak bir meslek dergisi olması sebebiyle dergide sınırlı sayıda habere yer verilmiş ve 

bu haberlerde de çoğunlukla herhangi bir kaynak belirtilmemiştir. Haberler genellikle “Eczacı Havâdisleri” başlığı 

altında okuyucuya sunulmuştur. Örneğin “Eczacı Havâdisleri” başlığıyla yer alan bir haberde İstanbul Galata’da 

diplomasız eczacılık yapan bir kişinin ihbar edildiği, bunun üzerine Meclis-i Umur-i Tıbbıyey-i Mülkiyece 

tahkikat yapılıp ilgili kişinin polise teslim edilerek adliyeye sevk edildiğine dair bir haber bulunmakta ancak 

haberin kaynağına dergide yer verilmemektedir (Eczacı, Eylül 1911: 139). 

Dergide haber niteliğinde olan yazılar büyük oranda eczacılık mesleğini doğrudan ilgilendiren konulara 

dairdir. Eczacı, yayın amacına da uygun olarak, açılan, kapanan, el değiştiren, tadilata giren veya İstanbul’da sık 

sık meydana gelen yangınlarda zarar gören eczanelere yönelik haberlere sayfalarında yer vermiştir. Eczacı Leon 

Yaldızciyan Efendi’nin Pangaltı’da Tatavla Caddesinde bir eczane açtığı, Eczacı Josef Beyrim Efendi’nin 

Beyoğlu’da Bursa Sokağı’nın girişinde bir eczane açtığı, Eczacı Kohen Efendi’nin Haydarpaşa Yel Değirmeninde 

bir eczane açtığı Agop Çarkiyân Efendi’nin Beyoğlu’nda Feridiye’deki eczanesini Subhanciyan Efendi’ye sattığı 

şeklindeki haberler; 1911 yılının Mart ayında İstanbul’un üç ayrı noktasında çıkan yangında yanarak kül olan 13 

eczaneye dair haber bu haberlere örnek olarak verilebilir (Eczacı, Eylül 1911: 139). Bununla birlikte haber 

niteliğinde olmayan, eczacıların mesleki gelişimlerine dair çeşitli tercümelere yer verilmiş, tercümenin kim 

tarafından hangi eserden yapıldığı yazının sonunda belirtilmiştir. Örneğin Labesse isimli bir Fransız eczacının 

“Repertoire de Pharmacie” başlıklı raporundan “Rusûb-u Esfâr Hakkında” başlığıyla Nail Halid Bey tarafından 

yapılan bir tercümeye yer verilmiştir (Nail Halid, Ağustos 1911: 110).  

Dergide tercümelerin dışında eczacılık mesleğine yönelik çeşitli yazılar da bulunmaktadır. Muallim 

Tevfik Vacid Bey’in “Eczacılık Tarihi” başlıklı makalesi (Eczacı, Nisan 1911: 22), Eczacı Sadık Hilmi’nin 

sterilizasyon usulü ve cihazlarına dair “Usûl-i Ta’kîm” başlıklı yazısı (Eczacı, Nisan 1911: 28), Eczacı S.H.’nin 

“Eczacı Stajyerliği” başlıklı yazısı (Eczacı, Ağustos 1911: 105) bu tarz yazılara örnektir. 

Dönemin süreli yayınlarında sıklıkla örneği görülen “tefrika” köşesi Eczacı’da da yer almış ve dergide 

“Eczacının Tefrikası” başlıklı köşede bir piyese yer verilmiştir (Eczacı, Mayıs 1911: 49). Dergide özellikle 

Cumhuriyet sonrası dönemde çeşitli istatistiki bilgiler de yer almıştır. İspirto ve alkol üretimiyle ilgili bir şirkete 

verilen üretim imtiyazına dair haberde, şarabın dışarıdan ithal edilmeyeceği, üzüm ve bağcılığın geliştiği 

bölgelerde fabrikanın kurularak nakliye masrafının düşeceği ifade edilmiştir. Bu çerçevede dönemin Milliyet 

gazetesinde yayınlanan bir istatistiğe dergide şu şekilde yer verilmiştir; 

“İstanbul’da Adam Başına Ayda 290 gram Rakı / İspirto ve Meşrubât-ı Kuhuliyye İnhisarı Şirketi 

tarafından yapılan bir istatistiğe nazaran İstanbul’da geçen teşrinisani ayı zarfında 130.447 kilo rakı 

sarf edilmiştir. Ve bunun hasılatı 188.635 liraya bâliğ olmuştur. Milliyet gazetesi tarafından 

İstanbul’un yalnız erkek nüfusu miktarı üzerine yapılan bir hesap ayda nüfus başına 290 gram rakı 

isabet ettiğini gösteriyor” (Eczacı, 1927: 12/188).  

3. Eczacı’nın Teknik Bilgileri  
3.1. Sayfa  
Dergi başlangıçta 16 sayfa olarak yayın hayatına başlamış fakat üçüncü sayıdan itibaren sayfa sayısı yirmi 

dört olmuştur. Bu durum okuyucuya da şu satırlarla duyurulmuştur; “Gazetemizin gördüğü rağbet ve muzaherâttan 

dolayı yirmi dört sayfaya iblâğa mecburiyet hâsıl olmuştur. Bundan sonraki nüshalarda Osmanlı Eczacı Cemiyeti 



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  699 

fennî müzâkerâtı derc edilecektir” (Eczacı, Mayıs 1911: 56). Derginin on ikinci sayıdan itibaren otuz iki sayfa 

olarak çıkacağı ve daha kaliteli bir kâğıda basılacağı okuyucuya duyurulmuştur (Eczacı Sadık Hilmi, Aralık 1911: 

194). 

3.2. Mizanpajı  
Eczacı’nın kapağı standart bir mizanpaja sahiptir. Derginin iç sayfalarında ise belli bir standart söz konusu 

değildir. Bununla birlikte dergi sayfaları genel olarak iki sütün şeklindedir. Derginin son sayfası reklam ve ilanlara 

ayrılmıştır. Yazı içeriğine göre kimi zaman okuyuculara belirli verileri sunmak üzere konular, tablolar eşliğinde 

de işlenmiştir (Eczacı, Temmuz 1911: 94). Eczacı yayın hayatının ikinci yılından itibaren kapak sayfalarında 

fotoğraf da kullanmaya başlamıştır. Bununla birlikte genel olarak değerlendirildiğinde Eczacı’nın, görsel ögelere 

sınırlı şekilde yer verdiği söylenebilir.  

Resim 3. Eczacı Dergisi, 1912, No: 13-1 Kapak Sayfası 

 

3.3. Ücreti  
Dönemin pek çok süreli yayınında olduğu gibi Eczacı dergisinin de tirajıyla ilgili elimizde net bir bilgi 

bulunmamaktadır ancak Osmanlı coğrafyasının çok çeşitli yerlerinden dergiye gönderilen mektup ve yazılardan 

derginin geniş bir kitleye ulaştığını tahmin etmek mümkündür. Bununla birlikte Eczacı’nın başyazarı Sadık Hilmi 

Bey, derginin on birinci sayısında yaklaşık bir yılı geride bırakıp yeni bir yıla başlarken kaleme aldığı 

değerlendirme yazısında “Bugün gazetemizi okuyan dört yüzden mütecâviz rufekâ-i kirâmın hemen hepsi ….” 

(Eczacı Sadık Hilmi, Aralık 1911: 195) ifadelerini kullanmaktadır. Bu ifadelerden derginin dört yüzden fazla 

aboneye sahip olduğu sonucunu çıkarmak mümkündür. Benzer bir bilgi dergide “İtalya Pamuklarını Almamak 

İçin Mühim Bir Teklif” (Eczacı M. Sabri, Kasım 1911: 171) başlıklı Eczacı M. Sabri imzasıyla yayınlanan yazıda 

da geçmektedir. Yazıda İtalya’dan ithal edilen pamuk ve sargı bezlerinin, ülkemizdeki eczacıların bir araya 

gelmesiyle üretilebileceği ifade edilerek bugün ülkemizde yaklaşık bin sekiz yüz civarında eczacılık mektebi 

mezunu olduğu, derginin bu eczacıları bir araya getirmek gibi bir misyonu bulunduğu belirtilmiş ve derginin abone 

sayısının yaklaşık beş yüz civarında olduğu ifade edilmiştir.   



 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  700 

Derginin kapak sayfasında nüshasının 40 para olduğu yazılmaktadır. Ancak abone şartlarını ifade eden 

kısımda “Seneliği peşin gönderilmek şartıyla taşra ve İstanbul için 13 kuruştur” ifadesi yer almaktadır. 40 paranın 

1 kuruş olduğu dikkate alındığında yılda on iki sayı çıkacak olan aylık derginin muhtemelen 1 kuruşu da posta 

giderleri için tahsil edilmektedir. Derginin ikinci yıl için ücretleri farklılaşmış bu durum şu satırlarla ifade 

edilmiştir. “İkinci yıl için abone şerâiti seneliği on iki nüsha itibariyle taşra ve İstanbul için 25 kuruştur. Memâlik-

i ecnebiye için seneliği 6 Franktır” (Eczacı, Mart 1912: 1). 

3.4. Yayın Sıklığı veya Periyodu  
Dergi birinci sayısının kapak sayfasında “Şimdilik ayda bir neşr olunur. Fennî eczacı gazetesidir” 

ifadesiyle aylık periyotta yayınlanacağını okuyucuya duyurmuştur. Yukarıda da ifade ettiğimiz üzere dergi 

koleksiyonunda kısmi eksiklikler bulunmaktadır. Ancak derginin bir buçuk yıllık tam koleksiyonunda (ilk on yedi 

sayı) dergi düzenli aralıklarla ayda bir neşr edilmiştir. Bununla birlikte derginin kapak sayfasındaki yayın 

tarihlerinde bir aksama gözükmese de örneğin on beşinci sayıda yer alan bilgiye göre sayıların basımı matbaadan 

kaynaklı gecikmelere neden olmuş bu durum dergide şu şekilde ifade edilmiştir;  

“Kariînden Ricamız ve Beyan-ı İtizar / Bir buçuk seneye karîb bir zamandan beri her türlü müşkülâta 

rağmen günü gününe yetişen gazetemizin bir iki aydır gecikmesine sebep gerek rufekâmın keff-i yed ile 

işlerin cümlesinin âcize-i tahmili ve gerekse Tıbbıye-i Askeriye Matbaası müste’cirinin tekasıtı vakt-ı 

muayyende vermediğinden dolayı Mekteb-i Tıbbiyece matbaanın on beş gün kadar seddi sebeb-i yegâne 

teşkil etmesinden bundan böyle emin bir matbaa ile yine kariîmizi memnun etmeye çalışacağımı vaad 

eylerim. Sahib-i İmtiyaz: Nail Halid” (Eczacı, Mayıs 1912: 368). 

3.5. Reklam ve İlanlar  
Eczacı’nın eczacılık mesleğine yönelik bir dergi olması hasebiyle dergide yer alan reklam ve ilanlar da 

ağırlıklı olarak ecza ve kozmetik sahasıyla ilgilidir. Örneğin cildi tahriş etmeksizin üç dakikada etkili olan tüy 

dökücü bir kremin reklamı (Eczacı, Ağustos 1911: 128), Karahisar maden suyu reklamı (Eczacı, Ekim 1911: 168), 

laboratuvarlar için gerekli olan alet ve edevata yönelik ilanlar (Eczacı, Mart 1912: 304) bu çerçevede zikredilebilir. 

Eczacı’nın yayın hayatının ilk yıllarında reklam ve ilan şartları dergide şu şekilde yer almıştır; “İlan 

Şerâiti: Bir senelik abone olanlar için bir sahifesi dört lira-i Osmanî, yarım sahife iki buçuk lira, rubu (çeyrek) 

sahifesi bir buçuk liradır. Bir defaya mahsus ilanât için beher satırdan iki kuruş ahz olunur. Derç olunacak ilanât 

her mâh-ı rûmînin yirmi beşinde gönderilmelidir” (Eczacı, Mart 1911: 16). 

İkinci yılın reklam ve ilan şartlarına “İlanâttan dolayı gazetemiz hiçbir mesuliyet kabul etmez” (Eczacı, 

Mart 1912: 304) ifadesinin de eklendiği görülmektedir. Cumhuriyet sonrası nüshalarda ise reklam ve ilan şartları 

şu şekildedir; “İlan ücretleri: Şifahen veya tahriren idareye müracaat edilmelidir. İlan siparişleri vermek ve geri 

alabilmek için her ayın yirmisine kadar haber verilmelidir. Büyük ilanlar için ihbar üzerine müesseselere memur-

u mahsus gönderilir” (Eczacı, Şubat 1926: 16). Cumhuriyet öncesindeki ve sonrasındaki reklam ve ilanlar içerik 

açısından mukayese edildiğinde, Cumhuriyet öncesindeki ilanların büyük çoğunluğunun genellikle eczacılıkla 

ilgili kitap, dergi, gazete ve çeşitli krem vb. kozmetik ürünlerine yönelik olduğu görülürken, Cumhuriyet sonrası 

ilanlarında ise kurumsal kimliğe sahip ecza şirketlerinin ve ilaç reklamlarının olduğu görülmektedir.   

Sonuç   
Ülkemizde eczacılık mesleği özellikle İkinci Meşrutiyet sonrasında belirli bir disiplin kazanmaya 

başlamış, eczacılık bir meslek hüviyetini haiz olmuştur. Bu değişimdeki en önemli faktör eczacılık eğitimine 

yönelik yükseköğretim kurumu olarak kabul edilen eğitim kurumlarının açılmasıdır. Ayrıca bu eğitim 

kurumlarının yanında eczacılık mesleğine yönelik çeşitli cemiyetlerin kurulması ve genellikle bu cemiyetlerin 



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  701 

adeta yayın organı konumunda olan süreli yayınların yayınlanmaya başlaması da bu değişimde etkili olan diğer 

faktörler arasındadır. 

Eczacı dergisi, idealist bir eczacı olan Nail Halid Tipi tarafından ilk olarak 1911 yılında çıkarılmıştır. 

Ancak derginin yayın süreci zaman içinde kesintiye uğramıştır. Derginin 1911-1914 yıllarını kapsayan ilk yayın 

dönemi araya giren savaşlar ve mali krizlerle sona ermiş, dergi 1923 yılında Resimli Eczacı Gazetesi adıyla yayın 

hayatına geri dönmüş ancak belli bir süre sonrasında tekrar kapanmış, 1926 yılında ise Eczacı gazetesi olarak 

yeniden çıkarılmış ve bu isim altında iki yıl yayınlanmıştır. 

Dergi, ilk döneminde çıkış amacını eczacı meslektaşlar arasında bilgi alış verişinde bulunmak, eczacılık 

mesleğiyle iştigal edenlerin sorunlarını dile getirmek, bu sorunlara çözüm teklif etmek gibi bir takım hedeflerle 

açıklamıştır. Özellikle Eczacı Nevsali’nin çıkarılması yönündeki yazılar, derginin yayın amacına yönelik 

faaliyetini göstermesi bakımından önemlidir. 

Eczacı dergisi yayın politikası olarak Osmanlıcılık ülküsü çerçevesinde milli bir duruş sergilemiştir. Milli 

bir ilaç sanayinin kurulması yönünde yer verilen yazılar, eczacılık mesleğinin çeşitli kodeksler çerçevesinde 

millileştirilmesi yönündeki gayretler bu durumu gösterir mahiyettedir. Hedef kitle olarak eczacılık mesleğiyle 

uğraşanların seçildiği dergide çok geniş bir okur profiline sahip olunduğu geniş bir coğrafyaya sahip olan Osmanlı 

devletinin farklı noktalarından gelen okur mektuplarından anlaşılmaktadır. Eczacı dergisinin eczacılık tarihi ve 

basın tarihi açısından önemi, derginin ilk Türkçe eczacılık meslek dergisi olmasıdır. Dergi aynı zamanda Osmanlı 

Eczacılar Cemiyetinin yayın organı konumunda olduğundan Cemiyetle ilgili haberlerin ilk kaynaktan elde 

edilmesi açısından da önem arz etmektedir. 

  



 
 

Neslihan Kılıç 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  702 

Kaynakça 
Baytop, T. (2000). Türk Eczacılık Tarihi Araştırmaları. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Eczacılık Fakültesi 

Yayınları. 

Baytop, T. (1985). Türk Eczacılık Tarihi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, No: 3358. 

Dramur Bütün, R. (1984). 1838-1908 Yılları Arasında Osmanlılarda Eczacılık ve Deontolojisi. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Tıp Tarihi ve Deontoloji Birimi, Doktora Tezi. 

Erdoğan, İ. (2012). Pozitivist Metodoloji ve Ötesi – Araştırma Tasarımları, Niteliksel ve İstatistiksel 

Tasarımlar. Ankara: Erk Yayınları. 

Güz, N. (2000). Osmanlı Basını. Selçuk İletişim, 1(3), 40-57. 

Kılıç, N. (2024). İkinci Meşrutiyet Dönemi Mizah Dergilerinden “Hande” Dergisi. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 26(2), 588-604.  

Kılıç, N. (2019). Osmanlı Basınında Muhafazakâr Bir Kadın Dergisi Mürüvvet. İstanbul: Kriter Yayınevi. 

Kocacık, E.T. (2022). Osmanlı Eczacı İttihad Cemiyeti’nin (Union Pharmaceutique Ottomane) Kuruluşu 

ve Nizamnamesine Göre Yapısı. Osmanlı Bilimi Araştırmaları 23/1, 137-199. 

Kocacık, E. T. ve Dölen, E. (2019). Osmanlı ve Cumhuriyet Türkiye’sinde Eczacı Kalfalarının Örgütlenme 

Girişimleri (1912-1949). Osmanlı Bilimi Araştırmaları 20/2, 75-102. 

Sucu, İ. (1988). Türkiye’de Eczacılık Dernekler. FABAD Farm. Bil. Der. 14, 373-380. 

Ünver,  A. S. (1952). Türkiye Eczacılık Tarihi. İstanbul: Hüsnü Tabiat Basımevi. 

Süreli Yayınlar  

Adana Sanayi Mektebi Kimya Muallimi Eczacı Hasan Basri. Mebahis-i Fenniye. Eczacı (Mart 1912), 30. 

Agop Çerkiyan.Eczacı (Haziran 1911), 77. 

Ahmet Vefik. Eczacılık. Eczacı (Şubat 1911), 8. 

Doktor Ahmet Fuat. İdrarda Kan Tahlili. Eczacı (Şubat 1911), 10. 

Eczacı M. Sabri. İtalya Pamuklarını Almamak İçin Mühim Bir Teklif. Eczacı (Kasım 1911), 171. 

Eczacı Mülazım-ı Evvel Kamil. Eczacılıkta Nazari Ameli Gayeler. Eczacı (Ekim 1911), 146. 

Eczacı S.H. Eczacı Stajyerliği. Eczacı ( Ağustos 1911), 105. 

Eczacı Sadık Hilmi. Hep Arzular Birleşiyor. Eczacı (Aralık 1911), 194-196. 

Eczacı Sadık Hilmi. Tedavi-i Acile-i İptidaiye ve Bazı Tedâbir-i Beytiyye. Eczacı (Mayıs 1911), 46. 

Eczacı Sadık Hilmi. Unutulmuş Büyük Fırsatlar, Eczacı (Nisan 1911), 19. 

Eczacı Sadık Hilmi. Usûl-i Ta’kîm. Eczacı (Nisan 1911), 28. 

Eczacı Sadık Hilmi. Süt. Eczacı (Mart 1911), 13. 

Fuad Mehmed. Yeni Eczacı Gazetesi. Eczacı (Şubat 1926), 1.  

M. Hasun, Zeytinyağının Safiyetinin Tayini. Eczacı (Temmuz 1911), 98. 

Muallim Tevfik Vacid. Eczacılık Tarihi. Eczacı (Nisan 1911), 22. 

Nail Halid. Toksikoloji. Eczacı (Ağustos 1911), 109. 

Nail Halid. “Rusub-u Esfar Hakkında”, Eczacı (Ağustos 1911), 110. 

Nail Halid. Eczacı Nevsali. Eczacı (Temmuz 1911), 81.  

S. H. Konserve. Eczacı (Ağustos 1911), 120. 

Şam Osmanlı Tıp Fakültesi Kimya Muallimi Asistanı Eczacı Kimyager Z. Şükrü, Pierre Eugene Marcellin 

Berthelot (1827-1907). Eczacı (Şubat 1912), 246. 



 
 

Osmanlı Meslek Dergilerine Bir Örnek: Eczacı 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  703 

Tıp Fakültesi Hikmet-i Tabiiye Laboratuvar Şefi Şevki Bey. Termometre. Eczacı  (Mart 1911), 25. 

Tıp Fakültesi Fen İspençiyâri ve Müfredat-ı Tıp Muallimi Doktor Tevfik Vacid. Eczacılık Tarihi. Eczacı 

(Mart 1911), 22. 

Üsküdar’dan Eczacı A.K. Mukayese-i Rutubet. Eczacı (Temmuz 1911), 84. 

Eczacı. Abone Şeraiti. (Mart 1912), 304. 

Eczacı. Ahmet Vefik Bey. (Nisan 1911), 17. 

Eczacı. Devlet-i Osmaniye Eczacılar Cemiyetinden / Muhterem Meslektaş. (Mayıs 1911), 33. 

Eczacı. Eczacılık. (Mart 1911), 8-9. 

Eczacı. Eczacı Havadisleri. (Eylül 1911), 139. 

Eczacı. Eczacının Tefrikası. (Mayıs 1911), 49. 

Eczacı. Her nevi muherrerat… (Mart 1911), 16. 

Eczacı. İdarehanemizin Faaliyeti. (Ekim 1911), 168.  

Eczacı. İfade-i Meram. (Mart 1911), 1.  

Eczacı. İhbar. (Mayıs 1911), 56. 

Eczacı. İlân. (Mart 1912), 304. 

Eczacı. İlan Ücretleri. (Şubat 1926), 16. 

Eczacı. İstanbul’da Adam Başına Ayda 290 gram Rakı. (1927) 12/188.  

Eczacı. İtalya Pamuklarını Almamak İçin Mühim Bir Teklif. (Kasım 1911), 171. 

Eczacı. Karahisar Maden Suyu. (Ekim 1911), 168.  

Eczacı. Kariînden Ricamız ve Beyan-ı İtizar. (Mayıs 1912), 368.  

Eczacı. Muavenet-i Milliye Cemiyeti Üsküdar Sergisinden. (Mayıs 1911), 33. 

Eczacı. Mamulat-ı Dâhiliyemize Rağbet. (Eylül 1911), 144.  

Eczacı. Muheberat-ı Aleniye. (Ekim 1911), 160. 

Eczacı. Muheberat-ı Aleniye. (Temmuz 1911), 103. 

Eczacı. Muhtelif Kumaşlar Üzerinde Olan Muhtelif Tabiatta Lekeleri Çıkarmak Usulünü İrâe Eden 

Cetveldir. (Temmuz 1911), 94. 

Eczacı. Osmanlı Eczacı Cemiyetinin Müzakeratı. (Haziran 1911), 62-63. 

Eczacı. Reklam İlanı. (Ağustos 1911), 128. 

TEB (Türk Eczacılar Birliği) Mecmusı. Eczacı Nail Halit Tipi (1886-1957). (01.01.0958), 76. 

 

 

 

 
 



 

	 2025, 10/3: 704-729 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
1882 yılında Dağıstan’da doğup, 1942 yılında Konya’da vefat eden Baba 
Hüsnî; 1912 yılına kadar Kabataş ve İstanbul Sultanilerinde başmuallim 
olarak çalışmıştır. 1911 yılında Samsun Lisesi edebiyat ve Türkçe 
muallimliğine tayin olmuş, daha sonra 1933’te kendi isteği dışında Konya 
Sanatlar Okulu’na Türkçe muallimi olarak görevlendirilmiştir. Şairin 50’li 
yaşlarında başlayan Konya macerası 9 yıl sürmüş, ölümüne kadar da 
Konya’da öğretmenlik yapmıştır. Son dönem şairlerinden Hüsnî, hayatının 
büyük bir kısmını Samsun’da, son dönemini ise Konya’da geçirmiş ve 
burada vefat etmiştir. Mezarı Konya’daki Üçler Mezarlığı’ndadır. Son divan 
şairlerinden biri sayılabilecek Baba Hüsnî, her ne kadar şekil itibarıyla eskiyi 
devam ettirse de halk şiirinden ve gündelik hayattan da oldukça fazla 
yararlanmıştır. Bu bağlamda Baba Hüsnî’yi döneminin divan edebiyatı ile 
halk edebiyatı arasında köprü görevi gören şairlerinden biri olarak 
değerlendirmek mümkündür. Şimdilik eldeki tek eseri Divan’ıdır. Yazma 
halinde ve bilinen iki nüshası olan Baba Hüsnî Divanı’nda aşk, rintlik, tarih, 
şikâyet-hiciv gibi pek çok farklı konunun işlendiği görülmektedir. Bu 
bağlamda Divan’da kimi zaman doğrudan ve uzunca, kimi zamansa dolaylı 
ve kısa olarak Konya’dan ve Konyalılardan bahsedilmektedir. Hz. 
Mevlânâ’ya komşu olmayı bir şeref sayan Hüsnî, aynı zamanda Konya’nın 
kültürel ve tarihî olarak zenginliğinin farkındadır. Manzumelerinde zaman 
zaman eskiden çalıştığı Samsun ile Konya’yı kıyaslayan şairin, Konya’daki 
hayatından pek de memnun olmadığı, Konya’yı gurbet olarak gördüğü, 
özellikle de Konya’daki dostlarının vefasızlığından yakındığı dikkati 
çekmektedir. 1933-1942 arasında Konya’da yaşayan Baba Hüsnî’nin 
Divanı’nın, kısmen o yılların Konya’sına ışık tuttuğu, Konya ve sakinleriyle 
ilgili kıymetli bilgiler verdiği söylenebilir. Nitekim Divan’da Konya isminin 
tam 61 defa geçtiği tespit edilmiştir. Konya’nın merkez ilçelerinden biri olan 
Meram da şiire konu olmuştur. Konya’yla ilgili Baba Hüsnî Divanı’nda 34 
manzume ve yaklaşık 616 mısra bulunmaktadır. Yazıda; hem erken dönem 
Cumhuriyet hem de Konya edebiyat, şahıslar ve şehir tarihi açısından önemli 
olduğu düşünülen Baba Hüsnî’nin Konya’yla ilgili şiirleri üzerinde 
durulacaktır. Önce Baba Hüsnî hakkında bilgi verilecek, ardından Baba 
Hüsnî Divanı’nda bulunan Konya ile ilgili manzumeler değerlendirilecek ve 
bunların bazılarının çeviri yazılı metinleri sunulacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Klasik Türk Edebiyatı, Konya, XX. Asır Klasik Türk 
Şiiri, Baba Hüsnî Divanı, Hüsnü Ozanbay. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 12.08.2025 
Kabul Tarihi: 25.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı 
körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen 
nitelikte olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Mustafa Erdoğan-Aydan Uğurlu 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma 
yöntemleri ve akademik etik ilkelere uygun 
şekilde üretilmiştir. Mustafa Erdoğan-Aydan 
Uğurlu 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Erdoğan, M.-Uğurlu, A. (2025). Konya bir 
şâh-ı cihândır; son divan şairlerinden Baba 
Hüsnî’nin Konya’yla ilgili şiirleri. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 704-729, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1762648   
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili 
Şiirleri 

 

Konya is a World Witch; Poems About Konya By Baba Hüsni, One of the Last Divan Poets 
 

Mustafa Erdoğan1* - Aydan Uğurlu2 
 
1 Prof. Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Ankara, 
Türkiye.  
Prof. Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of Turkish Language and 
Literature, Ankara, Türkiye, https://ror.org/05rymn72, https://orcid.org/0000-0002-0760-3571,  merdogan@aybu.edu.tr  

2 Doktorant, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Ankara, Türkiye. 
 Doktorant, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Ankara, 
Türkiye, https://ror.org/05rymn72, https://orcid.org/0000-0002-7699-1774, aydanugurlu2021@gmail.com 
 

* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1762648
https://ror.org/05rymn72
https://orcid.org/0000-0002-0760-3571
mailto:merdogan@aybu.edu.tr
https://ror.org/05rymn72
https://orcid.org/0000-0002-7699-1774
mailto:aydanugurlu2021@gmail.com


 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  705 

 
  Abstract 

Born in Dagestan in 1882 and passing away in Konya in 1942, Baba 
Hüsnî worked as a head teacher at the Kabataş and Istanbul Sultani 
schools until 1912. In 1911, he was appointed as a literature and Turkish 
teacher at Samsun High School, and later, against his will, in 1933, he 
was appointed as a Turkish teacher at the Konya School of Arts. The 
poet's Konya adventure, which began in his 50s, lasted nine years, and he 
taught in Konya until his death. A late-era poet, Hüsnî spent most of his 
life in Samsun and his final years in Konya, where he died. His grave is in 
the Üçler Cemetery in Konya. Baba Hüsnî, who can be considered one of 
the last Ottoman poets, although he continued the old tradition in style, he 
also drew heavily from folk poetry and everyday life. In this context, it is 
possible to consider Baba Hüsnî as one of the poets of his time who 
served as a bridge between Divan literature and folk literature. His only 
extant work is his Divan. In manuscript form and consisting of two 
copies, Baba Hüsnî's Divan explores a wide range of topics, including 
love, rhyme, history, and complaints and satire. In this context, the Divan 
sometimes mentions Konya and its people directly and at length, and 
sometimes indirectly and briefly. Hüsnî, who considered being a neighbor 
of Rumi an honor, was also aware of Konya's cultural and historical 
richness. In his poems, the poet occasionally compared Konya to Samsun, 
where he worked in the past. It is noteworthy that he was not entirely 
satisfied with his life in Konya, viewing it as a foreign land, and 
particularly lamenting the disloyalty of his friends there. The Divan of 
Baba Hüsnî, who lived in Konya between 1933 and 1942, can be said to 
shed some light on the Konya of that period and provide valuable 
information about Konya and its inhabitants. Indeed, the name Konya has 
been identified as appearing exactly 61 times in the Divan. Meram, one of 
Konya's central districts, has also been the subject of poetry. Baba Hüsnî's 
Divan contains 34 poems and approximately 616 lines about Konya. This 
article will focus on Baba Hüsnî's poems about Konya, which are 
considered important both for the early Republican era and for Konya's 
literature, personalities, and urban history. First, information about Baba 
Hüsnî will be provided, followed by an evaluation of the poems about 
Konya in Baba Hüsnî's Divan, and transcriptions of some of these will be 
presented. 
 
Keywords: Classical Turkish Literatüre, Konya, 20th Century Classical 
Turkish Poetry, Divan of Baba Husni, Hüsnü Ozanbay. 
 

Research Article 
 
History 
Received: 12.08.2025 
Accepted: 25.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is 
hereby declared that scientific and ethical 
principles were adhered to during the 
preparation of this study and that all studies 
used are cited in the references. Mustafa 
Erdoğan-Aydan Uğurlu 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Mustafa Erdoğan-Aydan Uğurlu 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received 
no external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Erdoğan, M.-Uğurlu, A. (2025). Konya is a 
world witch; poems about Konya by Baba 
Hüsni, one of the last divan poets. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 704-729,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1762648   
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1762648


 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  706 

 

 

1. Baba Hüsnî’nin Hayatı, Edebî Kişiliği ve Eserine Dair  

1.2. Hayatı 

Baba Hüsnî1, 1882’de Kafkasya’nın Nuhu/Nuha Kasabası’nda doğmuştur (Uyar, 1949: 10). Babası şair 

ve müderris Ömer Efendi (Sural, 1978; Uğurlu, 2020: 257), kardeşi İstanbul vaizlerinden Marputçular imam ve 

hatibi Cemal Ozanbay’dır (1899-1962). Hüsnî, ilk tahsilini memleketi Dağıstan’da yapmış, müderris olan amcası 

Seyyid Sâlih Efendi’den Arapça ve Farsça dersleri almıştır (Sural, 1978). 1903’te İstanbul’a gelmiş ve burada 

önce Dârülmuallimîn’i bitirmiş, daha sonra Dârülfünûn Edebiyat Fakültesi’ne başlamıştır. Hüsnî, Dârülfünûn 

Edebiyat Fakültesi’ni de 1327/1909 yılında başarı ile bitirmiştir.  Hüsnî burada Mehmet Âkif ve Tevfîk Fikret 

gibi devrin önde gelen şair/hocalarından dersler almıştır. (Uğurlu, 2020: 258-259).   

 Hüsnî, Edebiyat Fakültesi’ni bitirdikten sonra 27 yaşında İşkodra İdadisi Türkçe ve edebiyat 

öğretmenliğine başlamıştır. Daha sonra aynı okulda tarih ve coğrafya öğretmenliği yapmıştır. Ancak bu 

öğretmenlik yılları Balkan Savaşı’nın çıkmasından dolayı kısa sürmüş ve şair savaşın başladığını duyunca 

İstanbul’a dönmek zorunda kalmıştır. İstanbul’da 1911 yılına kadar Kabataş ve İstanbul Sultanilerinde 

başöğretmen olarak çalışmıştır. 1911’in ortalarına doğru, 30 yaşlarında Samsun Lisesi edebiyat ve Türkçe 

öğretmenliğine tayini çıkan Hüsnî, Samsun’da Ticaret ve Kız Orta mekteplerinde de çalışmıştır. Şair bu 

okullarda tarih, coğrafya, yurt bilgisi, iktisat ve Türkçe muallimliği yapmıştır (Konya Mesleki ve Teknik 

Anadolu Lisesi’ndeki Memur ve Muallimlere Mahsus Sicil Defteri, Dosya No: 611). Aynı zamanda Samsun’da 

şiirleriyle de dikkatleri çekmeye başlayan ve ilerleyen yıllarda Baba Hüsnî diye tanınan Hüsnî Ozanbay (Uğurlu, 

2020: 259) 1933 yılında Konya’ya şimdiki adıyla Konya Mesleki ve Teknik Anadolu Lisesi’ne tayin edilmiştir. 

51 yaşında Konya’da göreve başlayan Hüsnî, 9 yıl da burada çalıştıktan sonra 1942’de, 60 yaşında Konya’da 

vefat etmiştir. Mezarı Konya’daki Üçler Mezarlığı’ndadır. Şair, ‘’Baba Hüsnî’nin Seng-i Mezârı’’ başlıklı 

şiirinde kendi ölümüne tarih düşürmüşse de 1936 tarihini gösteren bu tahmin tutmamıştır. Aynı şiirde Hüsnî 

dostlarına kendisini Üçler Mezarlığı’na gömmelerini vasiyet etmiştir. İlgili şiirin tam metni şu şekildedir: 

 
Baba Ĥüsnį’niñ Seng-i Mezārı 
 
[mefāǾįlün/mefāǾįlün/feǾūlün] 

1 Günāhımla bugün geldim ĥużūra 
Beni Ǿafv it Ĥudā baķma ķuśūra 
 

2 Begenmezken hele birçoķ diyārı 
Naśįb oldı baña Üçler Mezārı 
 

3 Evet vardı benim de iĥtirāmım 
Ŧaġıstānlı Baba Ĥüsnį’ydi nāmım 
 

4 Günāhım varsa da bence eĥafdır 
Celāle’d-dįn’e cār olmaķ şerefdir 
 

 
1 Baba Hüsnî ve Divanı’yla ilgili tarafımızdan daha önce iki çalışma yapılmıştır. Bu yazı kısmen onların devamı 

niteliğindedir. Bahsedilen çalışmalar için bk. Uğurlu, A. (2020). Baba Hüsnî ve Dîvânı (İnceleme-Metin). SBE, Türk Dili 
ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi (Danışman: Prof. Dr. 
Mustafa Erdoğan); Erdoğan, M.-Uğurlu, A. (2023). Gitsem de Konya’ya Yine Gönlüm Bu Yerdedir; Son Divan 
Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Samsun’la İlgili Şiirleri. Turkish Academic Research Review, 8/2, 880-913. Şairin hayatı, 
eseri ve edebi kişiliğiyle ilgili verilen bilgilerde kısmen bu çalışmalardan yararlanılmıştır. 

https://avesis.aybu.edu.tr/yayin/5fc66e31-8987-43ec-b4f2-31bbfa38e9e1/gitsem-de-konyaya-yine-gonlum-bu-yerdedir-son-divan-sairlerinden-baba-husninin-samsunla-ilgili-siirleri
https://avesis.aybu.edu.tr/yayin/5fc66e31-8987-43ec-b4f2-31bbfa38e9e1/gitsem-de-konyaya-yine-gonlum-bu-yerdedir-son-divan-sairlerinden-baba-husninin-samsunla-ilgili-siirleri
https://avesis.aybu.edu.tr/journal/getjournaldetailbyarticleid?articleId=5fc66e31-8987-43ec-b4f2-31bbfa38e9e1&modalDisplayedControllerId=5&journalName=TURKISH%20ACADEMIC%20RESEARCH%20REVIEW


 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  707 

5 Getürdi bir melek tārįħ-i büşrā 
ǾAleyki raĥmetu’llāhi teǾālā2 
Sene 1355 [1936] (Uğurlu, 2020: 492) 
 

1.2. Edebî Kişiliği 

 Millî Mücadele’yi destekleyen ve hamasi nitelikli şiirleriyle kimi zaman klasik bir divan şairi, kimi 

zaman da halk şairi olarak karşımıza çıkan, XX. asırda gelenekten moderne ve halk şiirine uzanan, Türk şiirinin 

bilinmeyen ilginç bir halkasını oluşturan Baba Hüsnî’nin şimdilik bilinen tek eseri Divan’ıdır. Çoğunlukla 

mesnevi, kıta, gazel gibi klasik nazım biçimleriyle oluşturulan Divan’daki şiirlerde aruz yanında hece vezni de 

kullanılmıştır. Hece vezniyle, oldukça sade şikâyet, hiciv, alay şiirleri yazılmıştır. Bu bağlamda Divan’daki 

şiirler incelendiğinde Baba Hüsnî’nin her ne kadar eskiyi devam ettirse de halk şiirinden de yararlandığı 

görülmektedir. Bu bağlamda Baba Hüsnî’yi döneminin divan edebiyatı ile halk edebiyatı arasında köprü görevi 

gören şairlerinden biri olarak değerlendirmek mümkündür. Halk şiirine uygun tarzda yazdığı şiirlerinde dilinin 

diğerlerine göre daha sade olduğu dikkati çekmektedir. Buna aşağıdaki bent örnek verilebilir: 

 
Bilmem nerdesiñ gitdiñ ne yana3 
Gözyaşım Śamsun’ı aşıyor Ĥ˘ocam 
Firāķıñ ŧaķ didi dayandı cāna 
Ķalbimde ĥayāliñ dolaşır Ĥ˘ocam (Uğurlu, 2020: 286) 
 

 Aşağıda, XIX. yüzyıl halk ozanlarından Erzurumlu Emrah’ın “olmuşdur” redifli murabbasına, aynı 

redifle Baba Hüsnî’nin yazdığı nazire yer almaktadır. (Uğurlu, 2020: 49-50) Bu ve bunun gibi birçok şiir, şairin 

halk şiiri ürünlerinden beslendiğini ve dilinin de sade olduğunu göstermektedir: 

 
ǾAşķ ehli dāǿimā gerek cefāda  
Kimisi zindānda kimi menfāda  
Erbāb-ı hünerden ķoca dünyāda  
Varsa söyleyin kim şād olmuşdur  
 
Çoķ görüp geçirdim ġurbet çilesin  
Farķ eyledim benį ādem ĥįlesin  
Çocuķluķdan beri felek sillesin  
Yiye yiye Emrāh üstād olmuşdur (Uğurlu, 2020: 49-50) 

 
 1911 tarihinin ortalarına doğru Samsun Lisesi’nde edebiyat ve Türkçe öğretmeni olan Baba Hüsnî, Milli 

Mücadele döneminde Samsun’da var gücüyle savaşan askerlerin hamasi duygularını tahrik eden şiirler de 

yazmıştır (Uğurlu, 2020: 259).  

Dönemin İnhisar Müfettişi Muammer Bey, şairin şiirlerini coşkun sellere, parlak menbalara, engin ve içli 

deryalara benzetmektedir. Şairi ise, askerlerin hamasi duygularına hitap etmesi yönüyle İtalyan şairi Gabriyel 

Danonçiyo’ya benzetmiştir. Muammer Bey aynı zamanda Karadeniz’de İngiliz ve Fransız donanmalarını yakıp 

yıkan Türk gemicilerinin cesaret ve azmini, Baba Hüsnî’nin şiirlerinden aldığını söylemektedir (Divan, BK 

Nüshası, 5b). 

 
2 Şiirlerin yazımında mümkün olduğunca metnin aslına sadık kalınmıştır. Ağız özelliğini de yansıtacak bazı yazımlar 

tarafımızca korunarak kaydedilmiştir. Ayrıca tamamı yazılan şiirlerde vezin gösterilmiş, diğerlerinde gösterilmemiştir. 

3 Yazıda, bir manzumenin tam metni verilmişse beyit/bent numarası ve vezni de gösterilmiştir. Burada olduğu gibi, şiirin bir 
bölümü yazılmışsa beyit/bent numarası ve vezin gösterilmemiştir. 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  708 

 Baba Hüsnî’nin öğrencisi olan Murat Sükûti, aşağıya bir bendi alınan manzumesinde, şairin aynı 

zamanda kopuz çalan ve destan yazan bir ozan olduğunu söylemektedir: 

 
Didim ķobuz mıdır onun elinde  
Ķoşup yorulmuş mı ‘aşķıñ yolunda  
Ma‘rūf bir nāmı var ĥalķıñ dilinde  
Millī dille destān yazan didiler (Uğurlu, 2020: 256) 
 

 Baba Hüsnî Divanı’nın ‘’Mukaddime’’ bölümünde İnhisar Müfettişi Muammer Bey Hüsnî’nin Fuzûlî’nin 

şiirlerine benzer şiirler yazdığını belirtmektedir. Yine Hüsnî’nin hocalarından Tevfîk Fikret ve Mehmet Âkif de 

Hüsnî için “yarının Fuzûlî’si karşımızdadır” diyerek ondaki kuvvetli kabiliyete işaret etmişlerdir (Uyar, 1949: 

10). Şarin Fuzuli’nin söyleyişlerini andıran iki beyti şu şekildedir:  

 
Kim dimiş Mecnūn’uñ Ǿaşķa ben gibi isnādı var 
Ders-i Ǿaşķı benden almış lākin istiǾdādı var (Uğurlu, 2020: 325) 
*** 
Göñül tā var elinde cām u mey tesbįĥe el vurma 
Güzel gördüñ mi ķaç laǾnet śaķın yanında oturma (Uğurlu, 2020: 336) 

 
Baba Hüsnî’nin ayrıca Nef’î’ye benzer söyleyişleri de vardır (Uğurlu, 2020: 261): 
 

Kāmilim noķśānımı kim bulsa teşrįĥ eylesün 
Nāmımı virmem cihānıñ biñ tane Loķmān’ına  
… 
Ĥürmetin inkār iden Ǿālemde ĥürmet bulmasun 
İltifātıñ bir sebebdir şiǾrimiñ evzānına (Uğurlu, 2020: 444-445) 
 

 Şair, Süleymân Nazîf’in şiirlerinden de etkilenmiş, onun ‘’Dâüssıla’’ adlı şiirine karşılık Baba Hüsnî de 

‘’Süleymân Nazîf Beg Merhûmun Dâüssıla Neşîde-i Hasretine Dâülvatan Manzûmesiyle Cevâp’’ başlığıyla bir 

şiir yazmıştır: 

 
Semā-yı maġribi añdıķça śızlıyor cigerim 
Bugünde sen gibi ben de ġarįb ü derbederim 
 
Seĥāb-ı mužlime śor baĥtımıñ şevāǾibini 
Śabā-yı şarķiden añla vaŧan metāǾibini 
… 
Fiġān u āhıñ ile yansa da bütün āfāķ 
Unutmayız unutulmaz yine Firāķ-ı ǾIrāķ (Uğurlu, 2020: 289) 
 

Aynı zamanda hattat da olduğu bilinen Hüsnî Baba milliyetçi bir insandır. Millî Mücadele döneminde 

Türk insanını cihada teşvik eden şiirler yazdığı gibi, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşundan sonra da millî 

duyguları dile getiren bazı şiirler yazmıştır. 

Ayrıca halk şiirine ve şairlerine yakınlığı ile de tanınan Hüsnî’nin XIX. yüzyıl halk ozanlarından 

Emzurumlu Emrah’tan da etkilendiği onun şiirine nazire yazdığı görülmektedir (Uğurlu, 2020: 272). 

Divan’ındaki manzumelerinden hareketle Baba Hüsnî’nin; Süleyman Nazîf, Erzurumlu Emrah, Nedîm, 

Nev’î, Nef’î ve Eşrefzâde Abdülkadir Necîb’in şiirlerinden etkilendiği anlaşılmaktadır. Bunların ötesinde genel 

olarak Baba Hüsnî’nin şiirleri en fazla Fuzûlî’nin şiirlerine benzemektedir. Bu yönüyle Baba Hüsnî’nin, 

Fuzûlî’nin takipçisi olduğunu söylemek doğru bir tespit olacaktır. 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  709 

Baba Hüsnî aruz vezninin yanı sıra genellikle halk şiirinde kullanılan hece vezniyle de şiirler yazmıştır. 

Divan’ında hece vezni ile yazılan 24 manzume bulunmaktadır (%8,1), geriye kalan 270 manzume aruz vezniyle 

yazılmıştır.  

 Divan’da, aruzda kusur sayılan pek çok unsurun bulunması, mısraları vezne uydurabilmek için kelimeler 

üzerinde yapılan oynamalar, şairin aruzu kullanmada pek de başarılı olmadığını göstermektedir.  

 Baba Hüsnî Divanı’nda şikâyet-hiciv, methiye, aşk, tarih, mersiye gibi çok farklı konular işlenmiştir. 

Bunlardan özellikle şikâyet-hiciv-tenkit konularının yoğun olarak işlendiği görülmektedir: 

 
Herkes ādem olmuş bir mevķiǾ ŧutmuş 
Aślını neslini tamam unutmuş 
Śanki feylesofmuş Ǿulūmı yutmuş 
Śaçları uzatmaķ muǾtād olmuşdur (Uğurlu, 2020: 271) 

 *** 
Vekāletde evelce şeddeli nādir idi yalñız 
Ǿİlim fen sāyesinde şimdi bunlar da çoķalmış pek 
 
Toķat’dan Merzifon’dan Ķırşehir’den Ķonya’dan Van’dan 
MaǾārifde ĥükūmet ŧoplamışdır bir süri eşşek (Uğurlu, 2020: 355) 
*** 
Görmedim ĥaķlı bir iş zerre ķadar Ǿālemde 
Aġlarım şām u seĥer milletiñ aĥvāline ben 
 
Ne ķadar varsa maǾārifci bugün Śamsun’da 
Hepsiniñ geçmişini ben … yim śoñra da sen (Uğurlu, 2020: 355) 

  
 Baba Hüsnî Divanı’nda, klasik bir divanda bulunabilecek nazım şekillerinin çoğu bulunmaktadır. Divan 

her ne kadar mesnevi, kıta ve gazel ağırlıklı olsa da eserde musammat, kaside, rubai, mani gibi farklı nazım 

şekillerinde yazılmış manzumeler de bulunmaktadır.  

 Sonuç olarak, pek çok tür ve şekilde şiirler yazan Hüsnî’nin vezin, kafiye ve redif gibi şekli unsurlara çok 

dikkat etmediği anlaşılmaktadır. Ancak muhteva itibariyle şahsi ve toplumsal hayatı şiirlerine başarılı şekilde 

yansıtmıştır. Müstehcen ifadeleri sıkça kullanan şair, üslup olarak da daha çok sade bir dille, hem halk hem de 

divan şiiri tarzında şiirler yazmıştır.  

1.3 Eseri       

 Baba Hüsnî’nin şimdilik bilinen tek eseri Divan’ıdır. Yapılan araştırmalar sonucunda Baba Hüsnî 
Divanı’nın iki yazma nüshası olduğu tespit edilmiştir. Bunlardan birincisi ve daha geniş olanı İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Taksim Atatürk Kitaplığı, Bel_Yz_K.001414’te bulunmaktadır (Kısaltması BK). 164 

varak olan bu nüshada toplam 290 manzume bulunmaktadır. Diğer nüsha ise Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Nadir Eserler Koleksiyonu, 12923/Y044’te bulunmaktadır (Kısaltması MÜ). 107 varak hacmindeki bu 

nüshada toplam 156 manzume bulunmaktadır. İki nüshada toplam; 95 mesnevî, 67 kıt’a, 55 gazel, 24 beyit, 23 

musammat, 13 kasîde, 11 rubâî, 5 mani ve şekli belirsiz 1 manzûme olmak üzere toplam 294 manzume 

bulunmaktadır. 

Baba Hüsnî Divanı, şeklî özellikleri yanında Konya ve eşrafından bahseden şiirleriyle de ön plana 

çıkmaktadır. Bu manzumelerin, özellikle Konya’nın sosyal ve kültürel tarihi açısından önemli olduğu 

düşünülmektedir. Şairin hayatı hakkında bilgiler veren Veli Sabri Uyar, Baba Hüsnî’nin, adına “Keşkül” dediği 

içinde hiciv muhtevalı şiirlerinin yer aldığı ciltli, kalın bir defteri olduğunu ve bu defterin kardeşi Cemal 

Ozanbay’da bulunduğunu söylemektedir (Sural, 1978). Ancak sözü edilen bu deftere ayrıca ulaşılamamıştır. 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  710 

Divan’ın içinde de bir hayli hiciv konulu manzume olmasından hareketle, bu eserin, Baba Hüsnî Divanı’ndaki 

Konya ve eşrafıyla ilgili hiciv muhtevalı şiirlerin bir kısmını ihtiva ettiği tahmin edilmektedir. 

2. Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

İnsanoğlunun her türlü yaşam tecrübesini ilmek ilmek işleyerek vücuda getirdiği şehirler, yaşamın her 

boyutuyla ilgili derin izler taşımaktadır. Konya da Anadolu’nun merkezinde, ticaret yolları üzerinde olması 

dolayısıyla tarih boyunca önemli medeniyetlere ev sahipliği yapmış ve kültürel zenginliklerini geçmişten 

günümüze taşıyıp muhafaza edebilmiş önemli Türk şehirlerindendir (Albayrak, 2012: 161). Baba Hüsnî 
Divanı’nda, eski tarihî devirlerden beri pek çok medeniyete beşiklik etmiş, farklı toplumların akınlarına 

uğramakla birlikte her birinin bıraktığı izlerden beslenmiş, önemli devletlere başkentlik etmiş, tarihe damgasını 

vurmuş, fikirleriyle yaşayışlarıyla insanlığı derinden etkileyen kıymetli şahsiyetlere ev sahipliği yapmış en eski 

yerleşim yerleri arasında bulunan Konya’yla ilgili 34 manzume bulunmaktadır. Bu manzumelerde Konya, Baba 

Hüsnî’nin yaşadığı zaman ve mekânlara ışık tutması ve şairin ömrünün son dönemlerini burada geçirmesi 

yönüyle ön plandadır. 

Konya’yla ilgili yazılmış manzumelerde farklı nazım şekillerinin denendiği dikkati çekmektedir. Bu 

manzumelerin 12’si mesnevi, 13’ü kıta, 4’ü murabba, 3’ü gazel, 1’i matla, 1’i de kaside nazım şekliyle 

yazılmıştır. Bu manzumelerin uzunlukları muhteliftir. Bazı manzumeler baştan sona Konya ve sakinlerinden 

bahsederken, bazılarında ise sadece birkaç beyitte Konya’dan bahsedilmektedir. 

Bu manzumelerin tamamı bir arada düşünüldüğünde, Baba Hüsnî’nin Konya’yla ilgili tam 616 mısra 

söylediği ortaya çıkmaktadır. Aynı zamanda Divan’da Konya isminin tam 61 defa geçtiği tespit edilmiştir. 

Konya’nın merkez ilçelerinden biri olan Meram da şiire konu olmuştur. Bu manzumelerin mısra sayıları göz 

önüne alındığında, tamamının metninin burada verilmesi makalenin sınırlarını aşacağından bazılarının tam 

metni, bazılarınınsa bir bölümüne yer verilmiştir.  

Genel olarak değerlendirildiğinde Hüsnî’nin Konya’yla ilgili şiirlerinde; Konya Lisesi öğrencilerinden 

Murad Sükûtî ve Osman isimli öğrencilerden, Konya övgüsünden, Konya’nın eski zamanlarından, Konya’da 

yaşanılan sıkıntılardan, Baba Hüsnî’nin tayininin Samsun’dan Konya’ya çıkarılmasından, Konya’nın 

valilerinden, Konya Tekel Müfettişi Muammer Bey’den, Konya Tekel Başmüdürü İhsan Ahmet Bey’den, 

Yüksek Tedrisat Müdürü Nadir Bey’den, Konya milletvekili Çölce-zâde Zeynelâbidîn Bey’den, Konya maliye 

memuru İbrahim Edhem Bey’den, Babalık başyazarı Konyalı Muzaffer Hamit isimli şairden, Konya Aziziye 

Camii imamı Mustafa Sabri Efendi’den, Konya Kız Öğretmen Okulu öğretmeni Feride Bergin Hanım’dan, 

Kurtuluş Savaşı döneminin son ve Cumhuriyet döneminin ilk Milli Eğitim Bakanı İsmail Safa Özler Bey’den ve 

Konya’nın gülü denilen meczuplardan Boyacı Çavuş’tan bahsedilmektedir. 

Hüsnî’nin Konya’yla ilgili şiirlerini kesin bir tasnife tabi tutmak zordur. Bununla birlikte, bu şiirler 

muhtevaları göz önüne alınarak genel hatlarıyla şu şekilde tasnif edilebilir: 

1. Konya ve sâkinleriyle ilgili olumlu ifadeler ve şikâyet içeren şiirler (1054, 116, 118, 124, 153, 192, 

212, 213, 249, 253, 255, 262, 263, 264, 265, 272, 277, 282 nolu şiirler. Toplam 18 şiir. Bu şiirlerin 

ikisinde (253 ve 255 nolu şiirler) şikâyet de söz konusudur, diğer şiirlerde umumiyetle övgü 

muhtevası işlenmiştir) 

2. Konya ve sâkinleriyle ilgili olumsuz ifadeler ve şikâyet içeren şiirler (7, 8, 12, 57, 101, 102, 103, 

108, 110, 112, 132, 135, 166, 280 nolu şiirler. Toplam 14 şiir) 

 
4 Bu numaralar, Aydan Uğurlu tarafından hazırlanan yüksek lisans tezindeki şiirlerin sıra numaralarıdır.   



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  711 

3. Konya ve sâkinleriyle ilgili olumlu ya da olumsuz ifadeler içermeyen, sadece niteleyici şiir (185 nolu 

şiir. Toplam 1 şiir) 

Yukarıdaki sonuçtan da anlaşılacağı gibi Baba Hüsnî, Konya ve sakinlerinden kimi zaman şikâyet 

etmekte kimi zamansa onları övmektedir. Şairin şikâyet niteliği taşıyan şiirlerinin büyük bir kısmını, tayininin 

kendisinin isteği dışında Samsun’dan Konya’ya çıkarılması oluşturmaktadır. Bunun dışındakilerde ise, 

Konya’nın görevini gerektiği gibi yapmayan memurlarına hiciv yollu yazılmış manzumeler bulunmaktadır. 

Şimdi bu manzumeler aşağıda detaylı şekilde ele alınacak olup şiirlerin tamamının metnini burada yazmak bu 

yazının sınırlarını aşacağından uygun örneklerle iktifa edilecektir. 

 
2.1 Konya ve Sâkinleriyle İlgili Olumlu İfadeler İçeren Şiirler 

Divan’da bu başlık altında değerlendirilecek ilk şiir, Konya Belediyesi eski başkanı merhum Ahmet 

Hilmi Nalçacı’nın babası olan Konya’ya 41 yıl öğretmen ve Milli Eğitim Müdürü olarak hizmet eden, eğitimci 

yazar Ali Rıza Nalçacı’nın (Ceylan, Kaya, 2017: 195) övgüsüdür. Manzumenin tam metni şöyledir: 

 
Ķonya MaǾārif Emįni ǾAlį Rıżā Beg’e  
 
[mefǾūlü/fāǾilātü/mefāǾįlü/fāǾilün] 

1 Ketm itmeyiz ĥaķįķati ölsek de cevrden 
Yoķdur cihānda kimseye bi’llāhi kįnimiz  
 

2 Ǿİrfānca Ķonya Śamsun’a fāǿiķdi ŧoġrısı 
Biñ Kāžım’a bedeldi maǾārif emįnimiz (Uğurlu, 2020: 346) 

 
Manzumede Konya’nın irfan itibarıyla, Hüsnî Baba’nın uzun yıllar yaşayıp vatanı gibi gördüğü 

Samsun’dan daha üstün olduğu söylenmekte ve Milli Eğitim Müdürü Ali Rıza Bey’in bin Kâzım’a bedel olduğu 

dile getirilmektedir. 

Divan’da bu başlık altında değerlendirilecek bir diğer şiirde ise şair, ‘’Konya’yı methetmek için Konya 

demek yeterlidir. Konya’da cömertliğiyle meşhur olan Hâtem-i Tâî’den bile daha cömert sayısız önde gelenler 

vardır.’’ diyerek aslında Konya’yı uzun uzun övmeye gerek olmadığını vurgulamış ve Konya’nın cömert 

insanlarına işaret etmiştir: 

 
[fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilün] 

1 Ķonya’yı medĥ eylemek Ķonya dimek kāfį gelir 
Ĥātem’iñ fevķine çünki lā-yuǾad aǾyānı var 

  
2 Hem-demi mā-ı muķaŧŧar sāde olsun sāķisi     

Kim dimişse Ķonya’nıñ Ķārūn gibi ceylānı va[r]5 (Uğurlu, 2020: 350) 
 

 Aşağıdaki manzumede, başka yerlerde halkın genellikle meczup kişilerden kaçtığı, ancak Konya’da 

bilakis delilere daha çok hürmet edildiği, onların Konya’da çok rahat ettiği belirtilmektedir: 

 
[feǾilātün/feǾilātün/feǾilātün/feǾilün] 

1 Başķa yerlerde ķaçarlar deliden insānlar 
Bi’l-Ǿakis Ķonya’da herkes deliye ĥürmet ider 

 
2 Para virmez semege bādesi ĥattā bedava 

Yalıñız Ķonya’[da] źāten deliler rāĥat ider (Uğurlu, 2020: 352) 
 

 
5 Bu mısrada belki ‘’Ceylan’’ adında zengin birinden de söz ediliyor olabilir. 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  712 

Ali Işık’ın yazdığı Geçmişten Günümüze Konya’nın Gülleri Deliler, Meczuplar isimli eserde de (2018) 

Konya’nın meczuplarıyla ünlü olduğu belirtilmiştir. Nitekim Hüsnî Baba da Konya’nın meczuplarından Boyacı 

Çavuş’u konu alan müstakil bir manzume yazmıştır ki ileride ayrıca üzerinde durulacaktır. 

Baba Hüsnî, “Konya ve Milli Sergi” başlıklı, 23 beyitlik manzumesinde de uzun uzun Konya’yı ve 

Konyalıları övmektedir. Söze “Konya bir cihan şahıdır” diye başlayan şair, Hâtem gibi nice cömert insanları 

olan Konya’da doğdum demenin her Türk için bir şeref olduğunu, çünkü Konya’nın Türk tarihinde çok önemli 

bir yer tuttuğunu söyler. Konya’da kimse kimsenin hakkına tecavüz etmez, çünkü buranın çok adaletli bir valisi 

var diyen Hüsnî, buranın önde gelenlerinin şefkatli, merhametli ve şerefli insanlar olduğunu, güzel ahlakın 

bunların ayrılmaz bir özellikleri olduğunu belirtir. Hüsnî’ye göre; aslında Konya’yı övmek için başka bir şey 

demeye lüzum yoktur, Konya demek yeterlidir. Çünkü onun kendine mahsus ayrı bir devranı vardır. Cihanı 

baştanbaşa gezdim, Konya’nın benzerini görmedim, kim Konya’nın eksiği var derse, asıl onun eksiği vardır 

diyen Baba Hüsnî; Konya’da cahillere yer olmadığını, burada ilim ve fenne aşina sayısız gençler olduğunu beyan 

eder. Şaire göre Konya’nın her taşı basiret sahipleri için bir ibret taşıdır, buranın maziyi temsil eden eserleri, 

görenlere heyecan verir. Konya’nın gençleri güzel ahlakla dünyada ün kazanmışlardır, yaşlıları ise sanki nur ile 

yoğrulmuş gibidir. Doğrusu Konya, başka yerlerle kıyas edilmez, şimdi bile İstanbul gibi maneviyatı vardır. 

Konya’nın toprağına dikkatle ayak bas, geçmişini unutma, çünkü buranın Haçlıları durduran Kılıçarslan gibi bir 

kahramanı vardır. Vatan sevgisi Konyalıların gönlüne ta ezelde işlenmiştir, onlar vatanlarına imanları gibi 

bağlıdırlar. Konya’yı güzelleştiren sadece Meram’dır sanılmasın, bu şehrin cennet gibi sayısız gezinti yerleri 

vardır. Garip ve düşkünlerin sığınağı olan Konya’nın yüce himmetli, kıymet bilir insanları vardır… Bu şekilde 

uzun uzun Konya’yı ve Konyalıları öven şair ardından yerli malı almanın önemi üzerinde durmakta ve “Hîlesiz 

Türk malını almayan Türk, Türk değil”, “Türk olan virmez para asla yabancı malına” demektedir. 1930’ların 

sonunda yahut 1940’ların başında yerli ve millî mal almaya böyle teşvik etmesi şairin ne kadar yüksek bir milli 

şuûra sahip olduğunu göstermektedir. Bahsedilen manzumenin tam metni şu şekildedir: 

 
Ķonya ve Millī Sergi  

 
[fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilün]  

1 Ķonya bir şāh-ı cihāndır ‘ālem-ārā şānı var 
Ħātemāsā cūd ile şöhret alan a‘yānı var 
 

2 Bir şerefdir Ķonya’da ţoġdum dimek bir Türk içün 
Çünki Türk tārīĥiniñ Ķonya gibi ‘unvānı var 
 

3 Eylemez kimse tecāvüz ħaķķına bir kimsenin 
Bir ‘adāletle mücessem vāli-i źī-şānı var 
 

4 Şefķat ü ħilm ü şerefle muttaśıf a‘yānınıñ (?) 
Lāzım-ı ġayr-ı mufārıķ ĥulķı var iħsānı var 
 

5 Ķonya’yı medħ eylemek Ķonya dimek kāfī gelir 
Kendine maĥśūś çünki ayrıca devrānı var 
 

6 Ser-be-ser gezdim cihānı görmedim emśālini 
Ķonya’nıñ noķśānı vardır kim dise noķśānı var 
 

7 Yoķ yeri cāhilleriñ Ķonya gibi bir beldede 
Āşinā ‘ilm ü fünūna lā-yuǾad şübbānı var 
 

8 Her ţaşı bir seng-i ‘ibretdir ulü’l-ebŝār içün 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  713 

Māżiyi temśīl iden āśārınıñ heycānı var 
 

9 Gençleri aĥlāķ ile şöhret ķazanmış dehrde 
Nūr ile taĥmīr olunmuş Ķonya’nıñ pīrānı var 
 

10 Başķa yerlerle idilmez ţoġrısı Ķonya ķıyās 
Ĥāl-i ħāżırda bile İstanbul’a ruhbānı var 
 

11 Ħākine diķķatle baś pāyıñ unutma māżiyi 
Ţurduran ehl-i ŝalībī bir Ķılınçarslan’ı var 
 

12 Ķalblerinde naķş olunmuş tā ezel cennet vaţan 
Yurdına ķarşu esāsen hepsiniñ īmānı var 
 

13 Ŝanma kim yalñız Merām’dır Ķonya’yı tezyīn iden 
Cennet-i ‘Adn’e mu‘ādil bī-Ǿaded seyrānı var 
 

14 Hep ġarībiñ melceǿi bī-vāyeniñ meǿvāsıdır 
Ţoġrısı ‘ālī-himem ķadir-şinās insānı var 
 

15 Hīç alır mı böyle millet ecnebī aħvālini 
Ġayret-i milliyyeye dīni gibi vicdānı var 
 

16 Bir temūzdan i‘tibāren almaġa Türk malını 
Millet-i ķavm-i necībiñ ‘ahdi var peymānı var 
 

17 Rūĥ-ı ecdād geşt ider ufķunda millī serginin 
Parañı vir mālıña oġlum diye cevlānı var 
 

18 Ħīlesiz Türk mālın almayansa bir Türk Türk değil 
Türkse de žāhirde lākin Türklüge bühtānı var 
 

19 Mālı varken bir Fıransız māl alır mı başkadan 
Hep bu yüzden kendiniñ de śervet ü sāmānı var 
 

20 Bizde evvel yoķdı māl mecbūr olurduķ almaġa 
Şimdi onlardan daha enfes daha erzānı var 
 

21 Ţoġrısı taķdīre şāyāndır muķaddes Ķonya’nıñ 
Dāǿimā kendi doķur kendi giyer dihķānı var 
 

22 Türk olan virmez para aślā yabancı malına 
‘Ālem-i Tūrān’a böyle Ķonya’nıñ i‘lānı var 
 

23 Hep bedīhī yazdıġım yoķdur delīle iħtiyāç 
Muķrıżı varsa buyursun Ĥüsni’niñ bürhānı var (Uğurlu, 2020: 361-363) 
 

Aşağıdaki manzumede ise şair, ismini zikretmediği, fakat muhtemelen kendisinden şiirle ilgili tavsiye 

isteyen bir kişiye konuyla ilgili öğüt vermekte, öncelikle kendisine şiir ve edebiyattan anlayan bir hoca 

bulmasını, ardından hece veznini ve kafiyeyi öğrenmesini tavsiye etmektedir. Aynı zamanda şair Konya’da her 

ne kadar şiirden anlayan yok gibi görünse de serbest vezin ve kafiyesiz şiiri görünce gülecek nice erler vardır 

diyerek Konya’da şiirden anlayan çok insanın olduğunu ifade etmektedir.  

Hecā Vezninde Yazmaķ İsteyen Bir Źāta Naśįĥat 
 
[mefǾūlü/mefāǾįlü/mefāǾįlü/feǾūlün] 

1 Oġlum baña baķ mümkün ise bir ĥ˘oca bul sen 
Bir parça hecā vezni ile ķāfiye ögren 

 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  714 

2 Tenķįdi buraķ bilmedigiñ kimseye atma6 
Barmaķ ĥesabı yaz faķaŧ āhengi unutma  
   

3 Ĥālį görünür Ķonya faķaŧ var nice erler 
Serbest vezin ķāfiyesiz görse gülerler (Uğurlu, 2020: 400-401) 
 

Hüsnî bir başka manzumede Konya’nın XIX. yüzyıl sonlarında ve XX. yüzyıl başlarında yetiştirdiği 

değerli politika adamlarından biri olan Konya milletvekili Çölce-zâde Zeynel Âbidîn Bey (Es, 1975: 2787)’i 

cömertliği ve kemâli yönüyle övmekte ve dolaylı olarak ondan yardım istemektedir. Tamamı 20 beyit olan 

manzumeden 2 beyit örnek olarak yazıyoruz:  

 
Elā ey mebde-i cūd u seĥāvet  
Śafā-yı ġonçe-i bāġ-ı belāġat  
 
Beşersiñ mürşid-i įmān-ı dįnsiñ  
ǾAlį aĥfādı Zeyne’l-ǾĀbidįn’siñ (Uğurlu, 2020: 422) 

 
Başka bir manzumede ise Konya maliye memuru Arnavut-zâde Sîmsâr İbrahim Edhem Ağa’nın (Es, 

1975: 1168) övgüsü işlenmiştir. Tamamı 15 beyit olan manzumede baştan sona övgü söz konusudur. 

Manzumede İbrahim Edhem Ağa dürüst, istikametli, ibadet ehli, devlet ve millete itaatkâr, Hak emri üzre 

kazanan bir esnaf, yasaklardan kaçınan, her işinde hayra meyilli, mülayim, fakirlere karşı şefkatli, diğer 

insanlara güzel örnek olan ve cömert birisi olarak anlatılmaktadır. Bahsedilen manzumenin bazı beyitleri şu 

şekildedir: 

 
… 
Śıdķdan söz açılsa Edhem Aġa  
Geliyor ĥāŧıra bilā-pervā 
 
Geçirir vaķtini ‘ibādet ile  
Millet ü devlete iţāǾat ile 
 
Emr-i Ħaķķ üzre iktisāb eyler  
Nehyden dāǿim ictināb eyler 
 
Bir faķīr görse eylemez rāħat  
İdecek muţlaķā aña şefķat 
 
MenbaǾ-ı cūd u ma‘rifet kānı  
Nām-ı digerle Edhem-i śānī 
 
Böyle bir źātı görmemiş devrān  
Bed-nažardan esirgesün Yaradan (Uğurlu, 2020: 423-424) 
 

Şair Baba Hüsnî, adı geçen Edhem Ağa’nın vefatından sonra da 12 beyitlik bir mersiye yazarak samimi 

üzüntüsünü dile getirmiştir. Bu mersiyede Edhem Ağa; “tâc-ı eshiyâ” yani cömertlerin tacı diye nitelenmiş, 

ayrıca düşkün, zavallı ve kimsesizlerin velinimeti olarak anlatılmış, onun ölümü üzerine Konyalı esnaf ve 

tüccarın matem elbisesi giyip ağlaması, karalar bağlaması gerektiği ifade edilmiştir:  

… 
Düşkünleriñ zavallılarıñ kimsesizleriñ  
Aldı velī ni‘metini çarĥ-ı bī-ħayā  
… 

 
6 Divan’da muhtemelen bir ağız özelliği olarak “bırak” kelimesi zaman zaman “burak” şeklinde yazılmıştır. 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  715 

Giysün libās-ı mātemi tüccār aġlasun  
Eśnāf baġlasun ķoluna baǾde-zįn ķara (Uğurlu, 2020: 477) 
 

Baba Hüsnî, “Der-Vaśf-ı Ķalender ve Sitāyiş-i Mužaffer” başlıklı şiirinde ise Konyalı diş hekimi, şair ve 

yazar Muzaffer Hamid (Yardımcı, 1896-1934)’i ve şiirlerini övmektedir. Muzaffer Bey, iptidâî ve idâdî tahsilini 

Konya’da yaptıktan sonra İstanbul Dârülfünûn Tıp Fakültesi Eczacı ve Dişçi ve Kabile Hastabakıcı Mektepleri 

Dişçi Mekteb-i Alisi’nden diş hekimi olarak mezun olan, tahsil çağında iken bazı mecmualarda şiir ve nesirleri 

çıkan bir isimdir (Işık, 2014: 38, 39). Bir ara Konya’da çıkan Babalık Gazetesi’nin başyazarlığını da yapan, Ufk-

ı Âtî, Şihâb gibi bazı mecmualarda şiir ve nesirleri yayınlanmış olan Muzaffer Hamid’in günümüzde Konya, 

Meram’da bir sokağa ismi verilerek hatırası yaşatılmaya çalışılmaktadır7. Tamamı 24 beyit olan söz konusu 

şiirin girişinde Baba Hüsnî, “şair-i yektâ-yı âlem” yani dünyanın biricik şairi dediği Muzaffer Bey’in ateş saçan 

kalemiyle âlemi etkilediğini, sanatlı, sehl-i mümteni kabilinden şiirleriyle okuyanları vecde getirdiğini 

söylemekte ve gittiği yerlerde onun benzerini görmediğini, Konya’da onun gibi bir şair daha yetişmeyeceğini 

dile getirmektedir. Şiirin devamında kendi yalnız ve garipliğinden dem vuran Hüsnî; mübarek Konya’nın 

gençlerine can feda olsun, onlar vefasıza vefasız, dosta dostturlar demektedir: 

 
ŞiǾriñiz bir ĥāriķa maǾnā-yı sehl-i mümteni 
İstiǾāre maķśadıyla iķtibās eyler daha  
… 
Siz gibi şāǾirlere ķarşu teǿeddüb eylerim   
ŞāǾirim ben de diye itmem cihānda iddiǾā  
 
Gezdigim yerlerde źāten görmedim emŝāliñi 
Bir yetirmişdir seni Ķonya yetirmez bir daha 
… 
Cān fedā olsun mübārek Ķonya’nıñ şübbānına  
Bī-vefāya bī-vefādır āşināya āşinā 
… 
Yādigār olsun bu mıśraǾ Ķonya’nıñ şübbānına  
Görmeden bir gün cihānda irtiĥāl itdi Baba (Uğurlu, 2020: 486) 

 
Baba Hüsnî, Konya’da görev yaptığı yıllarda, Konya Lisesi son sınıf talebesi Osmân isminde birinin 

aniden vefatı üzerine kısa bir tarih manzumesi yazmıştır. Manzume, muhtemelen Baba Hüsnî’nin öğrencisi olan 

Osmân Bey’in, liseyi bitirdiği vakit, genç yaşta vefat etmesi olayını ve şairin bundan duyduğu üzüntüyü dile 

getirmektedir. Manzumenin tam metni şu şekildedir: 

 
[feǾilātün/mefāǾilün/feǾilün] 

1 Liseyi tam bitirdigi bir gün 
Nāzenįn cismi ķana ġarķ oldı 
 

2 Rūĥ-ı pāki semāya itdi śuǾūd  
Ġonçe iken açılmadan śoldı  
ǾOŝmān Beg’iñ irtiĥāli-Sene 1353 [1934] (Uğurlu, 2020: 493) 
 

Başka bir tarih manzumesi de Konya’daki Aziziye Camii imamı Mustafa Efendi’nin 1935’teki vefatı 

üzerine yazılmıştır. 4 beyitlik kısa bir mesnevi olan aşağıdaki manzumede şair; imam, hatip, hafız ve hacı olan 

Mustafa Efendi için ziyaretçilerden dua istemekte ve namazı da daima hatimle kıldırdığını bildirmektedir. 

Manzumenin tam metni şu şekildedir: 

 
7 Kısa hayatı ve Ramazan Neş’esi başlıklı 8 serilik şiirleri için bk. Özcan, 2020; 182-184. 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  716 

 

 
ǾAzįziye İmāmı Muśŧafā Efendi’niñ Seng-i Mezārı 

 
[mefāǾįlün/mefāǾįlün/feǾūlün] 

1 ǾAzįziye imāmı muķtedānıñ  
Ĥaŧįb ü ĥāfıž Ĥācı Muśŧafā’nıñ   
 

2 Budur ķabri yanından geçme züvvār 
Oķu bir Fātiĥa İĥlāś tekrār 
 

3 Namāzı dāǿimā ĥatm ile įfā  
İderdi raĥmetu’llāhi teǾālā  
 

4 Didi tārįĥini cevherle Sāmī  
Vefāt itdi ǾAzįziye imāmı  
Sene 1354 [1935] (Uğurlu, 2020: 493) 

 
Baba Hüsnî’nin Konyalı isimlerle ilgili yazdığı başka bir manzumede ise Konya’nın tanınmış ve köklü 

ailelerinden Kurucuoğlu Mustafa Efendi’nin torunu, Ahmet Efendi’nin oğlu İhsan Bey’in vefatı söz konusu 

edilmiştir. Konya İdadisi’ni bitirerek İstanbul Halkalı Yüksek Ziraat Okulu’na giren, buradan iyi derece ile 

mezun olduktan sonra Konya’ya gelerek Reji İdaresi’nde memuriyet hayatına başlayan İhsan Bey, aynı zamanda 

Konya basın alanında değeri daima hürmetle anılan birisidir. 1928-1929 yıllarında Konya Tekel Baş 

Müdürlüğü’ne tayin olarak Konya’ya yerleşmiştir. Konya’da kendisinden birçok hizmetler beklenildiği sırada 

bugünkü Tekel Baş Müdürlüğü binasının inşaatını heyecanla beklediği vakitte tutulduğu hastalıktan 

kurtulamayarak 7 Kasım 1934 Çarşamba günü vefat etmiştir (Es, 1975: 1185-1186). Manzumede İhsan Bey’in 

aslının ve neslinin Türk olduğunu söyleyen şair, bu değerli insanın kalp krizinden ve ani vefatından duyduğu 

üzüntüyü mersiye türünde yazdığı aşağıdaki 6 beyitlik mesnevi ile dile getirmekte ve kabrini ziyaret edenlerden 

onun için fatihta istemektedir. Manzumenin tam metni şu şekildedir: 

 
Sekte-i Ķalbden Vefāt İden Ķonyalı ǾUmūm İnĥiśārlar Müdįri İĥsān Beg’iñ Seng-i Mezārı 

 
[feǾilātün/mefāǾilün/feǾilün] 

1 Gitdi heyhāt Ǿaśrıñ üstādı 
Devletiñ rükni yurduñ evlādı 

  
2 Özi bir Türk menbaǾı Tūrān 

Türk tārįĥi aślına bürhān 
 
3 Fücǿeten ķalbi itmeden taĥrįk 

İrciǾį emrine didi lebbeyk8 
 
4 Rejide baş müdįr iken nā-gāh 

Oldı yeksān ĥāk ile eyvāh 
 

5 ŻāyiǾāt-ı Ǿužemadır bį-şek 
Defn olan zįr-i ĥāke İĥsān Beg 

 
6 Durma zāǿir yanında bį-iźǾān 

Eyle İĥsān’a Fātiĥa iĥsān (Uğurlu, 2020: 495-496) 
 

 
8 İrciǾį ilā rabbiki rāēıyeten merżıyyeten. “Râzı edici ve razı edilmiş (yaptığın işlerle Allah’ı memnun etmiş ve aldığın 

nimetlerle Allah tarafından memnun edilmiş) olarak Rabbine dön!” (Ķurǿān, Fecr, 89/28). 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  717 

Aşağıdaki manzume, Konya Kız Öğretmen Okulu’nda matematik öğretmeni olarak görev yapan Konyalı 

Feride Bergin Hanım’ın (Es, 1975: 765) vefatı üzerine 1938’de yazılmıştır. Manzumenin başlarında ölümü 

herkesin tadacağı, kabirlerin herkese ibret olması gerektiği anlatılmış ve kabirlerin yanından geçerken Fatiha 

suresi okumak gerektiği belirtilmiştir. Manzumede Feride Hanım; dindar, ibadet ehli, dili ve kalbi temiz, 

hayırsever bir hanımefendi olarak anlatılmaktadır. Manzumenin tam metni şu şekildedir: 

 
Ķonyalı Ferįde Ĥanım’ıñ Seng-i Mezārı 
 
[mefāǾįlün/mefāǾįlün/feǾūlün] 

1 Bu dünyāda ķalan yoķdur giden çoķ           
Ecelden ins ü cinne ķurtuluş yoķ 

 
2 Gelenlerden duǾā bekler gidenler 

Ecel peymānesinden nūş idenler 
 
3 ǾUmūma ders-i Ǿibretdir meķābir 

Oķu bir Fātiĥa boş geçme zāǿir 
 
4 ŞerįǾat sāliki ehl-i Ǿaķįde  

Dili ķalbi temiz nāmı Ferįde 
 

5 Cihānda ĥayr ile geçdi umūrı 
Ǿİbādetde bulunmazdı ķuśūrı 
 

6 Çıķınca oldı eb tārįĥi peydā 
ǾAleyki raĥmetu’llāhi teǾālā  
Sene 1357 [1938] (Uğurlu, 2020: 500) 
 

Bu bölümde son olarak yazının başında şairin hayatı anlatılırken bahsedilen Hüsnî’nin kendi mezar taşı 

için yazdığı manzumeyi anmak uygun olacaktır. 1942’de Konya’da vefat eden Baba Hüsnî, bu şiirle dost ve 

yakınlarına Konya’daki Üçler Mezarlığı’na defnedilmeyi vasiyet etmiştir. Bu manzumede şair ayrıca 

Mevlânâ’ya komşu olmak şereftir demektedir. 

 
Günāhımla bugün geldim ĥużūra 
Beni Ǿafv it Ĥudā baķma ķuśūra 
 
Begenmezken hele birçoķ diyārı 
Naśįb oldı baña Üçler Mezārı 
 
Evet vardı benim de iĥtirāmım 
Ŧaġıstānlı Baba Ĥüsnį’ydi nāmım 
 
Günāhım varsa da bence eĥafdır 
Celāle’d-dįn’e cār olmaķ şerefdir (Uğurlu, 2020: 491) 
 

2.2 Konya ve Sâkinleriyle İlgili Olumsuz İfadeler ve Şikâyet İçeren Şiirler 

Yaklaşık on yıl Konya’da yaşayan Baba Hüsnî’nin manzumelerinde Konya’yla ilgili zaman zaman 

olumsuz ifadeler ve şikâyetler de bulunmaktadır. Mesela bu tarzdaki manzumelerden biri olan “Der-Hakk-ı 

Konya” başlıklı bir şiirde Hüsnî Baba; Konya’nın eski zamanlarına özlemini dile getirmekte, Konya’nın 

türbelerinde, dergâhlarında, tekkelerinde eski kültürün ve düzenin kalmamasından şikâyet etmektedir. 

Muhtemelen Rıza Tevfik’in “Felaket bağını gezdim serseri” diye başlayan şiirine nazire olarak söylenmiş, 

tamamı 5 bent olan şiirin ilk ve son bendi şu şekildedir: 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  718 

 
Öyle bir zamanda geldik Ķonya’ya 
Erenler gitmiş pįrler ķalmamış   
Dergāhlar ķapanmış ķubbeler çökmüş 
Dedeler gizlenmiş neyler ķalmamış 
… 
 
Bahārı ĥazāndır Merām bāġınıñ  
Ķurumuş śuları hep ırmaġınıñ  
Ķubbesi çökmüş şeh otaġınıñ  
Ķubadlar [da] gitmiş keyler ķalmamış (Uğurlu, 2020: 269) 
 

“Aţana Banķa Müdīri Muħterem Şevķī Beg Ķardaşımıza” başlıklı manzumede Hüsnî Baba Konya’da çok 

sevdiği iki dostu olduğunu, bunların Konya’yı kendisi için gurbet olmaktan çıkardıklarını söylemektedir. Bu 

dostlarından biri Şevki Bey’dir. Şevki Bey’in tayininin çıkarak Adana’ya gidişi Hüsnî Baba’yı çok üzmüştür. 

Şair bu iki dostundan ayrıldığından dolayı Konya’nın kendisi için “cehennem”, “zindan”, “gurbet” olduğunu 

söyleyerek şikâyet etmektedir. İlgili manzumenin bazı beyitleri aşağıdadır: 

… 
Baña ol gün cehennemdir bu yerler 
Baba gördüñ mi Şevķi’ñ gitdi dirler 
 
Seni gördükçe artar tende şevķim 
Saña vābestedir ġurbetde źevķim 
 
Yeter bu çekdigim ey çarĥ-ı ġaddār 
Benim bir Şevķi’den başķa kimim var 
 
Baña zindāndır Ķonya diyārı 
Canım gitsün begim sen gitme bārī 
 
Bugünler bıķdım artıķ derd-i serden 
İki ķardaş elimden gitdi birden 
 
Benim de Ķonya’da vardı ħabībim 
Degildim ben ġarīb şimdi ġarībim 
…(Uğurlu, 2020: 482)  
 

Başka bir manzûmede de şâir, kendisini gurbete atanlara, Samsun’da öğretmenlik yaparken tayinini 

Konya’ya çıkaranlara beddua etmektedir:  

 
Kim atdı bilmedim beni bu dār-ı ġurbete  
Virsüñ görüm müsebbibiñ Allāh belāsını (Uğurlu, 2020: 321-322) 

 
Baba Hüsnî’nin ‘’Şikâyet’’ başlıklı şiirinde, aslında umûmî olarak devirden, yaşanan hayattan, 

bozulmalardan ve insanlardan şikâyet konusu işlenmiştir. Ancak, şairin ömrünün son yıllarıını mutsuz bir şekilde 

Konya’da geçirdiği göz önüne alınırsa, bu manzumedeki “mihnet-hâne” ve “gurbet” kelimeleriyle de Konya’nın 

kastedildiği tahmin edilebilir. Tamamı 11 bent olan manzumenin bazı bentleri şu şekildedir: 

… 

Kör olası felek tersine döner 
Mažlūmlar ķan aġlar žālimler güler 
Tekyeden çıķmayan birçoķ erenler 
Şimdiki zamanda cellād olmuşdur 
… 
Ţāli‘im zebūndur öteden beri 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  719 

Herkes yükselir ben isem geri 
Bu miħnet-ĥāneye geleli beri 
Gice gündüz işim feryād olmuşdur 
… 
İşimden dostumdan görmedim vefā  
Çekdigim zaĥmetler gitdi hep hebā 
Vaŧanda gördigiñ o cevvāl Baba  
Diyār-ı ġurbetde cemād olmuşdur (Uğurlu, 2020: 271-272) 
 

Konya’da gurbet hayatı yaşadığını söyleyen Baba Hüsnî, “Gurbet Bayramı’’ başlıklı şiirde “Ben 

aġlamayım da kimler aġlasın” mütekerrir mısraıyla sanki burada yaşadıklarını özetlemektedir: 

 

Ġurbetde irişdi seksene yaşım 
Ķarlı ŧaġlar gibi aġardı başım 
Ne bir işim ķaldı ne de sırdaşım 
Ben aġlamayım da kimler aġlasun 
 
Ĥarīŧa-i Ǿālemden silindi nāmım 
Kederle geçdi şeker bayramım 
Bilmem ne olacaķ benim encāmım 
Ben aġlamayım da kimler aġlasun 
 
Tükendi ŧāķatim eridi tenim 
Tütüyor gözümde her gün vaŧanım 
Aġlamaķ hiç ķalır yanımda benim 
Ben aġlamayım da kimler aġlasun  
… (Uğurlu, 2020: 276-277) 
 

Hüsnî “Konya’ya” başlıklı, aşağıdaki kıtada ise, Konya’nın işini gereği gibi yapmamış, menfaati için 

çalışmış valilerini eleştirmektedir: 

 
Ķonya’ya 
 
[fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilün] 

1 Añlamaķ tārįĥ ile müşkilse Türk’i bir defǾa 
Seyr idiñ Ǿibret göziyle Ķonya’nıñ āśārına 
 

2 Ceybini ŧoldurmaġa dalmış gelen vālįleri 
Baķmamış kimse zavallı Ķonya’nıñ iǾmārına (Uğurlu, 2020: 345) 

 
Baba Hüsnî iki beyitlik aşağıdaki manzumesinde ise Konya’da elbisesinin çalındığını söyleyerek 

yaşadıklarını alaycı ve müstehcen bir üslupla dikkatlere sunmaktadır. Manzume şu şekildedir: 

 
[feǾilātün/feǾilātün/feǾilün] 

1 Ķonya’da çekdigimi śorma benim 
Çaldılar elbisemi gitdi ütüm  

 
2 Ot ŧutundum bu śabāĥ külĥānda        

…lik aġzı gibi yandı gö… (Uğurlu, 2020: 346-347) 
 

Başka bir manzumede ise şair; âlemde şiirin değerinin kalmadığını, eski eserleri hakkıyla anlayanların 

azaldığını söylemekte, bir zamanlar Konya’nın şairi Hz. Mevlânâ iken artık bu beldenin (şair olarak) bir cıbırla 

bir kele kaldığını söylemektedir:  

 
[fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilātün/fāǾilün] 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  720 

1 Ķalmamış şiǾriñ bugün Ǿālemde ķadr u ķıymeti 
Eski āśārı bi-ĥaķķın añlayanlar az bile 
 

2 Bir zamānlar Ĥażret-i Pįr şāǾiriydi Ķonya’nıñ 
Şimdi ķalmışdır bu belde bir cıbırla bir kele (Uğurlu, 2020: 347) 

 
2 beyitlik aşağıdaki kıtada, eğitim çalışanları hicvedilmektedir. Şair, hükûmet tarafından farklı 

bölgelerden toplanan ve maarifte (eğitim alanında) çalışan birkaç kişiyi, halk ağzında çok kaba ve yeteneksiz 

kimse için kullanılan (Akalın vd. 2011: 2210) “şeddeli eşşek” tabiriyle nitelendirmekte ve bu şekilde 

hicvetmektedir. Bu arada Konya adı da geçmektedir. Manzumenin tam metni şu şekildedir: 

 
[mefāǾįlün mefāǾįlün mefāǾįlün mefāǾįlün]  

1 Vekāletde evelce şeddeli nādir idi yalñız 
Ǿİlim fen sāyesinde şimdi bunlar da çoķalmış pek 
 

2 Toķat’dan Merzifon’dan Ķırşehir’den Ķonya’dan Van’dan 
MaǾārifde ĥükūmet ŧoplamışdır bir süri eşşek (Uğurlu, 2020: 353-354) 
 

Baba Hüsnî dönemin yüksek tedrisat müdürü Nadir Bey’e hitaben yazdığı bir manzumede, Konya’daki 

öğretmenlik yıllarında çektiği sıkıntıları uzun uzun anlatmakta, Türkçe öğretmenliğinden kazandığı maaşının 

sebepsiz yere düşürülmesinden duyduğu üzüntüyü dile getirmektedir. Genel olarak sitem muhtevalı 30 beyitlik 

bu manzumede, gözden düştüğünü, itibarının kalmadığını, fakirlikten bıktığını söylemektedir: 

 
Göñül düşdüm nažardan iǾtibārım kem-Ǿayār oldı 
Per u pālim ķırıldı āşiyānım tārumār oldı 

 
Vücūdum ney gibi sūrāĥ sūrāĥ oldı miĥnetden 
Cefā vü cevrden bıķdım uśandım faķr u źilletden 
… 

Altmış lira maaşın yeterli olmadığını söyleyen şair, “eğer elimde küçük bir sermayem olsaydı, istifa 

ederdim, kendimde yok, babamdan kalan sermayem de yok” diyerek aslında maddi olarak ne kadar zor durumda 

olduğunu belirtmektedir: 

 
Çekilmez bu ĥaķāret bu tažallum bunca istihzā     
Olaydı cüzǿi sermāyem iderdim şimdi istįfā    

 
Faķįrim borçluyum źāten elimde beş param yoķdur 
Vücūdum düşdi ferden gözyaşıyla yatdıġım çoķdur 

 
Düşüncem bir zamān ķoymaz beni rāĥat bu ĥālimle 
Olur günler berāber aġlarım ehl ü Ǿayālimle 

 
Esāsen kendimiñ yoķ hem babamdañ ķalmamış śervet 
Revā mı ben gibi bir bį-kese altmış lira ücret 

 
Aynı manzumenin sonlarında Hüsnî, bir zaman Konya İdadisi Baş Muavinliği (1896) de yapan ünlü şair 

Ayaşlı Şâkir (Işık, 2010:360-361)’den de bahsetmektedir. Hüsnî, Ayaşlı Şâkir’in de kendi gibi, Konya’da aç, 

sefil bir şekilde yaşadığından, görevinden atıldığından, değerinin bilinmediğinden, sonradan bilinse de bunun bir 

anlam ifade etmediğinden söz etmektedir: 

… 

Degil ben ben gibi tā eskiden Ayaşlı Şākir de 
Vaŧan yurd bilgisi bilmez diye mažlūm ser-gerde 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  721 

 
Atılmış mevķiǾinden Ķonya’da gezmiş sefāletle 
Bilinmiş ķıymeti śoñra faķaŧ tolmuş ĥaķāretle 
…(Uğurlu, 2020: 371-373) 

 
Hüsnî Baba Divanı’ndaki 10 beyitlik bir mesnevide şair, kendi rızası dışında tayininin Samsun’dan 

Konya’ya çıkarılışını anlatmakta, ayrıca bu işin müsebbibi olarak gördüğü Cumhuriyet döneminin ilk Milli 

Eğitim Bakanı İsmail Safa Özler (İslam, 2012: 264)’i ağır sözlerle eleştirmektedir. Manzumede Baba Hüsnî 

kendisine tayin için Konya, İzmir ve Van’ın teklif edildiğini, fakat üçünün de çok uzak yerler olduğundan 

buralara gitmek istemediğini anlatmaktadır. Konya burada gidilmek istenmeyen, (Samsun’a) uzak bir yer olarak 

geçmektedir: 

… 
Didi Ĥüsnį ķo çarıķları śuya 
Gidecekseñ bį-sebeb sen Ķonya’ya 
… 
Ben cevāp virdim ki gitmem bir yere 
Telġıraf geldi gider mi İzmir’e     

 
Ĥāśılı teklįf olunduķ üç yere 
Her birisin n’ideyim nerden nere 

 
Biri Ķonya biri İzmir biri Van 
Ķaldı yalñız Tiflis ile Naĥcivān    
… (Uğurlu, 2020: 502) 

 
 Tek beyitlik aşağıdaki manzumede de şair Samsun’dan Konya’ya tayininin çıkarılması konusuna 

değinmekte ve bir iltimas (baskı) olunca, mecburen bir memurun Konya’ya sebepsiz de gönderilebileceğini 

söylemektedir. Burada da Konya “gidilmek istenmeyen yer” durumundadır: 

 
[feǾilātün/feǾilātün/feǾilātün/feǾilün] 
İltimās oldı mı ķuvvetli begim bi’l-mecbūr 
Bį-sebeb Ķonya’ya taĥvįl idilir bir meǿmūr (Uğurlu, 2020: 353) 

 
2.3. Konya ve Sâkinleriyle İlgili Olumlu Ya Da Olumsuz İfadeler İçermeyen, Sadece Niteleyici Olan 

Şiir 

Bu başlık altında bir manzume değerlendirilecektir. Mesnevi nazım şekliyle yazılan, “Konya’nın Güli 

Boyacı Çavuş” başlıklı bu manzumede; gerçek adı bilinmeyen, Konyalı iyi bir ailenin çocuğu olan Boyacı Çavuş 

lakaplı yarı meczup, ilginç birisi anlatılmaktadır. Rivayete göre Birinci Dünya Savaşı’nda esir düşmüş ve bu 

sırada aklî dengesi bozulmuştur. Konya’nın nekrelerinden (nüktedan; komik) Sarraf Evcizâde Fehmi ile Sarraf 

Kel Ahmet, Çavuş’a bir boya sandığı yaptırmış, Çavuş, sözde ayakkabı boyacılığı yapmaya başlamıştır. Ancak 

Çavuş sonraları saldırgan olmaya başlamış, bu sebeple de Bakırköy Akıl Hastanesi’ne gönderilmiş ve 

İstanbul’da ölmüştür (Işık, 2018: 107-108). Manzumede Konya’nın 1930-40’lı yıllarda yaşamış, sıradışı 

tiplerinden olan Boyacı Çavuş’un fiziksel ve kişisel özellikleri uzun uzun ve biraz da mizahi bir tarzda tasvir 

edilmektedir. Şair Çavuş için “Konya’nın Gülü” demekle biraz da ona olan şefkatini ve acıma hissini ifade 

etmektedir. Hüsnî Baba’nın anlattığına göre Boyacı Çavuş’un sarı bir çehresi, uzun ve eğri bir burnu vardır. 

Gövdesi başından bir metre geriden gelmektedir. Bıyıksız olan Çavuş’un haşerat kaynağı bir sakalı, incecik bir 

boyu vardır. Ejderha gibi sanki gözleri kaşına büyü yapar tarzdadır. Kays gibi kader kalemi onun da alnına 

mecnun yazmıştır. Başı aşağı çökmüş, omzu yukarı çıkmıştır. Ağzı âleme sanki bir cehennem vadisi gibi açılır. 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  722 

Düşmanını seçemese de küfürün bini bir paradır. Öfkesini yalnız bir sigara geçirir. Hele ansızın savaş meydanına 

atıldığını görenler eyvah der. Onun sağ omzuna bir küreği alarak dehşetli sesiyle “arş” demesi bütün âlemi 

korkutur. Öfkeyle coşar, “Hû” diyerek naralar atar, bilmeyerek etrafa taşlar savurur. Öfkeyle küfürler eder. Sanki 

yeryüzü bir savaş meydanıdır, âlem ona umûmî kavga, savaş ilan etmiştir. Bazen Napolyon gibi öfkelenir, 

karşıdaki orduya ciddi şiddet gösterir. Bazen de birden arslan gibi kükrer, top gibi gürler, yere kapanıp düşmanı 

vurur. Sanki düşmanı hemen karşıda ordu kurmuş, mübarek vatanı basacak zanneder. Bazı bir coşkuyla yerinden 

sıçrar, başını şöyle bir sallayınca bütün düşmanları kaçar. Topu, cephanesi bitince koca bir taş bulur, o zaman 

çevredeki bütün seyircileri de bir korku ve telaş alır. Akşam, sabah dinlemez ansızın ava çıkar. Ceylanı arslan 

gibi ensesinden yakalayıverir.  

Yıllarca devam eden Millî Mücadele ve seferberlik döneminin çilesini çekmiş, yaşadığı savaş, travma ve 

acıların etkisiyle aklî dengesini kaybedip mecnun olmuş bir tip olan Boyacı Çavuş’un anlatıldığı manzume şu 

şekildedir:  

Ķonya’nıñ Güli Boyacı Çavuş 
 

[feǾilātün/feǾilātün/feǾilātün/feǾilün]  
1 Śarı bir çehre burun egri uzun hem ileri 

Öñde baş śoñra śadır gövde de bir metre geri 
 

2 Bıyıķları yoķ śaķalı menbaǾ-ı maķrūb-ı ħaşerāt9 
Ķāmeti ince ķolı gerdenine Lāt u Menāt 
 

3 Ejderāsā ķaşına gözleri eyler efsūn 
Ķaysveş kilk-i ķader alnına yazmış mecnūn 
 

4 Başı çökmüş aşaġı yüksege çıķmış omuzı 
Açılır Veyl gibi ‘āleme ķarşu aġzı 

 
5 Biñ küfür bir paraya ħaśmını itmez taǾyįn 

Yalıñız bir siġara ġayžını eyler teskįn 
 

6 Hele meydān-ı veġāya atılırken nā-gāh 
Bir aġızdan diyor herkes bu ne şiddet eyvāh10 
 

7 Alaraķ śaġ omuza bir küregi arş dimesi 
Ķorķutur Ǿālemi çıķdıķça o dehşetli sesi 
 

8 Ġayž ider vecde gelir naǾra atar Hū diyerek 
Śavurur ŧaşları eŧrāfa Çavuş bilmeyerek 
 

9 Açılır küfr ile hep poyraza ķarşu aġzı 
Ĥiddetinden uzanır bir ķarış ince boğazı 
 

10 Śanki bir maǾrekedir maǾreke-i ĥarb-i veġā 
ǾĀlem açmış Çavuş’a ķarşu Ǿumūmį ġavġā 
 

11 BaǾżı Husn(?) baǾżı Napolyon gibi eyler ĥiddet 
Gösterir ķarşudaki orduya ciddį şiddet 
 

12 Şįrveş naǾra atar ŧop gibi gürler birden 
Ķapanır ħāke urar düşmanı ķalķar yirden 
 

 
9 Mısrada vezin bozulmaktadır. 
10 Mısradaki “diyor” vezni bozmaktadır. 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  723 

13 Düşmanı śanki hemen ķarşuda ķurmuş ordu 
Baśacaķ çekinecek şimdi mübārek yurdu  
 

14 BaǾżı bir cūş [u] ħurūş ile yerinden sıçrar 
Śavurur kelleyi āfāķa hemen ħaśmı ķaçar 
  

15 Ŧopı cep-ħānesi bitdikde bulur bir ķoca ţaş  
Alır ol vaķt bütün seyr ideni ħavf u telāş  
 

16 Diñlemez şām u seħer śayda çıķar nihānį  
Eñsesinden yaķalar şįr gibi ceylanı (Uğurlu, 2020: 391-392) 

 
Ek: Baba Hüsnî İçin Konya Lisesi’nden Öğrencisinin Yazdığı Şiir 

 
Baba Hüsnî Divanı’nın Mukaddime bölümünde, 1933 yılında Konya Lisesi son sınıf talebelerinden 

olduğu anlaşılan Murad Sükûtî’nin, hocası Baba Hüsnî için yazdığı bir şiir bulunmaktadır. O dönem Konyalı 

genç şair adaylarından biri olduğu anlaşılan Murad Sükûtî, şiirinde Baba Hüsnî’yi övmekte, onun şairliği 

yanında destan yazan ve kopuz çalan bir ozan da olduğunu söylemektedir. Manzumenin tam metni şöyledir: 

 
Muĥterem Üstādım Baba Ĥüsnį’ye 
 
[11’li hece vezni] 
I 

1 Bir yanıķ ķalb āhı duydum Ķonya’dan 
Śordum baġrı dāġlı ozan didiler 

2 Didim āh idiyor bu böyle neden 
Ķalbinde yurd Ǿaşķı nihān didiler 
 
II 

1 Didim ķobuz mıdır onun elinde 
Ķoşup yorulmuş mı Ǿaşķıñ yolunda 

2 MaǾrūf bir nāmı var ĥalķıñ dilinde 
Millį dille destān yazan didiler 
 
III 

1 Söylerler taķdįre lāyıķ bu ozan 
Bütün Hind ü Çin’e lāyıķ bu ozan 

2 Didim hangi ķıza Ǿāşıķ bu ozan 
Onuñ maǾşūķası vaŧan didiler 
 
IV 

1 Arzūlayup geldim onı görmege 
Ǿİrfānından biraz feyiż dirmege 

2 Ĥużūrına niyet itdim varmaya 
Maķśūdına erer varan didiler 
 
V 

1 Śordum yoķ mı baña bir yol gösteren 
Bulunmaz mı biraz tesellį viren 

2 Bu emelleriñiñ sırrına iren 
Baba Ĥüsnī saña bürhān didiler  
 
29/2/933 
Ķonya Lisesi śoñ śınıf ŧalebesinden 
Murād Sükūtį (Uğurlu, 2020: Mukaddime) 
 

Tablo I. Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 
 Genel Olarak Konusu Tezdeki Sıra No Divan’daki vr. 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  724 

No 
1 Konya Lisesi’nde Baba Hüsnî’nin öğrencisi Murad Sükûtî’nin 

hocasına yazdığı övgü 
Mukaddime 3a-3b 

2 Konya’nın eski zamanlarından eser kalmamasına yönelik yazılmış 
şikâyet 

7 7 BK 13b-14a; 
- MÜ 

3 Yaşanılan hayata yönelik yazılmış şikâyet 8 8 BK 14a-15b; 
- MÜ. 

4 Vatana hasret muhtevalı manzume 12 12BK 17b-18a; 
- MÜ. 

5 Baba Hüsnî’nin tayinini Samsun’dan Konya’ya çıkaranlar için 
yazılan sitem muhtevalı manzume 

57 57 BK 46a-
46b; MÜ 47b-
48a. 

6 Baba Hüsnî’nin tayininin Samsun’dan Konya’ya çıkması üzerine 
yazılan sitem muhtevalı manzume 

101 101 BK 58b; - 
MÜ. 

7 Baba Hüsnî’nin tayininin Samsun’dan Konya’ya çıkması üzerine 
yazılan sitem muhtevalı manzume 

102 102 BK 58b; - 
MÜ. 

8 Konya’da görevini gereği gibi yapmayan valilere yönelik şikâyet 103 103 BK 58b; - 
MÜ. 

9 Konya’da görev yapmış eğitimci, yazar Ali Rıza Nalçacı’ya övgü 105 105 BK 59a; - 
MÜ 

10 Samsun methiyesi ve Ankara ve Konya şehirlerinin hicvi 108 108 BK 59b; - 
MÜ. 

11 Konya’da çekilen sıkıntılar 110 110 BK 60a; - 
MÜ 

12 Mevlânâ’dan bahsedilen, aynı zamanda da Konya’da eski eserleri 
anlayanların azaldığını konu alan manzume 

112 112 BK 60a; - 
MÜ 

13 Baba Hüsnî’nin, Konya tekel müfettişi Muammer Bey’e yönelttiği 
arz-ı hal 

116 116 BK 61a; - 
MÜ. 

14 Konya övgüsü 118 118 BK 61a; - 
MÜ 

15 Konya övgüsü 124 124 BK 62a; 
MÜ 99b 

16 Şairin tayininin sebepsiz yere Samsun’dan Konya’ya çıkarılmasına 
yönelik yazılan manzume 

132 132 BK 63a; 
MÜ 100a 

17 Maarifte çalışanlara yönelik eleştiri 135 135 BK 63b; - 
MÜ 

18 Konya övgüsü 153 153 BK 67a-
68a; - MÜ 

19 Yüksek tedrisat müdürü Nadir Bey’e sitem muhtevalı manzume 166 166 BK 72b-
74b; - MÜ 

20 Boyacı Çavuş lakaplı Konyalı bir meczubun tasviri 185 185 BK 85a-
85b; - MÜ 

21 Konyalı bir zata, şiirlerini hece vezniyle yazmasına yönelik nasihat 192 192 BK 90a; 
MÜ 61b-62a 

22 Konya milletvekili Çölce-zâde Zeynel Âbidîn Bey’e övgü 212 212 BK 102b-
103b; MÜ 23a-
24a 

23 Konya maliye memuru İbrahim Edhem Bey’e övgü 213 213 BK 104a-
104b; MÜ 24a-
25a. 

24 Konya maliye memuru İbrahim Edhem Bey’in vefatı üzerine 
yazılmış mersiye 

249 249 BK 137b-
138a; - MÜ. 

25 Adana Bankası müdürü Şevki Bey isminde birinin, Konya’dan 
ayrılışı üzerine yazılan manzume 

253 253 BK 141a-
141b; - MÜ 

26 Konyalı Muzaffer Hamit isimli bir şairin vasfı ve övgüsü 255 255 BK 142b-
144a; - MÜ 

27 Şairin vasiyetnamesi ve tahmini vefat tarihini anlatan manzume 262 262 BK 147a; - 
MÜ. 



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  725 

28 Konya Lisesi öğrencilerinden Osman isminde birinin vefatı üzerine 
yazılmış mersiye 

263 263 BK 147a-
147b; - MÜ 

29 Konya Lisesi son sınıf talebesi Osman Bey’in vefat tarihini konu 
alan manzume 

264 264 BK 147b; - 
MÜ. 

30 Konya Aziziye Camii imamı Mustafa Sabri Efendi’nin vefat tarihini 
konu alan manzume 

265 265 BK 147b; - 
MÜ. 

31 Konya’nın tekel başmüdürü İhsan Ahmet Bey’in vefatı üzerine 
yazılmış mersiye 

272 272 BK 148b; - 
MÜ 

32 Konya Kız Öğretmen Okulu’nda matematik öğretmeni olarak görev 
yapan Feride Bergin Hanım’ın vefatı üzerine yazılmış vefat tarihi de 
bulunan mersiye 

277 277 BK 151a-
151b; - MÜ 

33 Cumhuriyet döneminin ilk Milli Eğitim Bakanı İsmail Safa Özler 
Bey’e yönelik yazılmış hiciv 

280 280 BK 152b-
153a; - MÜ 

34 Konyalı Behcet Efendi ve Cumhuriyet Dönemi Konya milletvekili 
Gültekin Bey’in övgüsünü ihtiva eden manzume 

282 282 BK 153b-
156a; - MÜ. 

 
 

Sonuç 

 1881-1942 yılları arasında yaşayan Hüseyin Hüsnü Ozanbay, XX. asırda yaşamış, gelenekten moderne ve 

halk şiirine uzanan Türk şiirinin ilginç bir halkasını temsil etmektedir. Kafkasyalı muallim bir babanın oğlu olan 

Baba Hüsnî, hattat, muallim, şair kimlikleriyle döneminin çok yönlü münevverlerinden biri olmuştur. Baba 

Hüsnî’nin hayatı, Samsun ve Konya’da geçirdiği zamanla birlikte anılmalıdır. Çünkü şairin hayatı bu iki şehir 

etrafında şekillenmiştir. Baba Hüsnî’yi ve eserini son dönemin yerli modernleşme tecrübeleri olarak anlamak 

mümkündür. Bu yazıda, Baba Hüsnî’nin hayatı ile ilgili verilen kısa bilginin ardından Baba Hüsnî Divanı’ndaki 

Konya’yla ilgili yazılmış şiirlerin genel bir incelemesi yapılmıştır. Divan’da toplam 34 manzumenin, Konya’yla 

ilgili yazılmış şiirler olduğu tespit edilmiştir. Bu rakamdan, şairin Konya’ya verdiği değer dikkatlere 

sunulmuştur.  

Bu manzumelerin uzunlukları, şekil ve muhtevaları farklılık göstermektedir. Tespit edilen manzumelerin 

12’si mesnevi, 13’ü kıta, 4’ü murabba, 3’ü gazel, 1’i matla, 1’i de kaside nazım şekliyle yazıldığı tespit 

edilmiştir. Şiirlerin beyit sayıları 1 ile 30 arasında değişmektedir. Aynı şekilde manzumelerin içerikleri de 

değişmektedir. Bu şiirlerin bazılarında baştan sona Konya ve ileri gelenleri işlenmiş bazısında da birkaç 

kelimeyle Konya’dan bahsedilmiştir.  

Genel olarak değerlendirildiğinde Hüsnî’nin Konya’yla ilgili şiirlerinde; Konya Lisesi öğrencilerinden 

Murad Sükûtî ve Osman isimli öğrencilerden, Konya övgüsünden, Konya’nın eski zamanlarından, Konya’da 

yaşanılan sıkıntılardan, Baba Hüsnî’nin tayininin Samsun’dan Konya’ya çıkarılmasından, Konya’nın 

valilerinden, Konya Tekel Müfettişi Muammer Bey’den, Konya Tekel Başmüdürü İhsan Ahmet Bey’den, 

Yüksek Tedrisat Müdürü Nadir Bey’den, Konya milletvekili Çölce-zâde Zeynelâbidîn Bey’den, Konya maliye 

memuru İbrahim Edhem Bey’den, Babalık başyazarı Konyalı Muzaffer Hamit isimli şairden, Konya Aziziye 

Camii imamı Mustafa Sabri Efendi’den, Konya Kız Öğretmen Okulu öğretmeni Feride Bergin Hanım’dan, 

Kurtuluş Savaşı döneminin son ve Cumhuriyet döneminin ilk Milli Eğitim Bakanı İsmail Safa Özler Bey’den ve 

Konya’nın gülü denilen meczuplarından Boyacı Çavuş’tan bahsedilmektedir. 

Sade bir dille yazılan 34 manzumenin 4’ü aynı zamanda tarih manzumesidir. Bu tarih manzumelerinin 

ilki şairin vasiyeti ve tahmini vefat tarihi, ikincisi Konya Lisesi son sınıf talebesi Osman Bey’in vefat tarihi, 

üçüncüsü Konya Aziziye Camii imamı Mustafa Sabri Efendi’nin vefat tarihi, dördüncüsü ise Konya Kız 

Öğretmen Okulu’nda matematik öğretmeni olan Feride Bergin Hanım’ın vefat tarihi konusundadır. Diğer 



 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  726 

manzumelerde ise, Konya’nın övgüsü işlenmekle birlikte Konya’da görev yapmış devlet adamlarının kimisi 

övülmüş kimisi de yerilmiştir.  

Baba Hüsnî Divanı’ndaki başlıksız 118, 124 numaralı manzumeler ile “Konya ve Millî Sergi” başlıklı 

153 numaralı manzume, doğrudan Konya’nın övüldüğü manzumelerdir. Bu manzumeler, Konya’nın ileri 

gelenleri hakkında verdiği bilgiler açısından da önem arz etmektedir.  

Baba Hüsnî’nin şiirlerinde Konya olumlu ve olumsuz yönleriyle değerlendirilecek olursa, bu durumun 

dengeli bir şekilde manzumelere yansıdığı görülmektedir. 16 manzumede Konya olumlu yönleriyle ön 

plandayken, 14 manzumede olumsuz yönleriyle dikkati çekmektedir.  

Yazıda üzerinde durulan şiirlerin Konya edebiyat, şahıslar ve şehir tarihi ile erken dönem Cumhuriyet 

edebiyat, tarih ve sosyolojisi açısından önemli olduğu düşünülmektedir. 

 
Yazar Katkıları 
Araştırmanın Tasarımı (CRediT 1) Yazar-1 (%60) - Yazar-2 (%40) 

Veri Toplanması (CRediT 2) Yazar-1 (%60) - Yazar-2 (%40) 

Araştırma - Veri Analizi - Doğrulama (CRediT 3-4-6-11) Yazar-1 (%60) - Yazar-2 (%40) 

Makalenin Yazımı (CRediT 12-13) Yazar-1 (%60) - Yazar-2 (%40) 

Metnin Geliştirilmesi ve Tashihi (CRediT 14) Yazar-1(%60)-Yazar-2 (%40) 

Author Contributions 
Conceptualization (CRediT 1) Author-1(%60)-Author-2 (%40) 

Data Curation (CRediT 2) Author-1(%60)-Author-2 (%40) 

Investigation - Analysis - Validation (CRediT 3-4-6-11) Author-1(%60)-Author-2(%40) 

Writing  (CRediT 12-13) Author-1(%60)-Author-2(%40) 

Writing – Review ve Editing (CRediT 14) Author-1(%.60)-Author-2 (%40) 

  



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  727 

Kaynakça 

Akalın, Ş. H. vd. (2011). Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Albayrak, F. (2012). “Konya Şehrengizi” ve “Karaman Şehrengizi” Adlı Eserler Üzerine, Uluslararası 
Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 1/2, 161-175. 

Altınay, R.-Çeçen, E. (2023). I. Kılıç Arslan’ın Anadolu’daki Beka Mücadelesinde I. Haçlı Seferi’ne 

Karşı Diplomatik Girişimleri. Gazi Akademik Bakış, 16/32, 339-357. 

Baba Hüsnî, Divançe-i Baba Hüsnî. İstanbul Büyükşehir Belediyesi Taksim Atatürk Kitaplığı, 

Bel_Yz_K.001414.  

Baba Hüsnî, Divan-ı Hüsnî. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Nadir Eserler Koleksiyonu, 

12923/Y044. 

Ceylan, S.-Kaya, S. M. (2017). Vefatının 44. Yılında Konyalı Öğretmen Ali Rıza Nalçacı (1896-1973) 

Özel Sayısı. Merhaba Akademik Sayfalar Dergisi, 17/13, 194-208. 

Erdoğan, M.-Uğurlu, A. (2023). Gitsem de Konya’ya Yine Gönlüm Bu Yerdedir; Son Divan Şairlerinden 

Baba Hüsnî’nin Samsun’la İlgili Şiirleri. Turkish Academic Research Review, 8/2, 880-913. 

Es, S. (1975). Hattat Baba Hüsnü Ozanbay. Büyük Konya Ansiklopedisi, s. 1014 (makaleler hâlinde). 

https://www.biyografya.com/biyografi/9373/(E.T.:22.08.2019). 

Işık, A. (2010). Ayaşlı Şakir Efendi. Birekul, M. (Editör). Konya Ansiklopedisi. C.1, 360-361. Konya: 

Konya Kültür A.Ş.  

Işık, A. (2014). Muzaffer Hamit. Orak, M. A. (Editör). Konya Ansiklopedisi. C.7, 38-39. Konya: Konya 

Kültür A.Ş.  

Işık, A. (2018). Geçmişten Günümüze Konya’nın Gülleri, Deliler, Meczuplar. Konya: Çizgi Kitabevi. 

İslam, İ. (2012). Kurtuluş Savaşı’nda Milletvekili, Vali, Milli Eğitim Bakanı Bir İttihatçı İsmail Safa 

(Özler) Bey (1885-1940). The Journal of Academic Social Science Studies, 5/6, 263-285. 

Konya Mesleki ve Teknik Anadolu Lisesi Memur ve Muallimlere Mahsus Sicil Defteri. Dosya No: 611. 

Küçükaşçı, M. S. (2012). Hacı Veyiszade Hacı Mustafa Sabri Efendi (Kurucu). Orak, M. A. (Editör). 

Konya Ansiklopedisi, C. 4, 99-102. Konya: Konya Kültür A.Ş.  

Özcan, M. (2020). “Neler Dediler”den “Ramazan Neşesi” Adlı Mizahi Şiirlere. Konya Yenigün 
Gazetesinin Eki Şehrin Hafızası. 2/2 (15 Mayıs), 182-184. Konya. 

Sural, M. (1978). Hattat Baba Hüsnü Ozanbay. Konya’nın Sesi Gazetesi, 21 Ekim 1978.  

Sural, M. (1978). Hattat Baba Hüsnü Ozanbay. Konya’nın Sesi Gazetesi, 23 Ekim 1978.  

Sural, M. (1978). Hattat Baba Hüsnü Ozanbay. Konya’nın Sesi Gazetesi, 24 Ekim 1978. 

Şahin, B. (2012). Gültekin, Galip. Orak, M. A. (Editör). Konya Ansiklopedisi, C. 4, 44. Konya: Konya 

Kültür A.Ş.  

https://avesis.aybu.edu.tr/yayin/5fc66e31-8987-43ec-b4f2-31bbfa38e9e1/gitsem-de-konyaya-yine-gonlum-bu-yerdedir-son-divan-sairlerinden-baba-husninin-samsunla-ilgili-siirleri
https://avesis.aybu.edu.tr/yayin/5fc66e31-8987-43ec-b4f2-31bbfa38e9e1/gitsem-de-konyaya-yine-gonlum-bu-yerdedir-son-divan-sairlerinden-baba-husninin-samsunla-ilgili-siirleri
https://avesis.aybu.edu.tr/journal/getjournaldetailbyarticleid?articleId=5fc66e31-8987-43ec-b4f2-31bbfa38e9e1&modalDisplayedControllerId=5&journalName=TURKISH%20ACADEMIC%20RESEARCH%20REVIEW
https://www.biyografya.com/biyografi/9373/(E.T.:22.08.2019)


 
 

Mustafa Erdoğan -  Aydan Uğurlu 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  728 

Uğurlu, A. (2020). Baba Hüsnî ve Dîvânı (İnceleme-Metin), SBE, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi. 

Ural, O. (1984). Erzurumlu Emrah Yaşamı, Şiirleri. İstanbul: Özgür Yayın-Dağıtım. 

Uyar, V. S. (1949). Hattat Baba Hüsnü Ozanbay. Konya Halkevi Dergisi, S. 122, 10-11. 

Uz, M. A. (2011). Behçet Efendi. Birekul, M. (Editör). Konya Ansiklopedisi, C. 2, 70. Konya: Konya 

Kültür A.Ş.  

Yüce, N. (1991). Besim Atalay. TDVİA. C. 4, 43-44. İstanbul: TDV Yayınları. 

 

  



 
 

Konya Bir Şâh-ı Cihândır; Son Divan Şairlerinden Baba Hüsnî’nin Konya’yla İlgili Şiirleri 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  729 

EK: 

 

Baba Hüsnî Divanı’ndan Konya’yla ilgili şiirlere bir örnek (İBB Ktp. Taksim Atatürk 

Kitaplığı, Bel_Yz_K.001414, 85a). 

 



 

	 2025, 10/3: 730-746 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Edebi metinlerin incelenmesinde tematik çözümlemenin yerine yirminci 
yüzyıldan itibaren farklı disiplinlerin verilerinin kullanılması edebiyat ve diğer 
alanlar arasında önemli etkileşimlerin oluşmasını sağlamıştır. Sosyoloji, 
psikoloji, felsefe, tarih, tıp ve mitoloji gibi disiplinlerarası çalışmalar, edebi 
metinlerin farklı bakış açılarıyla değerlendirilmesini kolaylaştırmıştır. 
Metinlerdeki benzetmeler, semboller ve şifrelerin çözümü için araştırmacılar 
sanatçı ve esere daha ayrıntılı bir şekilde yaklaşmaya başlamışlardır. Carl 
Gustav Jung’un psikolojisi alanına kazandırdığı yeni görüşler, edebiyat 
alanında da yeni araştırma ve inceleme yöntemlerinin önünü açmıştır. Jung’un 
ortaya attığı görüşler neticesinde şekillenen Analitik psikolojinin üzerinde 
durduğu arketipsel eleştiri yöntemi; eser, karakter, olay ve sembolik 
durumların çözümlenmesinde sıkça başvurulan yöntemlerden biri haline 
gelmiştir. Jung’un psikoloji alanına kazandırdığı arketipler, edebî eserlere 
yansımış yazar duygu ve düşüncelerinin ayrıntılı incelenmesi ve bilinçaltına 
ait şifrelerin çözümünde kolaylık sağlamıştır. Bilinçdışını, kolektif ve kişisel 
bilinçdışı şeklinde iki kısımda inceleyen Jung, kuramını persona, gölge, anima/ 
animus ve ben adını verdiği dört temel arketip üzerine şekillendirir.  Erkeğin 
bilinçdışında bulunan kadın imgesi olan anima, Jung’a göre bireyin öz 
annesinden farklı kolektif bilinçdışındaki annenin yansıması olarak sevgili, eş, 
melek, şeytan veya cadı biçiminde ortaya çıkabilir. Erkeğin bilinçdışındaki 
anne arketipiyle de bağlantısı olan anima bireyin birçok davranışını ve 
psikolojisini etkiler. Sedat Umran; şair, eleştiri yazarı, çevirmen kimliğiyle 
tanınır. Şair, şiirinde nesnelerle kurduğu ilişki üzerinden yeni bir sembol 
dünyası oluşturur. Sedat Umran şiiri, metafizik, psikolojik ve kişisel yaşamının 
travmalarından oluşan arka planıyla bilinçdışına ait birçok unsuru barındırır. 
Şiirinin bu özellikleri psikanaltik bir çözümlemenin yanı sıra arketiplerin 
ışığında bir değerlendirmeyi gerektirmektedir. Sedat Umran’ın çocukluk 
yıllarından kaynaklı travmaları onun şiirinde kullandığı imgelerin oluşumunda 
etkilidir. Bu çalışmada Türk edebiyatının önemli şairlerinden biri olan Sedat 
Umran’ın şiirlerindeki kadın figürü, anima arketipi bağlamında 
incelenmektedir. Bu çalışmanın amacı, Jung’un görüşleri ışığında Kırık Ayna 
ve Sedat Umran’dan Seçmeler adlı şiir kitaplarındaki şiirlerde tespit edilen 
anima arketipinin Sedat Umran’ın şiir dünyasına etkisini açıklamaktır. Şairin 
kullandığı semboller ve bağdaştırmaların bilinçdışındaki arketiplerle ilişkisi 
kurularak anlamlandırılmaya çalışılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Yeni Türk Edebiyatı, Sedat Umran, anima arketipi, anne, 
bilinçdışı. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 14.08.2025 
Kabul Tarihi: 26.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Necla Dağ Ergen 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Necla Dağ Ergen 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Dağ Ergen, N. (2025). Sedat Umran’ın 
şiirlerinin anima arketipi ışığında incelenmesi. 
Turkish Academic Research Review, 10/3, 730-
746, https://doi.org/10.30622/tarr.1764744   
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 
 

Analysis of Sedat Umran's Poems in Light of the Anima Archetype 
 
 

Necla Dağ Ergen1* 
 
1 Doç. Dr., Aksaray Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Aksaray, Türkiye.  
 

Assoc. Prof. Dr., Aksaray University, Faculty of Science and Letters, Department of Turkish Language and Literature, Aksaray, 
Türkiye, https://ror.org/026db3d50, https://orcid.org/0000-0002-7961-2960,  necladag02@gmail.com 
 
* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1764744
https://ror.org/026db3d50
https://orcid.org/0000-0002-7961-2960
mailto:necladag02@gmail.com


 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  731 

 
  Abstract 

Since the twentieth century, the use of data from different disciplines, rather 
than thematic analysis, in the analysis of literary texts has fostered 
significant interactions between literature and other fields. Interdisciplinary 
studies such as sociology, psychology, philosophy, history, medicine, and 
mythology have facilitated the evaluation of literary texts from different 
perspectives. To decipher the metaphors, symbols, and codes within texts, 
researchers have begun to approach the artist and the work in greater detail. 
The new insights introduced by Carl Gustav Jung to the field of psychology 
have also paved the way for new research and analysis methods in the field 
of literature. The archetypal criticism method, emphasized by analytical 
psychology, which emerged from Jung's insights, has become a frequently 
used method for analyzing works, characters, events, and symbolic 
situations. The archetypes Jung introduced to the field of psychology have 
facilitated the detailed examination of authors' feelings and thoughts 
reflected in literary works and the deciphering of subconscious codes. Jung, 
who examines the unconscious in two parts: the collective and personal 
unconscious, structures his theory around four fundamental archetypes he 
calls persona, shadow, anima/animus, and ego. According to Jung, the 
anima, the female image found in the male unconscious, can manifest as a 
lover, wife, angel, devil, or witch, a reflection of the mother in the collective 
unconscious, distinct from the individual's biological mother. The anima, 
also linked to the male unconscious mother archetype, influences many of 
an individual's behaviors and psychology. Sedat Umran is known as a poet, 
critic, and translator. He creates a new symbolic world through his 
relationship with objects in his poetry. Sedat Umran's poetry, with its 
background consisting of metaphysical, psychological, and personal 
traumas, contains many elements of the unconscious. These characteristics 
of his poetry require not only a psychoanalytic analysis but also an 
evaluation in light of archetypes. Sedat Umran's childhood traumas 
influence the formation of the imagery he uses in his poetry. This study 
examines the female figure in the poems of Sedat Umran, one of the most 
important poets in Turkish literature, within the context of the anima 
archetype. The aim of this study is to explain the influence of the anima 
archetype, identified in the poems in his poetry collections "Broken Mirror" 
and "Selections from Sedat Umran," in light of Jung's views, on Sedat 
Umran's poetic world. The poet's symbols and associations are then linked 
to archetypes in the unconscious, and an attempt is made to understand 
them. 
 
Keywords: Modern Turkish Literature, Sedat Umran, anima archetype, 
mother, unconscious. 
 

Research Article 
 
History 
Received: 14.08.2025 
Accepted: 26.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Necla Dağ Ergen 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Necla Dağ Ergen 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Dağ Ergen, N. (2025). Analysis of Sedat 
Umran's poems in light of the anima archetype. 
Turkish Academic Research Review, 10/3, 730-
746,  https://doi.org/10.30622/tarr.1764744   
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1764744


 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  732 

 

Giriş 
Yeni fikir ve tartışmalar, her dönemde farklı akım, kuram ve yöntemleri ortaya çıkarmıştır. Araştırmacıların 

ortaya koydukları görüşler, kuramsal açıdan farklı eleştirel okumaların yanı sıra sosyoloji, psikoloji ve felsefenin 

verileri ışığında çok yönlü metin inceleme yaklaşımlarını da beraberinde getirmiştir. Bu durum ise edebi metinlere 

bakışın değişmesini; tematik okumaların yanında metin, okur, toplum ve sanatçı merkezli okumaların da 

yapılabileceğini göstermiştir. Yazar; eserinin konusu ve sanatsal yönlerini oluşturacak unsurları yeteneği 

doğrultusunda işleyerek ortaya bir ürün koyar. Okur ise kendi zevkine hitap eden eserleri seçip okumaları 

doğrultusunda beğenisini veya eleştirisini dile getirebilir. Ancak edebiyat eleştirmenlerinin durumu, daha bilimsel 

bir bakış açısıyla esere yaklaşımı gerektirmektedir. Edebiyat eleştirmeni; sanatçının yaşamı, eserin yaratıldığı 

dönemin koşulları, eserin içeriği ile sanatsal özelliklerini ortaya çıkaracak kuramsal inceleme yöntemleri gibi 

birçok konuya dikkat etmek zorunda olduğundan eleştirmenin yazar ve okura göre işi daha zorlaşmaktadır. 

Edebiyat eleştirmenine eseri değerlendirirken yol gösteren inceleme yöntemlerinin kendine özgü kavram ve 

metotları bulunur. “Edebiyat araştırmacısına, rehberlik eden bütün kurallar, yöntemler ve kavramlar edebiyat 

kuramının bileşenleridir.” (Kara, 2023: 410-411). Bunlar her kurama göre değişiklik gösterir. Araştırmacılar, 

yaptıkları incelemeler neticesinde kendilerinden önceki görüşleri destekleyici veriler sunabildikleri gibi bu 

görüşleri tamamen çürüten açıklamalarla ve yeni kavramlarla kuramlarına farklı bir yol da çizebilmektedirler. 

Özellikle disiplinlerarası araştırmaların verilerinin farklı alanlardaki araştırmalara uygulanmasıyla inceleme 

yöntem ve tekniklerinin de değiştiği görülmektedir. 

Farklı disiplinlerdeki gelişmeler, sosyal bilimler alanındaki etkileşimi de hızlandırmış, disiplinlerarası 

kuramsal çalışmaların farklı yöntemlerle yapılmasının önünü açmıştır.  Edebiyat, birçok sanat dalıyla etkileşim 

içinde olan bir alan olması ve insanı merkeze alması nedeniyle psikoloji ve sosyoloji ile sıkı ilişkiler kurar. Bu 

nedenle psikoloji ve sosyolojinin kullandığı yöntemlerle yazar ve eserin durumunu değerlendirmek, edebiyat 

eleştirmenlerinin sıkça başvurduğu yöntemlerdir. Edebi metin çözümlemelerinde Freud’un alt yapısını kurduğu 

psikanaltik psikolojinin verileri çok ilgi görmüştür. Freud’un öğrencisi ve arkadaşı olan Carl Gustav Jung, Freud 

ile teorik bilgiler konusunda anlaşmazlığa düşünce dostlukları sona ermiştir. Freud’un geliştirdiği kişisel bilinçaltı 

kavramını eleştirerek eksik yönlerini ortaya koyan Jung, kolektif bilinçaltı kavramı ve bilinçaltında bulunan 

köklerle ilgili yeni bir bakış geliştirmiştir. Jung, ortaya koyduğu kuramsal alt yapıyla insanı ve sanat eserini anlama 

konusunda araştırmacılara yeni ufuklar açmıştır.  Psikoloji çalışmalarına farklı bir bakış açısı kazandıran Carl 

Gustav Jung’un temelini kurduğu Analitik psikoloji, bilinçdışında yer alan kolektif arketipler üzerine 

yoğunlaşmıştır. Analitik psikolojiden önce Freud’un hastalarında tespit ettiği nevrozların tedavisinde uyguladığı 

psikanaliz yöntemi, psikoloji alanında birçok gelişmenin kaydedilmesini sağlamıştır. Freud; nevrozların ortaya 

çıkışını çocukluk yaşantıları, bastırılmış duygular ve cinselliğe dayandırarak id, ego, süperego kavramları 

üzerinden temellendirdiği psişeye açıklık getirmeye çalışmıştır. Freud (2001:105), sanatçıları da nevrotik varlıklar 

olarak değerlendirip sanatçıların eserlerini nevrozların ortaya çıkışı ve gündüz düşleriyle ilişkilendirmiştir. Oyun 

oynamayı seven bir çocuğun büyük bir ciddiyetle oyun kurması gibi sanatçı da bastırılmış duygularını 

kahramanlarının şahsında dışa vurur. Bu anlamda sanatçı, oyun oynayan bir çocuk gibi davranarak kendisine bir 

hayal dünyası kurup sanat yapıtının bir haz kaynağına dönüşmesini sağlamaktadır. Jung da Psikanaliz Açısından 

Edebiyat (1981) adlı kitapta yer alan “Psikoloji ve Edebiyat” adlı makalesinde (Freud, Jung ve Adler, 1981: 53) 

bütün bilimlerin ve sanatların kaynağı olan psişeyi (insan ruhu) inceleyen psikolojinin edebiyat incelemesi 



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  733 

konusuna da el atabileceğini belirtir. Bir sanat eserinin oluşumunun ve bir kişiyi sanat bakımından yaratıcı kılan 

faktörlerin açıklanmasının ancak eserin psikolojik açıdan değerlendirilmesiyle mümkün olacağını belirten Jung,  

psişik faaliyetlerin ortaya çıkardığı ürünün tüm yönleriyle değerlendirilmesi gerektiğini açıklar. Bütün insanlığın 

kolektif bilinçdışına ait arketiplerin belirlenmesi, esere yansıyan simge ve sembollerin okunmasıyla mümkündür. 

Edebiyat eleştirmeni veya kuramsal çözümleme yapacak araştırmacının arketipleri açıklayabilmesi için eserde 

kullanılan simgelere ve dilsel ögelere hâkim olması gerekmektedir. Arketipsel eleştiri yöntemi, eser incelemeye 

yönelik bir kuramdır ancak sanatçının bilinçdışında yer alan yaşanmışlıklar önemsendiğinden sanatçının yaşamı 

ve eserin birlikte ele alınma zorunluluğu doğmaktadır.  

Analitik psikoloji, insanın bilinç alanından alınan gereçlerle uğraşarak insan yaşamına ait öğütleri, şokları, 

insan yazgısının tutku ve buhran yaşantılarını ele alır. (Jung, 2006: 331). Jung, bu durumların insan yaşamını, 

özellikle de duygu yaşamını oluşturduğunu, şairlerin ise bunları psişik olarak sindirip beylik sözlerden şiir 

yaşantısı düzeyine çıkardığını ifade eder. Bu aşamadan sonra araştırmacıya düşen okurun, üstünde durmadığı 

derinliklere inip şairin bilinçdışındaki üzüntü, hayal kırıklıkları, sevinç ve ümitleri açığa çıkarmak için 

arketiplerden faydalanarak karanlıkta kalan yaşanmışlıklara ışık tutmaktır. “Jung’un edebî eser inceleme 

yönteminde, yüzeyde görünenler önemsizdir. Jungian eleştirinin metinle ilgilenme amacı, yapıdaki karakterlerin 

hangi mitolojik unsurları temsil ettiğini düşünmek yerine, kurgunun alt düzleminde yatan problemleri açığa 

çıkarmaktır” (Karahan ve Bakır, 2022: 375). Sanatçıdan çok eseri merkeze alıp çözümlemeye çalışan Analitik 

eleştiri yönteminde açıkça ifade edilmemiş durumlar, arketiplerin kullanıldığı imgeler üzerinden çözümleme 

imkânı sunar. Berna Moran (1988: 189) da arketipsel eleştirinin sanatçıdan çok esere yönelik olduğunu belirterek 

metnin çözümlemesinde yer alan ögelerin anlamı araştırılırken estetik yaşantıyı meydana getiren yapıyı ortaya 

çıkarmaktan çok eski çağlardan beri insanları etkileyen, onlara derinlerden seslenen birtakım ölümsüz arketipleri 

ortaya çıkarmak için yapıldığını ifade etmektedir. Moran’a göre (1988: 189), arketipçi eleştiri, edebi metinde 

arketip olan kişilerin, durumların, sembollerin açıklanmasından sorumludur. Eleştirmen ise yazarın farkında 

olmadan kullandığı mitos dilini çözmek ve eserin daha anlaşılır olması için bunları açıklamakla görevlidir. 

Dolayısıyla arketipçi eleştiride sembollerin çözümlenmesi, metnin anlaşılmayan yönlerinin aydınlatılması oldukça 

önemlidir. Sanatçının kullandığı benzetmeler, kelimeler, dilsel ögeler ve yaşamındaki ayrıntılarla bunların 

bağlantısı eserin anlaşılması için üzerinde durulması gereken unsurlardır. 

l909’da Jung ve Freud, düşler üzerine yaptıkları yedi haftalık bir çalışma sonucunda farklı açıklamalarla 

psikoloji alanına katkıda bulunmaya çalışırlar. Bu çalışma süreci, Freud’un kendi otoritesini korumak amacıyla 

Jung’a yeterince bilgi sunmayışı ve Jung’un düşlerine getirdiği yorumun Jung tarafından geçerli kabul edilmemesi 

nedeniyle dostluklarının bitişi anlamına gelir (Stevens, 2014: 70). Freud’un savunduğu fikirlerden farklı 

düşünceleriyle yeni bir yol seçen, geçmişten bir miras olarak gelen ve bütün insanların kolektif bilinçdışında yatan 

arketipler üzerinde duran Jung, ben, persona, aninma, animus ve gölge kavramlarıyla Analitik psikolojinin temelini 

kurar. Jung, Freud’un iddia ettiği gibi psyche’ye ilişkin her şeyin cinsellikle ilişkilendirilemeyeceğini ifade 

etmiştir. Jung’un ortaya attığı kavramların anlaşılmasının zor olması ve kesin sınırlarının olmaması nedeniyle 

Analitik psikoloji ve arketipler konusunda çalışma yapan araştırmacılar, zorluklarla karşılaşmaktadırlar. 

Öğretilerini savunmaya devam eden Jung da kuramının çok kapsamlı olması nedeniyle karışık ve belirsizlik 

yönünün olduğunu kabul etmiştir. “İngilizce, Almanca, Latince bilmesi ve filoloji alanında da oldukça yetkin 

olmasına karşı Jung, bu karmaşıklığı bir zorunluluk olarak kabul etmiş, teorik anlamda derine inmenin başka bir 

yolu olmadığını savunmuştur.” (Gülcan, 2020: 285). Jung öğretilerinin anlaşılmasını kolaylaştırmak amacıyla 



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  734 

kavramlarını ve kendi görüşleriyle Freud’un öğretileri arasındaki temel farklılıkları açıklamıştır. Freud, psişe 

kavramını zihin olarak adlandırırken Jung, psişenin ruhsal kökenli olduğunu vurgulayarak psişeyi oluşturan 

kavramları da yeniden açıklama ihtiyacı duymuştur. Buna göre Jung (2006), psişeyi, bilinçaltı(bilinçdışı) ve 

bilinçüstü olarak; bilinçdışını ise kişisel bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı şeklinde ikiye ayırmıştır. Jung (1998:10), 

bilinçdışını doğrudan incelemenin imkânsızlığı nedeniyle ruhbilimin bilinçli olayları inceleyerek kökleri 

bilinçdışında olan karanlık tasarımlara ulaşabildiğini ve bilinçdışında yer alan yaşantıların bilinç aracılığıyla dışa 

vurulduğunu belirtir. Kişisel bilinçdışında bireye ait yaşanmışlıklar, duygular, düşünceler ve iç dünyasına ait 

unsurlara ulaşılır. Geçtan (1998: 173-174), burada, bilince hiç ulaşamamış ya da bilince ulaştıktan sonra çatışma 

yarattığı için bastırılmış ve geri gönderilmiş yaşantılar bulunduğunu, bu yaşantıların bilince ulaşamayacak kadar 

zayıf ya da bilinç düzeyinde varlıklarını sürdüremeyecek kadar güçsüz olduğunu ifade eder. Kişisel bilinçdışında 

yer alan bazı bilgi, duygu ve düşünceler bazen bilinç düzeyine bazen de rüyalar yoluyla gün yüzüne çıkar. Ortak 

bilinçdışı ise Jung’un birincil imgeler dediği ilkel zamanlardan insanlığa aktarılan ata mirası olarak kabul edilen 

imgelerden oluşur. “Arketipler bireyin bile farkında olmadığı, zihinde hep var olan, ortak birçok unsuru 

bünyesinde barındıran ve dönem dönem depo görevi gören ve kolektif bilince anlam veren sembollerdir”. 

(Tanrıtanır, 2019: 28). Ortak bilinçdışında doğuştan insanda bulunan arketipler, dış dünyayı algılama ve belli 

tepkiler vermeyi kolaylaştırır. Jung, ortak bilinçdışında yer alan arketiplerin en dikkat çekici özelliğinin insanın 

yaşam döngüsünü düzenlemeleri olduğunu düşünür. Jung’un düşüncesine göre arketipler, doğal bir program gibi 

her insanda bulunup insanın yaşamından ölümüne kadar olan süreci yönetmektedirler. Bu nedenle Jung, son 

dönem araştırmalarını özellikle arketipler üzerine yoğunlaştırmıştır. 

 Her insanın dünyaya aynı arketiplerle geldiğini, dolayısıyla arketiplerin evrensel olduğunu toplumsal 

yaşamın farklılıkları ve yetiştirilme biçimlerine göre insanların olaylara verdiği tepkilerin değiştiğini belirten 

Jung’a göre kişiliğin oluşumunda çok önemli bir rol oynayan temel arketipler; ben, persona, anima ve animus, 

gölgedir. Gürol, (1997: 12) ise arketiplerin hem imge hem de duygu olarak belirip etkilerinin doğum, ölüm, doğal 

engelleri yenme, ergenlik gibi geçiş dönemleri, büyük tehlike, huşu verici yaşantılar gibi tipik ve anlamlı insanlık 

durumlarında belirgin olarak görüldüğünü belirtir.  

 Jung, tüm toplumlarda görülebilecek olan davranış kalıplarını ben kavramıyla karşılar. Ayrıca her bireyin 

bu aşamalardan geçerken sosyal uyum sağlamasında ve benliğini kazanmasında arketipik bileşenlerin önemli bir 

etkisinin olduğunu vurgular. Ben “varlığımızın özellikle genel algılamalarından ve belleğimizin içeriklerinden 

oluşan bir yapı kompleksi” (Jung, 1998: 15) olarak tanımlanır.  Ruhsal süreçlerin olduğu bu yapı bilinçaltının 

karanlık bölgelerinden bazı içerikleri alarak bilinç düzeyine çıkarır. Ben ile bağlantı kuramayan hiçbir şey, bilinç 

düzeyine ulaşamaz. Jung, kişinin dikkat ve isteklerinin orta noktasında bulunan “ben”in kompleks yapısının 

bilincin merkezini oluşturduğunu savunur.  

Persona, Antik Yunan dilindeki persono kelimesinden gelir ve maske anlamında kullanılır. “Analitik 

psikolojide bu sözcük, insanın kendisi olmayan bir karakteri yaşaması anlamına gelir. Bir başka deyişle, persona 

toplumun onayını sağlamak amacıyla insanın dış dünyaya karşı taktığı maske ya da takındığı kimliktir” (Geçtan, 

1998: 178). Birey ve toplum ilişkisini düzene koyan persona diğer arketiplere göre toplumsal bir özellik gösterir. 

Persona, bireyin toplum tarafından uygun görülmeyen davranış ve isteklerini bastırarak toplumla uyuşmasını 

sağlar. “Personanın lüzumundan daha kalın bir yüzey oluşturması ve kişiliğin diğer unsurlarının ortaya çıkmasına 

mani olması halinde ise patolojik bir durumdan söz edilebilir. (Cebeci, 2004: 227- 228). Persona, egonun 



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  735 

istekleriyle toplumun onay verdiği davranışlar arasında denge kurmaya çalışırken arzuların ortaya çıkışını aşırı 

baskıladığında birey, farklı psikolojik sorunlarla yüzleşmek durumunda kalmaktadır.   

Jung, anima ve animus arketiplerini açıklarken her iki cinsin benliklerinde karşı cinse ait bazı özelliklerin 

bulunduğunu ifade etmiştir.  Bir erkeğin duygularının adeta bir kadının duygularına benzediğini ve düşlerde de bu 

biçimde yani dişi yaratık kılığında kendini açığa vurduğunu belirten Jung (1998:117), erkeğin kolektif bilinçdışıyla 

bağlantısını sağlayan bu arketipe anima adını verdiğini açıklamıştır. “Buna göre kadının benliğinde yatan kalıtım 

yolu ile aktarılan eril enerji ile erkeksi özellikler ‘animus’, erkeğin benliğinde yatan ve kalıtım yolu ile aktarılan 

dişil enerji ile kadınsılık ise ‘anima’dır. (Sarıçiçek ve Özsözgün, 2023: 66-67). Jung’a göre (2004:1), anima ve 

animus, Jung teorisinde büyük öneme sahip iki arketiptir. Bu arketiplerin hem bireysel bilince hem de kolektif 

bilinçdışına kök salarak kişisel ile kişisel olmayan, bilinç ile bilinçdışı arasında bir köprü oluştururlar. Bir erkekte 

dişil, bir kadında ise erkeksi özellikleri ifade eden bu arketiplerin her ikisi de normalde belirli bir dereceye kadar 

her zaman mevcuttur. Ancak anima ve animus figürlerinin karakteri, yalnızca kişinin temsil ettiği cinsiyet 

üzerinden belirlenemez. Kişinin yaşamı boyunca diğer cinsin temsilcileriyle ve bireysel olarak karşı cinsle 

yaşadığı deneyimle ve zihnindeki kolektif erkek/kadın imgesiyle belirlenir. Anima ve animus arketipleri her iki 

cinsin birbirlerini anlamaları bakımından da oldukça önemlidir. Bireyin karşı cinse karşı duyguları ve tercihleri 

anima ve animus imgesine uygun oluşlarına göre şekillenir. Jung (2009: 29), anima arketipini “Bu dişi taraf, belli 

başlı yönleriyle çevreyle, özellikle de kadınlarla biraz aşağı ve değersiz bir ilişki içindedir. Bu yüzden insanın 

kendisinden de başkalarından da dikkatle gizlenir” şeklinde açıklar. 

Gölge arketipi, yasaklanan veya bastırılan her şeyi yapmak isteyen bilindışındaki ilkel yönü temsil eder. 

Jung, bu arketipin karanlık yönüne işaret eder, çünkü gölge, personanın toplumsal kurallara uyarak uyum sağlama 

çabasının karşısında yer alır. “Gölge, adeta personanın yüzeysel yapmacıklığını ödünleme çabasındayken, persona 

da gölgenin anti-sosyal özelliklerini dengelemeye çalışır (Stevens, 2014: 94). Gölge arketipi, cinsellik içgüdüsü, 

arzular ve bastırılmış duygulardan oluşmaktadır. “Kültürel beklenti ve değerlerimiz girişimlerimiz, gölgeyi 

oluşturur. Kendi ahlaki değerlerimizin kapsama alanı dışında kalan ve toplumun da kabullenmediği olası herşeyi 

içine alır.” (Tanrıtanır, 2019: 32). Bireyin kişiliğinde bulunan dışarıya karşı sakladığı olumsuz bütün özelliklerin 

hepsi gölgeyi yansıtır. Gölge, “Toplumsal standartlara ve bizim ideal kişiliğimize uymayan tüm vahşi istekler ve 

duygulardır.” (Fordham, 1997: 61). Toplumsal baskı ve yasaklar artıkça gölgenin karşı koyma ve isteklerini yerine 

getirme arzusu o oranda artış göstermektedir. 

“Psikoloji ve Edebiyat” adlı makalesinde Jung, bir zamanlar akademik çalışmalarla sınırlı olan psikolojinin 

son yıllarda halkın ilgisini çeken bir konu hâline geldiğini belirterek psikolojik araştırmalarla hem bir sanat 

yapıtının nasıl biçimlendiğini hem de kişiyi sanat yönünden yaratıcı yapan öğeleri açığa çıkarabileceğini ifade 

etmektedir. Jung, bu aşamada araştırmacı veya psikologun söz konusu sanat yapıtını ve sanatçıyı incelerken 

karmaşık psişik eylemler sorunu veya psişik âletin kendisiyle uğraşma zorluğuyla karşı karşıya kalacaklarını 

hatırlatır. “Birinci durumda, dolayları kesin olarak belirtilmiş, somut bir sanat yapıtının psikolojik incelemesine, 

ikinci durumdaysa yaşayan, yaratıcı insan varlığının eşi olmayan kişiliğinin incelenmesine girişmek gerekiyor” 

(Freud, Jung ve Adler, 1981: 328). Jung’un belirttiği durumun gereği olarak sanat eserini veya sanatçıyı incelerken 

birbirinden bağımsız olarak değerlendirmelerde bulunmak mümkün olmamaktadır. Eser-sanatçı bütünlüğü içinde 

yapılacak değerlendirmelerin dahi kesin sonuçlara araştırmacıları götürmeyeceğini belirten Jung, yapılacak olanın 

sanılar ya da yerinde tahminler olmaktan öteye gidemeyeceğini belirtir.  



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  736 

Psikolog ve edebiyat eleştirmeninin bir eseri değerlendirme yöntemlerinin farklı olması nedeniyle eserin 

içeriğinde direkt psikolojik yorumlar yapılması yerine çözümlemeye imkân tanıyacak şekilde sembollerle konunun 

işlenmesi, konuyu daha ilgi çekici hale getirmektedir. Sanatçıların umutlarını, hayal kırıklıklarını ve yaşantılarını 

hayalgücü ile birleştirerek oluşturdukları içerik ve sembolik dil, psikolojik süreçleri de içerir. Dolayısıyla edebiyat 

eleştirmeni, yorumlama ve açıklama yaparken sanatçının yaşamı ve eserini birlikte değerlendirmek durumunda 

kalır. Jung, yukarıda bahsi geçen makalesinde bu durumu “Şairin psişik yatkınlıklarının çok önemli olduğundan 

şüphe edilemez; ama sanat eserinin de kendine özgü bir değeri olduğunu ve bir yana atılamayacağını unutmamak 

gerekir” (Freud, Jung ve Adler, 1981: 63-64),  şeklinde ifade etmektedir. 

Sonuç olarak Jung, Freud’dan farklı olarak bilinçdışını kişisel ve toplumsal bilinçdışı şeklinde ayırıp 

kolektif bilinçdışında bulunduğu arketipler üzerinden psikoloji ve edebiyat alanına yeni görüşler kazandırmıştır. 

Arketipler, genetik faktörlerden dolayı oluşmayan, doğuştan bütün insanlarda bulunan evrensel ilk örnekler 

şeklinde açıklanmıştır. Ayrıca Jung’un geliştirdiği kuramda Freud’un bahsettiğine benzer nevrozlara bağlı 

komplekslerin varlığı, ruhsal durumla ilgili olan psişenin de dikkate alınmasını gerekli kılmaktadır. Komplekslerin 

genellikle çocukluk deneyimleriyle ilişkili bir şekilde ortaya çıkması nedeniyle kişinin arketipik eğilimlerini 

belirlemek amacıyla edebi bir eser incelendiğinde sembol, metafor ve benzetmelerin analiz edilmesine önem 

verilmiştir.  

Arketipsel eleştiride sanatçı ve eser incelemesinin önemini belirten araştırmacıların görüşleri doğrultusunda 

aşağıdaki bölümde Sedat Umran’ın biyografisine yer verilmiştir. Şairin şiirlerinde bulunan sembollerin çözülmesi 

için Analtik psikolojinin verileri ve anima arketipi çerçevesinde değerlendirme yapılmıştır.  

1. Sedat Umran’ın Biyografisi  
1925’te İstanbul Kumkapı’da doğan Osman Sedat Umran’ın asıl soyadı Öcal’dır. Ancak annesinin arkadaşı 

Ümran Hanım, veremden ölmeden önce isminin yaşatmasını vasiyet ettiği için şair, Ümran olarak çağırılmış, 

böylece Umran daha sonraki dönemlerde ise bu adı, soyadı olarak kullanmıştır. (Kaynar, 2008: 15). İlkokul 

öğretmeni olan babası Mehmet Kazım Öcal, verem hastalığına yakalanınca eşi Sadiye Hanım’dan ayrılır. Sedat 

Umran, henüz üç yaşındayken babası evden ayrılınca Sadiye Hanım’ın babası Hüseyin Hüsnü Erten onları yanına 

alır. Dolayısıyla Umran’ın çocukluk yılları dedesinin evinde, teyze, kuzen ve diğer akrabalarla iç içe geçer. 

Umran’ın babası Kazım Bey, altı yaşında Erenköy 38. İlkokulunda eğitime başlayan oğlunu bu dönemde ara sıra 

ziyaret eder. Umran, Kadıköy 3. Ortaokulunda eğitimine devam ettiği sırada annesi Saniye Hanım, ikinci evliliğini 

yapar. Daha önce babasızlığı tatmış olan şair, on üç yaşında annesinin de onu geride bırakmasıyla yalnız kalır. 

Teyzesi ve kuzenleriyle dede evinde yaşar. Sedat Umran, ortaokulda öğrenciyken kitaplara ve şiire ilgi duymaya 

başlar, sonraki yıllarda ise bu ilgisi iyice artar. Lise öğrenimini Haydarpaşa Lisesinde görür. Lise yıllarında şiirler 

kaleme alır, dergilerde şiirlerini yayımlatma girişiminde bulunur. İ.Ü. İktisat Fakültesine dedesinin isteğiyle 

kaydolan Umran, başarılı bir öğrencilik dönemi geçirmez ve ikinci yıl Alman Filolojisi bölümüne geçiş yapar.  

Sedat Umran, Alman Edebiyatı bölümüne geçiş yaptıktan sonra Rilke’nin eserlerinden oldukça etkilenir. 

Stefan George, G.Benn, Ernst Stadler, August Stramm ve Georg Trakl gibi isimler (Büyükmatür, 2017: 10) ile 

diğer Alman şairlerin poetik görüşlerinden etkilenerek onların izinde gitmeye ve şiirlerini bu çizgide yazmaya 

çalışır. Şiirlerinde eşyalara canlı varlıklarmışçasına yer verip onları dile getiren şairin en çok aşk konusunda şiir 

yazdığını söylemek mümkündür. Eşyaya can veren şair olarak tanınan Sedat Umran, annesinin akrabalarıyla 

geçirdiği çocukluk döneminde babasızlık daha sonra da annenin evlenip gitmesiyle birlikte yalnızlık duygusunu 

derinden yaşar. Şair, yalnızlığını baş başa kaldığı eşya ile paylaşır. “Şiirlerinde çoğunlukla ufak eşyanın iç 



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  737 

dünyasını dile getirerek bir çeşit eşya sembolizmini gerçekleştirme amacında olduğunu belirten Ümran, değişik 

anlayışların ilgiyle karşılandığı bir kişilik yaratmayı başarır” (Kurdakul, 1973:393). O, ölüm korkusu ile baş etmek 

için ölümsüz olana yani eşyaya yönelme yolunu seçmiştir. Onun şiirlerinde eşyayla olan bağı, yaşadıklarının 

“ben”inde yarattığı melankoliyle ilişkilendirilebilir. 13 yaşına kadar, ailesiyle mutlu bir çocukluk dönemi geçiren 

şair, annesinin ikinci evliliğini yapmasından çok etkilenir. “Büyükannesi ve büyükbabası Umran’ı her anlamda 

koruyup gözetse de, annesinin ikinci evliliğiyle Umran’ın yalnızlık dönemi başlamıştır. Denebilir ki, şair bu 

dönemde şiirle tanışıp şiirin dünyasına girerek yalnızlığının üstesinden gelmek istemiştir” (Büyükmatür, 2017: 7-

8). Ahmet Haşim ve Necip Fazıl’dan etkilen şair, sembolik bir dille eşyanın insan yaşamındaki her alanına etkisini 

dile getirip ve şiirlerine kaynaklık eden eşya hakkında şunları söyler: “Yalnızlık diyor, Sedat Umran, şiirlerimdeki 

eşya sevgisinin de kaynağıdır, çünkü eşya ihanet etmez insana” (Ayvazoğlu, 1997: 69). Önce baba sonra da anne 

tarafından bırakılmış olmayı ihanete uğramak olarak kabul eden şair, kalabalıklar içinde yaşadığı yalnızlık 

sonucunda masallar, eşyalar ve şiirlere sığınır. “Umran, eşya ve insan ruhu arasında sırlı ve büyülü bir yakınlık 

olduğuna inanmaktadır. Bu yüzden o, eşya şiirlerinde insanlık halleriyle vücut verdiği nesneler üzerinden insanlık 

durumlarını yansıtmayı amaçlamaktadır.” (Kara, 2024:305). Kendi bilinçdışına ait bilinmezliklerin de ancak 

nesnelerin onun yaşantısıyla olan ilişkisiyle çözülebileceğine inanır. Bu nedenle şairin çocukluk yaşamı ve hayal 

dünyasında nesnelerle kurduğu ilişki önem kazanmaktadır. Umran, şiirinin çocukluk günleriyle bağlantısını şu 

şekilde dile getirir: “Şiir, uyuyan kişinin uyandırılmasıdır. Birçok etkisi ile bir çarpma ile şiir bize göremediğimiz 

ya da çocuklukta görüp de bilinçsizce tattığımız güzellikleri gösterir. Bizi çocukluğun o masal ülkesine birden 

götürür. Bizi bazı şeyler üzere bilinçli kılar.” (Umran, 1997: 32). Umran, şiirinde çocukluk yaşantılarının etkisine 

önem vermektedir. Çocukluk yaşantılarıyla bilinçdışında karanlıkta kalan duyguların dışa vurumu, onun şiiri 

özgün kılmaktadır.  

1948’de üniversiteden mezun olunca askerlik görevini Ankara Yedek Subay Okulunda yerine getirir. İlk 

şiir kitabı Meşaleler’i 1949’da Kayseri Erbaş Okuluna yedek asteğmen olarak atandıktan sonra yayımlar. Askerlik 

görevinden sonra İstanbul’da Merkez Bankasında memur olarak çalışmaya başlayan Sedat Umran,  hem iş hem 

de özel yaşamında bir istikrar yakalayamaz, sık sık iş değiştirir. Merkez bankasındaki işinden sonra İstanbul 

Üniversitesi Maliye Enstitüsünde kütüphanecilik, Alibeyköy Demirdöküm Genel Müdürlüğü ve İzmit 

Mannesmann Sümerbank Boru Fabrikasında mütercimlik yaptığı diğer işlerdir. Fabrikada sekreter olarak çalışan 

İlgi Hanım ile bu süreçte tanışıp evlenir. Ancak şiire olan takıntısı nedeniyle eşi İlgi Hanım’a evlenmeden önce 

bir anlaşma imzalatır ve bu evlilikte de aradığı mutluluğu bulamaz. “Bu evlilik şiir üzerine yapılmış anlaşmalı bir 

evliliktir. Salı ve Cuma günleri Umran’ın kendi kendisiyle kaldığı, izinli olduğu günlerdir. Sanatçılar Birliği’nde 

sabaha kadar şiir okur bu tatil günlerinde. Öyle ki rahatsız olmasına karşın karşıdakilerin ‘eve git’ demelerini bile 

dinlemez ve ‘biz anlaşmalı evlenmiştik, bugün izin günüm’ der” (Kaynar, 2008: 56). 1974’te eşi İlgi Hanım’dan 

ayrılır,  1981’de emekli olunca Moda’daki otellerde yaşamaya başlar. Yedi yıl bu şekilde yaşamını sürdüren şair, 

Leke adlı şiir kitabıyla tanınmaya başlar. Ancak geçirdiği bir trafik kazası neticesinde iki kolu kırılınca Kasev’in 

Aydıntepe’deki huzurevine yerleştirilir. Daha sonra Kartal Sanatçılar Huzurevine geçen şair, 7 Ağustos 2013’te 

Kayışdağı’ndaki Darülacezede hayatını kaybeder.  

 2. Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Açısından İncelenmesi  
Anima, kolektif bilinçdışının en çok üzerinde durulan arketiplerinden biri olarak erkeğe etkisi oldukça 

yoğundur. Erkeğin bilinçdışındaki dişiliğe ait sembollerin karanlık alandan gün yüzüne çıkmasını sağlar. “Analitik 

psikolojide erkeğin bilinç dışındaki eş ya da sevgili statüsündeki karşı cins yansıtması “anima” arketipine tekabül 



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  738 

eder.” (Kara Tekgül ve Günaltay Başak, 2023: 145). Ayrıca anima arketipinde yalnızca erkeğin kadına olan ilgi 

ve sevgisi değil, anne-çocuk arasında kurulan güvenli veya güvensiz bağa da işaret eder. “Anima sadece erkeğin 

içindeki dişil psikolojik eğilimler değil, annenin şahsında tüm kadınlara karşı olan davranışların temel dinamik 

noktasıdır.” (Biricik, 2024: 923).Bu anlamda Sedat Umran’ın şiirleri incelendiğinde kadınlara karşı melankolik ve 

duygu yüklü bir yaklaşımla seslendiğini görmek mümkündür. Şairin şiirlerinin çoğunda kadına âşık bir sesin 

varlığı hissedilir. Dolayısıyla onun şiirlerinde kadın imgesi ve kadın fazlaca yer almaktadır. Umran’ın küçükken 

annesiyle geliştiremediği sağlıklı bağ, onun şiirlerinde kadınları çoğu zaman hayal kırıklığı, özlem veya 

anılarından kalan izlerle anmasına neden olmuştur. Umran’ın ergenlik dönemindeyken annesinden beklediği 

şefkati bulamayışı nedeniyle sonraki dönemlerde bu şefkati, hayali kadınlarda aradığı şiirlerinden anlaşılmaktadır. 

Şefkate özlem duyduğunu şiirlerinden sık sık dile getiren şair,  Kırık Ayna kitabında yer alan “Yazamadığım 

Şiir”inde özlem duyduğu kadının hayal ile gerçek arasında en kuytu karanlıklarını aydınlattığından bahseder. Şair, 

içindeki üzüntüyü renkli bir tebeşirle karalayan ancak ulaşılması imkânsız bir hayal gibi görünen kadına ulaşmak 

için kendisini aşması gerektiğini belirtir. Anima arketipinin ortaya çıkardığı duygusal erkek figürüne ait hisler şiiri 

şekillendirir.  

 

“O daha yazamadığım yepyeni bir şiirdi 

onu ulaşmam için kendimi aşmam gerek 

üzüntümü karalayan renkli bir tebeşirdi 

içimin karanlığına garip şekiller çizerek 

… 

gülüşü aydınlatırdı varlığımın en kuytu 

köşelerini bilemezdim hayal mi ya da gerçek” (KA, s.5) 

 

Anima arketipi, erkeğin zihninde mükemmel bir kadın imgesi yaratır. Bu durumda, mükemmel kadın 

figürüne ulaşma isteğinin bireyi baskılaması karşısında persona arketipi devreye girer. Birey bu duygularına set 

çekmek ve arzularını toplumdan gizlemek amacıyla içe kapanıp duygularını saklayabilir.  Bazen de bu durum, 

erkeğin içindeki feminen duyguların dışa vurumunu hızlandırır.  Jung (2015a: 229), Kişiliğin Gelişimi adlı eserinde 

anima için her erkeğin içinde ebedi bir kadın imgesi taşıdığını bu kadının imgesi kesinlikle feminen bir imge 

olduğunu açıklar. “Anima, insanları aşka ve umutsuzluğa, yaratıcı etkinliğe ve felakete yönelten çekici bir peridir. 

Kendisini animasına kaptırmış bir erkek denetlenemez duygulara yem olur” (Fordham, 2015: 71). Yeryüzünde var 

olmuş bütün kadınlar tarafından günümüze kadar yapılmış tüm etkilerin birikimini ifade eden bu arketip; tutkulu 

çekicilik, aşk, nefret, isteksizlik ve umutsuzluğun temeli kabul edilir. Animasına kendisini kaptırmış bir aşığın 

umutsuzluğa kapılmış duygularına Umran’ın “Bozgun” şiiri örnek verilebilir. Şair, yalnızlık ve umutsuzluk 

karşısında çaresizce köprüler kurarak hiçlik ve kimsesizlikten kurtulmak için çırpınmıştır. Ancak her yanını 

kuşatan yalnızlık içinde tutunacağı kimseyi bulamayınca kıyısız ve limansız bir yaşam sürdürmeyi öğrenmiştir.  

 

“Bir kez daha denedim yalnızlığımı, 

içimin kopmayan ipinde sallandım, 

… 

bir gün çaresizlik içinde kalmışken 



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  739 

hiçlik ordularımı çoğalttım kendimden, 

… 

köprüler kurdum umutsuzluğumun putrellerinden. 

Ben zamanı müthiş gücümle durdurarak 

kurdum sessizliğin duran saatlerini, 

ben her yanımdan kuşatılmışken 

bir kez daha denedim kendime tutunmayı; 

öyle genişlettim ki denizlerimi 

ben koydum yerli yerine adalarımı 

ve öğrendim kıyısız, limansız yaşamayı.” (SUS, s.23) 

Umran, kişisel yaşamındaki kırgınlıkları, üzüntüleri, hayal kırıklıklarını, sanatını güçlendiren unsurlar 

olarak kullanır. Şiirlerinde duygu dünyasını şiire aksettirerek kendini gerçekleştirmeye çalışır. Umran’a göre 

(2001: 439), şiir insanın yaşantılarından doğar, ama onun şiir katına yükselebilmesi için estetik yaşantıya 

dönüştürülmesi gerekir. İnsanın içgüdülerinin beyinde duygulara dönüşerek sanat eseri değeri kazanır. Çoğu 

zaman şiirlerinde yalnızlık ve çaresizlik ağır bassa da bunlar, aslında onun yaratıcı yönünü güçlendiren 

duygulardır. “Yazarın boş kâğıt karşısındaki çaresizliği aynı zamanda onun yazma nedenidir. Yokluğu kuşatmak 

ve simgeleştirmek hem çaresizliği ifade eder hem de çarenin ta kendisidir” (Güngörmüş, 2021: 31). Umran (2001: 

439),  çaresizliğinin ve yalnızlığının ortaya çıkardığı duyguları, simgeleştirerek kendi şiirlerindeki özne olmayı 

başarır. Jung’un animaya bağladığı “erkeğin ruhundaki belli belirsiz duygular, huylar, sezgiler, akıl dışı olana karşı 

duyarlılık, kişisel sevgi yetisi, doğa sevgisi ve bilinç dışını algılama yetisi gibi bütün dişil psikolojik eğilimlerin 

kişileşmesi” (Jung, 2009: 177) durumu bu aşamada ortaya çıkar. Umran, şairi fizyolojik yapısı farklı olan bir insan 

olarak görür. Şair tutkuların gücü oranında şiirini güçlü kılacağını bildiğinden tutkularına yön verip zararlı 

etkilerinden kendini kurtararak yaratıcı bir güç oluşturur. Şairin çeşitli duygularının kaynağı olan anima, 

yaratıcılığa dönüşerek sanatsal ürün olan şiirlerin yazılmasını sağlar.  

Şair, “Sende Kaldı Sınırlarım” adlı şiirinde kadının erkeği değiştirip yeni bir kişiliğe dönüştürmesini, kadın 

duyarlılığı ve duygusallığını öne çıkaran simgesel bir yapıyla ortaya koyar. Kadınların daha çok üzerinde durduğu 

incelik, zariflik ve giyim kuşam konusunda edindiği yeni deneyimler, şairin animasından kaynaklanan özellikler 

olarak şiire yansımıştır. 

“Bir aynaydım, sımsıkı çerçeveledin beni 

İçinin eleğinde savurdun, göz göz eledin beni 

Beni o saydam kırmızına iyice sardın ya 

Karşıma çıkıveren boynu bükük sardunya 

Senden öğrendim neymiş incelik, o soylu bakış 

İlkyaz ılıklığına dönüverdi karakış 

Sende gördüm nasıl olurmuş zarif giyim-kuşam 

“Çektin direklerime alev bayraklarını bir akşam 

Sensin günlerimin kopmayan altın halkası 

Sevinçlerimin bir ben bildiğim gizli arkası” ( KA, s.22) 

Şair, bilinçdışında yer alan ayna imgesini kullanarak aynalara hapsolan benliğinin bir kadın tarafından 

sarmalanmasını hayal eder. Önceki şiirlerinde de ifade ettiği yalnızlığını, kimsesizliğini ve korkularını aynalara 



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  740 

anlatan şairin karşısında daima sessizlik vardır. Ancak bu defa onun içindeki tüm yaşanmışlıkları bilen ve onları 

eleyerek yeni bir özne çıkaran kadın figürü ağır basar. Kadın, o güne kadar yontulmamış, şekillendirilmemiş erkek 

benliğini, inceliği, nezaketiyle olduğu kadar giyim kuşama verdiği önemle yeniden inşa etmiştir. Annenin çocuğa 

düzen kurma özelliği, hayal ettiği sevgiliye geçer ve sevgili şairi yeniden şekillendirerek ona toplum içine 

karışacak bir görünüm kazandırır. Jung, (2009:177-178) erkekte animanın görünüşünün önce annesinin karakteri 

tarafından biçimlendiğini, eğer anne ile kurulan bağlar olumsuz olarak algılamışsa animanın çoğunlukla depresif, 

sinirlilik, sonsuz hoşnutsuzluk ve alınganlık özelliklerini gösterdiğini ifade eder. Eğer erkek bu durumu aşabilirse 

onun erkeksi yönü, güçlendirici bir etki doğuracaktır. Annenin yaşattığı olumsuz duyguları aşamayan erkeğin 

ruhunda anima, olumsuz bir figür olarak annenin sesinin daima duyulmasına neden olur. Jung, (2009:177-178), 

olumsuz anne arketipi olarak ortaya çıkan animanın erkeğe daima onun bir hiç olduğunu, her şeyin anlamsız 

geldiğini fısıldadığını belirtir. Bu durum ise kişinin kendisiyle başkalarının durumunu sürekli kıyaslamasına, hiçbir 

şeyden keyif almamasına neden olarak bireyi hastalık, iktidarsızlık, sürekli korku üreten bir yaşam içinde kederli 

bir kişiliğe dönüştürür. Bazen de bu durumun yarattığı karanlığın ölüm düşüncesi ve intihara meyli artırdığının 

altını çizer. Umran’ın “Unutulan Ölü” şiirinde Jung’un bu tespitleri açık bir şekilde görülmektedir. Şair, içinde 

yaşadığı karanlık ve umutsuzluğun etkisiyle kendisini bir ölü gibi görmektedir. Şairin depresif ve hoşnutsuzluk 

özellikleri ilk mısralardan itibaren fark edilir. Çocukluktan itibaren gülüşü değerli görülmeyen, sevgi 

gösterilmeyen bir birey olarak ruhunda daima olumsuz duyguların izlerini taşıdığını şiirine yansıtır.   

“Ben ölüyüm, 

eldivenlerimde kaldı sıcaklığı ellerimin, 

gözlerimdeki korku aynalarda; 

gülüşümden uçurtmalar yaptınız ama uçuramadınız 

sevincinizin göklerinde.” (SUS, s.46) 

Şairin memnuniyetsizliği ve alınganlık söylemi, sonraki mısralarda da devam eder. Yalnızlık ve korkuyla 

geçirdiği günler, onun hiçbir şeyden zevk almamasına neden olur. Kendisini yelkovanı düşmüş bir saate 

benzeterek geçmişten kopamayan geleceğe dâhil olamayan, kendisini başkaları ile kıyaslarken daima eksik bulan 

yönüyle eski, kırık ve ölü gibi görür. Şair, yaşadığı evde diğer çocuklar arasında kimsesizliğiyle dikkat çekip eksik 

olan tarafının gösterilmesini bir yara gibi içinde taşıdığını tozlu çekmeceye kaldırılan saat imgesiyle anlatır.  

“Ben ölüyüm, 

kurgusu bitmiş, yelkovanı düşmüş bir saat;  

beni tozlu bir çekmeceye kaldırdınız, 

arasıra çıkarıp bakarsınız 

sonra çocuklara gösterirsiniz; 

hem onlar eski ve kırık şeyleri öyle severler ki!” (SUS, s.46) 

Sonuç olarak Sedat Umran’ın şiirlerinde bilinçaltında bulunan anılar, kırgınlıklar ve tatmin edilmemiş 

arzuların izlerini anima arketipiyle bağlantılı olarak tespit edilmektedir. Bilinçaltındaki derinliklerde yer alan 

çocukluk yaşantıları, animayı besleyip şairin şiirindeki imgeleri zenginleştirmektedir. Anima, Umran’ın şiirlerinde 

kadına karşı hissettiği duygularda ve farklı kadın hayallerinde dışa vurmaktadır. Umran’ın şiirlerinde animanın 

genellikle karşı cinse karşı aşk, özlem, cinsellik ve kavuşma arzusu şeklinde ortaya çıkmaktadır. 

3. Sedat Umran’ın Şiirlerinde Kadın Olarak Anne Arketipinin Görünümü 



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  741 

İnsan yaşamının ilk anından itibaren kadın hep vardır. Anne bedeninden dünyaya gelişle başlayan yolculuk, 

bebekliğin ilk yıllarında da anneyle bağlantılı olarak ilerler. Bu dönemde en yakın temasta olunan, sevilen, 

güvenilen varlık annedir. Anne, doğuştan her insanda var olan bir arketiptir. “Anne arketipi, bütün insanların ortak 

bilinçdışının bir unsurudur. Jung’un anima diye adlandırdığı, kadın arketipinin bir bölümüdür” (Yavuzer, 2018: 

139). Animanın bir yönünü ifade eden anne arketipi, olumlu ve olumsuz yönleriyle ele alınabilir. Edebî metinlerde 

bazen kutsal, fedakâr ve iyi anne arketipi bazen de kıskanç, kısıtlayan, zarar veren anne tipiyle dikkat çekmektedir. 

Anne arketipinin erkek ve kız çocuklarının psişesini şekillendirmesi açısından farklı etkileri bulunur. “Erkek 

çocukta anne, psişenin bilinçdışı yönlerini temsil ettiği kadar bebeklikten yetişkinliğe uzanan bir süreçte, kişiliğin 

de şekillenmesini sağlayan temel unsurlardan biridir.” (Kara Tekgül ve Günaltay Başak, 2023: 139). Bebeklikte 

anne ile kurulan bağ, ileriki dönemlerde bireyleşme ve sosyalleşme anlamında kişinin yaşamında oldukça önemli 

bir faktördür.  

Mitoloji ve arketip incelemelerinde anne arketipi, bazen zarar veren bir imge olarak bazen de şifa dağıtıcısı 

şeklinde tasvir edilir. Bu nedenle anne arketipi zıt özelliklerle belirginleştirilmektedir. Anne arketipinin olumlu 

özellikleri genellikle annenin göreviyle bağlantılı şekilde anlatıldığında iyi olan, bakıp büyüten, taşıyan, büyüme, 

bereket ve besin sağlayan olarak tasvir edilir. Ancak diğer yönüyle olumsuz yönüyle anne arketipi ele alındığında 

ise karanlık olan, uçurum, yutan, korkutan özellikleriyle işlenmektedir.(Jung, 2005: 22). Arketipler açısından şifa, 

iyileştirme ve ölümsüzlükle ilişkilendirildiğinde anne, yılan sembolüyle ifade edilir. Bilinçdışındaki kadın imgesi 

de bilinçdışının talepleri ile insanın enerjisi ve üretkenliği üzerinde olumsuz etkisi nedeniyle mitolojilerde yılan 

veya yılan ısırığı şeklinde sembolize edilir.  Türk, Mısır, Yunan, Hint, Mezopotamya, Hitit, Roma, Japon 

mitolojilerine yılan birçok mitik anlatıda kutsal ya da kutsala karşı şeytanî bir varlıktır şeklinde tasavvur edilir. 

(Karakaş 2013: 49). Ölüm, dirilme ve ölümsüzleşmenin sembolü olan yılan, Yunan mitolojisinde sağlıkla 

ilişkilendirilmiştir. Yunan mitolojisinde Asklepios tıbbın Tanrısı olarak yılan şeklinde gösterilir. Yılan, derisini 

değiştirebilmesi nedeniyle yenilenme, ölümsüzlük veya yeniden dünyaya gelişin simgesi olmuştur. (Sümer, 2016: 

276).Yılanın hem zarar verici hem de iyileştirici etkisinin olması birçok kültürde yerleşik bir düşünceye işaret 

etmektedir.  

 Sedat Umran’ın “Ağulu Şiir” başlıklı şiirinde ilk başta anima arketipinin ortaya çıkardığı tutkulu aşka karşı 

istek, bir kadına duyulan şehvete dönüşür. Arzuladığı kadınla geçireceği kısa bir zamanın sonunda ölümü dahi 

göze alacak kadar âşık olduğunu itiraf ettiği mısralarda şair, engerek benzetmesiyle bu aşkı kendisini hemen 

öldürmeyen zehirli bir yılana benzetir. Ancak şiir derinlemesine incelendiğinde aslında bilinçdışındaki anne 

arketipiyle ilgisi ortaya çıkar. “Mitlere göre erkeği gizlice köleleştiren ve kendisinden kurtulamayacak hale getirip 

çocuklaştıran kadındır.” (Jung, 2015b: 33). Anne arketipi, olumsuz anlamda ele alındığında genelde sınırlayandır 

veya kendi özelliklerini taşıyan eş, sevgili arayışının erkeğin kaderini etkileyecek kadar umursanmasına neden 

olur. Erkek, kendisini anne arketipinden kurtaramadığı sürece otoritesiyle bağını güçlendiremez. Engerek yılanı 

ısırığı ile zehirlediği bilinçdışını etkiler ve ölüme kadar erkeğin bağımlılığını sürdürmesine neden olur. Yılan, 

yaşlanmanın ve ölümcül hastalığı iyileştirme gücüne sahip anne olarak da mitoloji metinlerinde sembolize edilir. 

Dolayısıyla şair, korkularını, hastalıklarını sağaltacak sevgiliyi, anne yerine koyarak onu düşlerine alır.  

“İçmek isterdim ondan şehveti kaşık kaşık 

Kekremsi bir tadı var kanılmaz şerbetinin 

Kalın dudaklarından son ağuyu içerek 

Razıyım kollarında yatsam sabaha kadar 



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  742 

Hemen öldürmese de beni sokan engerek 

Yaşatır aşığına korkulu dakikalar!” (KA, s. 8) 

Jung, her bireyin sırasıyla bazı yaşamsal dönemlerden geçtiğini, geliştikçe de farklı sorunlarla mücadele 

etmek zorunda kaldığını açıklar. Kişinin bireyleşme serüveninde zaman zaman unutulan bazı sorunların tekrar gün 

yüzüne çıktığı görülür. Bu durumda anne arketipi kadar annesizlik arketipinin oluşturduğu sorunlarla da mücadele 

etmek durumunda kalan birey geçmişe takılı kalır. “Nevrozlu biri öncesinde çocukluktan kaçamadığından şimdi 

de gençliğinden ayrılamaz. Yaklaşan yaşının gri düşünceleri onu ürkütür; önündeki bu olasılık onun için 

dayanılmaz olduğundan sürekli geriye bakmaya çalışır” (Jung, 2015b: 45). Bahsedilen duruma örnek olarak 

Umran’ın “İçimin Kalabalıklığı” adlı şiiri gösterilebilir. Şair, çocukluk döneminde kalabalıklar içerisinde büyümüş 

olsa da anne ve babanın yokluğu onda derin bir yalnızlık hissi yaratır, sonraki dönemlerinde de daima geçmişin 

bu karanlık dönemine dönüp bakmak zorunda kalır. Kalabalıktaki yalnızlığın kanına işlediğini, uğraşsa da 

derisinden bu yalnızlığı çıkaramayacağını belirtir. Dışarıya yalnızlığını belli etmemek için yalnızlığına yamalar 

yaptığını söyleyen şair, eski kimsesizlik ve yalnızlığından kendisine bir umutsuzluk gömleği biçtiğini ifade eder. 

Bu umutsuzluk gömleği ise ömür boyu üstünden çıkmayan bir elbiseye dönüşür.  

  

“Kalabalığın kapkara yağlı boyası 

Bulaşır biz farkına varmadan üstümüze 

Geçer derimize işler kanımıza 

Bütün gün uğraşsak çıkaramayız 

… 

Duyarım kendimden kurtulduğumu 

Bazen bunun tersi olur: Kalabalığımı 

Kimsesizliğime sımsıkı bağlarım 

                  Ya da yama yaparım yalnızlığıma 

ama belli olur ustaca örülürse de  

… 

Sonra umutsuzluktan bir gömlek biçerim 

Eskiyen yalnızlığım durur kutusunda”  (SUS, s. 152) 

  

Sedat Umran’ın şiir dilinde nesne ve simgelerin ayrı bir yeri vardır. Şair, şiirlerinde geçmişin ve içinde 

yaşadığı ana ait izlenimlerini, duygularını nesnelere yükleyerek sanatsal bir anlam kazandırır. Nesnelerin 

görünmeyen yönlerinden hareketle kendi bilinçaltındaki yaşanmışlıkları dışa vurmaya çalışır. Şairin nesnelerle 

kurduğu sembolik anlam ilişkisi, onun iç dünyasının anlaşılmasını kolaylaştırır. Umran, nesnelerle kurduğu ilişkiyi 

şu şekilde açıklar: “Eşyayı kendi ruh ve şuuraltımı deşifre etmede bir araç olarak kullanıyorum. Çünkü bir dalga 

nasıl dalgakırana çarpınca daha güçlenirse, şair de bir engel aramak zorunda. Maddeye çarpıyor, oradan 

şuuraltında bastırılmış arzular, korkular, umutlar hepsi şuurun yüzeyine çıkıyor. Ve bu şekilde bir nevi eşya 

sembolizmi doğuyor.” (Garip, https://ayvakti.net/?p=1872, Erişim Tarihi: 12.04.2011). Şairin bilinçaltını deşifre 

etmek için başvurduğu bu yöntem, animanın etkilerini göstermek için de uygun bir zemin hazırlar.  

  Kişinin özneleşmesi, bağımsızlık kazanarak hayata uyum sağlaması, anne babayla sağlıklı bir çocukluk 

dönemi geçirmesini gerektirir. “Bir çocuğun kişisel psişesinde kendini gerçekleştirmek isteyen en önemli arketip 



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  743 

anne arketipidir” (Stevens, 2014: 75). Bu durumda birey, kendini gerçekleştirmek için yolculuğa çıkmak 

zorundadır. Eğer erkek çocuk, çocukluk döneminde anne ile bir kopukluk veya sorun yaşamışsa bu durum bütün 

ilişkilerini etkileyecek bir sürecin de başlangıcı olur. “Erkek çocukta doğduğu ilk andan itibaren animanın 

yansıdığı kişi annesidir. Anima aynı zamanda çocuğun annesini nasıl algıladığını da sembolize eden Ay ile de 

ilişkilidir. Eğer, erkeğin anne ile ilişkileri yara almış ise, anima zarar göreceğinden, ilerdeki hayatında karşı cins 

ile olan ilişkilerinde problem yaşanacak ve ilişkiler zarar görecektir” (Serin ve Eker, 2021: 602). Şairin bastırılmış 

çocuksu dürtüleri ve yerine getirilmemiş arzuları, geçmişte unutulmuş gibi görünen bütün acı deneyimleri, bir 

nesne veya simgenin görülmesiyle bilinçdışına baskının zayıfladığı zamanlarda ortaya çıkabilir. Bu durum bazen 

beklentinin gerçekleşmemesi veya tatmin olamama nedeniyle uyumsuzluk sorunlarını da beraberinde getirir. 

Kendini dışlanmış ve ötekileştirilmiş hisseden Umran, bastırılmış duygularının bir tezahürü olarak uyumsuzluk 

yaşadığı kişilere “Paspas” şiiriyle seslenir.  

“Oluşturdum dünyamı kirlerinizden 

Papuçlarınızdan silkerek attığınız 

Tozlarınızdır paslı yüzümü aydınlatan 

Sizin olsun kolonyanız, parfümünüz, ıtrınız 

Beni kapınızın dibine bıraktınız 

Eşikle bir arada yatarım sarmaş-dolaş 

Yaygın yüreğimdir üstünde durduğunuz 

Canımı çok acıtmayın, ne olur basın yavaş 

Değersizliğim varlığımı geçerli kılan 

Siz önemliye sımsıkı yapışıp kalın 

Ben olmasam inceliğiniz nerede kalır 

                                 Beni ya büsbütün dışarı atın, ya da içeri alın…” (SUS, s. 112) 

Şair, kendisine dış kapıya konan bir paspas gibi davrananların kirli davranışlarından bir dünya yaratmıştır. 

Ne içerideki dünyaya dâhil olabilmiş ne de başka bir yere uyum sağlayabilmiştir. Geçmişin şair üzerinde bıraktığı 

bu olumsuz etki, onun sonraki yaşamını da etkilemiştir. Umran, son satırda, ya kabul edilmek ya da tamamen 

içinde bulunduğu uyumsuz dünyadan dışarıya atılmak ister.  

Ayna, Umran’ın şiirlerinde çok sık kullandığı nesnelerdendir. Anne yoksunluğu ile özdeşleştirilebilecek 

olan bu nesne, özneleşme ve kendini gerçekleştirme sürecinde önemli bir objeye dönüşür. Anneden kopuşla oluşan 

boşluk şairin, ayrı bir varlık olduğunun farkına varmasını sağlar. Zorlu bir süreci ifade eden bu durumda Umran, 

odadaki ayna ile sırdaş olur “Sedat Umran, bu şiirinde sıradan bir nesne olan “ayna”yı hakiki dost, dert ortağı ve 

sırdaş konumuna yükseltir. Günlük yaşamda farkında bile olmadığımız, sadece yokluğunda değerini anladığımız 

ayna; şiirde kişileştirilir ve insanoğlunu gözleyen, onun bütün sırlarına hâkim olan bir nesne olarak ön plana 

çıkarılır” (Gürbüz, 2019: 175). “Dert Ortağı” adlı şiirinde aynalar bir yabancı gibi odasında dursalar da bütün 

sırlarına şahittirler. Onlarla bir dert ortağı gibi konuşan şair, sessiz aynalara bütün kahrını, derdini aktarır. 

“Bir yabancı gibi durur odamda 

Bütün gizlerimi bilen aynalar 

Kayıtsız gözlerle boşluğa dalar 

Israrla susarlar ben konuşsam da”  (SUS, s.8) 



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  744 

Anne aslında hem baba hem de çocuğu eve bağlayandır. Babanın anneden kopuşu ve evden ayrılmasıyla 

çocuğun da alışık olduğu ev düzeninden ayrılışına yol açar. Umran, kendi evlerinden dede evine geçişle birlikte 

aile içindeki yerini, düzenini ve değerini kaybeder. Anneyle sürdürülen bağlar ise çok geçmeden kopar ve aile 

içinde devamlılık arz eden düzen sarsılır. Böylece anne, şairin takıntılı olduğu bir alana dönüşür. “Aynada Gün 

Doğumu” adlı şiirinde kimsesiz ve yalnız bırakılışının hüznünü aynalara haykırır. Kendisinden çok başkasına yani 

annesine olan kırgınlığının yansıması olan şiirde aynanın ön plana çıkması anlatılır. Ayna sembolü bu şiirde ona 

yalnızlığını hatırlatan bir ögedir. Kalabalıklar içinde kalan şair, gece yaşadığı yalnızlığı aynalarla paylaşır. Şairin 

birçok şiirinde güneşin camlara, aynalara veya diğer eşyalara vuruşuyla ilgili benzetmelere başvurduğu görülür. 

“Bu kullanımın yoğunluğu Umran’ın bu vakti özel bir zaman dilimi olarak görmesinden ve bu zamanın eşyaya 

yansısının şairi etkilemesinden olduğu söylenilebilir.” (Karakuş, 2023: 29). Anne ellerinin dokunuşu ile güne 

uyanması gerekirken doğan günün aynadaki yansıması, şairin alnına düşer. Yaşamın her alanında ihtiyaç duyduğu 

annenin orada olmayışı şairde iç içe yansıyan ayna görüntüleri gibi sonsuz bir boşluk yaratır. 

Sonuç 
Sedat Umran’ın şiirleri anima arketipi çerçevesinde incelendiğinde kullanılan semboller, temalar, anima 

arketipine ait özelliklerin sevgili, eş veya anne şahsında ortaya çıktığını göstermektedir. Anne ile sağlıklı bir 

şekilde koparılamayan bağlar, anne arketipinin farklı kadın arketiplerinde ortaya çıkışıyla şairin belli noktalarda 

bağımlı veya takıntılı olmasına neden olmuştur Anima arketipinin erkekteki dişilik özellikleri, Sedat Umran’ın 

şiirinde duygusallık, karamsarlık, uyumsuzluk ve yalnızlık duygularını ön plana çıkarmıştır. Şair, kalabalıklar 

içinde geceye sığınan Ahmet Haşim gibi odasında bulunan aynayla sırdaş olmuştur. Şiirlerinde kullandığı ayna 

sembolü ile kimseyle paylaşamadığı yalnızlığının şahidinin aynalar olduğunu sık sık vurgular. Anima arketipinin 

yaratmış olduğu duygusallık ve anne yoksunluğunun neden olduğu boşluk, şairi, kadınlara karşı hassas duygulu 

ve inceliklerle örülü şiirler yazmasını sağlayan yaratıcı bir güce ulaştırmıştır. Şairin şiirlerini yazarken eşyalar 

üzerinden bir duygu dünyası ve çeşitli semboller geliştirmesi, onun çağdaşları arasında farklı bir konuma 

yükselmesini sağlamıştır. “Nesne şairi” unvanı verilen şair, nesnelere can kazandırarak ölüm korkusunu ölümsüz 

olanda aramaya başlamıştır. Eşyanın ruhuyla kurduğu ilişki, Umran’ın şiirlerinde farklı bağdaştırmalar, semboller 

ve özgün bir dil kullanımı yaratmıştır.   

  



 
 

Sedat Umran’ın Şiirlerinin Anima Arketipi Işığında İncelemesi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  745 

Kaynakça  
Ayvazoğlu, B. (1997). Defterimde Kırk Suret. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Büyükmatür, F. C. (2017). Şairlik Yönüyle Sedat Umran. Yüksek Lisans Tezi: Karamanoğlu Mehmetbey 

Üniversitesi.  

Biricik, İ. (2024). Arketipsel Eleştiri Kuramı Bağlamında “Kürk Mantolu Madonna” romanında Anima ve 

AnimusArketipi. Turkish Studies - Language, 19(3), 913-929. 

Cebeci, O. (2004). Psikanaltik Edebiyat Kuramı. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Fordham, F. (1997). Jung Psikolojisi. Aslan Yalçıner (Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, S. (2001).  Sanat ve Sanatçılar Üzerine. Kamuran Şipal. (Çev.) İstanbul: YKY  

Freud, S., Jung, C.G. ve Adler, A. (1981). "Edebiyat ve Psikoloji". (s.52-78). Psikanaliz Açısından 

Edebiyat. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları.  

Garip, R. (2011). Sedat Umran’la Şiir Üzerine. https://ayvakti.net/?p=1872, [Erişim tarihi: 12.04.2011]. 

Geçtan, E. (1998). Psikanaliz ve Sonrası. İstanbul: Remzi Kitabevi.  

Gülcan, C. (2020). Psikolojik Tipler ve Jung Psikolojisi Üzerine Bir Değerlendirme. Karadeniz Sosyal 

Bilimler Dergisi, 12(23), 566-579. https://doi.org/10.38155/ksbd.685872. 

Güngörmüş, E. N. (2021). Sanatçının Kendine Yolculuğu: Sanat ve Edebîyat Üzerine Psikanalitik 

Denemeler. İstanbul: Metis. 

Gürbüz, A. (2019). Eşyaya Can Veren Şair Sedat Umran’ın Şiirini Kuran Nesneler. Şiir Kuran Nesneler. 

(içinde s. 165-197). Ankara: Hece Yayınları.  

Gürol, E. (1977). Carl Gustav Jung. İstanbul: Cem Yayınevi.  

Jung, C.G. (1998). Analitik Psikolojinin Temelleri. Kamuran Şipal. (Çev.). İstanbul: Cem Yayınevi.  

Jung, C.G. (2005). Dört Arketip. Zehra Aksu Yılmazer. (Çev.). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Jung, C.G. (2006). Analitik Psikoloji. .E. Gürol. (Çev.). İstanbul: Payel Yayınevi.  

Jung, C.G. (2009). İnsan ve Sembolleri, A. Nihat Babaoğlu. (Çev.). İstanbul: Okuyanus Yayıncılık. 

Jung, C.G. (2015a). Kişiliğin Gelişimi. D. Olgaç. (Çev.). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Jung, C.G. (2015b). Maskülen Erilliğin Farklı Yüzleri. Didem Gamze Erdinç. (Çev.). İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık.  

Jung, E. (2004). Animus ve Anima.  Newyork: Spring Publications.  

Kara, M. (2023). Üniversitelerde verilen edebiyat kuramları ve eleştiri yöntemleri derslerine yönelik bazı 

dikkatler. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi (35), 409-422. 

https://doi.org/10.29000/rumelide.1342124.  

Kara, M. (2024). Transhümanizm Kavramı ve Sedat Umran‟ın Eşya Şiirlerindeki Trajik Duruma Yeniden 

Bakmak. BUGU Dil ve Eğitim Dergisi, 5(3), 2024, 293-315.  

Kara Tekgül, I., & Günaltay Başak, M. (2023). Âşık Veysel Şiirlerinde Ulu Ana Arketipinin Sembolleri. 

Kültür Araştırmaları Dergisi (19), 137-151.  

Karahan, A. & Bakır, T. (2022). Jungian Edebîyat Eleştirisi Bağlamında Cemal Süreya Şiirinde Kendini 

Gerçekleştirme Biçimleri. Journal of Turkish Language and Literature, 62(2), 371-405. 

https://Doi.Org/10.26650/Tuded2022-1152846.  

Karakaş, R. (2013). Siirt Efsane ve Halk İnanışlarında Yılan Miti. Folklor/Edebiyat, XIX, 73: 49-62. 

Karakuş, A. (2023). Sedat Umran ve Müstakil Bir Şiir Kitabı Akşam Şiirleri. Hars Akademi, 6 (1), 23-32. 



 
 

Necla Dağ Ergen 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  746 

Kaynar, İ. (2008). Şiire Adanmış Bir Ömür: Sedat Umran. İstanbul: Kartalite.  

Kurdakul, Ş.(1973). Şairler ve Yazarlar Sözlüğü. İstanbul: Bilgi Yayınevi. 

Moran, B. (1988). Edebîyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: Cem Yayınları. 

Sarıçiçek, M & Özsözgün, B. (2023). Selim İleri’nin Romanlarında Anima/Animus Arketiplerinin 

Sağlıksız Gelişimi: Eşcinsel Karakterler. ZfWT, Vol 15, No.2 63-78. 

Serin S. & Eker, E. (2021). Jung’un “Anima” Arketipinin Karşı Cinsle İlişkilerdeki Etkisinin Ted Bundy 

Üzerinden İncelenmesi. Sosyal Bilimler Dergisi / The Journal of Social Science, 8, 50, s. 592-607.  

Sümer, N. (2016). Dinsel ve Mitolojik Bir Sembol Olarak Yılan. The Journal of Academic Social Science 

Studies, 43, 275-288.  

Stevens, A. (2014). Jung. Ankara: Dost Yayınevi. 

Tanrıtanır, B. C.(2019). Paul Auster ve Arketip Eleştiri. İstanbul: Hiperlink Yayınları.  

Umran, S. (1995). Sedat Umran'dan Seçmeler. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Umran, S. (1997). Şiirde Metafizik Gerçek. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Umran, S. (2000). Kırık Ayna. İstanbul: Yaba Yayınları.  

Umran, S. (2001). Şiir ve Sanat Görüşüm. Hece Türk Şiiri Özel Sayısı, 53,54,55, 439-440, Ankara: Hece 

Yayınları. 

Yavuzer, M. (2018). "Cemal Süreya’nın Şiirlerinde Kadın Arketipi". Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, (41), 133-150. 

 

 



 

	 2025, 10/3: 747-764 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) sözün üstünlüğünün kaynağına yönelik 
tartışmalara nazım düşüncesiyle dahil olmuştur. Hicrî üçüncü asırda Kur’ân temelinde 
başlayan ve ideolojik yaklaşımlarla şekillenen söz konusu tartışmalar Cürcânî’nin 
yaşadığı döneme kadar sürmüştür. Sözlerin birbirlerine olan üstünlüklerini odağına alan 
bu tartışmalarda genellikle iki kriterden biri tercih edilmiştir. Sözlerin mukayesesinde 
lafız veya manadan birini kriter olarak belirleyen önceki belâgat alimlerinin aksine 
Cürcânî nazmı yani sözdizimi kriter olarak belirlemiştir. Ona göre üstünlük 
mukayesesinde lafız veya mana tek başına kriter olamaz. Çünkü lafzı dikkate almadan 
manaların mukayesesi söz konusu olamayacağı gibi manayı hesaba katmadan da lafızlar 
arasında bir üstünlükten söz edilemez. Bu sebeple Cürcânî üstünlüğün, lafız veya 
manada tek başına değil hem lafzı hem de manayı kuşatan nazımda olduğunu 
düşünmektedir. Sözün üstünlüğünü nazma bağlarken aslında onun ana hedefi Kur’ân’ın 
mucizeliğinin nazmında olduğunu kanıtlamaktır. Belirtilen amaç doğrultusunda onun, 
görüşlerini sistemli bir düşünce olarak yapılandırdığı görülmektedir. Bu sebeple onun 
nazım düşüncesi bir teori olarak adlandırılmış ve “Cürcânî’nin Nazım Teorisi” şeklinde 
şöhret bulmuştur. Bu durum söz konusu düşüncenin teori analizini gerekli kılmaktadır. 
Bu makalede de Cürcânî’nin nazım düşüncesinin bilimsel anlamda bir teori mahiyetinde 
olup olmadığı incelenmektedir. Bu amaç doğrultusunda sözü edilen görüşlerin teori 
analizi yapılmaktadır. Cürcânî ve nazım düşüncesi üzerine çeşitli seviyelerde bazı 
çalışmalar mevcut ise de bu düşüncenin teori analizini yapan bir çalışmaya 
rastlanılmamıştır. Bu bakımdan Cürcânî’nin nazım düşüncesinin bilimsel anlamda bir 
teori olup olmadığına ilişkin soru işaretleri bir problem olarak varlığını sürdürmektedir. 
Bu çalışma ile sözü edilen problemin çözümüne katkı sunulması hedeflenmektedir. 
Çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden doküman analizi kullanılmaktadır. 
Cürcânî’nin nazım düşüncesini ortaya koyduğu Delâilu’l-i‘câz adlı eser bu yöntemle ele 
alınmaktadır. Eser nazım düşüncesini ortaya koyma niteliğinin yanı sıra belâgat ilminin 
kurucu metinleri arasındadır. Bu bakımdan eser sistematik bir kitap mahiyeti arz 
etmemektedir. Buna rağmen eserde belli konuların farklı açılardan incelendiği dikkat 
çekmektedir. Lafız-mâna ikileminin çokça yer aldığı eserde kelime ve kelam farkına 
değinilmekte “meâni’n-nahv” ve “nazım” kavramlarına yer verilmekte ve fesâhat ile 
belâgatın farklılıklarına işaret edilmektedir. Bu kavramların yanı sıra Cürcânî’nin ele 
aldığı konular arasında bir ilişkinin olduğu da görülmektedir. Cürcânî öncelikle sözlerin 
mukayese edilebilir olmasını kanıtlamaya çalışmaktadır. Fakat bunu yapmadan önce 
Arap şiirlerini ve nahiv ilmini koruma altına almayı amaçladığı görülmektedir. Ona göre 
Arap şiiri ve nahiv ilmi sözlerin mukayese edilebilir olduğunun kanıtlanmasında kritik 
bir rol oynamaktadır. Daha sonra belâgat ve fesâhatin nazımda olduğu düşüncesini 
açıklamaya girişen Cürcânî, bunu belâgat ve fesâhatin sadece lafızda veya sadece 
mânada olmasının mümkün olmadığını kanıtlama yoluyla yapmaktadır.  Esasen bu iki 
önerme ile Cürcânî’nin nazım düşüncesinin teorik bir temele oturduğu söylenebilir. 
Fakat onun, bu eseri yazmaktaki ana hedefinin Kur’ân’daki i‘câzın yerine yönelik bir 
açıklama olması dolayısıyla üçüncü bir temel önerme olarak i‘câzın yerinin Kur’ân’ın 
nazmı olduğu savı ele alınmaktadır. Sonuç olarak zikredilen kavramlar ve önermeler ile 
Cürcânî’nin nazım düşüncesinin bir teori niteliğine haiz olduğu söylenebilir. Eserin 
içinde dağınık halde bulunan belâgat konularından haber çeşitleri, hazif, takdim, fasıl-
vasıl, kasr, teşbih, mecâz, istiâre gibi konularla ilgili yaptığı açıklamalar ise söz konusu 
teorinin olguları mahiyetindedir.  

Anahtar Kelimeler: Arap Dili, Belâgat, Fesâhat, Cürcânî, Teori, Nazım Teorisi 

 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 08.07.2025 
Kabul Tarihi: 12.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Yusuf Ziya Bal 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Yusuf Ziya Bal 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Bal, Y. Z. (2025). Abdülkâhir el-Cürcânî’nin 
Nazım düşüncesi bir kuram mıdır?. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 747-764, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1736936   
 
** Bu makale yazarın, "Bir Kuram Olarak 
Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi" adlı 
Doktora Tezinden üretilmiştir. 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 
 

Is ‘Abd al-Qâhir  al-Jurjani's Nazm Thought a Theory? 
 

Yusuf Ziya Bal1*-** 
 
1 Ar. Gör. Dr., Akdeniz Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belâgatı Anabilim Dalı, Antalya, Türkiye. 
 

Res.Ass.Dr., Akdeniz University, Faculty of Theology, Department of Arabic Language and Rhetoric, Antalya, Türkiye, 
https://ror.org/01m59r132, https://orcid.org/0000-0002-7291-5539,  yusufziyabal@akdeniz.edu.tr 
 

* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1736936
https://ror.org/01m59r132
https://orcid.org/0000-0002-7291-5539
mailto:yusufziyabal@akdeniz.edu.tr


 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  748 

 
  Abstract 

‘Abd al-Qâhir al-Jurjânî (d. 471/1078) was involved in the debates on the source of 
the superiority of speech with the idea of Nazm. These debates, which started on the 
basis of the Qur'ān in the third century of Hijr and were shaped by ideological 
approaches, continued until al-Jurjânî’s time. In these debates, which centered on 
the superiority of words over each other, one of two criteria was generally preferred. 
Unlike the previous scholars of rhetoric, who used either wording or meaning as a 
criterion for the comparison of words, al-Jurjânî used the syntax as a criterion. 
According to him, either wording or meaning alone cannot be the criterion in the 
comparison of superiority. Because, just as there cannot be a comparison of 
meanings without accepting the wording, one cannot speak of superiority between 
words without taking the meaning into account. For this reason, al-Jurjânî thinks that 
the superiority is not in the wording or meaning alone, but in the verse that 
encompasses both the wording and the meaning. While attributing the superiority of 
the word to verse, his main goal is to prove that the miracle of the Qur'an lies in its 
verse. For this purpose, it is seen that he structured his views as a systematic thought. 
For this reason, his idea of Nazm was named as a theory and became famous as “al-
Jurjânî’s Theory of Nazm”. This situation necessitates a theoretical analysis of the 
thought in question. In this article, it will be investigated whether al-Jurjânî’s thought 
on Nazm is a theory in the scientific sense. For this purpose, a theory analysis of the 
aforementioned views will be conducted. Although there are some studies on al- 
Jurjânî and the idea of Nazm at various levels, there is no study that analyzes the 
theory of this idea. In this respect, the question marks regarding whether al- Jurjânî’s 
thought on Nazm is a theory in the scientific sense continues to exist as a problem. 
This study aims to contribute to the solution of this problem. In line with this goal, 
document analysis, one of the qualitative research methods, is used in this study. The 
work entitled Delâil al-i‘jâz, in which al- Jurjânî presents the idea of Nazm, is 
analyzed with this method. In addition to revealing the idea of verse, the work is 
among the founding texts of the science of eloquence. In this respect, the work is not 
a systematic book. Nevertheless, it is noteworthy that certain topics are analyzed 
from different angles. In the work, where the dichotomy of “lafz-mânâ” and “lafız-
mânâ” is frequently mentioned, the difference between word and kalâm is 
mentioned, the concepts of “meânî al-nahw” and “nazm” are included, and the 
differences between eloquence and eloquence are pointed out. In addition to these 
concepts, it is also seen that there is a relationship between the subjects that al-Jurjânî 
deals with. First of all, al- Jurjânî tries to prove that “words are comparable”. 
However, before doing so, he aims to protect Arabic poetry and the science of 
grammar. According to him, Arabic poetry and the science of grammar play a critical 
role in proving that words are comparable. Then, al-Jurjânî attempts to explain the 
idea that “eloquence and eloquence are in verse” and does so by proving that it is 
not possible for eloquence and eloquence to be only in words or only in meaning.  
In fact, with these two propositions, it can be said that al- Jurjânî has established a 
theoretical basis for the idea of Nazm. However, since his main goal in writing this 
work was an explanation of the place of i‘jâz in the Qur’ân, the argument that “the 
place of i‘jâz is the Nazm of the Qur’ân” is discussed as a third basic proposition.In 
conclusion, with the concepts and propositions mentioned, it can be said that al-
Jurjânî’s idea of Nazm has the quality of a theory. His explanations on the topics of 
rhetoric scattered throughout the work, such as types of haber, hazf, takdim, fasl-
vasl, kasr, tashbih, mecâz and istiâre, are facts that support the theory in question. 
 
Keywords: Arabic Language, Rhetoric, Phesâhat, Jurjânî, Theory, Theory of 
Nazm 
 

Research Article 
 
History 
Received: 08.07.2025 
Accepted: 12.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Yusuf Ziya Bal 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Yusuf Ziya Bal 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Bal, Y. Z. (2025). Is ‘Abd al-Qâhir  al-Jurjani's 
Nazm thought a theory. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 747-764,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1736936   
 
** This article is derived from the author's doctoral 
thesis titled “Abdulkahir al-Jurjani's Concept of 
Rhythm as a Theory.” 
 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1736936


 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  749 

Giriş 
Kur’ân’ın mucizevî bir kitap olduğu konusunda Müslümanlar arasında fikir birliği bulunsa da bu mucizenin 

tam olarak nerede tecelli ettiği hususu hicri üçüncü asırdan itibaren önemli bir tartışma konusu haline gelmiştir. 

Bu dönemde ortaya çıkan farklı din ve düşünce akımlarının Kur’ân’a yönelik eleştirileri, İslam alimlerini i‘câzü’l-

Kur’ân meselesi üzerinde derinlemesine düşünmeye sevk etmiştir. Bu bağlamda öne çıkan isimlerden biri 

Mu‘tezilî düşünür İbrahim en-Nazzâm (ö. 231/845) olmuştur. Nazzâm, Kur’ân’ın mucizevîliğini “sarfe” 

düşüncesiyle açıklamıştır. Sarfe nazariyesine göre Kur’ân’ın benzerini getirme gücüne sahip olanlar, Allah’ın 

engellemesiyle aciz bırakılmaktadır. Yani Kur’ân’ın mucizesi insanların benzerini yapmaktan alıkonulmasıyla 

gerçekleşir.  

Ancak Nazzâm’ın öğrencisi Câhız (ö. 255/869) sarfe düşüncesinde hocasına katılmamıştır. Câhız’ın 

Kur’ân’ın i‘câzının nazmında bulunduğu görüşüne sahip olduğu söylenebilir. Her ne kadar günümüze ulaşmamış 

olsa da, Câhız’ın Nazmu'l-Kur'ân adlı eserinin bu düşüncenin önemli bir tezahürü olduğu kabul edilmektedir. 

(Yavuz, 2000, s. 404) Câhız’a göre Kur’ân’ın eşsizliği, sadece lafızlarının değil, aynı zamanda onların bir araya 

geliş biçiminin, belâgatının ve ortaya koyduğu ahengin bir sonucudur.  

Hicrî beşinci asrın ilk üç çeyreğinde yaşadığı bilinen Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) hayatını kelâmî 

tartışmaların yoğun olarak yapıldığı Cürcân’da geçirmiştir. Kaynaklarda mu‘tezilî baskıya maruz kaldığı da ifade 

edilen Cürcânî, Kur’ân’ın i‘câzı konusuna bir eş‘arî olarak yaklaşmış ve bir düşünce sistemiyle onu açıklamaya 

çalışmıştır (Kütübî, 1973, s. 2/370). Söz konusu düşünce sistemi günümüzde nazım teorisi olarak kabul 

görmektedir. Bu çalışmada ise Cürcânî’nin nazım düşüncesi, kuram olup olmaması bakımından ele alınacaktır. 

Cürcânî’nin, nazım düşüncesini ele aldığı eserinde Arap belâgatının bir ilime dönüşmesine ilişkin ilk 

adımları attığı görülmektedir. Onun i‘câzu’l-Kur’ân’ı açıklarken ele aldığı konuların kendisinden sonra gelenlerin 

önünü açtığı ve belâgatın sistemli bir yapı kazandığı söylenebilir. Bu durum özellikle miladî XIX. asrın 

sonlarından itibaren Cürcânî ve nazım düşüncesi üzerine yapılan çalışmaların artmasını ve çeşitlenmesini 

sağlamıştır. Söz konusu dönemde nazım düşüncesi, bir teori olarak kabul edilip araştırmalar bu ön kabul üzerine 

inşa edilmiştir. Bu durum ise Cürcânî’nin nazım düşüncesinin teori analizini zorunlu kılmaktadır. 

Teori, etimolojik olarak Fransızca’daki “théorie” kelimesinden aktarılmış ve Türk Diline “kuram” 

kelimesiyle tercüme edilmiştir. Kelime, “Sistemli bir biçimde düzenlenmiş birçok olayı açıklayan ve bir bilime 

temel olan kurallar, yasalar bütünü” şeklinde tarif edilmiştir (Akalın vd., 2008, s. 117). Kavram olarak bilim 

felsefesinin konuları arasında bulunan teorinin ittifak edilen bir tarifi bulunmamaktadır. Bu sebeple teorinin, ilişkili 

olduğu yakın kavramlarla bir arada anlaşılması daha kolay olacaktır. 

İlk olarak hipotez, bir olgunun arkasındaki gerçeği ortaya çıkarmayı hedefleyen çözüm önerisidir (Sönmez, 

2010, s. 27). Ancak doğrudan test edilme imkânı bulunmadığı için hipotezin doğru olup olmadığı bilinmemektedir. 

Öte yandan aynı olguya ilişkin birden fazla hipotez ileri sürülebilir. Kanserin sebebine ilişkin öne sürülen 

hipotezler arasında sigara, alkollü içecekler, hava kirliliği, kalabalık kent yaşamı, endişe, doğadan uzaklaşma, 

kalıtsal özellikler ve sinsi bir virüs gibi somut etkenlerin yanı sıra cin çarpması, nazar ve ilâhî gazap gibi soyut 

etkenler yer almaktadır (Yıldırım, 2000, s. 114). Bu hipotezlerin güçlü veya zayıf olmaları onları hipotez olmaktan 

çıkarmaz. Olguyla bağdaşma sıklığı hipotezi güçlendirirken aksi durum ise onu zayıflatır. Ancak her iki durumda 

da hipotez olma niteliği devam eder. Doğrudan test edilme imkânına kavuştuğu zaman ise ya doğrulanarak yasaya 

dönüşür ya da yanlışlanıp bilim tarihindeki diğer çürütülmüş iddialar arasına girer (Yıldırım, 2000, s. 64). 



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  750 

Yasa yukarıdaki ifadelerden anlaşılacağı üzere olgu temellidir. Bu durum yasayı sadece gözlemlenebilen 

ve ölçülebilen ifadelerle sınırlandırmaktadır. Bu bakımdan “üçgenin üç kenarı vardır” gibi mantıksal veya 

“bekarlar evli değildir” gibi analitik genellemeler yasanın kapsamına girmemektedir (Özlem, 2010, s. 59). Yasanın 

bir diğer özelliği ise genelleme olmasıdır. Dolayısıyla belirli bir nesne veya olgu üzerinden yapılan açıklamalar 

yasa olmayacağı gibi zaman ve mekân sınırı bulunan açıklamalar da yasa kapsamında değerlendirilmez. Buna göre 

“Dünya Güneş sisteminde bir gezegendir” ifadesi öznesinin belirli olması sebebiyle yasa olarak kabul edilmediği 

gibi  “Bu bahçedeki bütün çiçekler...” diye başlayan önerme ile “Geçen sene doğan bütün çocuklar…” şeklinde 

başlayan önerme de zaman ve mekân sınırından dolayı yasa olarak nitelenmez. 

Yasanın genelleme yapılı ve olgusal olmasının dışında dikkate alınması gereken özelliği ise birçok kez 

kanıtlanmış olmasıdır. Öyle ki yasanın doğrulanma oranı %99’un üstündedir.  Yasanın yanlışlanma oranına 

bırakılan %1’den daha küçük payın ise yasa dahi olsa bilimin ulaştığı sonuçların yanlışlanabilir olma özelliğinden 

dolayı bırakıldığı söylenebilir. 

Doğada yer alan ve gözlenebilen olayları ifade etmekte kullanılan olgu kavramı teorinin açıklamaya 

çalıştığı problemi temsil emektedir. Bu itibarla teori, meydana gelen olayın arka planındaki dinamiği 

açıklamaktadır. Bu açıklama hipotez ve yasa gibi basit ve bir-iki önerme ile değil birbiriyle ilişkili birçok önerme 

ile yapılmaktadır. Bu itibarla teori çoğu zaman kısmen doğrulanmış fakat tamamen kesinleşmemiş savlar topluluğu 

olarak kabul edilmektedir (Özlem, 2010, s. 65; Yıldırım, 2000, s. 133). 

1. Nazım Teorisinin Zemini 
Kur’ân’ın nüzûlünden hicrî dördüncü asrın sonlarına kadar geçen süreçte dil, edebiyat, tefsir ve kelâm 

sahalarında gelişimini sürdüren belâgat beşinci asırla birlikte müstakil bir ilim dalı haline gelme süreci başlamıştır. 

Henüz belâgat teşekkül etmeden söz konusu sahalarda yapılan tartışmalar ve üretilen eserlerde belâgatın ilk 

nüveleri oluşurken yeni dönemde ilk belâgat eserleri kaleme alınmış bu eserlerde belâgatın temel konuları 

belirlenmiştir (Kılıç, 1992, ss. 380-381). Cürcânî’nin kaleme aldığı Delâilu’l-i‘câz, belâgatın ilk müstakil eseri 

hatta belâgat ilmi açısından kurucu eser kabul edilmektedir (İnce, 2019, s. 918). Sonrasında Ebû Yakûb Sekkâkî 

(ö. 626/1229) ve Kazvînî ile belâgatın bir ilim dalı olarak teşekkül süreci tamamlanmıştır. Bu bakımdan Cürcânî, 

belâgat disiplinin kurucusu olarak kabul edilmektedir (Özalp, 2022, s. 129; Râzî, 2004, ss. 24-25; Yalar, 1997, ss. 

48-49). 

Belâgat disiplininin kurucusu olarak tanımlanmasını sağlayan Delâilu’l-i‘câz adlı eserinde Cürcânî, 

teşekkül sürecinde bulunan belâgatın birçok konusuna yer verir. Ancak görülebildiği kadarıyla Cürcânî’nin bu 

konuları ele almasının temel amacı Kur’ân’ın mucizevî yönünün onun nazmında olduğunu kanıtlamaktır. Bu 

bakımdan Cürcânî’nin amacı farklı sahalarda dağınık halde bulunan belâgat bilgilerini bir araya toplayarak 

Kur’ân’ın i‘câzını açıklamaya çalışmaktır. Nitekim çeşitli belâgat sanatlarının Kur’ân’ın anlaşılmasında araç 

olarak kullanılması (Bahar, 2025, s. 15-52) bu amacını desteklemektedir. 

Cürcânî’yi nazım düşüncesine iten fikrî bir zemin olduğu da açıktır. Bu zemini oluşturan iki yapıdan söz 

edilebilir. Birincisi i‘câzın ve fesâhatin yerine ilişkin tartışmalar diğeri ise belâgatın teşekkülüne olan ihtiyaçtır. 

Kelâm sahasında uzun yıllar devam eden Kur’an’ın mucizevîlik yönüne ilişkin tartışmaların, bu zeminin en önemli 

kısmını oluşturduğu söylenebilir. Bu itibarla halku-l-Kur’ân tartışmaları bağlamında Kur’ân’ın mucizeliğinin 

mahiyeti gündeme gelmiştir. Mu‘tezilenin başını çektiği birtakım itikadî ekoller i‘câzın lafızda gerçekleştiği fikrini 

benimserken (Eş‘arî, 1950, s. 2/231; Bahşi, 2021, ss. 258-261) Ehl-i sünnet ise i‘câzın manada olduğu fikrini 

savunmaktadır (Öğmüş, 2009, s. 33). 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  751 

Kelâm sahasında söz konusu tartışma sürerken edebiyat sahasında da fesâhatin yeri tartışması 

yapılmaktadır. Kur’ân ve Hadîs’in yanında şiirler de tedvin edilmiştir. Söz konusu şiirler sadece edebî bir miras 

değil aynı zamanda dönemin şairleri için bir model olmuştur. Onlar Câhiliye şiirlerini inşat etmenin yanı sıra bu 

şiirleri model alarak yeni şiirler ortaya koymuştur. Bu durum eski şiirler ile yeni şiirler arasında doğal bir mukayese 

sürecini başlatmıştır. Diğer alanlar gibi şiirin de sanatı ve kültürü olduğunu ifade eden İbn Sellâm el-Cumahî’nin 

(ö. 231/846 [?]) şiir eleştirisinde öznel yaklaşımı tercih ettiği görülmektedir (Cumahî, 1974, s. 1/5). Câhız ise Küfe 

dil mektebinin önemli isimlerinden Ebû Amr eş-Şeybânî’nin (ö. 213/828 [?]) beğendiği şiirleri eleştirerek bu 

konuda nesnel ölçütlere yönelmenin gerekliliğini vurgulamıştır. Ona göre anlamlar herkesçe bilinebilecek bir 

unsurdur. Şiirleri asıl güzel yapan unsurlar vezin, lafız seçimi, kolay telaffuz gibi lafzî unsurlardır (Câhız, 1424, 

s. 3/67). Onun bu düşüncesi anlamına bakarak şiirin güzel olduğuna karar verilemeyeceği gibi iki şiir arasında da 

anlamı üzerinden estetik mukayese yapılamayacağını ifade etmektedir. Örnek olarak zikredilen bu yaklaşımlar 

estetiğin yeri problemini gün yüzüne çıkarmıştır. 

Kur’ân özelinde i‘câzın yeri, diğer edebî eserler açısından da belâgat ve fesâhatin yeri problemi, nazım 

düşüncesine zemin hazırlarken öte yandan artık belâgat ilmine olan ihtiyaç da belirginlik kazanmıştır. Hem temel 

İslam bilimleri açısından Kur’ân’ın anlaşılmasında sadece dilbilgisi kurallarının yeterli olmadığı görülmüş hem 

de edebiyat sahasında estetiğin nesnel ölçütlere bağlanma gereği hissedilmiştir. Bu durum Belâgat ilminin ortaya 

çıkışına zemin olmuştur (İnce, 2019, ss. 916-917). 

2. Nazım Teorisi 
Abdülkâhir el-Cürcânî’nin nazma ilişkin düşüncelerinin yer aldığı Delâilu’l-i‘câz ve Esrâru’l-belâga adlı 

eserleri XX. yüzyılın başlarından itibaren araştırmacıların dikkatini çekmiştir. Bu durum eserlerinin tahkikinin 

önünü açmış ve söz konusu iki eseri tahkik edilerek araştırmacılara sunulmuştur. Böylelikle Cürcânî ve nazım 

düşüncesine ilişkin araştırmalar çoğalmış bu süreçte Cürcânî’nin nazım düşüncesi teorisi olarak nitelendirilmeye 

başlamıştır.  

Her teoride olduğu gibi nazım düşüncesi de kavramlar ve önermeler üzerine kuruludur. Bütünü bakımından 

orijinal olsa da nazım düşüncesinin sacayakları mesabesindeki kavramların önceki bazı tartışmalarla gelişim 

gösterdiği hatta bu tartışmalarda ortaya çıktığı söylenebilir. Kavramların içini dolduran isim Cürcânî olsa da bu 

tartışmaların ona geniş bir yol açtığını kabul etmek gerekir. 

Kavramlar 
Cürcânî’nin nazım düşüncesi birçok kavram üzerinde şekillenmiştir. Bunların en önemlileri yukarıda işaret 

edilen tartışmaların ortaya çıkardığı lafız ve mâna, kelime ve kelam, meâni’n-nahv, nazım ile fesâhat ve belâgat 

kavramlarıdır. Bu kavramlar Cürcânî öncesi dönemde çokça tartışılmış ve belli bir anlam çerçevesi kazanmıştır. 

Bununla birlikte Cürcânî söz konusu kavramlar için bir tanıma yer vermemiştir. Bu sebeple -varsa- önce 

kavramların Cürcânî’ye kadar geçirdikleri aşamalara değinilecek daha sonra nazım düşüncesinde kazandıkları 

anlamlar tespit edilmeye çalışılacaktır.  

1.1.1. Lafız ve Mâna 
Cürcânî’nin düşüncesinin dayandığı temel kavramların ilk ikisi lafız ve mânadır. Cürcânî’de bu iki 

kavramın çoğu zaman birlikte kullanıldığı görülmektedir. Ayrıca bu kavramlardan biri ile ilgili açıklama 

yapılırken genellikle diğeri de gündeme gelmektedir. Bu sebeple iki kavram, bir başlık altında değerlendirilmiştir.  

Arapça’da “lafız” kelimesinin türediği ل-ف-ظ kökü, sözlükte “bir şeyi atmak” anlamında kullanılmaktadır. 

Bu itibarla “bir şeyi ağızdan çıkarıp atmak”, “yeryüzünün mevtayı dışarı çıkarması” ve “denizin içindekini sahile 



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  752 

vurması” gibi ifadeler bu fiil köküyle anlatılmaktadır (Ferâhîdî, 1408, s. 8/161). Kelimenin anlam daralmasına 

uğrayarak “atma” anlamının zamanla ağızdan çıkan sözleri ifade ettiğini söylemek gerekir. Nitekim kimi 

sözlüklerde “lafız” kelimesi, mastar anlamının yanında “kelam” ile eş anlamlı görülerek ağızdan çıkan “söz” diye 

de tarif edilmiştir.(İbn Düreyd, 1987, s. 2/932) Mâna ise akla takılmak, ilgilenmek, boyun eğmek ve açığa çıkmak 

gibi anlamları olan ع-ن-ي kökünden türemekte, “lafızla kastedilen şey” olarak tarif edilmektedir (Ferâhîdî, 1408, 

s. 2/253; İbn Fâris, 1979, s. 4/146-148). 

İ‘câz ve fesâhat tartışmaları lafız-mâna kavram ikilisi üzerinde cereyan etmiştir. Hicrî üçüncü asırda 

Câhız’ın de katıldığı bu tartışma üzerinde kalem oynatma geleneğine olan ilgi beşinci asra kadar devam etmiştir 

(Câbirî, 2001, s. 100). Câhız’ın lafzı ön plana çekerek ortaya koyduğu “anlamlar yollara atılmıştır” metaforu  

Cürcânî’ye kadar lafız-mâna problematiğinde lafzı önceleyenlerin temel argümanı haline gelmiştir. Bu ifadesiyle 

Câhız’ın fesâhatin membaı hususunda lafızcı düşünceye dayanak teşkil ettiği söylenebilir (Boyalık, 2016, s. 76). 

Câhız ile aynı asırda yaşayan İbn Kuteybe (ö. 276/889) de lafız-mâna ilişkisi üzerine kafa yoran 

isimlerdendir. Ona göre şiirler lafız ve anlam açısından dört kısma ayrılır; a- lafzı ve anlamı güzel olanlar b- anlamı 

güzel lafzı kötü olanlar c- lafzı güzel anlamı kötü olanlar d- lafzı ve anlamı kötü olanlar (İbn Kuteybe, 1423, s. 

1/65-70). İbn Kuteybe’nin söz konusu ayrıma ilişkin verdiği örneklerde lafzın güzelliği ile kelimelerin fonetik 

uyumunun, anlamın güzelliği ile de şiirin nahoş durumları betimlemesinden uzak olmasının kastedildiği 

görülmektedir (Boyalık, 2016, s. 78). Bununla beraber İbn Kuteybe’nin lafız-mâna düşüncesinin Kur’ân ve tefsir 

özelinde tefsir-te’vîl ayrımına da yansıdığı belirtilmelidir (Bahar, 2024, s. 164). 

Câhız ve İbn Kuteybe’den yaklaşık yarım asır sonra yaşayan Kudâme b. Ca‘fer (ö. 337/948) ise nahoş 

durumları konu edinen şiirlerde bu durumun şiirin estetik güzelliğine zarar vermeyeceğini düşünmektedir. Ona 

göre marangoz kalitesiz bir ahşaba güzel bir şekil verebileceği gibi şair de nahoş bir anlamı estetik bir şekilde ifade 

edebilir (Kudâme b. Cafer, 1302, s. 5). Bu itibarla Kudâme b. Ca‘fer her türlü anlamın estetik bir şekilde ifade 

edilebileceğini savunmaktadır. Öte yandan o şiiri mantıksal bir yaklaşımla “mânası olan, vezinli ve kafiyeli söz” 

şeklinde tanımlamakta ve bu tanımını klasik mantıktaki insan tanımıyla karşılaştırmalı olarak açıklamaktadır. Bu 

açıklamaları estetik şiire ulaşmak için yaptığı görülen Kudâme’ye göre şiirin güzelliği konusunda sekiz ölçüt 

bulunmaktadır. Bunlar tanımdan anlaşılan lafız, mâna, vezin ve kafiye ile lafız mâna uyumu, lafız vezin uyumu, 

mâna vezin uyumu ve mâna kafiye uyumudur. Ona göre şiir bu sekiz açıdan ele alınır (Kudâme b. Cafer, 1302, s. 

7). Bu yönleri hâiz şiirin Kur’ân âyetlerindeki fâsılalara benzetilmesi, diğer ifadeyle fâsıla âyetlerinin şiirdeki 

vezin ve kafiyeye benzetilmesi aynı belâgî ve estetik vurguya matuftur (Bahar, 2025, s. 26-35). 

Cürcânî de lafız ve mânayı doğrudan tanımlamamıştır. Bununla birlikte onun söz konusu kavramlara ve 

aralarındaki ilişkiye yönelik anlayışını gösteren bazı ipuçları bulunmaktadır; Mesela ona göre konuşurken fonetik 

olarak kelimelerin sıralanması zihinde anlamların sıralanmasından sonra otomatik olarak gerçekleşir (A. el-

Cürcânî, 1992, s. 52). Cürcânî bu durumu mânanın zihinde dizimi ve lafızların dizimi kavramlarıyla 

açıklamaktadır. Bu ve bunun gibi birçok argüman ve açıklamadan anlaşıldığı üzere Cürcânî lafız ve mâna ile 

sözlük unsuru olan yalın haldeki kelimeleri kastetmemektedir. Onun kastı cümle içerisine girip orada eşsiz 

anlamına kavuşmuş lafızlar ve mânalarıdır. 

Cürcânî’de mânanın iki yönü bulunmaktadır. Birincisi henüz söz oluşmadan zihinde genel olarak şekillenen 

mânadır ki Cürcânî bunu garaz (kast edilen, amaçlanan anlam)  diye adlandırmaktadır. İkincisi ise söz oluştuktan 

sonra lafızlarla kesinleşen mânadır ki Cürcânî buna sûret (lafızların tertibiyle oluşan biçim) demektedir. 

Cürcânî’ye göre estetiği taşıyan zemin de surettir (A. el-Cürcânî, 1992, s. 258). 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  753 

1.1.2. Kelime ve Kelam 
Arap dilinde “kelime” yaralama anlamına gelen ك-ل-م kökünden türemiş (Ferâhîdî, 1408, s. 5/378), 

dilbilimciler tarafından cümleyi oluşturan en küçük mânalı birimler anlamında kullanılmıştır. Nitekim klasik nahiv 

eserlerinde kelime “müfret mânaya vaz‘ edilen lafız” şeklinde tanımlanmaktadır (Zemahşerî, 1993, s. 23). 

Kelam ise konuşma anlamına gelmenin yanı sıra kelimelerin oluşturduğu bir anlatım parçası (Aksan, 2015, 

s. 1/61) olan cümle anlamında kullanılmaktadır. Bu itibarla bir yönüyle cümleden daha özel bir anlamı taşıyan 

kelam diğer yönüyle cümle ile eşanlamlı olarak kullanılmaktadır (Bergamalı, 2002, s. 51). 

Cürcânî lafız ve mânada olduğu gibi kelime ve kelamı da cümle açısından ele almaktadır. Ona göre bu iki 

kavramın en temel farkı onları oluşturan unsurların bir araya gelişindeki sıralamanın mahiyetinde olduğu görülür. 

Dikkat edilirse kelime kökünde yer alan harflerde anlamın gerektirdiği bir sıralamanın olmadığı görülecektir. 

Dolayısıyla örneğin dövme anlamını ifade etmek için “ بَرَضَ ” yerine “ ضََبرَ ”belirlenmiş olsaydı bu durum anlamı 

ifade etme bakımından bir kargaşaya yol açmazdı (A. el-Cürcânî, 1992, s. 49). Bu ifadeleriyle Cürcânî kelime ve 

kelama onları oluşturan unsurların dizilmesi açısından bakmaktadır. Buradan da kelamı oluşturan unsurların 

diziliminde yapılacak değişikliğin anlamı da değiştireceği sonucuna varmaktadır. 

1.1.3. Meâni’n-Nahv 
Bir isim tamlaması olan ‘meâni’n-nahv’ kavramında yer alan ‘meânî’ kelimesi sözlükte mâna kelimesinin 

çoğulu olarak kullanılmaktadır ki mânaya daha önceden işaret edilmiştir. Tamlamanın ikinci kelimesi olan nahv 

ise sözlükte kastetmek, yönelmek ve iz takip etmek anlamlarına gelen ن-ح-و kökünden türemiş olup, cihet, taraf, 

yol ve yön gibi anlamlara gelmektedir. (Fîrûzâbâdî, 2005, s. 1337) Bir ilim dalı olarak ise nahiv “i‘râb, binâ gibi 

Arap dilinin cümle oluşum durumlarının kendisiyle bilindiği kurallar” olarak tarif edilmektedir (S. Ş. Cürcânî, 

2003, s. 329). 

Meâni’n-nahv kavramının Cürcânî’den önce de kullanıldığı kaynaklarca tespit edilmiştir. Bir nahiv-mantık 

münazarasında mantıkçı Mettâ b. Yûnus’la (ö. 328/940) karşı karşıya gelen nahiv savunucusu Ebû Saîd es-Sîrâfî 

(ö. 368/979) bu kavramı kullanmaktadır. Söz konusu münazarada temel olarak Mettâ mantığın mâna ile ilişkili 

olup evrensel olduğunu, nahvin ise lafızlar üzerine kurulu olup bir dille sınırlı kaldığını savunurken Sîrâfî ise 

evrensel anlamların elde edilmesi için mantığın tek seçenek olmadığını, anlama ilişkin problemlerde nahvin 

fonksiyonel olabileceğini savunmaktadır. (Boyalık, 2016, s. 60) Mettâ’nın nahvi lafızla sınırlandırmasına karşılık 

Sîrâfî, nahvi mâna ile ilişkilendirerek meâni’n-nahv terkibini kullanmıştır. Ona göre meânî’n-nahv, lafzın harekeli 

veya sakin oluşu, harflerin gerekli yerlerde kullanımı, kelamın takdim-tehir kurallarıyla telifi ve bu konuda en 

doğrunun amaçlanıp yanlıştan kaçınılması gibi hususlarla ilişkilidir (Tevhîdî, 1424, s. 96). 

Cürcânî nahiv üzerine yazdığı eseri olan Kitâbu’l-muktesid’de isimlerin sonundaki harekelerin 

değişmesiyle anlamların değiştiğini ifade ederken meânî kavramını kullanmaktadır (A. el-Cürcânî, 1982, s. 98). 

Söz konusu anlamlar kelimenin sözlük anlamı değil, cümle içerisinde ifade ettiği fâillik gibi anlamlardır. Meâni’n-

nahv ise yukarıda sözü edilen meânî kavramının Delâilu’l-i‘câz’daki karşılığı olarak düşünülebilir.  

1.1.4. Nazım 
Arapça’da ن-ظ-م kökünden nazım, sözlükte asıl itibarıyla belli bir düzen ve insicam içerisinde incilerin ipe 

dizilmesi anlamında kullanılmaktadır. İncilerin dizildiği ipe de aynı kökten türeyen en-nizâm denilmektedir 

(Ferâhîdî, 1408, s. 8/165). Belli bir düzen ve insicam içerisinde ipe inci dizmek anlamına gelen bu kökün, 

anlamının genişleyerek bütün düzen gerektiren işlerde kullanıldığı söylenebilir. Bu itibarla şiir yazma anlamı da 

bu kökle ifade edilmektedir (Cevherî, 1987, s. 5/2041). 



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  754 

Nazmı söz ile ilişkilendiren ilk kaynak Abdullah İbnu’l-Mukaffa‘ın (ö. 142/759)  kaleme aldığı el-Edebu’s-

sâğir adlı eserdir. İbnu’l-Mukaffa‘a göre eşsiz sözün, yüzüğün kaşına uygun mücevheri bulmak ve bunları bir 

gerdanlık gibi dizmekten hiçbir farkı bulunmamaktadır. Ebû Saîd es-Sîrâfî ise doğru sözü yanlış sözden ayıran bir 

ilim olarak “en-nazmu’l-me’lûf” (sözdizim) ve i‘râbdan söz etmektedir (Tevhîdî, 1424, s. 109). Buna göre Sîrâfî, 

nazmı sözdizim anlamında kabul etmiş ve konuşma kurallarını belirleyen bir disiplin olarak görmüştür. 

Cürcânî diğer kavramlardan farklı olarak nazmı tanımlamıştır. Onun ifadesiyle “nazım, kelamı (kelimeleri) 

ilke ve prensiplerine riayet ederek nahvin gerekli gördüğü konumlara yerleştirmektir” (A. el-Cürcânî, 1992, s. 81). 

Bu tanımında nazım-nahiv ilişkisini öne çıkaran Cürcânî bir diğer tanımında ise “nazım, kelimelerin anlamları 

arasında nahvin mânalarını gözetmektir” ifadelerini kullanmaktadır (A. el-Cürcânî, 1992, s. 361). Bu tanımda da 

Cürcânî nazmın arka planında zihinsel süreçlerin olduğunu dile getirmektedir. 

Esas itibarıyla nazmın şiir ve şiirsel metinlerle ilgili olduğu söylenebilir. Zira şiirlerde nazma daha fazla 

dikkat edilir. Cürcânî ise nazmın alanını genişleterek düz metinleri ve konuşmaları da kapsama dahil etmektedir. 

Cürcânî’nin nazım kavramını özellikle seçtiği söylenebilir. Çünkü şiirlerde olduğu kabul edilen nazmın aslında 

bütün metinlerde olduğunu ifade etmektedir.   

Cürcânî’ye göre nazmın iki aşaması bulunmaktadır. Bunlardan ilki nahivdir ki nazım teorisinin mottosu 

haline gelen “nahvin anlamlarını gözetmek” ifadesi bunu açıklamaktadır. Buna göre nahiv bir cümlenin gramatik 

açıdan doğruluğunu denetlemektedir. Daha doğru bir ifadeyle zihinde bulunan bir tema sayısız şekilde ifade edilme 

potansiyeline sahiptir. Ancak bu ifade şekillerinin tamamı nahve uygundur. Fakat bir cümlenin gramatik açıdan 

doğru olması ona hiçbir şekilde estetik katmamaktadır. Cümlenin estetiği nazmın ikinci aşamasında ortaya çıkar. 

Bu aşama ise nahiv açısından uygun olan cümleler arasından konuma en uygun olanını seçmektir. Böylece kelam 

bir sanata dönüşmektedir. Nitekim Cürcânî’ye göre nazım, belâgat seviyelerinin kendisiyle belirlendiği 

düşünülerek ortaya konulan bir sanattır (A. el-Cürcânî, 1992, s. 51). 

1.1.5. Fesâhat ve Belâgat 
Fesâhat kelimesi, ف-ص-ح kökünden türemiştir. Sözlükte; halislik, açıklık ve arı olma gibi anlamlara gelen 

bu kök sütün, bekletilerek üzerini kaplayan köpüğünden arınması anlamında kullanıldığı gibi yağmurun ve bulutun 

olmadığı açık hava için de kullanılmaktadır. İnsanlar ile kullanıldığında ise konuşma ile ilgili olduğu görülen bu 

kök açıklamak ve beyan etmek gibi anlamlara gelmektedir (Fîrûzâbâdî, 2005, s. 234; İbn Manzûr, 1414, s. 2/544). 

Belâgat ise ب-ل-غ kökünün mastarıdır.  Bu kök sözlükte bir yere varmak, ulaşmak, yetişmek gibi anlamlara 

gelmektedir (Bayram, 2022, s. 104).  Varılacak yere yaklaşmak ile varılabilecek son noktaya ulaşmak da bu kökle 

ifade edilmektedir (Ferâhîdî, 1408, s. 4/421; İbn Manzûr, 1414, s. 8/419). 

Cürcânî’ye kadar geçen süreçte fesâhatin kavramlaşmadığı fakat beyân ve îcâz gibi kavramların 

tanımlarında modern fesâhat kavramının içeriğine büyük oranda değinildiği görülmektedir (Dayf, t.y., s. 23). 

Belâgatın kavramsallaşmasının daha hızlı olduğu söylenebilir. İlk dönemlerde duraklamamak ve hataya 

düşmemek (Câhız, 1998, s. 1/98) olarak tanımlandığı görülen belâgat daha sonra anlamın, sözün en yakın (uygun) 

veçhi (sûret) ile zihinlere ulaştırılması olarak tanımlanmıştır (Husarî, t.y., s. 1/159). Belâgat ve fesâhat 

kavramlarını doğru bir zemine oturtan ilk ismin Câhız olduğu söylenebilir. Ona göre belâgat, sözü fasîh bir şekilde 

dinleyiciye ulaştırmaktır. Aksi halde yani anlamı, fasîh olmayan bir şekilde muhataba iletmenin belâgat olduğu 

iddia edilirse bu durumda fesâhat ile lükne, doğru ile yanlış arasında bir ayrım söz konusu olmayacaktır. Bu 

noktada belâgat ile beyânı eş anlamlı kabul ettiği görülen Câhız, fasîh olmayan bir sözün beyân kabul 

edilemeyeceğine işaret etmektedir. Bu sebeple bebeğin ağlaması, atın kişnemesi ve diğer hayvanların seslerinden 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  755 

isteklerinin ne olduğu çoğunlukla anlaşılsa da bunların belâgat olduğu iddia edilemez (Câhız, 1998, s. 1/148). 

Çünkü bu iletiler maksadı muhataba iletse de bunu fesâhat çerçevesinde gerçekleştirmemekte ve dolayısıyla fasîh 

olmadıkları için belîğ de sayılmamaktadırlar.  

Belâgat ve fesâhatin günümüz anlamına ulaşmasının ironik bir şekilde Cürcânî’nin çağdaşı İbn Sinân el-

Hafâcî’de (ö.466/1073) gerçekleştiği söylenebilir. O her belîğ sözün fasîh olduğunu ancak her fasîh sözün belîğ 

olmayabileceğini ifade etmektedir. Çünkü fesâhat şartlarını taşıyan bir söz, yerinde kullanılmazsa belîğ olmaz 

(Hafâcî, 1982, s. 59). İbn Sinân belâgat ile fesâhat arasındaki ilişkiyi açıklamanın ötesinde fesâhatle ilgili 

güncelliğini koruyan çeşitli hususları da ele almıştır (Dayf, t.y., s. 154). Ayrıca belâgatı, sadece sözde bulunması 

yönüyle fesâhatten ayıran İbn Sinân’a göre belâgatın iki şartından biri fesâhat diğeri ise konuma uygunluktur 

(Hafâcî, 1982, ss. 59-61). 

Cürcânî ise fesâhat ve belâgatın teorik tanımlarını yapmayı değil, bunların pratikteki karşılıklarını yani 

fasîh ve belîğ olan sözlerin hangi özellikleri sebebiyle bu vasıfları kazandığını ortaya koymaya çalışmaktadır. Bu 

sebeple onun fesâhat ile belâgat arasındaki farkı ortaya çıkarmak gibi bir problemi olmamıştır. Dahası fesâhat ve 

belâgatla birlikte berâat ve beyân kavramları üzerinde uzun süre düşündüğünü ifade eden Cürcânî bu dört kavramın 

tanımlarına veya benzerlik ve farklılıklarına değinmemiştir. Söz konusu kavramların kelamın üstünlüğünü ifade 

etmesiyle ilgilendiği görülen Cürcânî bu ve benzer kavramları, lafzın değil de sözün bir niteliği olarak görmekte 

ve bir söz bu kavramlarla nitelendiği zaman sözün anlama güzel ve eksiksiz olarak delalet ettiğini belirtmektedir 

(A. el-Cürcânî, 1992, s. 43). Bu sebeple Cürcânî sözün üstünlüğünü ifade eden kavramları birbiriyle eşdeğer 

görmüştür. Sözün üstünlüğüne ilişkin açıklamalarında o, zaman zaman sadece fesâhat veya belâgat kavramı 

kullanılırken bazen de bu kavramlar birlikte kullanılmıştır. 

Önermeler 
Teoriyi açıklayan ve aralarında belli ilişkiler bulunan cümlelere ‘önerme’ denilmektedir. Nazım teorisi de 

önermeler üzerine kurulmuştur. Teorinin birinci önermesi ise “sözler mukayese edilebilir” ifadesidir. Çünkü nazım 

teorisinin hedefi Kur’ân’ın diğer sözlerden üstün olması bakımından mucize olduğunu kanıtlamaktır. İ‘câzın 

varlığı için ise öncelikle sözlerin mukayese edilebilir olduğu kanıtlanmalıdır. Nazım teorisinin ikinci önermesi söz 

konusu üstünlüğün nazımda oluşudur. Cürcânî kendi yaşadığı döneme kadar, söz konusu üstünlük hususlarının 

lafız veya mânaya tahsis edilmesini hatalı bulmaktadır. Bu itibarla nazım kavramına getirdiği tanım ve 

açıklamalarda bu hatalı kabul ettiği görüşleri reddetmeyi amaçlamaktadır. Ona göre sözler arası mukayese 

yapılabilecek en  sağlıklı zemin nazımdır. Teori en temel anlamda bu iki önerme üzerine kurulu olsa da Cürcânî’nin 

bu düşünceyi geliştirmesinin asıl saiki, Kur’ân’ın mucizevîliğini açıklama isteğidir. Bu bakımdan üçüncü bir 

önermeye ihtiyaç duyulmuştur. Buna göre Kur’ân’ın i‘câzı “sarfe teorisi”nin aksine bizzat kendisindedir. Başka 

bir ifadeyle i‘câz “sarfe teorisi”nde olduğu gibi hariçte değil Kur’ân’ın içinde; sözdiziminde aranmalıdır. 

1.1.6. Sözler Mukayese Edilebilir Önermesi 
Bir ifadenin başka bir ifadeden üstün kabul edilebilmesi ancak ifadelerin estetik olarak 

derecelendirilebilmesi ile mümkündür. Kur’ân’ın i‘câzı açısından da bu durumun söz konusu olduğu söylenebilir. 

Çünkü ifadelerin karşılaştırılıp derecelendirilmesi mümkün değilse bu durumda Kur’ân dahil olmak üzere hiçbir 

ifadenin bir başkasına edebî üstünlüğünden söz edilemez.  

Elbette Kur’ân’ın gelecekten haber vermesi, henüz keşfedilmemiş birtakım tabiat olaylarını açıklaması gibi 

tamamına yayılmamış bazı mucizevî yönleri karşı argüman olarak dile getirilip Kur’ân’ın bu yönleri ile üstün 

olduğu iddia edilebilir. Ancak nazım dışında kalan bu ve benzeri özelliklerin Kur’ân’ın tamamına yayılmadığı 



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  756 

aşikardır. Dolayısıyla Kur’ân’ın tamamında bulunması bakımından mucizelik yönü olarak daha genel bir ifadeyle 

mukayese zemini olarak nazım ön plana çıkmaktadır.   

Cürcânî, ifadelerin karşılaştırılabilmesi ile ilgili olarak nazım düşüncesinin ancak şiir ve nahiv ilmi üzerine 

inşa edilebileceğini düşünmektedir. O, Kur’ân’ın gramatik olarak hatasız olduğunu tespit etmek gayesi ile nahiv 

ilmini önemserken Kur’ân’ın edebî anlamda erişilmez seviyesini ortaya koyabilmek için şiiri araçsallaştırmaktadır. 

Hem Kur’ân’ın anlaşılması hem de mucizevî yönünün belirlenmesinde her iki sahanın da son derece önemli bir 

rolü olduğunu düşünen Cürcânî şiiri belâgat ve fesâhatin hem kaynağı hem de dayanağı olarak görmektedir. Nahiv 

ilmi ise bunların köklerine kadar ulaşan adeta bir “nâsib” yani soy bilimcidir (A. el-Cürcânî, 1992, ss. 7-8). 

Şiir Müdafaası 
Sözlerin mukayesesinde sıradan sözler yerine çeşitli sanat ve üslupların bulunduğu şiirlerin kullanılmasının 

karşılaştırma bakımından daha kolay olduğu söylenebilir. Bu bakımdan Cürcânî nazım düşüncesinin sağlam bir 

zemine oturtulmasında şiir gibi edebî değeri yüksek metinlerin araçsallaştırılmasını zorunlu görmektedir. Ona göre 

Arap şiirine vakıf olunmadan Kur’ân’ın nazmındaki mucizevî özelliklerin bilinmesi mümkün değildir (Gürkan, 

2017, s. 228). 

 Cürcânî’den önce bazı edebiyatçılar eserlerinde şiirin önemine yer vermiş ve şiir karşıtlarının 

argümanlarını tenkit etmişlerdir. Ancak bunu sistemli bir şekilde ilk defa Cürcânî yapmıştır.  O, şiir karşıtlarının 

ileri sürdükleri argümanları ele alıp tek tek incelemektedir. Söz konusu argümanlardaki mantıksal hataları tespit 

eden Cürcânî karşıt argümanlarla kendi fikrini âyet ve hadislerle teyit ederek ortaya koymaktadır. Fakat bunu 

yaparken kendinden öncekilerde olduğu gibi şiir karşıtlarının kimler olduğuna değinmemekte ve isim 

zikretmemektedir (Kaya, 2021, ss. 277-284). 

Cürcânî’nin yaşadığı dönemde şiirden uzak durulması gerektiğine ilişkin bir düşüncenin yerleşmiş olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu düşünceye sahip olanlar şiirin gayr-i ahlakî konuları barındırdığını ifade etmesinin yanı sıra 

şiirin vezinli ve kafiyeli olmasının onun müzikle birlikte kullanımına yol açtığını düşünmektedir. Bu görüş 

sahipleri şiirin bu şekilde kullanılmasını da caiz görmemektedirler. Bir diğer husus ise şairlerin dönemin 

toplumunda kabul edilen ahlak anlayışına aykırı yaşantılarıdır. Cürcânî bu düşüncelerle şiirden uzak durulması 

gerektiği fikrine karşı çıkmaktadır. Ona göre gayr-i ahlakî konuları içerdiği için bütün şiirler hakkında olumsuz 

hüküm verilemez. Dolayısıyla bu tarz bir içeriğe sahip olmayan şiirler doğrudan bu kapsam dışında kalmalıdır. 

Ayrıca şiiri yazan ile aktaranı ayırt etmek gerekir. Her ne kadar gayr-i ahlakî konuları içeren şiir bakımından şair 

sorumlu olsa da söz konusu şiirin alıntılanmasında şiiri alıntılayanın niyeti belirleyicidir. Eğer hak bir dava uğruna 

bu alıntılamayı yapıyorsa şiirin içeriğine bakılmaksızın yaptığı işin mubah olması gerekir (A. el-Cürcânî, 1992, 

ss. 11-21). 

Şiirin eğlence malzemesi yapılmasına olanak sağlayan vezinli ve kafiyeli olma özelliğinin kendi amacı ile 

örtüşmediğini ifade eden Cürcânî, amacının sıradan bir anlamın nasıl sıra dışı bir şekilde parlatılacağını gösterirken 

şiir sanatından faydalanmak olduğunu belirtmektedir. Şiirden elde edilecek fayda sadece anlamın süslenmesinde 

değil, aynı zamanda ifadesi zor kapalı anlamların açık bir dille ifade edilmesinde de ortaya çıkmaktadır (A. el-

Cürcânî, 1992, s. 24). Cürcânî’nin şiirin vezinli olması sebebiyle eğlence malzemesi olarak kullanılmasının doğru 

olmadığını kabul ettiği görülmektedir. Ancak onun amacı şiirleri eğlence malzemesi olarak kullanmak değil, 

şiirlerdeki etkili ve yerinde söylenmiş ifadeleri bulup edebî sanatları örneklendirmek, Kur’ân-ı Kerîm’de veya 

hadislerde geçen kapalı ifadeleri açıklamak ve insan yapısı en üstün metin olan şiirin sözdizimi ile Kur’ân’ın 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  757 

sözdizimini karşılaştırarak Kur’ân’ın i‘câz yönlerini tespit edip Allâh kelamı ile insan kelamı arasındaki farkları 

ortaya koymaktır (A. el-Cürcânî, 1992, s. 26). 

Bazı şiir karşıtları da şairlerin meşru olmayan yaşantısı sebebiyle şiirden uzak durmanın gerekli olduğu 

düşüncesindedir. Cürcânî bir sözün, söyleyeni sebebiyle kınanmasına ve şairin günahının şiire yüklenmesine 

karşıdır. Kaldı ki Hz. Peygamber şiir dinlemiş ve bazı şiirleri beğendiğini ifade etmiştir. Öte yandan birçok tefsir 

ve şerh kitabında âyet ve hadislerde geçen garip kelimeler Cahiliye dönemi şairlerinin şiirleri ile açıklanmıştır. 

Dolayısıyla bu argümanı kullanan şiir karşıtlarının kınamaya Hz. Peygamber’in şiir dinlemesi ile başlayıp eserinde 

şiir kullanan yazarlarla devam etmesi gerekir ki Cürcânî’ye göre bu akıllı bir kişinin yapacağı bir iş değildir (A. 

el-Cürcânî, 1992, s. 27). 

Nahiv İlmi Müdafaası 
Nazım düşüncesinin zeminini oluşturan unsurlardan birisi de nahiv ilmidir. Kur’ân’ın mucizevî yönünün 

anlaşılabilmesi bu ilmin ayrıntıları ile ancak mümkün olabilir. Ne var ki bazı kimseler nahiv ilmindeki merfûât ve 

mansûbât konuları ve bunlara ilişkin birtakım temel meselelerin dışında kalan ayrıntıları faydasız bir fazlalık 

olarak kabul etmekte ve bu ayrıntıları mantığı olmayan zorlama bir yorum olarak görmektedir. Onlar bu 

düşüncelerini de halk arasında yaygınlaşan “ ماَعَّطلا يفِ  (.sözde nahiv yemekteki tuz gibidir) ” حِلْمِلْاكَ ملاَكَلْا يفِ وُحَّْنلَا

sözüyle temellendirmektedirler. Onlara göre bu söz nahvin yeterli ve gerekli miktarda kullanılması gerektiğini 

belirtmektedir. Nahivdeki ayrıntılar tuzun yemeği bozduğu gibi sözü bozmaktadır. Cürcânî ise bu ifadeyi “kelam 

sadece nahivle faydalı” olur şeklinde anlamaktadır (A. el-Cürcânî, 1991, ss. 70-72). 

Cürcânî, nahiv ilmini dikkate almayarak ondan sarfınazar etmeyi Kur’ân’dan ve anlamını öğrenmekten yüz 

çevirmekle eş değer görmektedir. Kur’ân’ın anlaşılmasında nahiv bilgisinin zarurî olduğunu ifade eden Cürcânî 

nahiv ilminin temel konusu ve anahtarı olarak gördüğü i‘râb bilgisi için “i‘râb olmadan lafızlarda gizli olan anlam 

ortaya çıkmaz. İ‘râb sözün eksik mi, tam mı; doğru mu, yanlış mı olduğunu tespit için başvurulacak tek ölçüttür.” 

ifadelerini kullanmaktadır (A. el-Cürcânî, 1992, s. 28). 

İfadelerin Karşılaştırılabilirliğinin Müdafaası 
Şiir ve nahiv sahalarına yönelik tenkitlere gerekli cevaplar verilip i‘câz düşüncesinin temeli sağlama 

alındıktan sonra kök mânası inciyi ipe dizmek olan nazım örnekleri arasında farklılıklar olduğu ortaya 

konulmalıdır. Cürcânî bunu farklı ustalık alanlarına benzeterek yapma yoluna gitmiştir. Bu itibarla metin telifi, 

nesc (dokuma) ve siyaga (döküm) gibi ustalık alanlarının ürünleri ile nazmı karşılaştıran Cürcânî söz konusu 

ustalık alanlarının ürünleri arasındaki farklılığın nazımda da olması gerektiğini ifade etmekte ve bu farklılıkların 

ürünler arasında bir üstünlük skalası oluşturmaya imkân vereceğini düşünmektedir (A. el-Cürcânî, 1992, s. 34). 

1.1.7. Fesâhat ve Belâgat Nazımdadır Önermesi 
Arap edebiyatında metin ve şiirlerin birbirine olan üstünlükleri daha çok fesâhat ve belâgat kavramları 

üzerinden yapılmıştır. Bu itibarla mesela iki şair mukayese edileceği zaman “daha fasîh” veya “daha belîğ” 

ifadeleri kullanılmıştır. Cürcânî ise söz konusu ifadelerden estetik mukayese anlamını çıkarmaktadır. Cürcânî’nin 

yaşadığı döneme kadar estetiğin lafızda veya mânada olduğu üzerine tartışmalar yapılmıştır. Cürcânî de bu 

tartışmaya lafız-mâna ikileminden çıkarak nazım düşüncesiyle katılmıştır.  

Fesâhat ve Belâgatın Lafızda Olmasının İmkânsızlığı 
Cürcânî lafızların fesâhat ve belâgat sıfatlarıyla nitelenerek üstünlük ve meziyetin lafza bağlanmasına karşı 

çıkmaktadır. Şayet lafzın bizzat kendisinde bir estetik olsa lafız cümle içerisine girmeden de bu estetiğe sahip 

olmalıdır. Halbuki sözlük maddesi halinde olan yalın haldeki lafızların estetik sıralaması mümkün değildir. Bu 



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  758 

durumdaki lafızlarda ilki mûsıkî diğeri ise yaygın kullanım olmak üzere iki yönden fesâhat aranabilir. Fakat söz 

haline gelmiş kelimeler birbiriyle kıyaslandığı zaman burada lafızların tınısı veya yaygın kullanımı bir üstünlük 

kriteri olarak belirlenemez. Çünkü bir lafız cümle içerisinde bazen çok beğenilirken bazen hiç beğenilmeyebilir. 

Dolayısıyla cümlenin fesâhatinin ve belâgatının lafızdan kaynaklanması mümkün değildir (A. el-Cürcânî, 1992, 

ss. 45-48). 

Cürcânî’nin bu konudaki bir diğer argümanı ise kişilerin fasîh ve belîğ olmasına ilişkindir. Mesela bir yazar 

eserlerine bakılarak fasîh olarak nitelendirildiği zaman kullandığı lafızlar sebebiyle bu nitelik ona verilmiş 

değildir. Eğer fesâhat lafızlarda gerçekleşmiş olsa yazarın değil dil koyucunun fesâhatinden söz etmek gerekir. 

Ancak eğer yazarın fesâhatinden söz edilip aynı lafızları kullanan başka bir yazar bu şekilde nitelenmiyorsa 

fesâhatin lafızlarda olması mümkün değildir (A. el-Cürcânî, 1992, ss. 401-402). 

Fesâhat ve Belâgatın Mânada Olmasının İmkânsızlığı 
Cürcânî fesâhat ve belâgatın lafızda olmasını mümkün görmediği gibi mânada olmasını kabul 

etmemektedir. Bu durumu kuyumculuk sanatıyla açıklayan Cürcânî’ye göre söz bir yüzük gibi kabul edilebilir. 

Yüzüğün döküm ve işçiliğinin kaliteli olması ile madeninin değerli olması arasında doğrusal bir ilişki yoktur. 

Altından üretilen bir yüzük estetik olamayabileceği gibi demir bir yüzük de son derece estetik olabilir. Öte yandan 

aynı ayardaki iki altın yüzüğü diğerine üstün tutarken yapılan mukayese döküm ve işçilik üzerinden olacaktır. 

Sözlerin mukayesesinde de durum bundan farklı değildir. Elbette anlamın anlama üstünlüğünden söz edilebilir. 

Ancak bu, sözlerin mukayesesini ifade etmeyecektir (A. el-Cürcânî, 1992, s. 251). 

Cürcânî'nin manayı garaz ve suret olarak iki boyutta ele aldığı daha önce belirtilmiştir. Bu çerçevede, 

Cürcânî'nin fesâhat ve belâgatın alanı dışında tuttuğu mâna, şüphesiz ki sözden bağımsız olarak zihinde şekillenen 

ve duygu düşüncelerin ham halini ifade eden garazdır. Zira zihindeki garazlar arasında estetik bir karşılaştırma 

yapmak, doğası gereği olanaksızdır. Dolayısıyla, Cürcânî'ye göre fesâhat ve belâgatın ortaya çıktığı zemin, 

kelimelerin ve ifadelerin belirli bir düzen içinde bir araya gelmesiyle oluşan suret, yani nazımdır. Bu bağlamda, 

dilin sanatsal ve etkileyici nitelikleri, düşüncenin ham halinden ziyade, o düşüncenin dil aracılığıyla aldığı biçim 

ve yapısal düzenle yani nazımla ilişkilidir. 

Fesâhat ve Belâgatın Yeri: Nazım 
Cürcânî’nin düşüncesinde fesâhat ve belâgat, zihindeki anlamdan ibaret olan duygu ve düşüncelerle ilişkili 

bir husus değildir. Aynı şekilde duygu ve düşünceleri henüz ifade etme işlevine bürünmemiş yalın haldeki lafızlar 

da fesâhat ve belâgatın kaynağı değildir. Ona göre fesâhat ve belâgatın tezahür ettiği yer, yalın haldeki lafızların 

bir araya gelerek duygu ve düşünceleri belli bir çerçevede ifade etmek için oluşturduğu yapıdır ki Cürcânî bunu 

nazım diye adlandırmaktadır. 

Başka bir ifadeyle, Cürcânî, dilin güzellik ve etkileyiciliğini, kelimelerin tek tek varlığında veya zihinsel 

içeriğin ham halinde değil; aksine, bu kelimelerin belirli bir düzen ve uyum içinde birleşerek anlamı şekillendirdiği 

kompozisyon, insicam ve tertipte görmektedir. Bu bağlamda fesâhat ve belâgat, dilin salt malzemesinden ziyade 

bu malzemenin ustaca işlenmesiyle ortaya çıkan yapısal ve anlamsal bütünlükte ortaya çıkmaktadır. 

Cürcânî’ye göre zihinde ham halde bulunan mânanın sayısız dile getirilme seçeneği bulunmaktadır. Bu 

seçeneklerden ortamın ve muhatabın şartlarına en uygun olanı söz konusu mânanın söze dönüşebilecek en fasîh 

ve en belîğ halini temsil etmektedir. Cürcânî bunu el-En‘âm sûresinin 100. Ayetinde geçen { نجِلْا ءَاكَرَشُِ َِّ° اوُلَعجَوَ } 

(Allah'a ortak koştular cinleri) ifadesiyle örneklendirmektedir. Bu ifadedeki “ ءَاكَرَشُ ” kelimesi “ نجِلْا ” kelimesinin 

önüne geçirilmiştir. Bu takdim Cürcânî'ye göre sözdeki güzelliğin ve dolayısıyla fesâhat ile belâgatın sağlanması 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  759 

için kritik bir unsurdur. Bu takdim ile “ ءَاكَرَشُ ” kelimesi birinci mef‘ul, lafzatullah ise ikinci mef‘ul konumuna 

gelmiştir. Bu durumda anlam “Allâh’a ortak koştular” şeklinde olup Allâh’a herhangi bir şeyi ortak koşmanın 

doğru olmadığını anlatmaktadır. “ نجِلْا ” kelimesi ise sanki “kimi ortak koştular” sorusunun cevabı haline gelmiştir. 

Böylece cinleri Allâh’a ortak koşmanın yanlışlığı Allâh’a şirk koşmanın genel anlamda yanlış olması ile birlikte 

ifade edilmiştir. Eğer ki temel gramer kurallarına uygun olarak takdim yapılmadan kurulmuş olsa ve “ نجِلْا ” 

kelimesi birinci mef‘ul, “ ءَاكَرَشُ ” kelimesi de ikinci mef‘ul yapılarak “ َِِّ° ءَاكَرَشُ نجِلْا اوُلَعجَوَ ” denilmiş olsaydı bu 

durumda onların sadece cinleri Allâh’a ortak koşmaları gündeme getirilmiş olacak ve dolayısıyla cinlerin 

dışındakileri Allâh’a ortak koşmanın imkânı akla gelebilecektir. Bunun mümkün olmadığını ifade etmek için yeni 

bir cümle gerekeceği gibi sözün estetik yapısı da bozulacaktır (A. el-Cürcânî, 1992, ss. 286-288). 

Cürcânî'yi bu düşüncelerini formüle etmeye iten temel saikin, Kur’an’ın i‘câz yönünü açıklama çabası 

olduğu söylenebilir. Ona göre Kur’ân’ın i‘câzı, ne tekil lafızlarında ne de yalın anlamındadır; aksine, bu üstünlük 

nazmında, yani kelimelerin ve ifadelerin eşsiz düzeninde ve birleşimindedir. Bu nazariyesini temellendirmek 

amacıyla Cürcânî, sözlerin mukayese edilebilirliğini ve fesâhat ile belâgatın ancak nazımda tezahür ettiğini 

kanıtlama yönünde kapsamlı çalışmalar yapmıştır. İlk iki önermede bu çalışmaların içeriğine değindikten sonra, 

Cürcânî’nin ulaşmak istediği nihaî önermesine, yani i‘câzın yerinin Kur’an’ın nazmı olduğu önermesine 

geçebiliriz. 

1.1.8. İ‘câzın Yeri Kur’ân’ın Nazmıdır Önermesi 
Nazım teorisi ilk iki başlıkta detayları verilen iki ana önerme ile açıklanabilir. Ancak Cürcânî'nin bu teoriyi 

özellikle Kur’ân’ın mucizevî yönünü açıklamak amacıyla formüle ettiği göz önüne alındığında Kur’ân bağlamında 

bu teoriyi tamamlayacak üçüncü bir önermeye gereksinim duyulmaktadır. Çünkü çeşitli i‘câz açıklamalarında 

metin dışı hususlarla birlikte metindeki nazım dışı hususlara yer verilmektedir. Bu hususların, tüm çabasını 

anlamsız kılma potansiyeli taşıdığını gören Cürcânî nazım dışı i‘câz açıklamalarını geçersiz kılan güçlü 

argümanlar geliştirmiştir.  

Kur’ân Dışı İ‘câz Açıklamasına (Sarfe) Reddiye 
Sarfe kavramı, etimolojik olarak “döndürmek” ve “çevirmek” anlamlarına gelmekle birlikte İslam 

teolojisinde terimsel bir muhtevaya sahiptir. Buna göre sarfe Allâh’ın müşriklerden Kur’ân’ın bir benzerini ortaya 

koyma kabiliyetini almasını ifade etmektedir. Kelâm ilminde önemli bir yer tutan bu düşünce, Kur’ân’ın i‘câzı 

bağlamında tartışılmıştır. 

Sarfe nazariyesinin kökeni hakkında farklı görüşler bulunmakla birlikte, genel kanaat bu düşüncenin, önde 

gelen Mu‘tezile kelâmcılarından İbrahim en-Nazzâm’a ait olduğudur (İpek, 2021, s. 144). Nazzâm'a göre, 

insanoğlu metinsel özellikler açısından Kur’ân’ın benzerini üretebilecek potansiyele sahiptir. Ancak Allâh 

Teâlâ’nın ilahî müdahalesiyle bu beşerî kabiliyet engellenmekte, dolayısıyla Kur’ân’ın benzeri bir metnin ortaya 

konulması imkânsız hale gelmektedir (Eş‘arî, 1950, s. 1/271). 

Bu yaklaşım, Kur’ân’ın i‘câzını, metnin bizzat kendi üstün niteliklerinden ziyade ilahî bir engelleme 

aracılığıyla açıklamaktadır. Yani Kur’ân’ın taklit edilemezliği, insanların benzerini yapmaktan aciz olmalarından 

değil Allâh’ın bu yeteneği onlardan çekip alması şeklinde haricî bir nedenden kaynaklanmaktadır. Cürcânî bu 

yaklaşımı çeşitli argümanlarla çürütmeyi hedeflemiştir. Sarfe taraftarlarına karşı birçok argümanı dile getiren 

Cürcânî’nin kanaatimizce en önemli argümanı şudur; 

Sarfe’nin geçerli olması durumunda müşriklerin Kur’ân’a karşı sergiledikleri saygı ve şaşkınlık 

duygularının farklı bir yöne evrilmesi beklenirdi. Zira kendi doğal yetenekleri ve edebî kabiliyetleri dahilinde 



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  760 

olduğunu düşündükleri bir niteliği, Kur’ân karşısında kaybetmiş olmaları, kendilerine şaşırmalarını gerektirirdi. 

Bu durumu bir örnekle somutlaştırmak mümkündür: Bir nebi, “Benim mucizem elimi başıma koymamdır ve sizin 

bunu yapamamanızdır” dese ve muhataplar gerçekten de bu basit eylemi gerçekleştiremeselerdi, o zaman sarfe 

kavramı anlam kazanabilirdi. Bu senaryoda, muhatapların normalde sahip oldukları bir yeteneğin aniden ortadan 

kalkması, mucizevî bir durum olarak algılanabilirdi (A. el-Cürcânî, 1992, ss. 391-392). 

Ancak Kur’ân’ın nüzul süreci ve müşriklere yönelttiği meydan okumalar bu minvalde değildir. Kur’ân, 

müşrikleri kendi edebî ve belâgat yeteneklerini kullanarak benzerini getirmeye davet etmiş, bu konuda herhangi 

bir ilahî engellemeden bahsetmemiştir. Müşriklerin acizliği ise meydan okumaya yanıt verememelerinden 

kaynaklanmıştır. Aksi halde doğal yeteneklerinin bir anda ellerinden alındığına dair bir tepki göstermeleri ve söz 

konusu tepkilerin kaynaklara geçmesi beklenirdi. Halbuki kaynaklarda böyle bir nakle rastlanılmamaktadır. Bu 

durum sarfe teorisinin, müşriklerin tarihî tepkileriyle tam olarak örtüşmediği eleştirisini beraberinde getirmektedir 

(Süslü, 2021, s. 299). 

Nazım Dışı İ‘câz Açıklamalarına Reddiye 
Kur’ân dışı i‘câz açıklamalarını aklî ve naklî delillerle çürüten Cürcânî Kur’ân’ın metni ile ilişkili i‘câz 

açıklamalarını da ele almaktadır. Bunu yaparken Cürcânî öncelikle irdelenecek i‘câz açıklamasının Kur’ân’ın 

tamamına yayılmış olmasına bakmaktadır. Bu durum Cürcânî’yi bazı i‘câz açıklamalarını gündeme alıp bazılarını 

ise sarfı nazar etmeye sevk etmiştir. Çünkü bilindiği üzere Kur’ân’ın meydan okuması bir sûre seviyesine kadar 

çıkmaktadır. Dolayısıyla yapılacak i‘câz açıklamasının bütün sûreleri kuşatması asgarî gereklilik olmalıdır. Bu 

yüzden Cürcânî bazı sûrelerde bulunup diğer bazılarında yer almayan gaybî haberler ve eşsiz söz sanatları gibi 

açıklamaları genel i‘câz açıklaması olarak yeterli görmemektedir.  

Mucizelik açıklamasında Cürcânî’nin dikkate aldığı bir diğer husus ise i‘câzın Kur’ân’la ortaya çıkan yeni 

bir nitelik olmasıdır. Aynı zamanda bu nitelik daha önce görülmemiş ve başkasında da bulunmayan bir özellik 

olmalıdır. Dolayısıyla Kur’ân’ın kelimeleri ve bu kelimelerin anlamları mucize olamaz (A. el-Cürcânî, 1992, s. 

386). 

Cürcânî’ye göre i‘câz, kelimelerin hareke ve sükunlarının dizilişinde de olamaz. Bu durumda kelimelerin 

ölçüsü açısından meydan okunmuş ve buna karşılık verilememiş olduğu sonucu ortaya çıkar ve Kur’ân, diğer 

sözlerden şiir beyitlerinin birbirinden ayrıldığı gibi ayrılmak durumunda kalırdı. Dahası Cürcânî, böyle bir 

durumda muârazada bulunmanın aslında mümkün olabileceğini belirtir (A. el-Cürcânî, 1992, s. 387). Çünkü 

Arapların dil ve belâgat konusundaki mahareti, özellikle de şiirdeki vezin ve ritim bilgileri göz önüne alındığında, 

bu alanda Kur’ân’a benzer bir eser ortaya koymaları teorik olarak imkân dahilinde olabilirdi.  

Abdülkâhir el-Cürcânî, Kur’ân’ın mucizevî yönüne ilişkin çeşitli açıklamaları titizlikle değerlendirirken, 

ayet sonlarında yer alan “fâsılalar” meselesine de değinmektedir. İki ayeti birbirinden ayıran ve genellikle secî 

benzeri bir işlev gören fâsılaları Cürcânî, tehaddînin asıl unsuru olarak kabul etmemektedir. Ona göre fâsılalı bir 

söz inşa etmek, vezinli söz inşa etmek gibidir. Bu bağlamda Cürcânî, fâsılaları şiirdeki kafiye benzeri bir unsur 

olarak değerlendirmektedir (A. el-Cürcânî, 1992, s. 387). Oysaki Araplar dil ve belâgat konusunda, özellikle de 

kafiyeli ve vezinli konuşma sanatında son derece yetenekliydiler. Onların bu alandaki maharetleri göz önüne 

alındığında, eğer Kur’ân’ın meydan okuduğu husus sadece fâsılalar olsaydı, bu tarz bir söz inşa etmek onlara zor 

gelmez ve bundan aciz kalmazlardı. Nitekim Arap edebiyatında kafiyeli nesir örnekleri mevcuttur. Ancak 

Kur’ân’ın meydan okumasına hiç kimsenin karşılık verememesi, i‘câzın bu tür yüzeysel dilsel özelliklerin ötesinde 

bir yerde olduğunu gösterir. 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  761 

Cürcânî Kur’ân’ın harflerinde dile ağır gelen herhangi bir unsurun olmamasını da i‘câzın kaynağı olarak 

görmemektedir.  Çünkü dile ağır gelecek bir unsur taşımayan birçok şiir mevcuttur. Buna göre i‘câzın kaynağı, 

dile kolay gelmesi olacak olursa bütün bu şiirlerle muâraza yapılabilir. Kaldı ki birçok seviyesi düşük sözlerin ve 

gayr-i meşru içeriği olan şiirlerin, sırf söylenişi kolay diye fasîh ve belîğ olması gerekecektir (A. el-Cürcânî, 1992, 

s. 518). Öte yandan eğer söyleniş kolaylığı Kur’ân’ın i‘câzını açıklamak için yeterli olsaydı fethanın en hafif 

hareke olması sebebiyle bütün harekeleri fethaya çevirmek, onun mucizelik özelliğini eksiltmez aksine artırmış 

olurdu.  Ancak böylesi bir durumun Kur’ân’ın estetiğini artırmak bir yana onu anlamsız hale sokacağı aşikardır. 

Sonuç 
Bu makalede incelenen Nazım düşüncesi, basit bir dilbilimsel gözlemden çok daha fazlası olup, Kur’ân’ın 

dilsel yapısını ve mucizevîliğini açıklamak için oluşturulmuş kapsamlı ve tutarlı bir teoridir. Bu düşünce, 

kelimelerin tek tek anlamlarından bağımsız olarak, onların birbiriyle olan ilişkisinden ve oluşturduğu söz 

diziminden ortaya çıkan bir üstünlük fikrine dayanır. Nazım teorisi, bu üstünlüğün, fesâhat ve belâgat gibi 

kavramların da temelinde yattığını ve Kur’ân’ın diğer metinlerden ayrılan mucizevî yönünün de bizzat bu söz 

diziminde ortaya çıktığını öne sürer. Cürcânî’nin de vurguladığı gibi, gaybî haberler gibi sınırlı unsurların aksine, 

nazım teorisi Kur’ân’ın tüm sûrelerini kapsayan, evrensel bir açıklama sunar. 

Bu yönüyle Nazım düşüncesi, bir hipotezden öteye geçerek, teori statüsünü hak eder. Çünkü bu düşünce, 

birbirleriyle ilişkili önermelerden oluşan mantıksal bir çerçeve sunar, Kur’ân’ın i'câzının yerine ilişkin tartışmalara 

kapsamlı bir çözüm getirir. Öte yandan söz konusu kuram belâgat ve tefsir gibi ilimlerin gelişimine dönüştürücü 

bir etki yapmıştır. Bu etki, onun bir gözlem veya açıklama olmaktan çok, dilsel ve edebî yapıyı çözümlemede 

tutarlı bir kuram haline geldiğinin bir kanıtıdır. Nazım teorisi, sadece dinî metinlerin anlaşılmasına katkıda 

bulunmakla kalmamış, aynı zamanda dilbilim, edebiyat ve retorik alanlarında da yeni ufuklar açmıştır. Kelâm 

ilminin temel bir sorununa getirdiği çözüm, belâgat ilmini dönüştürmesi ve tefsir ilmine kazandırdığı yeni bakış 

açısıyla bu teori, İslâm düşünce tarihinde önemli bir dönüm noktasıdır. Öte yandan bu güçlü teorik çerçevenin 

önemli bir sınırlılığı, metinler arası derecelendirmede ortaya çıkar. Nazım teorisi, bir metnin kendi içindeki 

tutarlılığını ve bütünlüğünü başarıyla açıklasa da, iki farklı metin arasında “hangisi daha güzel?” sorusuna kesin 

ve nesnel bir yanıt vermekte yetersiz kalır. Çünkü nazım, büyük ölçüde metnin içkin özelliklerine 

odaklandığından, farklı edebî geleneklere veya bağlamlara ait eserleri nesnel bir hiyerarşiye oturtmakta zorlanır. 

Bu durum, teorinin evrensel bir edebî derecelendirme aracı olmaktan çok, belirli bir metindeki ifade tercihlerini 

üstünlüğünü çözümlemede daha başarılı olduğunu gösterir. 

Nazım düşüncesinin teorik statüsü ve etkisi üzerine yapılan bu çalışmanın ardından, bu alandaki 

araştırmaların daha da derinleştirilmesi için aşağıdaki konulara odaklanılması faydalı olacaktır: Nazım 

düşüncesinin, modern dilbilim, metin dilbilimi ve söylem analizi gibi alanlardaki teorilerle karşılaştırılması, bu 

teorinin günümüzdeki geçerliliğini ve katkılarını daha net ortaya koyabilir. Cürcânî'nin sözdizimi ve kelimelerin 

ilişkisine dair görüşlerinin, modern dilbilimdeki sentaks ve semantik yaklaşımlarla ne kadar örtüştüğü 

incelenebilir. Nazım teorisinin sadece Kur'ân'ın i'câzını açıklamakla kalmayıp, Arap edebiyatının diğer önemli 

eserlerine uygulanarak, onların sanatsal üstünlüklerinin nasıl analiz edilebileceği araştırılabilir. Bu öneriler, Nazım 

düşüncesinin sadece tarihsel bir teori olarak kalmasını engelleyecek, aynı zamanda onun güncel akademik 

tartışmalara ve eğitim pratiklerine entegre edilmesini sağlayacaktır. 

  



 
 

Yusuf Ziya Bal 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  762 

Kaynakça | References 

Akalın vd., Ş. H. (2008). Yabancı Sözlere Karşılıklar Kılavuzu. Türk Dil Kurumu. 

Aksan, D. (2015). Her Yönüyle Dil: Ana Çizgileriyle Dilbilim (6., 1-3). Türk Dil Kurumu. 

Bahar, M. (2024). Tirmizî'nin Tâbiûn Dönemi Re'y Tefsirine Yaklaşımı. İmâm Tirmizî ve Hakîm et-Tirmizî 

Sempozyumu. İlâhiyât Yayınları. 

Bahar, M. (2025). Fezleketü'l-Kur'ân Yeni Bir Kur'ân İlminin Tespiti ve İnşası. Kitâbî Yayınları. 

Bahşi, T. (2021). Mezhebî Aidiyetler Bağlamında Mu’tezile’nin Arap Dilini Kullanımı. Turkish Academic 

Research Review, VI(1), 253-292. 

Bayram, E. (2022). Dilde Firavunculuk ve Selâme Mûsa (1. bs.) Ankara: İlâhiyât Yayınları. 

Bergamalı, K. (2002). Müyessiretü’l-ulûm. Türk Dil Kurumu. 

Boyalık, M. T. (2016). Dil, Söz ve Fesâhat Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Sözdizimi Nazariyesi. Klasik 

Yayınları. 

Câbirî, M. Â. (2001). Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı (B. Köroğlu, Çev.; 3. bs). Kitabevi Yayınları. 

Câhız, E. O. (1424). Kitâbu’l-Hayevân (2. bs, 1-7). Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Câhız, E. O. (1998). El-Beyân ve’t-tebyîn, (7. bs, 1-4). Mektebetü’l-Hancî. 

Cevherî, E. N. İ. b. H. (1987). Es-Sıhâh tâcu’l-lüga ve sıhâhu’l-Arabiyye (1-6). Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn. 

Cumahî, E. A. M. b. S. (1974). Tabakâtu fuhûli’ş-şuarâ. Dâru’l-Medenî. 

Cürcânî, A. (1982). Kitâbu’l-Muktesid fî şerhi’l-îzâh. Irak Cumhuriyeti Kültür Bakanlığı. 

Cürcânî, A. (1991). Esrâru’l-belâga. Dâru’l-Medenî. 

Cürcânî, A. (1992). Delâilu’l-i‘câz. Dâru’l-Medenî. 

Cürcânî, S. Ş. (2003). Kitâbu’t-Ta‘rîfât. Dâru’n-Nefâîs. 

Dayf, Ş. (t.y.). El-Belâga tetavvur ve târih. Dâru’l-Meârif. 

Eş‘arî, E.-H. (1950). Makâlâtu’l-İslâmiyyîn ve’htilâfu’l-musallîn (1-2). Mektebetu Nahdati’l-Mısriyye. 

Ferâhîdî, H. b. A. (1408). Kitâbü’l-‘Ayn (1-8). Mektebetü’l-Hilâl. 

Fîrûzâbâdî, M. E. T. M. (2005). El-Kâmûsu’l-muhît. Müessesetü’r-Risâle. 

Gürkan, N. (2017). Cahiliyede Ve İslami Dönemlerde Arap Şiir Sanatının Mücadele/Sırâ‘ İşlevselliği 

Üzerine. EKEV Akademi Dergisi, 72, 225-239. 

Hafâcî, İ. S. (1982). Sırru’l-fesâha. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Husarî, E. İ. (t.y.). Zehru’l-âdâb ve semeru’l-elbâb. Dâru’l-Cîl. 

İbn Düreyd, E. B. M. b. el-Hasen. (1987). Cemheratü’l-lüga (1-3). Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn. 

İbn Fâris, E.-H. (1979). Mu‘cemu makâyisi’l-luga (1-6). Dâru’l-Fikir. 



 
 

Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazım Düşüncesi Bir Kuram mıdır? 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  763 

İbn Kuteybe, E. M. A. b. M. (1423). Eş-Şi‘r ve’ş-şuarâ (1-2). Dâru’l-Hadîs. 

İbn Manzûr, M. b. M. b. A. (1414). Lisânu’l-‘Arab (3. bs, 1-15). Dâru Sâdır. 

İnce, N. N. (2019). Teşekkül Öncesi Dönem Belâgat Akımları: Cahiz Örneği. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 

23(2), Article 2. https://doi.org/10.18505/cuid.617871 

İpek, M. (2021). Mu‘tezile’nin Mucize Anlayışı ve Nazzâm’ın Sarfe Teorisi Bağlamında Genel Bir 

Değerlendirme. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8(2), Article 2. 

https://doi.org/10.51702/esoguifd.941271 

Kaya, İ. (2021). Abdülkâhir Cürcânî’nin Şiir Savunması. İçinde FSMVÜ Uluslararası Arap Dili ve 

Edebiyatı Araştırmaları Kongresi Bildiriler. 

Kılıç, H. (1992). Belâgat. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 5, ss. 380-383). Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Kudâme b. Cafer, E.-F. (1302). Nakdu’ş-şi‘r (1. bs). Matbaatü’l-Cevâib. 

Kütübî, E. A. S. (1973). Fevâtü’l-vefeyât ve’z-zeyl aleyhâ (1-5). Dâru Sâdır. 

Öğmüş, H. (2009). Halku’l-Kur’ân Tartışmalarının Vahyin Allâh’tan İnsana İntikaliyle ilgili Telakkiler 

Üzerindeki Etkisi. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 28(28), Article 28. 

Özalp, M. S. (2022). Arap Belâgat Literatürü. İslami İlimler Araştırmaları Dergisi, 11, Article 11. 

https://doi.org/10.54958/iiad.1099672 

Özlem, D. (2010). Bilim Felsefesi. Notos Kitap. 

Râzî, F. (2004). Nihâyetu’l-îcâz fî dirâyeti’l-i’câz. Dâru Sâdır. 

Sönmez, V. (2010). Bilim Felsefesi (2. bs). Anı Yayıncılık. 

Süslü, M. Z. (2021). Sünnî Âlimler Nazarında Sarfe. Mizanü’l-Hak: İslami İlimler Dergisi, 13, Article 13. 

https://doi.org/10.47502/mizan.955041 

Tevhîdî, E. H. (1424). El-İmtâ‘ ve’l-mu’ânese. el-Mektebetu’l-Unsuriyye. 

Yalar, M. (1997). El-Hatîb el-Kazvînî ve Belâgat ilmindeki Yeri [Doktora Tezi]. Uludağ Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yavuz, Y. Ş. (2000). İ’câzü’l-Kur’ân. TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 21, ss. 403-406). Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Yıldırım, C. (2000). Bilim Felsefesi (7. bs). Remzi Kitabevi. 

Zemahşerî, M. b. Ö. b. M. (1993). El-Mufassal fî san‘ati’l-i‘râb. Mektebetü’l-Hilâl. 

 



 

	 2025, 10/3: 765-779 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Kur'ân-ı Kerîm'deki ahkâm âyetleri, İslâm hukukunun temel ilkelerini 
belirleyen normatif ifadeleri içermeleri bakımından fıkıh ilminin merkezî 
kaynakları arasında yer almaktadır. Bu âyetlerdeki lafızlar, sadece 
anlamsal düzeyde değil, aynı zamanda gramatik yapıları, cümle içindeki 
konumları ve diğer unsurlarla kurdukları ilişkiler bağlamında çok katmanlı 
yorumlara açıktır. Fıkhî hükümlerin lafzî dayanağını oluşturan bu metin 
parçaları, yapısal ve bağlamsal özellikleriyle birlikte ele alındığında 
delâlet türleri, kıyas imkânları ve hükümlerin kapsamı gibi temel usûl 
meselelerinin çözümüne önemli katkılar sunmaktadır. Hurûfu'l-meânî 
olarak adlandırılan ve cümle içi ilişkileri düzenleyen anlam harfleri, bu 
bağlamda özel bir öneme sahiptir. Arap dili gramerinde müstakil bir 
inceleme alanı oluşturan bu harfler, özellikle nahiv ve fıkıh usûlü âlimleri 
arasında yoğun tartışmalara konu olmuştur. Bu harflerin taşıdığı çok 
anlamlılık özelliği hem dilbilimsel hem de fıkhî yorumlarda belirleyici bir 
rol oynamaktadır. Söz konusu harfler, yalnızca gramatik işlevleriyle sınırlı 
kalmayıp, aynı zamanda hükümlerin yönünü ve kapsamını doğrudan 
etkileyen unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu çalışma, hurûfu'l-
meânî içerisinde önemli bir yere sahip olan "min" harfini merkeze alarak, 
onun anlam çeşitliliğinin ahkâm âyetleri bağlamında ortaya çıkardığı fıkhî 
etkileri sistematik bir şekilde incelemektedir. "Min" edatının ibtidâ, teb'îz, 
beyân, ta'lîl, isti'lâ ve zarfiyyet gibi temel anlamları, klasik müfessirler ve 
fakihler tarafından farklı şekillerde yorumlanmıştır. Bu anlam çeşitliliği, 
ayetlerin anlaşılmasında ve hükümlerin çıkarılmasında önemli sonuçlar 
doğurmaktadır. Yapılan analizler, "min" harfinin bazı kullanımlarında 
sadece dilsel bir nüans olarak kaldığını, bazı durumlarda ise doğrudan 
fıkhî ihtilaflara kaynaklık ettiğini ortaya koymaktadır. Özellikle edatın 
beyân veya teb'îz anlamında anlaşılması, hükmün kapsamı ve muhatap 
kitlesinin belirlenmesinde belirleyici olmaktadır. Bu durum, gramatik çok 
anlamlılık ile fıkıh usûlü arasındaki organik bağı gösterirken, aynı 
zamanda klasik müçtehitlerin metin yorumlamadaki derinlikli 
yaklaşımlarını da yansıtmaktadır. Çalışma, "min" edatı özelinde Kur'ân'ın 
hukuki âyetlerinin doğru anlaşılmasında dilbilimsel analizin önemini 
vurgulamakta ve bu bağlamda, klasik mezheplerin içtihatlarında dil 
unsurlarına verdikleri önemin pratikteki yansımalarını 
değerlendirmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâğati, Fıkıh, Ahkâm Âyetleri, Nahiv, 
Hurûfu’l-Meânî, Harf-i Cer 

 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 06.07.2025 
Kabul Tarihi: 12.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 
Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 
Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Muhammed Seyfeddin Erikci-Nazife 
Nihal İnce 
Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Muhammed Seyfeddin Erikci-
Nazife Nihal İnce 
 
Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Erikci, M. S.-İnce, N. N. (2025). Ahkâm 
âyetlerinin yorumlanmasında hurûfu’l-
meânî’nin rolü: “min” harf-i ceri örneği. 
Turkish Academic Research Review, 10/3, 765-
779, https://doi.org/10.30622/tarr.1736020  
**Bu çalışma Akdeniz Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü’nde hazırlanmakta olan 
“Teori ve Pratik Denkleminde Hurûfu’l-Meânî 
ve Ahkam Âyetleri” başlıklı doktora tezi 
kapsamında ulaşılan verilerden üretilmiştir. 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği** 
 

The Role of Ḥurūf al-Maʿānī in the Interpretation of Legal Verses: The Case of the Preposition “Min” 
 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci1* Nazife Nihal İnce2 
 
1 Doktorant, Akdeniz Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Antalya, Türkiye.  
PhD. Student, Akdeniz University, Department of Basic Islamic Sciences, Antalya, Türkiye, https://ror.org/01m59r132, https://orcid.org/0000-
0003-0088-2624, m.seyfeddin.erikci@gmail.com 
 
2 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Antalya, Türkiye. 
Prof. Dr., Akdeniz University, Department of Basic Islamic Sciences, Antalya, Türkiye, https://ror.org/01m59r132, https://orcid.org/0000-0003-
1766-5618, nihalince@akdeniz.edu.tr 
 
* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1736020
https://ror.org/01m59r132
https://orcid.org/0000-0003-0088-2624
https://orcid.org/0000-0003-0088-2624
mailto:m.seyfeddin.erikci@gmail.com
https://ror.org/01m59r132
https://orcid.org/0000-0003-1766-5618
https://orcid.org/0000-0003-1766-5618
mailto:nihalince@akdeniz.edu.tr


 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  766 

 
  Abstract 

The verses of the rules (āyāt al-aḥkām) of the Qur’ān constitute one of the 
principal sources of Islamic jurisprudence (fiqh) due to their normative 
expressions that establish the foundational principles of Islamic law. The 
lexical components of these verses are open to multilayered interpretations, 
not only at the semantic level but also in terms of their grammatical 
structures, positions within sentences, and relationships with other 
linguistic elements. When these textual components, which form the literal 
basis of legal rulings, are considered in light of their structural and 
contextual characteristics, they significantly contribute to resolving 
fundamental issues in uṣūl al-fiqh such as types of dalāla (semantic 
indication), the possibilities of qiyās (analogical reasoning), and the scope 
of legal rulings. In this context, ḥurūf al-maʿānī—meaning-bearing 
particles that regulate syntactic relations within a sentence—hold particular 
significance. These particles, which constitute an independent area of study 
in Arabic grammar, have been the subject of extensive debate, especially 
among grammarians and scholars of uṣūl al-fiqh. The polysemous nature 
of these particles plays a decisive role in both linguistic and legal 
interpretations. Far from being confined to mere grammatical functions, 
such particles emerge as elements that directly influence the direction and 
scope of legal rulings. This study, systematically examines the particle 
“min”, which occupies a central position within ḥurūf al-maʿānī, by 
focusing on the legal implications of its semantic variability that engenders 
in the context of āyāt al-aḥkām. The principal meanings of the particle min 
such as ibtidāʾ, tabʿīḍ, bayān, taʿlīl, istiʿlāʾ, and ẓarfiyya have been 
interpreted in varying ways by classical exegetes and jurists. This semantic 
multiplicity leads to significant outcomes in understanding the verses and 
deriving rulings from them. The analysis reveals that while in some cases 
the use of min remains a mere linguistic nuance, in other instances it serves 
as the basis for direct legal disagreement. In particular, whether the particle 
is understood as bayāniyya or tabʿīḍiyya becomes a decisive factor in 
determining the scope of a ruling and the group of individuals it addresses. 
This situation demonstrates the organic link between grammatical 
polysemy and uṣūl al-fiqh, while also reflecting the depth of classical 
mujtahid scholars’ approaches to textual interpretation. Through the case 
of the particle min, this study emphasizes the importance of linguistic 
analysis in correctly understanding the legal verses of the Qur’ān. 
Furthermore, it evaluates how classical schools of Islamic law incorporated 
linguistic elements into their legal reasoning and the practical implications 
of this emphasis in their ijtihād practices. 
 
Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Fiqh, Verses of the rules, 
Syntax, Ḥurūf al-Maʿānī, Preposition 

Research Article 
 
History 
Received: 06.07.2025 
Accepted: 12.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Muhammed Seyfeddin Erikci-
Nazife Nihal İnce 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Muhammed Seyfeddin Erikci-Nazife 
Nihal İnce 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Erikci, M. S.-İnce, N. N. (2025). The role of 
ḥurūf al-maʿānī in the ınterpretation of legal 
verses: the case of the preposition “min”. 
Turkish Academic Research Review, 10/3, 765-
779,  https://doi.org/10.30622/tarr.1736020   
**This study is based on the findings obtained 
within the scope of the doctoral dissertation 
titled “Ḥurūf al-Maʿānī and Legal Verses in the 
Equation of Theory and Practice”, currently 
being prepared at the Institute of Social 
Sciences, Akdeniz University. 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1736020


 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  767 

Giriş 
Dillerin temel fonksiyonu, konuşanın zihnindeki anlamı muhataba iletmektir. Bu temel işlev, sınırlı 

sayıdaki kelimeyle sınırsız anlamın aktarılmasını gerekli kılmakta ve bu durum, dilin doğal yapısı içerisinde çok 

anlamlılık (polysemy) olgusunu ortaya çıkarmaktadır (Bayram, 2022, s. 98). Çok anlamlılık yalnızca isim ve fiil 

türleriyle sınırlı kalmamakta; Arap dilinde hurûfu’l-meʿânî olarak adlandırılan harflerde de açık bir şekilde 

gözlemlenmektedir. Bu harfler, yapıları gereği cümlede üstlendikleri işlev doğrultusunda farklı anlam katmanları 

kazanmakta ve bu yönüyle bağlamdan bağımsız olarak değerlendirilememektedir. 

Anlamın bağlama göre şekillenmesi çoğu zaman bir avantaj olarak değerlendirilse de bazı durumlarda 

bağlamın belirleyici olamaması lafzın farklı biçimlerde yorumlanmasına yol açmakta, bu da fıkıh usûlünde 

mezheplere göre değişen yaklaşım farklılıklarına kaynaklık etmektedir. Zira lafzın çok anlamlılığı, içtihat 

düzleminde hükmün mahiyetini doğrudan etkileyebilmektedir. Dolayısıyla, hurûfu’l-meʿânînin çok anlamlı yapısı 

yalnızca dilbilimsel bir mesele değil; aynı zamanda fıkhî hükümlerin istinbatında belirleyici bir rol oynayan temel 

bir unsurdur. Nitekim klasik fıkıh usulü literatüründe bu tür harflere özel bölümler ayrılmış olması da konunun 

önemini açıkça ortaya koymaktadır. 

Bu konu üzerinde yapılan çeşitli akademik çalışmalar, hurûfu’l-meʿânînin fıkhî hüküm istinbatındaki 

etkisini farklı açılardan ele almıştır. Şimal Khalid Mahmood Mahmood tarafından hazırlanan “Fıkhî Hükümlerin 

Tespitinde Harf-i Cerlerin Rolü” başlıklı yüksek lisans tezinde, cer harflerinin sahip olduğu çok anlamlı yapı, fıkıh, 

gramer ve dil kaynakları çerçevesinde değerlendirilmiş; özellikle ( ىَلعَ ،ىَلإِ ،يفِ ،نمِ ،ل ،ك ،ب ...) gibi harflerin anlam 

ve işlevleri incelenerek bu harflerin fıkhî çıkarımlar üzerindeki etkileri örnek ayetler ve ulema görüşleri ışığında 

ortaya konmuştur. Bu çalışmada dil ve fıkıh arasındaki bağ sistematik biçimde işlenmiş, harflerin fiil anlamlarını 

üstlenebildiği ve bu durumun hüküm istinbatını doğrudan etkileyebildiği vurgulanmıştır (Mahmood, 2018). 

Benzer şekilde, Sefa Erkmen tarafından kaleme alınan “Arap Dilinde Harf-i Cerler ve Ahkâm Ayetlerinde 

Manaya Etkisi: Cessâs Örneği” adlı yüksek lisans tezinde ise, Ebû Bekir el-Cessâs’ın Ahkâmu’l-Kur’ân adlı tefsiri 

merkeze alınmış; bu eserde geçen harf-i cerlerin ahkâm ayetlerine etkisi doğrudan klasik bir kaynak üzerinden 

detaylı biçimde incelenmiştir. Erkmen’in çalışması, harflerin dilsel işlevleri kadar, bu işlevlerin tefsir ve hüküm 

çıkarmadaki rolüne de odaklanmakta ve Cessâs’ın yaklaşımıyla diğer müfessir ve fakihlerin görüşleri 

karşılaştırmalı olarak ele alınmaktadır (Erkmen, 2021). 

Daha yakın tarihli bir akademik çalışma olarak, Hüseyin Dursun’un “Arapça Atıf Harflerinin İslam Hukuku 

İhtilaflarındaki Fonksiyonu ve Önemi” başlıklı makalesi, hurûfu’l-meʿânînin çok anlamlılık potansiyelini merkeze 

almakta; özellikle " يتح" ,"ف" ,"مث" ,"و " gibi atıf harflerinin farklı bağlamlarda taşıdığı anlam değişimlerinin fıkhî 

hükümlerde nasıl yorum farklılıklarına yol açtığını ortaya koymaktadır. Bu makalede, dilbilgisel bağlamın yorum 

sürecindeki belirleyiciliği vurgulanmakta, harflerin anlam yönünden çözümlemesi yapılmakta ve bu 

çözümlemenin fıkhî ihtilaflar açısından taşıdığı önem detaylandırılmaktadır (Dursun, 2023). 

Bizim çalışmamız ise, yukarıda özetlenen çalışmalardan farklı olarak, Kur’ân-ı Kerîm’in mütevâtir olan 

yapısı içerisinden ahkâm âyetlerini merkeze almakta ve bu âyetlerde yer alan hurûfu’l-meʿânî unsurlarının anlama 

etkisini “min” harfi özelinde değerlendirmektedir. Bu çalışmada yalnızca “min” harfi odak alınarak, hurûfu’l-

meʿânînin teoride bilinen anlamlarının fıkhî yorumlarda nasıl ortaya çıkarıldığını bütün yönleriyle inceleme 

imkânı elde edilmiştir. Böylece, teori ve pratik düzlemde disiplinler arası ilişkinin boyutu bir harf üzerinden 

örneklendirilmekte; Arapça’nın gramatik özelliklerinin fıkıh ilmine katkısı somut bir veri üzerinden görünür 

kılınmaktadır. 



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  768 

1.  Arapçada Harf Kavramı ve Harf-i Cer 
“Harf” ( فرح ) kelimesi, sözlükte “bir tarafa meyletmek, yönelmek ve sapmak” anlamına gelen masdardan 

türemiş olup, isim formunda “kenar, uç, yan; zirve, tepe; taraf, kelime ve kelâm” gibi farklı lugavî anlamlara 

sahiptir (Zebîdî, 1965, c. 23/128). Bu kelimenin çoğulu “hurûf” ve “ahruf” şeklindedir.(İbn Manzur, 1994, c. 9/41-

45; İsfahânî, 1991, s. 228) Kur’ân-ı Kerîm’de “bir şeyin çeşitli yönlerinden biri (İbn Kuteybe, 1978, s. 290) ve “ 

taraf (Halebî, 2000, c. 8/237) ” anlamında kullanımıyla birlikte (el-Hac 22/11), “yedi harf” hadisi bağlamında ise 

“lehçe, ağız ya da kıraat farkları” anlamlarını taşıdığı görülmektedir.(Zebîdî, 1965, s. 167) Bu çerçevede “harf” 

kavramı, hem lafzî hem de semantik yönüyle çok boyutlu bir kullanım alanına sahiptir. Dilbilim terminolojisinde 

ise iki ayrı anlamı bulunmaktadır.  

İlki, alfabeyi oluşturan her bir ses birimine ait sesi ve yazıyı ifade eder. Her iki boyutuyla (ses ve yazı ) 

harfler, kelimelerin teşekkülünde yön belirleyici ve yapı inşa edici rol oynamaları nedeniyle “harf” olarak 

isimlendirilmiştir (Durmuş, 1997, c. 16/158-163). Harfler, kelimelerin meydana gelişinde temel birimler olmaları 

sebebiyle klasik kaynaklarda “hurûfu’l-mebânî” (yapı harfleri) olarak adlandırılmış (Mustafa, el-Zeyyât, 

Abdulkâdir, & el-Neccâr, t.y., c. 1/72); bu terim, harflerin anlam taşıyıcısı olmaktan ziyade anlamlı bir yapının 

teşkilinde oynadıkları kurucu rolü vurgular. Aynı zamanda, kelimeleri hecelere ayırmada ve hecelerin teşkilinde 

oynadıkları işlev sebebiyle bu harflere “hurûfu’l-hicâ’” (hece harfleri) adı da verilmiştir (İbn Manzur, 1994, c. 

9/41; Kalkaşendî, t.y., c. 3/21). Harflerin şekil bakımından birbirine benzemesi nedeniyle ortaya çıkabilecek 

karışıklıkları önlemek amacıyla bazılarına nokta konulmuş ve bu nitelikleri sebebiyle söz konusu harfler “hurûfu’l-

mu‘cem” şeklinde de anılmıştır (İbn Manzur, 1994, c. 12/387; Kalkaşendî, t.y., c. 3/21). 

İkincisi ise, Arapçada isim ve fiilden farklı olarak üçüncü bir kelime türünü ifade etmek için kullanılmıştır. 

Bu unsurlar, cümlede tek başlarına anlam ifade etmeyip, ancak başka kelimelerle birlikte kullanıldıklarında 

cümleye çeşitli anlam incelikleri ve ilişkisel bağlamlar kazandırırlar. Bu nedenle, söz konusu kelime türü klasik 

dilbilgisi literatüründe “hurûfu’l-meânî” (anlam harfleri) adıyla anılmıştır (İbn Side, 1996, c. 4/225). Ayrıca bu 

kategorideki kelimeler cümlenin asıl unsurları, yani özne veya yüklem, olamazlar.  Nahiv literatüründe hurûfu’l-

meʿânî kavramına dair farklı tanımlar yapılmıştır. Bunlardan biri Murâdî’ye aittir. Ona göre, “harf, yalnızca 

başkasında anlama delalet eden kelimedir.” Bu tanım, hurûfu’l-meʿânînin temel niteliğini açık biçimde ortaya 

koymakta ve bu kelime türünün, anlamını ancak diğer unsurlarla birlikte gerçekleştirebildiğini vurgulamaktadır 

(İbnu’s-Serrâc, 1985, 1/40). 

Bu kavrama yapılan tanımların farklılığı, nahiv alimleri arasında bazı harfler üzerindeki ihtilafların varlığı 

gibi sebepler doğrultusunda hurûfu’l-meânî kapsamına giren harflerin sayısında eserden esere farklılık 

bulunmaktadır. Bunun başlıca nedeni sesdeş, yani farklı anlam ve işlevi bulunan ancak telaffuzu ve imlası aynı 

olan, harflerin bulunmasıdır. Yine de bir sayı vermek gerekirse Murâdî gibi bazı alimler harflerin sayısının 73 

olduğunu ihtilaflı kelimelerinde dahil edilmesi durumunda bu sayının 100’ün üzerine çıkacağını belirtmişlerdir 

(Murâdî, 1992, s. 28). 

Hurûfu’l-meʿânî başlığı altında değerlendirilen bu kelime türü, işlevine veya anlamına göre çeşitli alt 

sınıflara ayrılmıştır. Harf-i cerler, söz konusu sınıfların başında gelmekte olup işlevi nedeniyle bir arada mütalaa 

edilmektedir. Harf-i cerler, hem nahiv kaynaklarında hem de fıkıh usûlü literatüründe en çok üzerinde durulan ve 

hüküm çıkarımında doğrudan etkisi bulunan gruplardan biridir (Serahsî, t.y., s. 220). 

Harf-i cerler, başına geçtikleri kelimenin sonunu lafzen ya da manen cerretme özelliği taşırlar. Bununla 

birlikte, bu harflerin asıl işlevi, fiil veya fiil anlamı taşıyan bir lafzı, kendilerinden sonra gelen sarîh bir isme ya da 



 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  769 

isim te’vîlindeki bir ifadeye ulaştırmaktır (Câmî, t.y., s. 409; Kuşadalı, t.y., s. 38; Bilmen, t.y., c. 1/118). Klasik 

kaynaklarda bu gruba dahil edilen harflerin sayısı yirmi civarındadır;(İbn Âkīl, 1980, c. 3/3) ancak genel kabul, 

on yedi harfin cerr harfi olarak değerlendirildiği yönündedir (İbn Hişâm, 2001, ss. 249-251; Seyyid Şerîf Cürcânî, 

1987, s. 43). Cerr harfleri, kendilerinden sonra gelen kelimenin türüne göre altı gruba ayrılmaktadır (İbn Hişâm, 

2007, ss. 409-414). Bu gruplar arasında, hem ism-i zâhir hem de zamir üzerinde amel eden yedi harf öne çıkar 

(İbn Hişâm, 2007, s. 409; Mehmed Zihni Efendi, 2008, s. 283). “Min, ilâ, an, alâ, bâ, lâm, fî” lafızlarıyla ifade 

edilen bu harfler, sadece nahiv ilmi bağlamında değil, aynı zamanda fıkhî değerlendirmelerde de doğrudan etkili 

olmaları sebebiyle ayrı bir öneme sahiptir (Bilmen, t.y., s. 118). Nitekim ahkâm ayetlerinin anlamlandırılmasında 

söz konusu harflerin taşıdığı anlam yönü, çoğu zaman hükmün teşekkül biçimini doğrudan belirleyen bir unsur 

hâline gelmektedir. Bu etkileşimin boyutunu somut bir örnek üzerinden ortaya koymak amacıyla, biz de bu 

çalışmada harf-i cerlerden min harfi üzerinde odaklanmayı tercih ettik. Bizi bu tercihe yönelten temel etken, min 

harfinin ahkâm ayetlerinde —cerr harfi olup olmaması fark etmeksizin— en çok farklı görüşün ortaya çıktığı harf 

olmasıdır. Bu yönüyle min harfi hem dilbilimsel hem de fıkhî bağlamda çok katmanlı bir çözümlemeye imkân 

tanımakta; aynı zamanda hurûfu’l-meʿânî ile hüküm istinbatı arasındaki ilişkinin derinliğini görünür kılmaktadır. 

2. Min Harfinin Anlam Yelpazesi 
Arapça dilbilgisi kaynaklarında نم  harfi, esas olarak zâid ve zâid olmayan olmak üzere iki temel kategoriye 

ayrılmaktadır (Murâdî, 1992, s. 308). Zâid olan harfler, cümle içerisinde müstakil anlam taşımayıp yalnızca vurgu 

ve güzellik katmak maksadıyla kullanılırlar. Başka bir ifadeyle cümleden harfin çıkarılması anlamı 

değiştirmemekte ancak çok küçük bir fark meydana getirmektedir. Kur’ân-ı Kerîm söz konusu olduğunda ise bu 

harflere, edebe daha uygun düştüğü gerekçesiyle "zâid" yerine "tezyîn" veya "te’kîd" harfleri denilmiştir (Suyûtî, 

1974, c. 2/318). Zâid harflerin anlama etkisi yok denecek derecede olsa da amel bakımından etkindirler, yani 

mamulünde tesirini gösterirler. 

Zâid olmayan نم  harfinin toplamda on dört anlamı zikredilmekle birlikte (Murâdî, 1992, s. 308), biz bu 

çalışmada ahkâm ayetlerinde öne çıkan altı temel anlam üzerine odaklanacağız. Bunlar aşağıda örnekleriyle 

birlikte ele alınmıştır: 

a. İbtidâu’l-Gaye: meydana gelen olayın, harfi cerrin dahil olduğu isimden başladığını ifade eder (İbn 

Manzur, 1994, c. 13/422; Murâdî, 1992, s. 308). Harfi cerrin bitiştiği isme göre iki şekilde ibtidâ olabilir. 

• Mekânda ibtidâ: “ نْمِ ۥُھَیرُِنلِ ۥُھَلوْحَ اَنكْرََٰـب ىذَِّلٱ اصَقَْلأْٱ دِجِسْمَلْٱ ىَلإِ مِارَحَلْٱ دِجِسْمَلْٱ نَمِّ لاًۭیَْل هۦِدِبَْعبِ ىٰرَسَْأ ىٓذَِّلٱ نَـٰحَبْسُ  

ٓاَنتَِٰـیاءَ ۚ ........   Kulunu (Muhammed'i) bir gece Mescidi Haram'dan (Mekke'den), kendisine bir kısım 

ayetlerimizi göstermek için, çevresini mübarek kıldığımız Mescidi Aksa'ya (Kudüs'e) götüren Allah'ın 

şanı yücedir.” (İsrâ, 17/1) âyetinde geçen مارحلا دجسملا نم  kısmındaki نم  harfi, götürme fiilinin nereden 

başladığını ifade etmektedir. 

• Zamanda İbtidâ: “ مٍوَْی لَِّوَأ نْمِ ىٰوَقَّْتلٱ ىَلعَ سَسُِّأ ٌدجِسْمََّل  İlk gününden beri takva üzerine kurulan 

mescid” (Tevbe 9/108) âyetinde geçen نم  harfi kurulma fiilinin ne zaman başladığını ifade etmektedir. 

1  

 
1  Basra ekolüne mensup dilciler, ' نمِ ' harfinin sadece mekânda ibtidâ (başlangıç noktası) anlamında kullanılabileceğini kabul 
ederler. Zamanda ibtidâ anlamıyla kullanıldığı durumlarda ise, cümlenin yapısına uygun düşecek şekilde bir kelimenin takdir 
edilmesi gerektiğini savunurlar. Bu görüşe göre, örneğin “ مٍوَْی لَِّوَأ نْمِ ” (ilk günden itibaren) ifadesi, “ مٍوَْی لَِّوَأ سِیسِْأَت نْمِ ” (ilk günün 
kuruluşundan itibaren) şeklinde takdir edilerek ancak mekânsal ibtidâ anlamı verilebilir. Buna karşılık, Kûfe ekolünün önde 
gelen isimlerinden Müberred (ö. 286/900) ve diğer Kûfeli nahivciler, ' نمِ ' harfinin hem zaman hem de mekân açısından ibtidâ 
anlamı taşıyabileceğini savunarak bu tür takdirleri gereksiz ve zorlama bulmuşlardır. Detaylı bilgi için bakınız: el-Murâdî, el-
Cenâ’d-Dânî fî Hurûfi’l-Meʿânî, 308. 



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  770 

b. Ba’diyyet (Kısmilik): “ ىشِمَْی نَّم مھُنْمِوَ نِیَْلجْرِ ىَٰلعَ ىشِمَْی نَّم مھُنْمِوَ ھۦِنِطَْب ىَٰلعَ ىشِمَْی نَّم مھُنْمَِف ۖ ءٍۢٓاَّم نمِّ ةٍَّۢبٓاَد َّلكُ قََلخَ َُّ∏ٱوَ  

عَبرَْأ يَلعَ  Allah bütün canlıları sudan yaratmıştır. Kimi karnı üzerinde sürünür, kimi iki ayakla yürür, kimi dört 

ayakla yürür.” (Nur 24/45) âyetinde geçen ve damirlere bitişik olan bütün نم  harfleri ba’diyyet manasındadır. Bu 

harfin ba’diyyet manasında olmasının alameti olarak yerine ضعب  kelimesinin kullanılabilir olması zikredilmiştir 

(İbn Mâlik, 1990, c. 3/134; Murâdî, 1992, s. 309). 

c. Tebyîn: “ نِاَثوَْلأْا نَمِ سَجْرِّلا اوُبنَِتجْاَف  pislikten yani putlardan uzak durun” (Hac 22/30) âyetinde zikredilen 

pisliğin ne olduğunu harfi cer beyân etmektedir. Bu harfin beyâniyyet anlamında olduğunun anlaşılması için yerine 

يذلا  ismi mevsulünün kullanılabilir olması, نم  harfinden önce veya sonra mübhem bir kelimenin bulunması ve 

mecrur ismin bu mübhemliği kaldırmaya uygun bir kelime olması zikredilmiştir. Bu ayette سجرلا  kelimesi 

mübhem olup, ناثولأا  kelimesi bu mübhemliği giderdiğinden نم  harfinin beyâniyyet anlamında olduğu 

anlaşılmaktadır (Murâdî, 1992, s. 310). 

d. Ta’lîl (Sebebiyyet): meydana gelen olayın نم  ile mecrur olan isimden kaynaklı olduğunu ifade eder. 

“ تِۜوْمَلْا رََذحَ قِعِاوََّصلا نَمِ مْھِنِاَذاٰ يف۪ٓ مْھَُعبِاصََا نَوُلَعجَْی  Yıldırımlar yüzünden ölümden korkarak parmaklarıyla kulaklarını 

tıkarlar.” (Bakara 2/19) âyet-i kerimesinde kulakları tıkamak fiilinin sebebi olarak قعاوصلا  lafzı kullanılmış sebeb 

manasınıda نم  harfi sağlamıştır (Murâdî, 1992, s. 310). 

e. Isti’lâ ( يلع  manasında): “ ٓاَنتَِٰـیا–ـبِ ا۟وُبَّذكَ نَیذَِّلٱ مِوَْقلْٱ نَمِ ُھَٰـنرْصََنوَ  Ayetlerimizi yalanlayan millete karşı ona 

yardım ettik.” (Enbiyâ 21/77) âyet-i kerimesinde نم  harfi, َىَلع  yerine kullanılmış olup, yardım fiilinin kime karşı 

olduğunu belirtmektedir (Murâdî, 1992, s. 313). 

f. Zarfiyyet ( يف  manasında):” ِةَِعمُجُلۡٱ مِوَۡی نمِ ةِوَٰلَّصللِ یَدِوُن اَذإ  Cuma günü namaz için çağrı yapıldığında” 

(Cuma 62/9) âyet-i kerimesinde نم  harfi, يف  yerinde kullanılmış olup çağrı yapmak fiilinin ne zaman olduğunu 

belirtmektedir  (Ukberî, t.y., c. 2/1223). 

Bunların dışında kasem, بر  manasında, ب manasında, mücâvezet ( نع  manasında), intihâ’, ğaye, bedel ve 

fasıl anlamlarına da geldiği kaynaklarda geçmektedir (Murâdî, 1992, ss. 308-320). 

3. Ahkam Âyetleri Kavramı 
İslâm hukukunun temel kaynaklarından biri olan Kur’ân-ı Kerîm’de, bireylerin yükümlülüklerine dair 

hükümlerin yer aldığı ayetler, literatürde “hüküm” olarak anılmaktadır (Âmidî, 1982, c. 1/95). Bu terkip, “hüküm” 

ve “ayet” lafızlarının bileşiminden oluşmakla birlikte, klasik literatürde doğrudan “ahkâm âyetleri” terkibine 

yönelik açık ve müstakil bir tanıma sıklıkla rastlanmaz. Bunun nedeni, erken dönem fakihlerinin daha çok 

"hüküm" kavramı üzerine yoğunlaşmaları ve bu kavramı tanımlarken ahkâm âyetlerinin kapsadığı anlama 

yaklaşan ifadeler kullanmalarıdır. Nitekim günümüz literatüründe de ahkâm âyetleri için yapılan tanımların, 

çoğunlukla “hüküm” kavramı için yapılan tanımlar etrafında şekillendiği görülmektedir (Ubeyd, 2010, c. 1/25; 

Zehebî, t.y., c. 2/319). 

Her ne kadar bu çalışmada “ahkâm âyetleri” ifadesi tercih edilse de literatürde bu kavrama karşılık gelen 

farklı terimlere de rastlamak mümkündür. Nadir de olsa "Teklif âyetleri" gibi ifadeler, aynı muhtevayı işaret eden 

alternatif kavramlar arasında yer almakta;(İbn Teymiyye, 1995, c. 1/345) özellikle ilgili âyetlerin tefsirine dair 

literatürde ise genellikle "Ahkâmü’l-Kur’ân" başlığı altında toplanmaktadır (Cessas, 1994; İbn el-Arabî, 1433; 

Kıyâ el-Harrâsî, t.y.). Bu durum, kavramın tam anlamıyla yerleşik bir terim olmaktan ziyade, farklı kullanım 

biçimlerine açık bir yapıda olduğunu göstermektedir. 

Ahkâm âyetleri, yalnızca amele dair hükümleri değil; kimi zaman itikadî ve ahlâkî boyutları da içeren 

düzenlemeleri kapsayabilmektedir (Beğavî, 1997, c. 1/15; Suyûtî, 1974, c. 4/220). Ancak fakihlerin fıkıh ilmini 



 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  771 

dinin pratik yönüyle sınırlandırmaları süreciyle birlikte, ahkâm âyetleri de genellikle amelî yükümlülükleri konu 

edinen ayetler olarak daraltılmıştır. Bu yaklaşım, İmam Ebû Hanîfe'nin “kişinin lehinde ve aleyhinde olan şeyleri 

bilmesi” şeklindeki fıkıh tanımının (A. A. b A. Buhârî, 1890, c. 1/5), sonraları “amelde” kaydıyla 

sınırlandırılmasıyla paralellik arz etmektedir (Teftâzânî, 1957, c. 1/27). Dolayısıyla ahkâm âyetlerinin kapsamı, 

zaman içerisinde itikadî ve ahlâkî boyutlardan ziyade, doğrudan fıkhî uygulamaları konu edinen bir çerçeveye 

evrilmiştir. Bu çerçevede ahkâm âyetleri, mükelleflerden bir işin yapılmasını veya yapılmamasını isteyen ya da bu 

iki durum arasında serbest bırakan bir hüküm içeren ayetlerin toplamı olarak tanımlanabilir.  

Bu çalışma kapsamında, “min” harfinin geçtiği ve dilbilimsel yorum farklılıklarının bulunduğu ahkâm 

âyetleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Bu çerçevede toplam 24 âyet belirlenmiştir. İncelenen bu âyetlerden 18’inde 

yer alan “min” harfi, lafzî olarak çok anlamlılığa açık olsada bu semantik çeşitliliğin fıkhî hüküm üzerinde 

doğrudan bir etkisinin bulunmadığı görülmüştür. Bu âyetler Bakara sûresinin 187, 222, 226, 229, 273, 279 ve 282. 

âyetleri; Nisâ sûresinin 24, 25 ve 35. âyetleri; Nahl sûresinin 14 ve 66. âyetleri; İsrâ sûresinin 79. âyeti; Hac 

sûresinin 30. âyeti; Nûr sûresinin 30 ve 31. âyetleri; Cum‘a sûresinin 9. âyeti ve Talâk sûresinin 6. âyeti olarak 

sıralanmaktadır. Buna karşılık kalan 6 âyette geçen “min” harfi hem dilbilimsel hem de fıkhî açıdan farklı 

yorumlara konu olmakta ve bu yönüyle hükmün teşekkülünde belirleyici bir rol üstlenmektedir. Bu nedenle söz 

konusu 6 âyet, çalışmamızın ana eksenini teşkil etmektedir. 

4. Min’in Hükme Tesir Ettiği Âyetler 
 

َقُدصَ ءَٓاسَِّنلٱْ اوُتاءَوَ ةَٗلحۡنِ َّنھِتِٰ
ۚ

اـٗٔیٓرَِّم اـٗٔیٓنِھَُ هوُلكَُف اسٗفَۡنُ ھنۡمِّ ءٖيۡشَ نعَ مۡكَُل نَبۡطِ نِإَف    

 

“Kadınlara mehirlerini gönül rızası ile (cömertçe) verin; eğer gönül hoşluğu ile o mehrin bir kısmını size 

bağışlarlarsa onu da afiyetle yiyin.” (Nisa 4/4) 

Bu ayet-i kerîme, evli bir kadının mehrin tamamını mı yoksa sadece bir kısmını mı eşine hibe edebileceği 

konusunda fıkhî bir ihtilafa zemin teşkil etmiştir. Bu ihtilafın kaynağı, ayette geçen “min” harf-i cerinin taşıdığı 

anlam çeşitliliğidir. Nahiv ve tefsir literatüründe bu harfe iki temel anlam atfedilmiştir: baʿdiyyet ve beyâniyyet 

(Halebî, 2000, c. 3/572). 

Baʿdiyyet anlamı benimsendiğinde, “ ھنم ” ifadesi, mehrin sadece bir kısmını ifade eder. Bu takdire göre 

ayet, kadının mehrin bir bölümünü gönül rızasıyla hibe etmesine ruhsat vermekte, tamamı üzerinde tasarruf 

etmesine izin vermemektedir. Buna karşın beyâniyyet anlamına göre, “min” harfi “ ءيش ” kelimesini açıklamakta 

ve bu da kadının mehrin tamamını bağışlayabileceğine delalet etmektedir. 

Mezhepler arasında, kadının mehrin tamamını hibe edebileceği yönünde genel bir ittifak bulunmakla 

birlikte (Kurtubî, 1964, c. 5/24), Ebû’l-Leys es-Semerkandî bu kanaatten ayrılarak, kadının yalnızca mehrin bir 

kısmını hibe edebileceğini ileri sürmüştür (Halebî, 2000, c. 3/572). Bu içtihadına binaen, ayette geçen “min” 

harfini baʿdiyyet anlamına tahsis ettiği anlaşılmaktadır. 

 

رِۚكَنمُلۡٱ نِعَ نَوۡھَنَۡیوَ فِورُعۡمَلۡٱبِ نَورُمُأَۡیوَ رِیۡخَلۡٱ ىَلإِ نَوعُدَۡی ةَّٞمُأ مۡكُنمِّ نكَُتلۡوَ  

 

«Sizden, hayra çağıran, iyiliği emredip kötülükten meneden bir topluluk bulunsun. İşte asıl onlar kurtuluşa 

erenlerdir. » (Âli İmrân 3/104) 



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  772 

Bu ayet-i kerime, mükelleflerin hayra çağırma, iyiliği emretme ve kötülükten menetme sorumluluğunun 

genel mi yoksa belirli bir gruba mı ait olduğu hususunda fıkhi ihtilafa sebep olmuştur. Bu ihtilafın kaynağı, ayette 

geçen “min” harfinin anlam çeşitliliğidir. Nitekim I’râbu’l-Kurân ve Ahkâmu’l-Kurân eserlerinin hemen tamamı, 

söz konusu harfin iki farklı anlama gelebileceğini belirtmiştir: ba’diyyet (tab’îd) ve beyâniyyet (Halebî, 2000, c. 

3/339). 

Eğer “min” ba’diyyet anlamında değerlendirilirse, bu farzın farz-ı kifâye olduğu sonucu çıkmaktadır. 

Ancak beyâniyyet olarak kabul edilirse, farz-ı ayn olduğu hükmüne ulaşılmaktadır. Bazı Ahkam müfessirleri, bu 

ayette farz-ı kifâye hükmünü benimsemekle birlikte, beyâniyyet anlamının da mümkün olduğuna eserlerinde yer 

vermiştir (Cessas, 1994, c. 2/37; Kurtubî, 1964, c. 4/165). Bu âyette, dilbilimsel kurallarla fıkhi hükümlerin 

örtüştüğü görülmektedir. 

Nitekim Şîa’nın İmâmiyye koluna mensup Ebu Ca‘fer et-Tûsî, “min” harfini beyâniyyet kabul ederek emr 

bi’l-ma‘rûf ve nehy ‘ani’l-münker fiilinin farz-ı ayn olduğunu savunmuştur (Âlûsî, 1995, c. 2/238). Meşhur dört  

sünnî mezhep fakihlerinin eserlerinde bu görüşe yer vermeleri de nassın muhtemel anlamlarından birinin 

beyâniyyet olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

َبِّیَّطلٱ مُكَُل َّلحُِأ لُۡق ّلكَمُ حِرِاوَجَلۡٱ نَمِّ مُتمَّۡلعَ امَوَ تُٰ ّلَعُت نَیبِِ َُّ∏ٱ مُكُمََّلعَ اَّممِ َّنھَُنومُِ مكُیَۡلعَ نَكۡسَمَۡأٓ اَّممِْ اوُلكَُف ۖ  

 

“……De ki: Bütün iyi ve temiz şeyler size helâl kılınmıştır. Allah'ın size öğrettiğinden öğretip avcı hale 

getirdiğiniz hayvanların sizin için yakaladıklarından da yiyin……” (Mâide 5/4) 

Mezkûr âyet-i kerîmedeki نم  harfi ceri hakkında dilbilimsel olarak iki farklı anlam üzerinde durulmuştur. 

Bunlar: Ba’diyyet ve zâidliktir (Halebî, 2000, c. 4/204). Söz konusu harfi cerrin fakihler tarafından nasıl 

yorumlandığını anlamak için ayette geçen نیبلكم  kelimesinin anlamı ve kapsamının tam olarak bilinmesi 

gerekmektedir. Fakihler, her ne kadar farklı anlamları olsa da genellikle avı sahibine tutması için eğitilen yırtıcı 

hayvan anlamı üzerinde durmuşlardır. Kelimenin köpek anlamına gelen بلك  lafzından müştak olması tağlip 

yoluyladır. Çünkü terbiye etme işlemi genelde köpekler üzerinde gerçekleşmektedir (Cessas, 1994, c. 2/395; 

Kurtubî, 1964, c. 6/66). Bu bağlamda fakihler iki temel husus üzerinde durmuşlardır. Birincisi avcı hayvanlar 

kapsamına giren yırtıcılar, ikincisi bu yırtıcıların terbiye edilmiş olma kriterleri. 

Eserlerde hava ve kara hayvanlarından köpek, pars, doğan, şahin gibi hayvanların isimleri geçse de temel 

kriter talimi kabul etmesi olarak zikredilmiştir. Terbiye edilmiş olması için görüş ayrılığı olmayan iki temel kriter 

vardır. Hayvana emir verildiği zaman emre riayet etmesi ve geri çağrılması halinde de geri gelmesidir (Kurtubî, 

1964, c. 6/69). 

Fıkıh eserlerinde “min” harfindeki anlam farklılığıyla doğrudan ilişkili olan üçüncü bir kriter daha vardır 

ki oda av hayvanının avdan bir şey yememiş olma kriteridir ve sadece kara hayvanları hakkında bu kriterden 

bahsedilmektedir. Çünkü yırtıcı kuşlara bu kriterin talimi yapılamayacağı konusunda ihtilaf yoktur (Cessas, 1994, 

c. 2/397). 

Mezheplerin bu kriter doğrultusunda görüşleri ise şunlardır: 

• Hanefiler eğer köpek avdan yerse o etten yenilmez. Kuşlar bu hükme dahil değildir ve avdan yeseler bile 

o avdan yenilebilir demişlerdir (Cessas, 1994, c. 2/396-398). 

• Şafilere göre avcı hayvan kara ya da hava hayvanı olması fark etmeksizin eğer avdan yemişse o avdan 

yenilmez (Maverdî, 1999, c. 15/8). 



 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  773 

• Malikiler eğer avcı hayvan hava ve kara hayvanı olması farketmeksizin avdan yiyecek olursa avın geri 

kalanı yenilebilir demişlerdir (Kurtubî, 1964, c. 6/69). 

Farklı fıkhî yaklaşımlar temelde, Hz. Peygamber’den (sallallahu aleyhi ve sellem) rivayet edilen iki hadisin 

yorumlanmasına dayanmaktadır. Bu hadislerden ilki, Adiyy b. Hâtim (radiyallahu anh) tarafından rivayet edilen 

şu ifadedir: 

 

ھسِفَْن ىَلعَ كَسَمَْأ امََّنِإَف ،لْكُْأَت لاََف لَكََأ اَذإِوَ  

 

“Eğer (av hayvanı) ondan yemişse sen (kalanından) yeme. Çünkü bu durumda onu kendisi için avlamış 

olur.” (Buhârî, 1993, c. 1/76; Kurtubî, 1964, c. 6/69). 

İkinci rivayet ise Ebû Saʿlebe el-Huşenî (radiyallahu anh) tarafından nakledilmiştir: 

 

كَُدَی كَیَْلعَ تَّْدرَ امَ لْكُوَ ُ،ھنْمِ لَكََأ نْإِوَ ،لْكَُف ،ھِیَْلعَِ Îَّ مَسْا تَرْكََذوَ كََبلْكَ تَلْسَرَْأ اَذإِ  

 

“Köpeğini saldığında üzerine Allah’ın adını anmışsan (o avdan) ye. Köpek ondan yemiş olsa dahi, elinin 

sana kazandırdığından ye.” (Ebû Dâvûd, 1430, c. 4/473; Kurtubî, 1964, c. 6/70). 

Görüldüğü üzere, her iki rivayet zahiren birbirine zıt anlamlar içermektedir. Bu çelişki, mezhepler 

arasındaki fıkhî ihtilafın temelini teşkil etmektedir. Hanefî ve Şâfiî mezhebi fakihleri, avcı hayvanın avdan yemesi 

durumunda kalan kısmın haram olduğu görüşlerini Adiyy b. Hâtim’den gelen rivayete dayandırmaktadırlar. Bu 

tercihlerinin temel gerekçesi ise, bir hüküm hakkında helâlliğe ve haramlığa işaret eden iki delilin birbirine muarız 

olması durumunda haramlığı ifade eden delilin tercih edilmesi gerektiğine dair usul kaidesidir (Kemal b. Hümâm, 

1970, c. 10/119). Mâlikî mezhebine mensup fakihler ise her iki rivayeti cemetme yolunu tercih etmişlerdir. Onlara 

göre, artan etin yenmesini yasaklayan hadis, tenzîhen mekruh hükmündedir. Buna karşılık, köpeğin avdan yemesi 

durumunda dahi yemenin caiz olduğunu bildiren rivayet, cevaza delalet eden bir hüküm olarak değerlendirilmiştir. 

Böylece, Mâlikîler her iki rivayeti birbirini neshetmeden birlikte yorumlayarak orta bir yol benimsemişlerdir 

(Kurtubî, 1964, c. 6/69). 

Av hayvanlarının yediği avlarla ilgili fıkhî farklılıklar, bir taraftan hadis rivayetlerinin tercihiyle 

açıklanırken; aynı zamanda âyet lafızlarının yorumuyla uyumlu olmak durumundadır. Başka bir ifadeyle lafzî 

delillerin yorumuyla ve özellikle “ نْمِ ” harfinin anlam sınırlarının nasıl çizildiği ile doğrudan ilişkilidir. Mâlikî 

fakîhi Kurtûbî ve hanefî fakîhi olan Cessas’ın eserlerinde “min” harfinin dilbilimsel anlamlarına yer vermesi 

(Cessas, 1994, c. 2/400; Kurtubî, 1964, c. 6/73) hatta bu anlamsal çeşitliliğin bu ayetteki ihtilafın kaynaklarından 

biri olduğuna değinmeleri bu ilişkiyi ispatlamaktadır (Kurtubî, 1964, c. 6/73).  

 

َی بِۚیَۡغلۡٱبِ ۥُھُفاخََی نمَُ َّ∏ٱ مََلعَۡیلِ مۡكُحُامَرِوَ مۡكُیدِیَۡأ ۥُٓھُلاَنَت دِیَّۡصلٱ نَمِّ ءٖيۡشَبُِ َّ∏ٱ مُكَُّنوَُلبَۡیَلْ اوُنمَاءَ نَیذَِّلٱ اھَُّیَأٰٓ   

 

“Ey iman edenler! Allah sizi ellerinizin ve mızraklarınızın erişeceği bir avlanma ile (onu yasak ederek) 

dener ki gizlide (kimsenin görmediği yerde, gerçekten) kendisinden kimin korktuğu ortaya çıksın………” (Mâide 

5/94) 

Bu ayet-i kerîmede yer alan " نْمِ " harfi, dilbilimsel açıdan iki farklı anlamla değerlendirilmiştir. Bunlardan 

ilki, harfin tebʿîd anlamında olduğu görüşüdür (Halebî, 2000, c. 4/415). Bu yoruma göre, âyette kastedilen av 



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  774 

kapsamı, kara hayvanlarıyla sınırlıdır; dolayısıyla deniz hayvanları bu hükmün dışında tutulmaktadır (Cessas, 

1994, c. 2/583). Aynı şekilde, bu ifadeden ihramlı kimselere yönelik bir yasak anlaşılırken, ihramlı olmayanlar bu 

yasağın muhatabı değildir (Cessas, 1994, c. 2/583). İkinci görüşe göre ise “ نْمِ ” harfi, beyâniyyet anlamında 

kullanılmıştır. Bu yoruma göre harf, önceki mübhem lafzı açıklamakta olup herhangi bir kısmîlik veya istisna 

anlamı taşımamaktadır. Fıkhî mezhepler perspektifinden ayet incelendiğinde, “min” harfinin tebʿîd anlamında 

olduğu konusunda mezhepler arasında genel bir ittifak bulunduğu görülmektedir (Beyhakî, 1994, c. 1/126; Cessas, 

1994, c. 2/583; Kurtubî, 1964, c. 6/300). 

Bununla birlikte, Hanefî mezhebi fakihlerinden Cessâs ve Şâfiî mezhebi fakihlerinden Herrâsî Ahkâmü’l-

Kur’ân adlı eserlerinde bu ayetteki " نْمِ " harfinin temyiz, yani beyâniyyet anlamında olduğunu savunanların da 

bulunduğunu belirtmişlerdir (Cessas, 1994, c. 2/583; Kıyâ el-Harrâsî, t.y., c. 3/103). Her ne kadar bu görüşün 

sahibini açık biçimde tespit edemesek de Mekkî b. Ebî Tâlib’in ifadeleri bu yaklaşımın varlığını teyit etmektedir. 

Nitekim ilgili ayet, sonraki iki ayetle birlikte ele alındığında bu görüşün dayanak zemini anlaşılır hâle gelmektedir.  

Mekkî b. Ebî Tâlib, Mâide Sûresi 95. âyetinde yer alan " مٌرُحُ مُْتنَْأوََ دیَّْصلا اوُلُتقَْت لاَ " (demlı iken avı öldürmeyin) 

ifadesinin, mutlak olarak hem kara hem de deniz avını kapsadığı izlenimini verdiğini belirtmektedir. Nitekim bu 

mutlaklık sebebiyle bazı müfessirler, bir sonraki 96. ayette geçen " رِحَْبلْا ُدیْصَ مْكَُل َّلحُِأ " (Deniz avı size helâl kılındı) 

cümlesinin, önceki âyeti neshettiğini düşünmüşlerdir. Ancak Mekkî’ye göre bu yorum isabetli değildir. Zira 96. 

ayet, bir nesih değil, bilakis 95. âyetin kapsamını belirleyen bir tebyîn ve tahsîs işlevi görmektedir (Mekkî b. Ebû 

Tâlib, 1986, s. 274). 

Mekkî b. Ebî Tâlib, Allah Teâlâ’nın 96. ayette deniz avını helâl kıldığını beyân ederek, ihramlıya yönelik 

yasağın kara avı ile sınırlı olduğunu açıklığa kavuşturduğunu ifade etmektedir (Mekkî b. Ebû Tâlib, 1986, s. 274). 

Buna göre, 95. ayetteki yasak ifadesi, her türlü avı değil, yalnızca kara avını kapsamaktadır. Dolayısıyla bu yasak 

mutlak olmayıp, 96. ayetle kayıt altına alınmıştır. Bu yaklaşım, ayetler arasında nesih değil, beyânî bir ilişkinin 

bulunduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu çerçevede, nesih görüşünü savunanların, Mâide Sûresi 94. ayette geçen " نْمِ " harfini beyâniyyet 

anlamında yorumlamış olmaları muhtemeldir. Zira " دِیَّْصلا نَمِ ءٍيْشَبِ Îَُّ مُكَُّنوَُلبَْیَل " (Allah, sizi biraz avla deneyecektir) 

ifadesinde yer alan " نْمِ " harfi, avın bir kısmını değil, tamamını açıklayan bir unsur olarak değerlendirilirse, 95. 

ayetteki yasak kapsamlı ve mutlak olur. Bu da 96. âyetin bu yasağı kaldıran bir nesih hükmü taşıdığı sonucunu 

doğurur.  

 

ْاوٓرَُفكَ نَیذَِّلٱ مُكَُنتِفَۡی نَأ مُۡتفۡخِ نۡإِ ةِوَٰلَّصلٱ نَمِْ اورُصُقَۡت نَأ حٌاَنجُ مۡكُیَۡلعَ سَیَۡلَف ضِرَۡلأۡٱ يفِ مُۡتبۡرَضَ اَذإِوَ ۚ  

 

“Yeryüzünde sefere çıktığınız zaman kâfirlerin size kötülük etmelerinden endişe ederseniz, namazı 

kısaltmanızda size bir günah yoktur………” (Nîsâ 4/101) 

Nisa Suresi’nin 101. âyetinde geçen “min” harfi cerinin anlamı bağlamında dilbilimsel olarak iki farklı 

yoruma yer verilmektedir. Bunlardan ilki ba‘diyyet, diğeri ise harfin zâid oluşudur (Halebî, 2000, c. 4/83). Ahkâm 

tefsirlerinde bu harfin anlamı hakkında açık bir ihtilaf zikredilmemişse de ayet bağlamında yapılan fıkhî 

çıkarımların bu harfin yorumlanış biçimine bağlıdearak şekillendiği dikkat çekmektedir. Bu sebeple, ayetten 

istinbat edilen hükümlere kısaca temas edilmesi, konunun daha sağlıklı anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. 



 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  775 

Âyetin kapsamı oldukça geniştir ve klasik literatürde detaylı şekilde tartışılmıştır. Ancak tartışmanın odak 

noktası, ayette geçen namazın kısaltılmasının keyfiyet (nitelik) açısından mı, yoksa kemmiyet (nicelik) açısından 

mı olduğu meselesidir.2  

Hanefî fakihi Cessâs, söz konusu âyeti tefsir ederken kısaltmanın, namazın hareket ve kıraatinin 

hafifletilmesi; korku hâlinde ima ile, yürüyerek veya binek üzerinde eda edilmesi gibi keyfiyetle ilgili bir durum 

olduğunu belirtmiştir. Bu görüşünü pek çok hadisle desteklemişse de özellikle Hz. Ömer ve Hz. Âişe (radıyallahu 

anhuma) rivayetleri Hanefîlerin bu konudaki yaklaşımını anlamak açısından yeterlidir. 

 

مكُِّیبَِن نِاسلِ ىَلعَ ،رٍصَْق رُیْغَ مٌامَت نِاتَعكْرَ رَِفَّسلاُ ةلاصَ    

 

“Sefer namazı, Peygamberinizin diliyle beyân edildiği üzere iki rekâttır. Bu bir kısaltma değil, 

tamamlanmış bir farzdır.” (Cessas, 1994, c. 2/318). 

 

ھیلع تَْناك ام ىلع رَِفَّسلاُ ةلاصَ تَّْرقُِأو ،رِضَحَلا ةِلاصَ يفَ دیزِ َّمُث ،نِاتَعكْرَ نِاتَعكْرَُ ةلاَّصلا تِضَرُِف ام لَُّوأ    

 

“Namaz, ilk farz kılındığında iki rekât olarak farz kılındı. Daha sonra mukim (huzur) hâlindeki namazlara 

rekât ilavesi yapıldı; ancak sefer namazı ilk hâli üzere bırakıldı.” (Cessas, 1994, c. 2/319). 

Bu delillere dayanarak, Hanefîlerin ayette geçen “min” harfini zâid olarak değerlendirdikleri 

anlaşılmaktadır. Zira ba‘diyyet anlamı, genelden bir parçayı ifade eder; bu da namazın aslının dört rekât olduğunu 

ve bunun bir kısmının düşürüldüğünü ima eder ki, Hanefîlerin “sefer namazı zaten iki rekât olarak farz kılınmıştır” 

görüşüyle çelişmektedir.  

Buna karşılık Şâfiî mezhebi, ayette geçen kısaltmayı kemmiyet açısından değerlendirmiş ve dört rekâtlı 

namazların sefer hâlinde iki rekâta indirildiğini savunmuştur. Bu görüş, birçok rivayetle desteklense de Hz. 

Âişe’den gelen şu rivayeti zikretmemiz konunun anlaşılması için yeterli olacaktır. 

 

َّمَتَأوَ مََّلسَوَ ھِیَْلعَُ Îَّ ىَّلصَِ Îَّ لُوسُرَ رَصََق  

 

“Resûlullah (sallallahu aleyhi ve sellem), seferde iken bazen namazı kısaltmış, bazen de tam kılmıştır.” 

(Şâfiʿî, 1983, c. 1/208). 

Ayrıca, seferde olan bir kimsenin mukim bir imamın arkasında namazını tam kılması gibi uygulamalar da 

Şâfiî mezhebinin bu yaklaşımını destekleyen pratik örneklerdendir. Şâfiî usûl âlimi Fahreddin er-Râzî, bu görüşü 

savunurken ayette geçen “min” harfinin ba‘diyyet anlamında olduğunu açıkça ifade etmiştir. (Fahreddin Razi, 

2013, c. 11/200). Bu da harfin anlamına dair mezhebî yorumların, fıkhî hükümlerin oluşumunda ne derece 

belirleyici olduğunu göstermektedir. 

 

ُھنۡمِّ مكُیدِیَۡأوَ مۡكُھِوجُوُبِْ اوحُسَمۡٱَف ابِّٗیطَ ادٗیعِصَْ اومَُّمَیَتَف ءٗٓامَْ اوُدجَِت مَۡلَف ۚ   

“Su bulamamışsanız temiz toprakla teyemmüm edin de yüzünüzü ve ellerinizi onunla meshedin.” (Mâide 

5/6). 

 
2  Konuya dair teferruatlı bilgi için bkz: (Fahreddin Razi, 2013, c. 11/199-204) 



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  776 

Maide Suresi’nin 6. âyetinde yer alan “ ھنْمِ مْكُیدِیَْأوَ مْكُھِوجُوُبِ اوحُسَمْاَف ” ifadesinde geçen “min” harfi üzerine 

dilbilimsel açıdan iki temel anlam zikredilmiştir: Bunlardan birincisi teb’îz anlamıdır; ikincisi ise ibtidâü’l-gâye 

anlamıdır (Halebî, 2000, c. 4/216). âyetin bu kısmı, teyemmüm ibadetinin tatbik şekline dair mezhepler arasında 

bazı fıkhî ihtilaflara kaynaklık etmiştir. Bu ihtilafların merkezinde, teyemmümde ellerin üzerine toprak tozunun 

bulaşmasının gerekip gerekmediği meselesi yer almaktadır. 

Hanefî ve Mâlikî mezhebi fakihleri teyemmüm esnasında ellerde toprak tozunun kalmasının şart olmadığı 

görüşündedirler (Cessas, 1994, c. 2/488; Kurtubî, 1964, c. 5/239). Hanefî usûl âlimi Cessâs, bu görüşü 

temellendirirken Abdullah b. Ömer’den (radıyallahu anh) gelen bir rivayeti delil olarak sunar. Söz konusu 

rivayette, Hz. Peygamber’in (sallallahu aleyhi ve sellem) teyemmüm ederken ellerini bir duvara vurduğu, ardından 

ellerini silkelediği ve bazen ellerine üflediği nakledilmiştir. Cessâs’a göre bu uygulama, teyemmümde elde 

mutlaka toz kalması gerekmediğini ortaya koymaktadır (Cessas, 1994, c. 2/488). 

Cessâs ayrıca, bu ayette geçen “min” harfinin ibtidâü’l-gâye anlamında olduğunu ifade etmiş ve bu anlam 

doğrultusunda mesh etme işleminin topraktan başlatılması gerektiğini belirtmiştir. Bu yoruma göre, teyemmümde 

ellerin toprağa temas etmesi fiilin başlangıcı olup, niyetle birlikte gerçekleşmesi gereken bir aşamadır. Burada 

“min” harfi, fiilin başladığı yeri belirleyen bir unsur olup, niyetin gerçekleştiği ilk işlemle kesintisiz şekilde 

bağlantılı olması gerektiğini vurgular. Bu sebeple, niyet ile ilk mesh arasında fasıla meydana gelmesi hâlinde, 

niyetin yenilenmesi gerektiği ileri sürülmüştür. Cessâs bu görüşünü, “ رھنلا نم أضوت ” (nehirden abdest aldı) gibi 

Arapça ifadelerle örneklendirir. Zira bu kullanım, suyun doğrudan nehirden alınıp kesintisiz şekilde abdestte 

kullanılmasını ifade eder. Eğer su nehirden bir kaba alınıp sonra abdest alınsaydı, bu ifade artık uygun olmazdı. 

Aynı şekilde, toprağa temasla başlayan teyemmümde de araya kesinti girmemelidir (Cessas, 1994, c. 2/489). 

Şâfiî mezhebine mensup âlimler ise âyetin aynı kısmından farklı bir hüküm çıkarmışlardır. Onlara göre, 

teyemmümde ellerde toprak tozunun mutlaka kalması gerekir; aksi takdirde teyemmüm geçerli sayılmaz (Kurtubî, 

1964, c. 5/239). Bu görüşün temelinde ise “min” harfinin teb’îz anlamında olduğu ve dolayısıyla yüz ile ellerin, 

topraktan alınan bir kısmın (tozun) etkisiyle mesh edilmesinin vacip olduğu düşüncesi yer alır. Bu anlamı esas 

alan görüşe göre ayet, doğrudan maddî bir teması ve toprak unsurunun fiilen bedene intikalini gerekli kılar. 

Buna karşılık Cessâs, “min” harfinin teb’îz anlamında yorumlanmasının da mümkün olduğunu, bu 

yorumun ayetle bildirilen hükmün yalnızca belirli toprak türleriyle sınırlandırılmaması gerektiği yönünde bir 

esneklik sağladığını ifade eder. Bu anlam, mükellefler için toprağın türü konusunda bir zorluk getirmemekte, 

dolayısıyla taş, kum ve benzeri toprak cinslerinden herhangi biriyle teyemmüm yapılabileceği anlayışını 

desteklemektedir (Cessas, 1994, c. 2/489). 

Sonuç 
Bu çalışma, Kur’ân-ı Kerîm’de geçen “min” harf-i cerinin anlam çeşitliliği ve bu çeşitliliğin ahkâm âyetleri 

bağlamındaki fıkhî tezâhürlerini inceleyerek, dilbilim ile fıkıh arasındaki ilişkiye dair bir tablo ortaya çıkarmıştır. 

Elde edilen bulgular, “min” harfinin cümle diziminde etkili bir gramer unsuru olmanın ötesinde, hüküm 

istinbatında doğrudan veya dolaylı rol oynayabilen bir kelime türü olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

Her şeyden önce, “min” harfinin dilbilimsel anlam yelpazesi oldukça geniştir. Nahiv literatüründe bu harfe 

yüklenen toplam on dört anlam bulunsa da ahkâm âyetleri çerçevesinde daha çok altı temel anlam etrafında 

yoğunlaştığı tespit edilmiştir: ibtidâü’l-gâye, tebʿîd, tebyîn, taʿlîl, istiʿlâ ve zarfiyyet. Çoğu zaman bağlı olduğu 

lafza göre, bazen sözün bağlamına göre “min” harfinin anlamının değişmesi, anlam çeşitliliği doğurmakta ve bu 

durum aynı lafızdan birden fazla fıkhî yorumun ortaya çıkmasına neden olabilmektedir.  



 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  777 

Bununla birlikte, fıkıh ilmi açısından “min” harfinin hükme tesiri, yalnızca harfin semantik değerine 

indirgenemez. Zira çoğu zaman harfin anlamı, diğer delillerin (hadis, icmâ, sahabe uygulamaları vb.) ışığında 

şekillenmekte; böylece bir harfin anlamı doğrudan nas ile değil, fıkıh usûlü çerçevesinde ortaya çıkan kıyas, 

istihsan gibi yöntemlerle de desteklenmektedir.  

Ayrıca çalışma boyunca yapılan analizler göstermektedir ki, “min” harfi bazı ahkâm âyetlerinde doğrudan 

hükme tesir etmektedir. Özellikle, Nisa 4. âyetindeki “ ُهوُلكَُف اسًفَْن ُھنْمِّ ءٍيْشَ نْعَ مْكَُل نَبْطِ نِإَف ” ifadesinde “min” harfinin 

beyâniyyet mi yoksa baʿdiyyet mi olduğu meselesi, kadının mehrin tamamını mı yoksa sadece bir kısmını mı hibe 

edebileceği konusundaki fıkhî görüş ayrılıklarını doğurmuştur. Benzer şekilde, Âl-i İmrân 104. âyetindeki “ نْكَُتلْوَ  

ٌةَّمُأ مْكُنْمِ ” ifadesindeki “min” harfi, emr bi’l-maʿrûf ve nehy ani’l-münker’in farz-ı ayn mı yoksa kifâye mi olduğu 

tartışmalarına temel teşkil etmiştir. Bu örnekler, harf-i cerrin anlam farklılığının yalnızca teorik bir konu 

olmadığını; aksine fıkhî mükellefiyetler üzerinde doğrudan etkili bir unsur hâline geldiğini ortaya koymaktadır. 

Çalışma kapsamında, toplam 24 ahkâm âyetinde “min” harfi tespit edilmiş; bunlardan yalnızca 6 tanesinde 

harfin anlamı doğrudan fıkhî bir hükmün şekillenmesine neden olmuştur. Her ne kadar bu sayı, tüm ahkâm âyetleri 

bağlamında nispeten sınırlı görünse de bir harfin dahi bağlama göre hüküm inşasında etkili olabilmesi, hurûfu’l-

meʿânînin fıkıh ilmi açısından taşıdığı potansiyeli açıkça ortaya koymaktadır. Zira bir lafzın anlamındaki küçük 

bir nüans, helâl-haram ayrımı ya da farz-sünnet tasnifi gibi temel kategorilerin belirlenmesinde belirleyici 

olabilmektedir. 

 

Yazar Katkıları 

Araştırmanın Tasarımı (CRediT 1) MSE (%70) – NNİ (%30) 

Veri Toplanması (CRediT 2) MSE (%70) – NNİ (%30) 

Araştırma- Veri Analizi - Doğrulama (CRediT 3-4-6-11) MSE (%50)- NNİ (%50) 

Makalenin Yazımı (CRediT 12-13) MSE (%70)- NNİ (%30) 

Metnin Geliştirilmesi ve Tashihi (CRediT 14) MSE (%50)- NNİ (%50) 

 

Author Contributions 

Conceptualization (CRediT 1) MSE (%70)- NNİ (%30) 

Data Curation (CRediT 2) MSE (%70)- NNİ (%30) 

Investigation- Analysis - Validation (CRediT 3-4-6-11) MSE (%50)- NNİ (%50) 

Writing (CRediT 12-13) MSE (%70)- NNİ (%30) 

Writing – Review & Editing (CRediT 14) MSE (%50)- NNİ (%50) 

  



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  778 

Kaynakça | References 
Ukberî, A. (t.y.). Et-Tibyân fî İʿrâbi’l-Kurʾān (A. M. el-Becâvî, Ed.). Îsâ el-Bâbî el-Ḥalebî ve Şürekâhu. 

Âlûsî, Ş. (1995). Rûhu’l-Meʿânî fî Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿAzîm ve’s-Sebʿi’l-Mesânî (1. bs; A. A. Atıyye, Ed.). 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye. 

Âmidî, A. (1982). El-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm (2. bs). Şam - Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî. 

Bayram, E. (2022). Dilde Firavunculuk ve Selâme Mûsa (1. bs.) Ankara: İlâhiyât Yayınları.  

Beğavî, E. (1997). Et-Tehzīb fī Fikhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî (1. bs; Â. A. Abdü’l-Mevcûd & A. M. Muʿavvaż, 

Ed.). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye. 

Beyhakî, E. (1994). Ahkâmu’l-Kur’ân li’ş-Şâfiʿî (2. bs; A. Abdülhâlik, Ed.). Kahire: Mektebetu’l-Hâncî. 

Bilmen, Ö. N. (t.y.). Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu. İstanbul. 

Buhârî, A. (1890). Keşfu’l-Esrār ʿan Usūli Fahril-İslām el-Pezdavî (1. bs). İstanbul: Şirketü’ṣ-Ṣahâfeti’l-

ʿOsmâniyye. 

Buhârî, M. b İ. el-Buhârî. (1993). Sahîhü’l-Buhârî (5. bs; M. D. el-Bugâ, Ed.). Şam: Dâr İbn Kesîr, Dârü’l-

Yemâme. 

Câmî, N. (t.y.). El-Fevâidu’z-Ziyâiyye. İstanbul. 

Cessas, A. (1994). Ahkâmu’l-Kur’ân (3. bs, C. 1–3; Abdüsselâm Muhammed Ali Şâhin, Ed.). Beyrut: 

Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Durmuş, İ. (1997). Harf. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi Genel Yayın Kurulu (Ed.), 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 16, s. 158-163). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Dursun, H. (2023). Arapça Atıf Harflerinin İslam Hukuku İhtilaflarındaki Fonksiyonu ve Önemi. Mizanü’l-

Hak: İslami İlimler Dergisi, (17), 171-206. https://doi.org/10.47502/mizan.1370129 

Ebû Dâvûd, S. (1430). Sünen Ebî Dâvûd (1. bs; Ş. el-Arnaût & M. K. Karabelli, Ed.). Beyrut: Dârü’r-

Resâle el-Âlemiyye. 

Erkmen, S. (2021). Arap Dilinde Harfi Cerler ve Ahkâm Ayetlerinde Manaya Etkisi: Cessâs Örneği 

(Yüksek Lisans Tezi). Gaziantep Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı, 

Arap Dili ve Belagatı Bilim Dalı, Gaziantep. 

Fahreddin Razi, E. (2013). Tefsiru’l-Kebir (4. bs; İbrahim Şemseddin & Ahmed Şemseddin, Ed.). Beyrut: 

Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Semîn el-Halebî, Ş. (2000). Ed-Durru’l-Masûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn (A. M. el-Harrât, Ed.). 

Dımaşk: Dârü’l-Kalem. 

İbn Âkīl, B. (1980). Şerhu İbn-i Akîl alâ Elfiyyeti İbn Mâlik (M. M. Abdu’l-Hamîd, Ed.). Kahire: Dâru’t-

Turâs. 

İbn Atiyye, A. (2001). El-Muharraru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz (1. bs; A. A. Muhammed, Ed.). 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye. 

İbn el-Arabî, E. (1433). Ahkamü’l-Kur’an (el-Hamise; Abdulkadir Ata, Ed.). Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-

İlmiyye. 

İbn Hişâm, E. (2001). Katru’n-Nedâ ve Bellü’s-Sadâ (M. M. Abdu’l-Hamîd, Ed.). Şam. 

İbn Hişâm, E. (2007). Şerhu Şüzûru’z-Zeheb fî Maʿrifeti Kelâmi’l-ʿArab (A. el-dekar, Ed.). Suriye. 

İbn Kuteybe, A. (1978). Garîbu’l-Kur’ân (A. Sakr, Ed.). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 



 
 

Ahkâm Âyetlerinin Yorumlanmasında Hurûfu’l-Meânî’nin Rolü: “Min” Harf-i Ceri Örneği 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  779 

İbn Mâlik, C. (1990). Şerhu Teshîli’l-Fevâid (1. bs; A. es-Seyyid & M. B. el-Mahtûn, Ed.). Kahire: Hicr 

li’t-Tıbâʿati ve’n-Neşr ve’t-Tevzîʿ ve’l-İʿlân. 

İbn Manzur, M. (1994). Lisânü’l-ʿArab (3. bs). Beyrut: Dâr Sâdir. 

İbnu’s-Serrâc, E. (1985). El-Usûl fi’n-Nahv ( A. el-Fetlâ, Ed.). Beyrut: Müessesetü’r-Risâle 

İbn Side, A. (1996). El-Muhassas (1. bs; H. İ. Ceffâl, Ed.). Beyrut: Dâr İhyâi’t-Türâs el-Arabî. 

İbn Teymiyye, T. (1995). Buġyetu’l-Murtâd fi’r-Reddi ala’l-Mutafelsifeti ve’l-Karâmitati ve’l-Bâtıniyye 

(3. bs; M. ed-Düveyş, Ed.). el-Medînetü’l-Münevvere, Suudi Arabistan: Mektebetu’l-ʿUlûm ve’l-Ḥikem. 

Kıyâ el-Harrâsî, E.-H. A. b. M. b. A. et-Taberî. (t.y.). Ahkâmü’l-Kur’ân (M. M. A. ve I. Abdu’l-Atıyye, 

Ed.). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

İmâm Ahmed b. Hanbel (2001). Müsnedü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel (1. bs; Ş. el-Arnaût, Â. Murşid, & 

diğerleri, Ed.). Beyrut: Müʾessesetü’r-Risâle. 

İsfahânî, E.-K. el-H. bin M. er-Rağib. (1991). El-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân (1. bs; S. A. ed-Dâvûdî, Ed.). 

Şam, Beyrut: Darü’l-Kalem, ed-Dârü’ş-Şâmiyye. 

Kalkaşendî, A. (t.y.). Subhu’l-Aʿşâ fī Sinâʿati’l-İnşâʾ. Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

Kemal b. Hümâm, K. M. b. A. (1970). Fethu’l-Kadîr alâ’l-Hidâye (1. bs). Kahire- Mısır / Beyrut - Lübnan: 

Şirket-i Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Bâbî el-Halebî ve Evladuhû. 

Kurtubî, M. (1964). El-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kur’ân (2. bs; A. el-Berdûnî & İ. Atfîş, Ed.). Kahire: Dârü’l-

Kütübi’l-Mısriyye. 

Kuşadalı, M. (t.y.). Netâicü’l-Efkâr. İstanbul. 

Mahmood, S. K. M. (2018). Fıkhi Hükümlerin Tespitinde Harfi Cerlerin Rolü (Yüksek Lisans Tezi). Bingöl 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı, Bingöl. 

Maverdî, A. (1999). El Hâvi’l-Kebir fi Fıkhi Mezhebi’l İmâmi’ş-Şâfî ( A. M. Muavvad & A. A. 

Abdulmecid, Ed.). Beyrut, Lubnan: Daru’l Kutubi’l İlmiyye. 

Mehmed Zihni Efendi. (2008). El-Müntehab ve’l-Muktedab fî Kavâʾidi’s-Sarf ve’n-Nahv. İstanbul. 

Mekkî, E. M. (1986). El-îdâh li Nâsihi’l-Kur’âni ve Mensûhihî (1. bs; Ahmed Hasan Ferhat, Ed.). Cidde: 

Dâru’l-Minâre. 

Murâdî, B. (1992). El-Cened-Dânî fî Hurûfi’l-Meʿânî (1. bs; F. Kabâve & M. N. Fâzıl, Ed.). Beyrut, 

Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye. 

Mustafa, I., El-Zeyyât, A., Abdulkâdir, H., el-Neccâr, M. (t.y.). El-Muʿcemü’l-Vasît. Kahire: Dârü’d-

Daʿve. 

Serahsî, M. (t.y.). El-Mebsûṭ. Kahire: Matbaatü’s-Saʿâde. 

Seyyid Şerîf Cürcânî, A. (1987). Mabādiʾ Kavāʿid al-Luġa al-ʿArabiyya (1. bs; A. A. Abdulkadir, Ed.; H. 

Hüseyin, Çev.). Bangladeş: Mektebetü’l-Faysal. 

Suyûtî, C. (1974). El-İtkān fī ʿ Ulūmi’l-Kurʾān (1. bs; M. E.-F. İbrâhîm, Ed.). Kahire: el-He’yetü’l-Mısriyye 

el-ʿÂmme li’l-Kitâb. 

Şâfiʿî, M. (1983). El-Ümm (2. bs). Beyrut: Dârü’l-Fikr. 

Teftâzânî, S. (1957). Et-Telvîh ʿalâ’t-Tavdîh li-Metni’t-Tankîh fī Usūli’l-Fıkh (1. bs). Mısır: Matbaatü 

Muḥammed ʿAlî Ṣabîḥ ve Evlâduhû bi’l-Ezher. 

Ubeyd, A. (2010). Tefâsîru Âyâti’l-Ahkām ve Menâhicuhâ (1. bs). Suudi Arabistan: Dârü’t-Tedmîriyye. 



 
 

Muhammed Seyfeddin Erikci – Nazife Nihal İnce 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  780 

Zebîdî, M. M. (1965). Tâcu’l-Arûs Min Cevâhiri’l-Kâmus (C. 40). el-Heyetu’l-Kuveytiyye li’l-İrşad ve’l-

Enbaʾ – el-Mecalisu’l-Vatanî li’l-Sekāfe ve’l-Funûn ve’l-Edeb bi-Devleti’l-Kuveyt. 

Zehebî, M. (t.y.). Et-Tefsîr ve’l-Mufessirûn. Kahire: Mektebetu Vehbe. 

 



 

	 2025, 10/3: 780-799 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Küresel ölçekte yaşanan salgın hastalıklar, sadece sağlık alanında değil, inanç ve 
bilgi sistemleri üzerinde de derin etkiler bırakmıştır. İnsanlık tarihi boyunca ortaya 
çıkan veba sıtma gibi birçok bulaşıcı hastalık döneminde insanlar sosyolojik olarak 
farklı yaşam biçimleri oluştururken bir taraftan da dini duygu ve düşünceler 
alanında derin tartışmalarla karşılaşmıştır. 2020 yılında ortaya çıkan Korona virüs 
salgın hastalık döneminde İslam dinine ve Müslümanlara birçok eleştiriler 
yöneltilmiştir. Özellikle hastalığın tedavisi ve aşının bulunmasında Müslümanların 
bir katkısının olmadığı tezi ileri sürülerek İslam dininin inanç ilkeleri, Allah’ın güç 
ve kudretini sorgulayıp İslam dinin bilimle çatıştığı ve bilime önem vermediği 
yönünde eleştiriler gelmiştir. Tarih boyunca tartışılan ve daha sonra felsefî bir 
sorun olarak ortaya çıkan kötülük probleminden başlamak üzere bela ve 
musibetlere İslam dininin yaklaşımını, Allah’ın fiil ve eylemlerinde kötülük ve 
şerrin varlığı tartışmalarını kelamî mezheplerin görüşleri içerisinde değerlendirdik. 
Korona virüs sürecinde Müslümanların, hastalığın tedavisinde sağlık bilimlerine 
katkı sunmadığı gerekçe gösterilerek İslam’ın ontolojik olarak bilimle çatıştığı ve 
kadercilik anlayışı ile çağın sorunlarına cevap veremediği dile getirilerek İslam 
dinin inanç ilkelerinin hedef alındığı görülmektedir. Bu çalışmada kötülük 
probleminin tarihsel arka planını ile İslam düşüncesinde karşılığı Allah’ın 
yarattıklarında kötülük var mıdır veya Allah en güzeli yaratmak zorunda mıdır 
soruları İslam alimlerinin görüşleri çerçevesinde değerlendirilmiştir.  Kötülük 
problemi olarak anlatılan istenmeyen olayların İslam düşüncesindeki karşılığının 
Batı’da anlaşıldığı gibi olmadığını, kâinatta tesadüfe yer olmadığını, yaşanılan 
deprem, yangın, sel felaketi, salgın hastalık gibi her türlü bela ve musibetin sebep- 
sonuç ilişkisi içerisinde sünnetullah denilen kâinat yasaları içerisinde bir plan 
dahilinde gerçekleştiği anlatılırken bu denge ve plana uyulmadığı takdirde kriz ve 
felaketlerin varlığının kaçınılmaz olduğu dile getirilmiştir. İnsanları yoktan var 
edip nasıl yaşamalarına dair kitaplar ve peygamberler gönderen Allah Teala 
kullarına yalnızca dini öğretiler sunmamış göklerin ve yerin yaratılışı, canlının 
meydana gelişi, doğadaki hadiselerin oluşuna dair bilimlerin temelini teşkil eden 
külli kaideleri göstermiştir. Orta çağ Skolâstik düşüncesinde yaşanan din-bilim 
çatışmasını İslam’la bağdaştırma gayretleri sonucu İslam’ı ve Müslümanları 
eleştiren insanların iddialarının temelsizliğini ortaya koymak için yapılan 
çalışmada İslam’ın okumaya, araştırmaya ve tefekküre ne kadar önem verdiği 
anlatılmış, İbn Sînâ, Farâbi, İbn Rüşd gibi bilim adamlarının dünya çapındaki 
yaptıkları çalışmalarla bilim tarihine öncülük yaptıkları ifade edilmiştir. Dünyada 
yaşanan salgın hastalık süreci, İslam dininin sağlık konusundaki yaklaşımını 
yeniden gündeme getirmiştir. Kur'an'da ve Hz. Peygamber'in hayatında yer alan 
sağlıklı beslenme, beden temizliği, çevre temizliği, elleri yıkama, hastalığın 
bulunduğu mekâna karşı uygulanan izolasyon ve karantina gibi uygulamalar, 
bugünün modern tıbbının önerdiği sağlık kurallarıyla birebir örtüşmektedir. Bu 
durum, on dört asır önce Hz. Peygamber tarafından uygulanan tedbirlerin bilimsel 
doğruluğunu gözler önüne sermektedir. Söz konusu korelasyonla İslam dininin 
hurafe ve bidat üretmeyen, aksine insan fıtratına uygun bir din olduğu kanıtlanmaya 
çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Mezhepler Tarihi, Salgın Hastalıklar, Kötülük Problemi, Bela 
ve Musibet, İslam’da Temizlik. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 13.07.2025 
Kabul Tarihi: 16.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Ali Hayri Çelik 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Ali Hayri Çelik 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Çelik, A. H. (2025). Salgın hastalıkla ilgili din-
bilim tartışmalarında ortaya atılan iddialara 
İslam inancının argümanları. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 780-799, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1741547   
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının 
Argümanları 

 

Fundamental Argüments of Islamic Faith Againist The Claims Raised in Religion-Science Debates 
Related to Pandemic Diseases 

 

Ali Hayri Çelik1* 
 
1 Doktorant, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri, İslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı, İstanbul, 
Türkiye. 

PhD. Student, İstanbul University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic Sciences, Division of History of Islamic 
Sects, İstanbul, Türkiye, https://ror.org/03a5qrr21, https://orcid.org/0009-0006-4329-0951, ahcelik42@hotmail.com 
 
* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1741547
https://ror.org/03a5qrr21
https://orcid.org/0009-0006-4329-0951
mailto:ahcelik42@hotmail.com


 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  781 

 
  Abstract 

Epidemics experienced on a global scale have left profound effects not only in the 
field of health but also on systems of belief and knowledge. Throughout human 
history, during periods of contagious diseases such as plague and malaria, people 
have formed different sociological patterns of life, while at the same time 
encountering deep debates in the realm of religious feelings and thoughts. During 
the outbreak of the Coronavirus in 2020, Islam and Muslims were subjected to 
numerous criticisms. It was argued that Muslims had not contributed to the treatment 
of the disease or the discovery of the vaccine, and based on this claim, the principles 
of Islamic belief were questioned, the power and omnipotence of God were doubted, 
and accusations were raised that Islam conflicted with science and gave no 
importance to it. Starting from the problem of evil—which has been debated 
throughout history and later emerged as a philosophical issue—this study evaluates 
Islam’s approach to calamities and afflictions, as well as the existence of evil and 
harm in God’s acts, within the framework of theological schools’ perspectives. 
During the Covid-19 process, Islam was targeted with the argument that Muslims 
had not contributed to medical sciences in combating the disease, and thus Islam 
was ontologically in conflict with science and unable to respond to contemporary 
challenges due to a fatalistic understanding. In this study, the historical background 
of the problem of evil and its counterpart in Islamic thought are examined through 
the questions: Does evil exist in what God creates? Is God obliged to create the best? 
It has been emphasized that what is described as the problem of evil in Western 
thought is not understood in the same way in Islam. Rather, Islam asserts that there 
is no place for coincidence in the universe; that every calamity or disaster such as 
earthquakes, fires, floods, or pandemics occurs within a framework of divine laws 
of the universe (sunnatullah) governed by cause-and-effect relationships; and that 
when this balance and order are not observed, crises and disasters become inevitable. 
God Almighty, who created human beings out of nothing and sent down books and 
prophets to guide them in how they should live, did not merely present religious 
teachings. He also demonstrated universal principles that constitute the foundation 
of sciences concerning the creation of the heavens and the earth, the emergence of 
living beings, and the occurrence of natural phenomena. This study, undertaken in 
order to reveal the groundlessness of the criticisms of Islam and Muslims that 
attempt to associate the medieval Scholastic conflict between religion and science 
with Islam, highlights how greatly Islam values reading, research, and 
contemplation. It has been shown that scholars such as Ibn Sina (Avicenna), al-
Farabi, and Ibn Rushd made pioneering contributions to the history of science 
through their globally recognized works. The pandemic period has once again 
brought Islam’s approach to health into discussion. The Qur’an and the life of the 
Prophet Muhammad include practices such as healthy nutrition, bodily cleanliness, 
environmental hygiene, hand washing, as well as isolation and quarantine in places 
where disease is present. These practices overlap precisely with the health guidelines 
proposed by modern medicine today. This parallel demonstrates the scientific 
accuracy of the precautions practiced by the Prophet fourteen centuries ago. Such 
evidence has been used to show that Islam is not a religion producing superstition or 
baseless innovations, but rather one that is fully in harmony with human nature. 
 
Keywords: History of Sects, Pandemic Diseases, Problem of Evil, Afflictions and 
Tribulations, Cleanliness in Islam 

Research Article 
 
History 
Received: 13.07.2025 
Accepted: 16.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Ali Hayri Çelik 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Ali Hayri Çelik 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Çelik, A. H. (2025). Fundamental argüments of 
Islamic faith againist the claims raised in 
religion-science debates related to pandemic 
diseases. Turkish Academic Research Review, 
10/3, 780-799,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1741547   
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1741547


 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  782 

 
Giriş 
Küresel ölçekte yaşanan salgın hastalıklar, sadece sağlık alanında değil, inanç ve bilgi sistemleri üzerinde 

de derin etkiler bırakmıştır. İnsanlık tarihi boyunca ortaya çıkan veba, sıtma gibi birçok bulaşıcı hastalık 

döneminde insanlar sosyolojik olarak farklı yaşam biçimleri oluştururken bir taraftan da dini duygu ve düşünceler 

alanında derin tartışmalarla karşılaşmıştır. 2020 yılında ortaya çıkan Korona virüs salgın hastalık döneminde İslam 

dinine ve Müslümanlara dünyada ve Türkiye’de birçok eleştiriler yöneltilmiştir. Özellikle hastalığın tedavisi ve 

aşının bulunmasında Müslümanların bir katkısının olmadığı tezi ileri sürülerek, Müslümanları kaderci bir bekleyiş 

içerisine girdikleri iddiasıyla İslam dininin inanç ilkeleri, Allah’ın güç ve kudretinin bela ve musibetleri 

kaldırmadaki iradesi tartışmaya açılmış, İslam dininin bilimle çatıştığı ve bilime önem vermediği yönünde 

eleştiriler getirilmiştir. 

Tarih boyunca tartışılan ve daha sonra felsefi bir sorun olarak ortaya çıkan kötülük problemi Korona virüs 

sürecinde yeniden gündem olarak felaket ve salgın hastalıkların da bu kapsamda Tanrı’nın iradesi dışında 

gerçekleştiği çıkarımı ile daha çok Müslümanların inanç sistemini hedef aldığı gözlemlenmiştir. İslam Mezhepleri 

de kötülük problemi olarak adlandırılan bu konuyu gündemlerine taşıyarak “Salah-Aslah” meselesi üzerinden 

konuyu değerlendirmişlerdir. İnsanlığın karşılaştığı ve etkilendiği tüm toplumsal hadiseler hakkında hüküm ve 

görüş beyan eden İslam dini insanlığın kötülük, bela, musibet ve felaket olarak gördüğü birçok durumu farklı bir 

bakış açısıyla dikkati nazara verir. İslam’ın temel kaynaklarından beslenen mezhepler bela ve musibetler 

karşısında kendi içlerinde oluşturdukları sistem ve metodolojileriyle olayları değerlendirmişlerdir.  

Çalışmamızda kötülük problemi ve bela musibetlerindeki İslam dinindeki karşılığı işlenirken İslam dininin 

bilimle çatıştığı iddialarının Kur’an ve hadislerdeki bilimsel çalışmalara ve ilmi araştırmalara yönlendiren amir 

hükümleri karşısında boşa çıktığı anlatılmıştır. Diğer taraftan salgın hastalıkla ilgili Hz. Peygamberin tıp ve sağlık 

alanında yaşadığı yıllarda uygulama ve tavsiyelerinin birçoğunun bugünkü tıp literatüründe bir temel ilke olduğu 

gerçeğine işaret edilerek İslam dininin eğitim, sağlık ve her türlü bilimsel çalışmada insanlığın ortak aklının 

inşasında temel aktör olduğu vurgulanmış ve aleyhteki iddialar temelsiz hale getirilmiştir. 

1.  Salgın Hastalık ve Din-Bilim Tartışması 
Salgın hastalık sürecinde insanlar hastalığın tedavisine çözüm bulmak için çağın bilim ve teknolojisi 

yoluyla çareler ararken iç dünyalarının temizliğine dair kendi alemlerini sorgulamaya başlarlar. Orta çağ 

Avrupa’sında 14. yüzyılda meydana gelen “Kara Ölüm” olarak isimlendirilen büyük salgın hastalık sürecinde tüm 

hayata hâkim olan kilisenin hastalığın tedavisinde varlık gösterememesi büyük tepkilere neden olmuştur.  Kilise 

ve öğretilerinin sorgulanmaya başlandığı bu dönemde kilise ve dine karşı büyük nefret oluşmuştu.  

2020 yılında başlayan Korona virüs döneminde de hastalıktan korunma, içinde bulundukları durumdan 

kurtulma konusunda toplum hayatına yön veren hangi otorite varsa insanlar onlardan beklenti içerisine 

girmişlerdir. Dolayısıyla milletlerin ulaştığı sağlık ilimleri, fen ve teknolojinin çözüm bulamadığı durumda 

insanlar bir taraftan iç dünyalarına yönelip iyilik yapmaya diğer yandan dini yapıları sorgulamaya başladılar. Bu 

süreçte İslam dinine ve Müslümanlara ağır eleştiriler yönelttiler. Bu eleştiriler İslam’ın bilime önem vermediği 

kaderci bakış açısıyla hastalıkların tedavisi konusunda bilimsel çalışmalara girişilmediği yönünde olmuştur. 

İddia edilen hususlar, aslında Orta çağda yaşanan kilise-bilim çatışmasında Hıristiyanlıkta olduğu gibi aynı 

bakış açısıyla İslam dininin de çağın problemlerine kayıtsız kaldığı, insanın ihtiyaçlarını görmezden geldiği 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  783 

yönünde genelleme yapılarak tüm dinleri aynı kategori içerinde değerlendirilmesi, İslam dininin temel 

dinamiklerinde bulunan akılcı, inşa edici ve dönüştürücü ruhun yeterince anlaşılmadığını göstermektedir. 

1.1. Salgın Hastalıklara Çözüm Arayışlarında Din Karşıtı Söylemler 
İletişim ve ulaşım imkânlarının gelişmesiyle etkileşimin hızlandığı bir dönemde Korona virüs salgın 

hastalığın bir anda tüm dünyaya yayılma eğilimi gösterdiği zaman en güçlü devletler dahi hastalığa karşı 

vatandaşlarını koruma adına büyük bir çaresizlik yaşadılar. Büyük savunma sistemleri inşa eden bilim ve 

teknolojide baş döndürücü gelişmelere imza atan insanlık gözle görünmeyen bir virüse teslim oldu. Bu çaresizlik 

ve acizlik anında hastalıktan kurtuluş için herkes bir çalışma içerisine girmiştir. İnsanlar kendi dinlerine göre dua 

etmeye ve kendi dini referanslarından hareketle hastalıktan kurtuluş için çözüm üretmeye başlamışlardır. Ancak 

bazı kesimler de afete dönüşen bu hastalıktan kurtulmak için özellikle İslam dininin öngördüğü Allah’a sığınma, 

günahlara tövbe edip Allah’tan yardım isteme gibi dini ritüellerin modern çağımızda bir anlam ifade etmediğini 

hatta dinlerin döneminin bittiğini, insanlığın ancak bilimsel çalışmalarla kurtulacağı yönünde ifadeler kullanıldığı 

görülmüştür. İnsanların çağımızdaki önemli bilgi kaynaklarından birisi olan dijital mecralarda ve sosyal medya 

ağlarında dinin işlevinin kalmadığı, modern çağda dinin geçerli bir yanının bulunmadığı, bilimin hayata yön 

verdiğine dair paylaşımlar yapılmaya başlanmıştır. 

“Eğer bu dünya bir gün kıtlık ve sefalet yaşarsa biz insanları din değil, bilim kurtaracak.” (Şengör, 2020) 

sözü salgın hastalıkla birlikte yeniden kamuoyu gündemine gelerek sosyal medyada ve din karşıtı platformlarda 

bolca paylaşılmaya başlandı. Yine aynı şekilde dine çalışmanın bir anlamı olmadığına dair “Yıllarca dine çalıştık 

sorular biyolojiden geldi.” (Özdil, 2020) şeklinde paylaşımlar yapılarak insanlara dinin gerekli olmadığını, çarenin 

bilimde olduğu vurgulanarak din karşıtı propaganda yapıldığı görülmektedir.  

Aynı şekilde gazeteci Rahmi Turan’ın Korona virüs sürecinde “Bilim mi daha çok önemli, din mi” 

tartışmalarının yaşandığını iddia ederek dini yaşamaya çalışan  insanların “din bilimden daha önemlidir.” kanaatini 

taşıdığını, entelektüel düzeyi yüksek olanların ise “Bilim her şeyin önündedir” yaklaşımını tercih ettiğini, 

insanların eğitim seviyesi arttıkça “Bilim daha önemli” diyenlerin sayısının çoğaldığını dile getirdiği yazısında 

“Korona virüs salgını ile bilimin dinden daha önemli olduğu bir kez daha ortaya çıktı.” ifadelerini kullanmıştır 

(Turan, 2020). Turan, kendince cahil ve eğitim seviyesi düşük insanların dinden yardım beklediğini, eğitim 

seviyesi yüksek olanların da bilimden beklenti içinde olduklarını yazarak din ve bilimi birbirinin karşıtıymış gibi 

sunmaya çalışmıştır.  

Covid 19’da kullanılan bu ifadeler aslında çok defa ateist olduğunu açıkça ifade eden ve yaratılışı kabul 

etmeyen Richard Dawkins gibi entelektüel yazarların düşüncelerinden doğmaktadır. Dawkins, dinin bilime engel 

teşkil ettiğini, Müslüman toplumlarda salgınla mücadelede geri kalmışlığın sebebinin dini düşünce olduğunu, 

İslam düşüncesinin modern bilimin önerdiği tedbirleri hafife alarak, kaderci bir yaklaşıma teslim olduğunu iddia 

etmişlerdir (Dawkins, 2006:151).  

Bir başka iddia ise İslamiyet’teki tevekkül anlayışının çarpıtılarak pasif bir kadercilik bekleyişine 

dönüştüğünü söyleyerek Müslümanların Allah’a yaslanarak herhangi bir tedbir almayıp çözüm önerisi 

getiremediği iddiasıdır (Esposito, 2011:203). 

Covid-19 sürecinde bazı din adamlarının salgın hastalığı “ilahi ceza” olarak yorumlaması, İslam’ın ve 

Müslüman toplumların “bilim karşıtı ve bağnaz” olarak nitelendirilmesine sebebiyet vermiştir. (Choudhury, 2021: 

102-118) 



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  784 

Korona virüs hastalık sürecinde Müslüman toplumların hastalığın tedavisinde bir katkı sunamadıkları 

iddiası üzerinden İslamiyet’in bilimle sorunları olduğu ve inanç ilkelerinin insanlığın problemlerini çözmede 

yetersizliğine dair bir yukarıda geçen söylemler dile getirilmiştir.  

1.2. İslam’da Din ve Bilimin Çatıştığı İddiasının Temelsizliği 
İnsanoğlu tarih boyunca kâinatın varlığını ve içerisinde devam eden kusursuz düzeni anlamlandırmak için 

bir gayretin içinde olmuştur. Bu bağlamda kelâmcılar, filozoflar ve mezhep ekolleri, evrenin tesadüfen 

yaratılmadığını, aksine ilâhî hikmet, irade ve sonsuz kudretle yaratıldığını savunmuşlardır. İslâm düşüncesinde bu 

tartışma özellikle gaye ve nizam delili ile inâyet delili üzerinde gerçekleşmiştir. Gazzâlî (ö. 505/1111) ve İbn Rüşd 

(ö. 595/1198) gibi önde gelen âlimler, kâinattaki işleyişin tesadüf ile izah edilemeyeceğine vurgu yapmışlar, Eş‘arî 

ve Mâturîdî mezhepleri de bu görüşleri kendi sistematik kelami usulleri içerisinde temellendirmişlerdir. 

Gazzâlî, sebeplerin gerçek etkenler olmadığını, ancak Allah’ın yaratma ve iradesinin birer aracı olduğunu 

vurgularken (Gazzâlî, 2005:132), İbn Rüşd ise Gazzâlî ’ye karşı usül olarak karşı çıkıp nedenselliğin 

zorunluluğunu vurguladıktan sonra düzenli bir evrenin kendiliğinden olamayacağını savunur (İbn Rüşd, 2015: 87). 

Gaye-nizam delili ile Gazzâlî kâinatta görülen düzen, ahenk ve gayeliliğin bir yaratıcının varlığını zorunlu 

kıldığına dikkat çekerken bunu bir “hikmet” kavramıyla her yaratılışta bir amaç ve faydanın olduğunu 

vurgulamıştır (Gazzâlî 2005:88-92). İnayet delili ile İbn Rüşd ise kâinattaki düzen, varlıkların kendi aralarındaki 

uyumu ve canlıların ihtiyaçlarına uygun yaratılışı, Allah’ın inayetiyle olduğunu gerçekleştiğini ifade etmiştir (İbn 

Rüşd, 2004:135-140). 

 Allah’ın irade ve kudretinin merkeze alındığı Eş’arî düşüncede kâinattaki düzenin Allah’ın iradesinin 

doğrudan sonucu olduğu vurgulanırken Eş’ari ekolde her şey, “kesb” teorisi içerisinde Allah’ın yaratmasıyla 

meydana geldiği ve tesadüfe yer olmadığı savunulur (Bâkıllânî, 1957:112-118). Ancak Allah’ın fiillerinin insan 

aklının mutlak olarak kavraması şart koşulmamıştır (Eş‘arî, 1952:29). 

Akla daha fazla yer veren Mâturîdî (ö. 944), düşünce hikmet teorisini düşüncesinin merkezine almış, 

Allah’ın fillerinde bir gaye ve maslahatın varlığına dikkat çekmişlerdir (Nesefi, 1981: 1/89). Ebû Mansûr el-

Mâturîdî, kâinattaki görülen düzenin aklî delillerle anlaşılabileceği, bunun Allah’ın varlığına işaret ettiğini 

vurgulamıştır. Ona göre evrendeki her şey “hikmet” üzere yaratılmıştır; tesadüf kavramına yer yoktur. Mâturîdîler, 

varlıkların gayesiz olamayacağını, her yaratılan varlığın belli bir maksat için var edildiğini savunarak gaye ve 

nizam delilini güçlü bir şekilde kullanmışlardır (Mâturîdî, 2002: 45-50).  

Mu‘tezile ekolü akılcı yapısıyla kainattaki düzeni ilâhî adalet ve hikmetin bir gereği olarak görür. Onlara 

göre abes iş yapmayan Allah Teala varlık dünyasını adalet ve hikmeti gereği, fayda ve gaye üzerine yaratmıştır 

(Kâdı Abdülcebbar, 1960: 6/201-207). 

İslam dini bilimle hiçbir zaman savaş halinde olmamıştır. İslam’ın asli kaynakları Kur’an ve Sünnet, 

inceleme ve araştırmayı ihmal edip bilimden uzaklaşmayı çağın fen ve teknolojisini yok sayıp delilsiz bir şekilde 

dini ritüellerle hayat sürmeyi doğru bulmamıştır. İslam, bilimi tabiata konulan ilahi yasalar olarak görür ve düzene 

konulan tabiat yasalarına sahip çıkıp saygılı olmayı emrederken, onları ifsat edip bozmayı günah saymıştır (Rûm, 

30/41). 

Özellikle Maveraünnehir bölgesindeki özgür düşünce ve aklî tefekkürü sistemli bir şekilde hayata yansıtan 

Mâturîdîilik, dinin ağır nakilci katı bir kurallar manzumesi şeklinde anlaşılmasından daha fazla aklı ve mantığı ön 

planı çıkarmıştır. Akılla vahyi uzlaştıran Mâturîdî her ne kadar Temel Mezhepler Tarihi kaynaklarında görmezden 

gelinse de fikir ve düşünceleriyle İslam dünyasını çağların ötesine taşımıştır (Teber, 2017: 1/250-251).  



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  785 

Evrenin bir sistem dahilinde işleyen plan ve programına Kur’an “sünnetullah” ismini verir (Fatır, 35/43-

44). Sürekli, düzenli ve özgün uygulama anlamına gelen sünnetullah, kâinatta dünden bugüne geçerliliğini devam 

eden ve edecek olan, değişmeyen ilâhi kanunun işleyişine işaret eder (Çelebi, 2010: 159-160). 

Allah’ın Kur’an’da bildirdiğine göre O, kâinatı yoktan var etmiş ve yarattığı her bir varlığı bir ilim üzere 

yaratmıştır. Bir sistem ve nizam üzere her bir varlığa görev ve vazifeler taksim etmiş, her canlıya yaşamaları ve 

hayatlarını devam ettirmeleri hususunda fıtrat ve doğalarına uygun gerekli donanımı yerleştirmiştir. Evrende 

tesadüfe yer bırakmamış ve yarattığı her bir varlığı bir kader (ölçü) üzere yaratmıştır (Kamer, 54/49). 

Kur’an’da göklerin ve yerin yani tabiatın işleyiş düzenini kuranın Yüce Allah olduğu, bu düzenin bozulması 

halinde O’ndan başka kimsenin bunu düzeltemeyeceği ifade edilir (Fatır, 35/41). Düzeni kuran ve kâinatta bir 

sistem inşa edip, kuralları geçerli olan ilahi kanunları yürürlükte tutan Allah, düzenin bozulması halinde onu tamir 

edecek ve yeniden sistemi inşa edecek kimsenin olmadığına dair meydan okur. 

Kur’an’da ilâhi nizam, çokça vurgulanır. Ön plana çıkan temel argüman; geçerliliği devam eden ilâhi 

nizamın varlığı ve belli sistem üzerinde işleyen düzen ve kaidelerin yürürlükte olduğudur. Ferdî ve toplumsal 

oluşumların, biyolojik sosyal kanunlar üzerinde yaşamları devam etmektedir. Fakat kanunların bir zorunluluğu 

yoktur. Yüce Yaratıcının iradesine tabidir. Bir nizam üzerine kurgulanan tabiat ve sosyal kanunlar arasında 

kuvvetli bir bağ kuruludur. Uyulmaması durumunda tabiat kanunlarının devreye girerek cezanın hazırlanabileceği 

hakkında işaretler vardır. Kur’an’da yer alan, Hz. Nûh sonrası birçok topluluk, deprem, tûfan, yıldırım, kasırga 

gibi felaketlerle helâka uğradığı bilgisi, buna örnek olarak gösterilebilir (En’âm 6/65; Çelebi, 2010: 38/159-160).  

Kur’an’da insanoğluna tecrübe edebilmesi için gözü kapalı iman etmeyi değil gözlerini gökyüzüne çevirip 

bizatihi ilimle, gözlemle muhakeme yaparak evrendeki kusursuz düzenin insan tarafından aklıyla bulması, 

yeryüzündeki ilahi yasaların insan tarafından araştırılıp incelenmesi istenmiştir (Mülk, 67/3-4). 

Evrenin veya olayların bir bölümünü konu olarak seçen, deneye dayanan yöntemler ve gerçeklikten 

yararlanılarak sonuç çıkarmaya çalışan düzenli bilgi anlamına gelen bilim ile (TDK, 2020) İslam birbirleriyle 

çatışmadığı gibi vahiyle inen bilginin akılla ve gözlem yaparak kimi zaman doğrulanmasını ister. Kur’an, insanları 

aklıyla Allah’ı bulmaya, kendi iç âleminde ve tabiatta gözlem ve deney yaparak sürekli aklını çalıştırmaya, 

düşünmeye, araştırmaya hatta derin düşünme anlamına gelen tefekkür etmeye davet eder (Bakara, 2/164; 16/12; 

22/46). Aynı zamanda Kur’an aklını kullanmayanları kınayarak, onların üzerlerine pislik yağdırılacağına dair 

tehditte bulunur (Enfâl, 8/22; Yunus, 10/100). 

Kâinatta yaratıcı olmasa veya birden fazla yaratıcı olsa her biri kendi otoritesini gösterme ve gücünü ispat 

etme adına yaratma ve sistemleri planlama, ilişkileri düzenleme konusunda işe girişselerdi; evrende böyle kusursuz 

bir düzen olmazdı. Nitekim ayette akli önermeler üzerinden karşılaştırma yapılarak, Allah’ın dışında bazı tanrılar 

bulunmuş olmasıyla kat’i surette yeryüzünde ve gökyüzünde düzenin bozulacağı ifade edilmektedir. Ancak eşi ve 

benzeri olmayan tek bir ilahın varlığı neticesinde düzenin korunabileceği vurgulanmaktadır (Enbiyâ, 21/22). 

Böylece ilgili ayet, evrendeki mükemmel düzenin yegâne yaratıcısının yalnız Allah olduğunu tüm insanlığa 

deklare etmektedir.  

Nitekim İslam tarihinde tıp alanında İbn Sînâ, er-Râzî, astronomi alanında el-Battânî, matematikte Hârizmî, 

felsefede Farabi ve İbn Rüşd gibi alimlerin dünyada bilime yön veren çalışmalarda bulunması din-bilim çatışması 

iddiasını temelsiz kılmaktadır.  

1.2.1. Musibetlerin Oluşumunda Tabiattaki Dengenin Bozulması 



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  786 

Evrendeki mükemmel işleyen düzenin bozulması yine insan eliyle olmuştur. Toprağın havanın ve suyun 

kirletilmesi sonucunda canlıların yaşam alanlarının da daralmasına sebebiyet vermektedir. Her bir sistemin 

birbirine yardımlaşarak dengenin ve düzenin zincirleme sağlandığı kâinatta zincirin bir halkasının bozulmasıyla 

evrende bozulma ve yaşamı tehdit eden krizler baş göstermiştir. 

Kur’an’da; “İnsanların kendi elleriyle yapıp ettikleri yüzünden karada ve denizde düzen bozuldu; böylece 

Allah -dönüş yapsınlar diye- işlediklerinin bir kısmını onlara tattırıyor” (Rum, 30/41) şeklinde buyrulmaktadır.  

Bugün dünyada havada ve karada düzenin bozulması neticesinde küresel krizler yaşanmaktadır. Günümüzde 

yaşanılan olumsuz gelişmelerin neticesinde felaketlere neden olan böylece insanlığın yaşam alanını tehdit eden 

tahribatlar, insanoğlunun yapıp ettiklerinin bir sonucu olarak ortadadır. Materyalist düşüncenin temellerine 

dayanarak geliştirilen teknolojik ilerlemeler, hayali mümkün olmayan sonuçları da beraberinde getirmiş, ekolojik 

felaketlerin doğmasına sebebiyet vermiştir. Canlıların yaşam alanı olan arazilerin, hayat kaynağı olan hava ve 

suyun, teknolojik/sanayi atıkların gün geçtikçe çoğaldığı gözlemlenmektedir. Üretilen sanayi ilaçların kullanımı 

nedeniyle başta insanlar olmak üzere canlılarda genetik bozukluklar oluşturmakta, bazı canlı türlerinin, nesillerinin 

tükenmesine neden olmaktadır. Sosyal yaşam; hız, haz ve ayartı üzerinde planlanan kapitalizm alanlarına 

dönüşmüş, üretilen eğlence endüstri alternatiflerle cinsel istismarların, suç çeşitliliğin ve şiddetin önü açılmıştır. 

Silah endüstrisinin taşeron baronları gücü fırsata çevirmiş, mazlum toplumların yaşam haklarını ellerinden 

alınmasına hatta ölümlerine neden olduğuna dikkat çeken Muhammed Esed, sosyal çürüme ve insanlığı tehdit 

eden bozulmalar Allah’ın istediği  mânevî/ahlâkî değerlerin ciddiye alınmaması,  maddî ilerlemeyi hayatın yegane 

gayesi kabul eden inançlara tutsaklıktan başka bir şey olmadığını ifade etmiştir (Esed, 1999: 2/828-829).   

California Üniversitesinden Sherwood Rowland ve Mario Molina tarafından hazırlanan 1974 tarihli bir 

araştırma makalesi, ozon tabakasının delinmekte olduğunu ortaya koyan ilk bilimsel verileri ortaya koymuştu. Söz 

konusu bilim insanları çalışmasında, ilerleyen yıllarda yaygın olarak buzdolaplarında, klimalarda ve aerosol sprey 

kutularında kullanılan kloroflorokarbonlar (CFC) adı verilen bir sentetik kimyasal sınıfının nasıl çalıştığını 

anlatmıştı. Modern insanların hayatının ayrılmaz parçaları haline gelen “beyaz eşya” sınıfındaki bu elektronik 

aletlerin, insan yaşamı için kilit öneme sahip stratosferde delikler oluşmasına yol açtığını vurgulayan bilim 

insanları, incelen ozon tabakasının güneşten daha yüksek dünyanın yüzey konumuna UV ışınının ulaşabilme 

imkânından bahsetmektedir. Dikkate alınmadığında katarakt, cilt kanseri gibi hastalıkların oluşmasına zemin 

hazırlamaktadır. Sadece bununla kalmayıp bitki ve hayvan neslinin üzerinde ciddi hasarlar oluşturabileceği 

gündeme getirilmektedir (Durul, 2018). 

Daha çok tüketim ve sürekli insan hayatına kolaylık getirme arzusuyla insanları harcamaya ve yenilerini 

almaya tahrik eden ekonomik rekabetlerin baskısı altında kalan insanlık çağın gerisinde kalmama adına yaptığı 

çılgınca tüketim sonucu yaşadığımız dünyayı koruyan ozon tabakasına zarar verilmesi, bir nevi insanın kendi eliyle 

havada ve karada çıkardığı fesatları göstermektedir. 

Nitekim A’raf Suresi 7/56-57. ayetler dikkate alındığında; düzeltilmişken ifsad yapılmaması hususu ön 

plana çıkmaktadır. Ayette “düzeltme/ıslah etme” vurgulanırken, insanların da kendilerine sağlam, düzgün ve 

işlevselliği mükemmel bir dünya emanet edildiği ve söz konusu bu düzenin bozulmaması gerektiği dikkat 

çekilmektedir. Burada ifsadın zıddı olan “ıslah” aslında hem doğada hem de insanların iç dünyasındaki 

düzelmedir. Ayrıca ayette; insanların, daha çok kazanma ve daha fazla alana hâkim olma hırsı ile ürettiği 

teknolojinin, yeryüzündeki düzeni bozmak gibi bir gayesinin olmaması gerektiği hakkında uyarıldığını söylemek 

mümkündür. 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  787 

1.3. Orta Çağ Skolâstik Düşüncesi ve İslam’la Bağdaştırma Çabaları 
Modern kültür, insanlığın binlerce yıldır süregeldiği din, gelenek, adet, ritüel ve inançlara olan bağlılığını, 

istediği formatta alternatif sunumlarla cazibeli hale getirerek farklılaşmayı öngörmüştür. Bununla kalmayıp, 

insanların dini/inanç olgularını öteleyerek kutsal kabul edilenleri yok saymıştır. Alternatif olarak “aklı” 

tabulaştırmış, toplumları öngördüğü sosyal alanda hayat sürmeye mecbur hale getirmiştir (Kirman, 2005: 20). 

Orta Çağ Hıristiyan dünyasında kilisenin ve skolastik öğretilerinin güçlü hâkimiyeti ön planda olmasına 

rağmen, kilise ve öğretilerine karşı yürütülen kritik yaklaşımlar rağbet görmüştür. Özellikle bazı bilim insanları 

tarafından yürütülmesi dikkat çekmektedir. Yaklaşımların genel fotoğrafı dikkate alındığında bilim-din çatışması 

görünümündedir. Yapılan ilk hareket, kilisenin sorgulanmasıdır. Bu süreç, deist fikirlerin oluşmasına neden 

olmuştur. Böylece çağın aydın ve bilim insanları, Yaratıcının varlığına inanmanın yanında kilisenin baskın 

politikasından kurtulmanın bir zorunluluk olduğunu savunmuşlardır. Kendilerinin öngördüğü özgür bir yaşama ve 

düşünmeye müdahil olmayan Tanrı tasavvurunun ancak kabul edilebilen bir inanç olabileceğini benimsemişlerdir. 

Çağın bilim adamları ve aydınları, Tanrı’nın varlığını kabul etseler de kilisenin baskısından kurtulmak, özgürce 

yaşamak ve düşünebilmek için evrene müdahale etmeyen bir Tanrı tasavvurunu savunmuşlardır. Böylece 

“Tanrı’ya evet, kurumsal dine hayır” sloganıyla deisttik bir inanç sistemi belirginleşmeye başlamıştır (Ergezen, 

2004: 20). 

Modernleşmeyle birlikte günlük hayatın ve küresel dünyada geleneksel yapılar terk edilirken yerine 

“seküler” bir anlayışla rasyonel yapılar önem kazanmaya başlamış yeni ideolojiler ve farklı ortak anlayışlar 

geliştirilmiştir. Maddi çıkarlar üzerinde yoğunlaşan “biçimsel akılcılık” çerçevesinde bilim ve teknolojik atılımlar, 

rasyonalist yaklaşımları beraberinde getirmiş, dinin son bulduğu hakkında ciddi felsefi akımlar türetilmiştir 

(Turner, 2012: 143). Dini ötelemek için çeşitli argümanlar ileri sürülmüştür. Özellikle ön plana çıkan genel 

yaklaşım, aydınlanma felsefesinin öngördüğü inançları/değerleri savunanlar üzerinde şekillenmiştir. Mevcut 

dinlerin/inançların “modern dünyanın gerisinde kaldığı” yaklaşımıyla savunma atakları geliştirilmiştir. Bununla 

yetinilmeyip asıl amaçlarını teşkil eden ve adım adım dünya toplumlarını kendisine yaklaşılması öngörülen “çağın 

ruhu” ve “zamana uyulması” gerektiği söylemleri rağbet görmüştür. Geliştirilen aydınlanma düşüncesine karşıt 

olan birey veya toplumlar, “gerici” ve “çağdışı” söylemlerle yaftalanmıştır. Böylece bu etkileşim, dinden, otorite 

merkezli şekillenen inançlardan ve Tanrı’dan soyutlanmış seküler hayata geçmenin hızlanmasına neden olmuştur 

(Gülfil, 2019: 69). 

Kendilerini ateist veya dine karşı olduğu ifade eden insanlar dinlerin bilim dışı ve irrasyonel olduğunu 

savunarak insan aklının, insanı yönlendirip yönetmede hayatı anlamlandırmada yegâne araç olduğunu iddia ederek 

modernliğin ve çağdaşlığın tek ölçütü olarak dinden uzaklaşmak ve bilim ve akla güvenmek olarak açıklamışlardır. 

Özellikle Türkiye’de dinine bağlı olan insan algısı; kırsal alanlarda hayatını sürdüren, eğitim yoksunu, modern 

olmaktan uzak şeklinde görülmesine rağmen, çağdaş/seküler algısı; şehir hayatını benimsemiş, yüksek tahsilli, 

modern ve entelektüel özelliklerle eşitlenmektedir (Gülfil, 2019: 187)  

Batıda kendini gösteren Rönesans ve Reform hareketleri ve büyük çapta gerçekleşen coğrafi keşifler, teknik 

ilerlemeler, sosyokültürel değişimler, teknolojinin ve bilimsel ilerlemenin paralelinde ivme kazanmıştır. Söz 

konusu bu değişimler, skolastik/dogmatik Hıristiyan yaklaşımların rağbet gördüğü ortamda çatışma yaşasa da bir 

reaksiyon neticesinde gelişmiştir. Haliyle gelenekçi Hıristiyanlığın dünya görüşünün yanında, buna karşıt olarak 

yeni bir anlayışı beraberinde getirmiştir. Dolayısıyla bu iki farklı yaklaşımı ortaya koyan bilimsel çatışma, 

gelenekçi Hıristiyanlığın din öngörüsünü köksel olarak sarsıntı geçirmesine neden olmuş, “modern toplum hayat” 



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  788 

baskın gelerek Hıristiyan anlayışının içini boşaltarak sekülerleşmesine neden olmuştur. Bu değişim, epidemik 

etkilerle başlasa da zamanla pandemik etkileşimini beraberinde getirmiştir. Yüzyıllar boyunca tarihe yön vermiş 

İslam Medeniyetinin topraklarına kadar uzanarak, sarsıntıya neden olmuştur. Yaklaşık yüz elli yıldır İslam 

topraklarında gözlemlenen bu gelişme, “eski-yeni” ve “modern” kavramları üzerinde oluşan çatışmaları 

beraberinde getirmiştir. Temel sebebi de burada gizlidir (Coşkun, 2016: 217). 

Din-bilim çatışmasının tarihi iddia edildiği kadar eski değildir. İslam düşüncesinin tarihi seyrinde, Batı'da 

meydana gelen din-bilim çatışması söz konusu olmamıştır. Modern bilimle tetiklenerek, Hıristiyan Batı 

dünyasında ortaya çıkmıştır. Bazı pozitivistlere göre çatışmanın sorumlusu din ve onun egemenlik iddiasıdır. Bu 

iddia Skolastik Hıristiyan teolojisi için doğru kabul edilse de İslami teoloji ve İslam Kelamı için iddia etmek 

asılsızdır (Yaran, 1997: 57). 

Fuat Sezgin, Batı’da ortaya çıkan bu çatışma modelinin İslam’a taşınmasının, bilinçli bir çarpıtma olduğunu 

vurgular. Ona göre, İslam medeniyetinde VIII. –XIII. yüzyıllar arasında ortaya çıkan bilimsel çalışmalar, bilimi 

engellemek şöyle dursun bilakis bilimi teşvik eden bir zihniyetin ürünüdür. Nitekim Cebir’in kurucusu Hârizmî, 

optik alanında İbnü’l-Heysem, tıp ve felsefede İbn Sînâ, astronomide el-Bîrûnî gibi bilim adamları, iddia edilen 

İslam’daki din-bilim çatışmasının temelden yoksun olduğunu göstermiştir. Müslüman bilim adamları bu 

faaliyetleriyle aynı zamanda Avrupa’da rönesansın doğuşuna zemin hazırlamışlardır (Sezgin, 2008: 15-27).  

Sezgin’e göre, Batılı birtakım düşünürlerin kendi tarihsel tecrübelerindeki “Kilise–bilim çatışması”nı İslam’a 

aktararak İslam’ı da kendi dinleri gibi bilim karşıtı göstermelerini, İslam’a düşmanlık besleyenlerin tercihli bir 

kastı olarak yorumlamıştır (Sezgin, 2014: 45). 

1.3.1. Bilim Karşıtı Kilise’nin Salgın Hastalıkta Yetersizliği 
 14. yüzyılda görülen ve “Kara Ölüm” olarak adlandırılan veba salgınında Avrupa’da 25 milyon insan 

ölmüş bu süre içerisinde insanlar kutsal gördükleri Kilise ve din adamlarından salgın hastalıktan kurtulmak için 

tedavide gerekli ilaç ve aşı beklentisi karşısında onların çözüm bulamadıklarını görünce hayal kırıklığına 

uğramışlardır.  

Karşılaşılan tıbbi yetersizlikler sonucu ortaya çıkan salgın hastalıklar boy gösterince, bu dönemin insanları 

yardım almak ve rehberlik etmek için kiliseye başvurmuşlardır. Bu yolu tercih etmelerinin sebebi mevcut 

devletlerinin meşrutiyetlerinde tek merci olan otorite sağlayıcının kilise olmasıdır. Orta çağ Batı dünyasında bilim-

kilise taraftarları karşıt durumlar yaşasa da otoritenin kilise elinde olması, baskınlık her zaman kilise taraftarlarının 

elindeydi. Bundan dolayı kilise ve din adamları, kendilerinin vermiş olduğu izin dahilinde tıp uygulamaları kontrol 

ediliyor ve ona göre şekilleniyordu. Haliyle tedavi yöntemleri veya tıp uygulamaları kilise merkezli öğretilerin 

sınırlarıyla kuşatılmıştı. Kilise, öğretilerine ters düşen teoloji saldırılarının önüne geçme politikası görünümünde 

hareket ediyor fakat ilerlemelere karşıt bir durum sergiliyordu. Halkın sağlığına katkı sağlayan gelişmeler olsa da 

reddetmeye ve yasaklamaya öncelik tanıyordu. Çünkü kilise, tıbbi yöntemlere başvurmayı, Tanrı'nın isteğine 

başkaldırı teşebbüsü olarak değerlendiriyordu (Demir, 2020). 

Bu süreçte kilisenin veba salgını karşısında tavır takınması, çok büyük ağır kayıpları beraberinde 

getirmiştir. Diğer taraftan dönemin Hıristiyan halkı, kiliseye çok bağış yapmasına rağmen niçin Tanrı'nın 

vaadinden kurtulamadıklarını sorgulamaya başladılar. Görünen fotoğraf aslında çarpıklığı gözler önüne 

sermekteydi. Halk hastalık ve kıtlığın pençesinde kıvranırken, kilise tebaası lüksün hat safhaya ulaştığı yaşamda 

tabir yerindeyse sefalarını sürüyorlardı. Üstelik kilisenin halka yüklediği ağır vergiler de cabasıydı. Burada şunu 

söylemek yerinde olacaktır. Halkın yaşadığı bu travma, iki boyut üzerinde şekillendi. Bir taraftan halk, vebanın 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  789 

verdiği ağır yıkımlar karşısındaki acziyeti yaşarken diğer taraftan kilise inancına karşı oluşan tepki, dalga etkisiyle 

Batı'nın sosyalitesinde ve inanç değerlerinde deprem etkisine neden oldu. Teleoloji uzmanı John Wycliffe'in bu 

dönemde Reformun yolunu açması, tesadüfi değildir. Böylece kademeli bir şekilde kilisenin itibarı, 

zedelenmeye/zayıflamaya başladı. Kilisenin bu tutumu, gücünü kaybetmeye doğru yöneltti. Halka baskınlığı, 

sömürü yaklaşımları, lüks yaşamı ile kilise halk nezdinde büyük itibar kaybetmeye başladığı gibi bu politikaları 

gören halk topluluğu kiliseyi sorgulamaya başladığı gibi kilise ve din adamlarına karşı da büyük nefret dalgaları 

oluşturmaya başlamıştır. (Demir, 2022)   

Orta çağ Avrupa’sında skolastik düşüncenin her alanda olduğu gibi sağlık alanında da toplumları çağın 

modern tıbbî tedavi yöntemlerinden uzak tutması, bilimsel çalışmaları engellemesi; bir kültür olarak gelenekselliği 

seçmesinden değil bilakis bozulmuş ve tahrif edilmiş Hıristiyanlığın insan fıtratına yabancılaşması ve Tanrı’nın 

indirdiği dinin temel ilkelerinden vazgeçmesinden kaynaklanmaktadır. Aklını kullanmaya, tefekkür etmeye, 

sorgulamaya, evren hakkında gözlem yapmaya kapıları kapatan Kilise insanlığın ihtiyaçlarına cevap verememesi, 

yapısal olarak içinde bulunduğu dogma anlayışının esiri olmasından dolayıdır.  

Bilimsel araştırmaların yasaklanması, hastalığa tedavi bulmak için yapılan çalışmaların engellenmesi gibi 

konuların dayandığı akıl ve mantık aranmaksızın inanılan mitolojik, unsurlar, Yahudilik ve Hıristiyanlığın kutsal 

metinlerine nüfuz ederken Kur’an’da böyle bir tahrifat söz konusu değildir. İslam toplumlarında rastlanılan 

mitolojik unsurlar Kur’an’ın kendisinde olmayıp halkın İslam’ı algılamasından kaynaklanmaktadır (Albayrak, 

2017: 953). Dolayısıyla Müslüman toplumlarda görülen efsanevi mitolojik unsurlar İslam’ın ontolojik yapısından 

değil, halkın cehalet içerisinde kalmasından veya farklı uygarlıkları kendilerine örnek almasından 

kaynaklanmaktadır.  
2. Salgın Hastalıklar Bağlamında Kötülük Problemi 
İnsan hoşuna gitmeyen hayalini kurduğu hayatın içinde yolunda gitmeyen ve olumsuz olarak kabul ettiği 

kendi dışında yaşanan gelişmelere kötülük adını vermişlerdir. Materyalist ve pozitivist bakış açısıyla bir anlam 

taşıyan bu isim imtihan dünyasında Allah’ın yarattığı dünya ve ahiret düzleminde böyle bir karşılık bulmaz. Zira 

insana ilk verilmiş hayat dünya hayatıdır. Bu hayat ise fanidir ve Yaratıcının imtihan ettiği bir dünyadır. Bu dünya 

hayatında insanın başına gelebilecek hayır ve şer Allah tarafından gönderilmiştir. İslam inancında da “hayrın ve 

şerrin Allah’tan geldiğine iman etmek esastır. Zira yeryüzünde yaratılan her şeyi Allah yaratmıştır. Kur’an’ın 

buyruğuyla yaratılan hadiseleri insanoğlunun kötü veya şer olarak analiz etmesini ilahi iradenin öyle görmediğini, 

Allah tarafından yaratılan insana göre beğenilmese, hoşa gitmese bile Allah’ın ilim, kudret, hikmet sıfatları gereği 

her birinin bir anlam taşıdığını öğrenmiş oluyoruz (Bakara, 2/216) 

2.1. Kötülük Problemi  
Kuraklık, küresel ısınma ve açlık gibi çeşitli varyasyonlarda meydana gelen olaylar, “kötülük problemi” 

olarak adlandırılmakta ve insanlığın hayatını tehdit etmektedir. Psikososyal ve sosyokültürel perspektifinde 

onarılması mümkün olmayan acılar ve yıkımlar oluşturmaktadır. Batı düşünce tarihinde kötülük genellikle ahlaki 

ve fiziki/doğal olarak kategorize edilmekle birlikte zihinsel ve ruhsal problemler de kötülük problemi çerçevesinde 

olarak değerlendirilmiştir (Yaran, 1997: 25).  

Yeryüzünde görülen salgın hastalıklar ve toplu ölümler karşısında çaresiz kalan insanlık bu durumu fiziksel 

bir kötülük olarak nitelendirip kötülük problemi başlığı altında değerlendirmiştir. Yaşanan acılar ve ıstırapları 

kötülük problemleri başlığı altında inceleyen birtakım felsefeciler konuyla ilgili Tanrı’nın yokluğuna giden 

önermeler geliştirerek ateizme kapı aralamışlardır. Evrendeki kötülüklerin iyi bir tanrı anlayışı ile bağdaşmadığını 



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  790 

iddiası çok eskilere dayanmaktadır. Kötülüğü bir problem olarak ilk defa ortaya atan ve onu kendine göre 

gerekçeleri ile felsefi bir çıkarım haline getiren Antik Yunan düşünürlerinden Epikuros (ö. M.Ö. 270)’dur. 

Epikuros bu âlemin Tanrı’nın bir eseri olabileceğini kabul etmez. O’na göre mükemmel olup sahip 

oldukları kendi kendine yetme vasıflarıyla Tanrı’nın veya Tanrıların bu âlemi yaratmış olmaları mümkün değildir. 

Bu alemin Tanrı’nın eseri olabilmesi için içerisinde kötülüklerin olmaması gerektiğini söyleyen bunca kötülükle 

birlikte Tanrı’nın mükemmelliğini bir araya getirmek mümkün değildir. Epikuros’un düşüncesinde Tanrı 

tarafından alemin yaratılmasının ihtimal dairesinden çıkarılmasını şu ifadelerden daha net anlıyoruz: “Mükemmel 

ve kendi kendine yeten, mutlu hiçbir şeye ihtiyacı olmayan varlıklar neden bu dünyayı yaratma zahmetine 

katlansınlar, her türlü kötülüklerle dolu bu dünya nasıl Tanrıların bir eseri olabilir” (Weber, 1998: 89) ifadeleriyle 

dünyanın bilinçli bir Tanrı tarafından yaratılmadığı ifade edilmiştir. 

18. yüzyılda yaşayan İngiliz düşünür David Hume (ö. 1776), probleme dikkat çekerek farklı sorular 

üzerinden sorgulamıştır. Hume; “O (Tanrı) kötülüğü önlemek istiyor da önleyemiyor mu? Öyleyse O, güçsüzdür. 

Önleyebiliyor ama önlemek mi istemiyor? Öyleyse O, kötü niyetlidir. Hem önleyebiliyor hem de önlemek mi 

istiyor? Öyleyse kötülük nereden geliyor?” (Hume, 1995: 209). 

Bu düşüncenin doğduğu antik çağdan günümüze esasında din karşıtı ideoloji, fikirlerini bu felsefi temel 

üzerinden devam ettirmiştir. Bugün ateist düşüncede olanlar olduğu gibi Tanrının varlığına iman etse de 

yeryüzündeki kötülük ve düzensizliklerin varlığını ileri sürerek kendine göre Tanrı’nın dünyayı yaratmadığını söz 

konusu çıkarımlarla ispat etmeye çalışmıştır. 

2.2. İslam’ın Kötülük Problemine Yaklaşımı 
İnsan gücünü aşan, tüm toplumu olumsuz yönde etkileyen, insanlar arasında panik oluşturan hastalığa 

yakalanın sağlığını ciddi şekilde tahrip eden ve kimi zaman hastalığın isabet ettiği kişileri öldüren bu salgın 

hastalık insanlar tarafından bir kötülük olarak kabul edilmiştir. Tarih boyunca bu kötülüğün varlığı tartışılmış, 

insanlar bu olumsuz gidişata kafa yormuştur. Epikuros’un da ifadesi ile Tanrı varsa ve bu kötülükler de devam 

ediyorsa Tanrı kötü niyetlidir. Yok Tanrı iyi niyetli ise o zaman kötülükleri kaldırmaya gücü yetmiyor gibi 

ifadelerle Allah’ın yokluğuna götürecek bir ateizm fikrine kapı aralamıştır. Oysaki Allah insanlığı yarattığı ilk 

günden itibaren yarattığı insanlara kendini tanıtan, uyacakları kuralları bildiren peygamberler ve sahife veya 

kitaplar göndererek onlara yaratılış gayelerini anlatmıştır (Bakara, 2/155, 177; Âli İmrân, 3/191). 

Tüm dinler kötülüğün varlığını kabul etmektedirler. İslam dininde kötülüğün bizatihi varlığı inkâr 

edilmemiş, kötülüğün varlığı ile onun izafe edilişi arasında mantıksal formüllerle çıkarımlarda bulunmuşlardır. 

Allah’ın varlığı ile O’nun yarattığı nesne ve eşyalar arasında meydana gelen kötülük hakkındaki uyuşmazlık, 

sınırlar korunarak anlamlı bir şekilde izah edilmiştir.  

İlahi vahyin anlaşılma biçimlerinin kurumsallaşmış hali olan mezhepler özellikle akli düşünceyi vahiyle 

buluşturan Hanefi-Mâturîdî gelenek içerisinde inanca dair insanların zihinlerinde oluşan istifhamları gidermek, 

insanları bidat, hurafe ve sapkın fikirlerden korumak için erken dönemlerde devlet eliyle itikat kitapları yazdırıldığı 

görülmektedir (Keskin- Teber, 2024: 234-262).  

İslam mezheplerinde kötülüklerin sorumlusu olarak Tanrı gösterilmez. Bundan dolayı kötülükleri doğal ve 

ahlaki olmak üzere ikiye ayırmışlardır. Birincisi doğanın iradesinin Allah’a bağlı olması, ikincisi ise insanların 

sorumluluk alanlarıyla ilgili olmasıdır. Aynı zamanda yeryüzünde iyiliğin ortaya çıkabilmesi, güzelliğin ölçü ve 

değerinin takdir edilebilmesi için kötülüğün gerekliliği ifade edilmiştir (Aydın, 1987: 120-126). 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  791 

Kötülük problemi kelam ilminde daha çok salah-aslah meselesi içinde tartışılmıştır. Salah; iyi, aslah ise en 

iyi anlamlarına gelir. “Allah’ın kullarına en iyisini, en faydalı ve en iyisini yaratması” konusu mezheplerin kendi 

belirledikleri kurallar bütünü içerisinde anlamını bulmuştur (İlhan, 1991: 495). 

İlahi adalet ilkesine önem veren Mu‘tezile kötülük problemi konusunu aslah meselesi üzerinden kendi 

metodolojisine uygun olarak izah eder. Onlar düşüncelerini Allah’ın adalet sahibi olması, akılla iyi ve kötünün 

bilinmesi ve insanda özgür iradenin varlığı üzerine kurgulamıştır. Bu bakış açısıyla Mu‘tezile Allah’ın adil ve 

hikmet sahibi olması yönüyle insanlar için kötülük/şer yaratmayacağını, bütün fiillerinde sahip olduğu bu sıfatlar 

dolayısıyla iyi ve güzel olanı yaratmak zorunda olduğunu ifade etmişlerdir (Kâdı Abdülcebbar, 1998:132-133).  

Mâturîdi aslah “en güzeli yaratma” konusunda Mu‘tezile’yi eleştirerek, Allah’ın bir insan için zarar 

getirecek bir şeyi yaratmasının mümkün olmadığını, insan için en güzelini yaratmasının vacip olduğunu 

söylemelerini yanlış görmüş, fayda veya zararlı bir konuda kendisine zorunluluk atfedilmesinden Allah’ın 

münezzeh olduğunu ifade etmiştir. Mâturîdi Allah’ın zatında hâkim, ganî ve alîm sıfatlarına sahip yarattığı her 

konuda hikmet sahibi olduğunu, dolayısıyla insanların Allah’ın hikmetsiz iş yaptığını düşünmelerini bilgisizlikleri 

nedeniyle olduğunu söylemiştir. (Mâturîdi, 2013: 331, 333) 

Eş’arî’ye göre Allah Teâlâ, Mutezilenin iddia ettiği gibi aslah olanı yaratmak zorunda değildir. Onun 

uyacağı bir kanun olmadığı gibi iyi ve kötü olanı Allah belirler. Dolayısıyla iyi-kötü, helal-haram kılma yetkisi 

Allah’a aittir. İyi ve güzel olanlar Allah’ın emir ve yasakları iken kötü olanlar ise Allah’ın haram kıldığı yasaklardır 

(Şehristânî 1975: 102). 

İslâm kelâmında kötülük problemi işlenirken, Allah’ın sahip olduğu vasıflar ve O’nun kainatla ve yaratılışla 

ilgisi netliğe kavuşturulmalıdır. İbn Sînâ kötülüğü amaç olarak değil madde olarak kabul eder kötülüğün olmadığı 

bir dünya yaklaşımını ontolojik olarak doğru bulmaz. O’na göre kötülük olmasaydı bambaşka bir dünya olması 

gerekirdi. İbn Sînâ’nın düşüncesinde kötülüğün varlığı bir amaç değildir. Çünkü bazı iyiliklerin ortaya çıkabilmesi 

için nisbî bir kötülüğün olması gerekiyorsa kötülük bulunması gerekir. Aksi durumda kötülüğe izin vermemek 

iyiliği istememek anlamına gelir hatta ondan daha kötü bir durumun olmasını gerektirir (İbn Sînâ, ts.: 418). 

Gazzâlî, Allah’ın ilim, irâde, kudret vb. sıfatlarından yola çıkarak âlemin, mümkünlük açısından âlemler 

içerisinde en mükemmeli olarak yorumlamıştır. “Yaratılmış olandan daha iyisi mümkün değildir” (Leyse fî’l-

İmkân ebde‘ min-mâ kân) ifadesiyle Eş’arî’nin düşüncesi istikametinde Gazzâlî’nin bu formülü Ehl-i Sünnet 

düşüncesindeki kötülük probleminde söylenebilecek en başat cümle haline gelmiştir (Gazzâlî, 1981: 91). Aslında 

bu ifade ile Gazzâlî yeryüzünde ontolojik olarak bir zulmün ve kötülüğün olmadığı insanların bakış açılarında 

iyiliğin ve kötülüğün oluştuğunu dile getirmiştir. 

Mutezilî ve Mâturîdî âlimler yeryüzünde meydana gelen acılar ve ıstıraplar konusunu, hayır ve iyiliklerin 

ortaya çıkması olarak yorumlamışlardır. Eş’arîler ise Allah’ın her şeye kadir mülkünde dilediğini yapabileceği 

anlayışını ön plana çıkarmış, yaratılan her şeyin iyilik ve güzellik üzerinde devam ettiğini ifade etmişlerdir 

(Gazzâlî, 1983: 103-108).  

Kötülük problemi insan için iki ayrı dünyanın varlığı kabul edilmeden ve Allah’ın yaratmasındaki hikmet 

ve ibretlerin değerlendirilmeye alınmadan konunun analiz edilmesi sonucunda ortaya çıkmaktadır. Dünya 

cihetinden bakıldığı zaman bir eksiklik ve mahrumiyetin görünmesi itibarıyla kötülük probleminden 

bahsedilebilir. Ancak Allah’ın yaratması olup bitmiş değil, her daim devam etmektedir. Kendi mülkünde insanları 

dünya aleminde farklı konularda imtihan edeceğini ifade eden Allah Teala (Bakara, 2/155) merhametli davranmayı 

kendine ilke olarak yazdığını ve rahmetinin tüm âlemi kuşattığını (Bakara, 2/54) ifade etmiştir.  



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  792 

İslam’a göre hayat sadece bu dünyadan ibaret değildir. Asıl yurdun ahiret hayatı olduğu (Ankebût, 29/64) 

gerçeği görülmeden dünyada insan hayatını etkileyen felaketlerin kötülük olarak nitelendirilmesi doğru bir 

yaklaşım değildir.  

2.2.1. İslam’ın Bela ve Musibetlere Yaklaşımı 
İnsan hayatı, sevinçler ve zorlukların beraberce yaşandığı bir imtihan süreci olarak görülmüştür.  Kur’ân-ı 

Kerîm’de ve Hz. Peygamber’in hadislerinde musibet ve sıkıntıların kaçınılmaz olduğu ifade edilmiştir. Ancak 

yaşanılan hadiselerin acı ve sıkıntılar yaşatsa da kötülük ve ceza olarak adlandırılması İslam’ın bütüncül 

düşüncesiyle bağdaşmaz. Yaşanılan felaketlerin imtihan vesilesi, günahların affedilmesi, derecelerinin 

yükseltilmesi gibi sabır ve tahammül eden kişiler için mükafatlara erişmesi çıkarımı, Batı düşünce sisteminden 

ayrılan İslam’ın kendine özgü yaklaşımını gösterir. 

İmam Mâturîdî kötülüğün mutlak bir varlık değil, göreceli bir durum olduğunu, Allah’ın yarattıklarında 

insanoğlu anlamasa da hikmet bulunduğunu savunur (Mâturîdî, 2002: 313).  

İnsan fiillerinde kesb teorisini geliştiren Eşʿarî, Allah’ın kudretini mutlak kabul ederek yaratılan her şeyi 

Allah’a izafe etmiştir. (Eşʿarî, 1953:45) Teftâzânî (ö. 792/1390), Şerhu’l-Makâsıd’da “Allah’ın fiillerinde hiçbir 

şer olmadığını, kullara bakan yönüyle şer gibi görünse de içerisinde nice hayırlar barındırdığını dile getirmiştir 

(Teftâzânî, 1859: 2/35) 

Adalet ilkesine büyük önem atfeden Muʿtezile ise kötülüğü Allah’a nispet etmeyi imkânsız bulmuş ve insan 

iradesini merkeze aldığı düşünce yapısında bela ve musibetleri insanın yanlış tercih ve eylemlerinin sonucu olarak 

görmüştür (Kâdı Abdülcebbar, 1965: 5/124). 

Şiî düşüncede musibetlerin imtihanın sonucu olduğu ve manen yükselme aracı olduğu ifade edilmiştir. Şeyh 

Müfîd (ö. 413/1022), Evâilü’l-Makâlât’da musibetlerin sabır ve kulluğun derinleşmesine sebebiyet verdiğini ifade 

ederken (Şeyh Müfîd, 1993:67), Şii alim Allâme Hillî (ö. 726/1325) ise ilâhî adaletin tecellisinin insanın sabır ve 

tevekkülünde açığa çıkacağını ifade ederek diyerek bela ve musibetlerle insanın olgunlaşmasına atıfta bulunmuştur 

(Hillî, 1982:124).  

Bela ve musibetlerin varlığında Kur’an’ın üzerinde durduğu en önemli madde imtihandır. Yarattığı kulları 

üzerinde dilediği tasarruf hakkına sahip olan Allah Teâlâ insanları farklı şekillerde imtihan edileceği 

bildirilmektedir (Bakara, 2/155). Ayetin sonunda başlarına gelecek sıkıntı veya zarar konusunda sabır ve 

teslimiyetle geçirmeleri karşılığında kötü gibi görünen birçok hadisenin içinde nice hayırların ve güzelliklerin 

açığa çıkacağından bahsetmektedir. Diğer bir ayette hayır ve şer hakkında insanoğlunun aciz olduğu ifade 

edilmekte ve yalnızca kendisinin bildiğini vurgulamaktadır (Bakara, 2/216). Böylece olayları yalnızca dünya 

gözüyle karara bağlamanın eksik bir bakış açısıyla değerlendirileceği ifade edilmektedir.   

İnsanın karşılaştığı felaketler kimi zaman müminlerin günahlarının affına vesiledir. Nitekim Allah Teala; 

“Başınıza gelen herhangi bir musibet, kendi ellerinizin kazandığı (günahlar) sebebiyledir; (Allah) çoğunu da 

affeder” (Şûrâ, 42/30) buyurmuştur.  

 Ayrıca karşılaştığı bela ve musibetlere sabırla karşılık verdiği zaman çekilen her çile kazanca dönüşür. 

Hatta en ağır belalar peygamberlere gelmiştir. Nitekim Hz. Peygamber; Yüce Allah’ın, iyiliği veya cezayı dilerse 

dünyada ya da ahirette verebileceğini, mükafatı ise gelen musibetlerin büyüklüğüne göre tayin edebileceğini ifade 

eder. Ayrıca mümin, başında musibet eksik olmayandır. Çünkü yaşadığı musibetler hikmetin neticeleriyle 

insanlığın hayrına sevk eden sonuçlarla doludur ve kulu temizleyerek Allah Teâlâ’ya kavuşturur (İbn Mâce, 1992).   

Mü’minlere gelen musîbet ve sıkıntılar, kulluktaki noksanlıklarına, günah ve hatalarına kefaret olacaktır. Başka 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  793 

bir hadiste Hz. Peygamber; fiziksel ve ruhsal sıkıntılar başta olmak üzere hatta bir dikenin ayağa batmasına kadar 

başa gelen tüm musibetlerin kulun hatalarına vesile kılındığını vurgular (Buhârî, Merdâ, 1; Müslim, Birr, 49). 

Allah’ın rızâsı için çalışıp-çabalayan kimsenin karşılaştığı problemler, onun sadece günahlarına kefaret olmakla 

kalmaz, Allah indindeki derecesini de yükseltir. 

Mâturîdî’ye göre, Allah kullarına bela ve musibetleri zulmetmek ve cezalandırmak için değil, onların 

kemale ermeleri ve günahlarının bağışlanması için takdir edildiğini ifade etmiştir (Mâturîdî, 2005: 9/412). Gazzâlî 

ise musibetlerin, kulun sabır ve rıza makamında imtihan edilmesi olarak değerlendirirken, mümin için ya 

günahlarının affına vesile olacağını ya da sabretmesiyle derecesinin yükseltileceğini vurgulamıştır (Gazzâlî, 2004: 

4/67). 

Kur’an-ı Kerim’de tarihte helâk olmuş kavimlerin kıssalarını kıyamete kadar gelecek insanları îkâz etmek 

ve onlara bir ibret göstermek için tekrar tekrar anlatıldığı dikkat çekilmektedir. Allah Teala yeryüzünün dengesinin 

bozulmasını insanların elleriyle yaptıklarından dolayı gerçekleştiğini bildirdikten sonra belki vazgeçerler diye 

onlara yaptıklarının bir kısmını tattıracağına vurgu yapan (Rûm, 30/41) Allah Teala bir başka ayette peygamberler 

gönderdiği ümmetlere, gönderdiği vahiyden sapmalarından dolayı belki dönerler diye darlık ve hastalık verdiğine 

(En’âm, 6/42-43) dikkat çekmiştir. Bunlardan da anlaşılıyor ki Allah Teala insanların yapmış oldukları azgınlıkları 

yüzünden onlara merhametinden dolayı bela ve musibet gibi görünen ancak insanın toparlanması ve muhasebe 

yapması için uyarı niteliğinde süre tanıdığını göstermektedir. 

Hayat serüveninde tabiat ve ictimâi şartlar neticesinde gerçekleşen pişmanlık, dengesizlik gibi durumlar, 

aslında insanoğlunun kendi elinin eseridir. Başka bir tabirle şehvetin (aşırılık), riyasetin, servetin veya şöhretin 

vermiş olduğu sarhoşlukla ahlâk yoksunluğunun, nefsin yönlendirme eylemlerinin neticesinde kazandıklarının 

yansımasıdır. Yüce Allah başta şirk olmak üzere kulunun temizlenmesi (tövbe) için fıtratlarına uygun olan hakikat 

yoluna girmeleri niyetiyle dilerse cezasını hayat sürecinde tattırmakta ya da ahirete ertelemektedir. Ayette, çok 

kimsenin affedildiği bildirilmektedir. (Şûra, 42/30) Bunun yanında yeryüzünde insanlığın müdahalesi sonucunda 

düzenin bozulduğu zamanlarda işlenen suçlardan dolayı terettüp eden cezanın tamamı verilmediği belki dönerler 

diyerek bir kısmının tattırılması ile Allah Teala insanların ders çıkarmasını istemiştir. (Rûm, 30/41). Bu da Allah’ın 

kullarına bir merhamet tecellisi olarak insanoğlunun yararına bir muamele tarzıdır. 

3. İslam’ın Sağlık Bilimine Katkısı: Tıbb-ı Nebevi 
İslam Peygamberi Hz. Muhammed (sas), İslam toplumuna sadece dini öğretiler sunmakla kalmamış, aynı 

zamanda insan ve toplum sağlığını koruyucu ilkeler de ortaya koymuştur. Bu ilkeler, çağının tıbbi bilgisiyle 

uyumlu olup, akla fenne ve mantığa uygun şekilde açıklanmıştır. Peygamberimizin sağlık anlayışı, koruyucu 

hekimlik ve akılcı tedavi yöntemlerinden oluşmaktadır. Peygamberimiz ümmetini hastalıklara yakalanmamak için 

gerekli sıhhi tedbirleri aldırdığı gibi hastalığa yakalanan insanlar için de aklî ve mantıkî yollarla hastaların şifa 

bulması için gayret etmiştir. Peygamberimiz zamanın hekimlerinden ve çağın tedavi şekillerinden istifade etmiş, 

O Arapların uyguladıkları tıbbı yöntemleri tashih ederek ferdi ve toplumsal sağlığa dikkat edilmesi hususunda 

kesin prensipler koymuş, yeni bir tıbbı başlatmış, birçok konuda da bugünkü tıbbın önemli bulduğu tavsiyelerde 

bulunmuştur. Peygamberimiz insan fıtratına uymayan ve tamamen hurafe barındıran tedavi şekillerini de ortadan 

kaldırmıştır (Denizkuşları, 1981: 57). Hz. Peygamberin temizlik, beslenme, uyku ve bulaşıcı hastalıklar gibi 

koruyucu hekimlik ile ilgili sözleri/hadisleri bugünkü modern tıbbın tüm analiz ve çalışmalarıyla ortaya koyduğu 

ve önerdiği tavsiye ve tedbirler birbiriyle örtüşmektedir. Bulaşıcı hastalıklardan korunmada en büyük etkenin 

temizlik, beslenme ve izolasyon kuralları olduğu o dönemde bilinmekteydi. 



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  794 

Mikropların meydana gelmesi ve üremesinin en önemli sebeplerinden başında temizliğe riayet etmemek 

gelir. Temizlik ve hijyen kurallarının bilinmediği çöl ikliminde Hz. Peygamber insanlara dişten tırnağa, temiz 

olmalarını emrediyordu. O, bütün vücudu yıkamayı, dişleri temizlemeyi, koltuk altlarını, kasıkların tıraş 

edilmesini, tırnakları kesmeyi, saç ve sakalı düzenlemeyi ve sünnet olmayı lüzumlu görerek emretmiştir. (Buhârî, 

Libâs, 63, 64; Müslim, Ṭahâret, 49-56) “Temizlik İmanın yarısıdır.” (Dârimî, Vuḍû, 2; Müslim, Ṭahâret, 1) 

buyurarak temizliği imanla ilişkilendirmiş, temizliğin de dini bir vazife olduğunu ifade etmiştir. 

Hz. Peygamber temiz olmayı öngörür, etrafındaki insanlara teşvik ederdi. Bazı hadislerinde temizliğin 

önemine dikkat çekmektedir (Muvatta, Şaʿr, 7; Ebû Dâvûd, Libâs, 17). Hatta bir hadisinde o dönemin ağız sağlığı 

için kullanılan misvağın ne derece önemli olduğunu vurgulayarak, namaz öncesinde kullanılması gerektiğini teşvik 

etmiş “insanlara zor gelmeseydi misvakla diş temizlemeyi kesinlikle emrederdim" şeklindeki ifadesi, temizliğe 

verdiği önemi ön plana çıkarmaktadır (Buhârî, Cumʿa, 8; Müslim, Tahâret, 42). 

Bir diğer hadisinde Hz. Peygamberin; “Yemeğin bereketi yemekten önce elleri, yemekten sonra da elleri 

ve ağzı yıkamaktır" (Tirmizî, Et'ime 39; Ahmed b. Hanbel, 1/ 441). şeklinde buyurması Peygamberimizin 

beslenme ve gıdada temizliği ne kadar önemsediğini göstermesi açısından çarpıcı bir örnektir. 

Günlerden cuma olan bir vakitte, elbisesi tozlanmış ve terlemiş olarak huzuruna gelen bir kimse için; 

“Keşke böyle bir günde temizlik yapsaydın” (Buhârî, Cumʿa, 15; Müslim, Cumʿa, 6) önerisinde bulunması, yine 

temizliğe gösterdiği ihtimamdan kaynaklanmaktadır. 

Hz. Peygamber sadece bunlarla yetinmeyip insanların ortak yaşam alanlarının ve tabiat temizliğine de 

dikkat ettiği bilinmektedir. Bundan dolayı insanların yaşadığı, oturup kalktığı, yürüdüğü mekanların temiz 

tutulması gerektiğini vurgular ve önerilerde bulunurdu. Bunları ifade ederken bir gün “Allah güzeldir, güzeli sever; 

temizdir, temizi sever” sözlerini sarf etmiştir (Tirmizî, Edeb, 41). 

Hz. Peygamberin temizliğe göstermiş olduğu bu tavrı, İslâmiyet’in beden-ruh ilişkisinin neticesi olarak 

yansıdığının göstergesidir. Bundan dolayı ayet ve hadislerde, İslam kaynaklarında çokça zikredilmektedir. 

Böylece İslam toplumlarında temizlik kültürü neşet etmiştir. İslam Medeniyetinin oluştuğu her beldede sarnıç, 

hamam, çeşme gibi mimari yapılar inşa edilerek gelenek halini almıştır. Temizlik ve hijyene dair Müslümanların 

ortaya koyduğu mimari eserler İslâm medeniyetinin en belirleyici unsurları olmuşlardır. 

Sağlıklı yaşamda ve hastalıklardan korunmada en iyi tedbir beslenmektir. Hastalıklara karşı vücudu dirençli 

hale getiren bağışıklık sistemini güçlü tutabilmek de doğru beslenmeden geçmektedir.  

Peygamberimiz döneminde hükümdarlardan birisi Hz. Peygamber’e hizmet için bir tabip göndermişti. Bu 

tabip Peygamberimizin yanında bir müddet kalarak sahabe ve ehl-i beyt’ten hasta olanların tedavileriyle 

ilgilenmiş, hastaların sayısındaki azalmayı düşünerek memleketine dönmek için izin isteyince Hz. Peygamber 

“Ashabının iyice acıkmadıkça, yemek yemediklerini ve yemekten iyice doymadan ayrıldıklarını” söylemiştir (İbn 

Mâce, Tıbb 17; Ebû Dâvûd, Tıbb 14). Bugünkü modern tıp da aynı şekilde sağlıklı yaşam için mideyi tam 

doldurmadan sofradan kalkmayı önermekte hatta bu konuda diyeti tavsiye etmektedirler. 

Allah Teâlâ insanlara besin maddesi olarak her yiyeceği yemeyeceklerini, seçici davranarak insana yakışan 

temiz ve güzel olanları yemelerini tavsiye etmiştir.  Nitekim Kur’an’da; “Ey insanlar, yeryüzündeki nimetlerimin 

helâlinden, temizinden, (sağlıklısından) yiyin.” (Bakara, 2/168) buyrulmuştur. Burada temiz ve sağlıklı diye 

çevirdiğimiz kelime Kur’an’da “Tayyibe” olarak ifade edilmiştir. Tayyibe; insan tabiatına uygun, zevki selime 

münasip, temiz ve lezzetli anlamlarında kullanılmıştır. İnsan sağlığına zarar verdiği anlaşılan domuz, kan ve ölmüş 

hayvanın eti yasaklanmış (Bakara, 2/173), Alkol ve uyuşturucu da aynı şeklide haram kılınmıştır (Bakara, 2/219). 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  795 

İnsan sağlığına zarar veren uyuşturucu özelliği taşıyan her türlü madde ve yiyecekler yasaklandığı gibi insan fıtrat 

ve doğasının kabul etmediği hayvanlar helal kılınmamıştır.  

3.1. Hz. Peygamber’in Bulaşıcı Hastalıklara Karşı Aldığı Tedbirler 
Gözle görünmeyen mikrobun insanların yakınlaşmasıyla öksürme, hapşırma ve konuşmaları sırasında 

etrafa saçılan virüs sebebiyle birbirlerine mikropları bulaştıracakları bilenen gerçeklerdendir. Hastalığın bulaşması 

hususunda Hz. Peygamber birçok tedbir almıştır. Peygamberimiz aksırdığı zaman ağzını kapayarak sesini kısmıştır 

(Ebû Dâvûd, Edeb, 89). Tuvalete gittiği zaman su kabını götürüp insan vücudundan çıkan dışkı, idrar, kan irin gibi 

şeyleri pis saymıştır (Buhârî, Vudû’, 63; Müslim, Tahâret, 94). 

Bulaşıcı hastalığı olan kimseye yaklaşmamayı emreden Hz. Peygamber o zaman yaygın olan cüzzam 

(lepra) hastasından uzak durmasını, cüzzamlının da sağlıklı insanlar arasına karışmamasını emretmiştir. 

“Cüzzamlıdan aslandan kaçar gibi kaçın” (Buhârî, Tıbb, 19) buyurarak bugün sosyal mesafe kuralı olarak bilinen 

yakınlaşma mesafesinin ne kadar gerekli olduğunu vurgulamıştır. Bir başka bir zaman da elleriyle musafaha 

yaparak bey’at aldığı Sakîf heyeti içinde cüzzamlı bir kimsenin olduğunu öğrenince “Biz seninle bey’atlaştık, artık 

sen geri dön” diye ona haber gönderdi (Müslim, Selâm, 126; İbn Mâce, Tıbb, 44). 

Bugünün tıbbında bulaşıcı hastalıklardan korunma için virüslü hastalara izolasyon, sosyal mesafe ve 

karantina uygulaması mutlak surette yapılması gerekmektedir. Hz. Peygamber o dönemde sıkça karşılaşılan veba 

(taun) hastalığından korunma hususunda şöyle buyurur: “Bir yerde veba (taun)’nın bulunduğunu duyarsanız oraya 

gitmeyiniz. Bulunduğunuz yerde veba varsa oradan da ayrılmayınız (Buhari, Tıbb, 168, 169; Müslim, Selam, 92). 

Bugün modern tıbbın karantina diye bulaşıcı hastalığın kuluçka süresi boyunca hastaların özel bir yerde tutulması 

hadisesi Hz. Peygamber tarafından insanlığa emredilerek virüslü hastanın toplumdan izolasyonunun sağlanması 

gerçekleştirilmiştir. Hz. Peygamber aynı şekilde hasta olan ve olmayan şeklinde ayrım yaparak hayvanların da 

farklı mekanlarda durması gerektiğini tavsiye etmiştir (Müslim, Selâm, 104-105). 

Suriye’ye gitmek üzere yola çıkan halife Hz. Ömer’e veba salgını bilgisi iletildiğinde gitmekten 

vazgeçmiştir. Bunun üzerine bazı kimseler; “Allah’ın kaderinden mi kaçıyorsun?” karşılığını verince; “Allah’ın 

kaderinden yine O’nun kaderine sığınıyorum.” (Buhârî, Tıbb, 30; Müslim, Selâm, 98-100) cevabını vererek Hz. 

Peygamberden öğrendiği İslam’daki kader ve tevekkül anlayışını en güzel bir şekilde insanlara anlatmıştır. 

3.2. Hz. Peygamber’in Tedaviye Bakışı 
Peygamberimiz Müminlerin sağlığını koruma konusunda ferdi ve umumi sağlığa dikkat ve itina 

gösterilmesi konusunda kesin prensipler koymuştur. Hastalıkta tedaviden daha önemli koruyucu hekimlik 

dediğimiz hastalık gelmezden önce ona karşı tedbirli olmayı Peygamberimiz tuvalet temizliği, vücut temizliği, 

tırnak temizliği, diş temizliği başta olmak üzere yiyeceklerin temiz ve helal olmalarına dikkat etmelerini istemiştir. 

Ayrıca “Yiyiniz, içiniz fakat israf etmeyiniz. Allah israf edenleri sevmez.” (A’raf, 7/31) ayeti doğrultusunda 

yemekte ve içmekte hırs ve ifrata kaçmadan dengeli bir biçimde beslenmeyi kendisine şiar edinmiştir. 

Peygamberimiz: “İnsanoğlu karnından daha zararlı bir kap doldurmamıştır. İnsanoğluna kendini ayakta tutacak 

birkaç lokma yeter. Şayet bu miktarın aşılması kaçınılmazsa bu durumda midenin üçte biri içmeye ayrılmalı, diğer 

üçte biri de nefes için bırakılmalıdır.” (Tirmizî, Zühd 47; İbn Mâce, Et’ıme 50) buyurarak karınların tıka basa 

doldurulmamasını emretmiştir.  

Hz. Peygamber, ashabı hastalandıkları zaman onlara tedavi olmaları konusunda emirler vermiş ve kendileri 

de hastalandıkları zaman tedavi olmuştur. Bir hadisinde; “Allah Teâlâ Hazretleri hastalığı da ilacı da indirmiştir. 

Ve her hastalığa bir ilaç var etmiştir. Öyleyse tedavi olun. Ancak haram olan şeyle tedavi olmayın." (Ebu Dâvûd, 



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  796 

Tıbb 11) buyurarak hastalıktan kurtulma konusunda insanların umutlu olması gerektiğini, insanlığın ortak aklı, 

tarihsel tecrübe ile her hastalığın bir ilacı ve çözümü olduğunu ifade ederek insanların tedavi olmaları için çözüm 

aramaya, tıp alanında uzman kişilere Allah’ın kâinata koyduğu yasalar çerçevesinde hastalığın tedavisinde gerekli 

tıbbi formülü bulabilmeleri için teşvik edici olmuştur. 

Peygamberimiz insanları tedavi olmaya çağırmış hatta Hz. Peygamber ağır ve önemli hastalığa tutulanlara 

Haris B. Kelede es-Sakafi isimli tabibe tedavi olmalarını tavsiye ederdi. Örneğin Sa’d b. Ebi Vakkas (v.55/674) 

hastalandığında onu ziyarete gitmiş ve Haris vasıtasıyla tedavi olmasını tavsiye etmiştir (İbn Sa‘d, 1968: 3/146). 

Hz. Aişe Peygamberimizin hayatının sonunda hastalandığını, kendisinin de bazı otlardan ilaç yaparak onu tedavi 

ettiğini söylemiştir (Ahmet b. Hanbel, 1313: 6/67). 

Allah Teâlâ “Eğer bilmiyorsanız bilgi sahibi olanlara sorun” (Nahl, 16/43; Enbiyâ 21/7) ayetinde 

vurguladığı üzere; bir konu hakkında ehli olmayan insanların ehli olanlara, yeterli bilgiye sahip yetkin insanlara 

sormasının önemli olduğunu, doğruluğu netleşmeyen yeterli bilgiye sahip olmadan görüş beyan etmenin ya da 

herhangi bir eylem gerçekleştirmenin çok yanlış bir tavır olduğu  (Karaman vd., 2007: 3/400-401) gerçeğinden 

hareketle Peygamberimiz her zaman alanında uzman kişilerden istifade etmemiz gerektiğini bizlere beyan etmiştir. 

3.2.1. Çalışma ve Yardım Dileme 
İslam dini çalışmaya büyük önem vermiş, ulaşmak istediği bir amaç ve hedefe varmak için önce çalışmayı 

gerçekleştirdikten sonra dua ederek Allah’a tevekkül etmeyi esas almıştır. Dua Yüce Yaratıcı karşısında acziyetini 

itiraf etmesi için kulun, sevgi-ta'zim hissiyatıyla yaklaşarak sınırlı, aciz ve sonlu olanın, sonsuz ve sınırsız kudrete 

karşı kurulan köprüyle yardımını dilemesidir (Cilacı, 1994: 9/529-530).  Dua, sebep-sonuç ilişkisine bakmadan, 

ilgili alanda çalışmadan Allah’tan yardım istemek değildir. Sözlü duadan önce fiili dua yapmak şarttır. Fiili dua 

ise çalışmaktır. Gazzâlî hadiselerin bazı sebeplere bağlandığını izah eder. Örneğin kalkanın atılacak oka karşı 

korumaya neden olması gibi yapılan münâcâtın da dert ve belaya karşı kalkan görevini üstlendiğini, onları 

defettiğini ve böylece Yüce Rabbimizin rahmetini celp etmek için bir sebep teşkil ettiğini vurgular. Fakat duanın 

neticesinde oluşabilecek değişiklik, Gazzâlî’nin izahına göre yine tabii sebep-sonuç ilişkisi içinde ortaya çıkar. 

Allah, “Savaş için gereken hazırlığı yapın” (Nisâ, 4/71) emri dikkate alındığında, gerekli olan savunma aletlerini 

hazırlamadan, nasıl olsa Allah'ın takdiri elbette çıkacaktır, takdir etmediyse çıkmayacaktır, şeklinde 

yaklaşıldığında bu durumu, tohum saçılmasına rağmen toprağın sulanmamasına benzeterek Allah’ın takdirine 

uymak olmadığını ifade eder (Gazzâlî, 1982: 328-329).  

Toplumun yaşadığı acılar ve felaketler döneminde dualar yapılır. Ancak dua ile birlikte o sıkıntıdan 

kurtulmak için gerekli olan sebeplere sarılmak, gereken tedbirleri almak gerekir. Zira Allah Teala; “Şüphesiz ki, 

bir kavim kendi durumunu değiştirmedikçe Allah onların durumunu değiştirmez.” (Ra’d, 13/11) buyurmaktadır. 

İlgili ayette vurgulanan konu, içinde bulunulan durumdan kurtulmak için, maddi-manevi çalışma gayretinin ve 

kurtuluş mücadelesine girişme eylemiyle desteklenmesidir. İnsanlığı tehdit eden virüs hastalığına karşı yapılan 

dualarda kaderci anlayışla beklemek değil onun tedbirlerini alıp insanlığa faydalı olacak tıp bilimlerindeki 

çalışmalara katkı sağlamak da duanın fiili bölümü olarak kabul edilmiştir. Zira Allah Teâlâ: “İnsan için ancak 

çalıştığının karşılığı vardır.” (Necm, 53/39) buyurarak başarıya ulaşmanın anahtarını çalışmak olarak belirlemiştir. 

Aynı şekilde “Uğrumuzda çalışıp mücadele edenlere yollarımızı göstereceğiz” (Ankebût, 29/39) ayetiyle Allah 

yolunda çarpışan, İslam’ın izzeti ve şerefi için keşif ve buluşlarda bulunan insanlara da başarıya giden yolların 

gösterileceği ifade edilmektedir. Bu çağrıya kulak verildiği, İslam’ın yeryüzünde güçlü olduğu dönemlerde Tıp’da, 

Astronomi’ de, Fizik’de, Geometri’de, Matematik’de devrimler gerçekleştiren Müslüman bilim adamları çıkaran 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  797 

İslam toplumları, son iki asırdır zihni ve fiili sömürge dönemine girip, İslam’ın özündeki özgür düşünme, akletme 

ve çalışmayı terk ettikten sonra bilimsel çalışmalarda geri kaldığı görülmektedir. Müslümanlar toparlanıp kendi 

öz kaynaklarını keşfettikten sonra tarihte olduğu gibi çalışması, cehd ve gayretleriyle büyük başarı ve atılımlar 

göstereceklerdir. 

Sonuç 
2020 yılında tüm dünyayı etkisi altına alan Koronavirüs salgını sürecinde bazı çevreler, Müslüman 

toplumlara ve İslam’a yönelttikleri eleştirilerde, dinin bilime katkı sunmadığını, kaderci anlayış içerisinde çağın 

ihtiyaçlarına cevap veremediğini ileri sürmüşlerdir. Oysa İslam inancında mülkün gerçek sahibi Allah’tır ve O, 

kâinata koyduğu yasalarla evreni belirli bir düzen, ölçü ve denge içinde tasarrufu altında tutmaktadır. Bu bakış 

açısı, bilimsel araştırmaları ve tabiat kanunlarını anlamayı teşvik eden bir zemini oluşturur. 

İslam medeniyeti, ilim ve hikmet arayışına büyük değer atfetmiştir. Kur’ân-ı Kerîm insanı düşünmeye, 

aklını kullanmaya ve kâinatı gözlemlemeye çağırması İslam’ın bilime ne denli önem verdiğinin en büyük 

göstergesidir. İlk emri “oku” olan (Alak, 96/1) İslam dini bilgi sahibi olanlarla olmayanları bir tutmamıştır (Zümer, 

39/9). Avrupa’da Orta Çağ skolastik düşüncesinde Kilisenin bilimle çatışması ve bilimsel çalışmaları engellemesi 

sürecindeki dînî bağnazlığı İslam’a taşıma gayretlerinin nesnel değil kasıtlı bir tercih olduğu ortaya çıkmaktadır. 

İslam Medeniyetinde bilimsel çalışmaların önü kesilmesi şöyle dursun bilakis teşvik edilmiştir. Tarih boyunca 

yaptığı çalışmalarla bilim tarihine yön veren İbn Sînâ, Hârizmî ve İbn Rüşd gibi alimlerin varlığı da İslam dininin 

sadece inanç sisteminde değil, aynı zamanda bilimsel çalışma ve araştırmalarda da akla ve tecrübeye dayalı bir 

yaklaşımı esas aldığını göstermektedir. 

İslam düşüncesinde bela ve musibetler Batı’daki kötülük problemi anlayışından farklı olarak, ilahî hikmet, 

bilgi ve iradenin tecellisi olarak görülür. Yaşanan felaketleri kendi metodolojileri içerisinde farklı yorumlayan 

mezhep ekolleri en nihayetinde hiçbir hadisenin tesadüf olmadığını, bir hikmete mebni olarak adaletli ve 

merhametli bir yaratıcı tarafından yaratıldığı konusunda hemfikirdirler. Müslümanlar için musibetler yalnızca 

kötülük veya bir ceza değil, aynı zamanda bir imtihan, arınma vesilesi ve derecelerin yükseltilmesine imkân 

tanıyan ilahî bir süreçtir. Böylece İslam, insanı umutsuzluğa değil, sabır ve teslimiyet içinde anlam arayışına 

yönlendirir. 

Peygamberimiz Hz. Muhammed’in sağlık ve tıp alanındaki sözleri ve uygulamaları, günümüz modern tıp 

anlayışıyla örtüşen sağlık tedbirleri olduğu görülmektedir.   İslam’ın temizliğe, korunmaya, tedavi olmaya verdiği 

önem ile onun ne kadar dinamik ve evrensel hakikatlere sahip olduğu görmekteyiz. Bu durum, İslam’ın bilime 

karşı olmadığı gibi, aksine bilimi teşvik eden ve çağın sorunlarına karşı cevap üretebilecek kapasiteye sahip bir 

din olduğunu ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak, İslam dini, insanın karşılaştığı bela ve musibetleri anlamlandırmada güçlü bir teolojik zemin 

sunmakta, aynı zamanda sağlık bilimleri başta olmak üzere çağın revaçta olduğu her ilimle uyumlu bir perspektif 

geliştirmektedir. Bu yönüyle İslam hem bireysel hem de toplumsal düzeyde çağın ihtiyaçlarına cevap verebilecek 

evrensel bir ufka sahip olduğunu hem kelâmî mezhep ekolleri, hem de bilim adamları ortaya koymuştur. 

 

  



 
 

Ali Hayri Çelik 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  798 

Kaynakça 
Albayrak, A. (2017) Mitolojinin Dini Hayattaki Yeri ve Önemi. The Journal of International Social 

Research, 10 (54), 952-958, 

Aydın, M. S. (1987). Din Felsefesi. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları.  

Bâkıllânî, E.M. (1957) Kitâbü’t-Temhîd. Kahire: Mektebetü’l-Halebî. 

Cezviyye, İbn Kayyım. (ts.), et-Tıbbu’n-Nebevi. Beyrut: yy. 

Cilacı, O. (1994). "Dua" TDV İslâm Ansiklopedisi, (9). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Coşkun, A. (2016). Din, Bilim ve Felsefe İlişkisi. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 18 (1), 217 

Choudhury, A. N. (2021) COVID-19 and Religion. Journal of Religion and Health.  

Çelebi, İ. (2010).  "Sünnetullah", TDV İslam Ansiklopedisi (38). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.  

Dârimî, A. B. A. (1992).  Sünenü’d-Dârimî. (Thk. Hüseyin Selîm Esed ed-Dârânî). Riyad: Dâru’l-Muğnî. 

Dawkins, R. (2006). The God Delusion, Bantam Press. 

Dâvûd, E. (1981). Sünenü Ebî Dâvûd.  Garas li’n- Neşr 

Denizkuşları, M. (1981). Peygamberimiz ve Tıp. Marifet Yayınları. 

Demir,H. (2020, 01 Nisan). “Koronavirüs inanç dünyamıza nasıl etki edecek” Fikir Turu. 

https://fikirturu.com/toplum/koronavirus-inanc-dunyamiza-nasil-etki-edecek/  

Durul, T. (2018, 15 Eylül). "Ozan tabakasının korunması dünyanın ortak tutumuna bağlı", Anadolu Ajansı. 

https://www.aa.com.tr/tr/dunya/ozon-tabakasinin-korunmasi-dunyanin-ortak-tutumuna-bagli/1255350  

Ergezen, E. (2004). Günümüz Ateistlerinde Hayatı Anlamlandırma. [Yüksek Lisans Tezi]. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Esposito, J. (2011) Islam and the West after. 9/11, Oxford University Press. 

Esed, M. (1999). Kur’an Mesajı (Meal Tefsir, 8. baskı), İşaret Yayınları. 

Eş‘arî, Ebu’l- H. (1952). El-Luma, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Hillî, H. (1982) Nevmânü’l-İtikâd, Kum: Dârü’l-Âlem. 

Gazzâlî, Ebu. H. (1981). Kimyâ-yı Saâdet. (Çev. M.A. Müftüoğlu). Çile Yayınevi. 

Gazzâlî, Ebû H. (1983). El-İktisâd fî’l-İ‘tikâd. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Gazzâlî, Ebû H. (1982). İhyâ’u ʿUlûmi’d-Dîn. Beyrut: Dâru’l-maʿrife. 

Gazzâlî, Ebû H. (2005). Tehâfütü’l-Felâsife. (Çev. Mahmut Kaya). Klasik Yayınları. 

Gülfil, D. (2019). Ateizmin Psikolojisi. Maarif Mektepleri yayınları. 

İbn Rüşd, (2015) Tehâfütü’t-Tehâfüt. (Çev. Mahmut Kaya). Klasik Yay. 

Haklı, Ş. (2002). Kötülük Problemi Yaklaşımlar ve Eleştiriler. Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi. (2), 197. 

Hume, D. (1995). Din Üstüne, (Çev. Mete Tunçay). İmge Yayınları. 

İbn Sa‘d, Ebû A. (1968) et-Tabakâtu’l-Kubrâ, 1-8, (Tah. İhsân Abbâs) Dâru sâdır Beyrut. 

İbn Sînâ. (ts). eş-Şifâ: el-İlâhiyyât (nşr. G. C. Anawati & S. Zâyed). Kahire: al-Hayʾa al-ʿĀmma li Shuʾūn 

al-Maṭābiʿ al-Amīriyya. 

Kâdî A. (1960). El-Muğnî fi Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye. 

Kâdî A. (1988) Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, (Thk. Abdülkerîm Osmân). Kahire: Mektebetü Vehbe. 

Karaman H., Dönmez, İ. K., Çağrıcı, M., & Gümüş, S..(2007). Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı. 

 



 
 

Salgın Hastalıkla İlgili Din-Bilim Tartışmalarında Ortaya Atılan İddialara İslam İnancının Argümanları 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  799 

Keskin, M.-Teber, H. (2024) "Hicrî Dördüncü Asırda Ehl-i Sünnet ve'l-Cemâ'at'in Vasıflarının 

Belirlenmesinde Hanefi-Mâtürîdiliğin Etkisi: (Hakîm Es-Semerkandî Es-Sevâdü'l-A'zam Örneği)", el-Makâlât 

Mezhep Araştırmaları, 17 (1), 234-262. 

Kirman, M. A. (2005). Din ve Sekülerleşme: Üniversite Gençliği Üzerine Sosyolojik Bir Araştırma. 

Karahan Kitabevi. 

Mâlik B. E. (1951) El-Muvaṭṭa. nşr. Muhammed Fuad Abdulbaki. Kahire: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l- Arabî. 

Mâturîdî, E. M. (2002) Kitâbü’t-Tevhîd, (Çev. Bekir Topaloğlu). İSAM Yayınları. 

Mâturîdî, (2005) Te’vîlâtü’l-Kur’ân, (Thk. Ahmet Vanlıoğlu). Dâru’l-Mîzân. 

Mücevher, M. H. (2020). Anlatı ve Hayat Hikâyesi Araştırmaları, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi 

ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 25(3), 277–295. 

Nesefî, Ebu M. (1991) Tabsıratü’l-Edille, (Thk. Hüseyin Atay). DİB Yayınları. 

Şahyar, A. (2023). Tedvin ve Öncesi Süreçlerde Müçtehidin Bazı Hadislere Muttali Olamaması Üzerine. 

Hadis Tetkikleri Dergisi, 22(2), 207–231.  

Sezgin, F. (2008) İslam’da Bilim ve Teknik, (Çev. Abdurrahman Ali) Timaş Yayınları. 

Sezgin, F. (2014) Bilim Tarihi Sohbetleri. Timaş Yayınları. 

Şehristani, A. (1975) el-Milel ve’n-Nihal, (Thk. Muhammed S. Kiylani) 2.cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle 

Nâşirûn  

Şengör, C. (2020) "Günün Birinde İnsanlık Aç Kalırsa, İnsanlığı Din Değil, Bilim Kurtaracak", Twitter. 

https://twitter.com/tekyolbilim/status/1103757636619694084 

Şeyh Müfîd, (1993) Evâilü’l-Makâlât, (Thk. Muhammed Rızâ el-Hüseynî). Kum: Mektebetü’l-Müfid. 

Turan, R. (2020). Bilim mi? Din mi? Sözcü. https://www.sozcu.com.tr/2020/yazarlar/rahmi-turan/bilim-

mi-din-mi-5694249/  

Turner, B. S. (2012). Max Weber’e göre İslam ve Konfüçyanizm: Kantçı sekülerleşme kuramı. Alfa 

Yayınları. 

Özdil,Y. (2020). Yıllarca dine çalıştık sorular Biyolojiden geldi. Facebook 

https://www.facebook.com/686900614710800/posts/2976561055744733/  

Peter B. Clarke (drl.) (2012). Din Sosyolojisi: Kuram ve Yöntem. (Çev. İhsan Çapcıoğlu). İmge Kitabevi. 

Teber, Ö. F. (2017).  İslam'ın Bir Din Olarak Benimsenmesi ve Yayılmasında Mâturîdî'den Hoca Ahmet 

Yesevî'ye: Vasat Bir Ümmet Projesi. IV. Uluslararası Şeyh Şa'bân-ı Veli Sempozyumu -Hanefîlik-Mâturîdîlik 

(pp.246-255), Kastamonu.                 

Teftâzânî, S. M. (1859) Şerhu’l-Makâsıd (2 cilt), İstanbul: Dârü’t-Tıbaʿa. 

Türk Dil Kurumu (ts). Güncel Türkçe Sözlük.  http://sozluk.gov.tr (Erişim: 15 Mayıs 2020). 

Weber, A. (1998) Felsefe Tarihi, (çev. H. Vehbi Eralp), İstanbul: Sosyal Yayınları. 

Yaran, C. S. (1997).  Kötülük ve Theodise, Ankara: Vadi Yayınları. 

Yaran, C. S. (1997). Din ve Bilim, Samsun: Sidre Yayınları. 



 

	 2025, 10/3: 800-815 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Bu makale, İmam Mâtürîdî'nin mükâfat ve cezanın ontolojik temellerini, 
insanın yaratılışındaki hikmetler bağlamında nasıl ele aldığını 
incelemektedir. Makale, Mâtürîdî'nin Allah-insan ilişkisini ontolojik 
boyutta nasıl temellendirdiğini ortaya koymayı hedeflemektedir. İnsanın 
yaratılışındaki hikmetler, onun diğer varlıklardan farklı olarak akıl, özgür 
irade ve sorumluluk gibi özel yeteneklerle donatıldığını vurgulamaktadır. 
Bu yetenekler, insanın Allah ile olan ilişkisini belirlerken ödül ve 
cezanın da bu ilişkinin bir sonucu olarak ortaya çıktığını ifade 
etmektedir. Çalışma, öncelikle "hikmet" kavramını ele alarak 
Mâtürîdî'nin bu kavramı nasıl tanımladığını ve insanın yaratılışındaki 
hikmetleri nasıl açıkladığını incelemektedir. Hikmet, insanın fizyolojik 
ve biyolojik yapısındaki mükemmellikten, akıl ve özgür irade gibi 
yeteneklere kadar uzanan bir dizi özellikle ilişkilendirilmektedir. 
Mâtürîdî, insanın bu özel donanımları sayesinde Allah'ın emir ve 
yasaklarına uygun bir şekilde yaşayabileceğini ve bu yaşam tarzının 
sonucunda mükâfat veya ceza ile karşılaşacağını belirtmektedir. 
Mâtürîdî, insana bahşedilen akıl ve zihinsel yeteneğin din ya da 
peygamber gelmese bile doğruyu bilebilecek yeterlilikte olduğunu 
söylemekte böylece akla büyük bir değer vermektedir. İnsanın akıl ve 
özgür irade gibi yetenekleri, onu sorumlu bir varlık haline getirmekte ve 
bu sorumluluk ödüllendirme veya cezalandırma ile ilişkilendirilmektedir. 
Bu bağlamda, insanın yaratılışındaki hikmetler, onun imtihan edilmesi ve 
bu imtihanın sonucunda ödül veya ceza almasıyla tamamlanmaktadır. 
İnsanın sorumluluk sahibi bir varlık oluşu, onun düşünen ve tercih eden 
bir varlık oluşuyla birebir ilişkilidir. Sonuç olarak Mâtürîdî'nin 
düşüncesinde mükâfat ve ceza, insanın yaratılışındaki hikmetlerle 
doğrudan ilişkilidir. İnsan, Allah'ın kendisine verdiği özel yetenekler 
sayesinde sorumlu bir varlık olarak yaratılmıştır ve bu sorumluluğun 
gereğini yerine getirip getirmemesi, onun mükâfat veya ceza ile 
karşılaşmasını belirlemektedir. Bu süreç, adalet ve hikmet açısından 
ontolojik bir zorunluluk olarak değerlendirilmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Mâtürîdî, Mükâfat, Ceza, Hikmet, İnsan, 
Yaratılış. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 03.07.2025 
Kabul Tarihi: 11.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı 
körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen 
nitelikte olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Osman Verim 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma 
yöntemleri ve akademik etik ilkelere uygun 
şekilde üretilmiştir. Osman Verim 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Verim, O. (2025). Mâtürîdî’de mükâfat ve 
cezanın ontolojik temelleri: insanın 
yaratılışındaki hikmetler bağlamında bir 
değerlendirme. Turkish Academic Research 
Review, 10/3, 800-815, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1733711   
 
** Bu makale, Prof. Dr. İbrahim Kaplan 
danışmanlığında 2025 yılında tamamlanan 
“Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Mâtürîdî 
Kelâmında Mükâfat ve Ceza” başlıklı doktora tezi 
esas alınarak hazırlanmıştır. (Doktora Tezi, Kâtip 
Çelebi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
İzmir, Türkiye, 2025) 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler 
Bağlamında Bir Değerlendirme** 

 

Ontological Foundations of Reward and Punishment in Māturīdī: An Evaluation in the Context of the 
Wisdom in Human Creation 

 

Osman Verim1* 
1 Uzman Vaiz, Denizli Müftülüğü, Denizli, Türkiye. 
 

Expert Preacher, Denizli Provincial Directorate of Religious Affairs, Denizli, Türkiye, https://ror.org/007x4cq57, 
https://orcid.org/0000-0001-5623-5712, osmanverim@mail.com  
 
 
* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1733711
https://ror.org/007x4cq57
https://orcid.org/0000-0001-5623-5712
mailto:osmanverim@mail.com


 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  801 

 
  Abstract 

This article examines how Imam Māturīdī addresses the ontological 
foundations of reward and punishment within the context of the wisdom 
behind human creation. The article aims to reveal how Māturīdī grounds 
the relationship between God and humanity on an ontological level. It 
emphasizes that the wisdom behind human creation lies in the fact that 
humans are endowed with unique faculties such as intellect, free will, and 
responsibility, distinguishing them from other beings. These faculties 
determine the relationship between humans and God, and reward and 
punishment emerge as a consequence of this relationship. The study first 
explores the concept of "wisdom" (ḥikmah), examining how Māturīdī 
defines this concept and explains the wisdom behind human creation. 
Wisdom is associated with a range of features, from the perfection of 
human physiological and biological structure to faculties such as intellect 
and free will. Māturīdī asserts that, thanks to these special endowments, 
humans are capable of living in accordance with God's commands and 
prohibitions, and their lifestyle will result in either reward or punishment. 
Māturīdī also emphasizes the value of intellect, stating that the human 
mind, even in the absence of religion or prophets, is sufficiently capable 
of discerning truth. The faculties of intellect and free will render humans 
accountable beings, and this accountability is linked to reward and 
punishment. In this context, the wisdom behind human creation is 
fulfilled through the testing of humans, with reward or punishment being 
the outcome of this test. The accountability of humans is directly tied to 
their capacity for thought and choice. In conclusion in Māturīdī's thought 
reward and punishment are directly related to the wisdom behind human 
creation. Humans are created as accountable beings due to the special 
faculties granted to them by God, and whether they fulfill this 
responsibility determines whether they will face reward or punishment. 
This process is regarded as an ontological necessity from the perspective 
of justice and wisdom. 
 
Keywords: Kalām, Māturīdī, Reward, Punishment, Wisdom, Human 
Being, Creation. 

Research Article 
 
History 
Received: 03.07.2025 
Accepted: 11.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is 
hereby declared that scientific and ethical 
principles were adhered to during the 
preparation of this study and that all studies 
used are cited in the references. Osman Verim 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Osman Verim 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received 
no external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Verim, O. (2025). Ontological foundations of 
reward and punishment in māturīdī: an 
evaluation in the context of the wisdom in 
human creation. Turkish Academic Research 
Review, 10/3, 800-815,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1733711   
 
** This article is based on the doctoral thesis 
titled “Reward and Punishment in Maturidi 
Theology in the Context of the Relationship 
Between God and Humans,” completed in 2025 
under the supervision of Prof. Dr. İbrahim 
Kaplan. (Doctoral Thesis, Katip Celebi 
University, Institute of Social Sciences, Izmir, 
Turkey, 2025) 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1733711


 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  802 

 
Giriş 
Dini en genel anlamda “Allah ile insan arasındaki ilişkidir” şeklinde tanımlamak mümkündür. İmam 

Mâtürîdî’nin, Allah-insan arasındaki ilişki ve bu ilişkinin sonuçlarına dair değerlendirmeleri onun kelâm 

yöntemini daha iyi anlamamıza yardımcı olabileceği gibi kelâm araştırmalarına farklı bir boyut ve zenginlik 

katabilecek niteliktedir. Onun, imtihan için yeryüzüne gönderilen insanın varoluşu ve âkıbetiyle 

(sonsuzluk/ölümsüzlük arzusuyla) ilişkisi açısından mükâfat ve ceza konusundaki görüşleri ontolojik, 

epistemolojik ve ahlâkî boyutlarda kayda değer bir öneme sahiptir. 

Mükâfat ve ceza, insanın Allah’la ve diğer varlıklarla ilişkisinin iki farklı sonucudur. Bu ilişkinin 

Allah’tan insana doğru olanı, birtakım ilkelere bağlıdır. Allah, diğer varlıklardan farklı olarak insana özel 

donanımlar bahşederek önünü açmış ve özgürce eylemlerde bulunmasına imkân sunmuştur. İnsan da kendisine 

yaratıcısı tarafından bahşedilen akıl, özgür irade gibi kapasitelerini kullanarak ortaya koyduğu eylemleriyle 

Allah ile ilişkisinin seyrini kendisi belirlemiş, sorumlu tutulduğu eylemlerinin mükâfat ya da ceza olarak karşılık 

bulacağı bilinciyle hareket etmiştir. 

İnsanın mükâfat veya ceza görmesiyle neticelenen Allah-insan ilişkisi ontolojik (varlıksal), epistemolojik 

(iletişimsel) ve ahlâkî açıdan değerlendirilebilir. Bu ilişkinin neliğine dair düşünce tarihimizde pek çok 

değerlendirme yapılmıştır. Bu çalışma, düşünce tarihimizin en sistemli düşünürlerinden biri olan İmam 

Mâtürîdî’nin Allah-insan ilişkisinin mükâfat veya ceza ile sonuçlanışını, insanın yaratılışındaki hikmetler 

bağlamında nasıl temellendirdiğini ve bu ontolojik zemini insanın yaratılışındaki hikmetlerle nasıl 

ilişkilendirdiğini ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu anlamda çalışmamızın problem alanını İmam Mâtürîdî’nin 

insanın yaratılış hikmeti bağlamında mükâfat ve ceza meselesine yaklaşımı oluşturmaktadır. Çalışmamızın 

sınırlarını belirleme açısından burada söz konusu edilen mükâfat ve cezanın kelâm ilminin ilgi alanına giren 

uhrevî mükâfat ve ceza olduğunu belirtmemiz gerekir. Dolayısıyla fıkhın konusu olan dünyevî cezalar bizim ilgi 

alanımızın dışındadır. Diğer taraftan ele aldığımız konu, Allah ile insan arasındaki diğer ilişki tarzlarını 

ilgilendirse de bu çalışmada meseleyi sadece ontolojik ilişki açısından ele almaya çalışacağız. Zira insanın 

yaratılış hikmeti bağlamında mükâfât ve ceza aynı zamanda Allah ile insan arasındaki epistemik ve ahlâkî ilişki 

tarzlarıyla da yakından ilgilidir. Ancak meseleyi bütün yönleriyle ele almak bir makalenin sınırlarını aşacak 

niteliktedir. Belirlediğimiz problem alanı çerçevesinde şu soruların cevabını arayacağız: İnsanın yaratılışı 

bağlamında mükâfat ve cezaya ilişkin Mâtürîdî’nin temellendirmeleri, nasıl bir Allah ve insan tasavvuru ortaya 

koymaktadır? Allah’ın kullarını mükâfat veya ceza olarak karşılık göreceği eylemlerinden sorumlu tutması, 

O’nun adil ve hakîm aynı zamanda da merhametli oluşuyla nasıl izah edilmektedir? Mâtürîdî’nin kelâm 

sisteminde merkezî öneme sahip olan Allah’ın hakîm oluşuyla insanın sorumlu bir varlık oluşu, yaratan-yaratılan 

ilişkisinde gündeme gelebilecek olan kelamî problemlerin çözümüne katkı sağlayabilecek nitelikte midir? Son 

olarak Mâtürîdî’nin ele aldığımız konuya dair yaklaşımı ve yöntemi güncel dinî-toplumsal problemlerin 

çözümüne katkı sağlayabilir mi?  

Özellikle son zamanlarda Mâtürîdî’nin düşünce dünyasını anlamaya yönelik kıymetli çalımalar yapılsa da 

insanın yaratılış hikmeti bağlamında mükâfat ve ceza meselesine yaklaşımını ortaya koyan akademik bir 

çalışmanın yapılmamış olması bizi böyle bir çalışma yapmaya sevk etti. Yukarıda belirlediğimiz problem 

alanlarına dair Mâtürîdî’nin yaklaşımlarının tespitinin kelâm araştırmalarına katkı sağlamasını ümit ediyoruz. 

Belirtilen amaç ve beklentilere ulaşabilmek için ilk olarak hikmet kavramı üzerinde durulacak, akabinde insanın 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  803 

fizyolojik ve biyolojik yapısındaki hikmetlerin insanı diğer varlıklardan özel kılan niteliklerini vurgulamak 

suretiyle, bu ontolojik yeterlilik ve yetkinliğin onu sorumlu kıldığına ve birtakım yükümlülükleri yerine 

getirmesinin kendisinden beklendiğine işaret edilecektir. Ayrıca Mâtürîdî’nin, din olmasa bile insanın düşünsel 

kapasitesinin onu sorumlu kılabilecek bir ontolojik değer olduğu tezini nasıl temellendirdiği ortaya konmaya 

çalışılacaktır. İnsana yaratılıştan bahşedilen özgür iradenin, mükâfat ve ceza bağlamında ne denli önem taşıdığı 

da değerlendirilecektir. 

1. Ana Hatlarıyla Mâtürîdî’de Hikmet Kavramı 
Hikmet, “hüküm vermek, sağlam yapmak, anlamak, bilmek, adaletle yargılamak” gibi anlamlara gelen 

hükm mastarından türetilmiş bir kelimedir. Hikmet, en üstün şeyleri en üstün bilgilerle bilmektir. Sanatın 

inceliklerini bilip onu sağlam ve güzel yapan kimseye hakîm denir. Yargılamada adalet, eşyanın hakikatini 

olduğu gibi bilip işi onun gereğine uygun olarak yapmak, bilgide ve işte doğruya isabet etmek, sakin ve öfkesiz 

hareket etmek demektir. (İbn Manzûr, 1414/1993: 12/140-143). Hikmet, her hak sahibine hakkını vermek, her 

şeyi yerli yerine koymak (Mâtürîdî, 2015: 2/597), gerçeklerin bilinmesi yoluyla insan nefsinin 

mükemmelleştirilmesi, yaratıcının varlığını bilmek, ifrat ve tefrit arasında orta yol demektir. Hikmet kavramı, 

sahip olduğu geniş anlam alanını ontolojik boyutta Allah, âlem, insan ve genel olarak varlık, bilgi ve değer 

konularını ilgilendiren geniş bir içeriğe sahip olmasından almaktadır (Öğük, 2013:153). İsabetsiz fikir, aklı kıt 

olmak, cehalet gibi anlamlara gelen sefeh, hikmetin zıddı olarak kabul edilir ve her şeyi uygun olduğu yerin 

dışında bir yere koymak olarak tanımlanır (Mâtürîdî, 2003: 176,192; Mâtürîdî, 2005: 1/574; Mâtürîdî, 2015: 

1/275). Neyi nereye koyacağını bilmeyen ve işleri karışık ve düzensiz olan kişi sefihtir, sefeh halinde hikmetin 

dışına çıkılmıştır (Mâtürîdî, 2003: 192; Mâtürîdî, 2002: 158). 

Hikmet, Allah için söz konusu olduğunda eşyayı bilmek, onu sağlam bir şekilde yaratmak anlamında; 

insan için kullanıldığında Allah’ı ve varlıkları bilmek ve hayırlı işler yapmak anlamında kullanılır (İsfahânî, t.y: 

127). Bu tanımdan hareketle hikmeti, ilahî ve beşeri olmak üzere ikiye ayırabiliriz. Bu ayırım Mâtürîdî’de de 

görülmektedir (Öğük, 2013: 159). Nitekim O, Allah’ın fiillerinin duyulur âlemdeki hâkimlerin fiilleriyle kıyas 

edilmesini doğru bulmaz. Çünkü duyulur âlemde hâkimlerin hikmetsiz iş yapma olasılığı her zaman vardır. 

İnsan, önceden eksik niteliğe sahipken sonradan hikmet sahibi olabilir ya da hikmetin bilgisine her zaman sahip 

olmayabilir (Mâtürîdî, 2003: 349-350; Mâtürîdî, 2002: 279-280). 

Hikmet, kelâm ekollerinde Allah-insan ilişkisini belirleyen anahtar bir kavramdır. Bu bağlamda ekollerin 

hikmet anlayışları, onların evrene ve hayata bakışlarını da belirlemektedir. Allah’ın hakîm olduğu ve bütün 

fiillerinin hikmetli olduğu konusunda kelâm ekolleri arasında bir ihtilaf söz konusu değildir (Özervarlı, 1998, 

17/512). Ancak mezheplerin hikmeti açıklama şekilleri ve hikmetin tespit edilebilirliğine ilişkin görüşleri kelâm 

yöntemleri doğrultusunda şekillenmekte ve birbirinden farklılaşmaktadır. Mu‘tezile, hikmet mefhumunu şahide 

kıyas ederek faydalılık bağlamında açıklamakta ve ilahî fiillerde bu faydayı tespit etmeye çalışmaktadır. 

Eş‘arîler bu tavrın tam karşısına konumlanmıştır. Onlar, ilahî fiillerin salt Allah’ın fiilleri olduğu için hikmetli 

olduğunu savunur ve bu fiillerde fayda ya da başka bir açıklayıcı rasyonel unsur aramaz. Bu iki mezhebin 

diyalektik karşılaşmasının kısmen dışında kalmayı başaran Mâtürîdîler ise her iki kaygıyı da gözeten bir çözüm 

denemesi gerçekleştirmiştir. Onlara göre ilahî fiiller akılla anlaşılacak bir boyuta sahiptir ama akıl bu konuda 

kesin çözüm üretme mercii değildir (Cansız, 2023: 1-20). 

Mu’tezile’ye göre hikmet, failine veya bir başkasına fayda sağlayan fiildir; yani insanın faydasına olan 

fiiller hikmettir. Mu‘tezile’nin hikmet teorisi adl meselesine yaklaşımı ile yakından ilgilidir. Adalet ilkesi, 



 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  804 

Allah’ın hiçbir kabih fiili yapmayacağı iddiasını savunmaktadır. Bu iddia, tüm ilahî fiillerin hikmetli olduğu 

düşüncesini de içerir (Kâdî Abdülcebbâr, 1958: 48-51). Hikmet, Mu’tezilîlerce hasen bir yön içeren faydalı ya da 

zararlı fiil olarak tanımlanmaktadır (Kâdî Abdülcebbâr, 1958: 48). Eş‘arîler de tüm ilahî fiillerin hasen ve 

hikmetli olduğunu kabul eder (Cansız, 2023: 8). Onlara göre hikmet, failin maksadına uygun olarak gerçekleşen 

fiildir; yani insanın faydasına veya zararına olup olmadığına bakılmaksızın, Allah’ın iradesine uygun olarak 

gerçekleşen fiil hikmettir (İbn Fûrek, 2005:142).  

Mâtürîdî düşüncede hikmet, övülmeye değer sonuç üreten fiildir ve ilâhî fiillerin tümü hikmetlidir 

(Nesefî, 2004: 2/505; Sâbûnî, 1979: 133-134; Yüksel, 1988: 47). Mâtürîdî, düşünce sistemini neredeyse 

bütünüyle hikmet kavramı üzerine oturtmuştur diyebiliriz. Ona göre hikmet, isabettir; yani her şeyi yerli yerine 

koymak, her hak sahibine hakkını vermek ve hiç kimseye haksızlık yapmamak demektir (Mâtürîdî, 2003: 61). 

Allah, kendisini hakîm olarak tanıtmaktadır. Dolayısıyla Allah’ın eylemleri hikmetsiz olamaz. Çünkü hikmete 

aykırı bir iş, ya öznenin hikmeti bilmeyişi ya da bir ihtiyacını gidermeye çalışması nedeniyle meydana gelir. 

Allah bilgisiz ve muhtaç olmayacağına göre, Allah’ın eylemleri hikmetsizlikle nitelenemez (Mâtürîdî, 2003: 

151, 175). Mâtürîdî’ye göre, istidlal yöntemiyle hikmetleri anlamak mümkündür (Mâtürîdî, 2003: 17). 

Dolayısıyla, hikmeti kavramak için çaba göstermek gerekir. Her ne kadar insan aklının hikmeti kavramada aciz 

kaldığı durumlar olsa da (Mâtürîdî, 2003: 179) eğitim kabul eden, yararı-zararı bilen, delillerden hareketle duyu 

ötesi ile ilgili konularda akıl yürütebilen bir varlık olan insanın (Mâtürîdî, 2003: 156) Allah’ın yarattığı her şeyde 

mutlaka bir hikmet bulunduğu bilgisinden ve bir fiili hikmetli kılan niteliklerden hareketle bazı sonuçlara 

varması mümkündür (Mâtürîdî, 2003: 579, 581, 583, 584). Allah, emir ve yasaklarını zatının yüceltilmesine 

teşvik ve onun hafife alınmasından uzaklaştırma hikmetiyle vaz etmiştir ve bu yolla nimete teşekkür edilmesini 

istemiştir (Mâtürîdî, 2003: 156-157). Öte yandan, Allah, kendisi, hikmete uygun davranır; O’nun hikmete uygun 

davranması demek, hiçbir şeyi boşuna yaratmaması, her şeyi yerli yerine koyarak, sağlam, adaletli, yararlı ve 

güzel bir şekilde yaratmasıdır (Pessagno, 1996: 431). 

Mâtürîdî'ye göre, kâinatı ve insanı yaratan Allah'ın emir ve yasaklarının, mükâfat ve cezasının olmadığı 

bir durumda yaratılışın hiçbir amacı kalmaz. Bu durumda kâinat boş yere yaratılmış olur. Oysaki fiillerinin 

sonucu bu şekilde amaçsız olan bir varlık "hakîm" niteliğinden yoksun demektir. Fakat Allah hakîmdir. Allah’ın 

hakîm oluşunun delilleri ise âlemin kendisinde vardır. Nitekim Allah Teâlâ kendi birliğini, kudret ve otoritesinin 

büyüklüğünü ortaya koyan delilleri yarattığı âleme yerleştirmiştir. Bu deliller O'nun hakîm bir Tanrı olduğunu 

kanıtlamaktadır. Hakîm niteliğine sahip olanın hikmetsiz bir iş yapması düşünülemez (Mâtürîdî, 2003: 152; 

Mâtürîdî, 2002: 123).  

Mâturîdî’nin hikmet anlayışı açısından baktığımızda, evrenin yaratılış hikmeti ile insanın yaratılış hikmeti 

arasında doğrudan bir ilişki olduğunu görüyoruz. O, evrenin yaratılış hikmetini beyan eden “O, yeryüzündeki her 

şeyi sizin için yaratmıştır” (Bakara 2/29) ayetini, “sizi imtihan etme aracı olarak yaratmıştır”, şeklinde tevil 

ederek insanın yaratılış hikmetine işaret eder (Mâtürîdî, 2015: 1/98) ve konuyu değişik açılardan ele alarak 

düşüncesini temellendirmeye çalışır. Şöyle ki: İnsanın sırf yok edilmek üzere yaratılmış olması anlamsız ve 

saçmadır; yaratılmasında mutlaka bir âkıbet amaçlanmış olmalıdır. Mâtürîdî, “Sizi sadece boş yere yarattığımızı 

ve hakikaten huzurumuza geri getirilmeyeceğinizi mi sandınız?” (Mü’minûn 23/115) ayetini yorumlarken bina 

örneğini verir. Ona göre bir binanın herhangi bir fayda amaçlanmadan, sırf yıkılmak üzere yapılması ne kadar 

anlamsız ve saçmaysa, Allah’ın da insanları hedeflenen bir netice ve amaçlanan çeşitli faydalar gözetmeksizin, 

sırf yok etmek amacıyla yaratması o kadar anlamsız ve saçmadır. Yine, “O (Allah) ki, göklerde ve yerde bulunan 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  805 

her şeyi kendi katından (bir lütuf olmak üzere) size boyun eğdirmiştir” (Câsiye 45/13) ayetini izah ederken; 

Allah’ın bütün bu nimetleri insan için yaratıp da ardından buna karşı şükretmeleri için insanları imtihan 

etmemesinin ve onlara birtakım emir ve yasaklar yükleyerek sorumlu tutmamasının düşünülemeyeceğini söyler 

(Arslan, 2009: 11). O halde, en güzel şekilde yaratılan insanoğlunun yeryüzünde var oluş sebebi imtihandır. 

İnsanın dışındaki varlıkların yaratılış sebebi ise insandır. Çünkü Allah yeryüzündeki canlı ve cansız her şeyi 

insanın hizmetine vermiştir (Mâtürîdî, 2003: 222-224; Mâtürîdî, 2002: 272-274; Mâtürîdî, 2005: 5/370; 

Mâtürîdî, 2015: 5/398). Yani insan dışındaki yaratılmışlar, insan için var edilmiştir (Mâtürîdî, 2005: 2/513; 

Mâtürîdî, 2015: 2/568). Onların varlığının anlamı insanın varlığıyla bağlantılı olmakta, insanın yaratılışı da 

imtihanla anlam kazanmaktadır. Zira Allah bütün insanları imtihan edilmek üzere yaratmıştır.  

Görüldüğü gibi imtihan, Mâtürîdî'nin düşünce bütünlüğünü şekillendiren ve ona yön veren en önemli 

kavramlardan biridir. Öyle ki, imtihan kâinattaki her varlığa anlamını vermekte ve bu açıdan varoluşsal bir değer 

taşımaktadır. Mâtürîdî'nin kendi ifadesine göre imtihan, içinde yaşadığımız bu dünyanın bir adıdır; dünya, 

"dârü'l-mihne"dir. Çünkü dünya üzerinde yaşayan insanlar bu dünyada imtihan edilmektedirler (Alper, 2009: 

151-152). İmtihan birtakım emirler ve yasaklarla olur. Yani, emir ve yasaklara bağlı olarak özendirme (tergîb) ve 

sakındırma (terhîb) amacıyla va'd ve vaîd devreye girer. Emirler ve yasaklara göre bir hayat sürme konusunda 

va'd ve vaîdin önemli bir fonksiyonu bulunmaktadır. Hatta insanın bu dünyadaki yaptıklarına karşılık âhirette 

göreceği mükâfat ve ceza olmadığı bir durumda, insanoğlunu söz konusu emirlere ve yasaklara uymaya 

yöneltecek bir teşvik bulunamaz. Nitekim âhirette mükâfat ve ceza olmasaydı nihaî planda emre uymanın uyana 

bir faydası, isyanın da isyan edene bir zararı bulunmayacağından emir ve nehyin anlamı kalmazdı (Mâtürîdî, 

2003: 157-158; Mâtürîdî, 2002: 127-128). Böylece, imtihandan bahsetmek söz konusu olmazdı. Emir ve 

yasaklar, insanlara emredilen şeylere teşvik, yasaklanan şeylerden kaçınmayı sağlamak amacıyla da mükâfat ve 

cezayı getirmektedir. Elbette mükâfat ve cezanın varlığını sadece özendirme ve sakındırma ilkeleriyle açıklamak 

yeterli değildir. Emir ve yasakların teşvik ve caydırıcılık etkisi bulunmakla birlikte hem akıl hem de hikmet 

açısından, dost ve düşmanın, iyi ve kötünün birbirinden ayrılması bir gerekliliktir. Çünkü akıl ve hikmet, iyiye 

ve kötüye ayrı karşılık vermeyi gerektirir. Bu durumda âhiret hayatı ve ona bağlı olarak mükâfat ve ceza gerekli 

olmaktadır (Alper, 2009: 155). 

Öyle anlaşılıyor ki Mâtürîdî’nin hikmet felsefesi çerçevesinde insan, mutlu bir akıbet için bu dünyada 

imtihan edilecek, bu imtihan bir kısım emir ve yasaklar ile gerçekleşecektir. İmtihan, doğası gereği mükâfat ya 

da ceza ile sonuçlanacaktır. Sonucu bir yandan teşvik edici, bir yandan da sakındırıcı olan imtihan dünayasında 

insan, emir ve yasaklar uyarınca yaşamaya gayret ederse hem bu dünyada hem de ahiret yurdunda mutlu 

olacaktır. Hülasa Mâtürîdî, mükâfat ve cezayı hikmet ve imtihan olgusuyla temellendirmektedir. Onun mükâfat 

veya cezayı kaçınılmaz âkıbet olarak ortaya koymasına dayanak olarak gördüğü temel noktalardan biri insanın 

yaratılışındaki hikmetlerdir. İnsanın gerek fiziksel ve biyolojik yapısı gerekse düşünsel bir kapasiteyle yaratılmış 

olması, bunlara bağlı olarak sorumlu ve eylemlerinde özgür bir varlık oluşu, nihâî olarak mükâfat veya ceza 

açısından bazı hikmetler barındırmaktadır. Aşağıda, Mâtürîdî açısından bu hikmetlere değinilecektir. 

2. İnsanın Fiziksel ve Biyolojik Yapısındaki Hikmetler 
Mâtürîdî’ye göre evrenin bir parçası olan insanın, tıpkı evren gibi, sırf yok edilmek üzere yaratılmış 

olmasının anlamsız olduğunu, bu nedenle insanın yaratılışında kesinlikle bir son (âkıbet) amaçlanmış olması 

gerektiğini yukarıda belirtmiştik. Elbette Mâtürîdî’nin insanın yaratılışıyla ilgili olarak yaptığı bu 

değerlendirmeler nihaî hikmettir. Ancak insanın yaratılışında daha pek çok hikmetten bahsedilebilir (Arslan, 



 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  806 

2017: 559). İnsanın sahip olduğu bir takım fizyolojik ve biyolojik yetenek ve donanımların da birtakım hikmetler 

gözetilerek verildiğini görüyoruz. 

Mâtürîdî’nin açıklamalarına göre, insan bedeninin güzel, sağlam ve eşyayı kullanım açısından uygun ve 

yerinde yaratılmasının birtakım hikmetleri vardır. Nitekim O, “Biz insanı en güzel bir biçimde yaratmışızdır” 

(Tîn 95/4) ayetinin birkaç şekilde yorumlanabileceğini dile getirir ve şöyle açıklar: İlk olarak, Allah insanı 

duyularla algıladığımız, baş gözüyle gördüğünüz en güzel şekilde yaratmıştır. İkincisi, ahsen-i takvîm, “ahkem-i 

takvîm ve etkanehû”, yani tüm organları yerli yerinde ve sağlam şekilde yaratılmıştır. Allah, insanları 

kendilerine öğrettiği bilgi yolları ve çareler sayesinde nesnelerin tamamını faydaları için kullanabilecekleri 

imkân ve kabiliyette yaratmıştır. Üçüncü olarak, Allah insanı kendi vahdaniyetine ve ilahlığına delil olmak üzere 

en güzel bir biçimde ve kusursuz bir şekilde yaratmıştır. Onları temyiz ehli ve bilgi sahibi kılmıştır ki böylece 

her türlü itaat yolunda hayırlı işlerde başarılı olabilirler ve bu yolla sonsuz sevap kazanırlar ve başka varlıkların 

sahip olamadığı büyük saygınlığı hak edebilirler (Mâtürîdî, 2005: 17/264-265; Mâtürîdî, 2015: 17/285-286). 

İnsan, estetik açıdan kendi yaratılışının ne kadar güzel olduğunun farkındadır. Dolayısıyla hiçbir insan başka bir 

şekilde yaratılmış olmayı istemez. Bu da gösteriyor ki onun yaratılışı en güzel şekildedir. Ayrıca Allah, insanı 

güzellikleri ve çirkinlikleri bilebilecek bir yetenekle yaratmıştır; böylece o, neyin hikmet neyin sefihlik olduğunu 

bilir, aralarını ayırt edebilir, yararlıyı zararlıdan ayırabilir. Allah, gökleri ve yerleri insanın emrine boyun 

eğdirmiştir, onu başka varlıkların hizmetine vermemiştir (Mâtürîdî, 2005: 17/92; Mâtürîdî, 2015: 17/103-104). 

Matürîdî’ye göre, Allah insana dünyadayken hayatı ve ahireti idrak etmeleri için göz ve kulak gibi 

organlar vermiştir. Nitekim Allah, yaşarken bu organları kullanarak hayatı idrak etmeye gayret etmeyen kişilere 

vermiş olduğu kulak ve gözü yok saymış, yani onları körler ve sağırlar olarak nitelendirmiştir. Kulak, göz ve 

hayat insanlara hem dünya hem de ahiret hayatları için verilmiştir. Dünyada ihtiyaçlarını dile getirmeleri ve 

birbirlerinin ihtiyaçlarını anlamaları için onlara dil de verilmiştir. Kulak ve göz de onların hem dünyada 

birbirlerinin ihtiyaçlarını anlamaları ve hem de ezelî varlığı idrak etmeleri içindir. İşte onlar bu organlardan 

gereği gibi yararlanmayınca, Allah da bu organları yok saymakta ve onları kör, sağır ve dilsiz diye 

isimlendirmektedir. Bu bağlamda Mâtürdîye göre, hayat iki çeşittir; biri mükteseb hayat ki bu hayatı kişi hidayet 

ve itaatleriyle kazanır. Diğeri yaratılmış (münşe’et) hayattır ki bu cesetlerin hayatıdır. İnkâr edenlerin mükteseb 

hayatı yoktur, onlar ceset hayatı yaşarlar. Müminler ise her iki hayata da sahiptirler. Allah, herkese kendi 

kazandıklarına göre isim verir; mümin temiz işler yapmış ve bu ismi almıştır, kâfir de çirkin fiileri karşılığında 

bu ismi almıştır (Mâtürîdî, 2005: 5/56-57; Mâtürîdî, 2015: 5/70-71).  

Allah insanı bütün organlarını kullanabilecek şekilde yaratmıştır. İnsan, hareket kabiliyeti olan 

eklemleriyle eşyayı tutar, bırakır, alır, verir; farklı hallere bürünür ve çeşitli eylemlerde bulunur. İnsanın fiziksel 

donanımı, bütün bu organlar ibadette (ve itaatte) kullanılması için olmasaydı, fizyolojik yapısındaki yapabilme 

ve faydalanma gücü dört ayaklı hayvanlardaki ve kuşlardaki gibi sınırlı kalırdı. Buradan anlaşılıyor ki, insanın 

bu şekilde özel yaratılmış olmasının hikmeti, Allah’a kulluk etmektir. (Mâtürîdî, 2021: 200). 

“O Rabb’in ki seni yarattı, seni insan olarak şekillendirdi ve seni dengeledi” (İnfitâr 82/7) ayetinde 

Mâtürîdî’ye göre, Allah insana şükür görevini yerine getirmesi için nasıl bir nimet verdiğini hatırlatıyor. Allah, 

insanı iki el, iki ayak, işitme ve görme duyularıyla yaratmak suretiyle düzenleyip şekillendirdi. Ellerinin 

birbirine eşit olması demek birini diğerinden daha uzun kılmaması, aynı şekilde ayaklarını da birbirine eşit 

yaratması demektir. Bütün bunları beyan etmekteki gayesi, yaratmasının boş ve anlamsız olmadığını 

göstermektir. Allah, insanlara birtakım emirler ve yasaklar getirmek, peygamberler göndermek, kitaplar 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  807 

indirmek için onları yarattı ve bunların gereği ile de onları ilzam edip itaat etmelerini gerekli kıldı, itaatten yüz 

çevirmeleri halinde de cezalandırılmalarını takdir etti (Mâtürîdî, 2005: 17/91; Mâtürîdî, 2015: 17/102). 

Mâturîdî’ye göre, insanın bu şekilde yaratılması, çeşitli itaatler/ibadetler vasıtasıyla hayırlara; bu hayırlar 

vasıtasıyla da büyük bir mükâfata ve başka varlıklarda bulunmayan kıymet ve değerlere kavuşması içindir 

(Arslan, 2017: 559). Böylece, Mâtürîdî’nin de ifade ettiği gibi, insanın kendisinin de memnun kaldığı bir beden 

ve görünüşle yaratılmış ve pek çok yetenekle donatılmış olması onun özel bir varlık olduğunu göstermektedir. 

Bu özel varlığın yaratılışı da özeldir. İnsan varlığının özel olması, onun imtihan edilmek suretiyle sorumlu 

(teklif) kılınması anlamına gelmektedir. İnsana sorumluluk yükleyebilmek için, daha doğrusu, insanı sınava tabi 

tutarak ondan bir şeyler yapmasını bekleyebilmek için, bu sorumluluğu yerine getirebileceği birtakım imkânların 

verilmiş olması gerekir. Bir kişiden şu noktadan bu noktaya yürümesini isteyebilmeniz için o kişinin ayağının 

olması gerekir; ayağı olmayan kişiden bunu isteyemezsiniz. Mükellef olmayı ve fiil yapabilmeyi mümkün kılan 

akıl, kudret ve alet gibi insanın eylemde bulunabilmesini sağlayacak her şey Mu’tezile terminolojisinde temkin 

olarak ifade edilir. Mükellefin kendisine teklif edileni yapmasına imkân tanıyacak her şey temkindir (Maraz, 

2017: 86). Bir bütün olarak bakıldığında insanın iradesine bağlı gerçekleşen bir fiilin oluşumunda üç 

unsurun/aşamanın bulunduğunu görmek mümkündür. Bu üç unsurun birincisi insanın istemesi yani iradesini 

ortaya koyması, ikincisi insanın gücünün yeterli olması (istitaat/kudret), üçüncüsü ise Allah'ın o fiili yaratmasıdır 

(Karadaş, 2018: 410). Bu başlık altında bizim odaklanacağımız husus ikinci aşamadır; yani mükellefe 

sorumluluk verebilmek için ve mükelleften bir fiili gerçekleştirmesini istemek için fiili gerçekleştirecek imkân 

ve şartların insanda önceden hazır olması gerekir. Bu imkân ve şartlar Mâtürîdî ve takipçileri tarafından istitaat 

olarak ifade edilmektedir. Mâtürîdî’ye göre, istitaat fiili yapmaya gücü yetmektir. Bundan maksat, vücut 

organlarının sağlıklı olmasına (selâmetü’l-esbâb) bağlı olan kudrettir (Mâtürîdî, 2005: 2/371; Mâtürîdî, 2015: 

2/410-411). Kelâm ilminde istitaat, hem insanın fiil işleme yeterliliği ve nesne ve hadiselere ilişkin şartların 

uygun olması anlamında hem de fiilin kendisiyle gerçekleştirildiği güç manasında kullanılır. Matüridi 

kelamcılara göre, insanın fiili yapma veya terk etme imkanına sahip olması, fiile yönelik güce sahip olduğunun 

delilidir. Çünkü fiil ancak kudret vasıtası ile gerçekleştirilebilir (Ünverdi, 2009: 429-430). İnsanın organlarının 

ve duyularının Allah’ın kendisinden istediği eylemleri yapabilecek nitelik ve yeterlilikte, dengeli ve düzenli bir 

şekilde yaratılmış olması (kudret/selâmetü’l-esbâb ve’l-âlât) ona teklifte bulunulmasının ontolojik gerekçesini 

oluşturmakta; bu teklifin neticesine göre insanın mükafat veya cezaya muhatap olmasını sağlamaktadır. 

İnsanın, fiillerinden sorumlu ve yükümlü olabilmesi için bedensel ve zihinsel açıdan gelişmiş olması 

gerekir. Zihinsel donanımı bir sonraki başlıkta ele alacağız. Ancak burada zihinsel yeterliliğin bedensel 

yeterliliğe bağlı olduğunu da söylememiz gerekir. Bedensel gelişme veya yeterlilik, teklif nesnelerinin yerine 

getirilmesi ve zihinsel gelişmenin kendine bağlı olması, dolayısıyla sorumluluk açısından gereklidir. Çünkü şer’î 

teklifler içerisinde bedenin kullanılması sonucu yerine getirilmesi gerekli ibadetler yer almaktadır. Örneğin, 

namaz, oruç gibi pratik içeren teklifler, bedenin organlarının bu ibadetlere özgü birtakım hareketleri ile yerine 

getirilebilir (Yar, 2017: 131). 

3. Akıllı ve Düşünen Bir Varlık Olmasındaki Hikmetler 
Mâtürîdî’ye göre akıl, insana verilen büyük bir ilahî lütuf olup aynı zamanda insanda bulunan “en aziz 

şey”dir (Oral, 2015: 152). Mâtürîdî’ye göre, akıl gerek dinin anlaşılmasında gerekse günlük hayatta çok önemli 

görevler üstlenir (Arslan, 2017: 560). Nitekim O, Kitâbu’t-tevhîd’in başında din hakkında bilgi edinmenin iki 

yolunun nakil ve akıl olduğunu ifade etmektedir (Mâtürîdî, 2021: 22). Mâtürîdî, aklın birinci ve en önemli 



 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  808 

görevinin Allah’ı tanımak olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca akıl, evrendeki hikmetleri araştırmak, dinin 

gerekliliğini kavramak, bilgi elde etmek ve elde edilen bilginin doğruluğunu denetlemek, eşyayı yönetmek ve 

tasnif etmek, problem ve şüpheleri çözüme kavuşturmak, iyi ve kötüyü ayırt etmek gibi dinî ve dünyevî işlevleri 

yürütür (Arslan, 2017: 560).  

Akıl, olayları anlayıp yorumlamak, onlardan ders çıkarmak, varlıklar arasındaki ilişki ve ilintileri tefekkür 

etmek hikmetiyle yaratılmıştır. Diğer bir deyişle, aklın yaratılış hikmeti dünya ve âhiret ile alakalı şeyleri 

düşünüp anlamaktır. Allah’ı, O’nun fiillerini ve âlemdeki hikmetini anlamaya çalışmak ve onları şükretmeye 

vesile yapmaktır. Allah, aklı yalnızca insana verdiği için, insanın varlıklar üzerinde tefekkür etmesini ve bu yolla 

kendisini tanımasını da sadece ona emretmiştir. Mâtürîdî, aklın gerçek bilgiyi veremeyeceğini iddia edenlerin 

bile aklı kullanmadan kendi düşüncelerini ispatlayamadıklarını söylemektedir (Oral, 2015: 152). Akıl, insana, 

gerçeği ve ebedî olanı anlaması için verilmiştir. Akıl insana mükâfat ya da cezanın gerçekleşeceği akıbeti 

anlaması için değil de sadece bu dünyayı anlaması için verilmiş olsaydı bu kadarı hayvanlarda da vardır. 

Nitekim hayvanlar, tabiatları gereği, kendilerine zararlı veya faydalı olanı, alınması veya sakınılması gereken 

şeyleri bilirler. Dolayısıyla kendisine akıl nimeti verilen kişiye bu nimet, sadece hayvanların da idrak ettiği şeyi 

anlaması için verilmiş olamaz (Mâtürîdî, 2005: 5/57; Mâtürîdî, 2015: 5/70-71). 

Mâtürîdî'ye göre akıl, sadece müşahede ve habere dayalı bilgi elde etmede söz sahibi değil aynı zamanda 

duyu ötesi âlemde de etkindir. Ancak burada duyulur âlemde elde edilen veriler akla daha ötesi hakkında bilgi 

üretebilmesi için yardımcı olmaktadır. Akıl, algılanan ve anlaşılabilen müşâhede âleminden edinilen verileri 

kullanarak, anlamakta âciz kaldığı, kendisini aşan konularda istidlâl etmektedir. Meselâ, âhiretteki mükâfat ve 

azap aslında aklın idrak alanı dışındadır. Ancak akıl, orada yaşanacakları, bu dünyadaki lezzetler ve eziyetlerle 

karşılaştrırarak anlaşılır kılabilir (Alper, 2009: 79). 

İslâm kelâm düşüncesinde akıl, insanı diğer varlıklardan üstün kılan onun ayırt edici özelliğidir. Akıl, din 

karşısında insanı sorumlu kılan yeteneğidir. Bu özelliğiyle akıl, insanın iradesini ve özgürlüğünü anlamlı kılar ve 

onu sorumluluk altına sokar (Evkuran, 2019: 114). Mâtürîdî, aklı dinin anlaşılması için vazgeçilmez bir araç 

olarak görmektedir. O gerek inanç esaslarını temellendirmede gerekse hayatın diğer alanlarında akla büyük 

değer vermekte, bu noktada aklın üstlendiği görevleri her fırsatta ele almaktadır. Hemen Kitabu’t-Tevhîd’in 

başında, dinin öğrenilmesinde başvurulacak temel araçlardan birinin nakil, diğerinin akıl olduğunu 

belirtmektedir. Mâtürîdi, aklın, her iyi ve güzel olanı iyi ve güzel olarak; her kötü ve çirkin olanı kötü ve çirkin 

olarak algılama yeteneğine sahip olduğunu ifade etmektedir (Mâtürîdî, 2003: 157). O, yaratıcıyı tanımak, 

yaratılmış tüm varlıkların yaratılış hikmetini ve dinin gerekliliğini kavramak, bilgilerin doğruluğunu test etmek, 

nesneleri sınıflandırmak ve eşyayı yönetmek, şüpheleri yok etmek ve problemleri çözmek, iyi-kötü arasında 

ayırım yapmak gibi aklın görev ve etki alanının ne kadar geniş olduğunu her vesileyle açıklama gereği 

duymaktadır (Arslan, 2024: 98-106). 

Kelâm ekollerinin akla tanıdıkları yetki konusunda durdukları yeri görmek, kendisine din/tebliğ 

ulaşmamış bir bireyin sorumluluğu üzerinde ortaya koydukları görüşler üzerinden mümkün olabilir. Sözü 

uzatmadan, Mâtürîdî geleneğin, İmam Ebu Hanîfe ve İmam Mâtürîdî’den beri bu konudaki genel yaklaşımlarını 

koruya geldiklerini söyleyebiliriz (Evkuran, 2019: 115). Nedir onların hakim düşüncesi? Kendisine bir 

peygamber ya da din ulaşmamış bir kimse, tevhîd inancına ulaşmakla sorumludur. Bu sav, aklın başka bir 

yardımcı olmaksızın evrenin yaratıldığı ve bir Yaratıcı’nın bulunduğu inancına ulaşabilecek bir yeteneğe sahip 

olduğu ilkesiyle temellendirilmiştir (Nesefî, 2000: 64-65). Bu ilke gereği insan, içinde yaşadığı evreni, varlıkları, 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  809 

çevresini ve kendisini gözlemlediğinde bir takım temel bilgilere ulaşır. Bu bilgiler üzerinde düşünür ve 

çıkarımlarda bulunur, böylece evreni yoktan var eden, kudret, irade ve bilgi sahibi bir yaratıcının varlığına ulaşır. 

Bu sonuç, insanın sorumluluğunu doğurur. Yani akıl varsa, din olmasa bile sorumluluk vardır; akıl yoksa, din 

olsa bile sorumluluk yoktur. Kısacası Mâtürîdî’ye göre, insanın akıllı ve düşünen bir varlık olması, bunun 

yanında imtihan için yaratılmış olması ile sorumlu tutulmuş olması, dolayısıyla da mükâfat ve cezaya muhatap 

kılınışı arasında hikmetli bir ilişki vardır. O halde insanın sorumlu bir varlık olarak yaratılmasındaki hikmetlerin 

neler olduğu da ortaya konulmalıdır.  

4. Sorumlu Bir Varlık Olarak Yaratılmasındaki Hikmetler 
İnsan, diğer varlıklardan farklı olarak, birtakım sorumluluklar yüklenmiş bir varlıktır. En başta insanın 

yaratılış amacı, ayette (Zâriyât 51/56) de belirtildiği üzere, Allah’a kulluk etmektir. En başat sorumluluk 

kulluktur. Nitekim Mâtürîdî, söz konusu ayeti yorumlarken buna işaret etmektedir. Allah, insana iyinin iyi, 

kötünün kötü olduğunu bilme; bünyesine yerleştirilen temyiz gücü ve bilgi elde etme araçları sayesinde yapması 

ya da sakınması gereken fiilleri ayırt edebilme yeteneği vermiştir. Bütün bunların karşılığında Allah, insanı 

başıboş bırakmak ve kendi haline terk etmek için yaratmamıştır. Bilakis kulluk etmesi ve verdiği nimetlere karşı 

şükür görevini yerine getirip getirmediğini imtihan etmek için yaratmıştır. Çünkü hikmet bunu gerektirir. Zira 

insanın başıboş bırakılmaması gerekir. Mâtürîdî’ye göre, söz konusu ayet şöyle de anlaşılabilir: Allah insanı, 

ancak emir ve yasakla, vâ’d ve vaîdle ve bunların gereği olan fiilleri yapmak üzere imtihan edilmeye uygun 

şekilde yaratmıştır. Çünkü Allah, diğer yaratılanlardan farklı olarak insanın bünyesinde aklı var etmiş; rükû, 

sücûd, kıyâm ve kuûd gibi her türlü harekete kabiliyetli eklemler yerleştirmiştir. Bütün bunları insanın 

yaratılışına, sadece imtihana uygun tarzda olsun diye değil, imtihan edilen insanın menfaatine elverişli olması 

için de koymuştur (Mâtürîdî, 2005: 14/156-157; Mâtürîdî, 2015: 14/180). 

İnsana yüklenen sorumluluğun sağlam bir temelinin/gerekçesinin olması gerekir. Çünkü sorumuluğun 

ortaya çıkaracağı sonuç her iki taraf açısından bağlayıcı olacaktır. Mâtürîdî’ye göre, insanın sorumluluğunun 

(teklîf) temeli, bir eylemi yapma (iktisâb) gücü değil aksine o eylemi özgürce seçme (ihtiyâr) ve yapma (iktisâb) 

gücüne sahip oluşudur. Bu iki yeti, rasyonel bir varlık olması hasebiyle insana bahşedilen yetilerdir. Aynı 

zamanda bu yetiler insanın sorumlu ve sorgulanabilir varlık olmasını sağlayan yetilerdir (Düzgün, 2018: 38). 

İnsan, irade sahibi olduğu için mükelleftir. Bu irade ona yaratılıştan verilmiştir. İnsan bu iradesiyle fiil işler. 

Kısaca ifade etmek gerekirse, Mâtürîdî’nin teklif teolojisinin özü “kesb teorisi”dir. İnsan fiillerinde “iki yön” 

kabul eden Mâtürîdî’ye göre, fiil yaratma açısından Allah’a, kesb açısından insana aittir. Kesb, insanın aklını ve 

iradesini kullanarak gerçekleştirdiği bir süreçtir. İnsanın fiil işleme kararı kesinleşip geri dönülmez bir aşamaya 

gelince Allah fiili yaratır (Mâtürîdî, 2002: 287-288; Pezdevî, 1980: 153-159). İşte insan, aklının rehberliğiyle 

iradesini devreye sokarak fiili yapmaya yönelmesi süreci olan “kesb” ile teklife muhatap olmaktadır ve bu 

teklifin gereğini yerine getirip getirmediğinden hesaba çekilecektir.  

Mâtürîdî’nin de ifade ettiği üzere, Allah insanı sorumluluk hissedecek şekilde yaratmış, bu sorumluluğun 

referansı olmak üzere, onu iyiyi kötüden ayırma kapasitesine sahip (temyîz ehli) kılmış, aklî yeteneğine kötü 

davranışı (mâ yüzem) çirkin, iyi davranışı (mâ yuhmed) da güzel göstermiş, yine çirkini güzele tercih etmeyi, 

yergiye lâyık olanı övülmeye değer bulunana üstün tutmayı kabul edilmez bir davranış olarak insanın aklî 

donanımına yerleştirmiştir. Bu sebepledir ki Allah, insanın yapısına yerleştirilen özelliklere ve kendisine 

lütfedilen özelliklere paralel olarak bir davranışı diğerine tercih etmeye çağırmış ve bunun dışındakilere 

meyletmeyi bu yapıdaki bilinçli bir varlığın aklen benimseyemeyeceği kadar çirkin göstermiştir. Böylece Allah, 



 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  810 

insanı tabiatına zor gelen şeye zevk verici sonucu uğruna tahammül gösteren ve yine aynı amaçla onun 

külfetlerine katlanan bir konuma getirmiştir. İnsan aklının zorluklara göğüs germeye karşı direneceği gerçeğine 

bağlı olarak, Cenab-ı Hak mükellefi imtihana tabi tutmuş, bu amaçla güzel davranışlara ve iyi ahlâka teşvik 

ederek meşru amelleri tercih etmeyi ve meşru olmayanlarından sakınmayı emretmiştir (Mâtürîdî, 2002: 282). 

Mâtürîdî düşünce, insanın ihtiyârî eylemlerini ontolojik bir kesin gerçeklik olarak kabul etmektedir. 

Mâtürîdîler, insanın fiilleri ve sorumluluğu meselesini bu çerçevede çözümlemeye çalışmaktadırlar. Mâtürîdî’ye 

göre, kula gerçek anlamda irâdî fiil nispet etmek gerekir, çünkü insan eylemlerinin gerçek sahibidir. Bu, akıl, 

nakil ve inkâr edenin gerçeğe karşı bile bile direnen kimse durumuna düşeceği zaruri bilgi ile sabittir (Mâtürîdî, 

2002: 287). Allah, insana bundan dolayı görev ve sorumluluklar yüklemiş ve karşılığında mükâfat ve ceza 

koymuştur. Eylemde bulunabilmesi için eylem öncesinde ve eylem sırasında insana güç vermiştir. İnsanın 

eylemi, ona verilmiş olan bu gücün ve yaratılmamış olan cüz’î iradesinin bir sonucudur ve bu insanın 

sorumluluğunun temelidir (Mâtürîdî, 2002: 288-296). Eyleme yönelen onu seçen ve işleyen insandır. Bu eylemi 

yaratan ise Allah’tır. Dolaysıyla yaratma açısından fiile etki eden güç Allah’a aittir. Fiil, gerçekleşme (kesb) 

açısından insana; yaratma açısından Allah’a aittir. Fiildeki bu ortaklık, ayrı ayrı şeylerin sahipliğini kendinde 

barındıran ve insanın sorumluluğunu ortadan kaldırmayan bir ortaklıktır (Nesefî, 1987: 67-68). 

Bunlara ilave olarak insanın halife misyonuyla yaratılmış olması (Bakar 2/30) onun bireysel sorumluluğu 

yanında toplumsal ve evrensel çapta sorumluluklar taşıdığını da göstermektedir. Nitekim Mâtürîdî, ilgili ayeti 

yorumlarken “halife” kavramının art arda gelme manasından daha çok bir görev yüklenme anlamının verilmesini 

tercih etmektedir. Buna göre, yeryüzü insan için bir yerleşim, yaşam ve tekrar dirilme yeri olarak yaratılmıştır. 

İnsan yeryüzüne yerleşmek ve orayı imar etmekle görevlendirilmiştir. Bu durumda insan, yeryüzünde Allah’ın 

hükümlerini ve dinini ortaya koymak, yaşamak ve yaşatmak üzere halife tayin edilmiş olabilir (Arslan, 2009: 

560). 

Öyle anlaşılıyor ki Mâtürîdî’nin düşüncesinde, insan kulluk ve imtihan edilme sorumluluğunu 

yüklenebilecek ön donanımlarla yaratılmıştır. Allah, başka varlıklarda bulunmayan bu sorumluluğu insana 

yüklerken ona özel bir değer verdiğini göstermekte ve bu özel değerin kıymetinin bilinip bilinmemesine göre 

mükâfat veya ceza ile karşılaşacağını da kendisine sık sık hatırlatmaktadır. Esasen, insanın sorumluluk sahibi bir 

varlık oluşu, onun irade sahibi oluşuyla birebir ilişkilidir. İradesi olan insan özgürdür; kesbiyle yaptığı bütün 

eylemlerini özgür bir şekilde yapmaktadır. 

5. Özgür Bir Varlık Olarak Yaratılmasındaki Hikmetler 
İnsanın özgür bir varlık olmasından kastımız, onun özgür bir iradeye sahip olmasıdır. İnsan iradesi ile 

ilgili tartışmalar antik Yunan’a kadar gitmekte, tartışmanın temelinde insanın tercih ve eylem özgürlüğünün 

bulunup bulunmadığı, dolayısıyla eylemlerinin neticesinden sorumlu olup olmadığı yer almaktadır (Işık, 2019: 

35). İrade sözlükte istek, dilek, talep, arzu, buyruk, emir, arzulamak, tercih etmek, salıvermek, otlatmak gibi 

anlamlara gelmektedir. Terim olarak irade, “karşılaşılan seçeneklerden herhangi birini yapma veya yapmamaya 

karar verme gücü; seçenekler üzerinde düşünme ve belirlenen hedef doğrultusunda birini diğerine/diğerlerine 

tercih ve tayin etme gücü” şeklinde tanımlanmaktadır (Yeprem, 1984: 27-31). 

Evrende meydana gelen her türlü olay ve olguyu Tanrı’ya bağlı yasaların zorunlu bir sonucu olarak gören 

salt determinizmin kökleri Thales (M.Ö. 546)’e kadar uzanır. Bu cebrî anlayış İslâm düşünce geleneği içinde 

hicri birinci asırda yeniden dillendirilmiştir. Cebriyye’nin bakış açısına göre insan, hayatının herhangi bir anına 

şu veya bu şekilde gerçekten etki edememekte ve değişimin aktif bir parçası olamamaktadır. Böyle bir 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  811 

yaklaşımın nihaî sonucu, insanın akıl, irade ve kudretinin, peygamber gönderilmesinin, emir ve yasaklar 

bildirilmesinin ve muhatap kılınmasının ve sonuçta fiilin karşılığında mükafat ve ceza verilmesinin 

anlamsızlığıdır (Işık, 2019: 35) Bu mutlak kaderci bakışın tam karşısında insanı eylemleri konusunda tam yetkin 

bir tercih ve eylem özgürlüğü sunan Mutezile’ye göre Allah, yegane yaratıcı olmakla birlikte daha doğuştan 

insana belli bir zaman ve mekân sınırları içinde kendi iradeli fiillerini yaratma imkanı vermiştir. Zira eğer insana 

bir sorumluluk yükleniyorsa, adalet ve hakkaniyet gereği, ona yüklenen sorumluluğu yerine getirebilecek 

kapasite verilmiş olmalıdır. Onları insanın kendi fiilinin yaratıcısı olduğu fikrine götüren ikinci önemli saik, 

Allah’ın sıfatları konusundaki tenzîh anlayışlarıdır. Bu yaklaşım gereği onlar, evren içinde gerçekleşen her olayı 

sonradan yaratılmış (hâdis) olarak değerlendirdikleri için ilâhî sıfatların zihin dışında gerçekliklerini reddederler. 

Bu noktadan bakıldığında evren içinde gerçekleşen ve gözlemlerimizle insana ait olduğu görülen bir fiilin 

Allah’a değil, insana nispet edilmesi gerekir (Karadaş, 2018: 383-384).  

 Mâtürîdî, bir yandan kula gerçek anlamda tercih (irade) ve eylem (kudret) özgürlüğü tanımış diğer 

yandan fiilin varlık kazanmasını Allah’ın yaratmasına (halk) bağlamıştır. Böylece bir fiile iki failin gerçek tesiri 

bulunduğunu (yönler teorisi) söyleyerek özgün bir tutum belirlemiştir (Işık, 2019: 35-36). O’na göre, insan 

gerçek anlamda fiilin sahibidir. Bu konu nakil ve akılla sabittir ve inkârı mümkün değildir (Mâtürîdî, 2002: 287). 

Mâtürîdî, seçme ve eyleme özgürlüğünü temellendirirken aklî ve naklî kanıtlar sunmaktadır. Müşahede ve 

tecrübeye dayalı psikolojik farkındalık önemli bir aklî delildir. İnsan gerek kendini gerekse başkalarını 

gözlemlediğinde akıl, nefs, irade ve kudret gibi yetilerinin zorunlu fiillerde hiçbir etkisinin bulunmadığını; 

bununla birlikte ihtiyarî fiillerinde bunların tümünün etkin olduğunu müşahede ve tecrübe etmektedir. Örneğin, 

hangi anne ve babadan dünyaya geleceğimiz, saçımızın ve tırnağımızın uzaması, cinsiyetimiz gibi konularda bir 

seçeneğimiz veya duruma göre hareket etme imkânımız yoktur. Sağlıklı veya sağlıksız olmak, çalışkan veya 

tembel olmak, iman veya inkâr etmek, iyiye veya kötüye, yararlıya veya zararlıya, güzele veya çirkine yönelmek 

gibi konularda ise dileme/seçme ve bu seçimimizi eyleme dönüştürme gücüne sahibiz. Nitekim her mükellef, 

karşısına çıkan alternatif eylemler arasında baskı ve zorlama olmaksızın tercih yaptığını, eylemini buna göre 

gerçekleştirdiğini yanılma ihtimali olmayacak şekilde benliğinde hissetmektedir. Kaldı ki insanlar 

gerçekleştirilen eylemin bir yansıması olarak sevinç, memnuniyet, üzüntü, keder, pişmanlık, kendini beğenme, 

öfkelenme, suçlama, takdir etme, ayıplama gibi psikolojik ve duygusal haller yaşamaktadır. Eğer bireyin fiile 

gerçek bir etkisi söz konusu olmasaydı böyle bir ruh haline bürünmesi anlamsız olurdu (Işık, 2019:40). 

Mâtürîdî’ye göre, kaza ve kader insan özgürlüğü fikri ile uyumsuz değildir. Yine kaza ve kader sadece 

Allah’ın önbilgisindeki kayda dayandığı için ve Allah’ın bilgisi, nesnesini zorunlu olarak belirlemediği için 

insana bir zorunluluk ve zorlama getirmez. Allah’ın ezelde bildiği şey, insanın söz konusu eylemi özgürce seçip 

yapacağıdır. İnsanın yapacağı bu eylemi Tanrı’nın biliyor olması, insandan sorumluluğu kaldıracak bir bilgi 

değildir. Mâtürîdî‟ye göre, Allah’ın fizikî dünyaya taalluk eden ilim ve iradesi ile insana taalluk eden ilim ve 

iradesi aynı değildir. Allah’ın ilminin iradeli bir varlık olan insana taalluku, mahrum edici/engelleyici bir bilgi ve 

irade değildir (Düzgün, 2018: 38). 

Mâtürîdî, Allah Teâlâ’nın insana emir ve yasaklar yöneltmesini onun özgür oluşu bağlamında 

değerlendirir. Ona göre insanoğluna emir ve yasakların yöneltilmesi, insanın gerçekleştirdiği fiillerin, işlenme ve 

elde etme açısından bizzat kendisine ait olduğunun delilidir. Çünkü kendisine ait fiilleri olmayan bir varlığa, 

emir ve yasakların yöneltilmesi, teklifte bulunulması akıl nazarında çelişkili bir durumdur ve hikmetsiz işler 

yapmaktan uzak olan Yüce Allah’tan böyle bir şeyin meydana gelmesi imkânsızdır. Aynı şekilde kendi 



 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  812 

iradesiyle özgürce karar veremeyen bir varlığa, onun iyi eylemlerinin karşılığında mükâfat, kötü fiillerinin 

neticesinde ise ceza alacağının bildirilmesinin akıl ve hikmet nazarında abes kabul edileceği açıktır. Zira hakikî 

manada fiil işleme yetki ve yeteneği olmayan bir kimsenin emir ya da yasağa muhatap olması ve buna bağlı 

olarak mükâfat veya ceza ile karşılaşması anlamsız ve hikmetten yoksun bir tavırdır (Demir, 2019: 182). 

İnsana irade (seçme ve yapma/yapmama özgürlüğü) verilmesinin hikmeti, imtihan dünyasında her bir 

insanın kendi tercihleriyle iman veya küfrü serbest bir şekilde tercih etmesidir. Böylece o, kendi özgür seçimine 

bağlı olarak mükâfat veya cezayla karşılaşacaktır. İnsanın özgür bir varlık olması ilâhî hikmetin gereğidir. Şayet 

insan, dileyip seçme ve bu seçime bağlı olarak eyleme özgürlüğüne sahip olmasaydı, teklife muhatap olup sınava 

tabi tutulamazdı; bu sınavın neticesinde insana, mümin ya da münkir hükmü verilemez ve buna bağlı olarak 

insan âhirette mükafât veya ceza ile karşılaşmazdı. Kısacası teklif ve imtihan, insanın özgür oluşuyla anlam 

kazanmaktadır.  

Sonuç 
İmam Mâtürîdî’nin mükâfat ve cezanın ontolojik temellerine dair görüşleri, insanın yaratılışındaki bazı 

hikmetler çerçevesinde ele alınmıştır. Bu bağlamda, insanın diğer varlıklardan farklı olarak sahip olduğu özel 

niteliklerin kendisine bir amaç gözetilerek verildiği görülmektedir. Mâtürîdî’nin hikmet kavramıyla 

ilişkilendirdiği insanın ontolojik yetkinliği, onu diğer varlıklardan ayrı kılarken, yüklendiği sorumluluk hayatının 

anlamını ortaya koymaktadır. Mâtürîdî’nin hikmet felsefesi çerçevesinde insan, mutlu bir akıbet için bu dünyada 

imtihan edilecek, bu imtihan bir takım emir ve yasaklar ile gerçekleşecektir. İmtihan, doğası gereği mükâfat ya 

da ceza ile sonuçlanacaktır. Sonucu bir yandan teşvik edici, bir yandan da sakındırıcı olan imtihan dünayasında 

insan, emir ve yasaklar uyarınca yaşamaya gayret ederse hem bu dünyada hem de ahiret yurdunda mutlu 

olacaktır. 

Mâtürîdî’ye göre, fizyolojik ve biyolojik imkânlarıyla, aklını ve iradesini kullanarak özgürce tercihli 

eylemler yapabilen insan, amaçsız ve anlamsız yaratılmış olamaz. O, yaratıcı ile yaratılan arasındaki ilişkiyi 

ontolojik bir zemine yerleştirirken, insanın anlam ve amaç bakımından özel konumunu “hikmet”le anlaşılır 

kılmaya çalışmaktadır. Mâtürîdî’ye göre insan, Allah’ın kendisine yüklediği sorumluluğun gereğini yerine 

getirebilecek bütün yetkinlik ve yeterliliğe sahipitir. Böylece insan gerek bireysel gerekse toplumsal açıdan 

sorumluluklarını yerine getirmesi beklenen biri olarak, kendisini bekleyen akıbetin mükâfat veya ceza olacağının 

bilincinde olmalıdır. Bu sonuç, adalet ve hikmet açısından ontolojik bir zorunluluktur. 

İnsan, fiillerinden sorumlu ve yükümlü olabilmesi için bedensel ve zihinsel açıdan gelişmiş olmalıdır. 

Bedensel gelişme veya yeterlilik, teklif nesnelerinin yerine getirilmesi ve zihinsel gelişmenin kendine bağlı 

olması dolayısıyla sorumluluk açısından gereklidir. Nitekim Mâtürîdi, aklın her iyi ve güzel olanı iyi ve güzel 

olarak; her kötü ve çirkin olanı kötü ve çirkin olarak algılama yeteneğine sahip olduğunu ifade ettikten sonra şu 

önemli ilkeyi tespit etmektedir: Akıl varsa, din olmasa bile sorumluluk vardır; akıl yoksa, din olsa bile 

sorumluluk yoktur. 

Mâtürîdî’ye göre, insanın sorumluluğunun (teklîf) temeli, bir eylemi yapma (iktisâb) gücü değil, aksine o 

eylemi özgürce seçme (ihtiyâr) ve yapma (iktisâb) gücüne sahip oluşudur. Bu iki yeti, rasyonel bir varlık olması 

hasebiyle insana bahşedilen yetilerdir ve sorumlu ve sorgulanabilir varlık olmasını sağlayan da bunlardır. İnsana 

irade (seçme ve yapma/yapmama özgürlüğü) verilmesinin hikmeti, imtihan dünyasında her bir insanın kendi 

tercihleriyle inanmayı ya da inanmamayı serbest bir şekilde tercih etmesidir. Böylece o, kendi özgür seçimine 

bağlı olarak mükâfat veya cezayla karşılaşacaktır. İnsanın özgür bir varlık olması ilâhî hikmetin gereğidir. Şayet 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  813 

insan, dileyip seçme ve bu seçime bağlı olarak eyleme özgürlüğüne sahip olmasaydı, teklife muhatap olup sınava 

tabi tutulamazdı; bu sınavın neticesinde insana, mümin ya da münkir hükmü verilemez ve buna bağlı olarak 

insan âhirette mükafât veya ceza ile karşılaşmazdı. Teklif ve imtihan, insanın özgür oluşuyla anlam 

kazanmaktadır.  

Sonuç olarak, Mâtürîdî’ye göre, yaratılışın anlam ve amacı hikmet kavramıyla açığa çıkmaktadır. İnsan, 

hikmetli yaratılışına bağlı olarak bu dünyada imtihana tabi tutulmakta ve bu imtihanın sonucuna göre mükâfat 

veya ceza ile karşılaşmaktadır. Ayrıca, mükâfat ya da ceza salt teşvik ve sakındırma aracı olmayıp, varoluşun 

anlamını tamamlayan ve insanın yaratılış gayesini gerçekleştirme imkânı sağlayan nihâî hakikattir. 

  



 
 

Osman Verim 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  814 

Kaynakça | References 
Alper, H. (2009). İmam Mâturîdî’de Akıl-Vahiy İlişkisi. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Arslan, H. (2009). Mâtürîdî’ye Göre Evren ve İnsanın Yaratılış Hikmeti. Hikmet Yurdu, İmam Mâtürîdî 

ve Mâtürîdîlik Özel Sayısı 2(4), 71-90. http://dx.doi.org/10.17540/hy.v2i4.64 

Arslan, H. (2024). Mâtürîdî’nin Hikmet Tasavvurunda Evren, İnsan ve Din. İstanbul: Ensar Yayınları. 

Cansız, H. (2023). Kelâmda Hikmet Teorileri ve Hikmet-İlahî Fiil İlişkisi. Necmettin Erbakan 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 53(1), 1-15. https://doi.org/10.51121/akif.2023.29 

Demir, O.N. (2019). Mâtürîdî’de insan tasavvuru [Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü]. 

https://doi.org/10.15370/maruifd.1196785 

Düzgün, Ş.A. (2018). Mâtürîdî’de Bireysel Ahlakî Otonomi. Gümüşhane Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, 7(14), 1-10.  

Evkuran, M. (2019). İslâm Kelâmında Zihniyetler. Ankara: Ankara Okulu Yayınları. 

Işık, H. (2019). Mâtürîdî’nin Düşüncesinde İrade Özgürlüğünün Temellendirilmesi. (Ed.), İmam 

Mâtürîdî’nin İzdüşümü içinde. (35-57. ss.). Ankara: Fecr Yayınları. http://hdl.handle.net/11469/458 

İbn Fûrek, E. B.M. (2005). Mücerredü makâlâti’ş-şeyh Ebi’l-Hasan el-Eş‘arî. (thk. Ahmed Abdurrahîm 

es-Seyyâh). Kahire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye. 

İbn Manzûr, E.C.M. (1414). Lisânü’l-‘Arab. Beyrut: Dâru Sâdır. 

Kâdî Abdülcebbâr, E. (1958). el-Muğnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-‘adl 6 (et-Ta‘dîl ve’t-tecvîr). (thk. Mahmud 

Muhammed Kasım). Kahire: Dârü’l-Mısriyye li’t-Te’lif ve’t-Terceme. 

Karadaş, C. (2018). İnsan Fiilleri. (Ed.), Kelâm içinde (381-392. ss.). (7. Baskı). Ankara: Grafiker 

Yayınları.  

Maraz, H. (2017). Mu’tezile’de Mükâfat ve Cezayı Temellendirme Yöntemi. İstanbul: Endülüs Yayınları. 

Mâtürîdî, Ebu Mansur Muhammed. (2003). Kitâbü’t-Tevhîd. (nşr. Bekir Topaloğlu & Muhammed Aruçi. 

İstanbul: İSAM Yayınları. 

Mâtürîdî, Ebu Mansur Muhammed. (2005-2011). Te’vîlâtü’l-Kur’ân. (nşr. Ahmet Vanlıoğlu & Bekir 

Topaloğlu vd.) (C. 1-17). İstanbul: Mizan Yayınevi.  

Mâtürîdî, Ebu Mansur Muhammed. (2002). Kitâbu’t-Tevhîd Tercümesi. (çev. Bekir Topaloğlu). Ankara: 

İSAM Yay.  

Mâtürîdî, Ebu Mansur Muhammed. (2021). Kitâbu’t-Tevhîd Tevhid İnancının Aklî Temelleri. (çev. Tahir 

Uluç). İstanbul: Ketebe Yayınları. 

Mâtürîdî, Ebu Mansur Muhammed. (2015-2019). Te’vîlâtü’l-Kur’ân Tercümesi. (çev. Bekir Topaloğlu & 

Kemal Sandıkçı). (Ed.Yusuf Şevki Yavuz). İstanbul: Ensar Yayınları.  

Nesefî, Ebu’l-Muîn. (2004). Tabsıratu‟l-edille. (C. 1-2). (thk. Hüsyin Atay). Ankara: DİB Yayınları. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn. (1407/1987). et-Temhîd fî usûli’d-dîn. (thk. Abdülhayy Kâbil). Kahire: Dâru’s-Sekâfe 

li’n-Neşr ve’t-Tevzî’. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn. (2000). Bahru’l-Kelâm. (2. Baskı). (thk. Veliyyüddîn Muhammed Sâlih el-Farfûr). 

Dımaşk: Mektebetü Dâr-ı Farfûr. 

Oral, O. (2015). Mâtürîdî’de Akıl ve Yaratılış Hikmeti. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, 40, 139-158. https://hdl.handle.net/20.500.12452/8894 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/neuifd/issue/19721/210811 



 
 

Mâtürîdî’de Mükâfat ve Cezanın Ontolojik Temelleri: İnsanın Yaratılışındaki Hikmetler Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  815 

Öğük, E. (2013). Mâtürîdî’nin Düşünce Sisteminde Şer-Hikmet İlişkisi. (2. Baskı). Ankara: TDV 

Yayınları.  

Özervarlı, M. S. (1998). Hikmet (Kelâm). TDV İslâm Ansiklopedisi (Cilt 17) 511-514. İstanbul: TDV 

Yayınları.  

Pessagno, J.M. (1996). Mâtürîdî’ye Göre Akıl ve Dini Tasdik. (çev. İlhami Güler). Ankara Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 35, 425-435. 

Pezdevî, Ebu’l-Yüsr. (1980). Ehl-i Sünnet Akâidi. (çev. Şerafeddin Gölcük). İstanbul: Kayıhan Yay. 

İsfahânî, R. (t.y). el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân. (thk. Muhammed Seyyid Keylânî). Beyrut: Dâru’l-

Marife.  

Sâbûnî, Nûruddin b. Ebu Bekr. (1979). Mâturîdiyye Akaidi. (çev. Bekir Topaloğlu). Ankara: DİB 

Yayınları.  

Ünverdi, V. (2029). Kelâmda Kesb Teorileri. Sistematik Kelâm içinde (Ed.) Ankara: Bilimsel Araştırma 

Yayınları. 

Yar, E. (2017). Müslüman Kelâmında Teklif ve Sorumluluk (2. Baskı). Ankara: Ankara Okulu Yayınları.  

Yeprem, M. S. (1984). İrade Hürriyeti ve İmam Mâtürîdî. İstanbul: Marmara Üniveristesi İlahiyat Vakfı 

Yayınları. 

Yüksel, E. (1988). İlâhî Fiillerde Hikmet. Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 8, 43-76. 



 

	 2025, 10/3: 816-835 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Ehl-i Beyt, İslam kültür tarihinde derin bir anlama sahip olan bir kavramdır. 
Kur’an ve hadislerde sözlük anlamıyla kullanılan bu kavram Hz. 
Muhammed’in ev halkını yani ailesini kapsar. Onların vefatı ile de son bulur. 
Onların çocukları ve torunları Ehl-i Beyt’in neslidir. Ehl-i Beyt, İslam dininin 
temel unsurlarından biri olarak hem dini hem de sosyal açıdan önemli bir yer 
tutmaktadır. Ehl-i Beyt’in önemi, Kur'an-ı Kerim ve sahih hadislerde özellikle 
vurgulanmaktadır. Kur'an'da Ehl-i Beyt hakkında çeşitli ayetlerde övülmeleri, 
onların İslam toplumundaki merkezî rollerini gözler önüne serer. Sahih 
hadislerde de Ehl-i Beyt’in yüceltilmesi, onların dini öğretinin köklerine ve 
toplumsal hayata olan katkılarını pekiştirir. Ehl-i Beyt, sadece dini meseleler 
değil, sosyal adalet ve ahlaki değerler alanında da önemli bir role sahiptir. Bu 
anlamda, Ehl-i Beyt, toplumsal sorunlara duyarlı bir yaklaşım sergileyerek, 
sadece kendi çevrelerinde değil, tüm İslam toplumunda etkinlik gösteren bir 
irade olarak öne çıkmaktadır. Onların öğretileri, İslam'ın özünü anlamak için 
de vazgeçilmez bir rehber niteliğindedir. Böylelikle, Ehl-i Beyt, dinin temel 
ilkeleri ile toplumun sosyal adalet anlayışı arasında köprü vazifesi görür. Ehl-
i Beyt'in öğretilerinin, Müslüman toplulukların bir arada bulunması ve manevi 
değerlerin korunmasında büyük etkisi olmuştur. Tanıma ve saygı, Ehl-i Beyt'in 
İslam dinindeki yerinin anlaşılmasında göz ardı edilmemesi gereken 
unsurlardır. İslam'ın ilk dönemlerinde, Ehl-i Beyt'in durumu, Müslüman 
toplum içinde kıymetli bir yere sahip olmuştur. Ancak zaman içinde, bu 
konum çeşitli siyasi ve toplumsal zorluklarla sınanmıştır. Özellikle Ehl-i 
Beyt'in temsilcileri, İslam toplumundaki adalet ve eşitlik prensiplerine vurgu 
yaparak daha sonraları birçok ihtilafın merkezinde yer almışlardır. Ehl-i 
Beyt'in varlığı, Müslüman toplumu içerisinde hem dini hem de sosyal bir 
kimlik oluşturarak iz bırakmıştır. Kur'an'daki ayetler ve hadislerde Ehl-i Beyt'e 
olan saygı, onların İslam üzerindeki etkisinin ne denli büyük olduğunu 
gösterir. Ehl-i Beyt'in adalet anlayışı ve bu konudaki vurguları, İslam'ın adalet 
ilkeleriyle bütünleşerek, onları örnek almayı teşvik eder. Günümüzde Ehl-i 
Beyt'in etkisi ise hem modern İslam düşüncesinde hem de toplumsal ve 
kültürel alanlarda hissedilmektedir. Ehl-i Beyt'in yaşamları ve öğretileri, 
toplumlar arası ilişkilerde de önemli bir yapı taşı olurken, mezheplerin 
birbirleriyle olan ilişkilerinde de bir köprü işlevi üstlenmiştir. Ehl-i Beyt'in 
değeri, sadece tarihsel bir mercekten değil, aynı zamanda günümüzdeki 
Müslümanların yaşam tarzları ve inançları üzerinden de devam etmektedir. 
İnsanların moral ve etik değerleri üzerinde de belirleyici bir rol 
oynamaktadırlar. Ehl-i Beyt, İslam'ın özünü oluşturan evrensel değerlerin 
yaşatılmasında ve uygulanmasında bir kaynak teşkil ederek, inananlar için yol 
gösterici bir konumda durmaktadır. 
 
Anahtar Kelimeler: Hadis, Kur’an, Hz. Peygamber, Ehl-i Beyt, Aile 
 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 18.07.2025 
Kabul Tarihi: 04.09.2025 
Yayım Tarihi: 15.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Yusuf Açıkel 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Yusuf Açıkel 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Açıkel, Y. (2025). Kur'an ve Sahih hadislerde ehl-
i beyt'in konumu. Turkish Academic Research 
Review, 10/3, 816-835, 
https://doi.org/10.30622/tarr.1745372  
 
** Bu makale, 24-25.12.2010 tarihinde 
İstanbul’da düzenlenen “Uluslararası Kur'an, 
Sünnet ve İslam Geleneğinde Ehl-i Beyt” 
Sempozyumu’nda sözlü olarak sunulan ancak 
metni yayımlanmayan “Hadislere Göre Ehl-i 
Beyt’in Konumu” adlı tebliğin içeriğinin 
geliştirilerek ve kısmen değiştirilerek üretilmiş 
hâlidir. Ayrıca, Hadislerle İslâm’da Ehl-i Beyt adlı 
kitabımızdan da yararlanılmıştır. 

 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu**  
The Position of the Ahl al-Bayt in the Qur'an and Authentic Hadiths 

 
Yusuf Açıkel1* 

1 Doç. Dr., Süleyman Demirel Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Hadis Anabilim Dalı, Isparta, Türkiye. 
 
Assoc. Prof. Dr., Süleyman Demirel University, Faculty of Theology, Department of Basic Islamic Sciences, Hadith Division, Isparta, 
Türkiye, https://ror.org/04fjtte88, https://orcid.org/0000-0001-5444-4641, yusufacikel@sdu.edu.tr 
* Corresponding author 

 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1745372
https://ror.org/04fjtte88
https://orcid.org/0000-0001-5444-4641
mailto:yusufacikel@sdu.edu.tr


 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  817 

 
  Abstract 

The Ahl al-Bayt is a concept with profound significance in Islamic cultural 
history. This term, used in its literal sense in the Quran and hadiths, refers to the 
household of the Prophet Muhammad, that is, his family. It concludes with their 
passing. Their children and grandchildren constitute the lineage of the Ahl al-
Bayt. The Ahl al-Bayt holds an important place both religiously and socially as 
one of the fundamental elements of the Islamic religion. The importance of the 
Ahl al-Bayt is particularly emphasized in the Qur'an and authentic hadiths. 
Various verses in the Qur'an praising the Ahl al-Bayt reveal their central roles 
in Islamic society. The exaltation of the Ahl al-Bayt in authentic hadiths 
reinforces their roots in religious teaching and their contribution to social life. 
The Ahl al-Bayt play an important role not only in religious matters but also in 
the areas of social justice and moral values. In this sense, the Ahl al-Bayt stand 
out as a force that is active not only in their own circles but throughout the entire 
Islamic community, demonstrating a sensitive approach to social issues. Their 
teachings are also an indispensable guide for understanding the essence of 
Islam. Thus, the Ahl al-Bayt acts as a bridge between the fundamental 
principles of religion and the community's understanding of social justice. The 
teachings of the Ahl al-Bayt have had a significant impact on the unity of 
Muslim communities and the preservation of spiritual values. Recognition and 
respect are elements that should not be overlooked in understanding the place 
of the Ahl al-Bayt in Islam. In the early days of Islam, the Ahl al-Bayt held a 
valuable place within the Muslim community. However, over time, this position 
was tested by various political and social difficulties. In particular, the 
representatives of the Ahl al-Bayt, emphasizing the principles of justice and 
equality in Islamic society, later became the center of many disputes. The 
existence of the Ahl al-Bayt has left its mark by forming both a religious and 
social identity within the Muslim community. The respect for the Ahl al-Bayt 
in the verses of the Qur'an and the hadiths shows how great their influence on 
Islam is. The Ahl al-Bayt's understanding of justice and their emphasis on this 
issue, integrated with the principles of justice in Islam, encourages others to 
follow their example. Today, the influence of the Ahl al-Bayt is felt both in 
modern Islamic thought and in social and cultural spheres. The lives and 
teachings of the Ahl al-Bayt serve as an important building block in inter-
community relations, while also acting as a bridge between different sects. The 
value of the Ahl al-Bayt continues not only through a historical lens, but also 
through the lifestyles and beliefs of Muslims today. They also play a decisive 
role in people's moral and ethical values. The Ahl al-Bayt serve as a source for 
preserving and applying the universal values that constitute the essence of 
Islam, standing as a guiding light for believers. 
 
Keywords: Hadith, Quran, Prophet Muhammad, Ahl al-Bayt, Family 
 

Research Article 
 
History 
Recieved: 18.07.2025 
Accepted: 04.09.2025 
Date Published: 15.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Yusuf Açıkel 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Yusuf Açıkel 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Açıkel, Y. (2025). The position of the ahl al-bayt 
in the Qur'an and Authentic Hadiths. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 816-835,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1745372 
 
** This article is based on the paper titled 
“The Position of Ahl al-Bayt According to 
Hadith,” which was presented orally at the 
“International Symposium on Ahl al-Bayt in 
the Qur'an, Sunnah, and Islamic Tradition” 
held in Istanbul on December 24-25, 2010, 
but whose text was not published. and whose 
text was not published. It also draws on our 
book Hadislerle İslâm’da Ehl-i Beyt (The 
Ahl al-Bayt in Islam According to the 
Hadith). 
  

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1745372


 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  818 

Giriş 
Kur'an ve sünnette Ehl-i Beyt'in konumu, âyet ve hadisler ışığında büyük bir önem taşımakta ve çok boyutlu 

bir anlam kazanmaktadır. Kur'an'da Ehl-i Beyt'e dair açık ifadelere yer verilmiş olup, özellikle Hz. Muhammed’in 

(s.a.s) ailesine gösterilen hürmet ve muhabbet, onların ictimâî rollerini pekiştirmekte ve bu durumun ne kadar 

önemli olduğunu gözler önüne sermektedir. Bu bağlamda, Ehl-i Beyt’in hem dini hem de sosyal anlamda taşıdığı 

sorumluluklar, toplumu birliğe, saygı ve sevgiye teşvik etmekte, bu değerlerin güçlenmesine yardımcı olmaktadır. 

Ehl-i Beyt’in, İslam toplumunda sadece tarihî değil, güncel anlamda da birlik ve barışa katkı sağlayan bir güç 

olduğu oldukça açıktır. Kısaca, Kur'an ve Sünnet’in ışığında Ehl-i Beyt’in yeri, onların ahlakî ve ictimâî 

boyutlarıyla her dönem önemini koruyan bir konumda olup, Müslümanlar arasındaki hürmet, muhabbet ve 

kardeşliğin temel kaynağını oluşturmaktadır. 

Sahabeden günümüze kadar Kur’an ile sünnet, ümmetin müşterek referansları olmasına rağmen, ilk 

nesillerden itibaren farklı anlayışlar bazen ifrata, bazen tefrite dönüşmüştür. Gerçekten sağlıklı, tutarlı ve doğru 

bir İslâm anlayışı, İslam’ın temel kaynaklarının doğru anlaşılmasına bağlıdır. 

Bu kavram kargaşasına paralel olarak, “fitne” olayı diye adlandırılan Hz. Osman’ın şehid edilmesinin 

hemen ardından cereyan eden siyasi ve dini sebeplerle meydana gelen bölünmeler ve insanların sevgi ve asabiyet 

duygusunda aşırılığa gitmeleri sonucunda, her grup kendi düşünce veya mezhebini desteklemek ve taraftarlarının 

sayısını artırmak maksadıyla hadis uydurmuşlardır. Özellikle Muhtar es-Sekafi (74/693) zamanında uydurmaların 

yaygınlaştığı bilinmektedir (Yücel, 1996: 18).  Hatta Irak’ta hadis uyduranlar için “Gece basıyorlar, gündüz 

harcıyorlar” sözü meşhur olmuştur. Ancak hicri birinci asırda sahâbe ve büyük tâbiîlerin hayatta olması en mühim 

güven âmili ve uydurma faaliyetlerinin en önemli engeli olmuştur (Yücel, 1996: 19). 

Şimdi de yine konumuzun anlaşılmasına temel teşkil edecek önemli bir husus olan Ehl-i Beyt kavramı ve 

mahiyeti üzerinde kısaca duralım. Bilindiği gibi Cahiliye dönemi sonrasında İslâm, her bir ferdinin hak ve 

sorumluluklarını belirterek ailenin toplumda ne kadar önemli bir müessese olduğunu ortaya koymuştur. İslâm’ın 

getirdiği esaslar, baba otoriteli aile modelini (Bardakoğlu, 1996: 11) öngörür ki bu model Cahiliye döneminde de 

bulunmakta olup ailede reis babadır (Uğur, 1980: 130. Örnek âyetler için bkz. el-Bakara 2/228; en-Nisâ 4/34; et-

Tahrîm 66/6. Örnek hadisler için bkz. el-Buhârî, 1992: “Cum’a” 11, “Ahkâm” 1; Müslim, 1992: “İmâre” 20). 

Geleneksel ve geniş aile tipi olarak da nitelendirilen bu aile modelinde fertlerin aileye bağlılık bilinci ve babanın 

aile kurumunun fertleri üzerindeki kontrol gücü yüksektir (Erkal, 1991: 79). 

1. Ehl-i Beyt Kavramı ve Mahiyeti 
Ehl-i Beyt terimi, “ehl” ve “beyt” kelimelerinden oluşmaktadır. “Ehl” kelimesi Arapça (e-h-l) kökünden 

gelmekte olup masdardır. Evlenmek, ahbab edinmek, alışmak, cana yakın olmak” (Halîl b. Ahmed, 1988: 4/89-

90; er-Râğıb el-İsfahânî, ts.: 1/29; İbn Manzûr, 1994: 1/163-164) anlamlarını kapsamaktadır. 

Terim olarak kişinin ehli; bir çatının topladığı ve bir araya getirdiği kimselerdir. Daha sonraları bu kelime, 

anlamı genişleyerek neseb, din, sanat, ev, belde veya buna benzer unsurların bir araya getirdiği kimselere ad olarak 

verilmiştir (Ebü’l-Bekâ, 1993: 210-211). Yani “Ehl” kelimesi terim olarak, önceleri “hane halkı” daha sonra ise, 

bir yerde veya bir işte bulunanlar manasında bir ad olarak kullanılmıştır. O halde Hz. Peygamber ve Cahiliye 

döneminde şimdilik tesbit edilen en eski kullanımlardan biri olarak “hane halkı” manasının tercih edilmesi gerekir. 

Bu anlamın tercih edilmesinin sebeplerinden birisi de, hadislerdeki kullanıma uygun düşmesidir. 

İslâmî dönemden itibaren günümüze kadar ıstılahî olarak ilk akla “Hz. Peygamber’in ailesi” gelse de İslâm 

öncesinde kullanılan “kişinin ailesi” anlamını içerdiği Ebû Hüreyre’den gelen şu rivayetten anlaşılmaktadır: 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  819 

“Kasten oruç bozup keffaret ödemesi istenilen kişi Hz. Peygamber’e: Allah’a yemin ederim ki, Medine 

(hurmalarını) almaya lâyık benim ehl-i beytimden daha fakir bir ehl-i beyt yoktur.” (Buhârî, 1992: “Savm” 30-31) 

demiştir (et-Tirmizî, 1992: “Fedâilü’l-Kur’an” 13; İbn Mâce, 1992: “Mukaddime” 16; Ahmed b. Hanbel, 1992: 

5/89). Yine Ebû Zer (r.a), Hz. Peygamber’in kendisine: “Çorba pişirdiğin vakit suyunu çok koy, sonra 

komşulardan bir ehl-i beyte bak ve kendilerine iyilik yaparak ver” diye tavsiyede bulunduğunu ifade etmiştir 

(Müslim, 1992: “Birr” 143). Tabii ki hadiste geçen ehl-i beytin içine baba, eşi ve çocukları dâhil olmaktadır. 

Ehl-i Beyt kavramının Cahiliyede siyasî bir fonksiyon olarak kullanıldığı şeklinde bir iddia da 

bulunmaktadır (Varol, ts.: 86-87). Ancak yaptığımız araştırmada o dönemlerde kullanılan “ehl-i beyt” ifadesi 

sözlük anlamında yani “Kâbe’nin meskûnları” manasında kullanılmıştır. Hatta İbn Hişâm’ın “es-Sîretü’n-

Nebeviyye” adlı eserinde geçen ifade, bu görüşümüzü kanıtlamaktadır. Kusayy b. Kilâb her hac mevsiminde 

Kureyşlileri toplayarak onlara: 

ةماركلاب فیضلا قحا مھو ھتیب راوزو )ھلھا و( الله فیض جاجحلا نا و مرحلا لھا و ھتیب لھاو الله ناریج مكنا شیرق رشعم ای  

 Ey Kureyş topluluğu, siz Allah’ın komşuları, O’nun Beyt’inin (Kâbe) ve Harem’inin ehlisiniz. 

Gerçekten hac ibadetini yapanlar Allah’ın misafirleridir. (O’nun ehlidir) ve O’nun Beyt’inin (Kâbe) 

ziyaretçileridir. Onlar misafire ikrama daha hak sahibidir.” (İbn Hişâm, 1981: 1/141) Buradaki “ehl-i beyt” ifadesi; 

dinî, siyasî ve ekonomiyi içeren bir anlamda (Kutlu,  2000: 102; Varol, ts.: 87) değil, sözlükteki “Kâbe’nin 

meskûnları” manasındadır. Dolayısıyla o vakitte ıstılâhî anlamını kazanmamış ifadenin, kelime anlamı olarak 

değerlendirilmesi daha doğru olacaktır. Ancak sonradan Abbasiler, siyasi menfaatleri uğruna kendilerinin gerek 

İslâm’dan önce gerekse İslâm’dan sonra Kâbe’de uygulayageldikleri sikâye ve rifâde görevleri sebebiyle Ehl-i 

Beyt’ten olduklarını iddia etmişlerdir (Varol, ts.: 91-92). 

Sonuçta Ehl-i Beyt ifadesi Cahiliye ve Hz. Peygamber dönemlerinde zorlama yorumlara sapmadan lügatta 

geçtiği şekilde “Ev halkı, hane halkı” anlamında kullanıldığı, ilgili âyetler (Hûd 11/73; el-Kasas 28/12; el-Ahzâb 

33/33) ve hadislerden (el-Buhârî, 1992: “Megazi” 83, “Eymân” 22; “Rikâk” 17; “Merdâ” 17, “İ’tisam” 26; 

Müslim, 1992: “Müsâfirîn” 215; “Zühd” 18-20, 25-26; “Fedâilü’s-Sahabe” 66; en-Nesâî, 1992: “el-Fer’u ve’l-

atîre” 1; “Tahrim” 9; “Dahâyâ”  37) anlaşılmaktadır. Dolayısıyla Ehl-i Beyt’in muhtevasına aile reisi başta olmak 

üzere evin hanımı, çocukları ve evde oturanların girdiği ifade edilmektedir. Maalesef bu terkibe, farklı anlamlar 

yüklenmesinin ve siyasî amaçlar için kullanılmasının başlangıcı Hz. Hüseyin’in şehid edilmesinden sonradır. 

Kavramın anlam ve fonksiyon açısından değişiminin belki tek sebebi değil ama en önemli sebebi Hz. Hüseyin’in 

şehid edilmesi olmuştur (Varol, ts.: 288). Ancak ehl-i beyt kavramı siyasî olarak, Hz. Hüseyin ve çevresindeki 

insanlarca kullanılmamıştır. Böyle bir kullanım olsa idi, bu sahîh rivayetlere yansır ve ondan sonraki olaylar içinde 

ciddi bir dayanak oluştururdu (Varol, ts.: 277-278). 

  2. Ehl-i Beyt Terkibinin Kur’ân-ı Kerîm’de Kullanımı 
Kur’ân-ı Kerîm’de ehl-i beyt terkibi Hz. İbrahim, Hz. Mûsâ ve konumuzun temelini oluşturan Hz. 

Muhammed’in (s.a.s) ailesi ile ilgili zikredilmiştir. 

2.1. Hz. Peygamber ile İlgili Kullanımı 
 

ًاریھِطَْت مْكُرَھِّطَُیوَ تِیَْبلْا لَھَْأ سَجْرِّلا مُكُنعَ بَھِذُْیلُِ Äَّ دُیرُِی امََّنإِ   
“Ancak Allah siz Ehl-i Beyt’ten özellikle ricsi gidermek ve sizi tertemiz yapmak diler” (Ahzâb, 33/33). 

Âyette geçen Ehl-i Beyt ile ilgili çoğunluğun görüşü; “Hz. Peygamber’in ev halkı” (el-Mâtürîdî, ts.: 527a; 

et-Tabersî, 1994: 9/356; el-Kurtubî, 1952: 14/182) olup âyeti tâkip eden “evlerinizde okunanı hatırlayın” (el-



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  820 

Ahzâb, 33/34) ifadesi (el-Mâtürîdî, ts.: 527a; el-Kurtubî, 1952: 14/182; İbn Kesîr, 1966: 5/458) buna delâlet 

etmektedir. Ancak ehl kelimesinin muhtevasına kimlerin girdiği hususu ihtilaflıdır (et-Tabersî, 1994: 9/356; el-

Kurtubî, 1952: 14/182; İbn Kesîr, 1966: 5/458).  

2.2. Hz. İbrahim’le İlgili Kullanımı 
دٌیجِمَ دٌیمِحَُ ھَّنإِ تِیَْبلْا لَھَْأ مْكُیَْلعَُ ھُتاكَرََبوَِ Äَُّ ةمَحْرَِ Äَّ رِمَْأ نْمِ نَیبِجَعَْتَأ اوُلاَق  

 
“(Melekler ona) dediler ki: Sen Allah’ın emrine mi şaşıyorsun? Allah’ın rahmeti ve bereketleri siz Ehl-i Beyt’in 

üzerine olsun. Şüphe yok ki Allah nimet vermesiyle hamde lâyıktır, lütuf ve ihsanıyla yücedir” (Hûd, 11/73) 

meâlindeki âyette yer alan Hz. İbrahim’in Ehl-i Beyti’nin muhtevasına Hz. İbrahim’in hanımı girmektedir. 
2.3. Hz. Mûsâ İle İlgili Kullanımı 

نَوحُصِاَنُ ھ َل مْھُوَ مْكَُلُ ھَنوُلُفكَْی تٍیَْب لِھَْا ىلٰٓعَ مْكُُّلدَُا لْھَ تَْلاَقَف لُبَْق نْمِ عَضِارَمَلْا ھِیَْلعَ اَنمَّْرحَوَ  
“Biz daha önce (annesi gelmeden) bütün sütannelerinin sütünü ona haram etmiştik (kimsenin sütünü 

emmiyordu). Bunun üzerine Mûsâ’nın kız kardeşi, Firavun ailesine şöyle dedi: “Sizin için onun bakımını yapacak 

ve ona nasihat edecek bir Ehl-i Beyt’i (ev halkını) size göstereyim mi?” (el-Kasas, 28/12) âyeti Hz. Mûsâ’nın Ehl-

i Beyt’ini konu edinmektedir. (Mâtürîdî, ts.: 484a.) Bizi ilgilendiren asıl konu da âyette geçen ehl-i beyt ifadesidir. 

Hz. Mûsâ’nın evdeki kız kardeşi ile Firavun ve hanımı arasında geçen konuşmadan (el-Kurtubî, 1952: 13/ 257) 

anlaşıldığına göre ehl-i beyt ifadesi ile sadece Hz. Mûsâ’nın annesi kastedilmemektedir. Nitekim Firavun’un 

hanımı Âsiye, çocuğun sarayda emzirilmesini istediğinde Mûsâ’nın annesi: “Benim kocam ve çocuklarım 

bulunmaktadır. Bu sebeple çocuğu ancak evimde emzirebilirim” demesi üzerine Âsiye de olumlu cevap vermiştir 

(İbn Kesîr, 1966: 5/267). Âyette Mûsâ’nın kız kardeşinin, çocuğun bakımını üstlenecek ve ona nasihat edecek bir 

Ehl-i Beyt’i zikretmesi ve Firavun’un, bakıcının kim olacağı şeklindeki sorusuna “annem” diye cevap vermesi 

(İbnü’l-Cevzî, 1965: 6/206) çocuğun bakımını üstlenecek Ehl-i Beyt’in direği olan ev hanımının,”evde bir kocam 

ve çocuklarım var” açıklamasını yapması koca, hanım ve evdeki çocukların ehl-i beyt kavramına dâhil olduğunu 

göstermektedir. Bu durumun Hz. Peygamber için de geçerli olduğu ve tathîr âyetindeki (el-Ahzâb, 33/33) Hz. 

Muhammed’in (s.a.s) Ehl-i Beyti’nin muhtevasına da hanımları ve evdeki çocuklarının girdiği anlaşılmaktadır. 

Târihî süreç içinde Ehl-i Beyt konusundaki farklı anlayışlar günümüzde de temsilcilerini bulabilmekte, söz 

konusu tartışmalar güncelliğini korumaktadır. Nitekim Ehl-i Beyt’in kimliği ile ilgili olarak; sadece Hz. 

Peygamber’in eşleri, Âl-i abâ yani Hz. Peygamber’le birlikte Hz. Ali, Fâtıma, Hasan ve Hüseyin şeklinde görüşler 

olduğu gibi (Öz, 1994: 10/501) âl-i abâ ile birlikte Hz. Peygamber’in hanımları, zekât almaları haram olanlar, Ehl-

i Beyt deyimini geniş anlamda tutarak bütün ev halkı, yakın akraba, uzak akraba, hatta bütün ümmet için kullanan, 

Ali-Fâtıma soyundan gelen İmamlar zinciri (Öztürk, 1997: 111) Hz. Ali’nin soyu (Öz, 1997: 14), müttakî olanlar, 

âl-i abâ ve On iki imam (Üçer, 2004: 255, 399-401), On iki imamla beraber eşleri  (Üçer, 2004: 255, 400), On iki 

imam ve nesli (Üçer, 2004: 255, 399), Allah’ın iradesini tutanlar, Hz. Muhammed’in bedenen çocukları ile birlikte 

mânevî çocuklarının da Hânedân-ı Ehl-i Beyt’i teşkil ettiği (Varlık, 1993: 5) şeklinde görüşler vardır. 

Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’i ile ilgili olan ve tathîr adıyla anılan âyetin (el-Ahzâb, 33/33) tefsiri 

esnasında, müfessirlerin beyanına göre bu âyetin içerisinde bulunduğu Ahzâb sûresi, hicri 5-7 yılları arasında nâzil 

olmuştur (Esed, 1996: 2/849; Ateş, ts.: 417). Bu âyet nâzil olduğunda Hz. Peygamber’in evinde ve himayesi altında 

kimler vardı? Bilindiği gibi Hz. Peygamber’in evi (Beyt) odalardan (hucûrât) meydana gelmekte, her odada bir eşi 

bulunmaktaydı. Bedir savaşından sonra müşrik kocası Ebü’l-Âs b. Rabi’den ayrılıp Mekke’den Medine’ye hicret 

eden kızı Hz. Zeyneb ile onun kızı Ümâme ise Rasûlullah’ın hücre-i saadetine bitişik bir odada, Hz. Peygamber’in 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  821 

himayesinde barınmaktaydı (ez-Zehebî, 1987: Meğâzî 69). Bu durum Ebü’l-Âs b. Rabi’nin müslüman olup hicri 

7. yılında Medine’ye gelmesine kadar devam etmiştir (İbn Sa’d, ts.:  8/33; Muhibbüddin et-Taberî, ts.: 186) Hz. 

Peygamber’in diğer çocukları Hz. Rukıyye hicretin 2. senesinde vefat etmişti (İbn Sa’d, ts.: 8/36). Hz. Ümmü 

Gülsûm Hz. Osman’la (İbn Asâkir, 1990: 16/120), Hz. Fâtıma da Ali ile evli olup ayrı evlerde yaşamaktaydılar 

(İbn Sa’d, ts.:  8/19; et-Taberî, ts.: 171-173) Her ne kadar Fâtıma’nın evi Hz. Âişe’nin odasına bitişik olsa da 

(Bozkurt, 1991: 55) o ev bir odadan müteşekkil değildi. Onlar âyetin nâzil olduğu sırada Hz. Ali reisliğinde ayrı 

bir evde oturmaktaydılar. Hz. Osman’ın evi ise, Hz. Peygamber’in evlerinden uzakta idi (İbn Asâkir, 1990: 16/121-

122). Hz. Peygamber’in evi denildiğinde odalardan meydana gelen yerlerin hepsi anlaşılmaktadır. Hz. Zeyneb ve 

kızı Ümame de bu odalardan birinde kalmaktaydı. Âyette geçen “Beyt” kelimesi ile bu odalar; “Ehl” kelimesi ile 

de Hz. Peygamber’in eşleri, kızı ve torunu Ümame kastedilmiştir. 

Şimdi burada Ehl-i Beyt kavramının hadislerde kullanıldığını gösteren önemli birkaç misale de yer verelim. 

Hz. Âişe, “Rasûlullah biz Ehl-i Beyt’e kabaktan yapılmış kap olan Dubba’ ve ziftli kap olan Müzeffette1 

şıra kurmamızı yasakladı” demiştir (el-Buhârî, 1992: “Eşribe”, 8; Müslim, 1992: “Eşribe” 6). Burada Hz. Âişe, 

biz Ehl-i Beyt’e derken başta kendileri olmak üzere ev halkını kastetmiştir. 

Yine Enes b. Mâlik rivâyetinde Rasûl-i Ekrem (s.a.s), Hz. Zeyneb ile evlendiği gün, başta Âişe olmak üzere 

bütün hanımlarının odalarını dolaşmış, her birine “Allah’ın selâmı ve rahmeti siz Ehl-i Beyt’in üzerine olsun” diye 

hitap ederek, onların Ehl-i Beyt’inin mensupları olduğunu vurgulamıştır (el-Buhârî, 1992: “Tefsîr”, 33/8). 

Öte yandan Hz. Âişe rivayetinde; Hz. Peygamber bir sabah üzerinde siyah kıldan dokunmuş mırt/abâ 

(İbnü’l-Esîr, 1972: 9/157) olduğu halde dışarı çıktı. Hz. Hasan, Hüseyin, Fâtıma ve Ali yanına geldiklerinde onları 

abâsının altına aldı. Sonra da bu âyeti (el-Ahzâb, 33/33) okudu” (Müslim, 1992: “Fedâilü’s-Sahâbe”, 61; Ahmed 

b. Hanbel, 1992:  6/162) ifadesi vardır (et-Tirmizî, 1992: “Menâkıb” 31; en-Nesâî, 1969: 8; el-Mübârekfûrî, ts.:  

10/228-229). 

Diğer taraftan Hz. Fatıma’nın Ehl-i Beyt’ten olduğunun delillerinden birisi de şu hadistir: Hz. Peygamber 

kızı Fâtıma’ya: “Her sene Kur’an-ı Kerim’i Cebrail’e bir kere arz ederdim. Bu sene iki kere arz oldu. Bu durumdan 

ecelimin yaklaştığını görüyorum. Ehl-i Beyt’imden ilkin sen bana kavuşacaksın” (el-Buhari, 1992: “Fedâilü’s-

Sahabe”, 12) buyurmuştur. 

Konuyla ilgili Ebû Cemile rivayeti de şöyledir: Hz. Ali öldürülüp yerine Hz. Hasan halife seçilince o da 

namaz kılarken Esed kabilesinden birisi tarafından yaralandı, yarası iyi olunca minbere çıkıp şöyle hitap etti: “Ey 

Irak halkı, bizim için Allah’tan korkun. İçinizde bulunan emirleriniz ve misafirleriniziz. Biz Allah’ın Ahzâb 

sûresinin 33. âyetinde buyurduğu Ehl-i Beyt’iz.” Ebû Cemile’nin ifadesine göre Hz. Hasan bu âyeti o kadar çok 

tekrarladı ki mesciddeki herkes hüngür hüngür ağlamıştı.” (Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, 1988: 10; el-Hatîb, 

1931: 1/138). 

Kanaatimize göre; ilkin, tathîr âyetinin (el-Ahzâb, 33/33) muhtevasına Hz. Peygamber’in eşleri başta olmak 

üzere, âyetin nâzil olduğu sırada Hz. Peygamber’in himayesinde bulunan kızı Hz. Zeyneb ile torunu Ümâme 

girmektedir. İkinci olarak rivayet edilen hadislerin delâletinden, aynı âyetin nâzil olduğu anda hayatta bulunan Hz. 

Peygamber’in eşleri başta olmak üzere çocukları, torunları, damadı Hz. Ali ve ayrıca Hz. Peygamber’in teveccüh 

gösterip iltifat ederek mecâzen Ehl-i Beyt’ine dâhil ettiği Hz. Abbas (et-Tirmizî, 1992: “Menâkıb” 28; ts.: 3/598), 

Selmân (İbn Hişâm, 1981: 3/241; el-Hâkim en-Nîsâbûrî, ts.: 3/598), Vâsile b. Eskâ, Ebû Râfi’, Cerir, Sevbân, 

Sefîne, Zeyneb bint Seleme (Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, 1988: 9) ve Ebû Süfyan’ın girdiği anlaşılmaktadır. 

 
1     Abdullah b. Ömer, dübbâ’nın kabak, mûzeffet’in de ziftli kap anlamına geldiğini açıklamıştır. Müslim, “Eşribe”, 6. 



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  822 

Ehl-i Beyt de, fertlerinin hayatı ile sınırlı olup onların ölmesi ile sona ermiştir. Dolayısıyla onların zürriyetleri, 

meselâ seyyid ve şerîfler Ehl-i Beyt’ten değil, ancak onların neslidir (Açıkel,  2023: 153). 

3. Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’ini Ümmetine Emanet Etmesi ve Sekaleyn hadisi 
Hz. Peygamber, ümmetine Ehl-i Beyt’ini emanet etmiştir. Bu bağlamda, Zeyd b. Erkâm’ın naklettiği 

Sekaleyn hadisinde Hz. Peygamber’in üç defa, “... Ehl-i Beyt’im konusunda size Allah’ı hatırlatırım” (Müslim, 

1992: “Fedâilü’s-Sahâbe” 36-37; Ahmed b. Hanbel, 1992: 4/366-367) buyruğu da burada zikredilmesi gereken 

önemli sahîh bir hadistir. Nitekim Hz. Peygamber Veda Haccı’ndan dönerken Gadîr-i Hum denilen bir göletin 

(Fığlalı, 1996: 13/279-280) yanında durdu. Ağaçların altında yer hazırlanmasını emredip hazır olanlara şöyle 

buyurdu: “Ey insanlar ben de ancak bir beşerim. Rabbimiz’in elçisinin (Azrâil) gelmesi ve onun davetine icabet 

etmem yakındır. Ben size şu iki paha biçilmez sekaleyn/ağırlığı bırakıyorum: Birisi, Allah’ın Kitabı olup, onda 

hidayet ve nur vardır. Allah’ın Kitabı’nı alın ve ona sıkı sarılın.” Hz. Peygamber, Allah’ın Kitabı’na uymayı bir 

hayli teşvik ettikten sonra “diğeri ise, Ehl-i Beyt’imdir. Ehl-i Beyti’im hakkında size Allah’ı hatırlatıyorum” 

buyurdu ve bunu üç defa tekrar etti…”2 

Müslim ve Ahmed b. Hanbel’in sahih rivayetinde bu hadisin devamında şu ifadeler geçmektedir. “Husayn 

ona: Onun Ehl-i Beyt’i kimlerdir ey Zeyd? Kadınları Ehl-i Beyt’inden değil midir? diye sordu. Zeyd; kadınları 

Ehl-i Beyt’indendir, lâkin onun Ehl-i Beyt’i ondan sonra sadaka/zekâttan mahrum olanlardır, cevabını verdi. 

Husayn, onların kim olduğunu sordu. O da: “Onlar âl-i Ali, âl-i Akîl, âl-i Ca‘fer ve âl-i Abbas’tır deyince Husayn; 

bunların hepsi Sadakadan mahrumlar mıdır? sorusuna Zeyd: “Evet” cevabını vermiştir.” (Müslim, 1992: 

“Fedailü’s-Sahâbe” 36-37) Burada lâkin kelimesini âlimler “Ayrıca” diye açıklamışlardır  (İbn Hişâm, 1992: 

1/322). 

“Sekaleyn” kelimesi tesniye olup lügatta hafifin zıddı, kıymetli, değerli, şerefli, korunmuş (İbn Manzûr, 

1994: 11/85-88) gibi anlamlara gelmektedir. Hz. Peygamber’in Kitabullah ile Ehl-i Beyt’i hakkında iki ağır yük 

tabirini kullanması, bunların şanı ve önemi büyük olduğu içindir (Davudoğlu, 1980: 10/254). Ayrıca Sekaleyn 

hadisi Ehl-i Sünnet ve Şia kaynaklarına göre incelenmiş (Zirek, 1998: 1-276) ve incelenmeye devam edecektir.  

Bazı araştırmacıların ifade ettiği gibi, sadece Kur’ân-ı Kerîm’in tavsiye edilip ikinci kısımdaki sünnet veya 

Ehl-i Beyt ifadesinin idrac olma düşüncesi (Erul, 1999: 29-30) kabul edilebilir değil, belki hadisdeki Zeyd b. 

Erkâm diyaloğu idrac olabilir. 

Zeyd b. Erkâm vefat ettiği zaman siyâsi hava oldukça karışık olup hilafet meseleleriyle ilgili çeşitli görüşler 

ortaya atılmış, Hz. Ali ile alâkalı birçok hadisin uydurulması da bu dönemlerde başlamıştı. Dolayısıyla böyle bir 

ortamda bile o günün Müslümanları bu hadisten hilafetin Ehl-i Beyt’e ait olduğunu söylememişlerdir (Sofuoğlu, 

1983: 469). 

Hz. Peygamber’in konu ile ilgili hadisler gözönünde bulundurulduğunda, Ehl-i Beyt’ini ümmetine emanet 

etmesi tabiîdir. Zira vefatından sonra Ehl-i Beyt’i yaşayacak ve onların birçok ihtiyaçları olacaktır. Bir 

Peygamber’in ümmetinden Ehl-i Beyt’ine ihtimam göstermelerini istemesi ve o şekilde vasiyet etmesi doğaldır. 

Çünkü insanlarda genel olarak bir unutma hastalığı vardır. Hz. Peygamber’e ve sünnetine hayatta iken gösterilen 

duyarlılık bile, vefatından sonra genelde gittikçe zayıflama meyline girmiştir. Bu hadiste Hz. Peygamber’in Hz. 

Aişe, Hz. Ali, Hasan ve Hüseyin gibi Ehl-i Beyt fertlerinin başlarına gelebilecek belâ, musîbet, eziyet hatta şehid 

 
2    Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 36-37. Dârimî, Fedâilü’l-Kur’an 1; Sekaleyn hadislerinden Müslim ve Ahmed b. Hanbel’in 

tahriç ettiği Zeyd b. Erkâm rivayeti hem sened hem de metin bakımından aynı olması, senedindeki râvilerin sika olmaları 
dolayısıyla sahîhtir. Zeyd b. Erkâm’ın diğer tarikları gerek senedinde zayıf râvilerin bulunması, gerek metinlerin birbirine 
uymaması sebebiyle zayıftır. Geniş bilgi için bkz. Açıkel, Hadislerle İslâm’da Ehl-i Beyt, s.182-205. 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  823 

edilme vb. olayları sanki sezmişcesine Ehl-i Beyti’ni ümmetine hatırlatmıştır. Nitekim Hz. Peygamber’in göz 

bebeği Hz. Hüseyin’in şehit edilmesi bunun bir isbatı olsa gerek. İşte bunları göz önünde bulunduran Hz. 

Peygamber’in; Ehl-i Beyt’i unutulmasın, hoş olmayan sözler söylenmesin, çirkin hareketler yapılmasın diye kavlî 

sünnet olarak ümmetine emanet ve vasiyet etmiş olduğu kanaatindeyiz.  

Tüm bu uyarı ve tavsiyelerden hareketle Hz. Ebû Bekir (r.a) de, “Muhammed’e (s.a.s) hürmetinizi, onun 

Ehl-i Beyt’i hususunda da gözetip ihtiram ve ikram ediniz” (el-Buhârî, 1992: Fedâilü’s-Sahâbe”, 12, 22; Müslim, 

1992: “Îman” 205; en-Nevevî, ts,: 171) buyurarak Ehl-i Beyt’e ezâ edilmemesini tavsiye etmiştir. Kendi iktidarı 

döneminde de Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’ini korumuş, Rasûlüllah’ı (s.a.s) aratmayacak şekilde onun izinde 

yürümüş, Ehl-i Beyt’i ile ilgili bütün uygulamalarını da aynen devam ettirmiştir (İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 

8/388). Hatta Hz. Ebû Bekir Fedek arazisini Hz. Peygamber’in mirası olarak kabul etmiş, ancak Ehl-i Beyt’in ferdi 

olan Hz. Fâtıma’ya, “Biz Peygamberler topluluğu miras bırakmayız” merfû hadisine binâen bu araziyi 

vermemiştir. (el-Buhârî, 1992: “Ferâiz”, 3, “İ’tisam”, 5, “Meğâzî”, 14, 38; “Humus”, 1, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 12; 

Müslim, 1992:  “Cihad” 51, 52, 54, 56). 

4. Sefîne Hadisi  
Sefîne, gemi anlamında olup “Nuh'un gemisi", ilk devirlerden itibaren "kurtuluş vesilesi" olarak sunulan 

bir sembol durumundadır. Bu benzetmenin kaynağı Hz.Nuh ile kavmi arasında geçen hâdiselerdir. İşte bu olaya 

benzetilerek Ebû Zer Hz. Peygamber’den, “Haberiniz olsun ki içinizde Ehl-i Beyt’imin misali Nûh’un gemisi 

gibidir, ona binen kurtulur binmeyen ise helâk olur” (et-Taberânî, 1984: 3/45-46; el-Hâkim en-Nîsâbûrî, ts.: 2/343, 

3/150-151) buyurduğunu rivayet etmektedir. Şia'ya göre meşhur olan bu hadisin sahih olduğu konusunda onların 

âlimleri icma etmişlerdir. Şia'nın bu konuda böyle iddialı konuşmasının nedeni, kendi âlimlerine ek olarak pek çok 

Sünnî müellifin de rivayete kaynaklarında bu hadise yer vermesi olmalıdır. Nitekim Bezzar, Taberânî, Hâkim en-

Nisaburî gibi Sünni âlimlere atıfta bulundukları görülmektedir. (Kahraman, 2004: 177-179). Dolayısıyla Sefine 

hadisi, Kütüb-i Tis‘a’yı oluşturan temel hadis kitaplarında bulunmamaktadır.  

Hadis ile ilgili yapılan incelemede Şîa’nın tâbi olup fikirlerine temel yaptığı Sefîne hadisinin zayıf olduğu 

söylenebilir (Kahraman, 2004: 175-187). 

5. Ehl-i Beyt’in Hadislerdeki Yeri ve Önemi 
Şüphesiz ki Rasûlullah’ın (s.a.s) ihtimâm gösterdiklerinin başında Ehl-i Beyt’i gelir. Zira kendi yakınlarına 

önem verme duygusu insanoğlunun fıtratında vardır. Bir babanın eşine, ciğerpare yavrularına ve torunlarına 

duyduğu şefkat ve merhametin sonradan kazanılmayıp Yüce Allah tarafından yaratılışta verilmiş olduğu inkâr 

edilemez. Hz. Peygamber de bir baba ve hane reisi olmasıyla evindekilere bu duyguyu herkesten çok gösterecektir. 

Burada genel olarak Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’ine verdiği önemi konu alan hadisler değerlendirilecektir. 

5.1. Hz. Peygamber Nezdinde Ehl-i Beyt 
Hz. Peygamber’in katında Ehl-i Beyt’in değeri oldukça önemlidir. Dolayısıyla Rasûlullah (s.a.s) dünya ve 

ahiret saadetini kazanmaları için onları ibadete teşvik etmiş ve ahdini yerine getirmeleri için önemli görevler 

vermiştir. 

5.1.1. Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’ini İbadete Teşviki  
Bir ev reisinin yapacağı işlerden ilki, evin sâkinlerini ibadete teşvik etmesidir. Bunların başında namaz 

gelir. Çünkü Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyrulmaktadır:  

 

  اھَیَْلعَ رْبِطَصْاوَ ةِلاََّصلابِ كََلھَْأ رْمُْأوَ   



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  824 

 

 “Ehline namazı emret. Kendin de ona sebat ile devam eyle...” (Tâhâ, 20/132) âyetinde Hz. Peygamber’e, 

öncelikle Ehl-i Beyt’ine namaz kılmasını emretmiştir. 

Hz. Enes’ten gelen rivayette, Rasûlullah, tathîr âyeti (el-Ahzâb 33/33) indiği zaman, namaza çıktığında altı 

ay süresince Hz. Fâtıma’nın kapısının yanından geçerken her seferinde: “Ey Ehl-i Beyt namaza.” der ve “tathîr” 

âyetini okurdu.” (et-Tirmizî, 1992: “Tefsîr” 33; Ahmed b. Hanbel, 1992: 3/259.  ifadesi vardır.  

5.1.2. Ehl-i Beyt’in Hz. Peygamber’in Ahdini Yerine Getirmesi 
Zeyd b. Yüsey’den gelen rivayete göre Hz. Peygamber, Hz. Ebû Bekir’i Berâe sûresini tebliğ etmek üzere 

Mekke’ye göndermişti. Sonra da Hz. Ali’yi, aynı vazifeyi yerine getirmesi için görevlendirmiştir. Bunun üzerine 

Hz. Ebû Bekir de geri geldiğinde: “Yâ Rasûlâllah, benim hakkımda bir ayet mi indirildi?” diye sormuş Hz. 

Peygamber de: “Hayır,  fakat sûreyi ya kendim veya Ehl-i Beyt’imden birinin tebliğ etmesi ile emrolundum (en-

Nesâî, 1992: “Hasâis”, 63 No: 73);  et-Tirmizî, 1992: “Tefsîru’l-Kur’an” 9; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1992: 

3/212) şeklinde karşılık vermiştir. 

Sonuç olarak bu vakıa; gerek hadis gerekse İslâm tarihi kitaplarında anlatılmış ancak daha sonra Hz. Ebû 

Bekir ve Hz. Ömer’e kıyas ederek Hz. Ali’yi üstün göstermek isteyenler tarafından çarpıtılıp nakledilmeye, bazı 

fazlalık veya eksiklikler rivayet edilmeye çalışılmıştır. Her üç halifenin de şahsına münhasır bazı özellikleri olduğu 

gibi, Hz. Peygamber’in yanında da faziletli yönleri bulunmaktadır.3 
5.2. Ehl-i Beyt’in Rızkı Konusundaki Rivayetler  
Rızık konusu ile zühd birbirlerini ilgilendiren kavramlardır. Nitekim zühd kavramı, genellikle dünyayı 

sevmemek ve ondan yüz çevirmek, ahiret rahatını isteyerek dünya rahatını terketmek anlamlarını ifade eder. 

Ebû Hüreyre rivayetinde de Rasûlullah (s.a.s); “Allah’ım, Âl-i Muhammed’in rızkını yetecek kadar ver” 

diye dua etmiş (el-Buhârî, “Rikâk” 17; Müslim, 1992: “Zühd” 18-19; et-Tirmizî, 1992: “Zühd” 38; İbn Mâce, 

1992: “Zühd”  9), Hz. Âişe de “Biz Âl-i Muhammed bir ay evde otururduk da ateş yanmaz, günümüzü sadece 

hurma ve su ile geçirirdik” (Müslim, 1992: “Zühd” 26; İbn Mâce, 1992: “Zühd” 10); “Rasûlullah (s.a.s) Allah’a 

kavuşuncaya kadar âl-i Muhammed üç gün üst üste katıklı buğday ekmeğinden doymadılar” (el-Buhârî, 1992: 

“Eymân” 21; “Rikâk” 17, “Et‘ıme”, 22, 25, 36; Müslim, 1992: “Zühd” 20-25; en-Nesâî, 1992: “Dahâyâ”  37) 

demiştir. Dolayısıyla Ehl-i Beyt zühd hayatını tercih etmiştir. 

Ehl-i Beytin fazileti ve üstünlüğü konusunda özellikle Hz. Aişe hakkında Hz. Peygamber’in söylediği şu 

hadis önemlidir. “Âişe’nin diğer kadınlara üstünlüğü, tirit yemeğinin diğer yemeklere üstünlüğü gibidir.” (el-

Buhârî, 1992: “Fedâilü’s-Sahâbe” 30; Müslim, 1992: “Fedâilü’s-Sahâbe” 89). Bu şekilde Hz. Ali, Hz. Fatıma, 

Hasan ve Hüseyin hakkında da hadisler rivayet edilmiştir. (Açıkel, 2023:  127- 142).  

5.3. Ehl-i Beyt’e Dair Ahlâk ve Ahkâm 
İnsanoğlu fıtratı gereği az ya da çok sevgi ve merhamete sahiptir. Ailesi başta olmak üzere yakınlarına 

muhabbet duyan insanın bu davranışını Yüce Rabbimiz onun kalbine koymuştur. Kaldı ki insandaki sevgi ve 

merhamet sadece ailesi ile sınırlı değildir.  Arasında kan bağı olmasa da insan, kendisine yakın hissettiği dostlarına 

karşı da sevgi duyar. Aynı şekilde mü’min, imanı sebebiyle en çok yaratanını sevdiği gibi ona iyiyi, doğruyu 

gösteren peygamberine de sevgi duyacaktır. Allah Rasûlü’ne duyulan sevgi, şüphesiz onun aile efradını da 

 
3   Geniş bilgi için bkz. Mehmed Rami (Gülman) Efendi, Dört Halife ve Ehl-i Beytin Faziletine Dair Hadisler, haz. Abdullah 

Taha İmamoğlu, Büyüyen Ay Yayınları, İstanbul, 2021, 1-96.   

https://www.kitapyurdu.com/yazar/mehmed-rami-gulman/241829.html
https://www.kitapyurdu.com/yazar/abdullah-taha-imamoglu/183208.html
https://www.kitapyurdu.com/yazar/abdullah-taha-imamoglu/183208.html
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=B%DCY%DCYEN+AY+YAYINLARI&siralama=fiyatartan
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Yeri=istanbul&siralama=fiyatartan
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitaplari&tip=kitap&tarih1=2021&tarih2=2021


 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  825 

sevmeyi gerektirir. Çünkü Hz. Peygamber’in ailesini ifade eden Ehl-i Beyt’i sevmek Allah Rasûlü’nü de sevmek 

anlamına gelir. Ayrıca önemi sebebiyle Ümmetin Ehl-i Beyt’e karşı ahlâkî görevleri de önemlidir. 

5.3.1. Ümmetin Ehl-i Beyt’e Karşı Ahlâkî Görevleri 
Sahabenin Ehl-i Beyt’e olan sevgileri,  Hz. Peygamber’i sevmelerinden dolayıdır. Geçmişte ve günümüzde 

çocuklara koyulan Ali, Hasan, Hüseyin, Fatıma, Ayşe ve Hafsa gibi isimler, bu sevginin birer tezahürleridir.   

5.3.1.1. Ehl-i Beyt’e Hürmet ve Muhabbet  
Muhabbet, iyi gördüğün yahut zannettiğin şeyi istemektir. Yüce Allah’ın muhabbeti kulu nimetlerle 

donatması; kulun onu sevmesi ise, onun katında kurtuluşu istemesidir (er-Râğıb el-İsfahanî, ts.:  1/105). 

 Bu bağlamda Hz. Peygamber, Allah’a ve yaratıklarına muhabbet duyma konusunda ölçüyü koymuştur. Allah’ı 

sevmek ve Allah için sevmek çok önem arz etmektedir. Hz. Peygamber’in Ali’yi sevdiğine dair pek çok rivayet vardır. 

Bunlardan birkaçını zikredelim: Rasûllah (s.a.s) Ali’ye: “Harun’un Musa katındaki derecesi gibi, benim de 

katımda o derecede olmaya razı değil misin? Ancak benden sonra peygamber yoktur.” (el-Buharî, 1992: 

“Fedâilü’s-Sahabe” 9;  “Megazî”, 78; Müslim, 1992: “Fedâilü’s-Sahabe” 31-32). Hayber’in fethedileceği sabahın 

gecesinde Hz. Peygamber, “Yarın sancağı, Allah ve Rasûlü’nün sevdiği bir adama vereceğim” buyurmuş.  Ali 

çıkagelmiş. (Ashab): “Geleceğini beklemiyorduk, bu gelen Ali’dir.” demişler. Rasûlullah (s.a.s) sancağı ona 

vermiş, (Hayber) onun eliyle fethedilmiştir (el-Buharî, 1992: “Vesâyâ” 3; “Fedâilü’s-Sahabe”, 9, 25; Müslim, 

1992: “Fedâilü’s-Sahabe”, 34-35). Yine Hz. Peygamber Ali’ye, “Seni ancak mü’min olan sever, münafık olan da 

sana buğz eder.” (et-Tirmizî, 1992: “Menakıb”,  20; en-Nesâî, 1992: “İman”, 19-20; İbn Mâce, 1992: “Fedâilü 

Ashab” 11; Ahmed b. Hanbel, 1992:  2/71, 136, 316) buyurmuştur.4 Ayrıca sevgi zinciri olarak 

adlandırabileceğimiz şu hadisinde Hz. Peygamber: “Allah’ı, sizi nimetleriyle rızıklandırdığından dolayı seviniz, 

Allah’ı sevdiğiniz için beni seviniz, beni sevdiğinizden dolayı da Ehl-i Beyt’imi seviniz” (et-Tirmizî, 1992: 

“Menâkıb” 31; Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, 1988: 6; el-Münâvî: 1958, 1/177) buyurmuştur.5 Ebû Hüreyre’nin 

rivayetinde ise Hz. Peygamber: “Sizin en hayırlınız benden sonra ehlime en hayırlı olanınızdır” (el-Hâkim en-

Nisâburî, 1990:  3/311)6; “Nice kavimler vardır ki Ehl-i Beyt’imden bir kimse onlarla oturduğu zaman sözlerini 

keserler. Allah’a yemin ederim ki, bir kimsenin kalbine, Allah’ı ve yakınlarımı sevmedikçe îmân girmez” (et-

Tirmizî, “Menâkıb”, 28; İbn Mâce, 1992: “Mukaddime”, 11; Ahmed b. Hanbel, 1992: 1/207-208, 4/165) 

buyurmuştur.7 Bir başka hadiste de Ehl-i Beyt’e iyilik etmek, güleryüz göstermek ve sohbet etmek emredilmiştir 

(İbn Mâce, 1992: “Mukaddime”, 11)8. 

Öte yandan Hz. Peygamber çok sevdiği kızı Fatıma ile ilgili: “Fatıma, cennet ehli kadınlarının hanım 

efendisidir.” (el-Buharî, 1992: “Fedâilü’s-sahabe” 12) demiştir. Başka bir rivayette, Hz. Peygamber Huzeyfe b. 

Yemân’a, “Yanındakinin melek olduğunu ve bu geceden önce yeryüzüne hiç inmediğini, bana selam vermek ve 

Fatıma’nın cennet ehli kadınlarının hanım efendisi, Hasan ve Hüseyin’in de cennet gençlerinin efendileri 

 
4   et-Tirmizî’ye göre hasen sahihtir. el-Beğavi de sahih olduğunu belirtmiştir. el-Beğavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-

Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ,  Şerhu’s-Sünne, thk. Şuayb Arnavut, (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 
1403/1983),14/113.   

5   et-Tirmizi hasen ğarîb; el-Hâkim, el-Münâvî ve el-Azîzî sahih olduğunu belirtmişlerdir. el-Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû 
Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed, el-Müstedrek ʿale’s-Sahîhayn. thk. Mustafâ Abdulkadir Atâ, (Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1411/1990), 3/162;  el-Münâvî, Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî 
el-Münâvî, et-Teysîr bi-Şerḥi’l-Câmiʿi’ṣ-Saġīr, (Riyâd: Mektebetü İmâmi’ş-Şâfiî, 1408/1988), 1/41; el-Azîzî, Alî b. 
Ahmed b. Nûruddîn Muhammed b. İbrâhîm el-Bûlâkî, es-Sirâcü’l-Münîr bi-Şerhi’l-Câmii’s-Sağîr, , (y.y.: Matbaatü’l-Îsâ 
el-Halebî, ts.), 1/52. 

6   el-Hâkim’e göre Müslim’in şartlarına göre sahihtir. el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/352. el-Münâvî, et-Teysîr’de 
sahih olduğunu belirtmiştir. el-Münâvî, et-Teysîr, 1/533.   

7   el-Hâkim’e göre sahih hadistir.  el-Hâkim, el-Müstedrek, 4/185. 
8   el-Münâvî ve el-Azîzî’ye göre isnadı sahihtir. el-Münâvî, et-Teysîr, 2/388; el-Azîzî, es-Sirâcü’l-Münîr, 4/252. 



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  826 

olduklarını müjdelemek için Rabbi’nden izin istediğini” (et-Tirmizî, 1992: “Menakıb”, 30; en-Nesâî, 2001: 10/429) 

söylemiştir.9 

Yine Ebû Saîd el-Hudrî rivâyetinde, Rasûlullah (s.a.s) şöyle buyurmuştur: “Hasan ve Hüseyin cennet 

gençlerinin efendileridir.” (et-Tirmizî, 1992: “Menâkıb” 99; en-Nesâî, 1992: “Menakıb” 7, 53; İbn Mâce, 1992: 

“Fedâilü Ashab” 11)10; “Onlar (Hasan ve Hüseyin) dünyadaki reyhanlarımdır.” (el-Buhârî, 1992: “Fedâilü’s-

Sahâbe” 12; en-Nesâî, 1992: “Menakıb” 7; Ahmed b. Hanbel, 2001: 9/402; İbnü’l-Esir, ts.: 2/288.;  “Her kim 

Hasan ve Hüseyin’i severse, beni sevmiş olur. Her kim onlara buğzederse, bana buğzetmiş olur.” (el-Buharî, 1989: 

133; İbn Mâce, 1992: “Fedâilü Ashab” 11; en-Nesâî, “Menakıb” 7). Üsame, kendisi ve Hasan için de: “Allah’ım 

ben bunlara rahmetle davranıyorum, Sen de onlara rahmet eyle.”  (el-Buhârî, 1992: “Edeb” 22; en-Nesâî, 1992: 

“Menakıb”, 7, 12) duasını rivayet etmiştir. 

Hz. Hasan ile ilgili Bera b. Âzib rivayetinde Rasûlullah (s.a.s): “Allah’ım ben onu seviyorum, Sen de onu 

sev.” (el-Buharî, 1992: “Fedâilü’s-Sahabe”, 22; Müslim, 1992: “Fedâilü’s-Sahabe”, 58-59). Ebû Hüreyre 

rivayetinde ise: “Allah’ım ben onu seviyorum, Sen de onu sev ve onu seveni de sev” (el-Buharî, 1992: “Libas” 60; 

Müslim, 1992: “Fedâilü’s-Sahabe”, 56-57) buyurmuştur. 

Yine Hz. Âişe rivâyetinde, Rasûlullah’a (s.a.s) altın boncuk işlemeli bir gerdanlık hediye edilmişti. 

Buyurdu ki: “Bunu (gerdanlığı), Ehl-i Beyt’imden en sevdiğim kimsenin boynuna takacağım.” Eşlerinden herkes 

onun başına üşüştü. Nihayet o (s.a.s) onu, Ebü’l-Âs’ın kızı, torunu Ümâme’nin boynuna takmıştır (Ahmed b. 

Hanbel, 1992:  6/101, 261)11. 

Demek oluyor ki, Hz. Peygamber’in ailesine karşı gösterilen sevgi, dini vecibe ve insanî borçtur. Bu sevgi, 

İslam toplumunun birlik ve beraberliğinin güçlenmesine katkıda bulunur, insanlar arasında müsamaha ve sevgi 

ortamının oluşmasını sağlar. Kişi, onların yüksek ahlaki örneklerini kendine rehber edinerek, daha doğru ve güzel 

davranışlar sergileme yolunda ilerler. Kur'an'da ve hadislerde Ehl-i Beyt'e gösterilen sevgi ve saygının önemi 

defalarca vurgulanmıştır. Sevgi ve hoşgörünün yaygınlaşması, insanların birbirine anlayış ve saygı ile 

yaklaşmasını sağlar, kin ve düşmanlıkları ortadan kaldırır. Böylece, ahlaki değerlerin geliştiği, sevgi ve barış 

ortamının güçlendiği bir ictimâî yapıya ulaşmak mümkün olur. Ehl-i Beyt’e gösterilen hürmet, onların saygı ve 

sevgiyle anılmasını, kıymetli değerler ve erdemler üzerinde inşa edilen bir mirasın korunmasını sağlar. Bu 

yaklaşım, ictimâî barış ve ahenk ortamının geliştirilmesine katkıda bulunur. Aynı zamanda, Ehl-i Beyt’e sevgi, 

hoşgörü ve tahammül gibi insanî değerlerin de gelişimini teşvik eder. Bu bağlamda, Ehl-i Beyt’e duyulan hürmet, 

sadece bireysel bir bağlılık değil; aynı zamanda toplumun genelinde ahlaki bir yükselişe zemin hazırlayan bir 

davranıştır. Ehl-i Beyt’e gösterilen samimi hürmet, insanları daha merhametli, adaletli ve hoşgörülü olmaya teşvik 

eder. Kısaca, Ehl-i Beyt’e hürmet ve sevgi, hem ferdî hem de ictimâî seviyede iyileşmeyi ve ilerlemeyi sağlayan 

temel değerlerdir. Bu değerlerin yaşatılması ve yaygınlaştırılması ise, sürdürülebilir bir barış ve saadetin 

anahtarıdır. 

5.3.1.2. Ehl-i Beyt’e Sıla-i Rahim Yapılması 
Sıla-yı rahim neseb ve evlilik yoluyla sahip olunan akrabaya iyilik, şefkat, ihsan ve onların durumlarını 

gözetmeden kinaye olarak kullanılır (İbnü’l-Esîr, ts.: 5/191-192). Hz. Peygamber’in sahabesi, Allah’ın Rasûlü’ne 

 
9   et-Tirmizi’ye göre hasen sahihtir. el-Hâkim de sahih olduğunu belirtmiştir. el-Hâkim, el-Müstedrek, 3/164. 
10   et-Tirmizi’ye göre hasen sahihtir. el-Hâkim, el-Münâvî ve el-Azîzî sahih olduğunu ifade etmişlerdir. el-Hâkim, el-

Müstedrek, 3/182; el-Münâvî, et-Teysîr, 1/507; el-Azîzî, es-Sirâcü’l-Münîr, 3/106. 
11  Ahmed b. Hanbel’in muhakkiki Şuayb el-Arnavût isnadının hasen olduğunu belirtmiştir. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 

41/373. 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  827 

saygı ve yakınlıkları sebebiyle her fırsatta hem kendisinin hem de Ehl-i Beyt’inin gönlünü almasını bilmiş, hatalı 

olan Cemel ve Sıffîn savaşlarının dışında onlara gereken sevgi, saygı ve önemi göstererek sıla-i rahim 

yapmışlardır. 

ىؕبٰرُْقلْا يفَِ ةَّدوَمَلْا َّلااًِ ارجَْا ھِیَْلعَ مْكُُل́ـسَْا لآَ لُْق   

  

“De ki: Ben tebliğimden dolayı sizden Allah’a ibadet ve yakınlıkta, sevgiden başka bir ücret istemiyorum…” 

Öncelikle Ehl-i Beyt sevgisi ile ilgili bu âyetin (eş-Şûrâ, 42/23) nüzul sebebi üzerinde durmak yerinde olacaktır. 

Âyetin nüzul sebebi hakkında muhtelif rivayetler vardır. 

Meveddet âyetinin Allah’a yakınlık ve O’nu sevmek olduğu görüşü: “el-Kurbâ” kelimesini Allah’a 

yakınlık ve onu sevmek olduğu görüşünü savunanlar âyete şöyle anlam vermişlerdir: “Sizden tebliğime karşılık 

sadece itaat edip sâlih amel işleyerek Allah’a yaklaşmanız suretiyle Allah’a (et-Taberî, 1954:  25/25-26; Tabersî, 

1994: 9/28; İbn Kesîr, 1966: 6/198) ve Resûlü’ne sevgi beslemenizi istiyorum.” (et-Taberî, 1954: 25/25-26; el-

Kurtubî, 1995: 7/70).  

Meveddet âyetinin karabette sevgi ve sıla-yı rahim   yapmak olduğu görüşü: İbn Abbas (et-Taberî, 1954: 

25/23; et-Tabersî, 1994:  9/28; el-Kurtubî, 1995: 16/21), Mücâhid b. Cebr (ö. 104/722), Şa’bî (103/721), İkrime 

(105/723), gibi âlimlere göre âyetteki hitap Kureyş’edir (et-Tabersî, 1994: 9/28; el-Kurtubî, 1995: 16/21). Bunlar 

“el-kurbâ” kelimesini neseb yakınlığı manasında anlamışlardır (Yazır, ts.: 6/4241). Buna göre âyetin manası 

“Akrabam olmanız sebebiyle beni sevmenizi” veya “akrabamı sevmenizi” (el-Mâtürîdî, ts.:, 611 b).şeklinde 

anlaşılmaktadır. 

Nitekim İbn Abbas, “De ki: Sizden akrabalık sevgisinden başka bir karşılık istemiyorum” (eş-Şûrâ 42/23) 

âyetinin manası hakkında Hz. Peygamber’in, “Ancak Benimle sizin aranızda akrabalığı devam ettirin (sıla-i rahim 

yapın)” (Buhârî,  1992: “Tefsir, eş-Şûrâ Sûresi” 23; Ahmed b. Hanbel, 1992: 1/229) tavsiyesini nakletmiştir.  

Birinci halife Hz. Ebû Bekir (r.a), “Nefsim yedi kudretinde olan Allah’a yemin ederim ki Rasulullah’ın 

akrabalarına sıla yapmam, kendi akrabalarıma sıla yapmamdan bana daha sevimlidir.” (Buhârî, 1992: “Megazî” 

38; Müslim, 1992: “Cihad” 52).Başka bir ifadesinde, “Muhammed’i Ehl-i Beyt’i konusunda gözetiniz” 

(Buhârî,1992:”Fedâilü’s-Sahâbe” 12, 22) demiştir.  

5.3.1.3. Ehl-i Beyt’e Salavât 
Salâvat, salât sözcüğünün çoğulu olup sözlük âlimlerinden birçoğuna göre dua, özel ibadet, ta’zîm, tekrîm, 

tebrîk  (İbnü’l-Esîr, ts.: 3/50) manalarındadır. 

 
ًامی ِيّبَِّنلا ىَلعَ نَوُّلصَُیُ ھَتكَئِلٰٓمَوََ Äّٰ َّن َی ؕ ّلسَوَ ھِیَْلعَ اوُّلصَ اوُنمَاٰ نَیذَّٖلا اھَُّیَا آ لٖسَْت اومُِ  ا

 

“ Şüphesiz ki Allah ve melekleri O Peygamber’e salât ederler. Ey İmân edenler, siz de ona salât edin, tam 

bir teslimiyetle de selâm verin” (Ahzâb, 33/56) meâlindeki âyet Hz. Muhammed’e (s.a.s) salât ü selâm getirmeyi 

emretmektedir. 

Kâb b. Ucre’den gelen rivayette Hz. Peygamber: “Allah’ım salâtını ve bereketini İbrahim’e ve Âl-i 

İbrahim’e kıldığın gibi, Muhammed (s.a.s) ve Âl-i Muhammed’e de kıl. Sen çok hamdedilen ve yücesin” (el-Buhârî, 

1992: “Enbiyâ” 10, “Deavât” 32; Müslim, 1992: “Salât” 65-66; Ebû Dâvûd, 1992: “Salât” 179; en-Nesâî, 1992: 

“Sehv” 49, 50-53; 1992: İbn Mâce, “İkamet” 25) buyurmuştur. Ebû Humeyd es-Saîd’in rivayetinde Rasûl-i Ekrem 

nasıl salât getirelim sorusuna şöyle cevap vermiştir: “Allah’ım İbrahim’in âline salât eylediğin gibi Muhammed’e, 



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  828 

zevcelerine ve zürriyetine salât eyle. İbrahim’in âlini bereketli kıldığın gibi,  Muhammed’i, zevcelerini ve 

zürriyetini de bereketli kıl…” (el-Buhârî, 1992: “Enbiyâ” 10; Müslim, 1992: “Salât” 69; Ebû Dâvûd, 1992: “Salât” 

179; en-Nesâî, 1992: “Sehv” 54; İbn Mâce, 1992: “İkamet” 25; Ahmed b. Hanbel, 1992:  5/374, 424). 

Bütün bu rivayetler; her Müslümanın başta Hz. Peygamber olmak üzere, Ehl-i Beyt ve Âl-i Muhammed’e 

salât getirmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

5.3.1.4. Ehl-i Beyt’i İncitme 
Ehl-i Beyt’i incitme, üzme, eziyet etme vb. konularda Hz. Peygamber’den hadisler rivayet edilmiştir. Kızı 

Hz. Fatıma ile ilgili Rasûl-i Ekrem: “Fâtıma benden bir parçadır. Ona eziyet veren şey bana da eziyet verir.” 

(Müslim, 1992: “Fedâilü’s-Sahabe”, 93-94) buyurmuştur. Başka bir tarikte,  “Fâtıma benden bir parçadır. Onu 

kızdıran beni kızdırmış olur.” (el-Buhari, “Fedâilü’s-Sahabe”  29) ifadesi vardır. Hz. Ali ile ilgili Ümmü 

Seleme’nin rivayetinde Hz. Peygamber: “Ali’ye söven bana sövmüş olur” (en-Nesâî, “Hasâis” 20, 7/441; Ahmed 

b. Hanbel, 1992: 44/328-329) buyurmuştur. 

Hz. Peygamber’in Fâtıma’ya olan sevgisini gösteren önemli bir hâdise, Mekke’nin fethinden sonra Hz. 

Ali’nin Ebû Cehil’in kızı Cüveyriye ile evlenmek istemesi üzerine onun gösterdiği tepkidir. Bu vesile ile yaptığı 

konuşmalarda Fâtıma’nın kendisinin bir parçası olduğunu, onun üzülmesini istemediğini, Rasûlullah’ın (s.a.s) kızı 

ile Allah düşmanının kızının bir araya gelemeyeceğini, Cenâb-ı Hakk’ın helâl kıldığı bir şeyi haram kılmamakla 

beraber bu evliliğe izin vermeyeceğini, ancak Hz. Ali’nin Fâtıma’yı boşadıktan sonra bir başka kadınla 

evlenebileceğini söylemiştir (el-Buhârî, 1992: “Fedailü aṣḥâbi’n-nebî”, 16, “Nikâḥ”, 109; Kandemir, 1995: 

12/220). 

6. Ehl-i Beyt’le İlgili Fıkhî Hükümler  
Ehl-i Beyt’le ilgili ahkâm konusu da hem Kur’an’da hem de hadislerde çokça zikredilmektedir. Özellikle 

Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’inden olan eşleri ile ilgili hükümleri İslâm’ın koyduğu esaslar çerçevesinde ele 

alınmalıdır. 

Hz. Peygamber’in eşlerine Kur’an’ın emriyle “mü’minlerin anneleri” (el-Ahzâb, 33/6) olup evlenemeyecek 

olmaları (el-Ahzâb, 33/53), açık bir günah işlediklerinde azaplarının iki kat artırılması (el-Ahzâb, 33/30), yabancı 

erkeklere karşı yumuşak konuşmamak (el-Ahzâb, 33/32) gibi sorumluluklar yüklenmiştir. Hz. Peygamber’in 

onları muhayyer bıraktığında onlar da dünya süslerini terketmişler, boşanmayı tercih etmeyerek Allah’ın 

Peygamber’ini seçmişlerdir (el-Ahzâb 33/28-29). Aynı zamanda Hz. Peygamber’in de eşlerini boşayarak veya 

boşamadan, bir başka hür kadınla evlenmesinin yasak olması (el-Ahzâb 33/52), şeref ve fazilet bakımından 

(İbnü’l-Arabî, 1988: 3/1534-1535; el-Kurtubî, 1952: 14/177; İbn Kesîr, 1987: 5/451) onların diğer mü’min 

kadınlar gibi olmadıkları (el-Ahzâb 33/32), onların Allah’a ve Peygamber’e itaat edip salih amel işleyenlerine iki 

kat mükâfat verileceği (el-Ahzâb 33/31) hatırlatılmış, ayrıca evlerinde onların Allah’ın âyetlerini ve hikmeti 

okuyabildikleri nimeti zikredilerek (el-Ahzâb, 33/34) hamdedip şükrettiklerinde Allah’ın rızasını kazanacakları da 

belirtilmiştir (Nasr b. Ali, 1995: 1/337-338). 

Hadislere göre Ehl-i Beyt’in zekât ve sadaka almaları haramdır. Nitekim zekât, İslâm’a göre zengin 

olanların şartlarına uygun olarak mallarının kırkta birini Kur’an’da gösterilen yerlere (Tevbe, 9/60) vermeleridir. 

Sadaka ise farz olan zekâtın dışındaki vâcip ve nâfile şeklinde fakirlere yapılan bağıştır Tevbe, 9/60). 

Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’inden olan Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’e farklı zamanlarda ve durumlarda 

söylediği; “Onu (sadaka hurmasını) at, şüphesiz Allah’ın Rasûlü’ne ve Ehl-i Beyt’inden hiçbir kimseye sadaka 

helâl değildir” (Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, 1988: 35), “Gerçekten biz Âl-i Muhammed’e (s.a.s) sadaka helâl 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  829 

olmaz” (Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, 1988: 36) ifadesi, zekât ve sadakanın sadece Hz. Peygamber döneminde 

Rasûlullah’ın Ehl-i Beyt’i ve Âli’ne haram olduğunu göstermektedir. 

Bu rivayetlerden ve değişik tariklerinden zekât ve sadakanın, Hz. Peygamber’e ve Âli’ne helâl olmadığı 

anlaşılmaktadır. Ancak Ebû Hanife, İmam Mâlik ve muasır ilim adamlarından Kardâvî, Hz. Muhammed’in (s.a.s) 

ailesi ile ilgili bu hükmün Hz. Peygamber’in hayatı ile sınırlı olduğunu zikretmişlerdir. Dolayısıyla zekât ve sadaka 

yasağı, Hz. Peygamber’in dönemi ile sınırlıdır. Zaten onlar ganîmet12 ve fey13 mallarından, ilgili âyetlerin (el-

Enfal, 8/41; el-Haşr, 59/7) emri gereği yararlanmaktadırlar Ancak Hz. Peygamber’in döneminden sonra ganîmet 

ve fey malları bulunmaması durumunda zekât ve sadakadan yararlanabilirler (Şeyhîzâde, Damad Efendi, 

1319/224; Açıkel, 2023: 80-86; 280-284). 

7. Ehl-i Beyt ve Velâyet 
Velâyet kelimesi ile Hz. Peygamber’den sonra devlet başkanlığı üstlenmek ve yönetmek  (Râğıb el-

İsfahanî, 1992: 1/885) kastedilmektedir. Aslında velâyet konusu hadislerde Ehl-i Beyt’ten bir fert olarak geçen 

Hz. Ali ile doğrudan ilgili olup, konu ile alakalı hadislerde onun adı çokça geçmektedir. Özellikle Gadîr-i Hum 

meselesinde Hz. Peygamber’in Ali (r.a) için “mevlâ” ifadesini kullanması önem arz eder. Bu rivayet Hz. 

Peygamber’in Vedâ Haccında Mekke-Medine yolunda Gadîr-i Hum denilen yerde yaptığı konuşmadan ibarettir. 

Hz. Ali bu meselede Hz. Peygamber’in Gadîr-i Hum günü “Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır” (et-

Tirmizî, 1992: “Menâkıb” 19; İbn Mâce, 1992: “Mukaddime” 11; Ahmed b. Hanbel, 1992: 1/118, 119, 152, 331; 

4/281, 368, 372; 5/366, 419) dediğini, ancak daha sonra insanların “ona dost olana dost, düşman olana düşman 

ol” (Ahmed b. Hanbel, 1992: 1/152) kısmını eklediklerini bildirmiştir.14 Ancak hadisin, Şiîlerin anladığı biçimde 

anlaşılmamasının delillerinden birisi şu rivayettir: Hz. Ali’nin torunu Hasan el-Müsennâ’ya, “Hz. Peygamber, 

“Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır” dedi mi? diye sorulmuş. Hasan, “Evet, fakat vallahi Rasûlullah 

(s.a.s) bununla emirlik veya sultanlık gibi anlamları kasdetmemiştir. Onun kastı bu olsaydı daha aşikâr biçimde 

söylerdi. Zira Hz. Peygamber, insanların en fasîh olanıydı. Eğer mesele ifade edildiği gibi olsaydı, Rasûlullah 

(s.a.s): “Ey insanlar, bu (Ali), işinizin velisi ve benden sonra size hükmedecek kimsedir. Onu dinleyin ve itaat edin” 

derdi. Vallahi, eğer Allah ve Rasûlü halifelik konusunda Ali’yi seçip onu Hz. Peygamber’den sonra 

Müslümanların başına idareci yapsalardı, Ali de Allah’ın ve Rasûlü’nün emrini yerine getirmeseydi, o Allah’ın ve 

Rasûlü’nün emrini ilk terkeden kimse olurdu.” (İbn Sa‘d, ts.: 5/320) demiştir. 

Yine Hz. Ali’ye Hz. Peygamber’in kendilerine diğer insanlardan farklı olarak bir hak tanıyıp tanımadığı 

sorulduğunda o: “Allah’ın Rasûlü (s.a.s), bize bütün insanların genelini kapsamayan bir hak tanımamıştır” şeklinde 

cevaplamıştır (Ahmed b. Hanbel, 1992: 1/118,151-152). Hz. Ali, kendisini hilâfete lâyık olarak görmekle birlikte, 

Sünnî eserlere göre ne ilk halife seçiminde ne de başka bir yerde Hz. Peygamber’in Gadîr-i Hum’da onu halife 

olarak seçtiğine dair bir delîl ortaya koymamıştır. Hz. Ali’nin bazı hitâbe ve mektuplarının Şerîf Radî tarafından 

toplandığı Nehcü’l-Belâğa adlı eserinde (Kandemir, 1989: 2/375) Gadîr-i Hum vâkıası konu olarak bile ele 

alınmamıştır. 

 
12   Ganîmet, kâfirlerin harbi olanlarından savaş yapmak suretiyle alınan mallar olup Allah Teâlâ’nın müslümanlara ikram 

ettiği bir hibesidir. Abdürrezzak, 5/310; Yazır, Hak Dini, 4/2405, 7/4820-4821.  
13  Fey; kâfirlerin harbî olanlarından savaşsız at sürmeden, deve koşturmadan sulh yoluyla elde edilen her türlü maldır. 

Abdürrezzak, 5/310; Yazır, Hak Dini, 7/4820. 
14  Taberânî, hadisi Mis’ar’dan sadece İsmail b. Amr’ın rivayet ettiğini, Heysemî de hadisin leyyin olduğunu ifade etmiştir. 

Taberânî, aynı lafızla Ebû Hüreyre tarikı hakkında İkrime’nin sadece İdris’ten naklettiğini, Nüfeylî’nin de teferrüd ettiğini 
belirtmiş, dipnotta da hadisin zayıf olduğuna hükmedilmiştir ifadesini kullanmıştır. Taberânî, (1985). Ebü’l-Kasım 
Süleyman b. Ahmed et Taberânî, el-Mu’cemü’l-Evsat, thk. Mahmûd Tahhân, I.XI, Riyad, 3/133; el-Heysemî, (1967). 
Nureddîn Ali b. Ebî Bekr el-Heysemî. Mecmâu’z-zevâid ve Menbeu’l-fevâid. Beyrut, 9/108. 



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  830 

 
Sonuç 
Netice itibariyle Yüce dinimiz cahiliye devrinden aldığı ailenin içtimai hayattaki yerini belirterek kişilerden 

her birinin haklarını ve sorumluluklarını ortaya koymuştur. İslam'ın getirdiği esaslar baba otoriteli aileyi öngörür. 

Bu aile çeşidi geleneksel olarak veya geniş aile isimlendirilmesi ile nitelendirilir. 

Ehl-i beyt'i iyi kavrayabilmek, içeriğini tam anlamıyla ortaya koyabilmek için önce Kur'an'daki Ehl-i beyt 

tabirini iyi kavrayıp doğru bir şekilde yorumlamak icab eder. Ehl-i beyt kavramı Kur'an'da; Hz. Muhammed, Hz. 

İbrahim ve Hz. Musa'nın Ehl-i beyt’i ile alakalı üç yerde zikredilmiştir. Bu ayetlerin işaretinden Ehl-i beyt 

sözcüğünün muhtevasına evin hanımının girdiği kesin olup aynı ayetlerde evdeki baba, hanım ve çocukların Ehl-

i beyt tabirine dâhil olduğuna delil bulunmaktadır. Söz konusu bu ayetlerden bu hâlin Hz. Peygamber için de 

geçerli bulunduğu ve onun Ehl-i beyt’inin de içeriğine hanımları ve çocuklarının dâhil olduğu anlaşılmaktadır. 
Dolayısıyla konuyu Kur’an’dan ve Sünnet’ten gerekli deliller göstererek temellendirmeye, özellikle de konumuz 

îtibâriyle Sünnet’ten çokça örnekler vererek konunun daha iyi anlaşılmasını sağlamaya çalıştık. Yine âyetlerde 

bulunan Ehl-i beyt'in içeriğine ise Kur'an'dakilerle beraber, incelemiş bulunduğumuz rivayetlerde ortaya 

koyduğumuz üzere Allah Rasulü’nün (s.a.s.) teveccühüne mazhar olan Hz. Ali ile Fatıma, Ebü’l As ve Zeynep, 

Ehl-i beyti ve Allah Rasulü'nün kıymetlileri olarak Ehl-i beyti’ne soktuğu Hz. Abbas, Selman, Ebu Râf’i, Sevban, 

Zeynep bnt. Seleme gibi kişiler dâhil olmaktadır. 

Ev halkı, aile bireyleri anlamında olan Ehl-i Beyt; Kur’an’a ve Sünnete bağlı, bu iki kaynağı hayatına 

yansıtan, onların birer canlı örneği olan seçkin insanları ve Hz. Peygamber’in hayat biçimini temsil etmektedir. 

Ehl-i beyt kavramı; sözlük manası ile temelleri atılan Kur'an ve hadis yorumlamasından uzak kalıp bir zümrenin 

itikadî ve siyasî temeline oturtulmuş bir anlayış durumuna gelmiş ve bu zümre dâhilinde tartışmaya kapatılmıştır. 

Nitekim sosyal olayları tek bir sebeple açıklamak ilmî değildir. Bu olayları izah etmek için pek çok sebep saymak 

mümkündür. Ancak bunlar arasında kavram kargaşasını zikretmeden geçmek imkânsızdır. Maalesef birinin doğru 

kabul ettiğine diğeri rahatlıkla yanlış diyebilmektedir. Bu kadar zıt fikirlerin ifade edildiği bir ortamda her türlü 

spekülasyondan uzak, ilmî değerlere dayalı olarak kavramların anlaşılmasının ve tanımlanmasının ne kadar elzem 

olduğu apaçık ortadadır. 

Öte yandan Hz. Peygamber’in sağlığında Ehl-i beyt’ini ashabına emanet etmesi, onlara dua etmesi, ibadete 

çağırması, şefaatte bulunması üstünlük değil normal bir durumdur. Sekaleyn hadisinde Hz. Peygamber’in, 

ümmetine Ehl-i beyt’i hususunda Allah'ı hatırlatması çokça önemlidir. Hz. Peygamber’in şefâatı da Allah’ın 

izniyle sadece Ehl-i Beyt’ine değil, İslam’ın şartlarını yerine getiren bütün mü’minleredir. Zaten sıla-i rahim 

yapma, yardım etme, sevgi, hürmet ve saygı gösterme, zulüm yapmama vb. hususiyetler sadece Ehl-i Beyt’e 

gösterilecek bir durum değildir. Bu tür ahlâkî davranışların bütün mü’minlere yapılacağını belirten pek çok âyet 

ve sahîh hadis vardır. Nitekim Ehl-i Beyt’e yapılan zulümle ilgili olarak Hz. Hüseyin’in feci şekilde şehid edilmesi 

yalnız Hâşimoğullarını değil, aynı zamanda Hz. Peygamber’in bir emaneti durumunda olan Ehl-i Beyt’e azami 

sevgi, saygı ve bağlılık hisleriyle dolu samîmî müslümanları da derinden sarsmış ve kalplerinde kapanmaz bir yara 

açmıştır. Müslümanlara düşen görev, bu tür müessif olayların tekrarlanmasını önleyecek bir bilinç ve anlayışa 

sahip olmak; kardeşlik, birlik ve beraberliğimizi korumaktır. 

Geçmişte ve günümüzde Şiîler ve Sünnîler arasında itikâdî ve amelî mezheb farklılıkları bulunmasına 

rağmen ülkemizde Ehl-i Beyt sevgisi; Caferî, Alevî ve Sünnîsiyle milletimizin gönlünde kök salan ve toplum 

olarak bizleri birleştiren bir çınardır. Ehl-i Beyt, Hz. Peygamber’in ilim kaynağından faydalanmış, risalet evinde 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  831 

büyümüş insanlık örnekleridir. Onlar ilimle ameli, hayatla ahlâkı, hikmetle irfanı buluşturmuş; sevgi, rahmet ve 

bağışlamanın adresi olmuşlardır. Onları ve onların taşıdığı güzel nitelikleri sevenler, onları örnek alanlardır 

(Menekşe, 2006: 7-8). 

Müslümanlar Alevî’siyle Sünnî’siyle Ehl-i Beyt’i ve Oniki İmam’ı sevmektedirler. Türkiye açısından da 

çok yararlı bir reçete ortaya çıkmıştır. Zira Kur’an, hem Hz. Peygamber ve sünnetinde, hem de bir kısım sahabeyi 

içine alan Ehl-i Beyt’in sevgisinde birleştirmektedir. Ancak Şîa’da Ehl-i Beyt sevgisi, İslâm erkânından bir rükün 

olmuş, bu sevgi onlarda inanç esası haline gelmiştir (Dehlevî, 1976:153). Ancak Ehl-i Beyt’i yüceltiyoruz diye 

İslâm’ın verdiği değerleri sadece bir gruba hasredecek olursak bu, İslâm’ı eksik yorumlama olur. O zaman da 

Kur’ân’ı tetkik ettiğimiz zaman herhangi bir ailenin, ister erkek, ister kadın olsun hiçbir ferdin, hangi sülâleden, 

hangi tarikattan olursa olsun, hiçbir kişinin ve grubun imtiyaz hakkı olmadığı görülmektedir. En şerefli ve itibarlı 

olmak ancak ve ancak takvâ iledir. Hadislerde de Ehl-i Beyt’in dinî, siyâsî, hukûkî konularda otorite ve üstün 

olduğuna dair sahîh derecesinde bir hadis mevcut değildir. Nitekim Allah katındaki üstünlük soyda, nesebde ve 

ırkta değil sadece ve sadece takvâlı olmaktadır. 

Sonuçta; on dört asırlık bir İslam kültürünün mirasçısı olarak, bütün İslâm araştırmacılarının görevi; 

öncelikle kendi kaynaklarında bulunan haberlerin ilmî tahlilini ve tenkidîni yapabilmek olmalıdır. Bu husus 

yapıldığı takdirde, problemlerin çözümüne önemli ölçüde yardımcı olacaktır. 

 
  



 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  832 

Kaynakça 
Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, (1988). Ebû Abdirrahman Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. Hanbel. 

Müsnedü Ehli’l-Beyt. thk. Abdullah el-Leyse’l-Ensârî, Beyrut.  

Açıkel, Y. (2023). Hadislerle İslâm’da Ehl-i Beyt. Ankara: Nobel Yayınları. 

Ahmed b. Hanbel, (1992). Ahmed b. Muhammed b. Hanbel. el-Müsned.  İstanbul: Çağrı Yayınları. 

Ateş, S. (ts.). Kur’ân-ı Kerîm ve Yüce Meali. İstanbul. 

el-Azîzî, (ts.). Alî b. Ahmed b. Nûruddîn Muhammed b. İbrâhîm el-Bûlâkî. es-Sirâcü’l-Münîr bi-Şerhi’l-

Câmii’s-Sağîr.  y.y.: Matbaatü’l-Îsâ el-Halebî. 

Bardakoğlu, A. (1996). Sosyal Hayatta Kadın. İstanbul: Ensar Neşriyat. 

el-Beğavî, (1983). Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ.  Şerhu’s-

Sünne. thk. Şuayb Arnavut, Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî. 

Bozkurt, N. (1991). Hadiste Folklor Mesken. Basılmamış Doktora Tezi, [Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü]. 

el-Buhârî, (1992). Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil el-Buhârî. el-Câmiu’s-Sahîh. İstanbul: Çağrı 

Yayınları. 

el-Buharî, (1989). el-Edebü’l-Müfred. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye.  

Davudoğlu, A. (1980). Sahîh-i Müslim Tercemesi ve Şerhi, İstanbul: Sönmez Neşriyat. 

ed-Dehlevî, (1976). Şah Abdülazîz Gulâm Hakîm ed-Dehlevî. Muhtasaru’t-Tuhfeti’l-İsnâ Aşeriyye. 

İstanbul. 

Ebü’l-Bekâ, (1993). Eyyûb b. Mûsâ el-Kefevî, el-Külliyyat (Külliyyatü Ebi’l-Bekâ). nşr, Adnan Derviş. 

Beyrut. 

el-Elbânî, (1983). Muhammed Nâsırüddîn. es-Silsiletü’l-Ehâdîsi’s-sahîha ve Şey’min Fıkhihâ ve 

Fevâidîhâ. Amman.  

Erkal. M. E. (1991). Sosyoloji. İstanbul: Der Yayınları. 

Erul, B. (1999). Sahabenin Sünnet Anlayışı, Ankara Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Esed, M. (1996). Kur’an Mesajı, İstanbul. 

Fığlalı, E. R. (1996). “Gadîr-i Hum”. İstanbul: Diyanet Vakfı Yayınları. 

el-Hâkim, (1990). Ebû Abdillah Muhammed b. Abdillah en-Nîsâbûrî. el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn. Beyrut. 

Halîl b. Ahmed, (1988). Ebû Abdirrahman el-Halîl b. Ahmed. Kitâbü’l-Ayn.  Beyrut. 

el-Hatîb, (1931). Ebû Bekr Ahmed b. Ali el-Hatîb el-Bağdâdî. Târîhu Bağdad. Kahire. 

el-Heysemî, (1967). Nureddîn Ali b. Ebî Bekr el-Heysemî. Mecmâu’z-zevâid ve Menbeu’l-fevâid. Beyrut. 

İbnü’l-Arabî, (1988). Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh. Ahkâmü’l-Kur’an. Beyrut. 

İbn Asâkir, (1990). Ebü’l-Kâsım Ali b. Hasan eş-Şâfiî ed-Dımeşkî. Muhtasar-ı Târîh-i Dımeşk.  Dımaşk. 

İbnü’l-Cevzî, (1965). Ebü’l-Ferec Abdurrahman. Zâdü’l-Mesîr fî Ilmi’t-Tefsîr. Beyrut. 

İbn Hişâm, (1992). Abdullah b. Hişâm, Muğni’l-Lebîb an Kütübi’l-Eârib, thk. Muhammmed Muhyiddîn 

Abdülhamîd. Beyrut. 

İbn Hişâm, (1981). Ebû Muhammed Abdülmelik b. Hişâm. Sîretü’n-Nebiyyi. thk. Muhammed Muhyiddin 

Abdülhamid. Beyrut: Dâru’l-Fikr. 

İbn Kesîr, (1966). Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmâil b. Ömer b. Kesîr ed-Dımaşkî. Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîm. 

Beyrut. 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  833 

İbn Kesîr, (1987). Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmâil b. Ömer b. Kesîr ed-Dımaşkî. Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîm. 

İstanbul. 

İbn Mâce, (1992). Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd b. Mâce el-Kazvînî. es-Sünen. İstanbul: Çağrı 

Yayınları.  

İbn Manzûr, (1994). Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Ali b. Manzûr. Lisânü’l-Arab. 

Beyrut. 

İbn Sa’d, (ts.). Ebû Abdillah Muhammed b. Sa’d b. Menî’. et-Tabakâtü’l-Kübrâ. Beyrut. 

İbnü’l-Esîr, (1972). Mecdüddîn Ebü’s-Saâdât el-Mübarek b. Muhammed b. Esîr el-Cezerî. el-Câmiu’l-Usûl 

lî Ehâdîsi’r-Rasûl. y.y. 

İbnü’l-Esir, (ts.). Mecdüddîn Ebü’s-Saâdât el-Mübarek b. Muhammed b. Esîr el-Cezerî. en-Nihâye fî 

Garîbi’l-hadîs ve’l-eser. thk. Tâhir Ahmed ez-Zâvî, Mahmûd Muhammed et-Tenâhî. Beyrut.  

Kahraman, H. (2004). “Şia’da Bir Hidâyet Rehberi Olarak Ehl-i beyt ve “Nuh’un Gemisi” Benzetmesi”, 

Marife 4/3, 177-179. 

Kandemir, M. Y. (1989). “Ali”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları. 

Kandemir, M. Y. (1995). “Fâtıma”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları. 

Kur’an Yolu (Erişim Tarihi: 22 Mart 2024). 

el-Kurtubî, (1952). Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî el-Kurtubî el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’an. 

Kahire. 

Kutlu, S. (2000).“Ehl-i beyt Sembolik Kapitalinin Tarihî Süreç İçinde Semerelendirilmesi”.  İslâmiyat 3/3, 

99-120. 

el-Mâtürîdî, (ts.). Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî. Te’vilâtü Ehli’s-sünne. 1a-814b, 

Topkapı/Medine, no: 180, 527a. 

Mehmed Rami, (2021). (Gülman) Efendi. Dört Halife ve Ehl-i Beytin Faziletine Dair Hadisler. haz. 

Abdullah Taha İmamoğlu, İstanbul: Büyüyen Ay Yayınları. 

Menekşe, Ö. (2006). Ehl-i Beyt Sevgisi.  Ankara. 

el-Mübârekfûrî, (1934). Ebü’l-Ulâ Muhammed Abdurrahman b. Abdirrahim el-Mübârekfûrî. Tuhfetü’l-

Ahvezî bi-Şerhi Câmi’i’t-Tirmizî. Beyrut.  

el-Mübârekfûrî, (ts.). Ebü’l-Ulâ Muhammed Abdurrahman b. Abdirrahim el-Mübârekfûrî. Tuhfetü’l-

Ahvezî bi-Şerhi Câmi’i’t-Tirmizî.  Beyrut. 

el-Münâvî, (1958). Muhammed Abdürraûf. Feyzü’l-kadîr Şerhu câmii’s-sagîr. Kahire. 

el-Münâvî, Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî el-Münâvî el-Haddâdî. et-

Teysîr bi-Şerḥi’l-Câmiʿi’ṣ-Saġīr. Riyâd: Mektebetü İmâmi’ş-Şâfiî,1408/1988.  

Müslim, (1992). Müslim b. Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî. el-Câmiu’s-Sahîh. thk. Muhammed Fuad 

Abdülbâkî. İstanbul: Çağrı Yayınları. 

el-Müttakî el-Hindî, (1993). Alâüddîn Ali b. Hüsâmiddîn el-Müttakî el-Hindî. Kenzü’l-Ummâl fî Süneni’l-

akvâl ve’l-ef’âl. Beyrut. 

Nasr b. Ali, (1995). Hasan eş-Şeyh. Akîdetü Ehli’s-sünne ve’l-Cemâa fi’s-sahâbeti’l-kirâm. Riyad. 

en-Nesâî, (2001). es-Sünenü’l-kübra, “Melâike”. thk. Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risale.  

https://www.kitapyurdu.com/yazar/mehmed-rami-gulman/241829.html
https://www.kitapyurdu.com/yazar/mehmed-rami-gulman/241829.html
https://www.kitapyurdu.com/yazar/abdullah-taha-imamoglu/183208.html
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Yeri=istanbul&siralama=fiyatartan
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=B%DCY%DCYEN+AY+YAYINLARI&siralama=fiyatartan


 
 

Yusuf Açıkel 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  834 

en-Nesâî, (1969). Ebû Abdirrahman Ahmed b. Ali b. Şuayb en-Nesâî. Kitâbü Hasâisi Emîri’l-mü’minîn Ali 

b. Ebî Tâlib. Bağdat.  

en-Nesâî, (1992). Ebû Abdirrahman Ahmed b. Ali b. Şuayb en-Nesâî. es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları. 

en-Nevevî, (ts.). Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref Nevevî. Riyâzü’s-sâlihîn. y.y. 

Öz, M. (1994). “Ehl-i Beyt”, Diyanet İslam Ansiklopedisi (DİA). İstanbul. 

Öz, B. (1997). Alevilik Tarihinden Izler. Istanbul. 

Öztürk, Y. N. (1997). Hz. Fâtıma. İstanbul.  

er-Râğıb el-İsfahânî. (ts.). el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’an. thk. Muhammed Seyyid Kîlânî, Beyrut: Dâru’l-

Ma‘rife.  

er-Râğıb el-İsfahanî. (1992). el-Müfredât, Beyrut. 

Sofuoğlu, M. C. (1983). “Gadîr-i Hum Meselesi”, AÜİFD, C.XXVI, 461-470, Ankara:  Ankara Üniversitesi 

Basımevi. 

es-Süyûtî, (ts.). Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr es-Süyûtî. el-Câmiu’s-Sagîr. Beyrut. 

Şeyhîzâde, (1319). Damad Efendi, Abdurrahman b. Şeyh Muhammed b. Süleyman. Mecmau’l-enhur Şerhu 

Mülteka’l-ebhur. İstanbul. 

eş-Şinkîtî, (1995). Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkâdir. Advâü’l-beyân fî îzâhi’l-

Kur’ân bi’l-Kur’ân. Beyrut. 

et-Taberânî, (1984). Ebü’l-Kasım Süleyman b. Ahmed et Taberânî. el-Mu’cemü’l-Kebîr.  thk. Hamdi 

Abdülmecid es-Silefî. y.y. 

et-Taberânî, (1985). Ebü’l-Kasım Süleyman b. Ahmed et Taberânî. el-Mu’cemü’l-Evsat, thk. Mahmûd 

Tahhân, Riyad. 

et-Taberî, (1954). Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî. Câmiu’l-Beyân an Te’vîli’l-eser ve’l-Kur’an 

(Taberî Tefsîri). Kahire. 

et-Taberî, (ts.). Ebü’l-Abbas Muhibbüddîn Ahmed b. Abdillâh et-Taberî. es-Simtü’s-Semîn, Halep.  

et-Tabersî, (1994). Ebû Ali Fadl b. Hasan et-Tabersî. Mecmâu’l-Beyân fi Tefsîri’l-Kur’an thk. Seyyid 

Hâşim Resûlî ve Tabâtabâî. Beyrut.  

et-Tirmizî, (1992). Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî. es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları. 

Uğur, M. (1980). Hicrî Birinci Asırda İslâm Toplumu. İstanbul: Çağrı Yayınları. 

Üçer, C. (2004). “Geleneksel Alevîlikte Ehl-i Beyt Anlayışı ‘Tokat Yöresi Örneği’”, Marife, yıl. 4, sayı. 3, kış, s.   

257-272. 

Varol, M. B. (ts.).  Ehl-i beyt Gerçeği. İstanbul. 

Varlık, A. A. (1993). Hânedân-ı Ehl-i Beyt Neden Hor Görüldü?, İstanbul. 

Yazır, (ts.). Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: y.y. 

Yücel, A. (1996). Hadis Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı 

Yayınevi. 

ez-Zehebî, (1987). Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman. Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâti’l-

meşâhir ve’l-A’lâm, Hulefa-yı Râşidîn ve Emeviler Dönemi, thk. Ömer Abdüsselâm Tedmûrî. 

Beyrut. 

ez-Zehebî, (1963). Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî. Mîzânü’l-İ’tidâl. 

Kahire. 



 
 

Kur'an ve Sahih Hadislerde Ehl-i Beyt'in Konumu 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  835 

Zirek, M. (1998). Sekaleyn Hadîsi (Tahlil ve Tenkidi). Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, [Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü], İstanbul.  

 



 

	 2025, 10/3: 836-855 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Günümüz dünyasının yenilikleri ve dijital gelişmeleri geçmiş çağlar ile 
içinde bulunduğumuz yüzyıl insanları arasında iletişim biçimleri ve dilleri 
açısından büyük farklılıklar meydana getirmiştir. Teknolojik ürünler 
gençlerin daima ellerinin altında bulunan ve sık kullandıkları araçlar 
olmuşlardır. Bu cihazlar vasıtasıyla küresel sınırlar belirsizleşmeye 
başlamış, gündelik sohbetler yerini sanal iletişime bırakmıştır. Küresel ve 
dijital çağın etkisiyle birlikte Z kuşağı olarak adlandırılan nesil, daha 
yalnız, bireysel ve özgürlükçü bir gençlik profili oluşturmuştur. Bu durum 
bir önceki neslin değerlerini aktarabilmesi için geleneksel anlayışın 
dışında yeni bir iletişim dili oluşturmasını zorunlu hale getirmiştir. Her 
alanda olduğu gibi dini bilgi ve değerlerin aktarılmasında da yeni bir dil 
tasarlamak gerekmektedir. Bu çalışmanın amacı, gençlere dini değerlerin 
aktarılmasında din görevlilerinin nasıl iletişim metotları kullanmaları 
gerektiğini belirlemektir. Çalışmada, literatür taramasına başvurularak Z 
kuşağının özellikleri ve dine bakış açıları ele alınmış, din görevlilerinin 
iletişim yeterlikleri tespit edilmiş, bu hususta din görevlilerini bekleyen 
zorluklar ve çözüm önerileri tartışılmıştır. Araştırma sonucunda dijital 
çağın içerisinde dünyaya gelen günümüz gençliğinin önceki nesillere 
kıyasla görsel algısının daha fazla geliştiği, yaşamlarının yoğun bölümünü 
internette geçirdikleri, manevi doyum ve ahlak odaklı bir dini 
paradigmaya sahip oldukları belirlenmiştir. Bu çerçevede din 
görevlilerinin tek taraflı vaaz ve nasihat üslubu yerine söyleşi kültürünü 
benimsemelerinin, dini dogmaları katı biçimde dayatmaktansa Z 
kuşağının kendi dini anlayışlarını geliştirmelerinde rehberlik misyonu 
üstlenmelerinin, dini içerikleri çekici ve cazip formatta sunarak sosyal 
medyayı aktif biçimde kullanmalarının daha doğru olacağı sonucuna 
ulaşılmıştır. Din görevlilerinin iletişimde dinleme becerilerinin 
geliştirilmesi ve kendilik bilinci yüksek düzeyde gelişmiş Z kuşağının soru 
ve sorunlarını yargılanma endişesi taşımadan ifade etmesi için zemin 
hazırlamaları ve cevap verebilecek yeterliklere sahip olmaları gerektiğinin 
altı çizilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Din Görevlisi, Gençlik, Z Kuşağı, 
İletişim 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 15.07.2025 
Kabul Tarihi: 31.08.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. Zahide Yılmaz 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma yöntemleri 
ve akademik etik ilkelere uygun şekilde 
üretilmiştir. Zahide Yılmaz 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Yılmaz, Z. (2025). Z kuşağıyla dinî iletişim: 
din görevlilerinin dil ve söylemi. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 836-855 
https://doi.org/10.30622/tarr.1743202   

 
Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 

Religious Communication with Generation Z: The Language and Discourse of Religious Officials 
 
 

Zahide Yılmaz1* 
 

1 Dr., Bağımsız Araştırmacı, Antalya, Türkiye. 
 

 Dr., Independent Researcher, Antalya Türkiye, https://orcid.org/0000-0002-9516-7924, zzhdylmz@gmail.com 
 
 
* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1743202
https://orcid.org/0000-0002-9516-7924
mailto:zzhdylmz@gmail.com


 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  837 

 
  Abstract 

The rapid technological and digital advancements of our era have 
fundamentally altered communication styles and languages, creating a 
significant divide between past generations and those of the 21st century. 
Today's youth, often termed Generation Z, have grown up immersed in 
digital tools, which have blurred global boundaries and shifted daily 
interactions towards virtual communication. This global and digital 
influence has shaped Gen Z into a more solitary, individualistic, and liberal 
demographic. Consequently, transmitting the values of previous 
generations necessitates a novel communication approach, distinct from 
traditional methods, especially in the context of religious knowledge and 
values. This study aims to identify effective communication methods for 
religious officials in conveying religious values to young people. It 
explores the characteristics of Generation Z and their perspectives on 
religion, drawing on existing literature. Furthermore, the research assesses 
the communication competencies required of religious officials, addresses 
the challenges they face, and explores potential solutions. The findings 
indicate that contemporary youth, as digital natives, possess a more 
developed visual perception than previous generations, spend a significant 
portion of their lives online, and hold a religious paradigm centered on 
spiritual satisfaction and morality. Given these characteristics, the study 
concludes that religious officials should adopt a conversational culture 
rather than a one-sided preaching style. Their role should evolve to guide 
Generation Z in developing their own understanding of religious, rather 
than strictly imposing dogma. Moreover, actively utilizing social media to 
present religious content in engaging and appealing ways is crucial. The 
research also underscores the importance of religious officials developing 
strong listening skills to create a safe space for Gen Z, who have a highly 
developed self-awareness, to voice their questions and concerns without 
fear of judgment. Ultimately, it underscores the need for religious officials 
to possess the competence to effectively address these inquiries. 
 
Keywords: Religious Education, Religious Official, Youth, Generation Z, 
Communication 

Research Article 
 
History 
Received: 15.07.2025 
Accepted: 31.08.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is hereby 
declared that scientific and ethical principles 
were adhered to during the preparation of this 
study and that all studies used are cited in the 
references. Zahide Yılmaz 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. Zahide Yılmaz 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received no 
external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Yılmaz, Z. (2025). Religious communication 
with generation z: the language and discourse of 
religious officials. Turkish Academic Research 
Review, 10/3, 836-855,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1743202   

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1743202


 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  838 

 
Giriş  
Gençlik, insan hayatının ergenliğe girdiği günden itibaren orta yaşa kadar devam eden dönemidir (Türk Dil 

Kurumu [TDK], t.y.). Gençlik döneminin başlangıcı ve sonu hakkında kesin sınırlar çizmek zordur zira bu dönem 

bireysel farklılıklardan etkilendiği gibi, kişinin doğup büyüdüğü coğrafyadan, beslenme biçimlerinden hatta sosyo-

ekonomik düzeyinden dahi etkilenmektedir. Sert, hızlı, coşkulu inişlere ve çıkışlara sahip olması nedeniyle fırtına 

ve stres dönemi olarak da tanımlanan gençlik dönemi insanoğlunun fiziksel, zihinsel, duygusal ve sosyal yönlerden 

çalkantılardan geçtiği gelişim çağıdır (Alisinanoğlu, 2002, s. 62). İnsanlar karakteristik özellikleri şekillenirken 

akranlarından etkilendikleri gibi içinde bulundukları çağın özelliklerinin ve toplumsal olayların da tesiri altında 

kalmaktadır. Kuşak değişimi olarak tanımlanan bu durum ise her 20-25 yılda bir gerçekleşen bir vakıa olup belirli 

bir dönemin özelliklerine göre aynı yaş grubu insanların gösterdiği benzer eğilim ve davranış kalıplarına vurgu 

yapar (Akduman & Hatipoğlu, 2021, s. 204). Yeni bir kuşak oluşurken içine doğduğu çağın özelliklerinin ve 

toplumun yapısının tesirinde kaldığı gibi topluma tesir etmekte ve çağın özelliklerini belirli bir ölçüde 

değiştirmektedir. Söz konusu etkileşimin sonucu olarak kuşak farklılıkları ortaya çıkmaktadır (Altuntuğ, 2012, s. 

204). Her kuşağın kendine özgü algı biçimleri, değer yargıları ve davranış kalıpları, tanıklık ettikleri tarihsel ve 

sosyo-kültürel dönemlerin bir yansıması olarak farklılaşmaktadır. Bu durum, kuşaklar arası anlamlandırma 

süreçleri ve toplumsal adaptasyon mekanizmalarında belirgin ayrımlara yol açmaktadır (Topuz, 2023, s. 128). 

 Alanyazında kuşak gruplandırmasına tabi tutulan ve hakkında araştırmalar yapılan kuşaklar; sessiz kuşak, 

bebek patlaması kuşağı (büyük nesil), X kuşağı, Y kuşağı, Z kuşağı ve alfa kuşağı (Demirel, 2021, s. 1796) olmak 

üzere altı kuşaktır (Akduman & Hatipoğlu, 2021, s. 206; Demirel, 2021, s. 1796; Generations Working Together, 

2007; Mixing and Managing Four Generations of Employees, Erişim: 22.05.2025). Günümüzün gençleri Z kuşağı 

ismiyle kimliklendirilmektedir ve genel geçer gençlik dönemi özelliklerine ek olarak kendi çağlarının karakteristik 

özelliklerini taşımaktadır. TÜİK verilerine göre 2024 yılı sonu itibarıyla Türkiye’de Z kuşağı,12.763.159 kişi ile 

nüfusun %14,9’unu oluşturmaktadır (TÜİK Kurumsal, 2025). Z kuşağı, bugünün üniversite nüfusunun büyük 

çoğunluğudur ve yakın gelecekte iş dünyasında yüksek bir sayıya ulaşmaları beklenmektedir. Bu bağlamda, Z 

kuşağının sosyal, politik ve demografik yapılarda değişimleri tetikleme potansiyeli taşıyan bir nüfus grubu olduğu 

ifade edilebilir. Türkiye nüfusunda da oldukça büyük bir paya sahip olan bu kuşağın en küçükleri, çocukluk 

evresinden çıkıp yetişkinliğe adım atmaya başlamış bireylerdir. İstatistikler Z kuşağı olarak adlandırılan bu 

jenerasyonun genç, dinamik ve oldukça geniş bir demografik grubu temsil ettiğini göstermektedir (Topuz, 2023, 

ss. 131-132). 

 Z kuşağının en benzersiz yönü Y kuşağının büyürken varlığına ve gelişimine tanıklık ettiği televizyon, 

mobil cihazlar ve internet patlaması hadiselerinin halihazırda mevcut bulunduğu bir çağda dünyaya gelmeleridir. 

Sosyal medya kullanımı, kesintisiz bağlantı ve isteğe bağlı eğlence ve iletişim, Y kuşağının reşit olduklarında 

adapte oldukları yenilikler olmasına rağmen Z kuşağı bunların olmadığı bir dünyayı hiç tanımamıştır (Dimock, 

2019). Günümüzün gençlerini temsil eden Z kuşağı, teknolojik gelişmelerin ve modern çağın hızla dönüşen sosyo-

politik ile etik değerlerinin birleşimiyle, bireyselleşme, iletişim sorunları, depresif eğilimler, güvensizlik ve 

mutsuzluk gibi küresel ölçekteki olumsuzluklardan en fazla etkilenen nesil olarak tanımlanmaktadır. Bu durum, 

söz konusu kuşağın psiko-sosyal iyi oluşları üzerinde belirgin bir baskı oluşturmaktadır (Topuz, 2023, s. 129). Söz 

konusu neslin sosyal medya öncülleri önünde öz-saygılarını, şahsiyetlerini korumak ve güçlendirmek için 

harcadığı yoğun çaba göz önünde bulundurulduğunda, Z kuşağına özel stratejiler geliştirmek, onların taleplerine 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  839 

cevap verebilmek için hem özelliklerini hem de davranışlarını belirleyen motivasyonlarını araştırmak önemli hale 

gelmektedir (Kahawandala vd., 2020, s. 159).    

Din anlayışında Z kuşağının önemli bir dönüşüm geçirdiği gözlemlenmektedir. Geleneksel olarak yaşamın 

anlamlandırılması ve şekillendirilmesinde merkezi bir ölçüt olarak konumlanan din, günümüzde daha ziyade 

psikolojik ve duygusal tatmin sağlayan bir faktör haline gelmektedir. Algılama biçimindeki bu kayma, bireylerin 

dini inançlarını sürdürmelerine rağmen, ibadetlerden uzaklaşmalarına ve hatta dinin temel değerleriyle belirli 

noktalarda çatışmalar yaşamalarına sebep olmaktadır. Söz konusu dönüşüm, dinin toplumsal ve bireysel 

işlevindeki değişimlere işaret etmektedir. Din, Z kuşağında kapsamlı bir yaşam rehberi olmaktan ziyade, iç huzuru, 

ruhsal dinginlik ve psikolojik rahatlama için bir araç olarak algılanmaktadır (Zavalsız, 2023, ss. 17-18). Özellikle 

dinin ahlaki yönüyle yoğun olarak ilgilenen Z kuşağının ibadetlerle araya mesafe koymasında bilgi eksikliklerinin, 

vakit ayırmamanın ve tembel davranışlarının tesiri yüksektir. Bir başka deyişle ibadetler bakımından zayıf olan Z 

kuşağı; dürüstlük, hoşgörü, faydalı/başarılı bireyler olmak, zenginlik/statü sahibi olmak, oldukları gibi kabul 

edilmek, insan ve hayvan haklarını korumak gibi değerlerin etrafında yoğunlaşmaktadır (Acar, 2022, s. 34).  

Kuşaklar bağlamında din algısındaki söz konusu paradigma kayması her dönemin kendisine ait 

problemlerinin oluşmasını beraberinde getirmektedir. Bu değişime, teknolojik gelişmelerle birlikte iletişim ve 

etkileşim araçlarının çeşitlenmesinin de ilave edilmesiyle (Koçoğlu, 2025, s. 56) din görevlilerinin yeterliklerinin 

yeni neslin dünyasına göre revize edilmesi, din eğitimi ve rehberliğinin ihtiyaçlara göre güncellenmesi, 

dönüştürülmesi, ilgili hususta yenilikçi adımlar atılması kaçınılmaz olmaktadır.  

Türkiye Cumhuriyeti’nde yaygın din eğitimi faaliyetleri Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB) çatısı altında 

çeşitli şekillerde yürütülmektedir (DİB Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü). Kurulduğu ilk günden itibaren 

imkânları nispetinde kitlelere dini tebliğ ve irşat etme sorumluluğunu yerine getiren kurum bu görevi; camilerde, 

Kur’an kurslarında, Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığına bağlı çeşitli kuruluşlarda ve kitle iletişim araçları 

vasıtasıyla gerçekleştirmektedir (Göküş, 2019, s. 286; Göküş & Yılmaz, 2024, s.285-286; Kocaman & Özkaplan, 

2023, s. 202-205). 2012’den bu yana sosyal medya platformlarını da etkili biçimde kullanan DİB, bu vesileyle 

geniş kitlelere ulaşabilmeyi hedeflemektedir (Diyanet, Sosyal Medyada, 2012; Kocaman & Özkaplan, 2021, s. 

5576). Başkanlığın sosyal medyayı etkin olarak kullanma girişimi, internette yoğun olarak vakit geçiren Z 

kuşağıyla dini etkileşimlerde bulunabilmesi adına önemli bir atılımdır. Ayrıca DİB, ülkenin geleceğini inşa edecek 

gençlerin milli ve manevi değerlere bağlı, yüksek ahlaklı ve vatansever bireyler olarak yetişmelerine destek olmak 

amacıyla kapsamlı bir program hayata geçirmiştir. Bu girişimle, gençlerin kişisel ve toplumsal gelişimlerine 

katkıda bulunulması hedeflenmektedir (Diyanet Gençlik Çalışması, 2018). Bahsi geçen hususta toplumun tüm 

kesimlerindeki gençlere yönelik hizmetler hakkında bir yönerge de yayımlanmıştır (Diyanet İşleri Başkanlığı 

Gençlik Çalışmaları Yönergesi, 2018). 

Yöntem 
Günümüz dünyasının Z kuşağı olarak bilinen genç nesli teknolojinin geliştiği ve internet kullanımının 

gitgide yaygınlaştığı bir çağda dünyaya gözlerini açmıştır. Bu çağın gelişi dışarda sosyalleşen bir toplumdan 

evinde bilgisayarda, tablette ve telefonda sanal ağlar üzerinden sosyalleşen bir topluma doğru kayma yaşanmasına 

neden olmuştur. Dolayısıyla bahsi geçen ortam içerisinde dijital çağın yerlileri olma vasıflarıyla Z kuşağı, yeni 

yaşam stiliyle ve küreselleşmeyle paralel kendine has özellikler geliştirmişlerdir. İnsanlık tarihi için dönüm 

niteliğinde olan teknolojik gelişmeler ve söz konusu gelişmelerin bireyleri dönüştürücü etkisi pek çok alanda 

olduğu gibi eğitim, öğretim, iletişim ve etkileşimde de yenilenme hareketlerini zorunlu kılmıştır. Bu bağlamda 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  840 

manevi yapılanmanın mimarı ve kültürün önemli bir öğesi olan dinin, Z kuşağına nasıl öğretilip aktarılacağı da 

tartışılması gereken bir konu haline gelmiştir. Bahsi geçen nedenler ışığında bu çalışmada; Z kuşağının özellikleri, 

dine bakış açıları, din görevlilerinin iletişim becerileri ve din görevlilerinin Z kuşağıyla iletişim zorlukları ele 

alınmıştır. Meselenin derinlemesine anlaşılması ve mevcut bilginin keşfedilmesi için araştırmada literatür taraması 

yöntemi kullanılmıştır. Literatür taraması, mevcut kaynak ve belgeleri sistemli bir şekilde inceleyerek ilgili verileri 

toplama sürecidir (Tunalı, t.y.). Literatür incelenerek alanyazında konu hakkında dağınık halde bulunan 

makalelerden elde edilen verilerinin bir araya getirilmesiyle hem araştırmacılara kolaylık sağlanması hem de 

politika yapıcılara kaynaklık edilmesi hedeflenmiştir. Ayrıca meselenin derinlemesine inceleme gerektiren yönleri 

tespit edilerek gelecekte yapılacak olan araştırmalara yol göstermek de amaçlanmıştır.  

1. Z Kuşağının Özellikleri  
Z kuşağı olarak da adlandırılan ve kendilerine has özelliklere sahip olan günümüz gençleri, bir çok açıdan 

gündem olmaktadır. Bilimsel kaynaklarda farklı tarihlendirmeler olmasına rağmen genel olarak Z kuşağı 1995, 

1996’dan itibaren başlayarak 2010, 2012 yıllarına kadar doğan bireyleri tanımlamaktadır (Dimock, 2019; 

Generation Z characteristics and its implications for companies | McKinsey, t.y.; Topuz, 2023, s. 131). Türkiye'de 

bilgisayar, telefon ve internet gibi teknolojik araçların Batı'ya kıyasla daha geç erişilebilir hale gelmesi ve 

yaygınlaşma sürecinin yavaş ilerlemesi nedeniyle, bu unsurların etkili olduğu dönemler için farklı zaman aralıkları 

önerilmektedir. Ülke koşulları göz önüne alındığında, 2000 yılı ve sonrasının bu bağlamda daha uygun bir 

başlangıç noktası olduğu değerlendirilmektedir. Bununla birlikte tüm nüfusu belirli tarihlerle kategorize ederek 

demografik grupları kesin yargılarla tanımlamanın ve kalıplar oluşturmaya çalışmanın hem mümkün olmadığı 

hem de geçerli sonuçlar vermeyecek bir yaklaşım olduğu da unutulmamalıdır (Topuz, 2023, s. 131). Bu nedenle 

Z kuşağına dair belirtilen özellikler neslin geneline bakıldığında gözlemlenebilir ama birey bazında 

değerlendirildiğinde herkes de görülmeyebilir. Bir başka deyişle kuşak özellikleri son derece esnektir, bazı 

kişilerde olmayabilir.  

İnternet çağının ortasında hayata başlayan Z kuşağı, bilgi ve iletişim imkânı sunan teknolojik cihazlarla 

yoğun etkileşimler gerçekleştiren ilk nesildir. Onların zihinsel yetenekleri, duyuşsal oluşumları ve sosyal hayatları; 

içinde dünyaya gelip yaşam sürdükleri bu çağdan büyük oranda etkilenmektedir (Akdoğan, 2008, ss. 206-207). 

Sosyal ağlar nedeniyle tek tıkla dünyanın her yerinden farklı insanlarla etkileşime girebildikleri için Z kuşağı etnik 

olarak çeşitlilikten en fazla nasibini alma ve teknolojik açıdan en sofistike nesil olma özelliğini taşımaktadır. 

Teknoloji, kimliklerinin bir parçasıdır ve bu hususta oldukça bilgilidirler, fakat sorunlara çözüm bulma 

becerilerinden yoksundurlar. Z kuşağı bir duruma bakma, bağlamını oluşturma, analiz etme ve karar verme 

yetenekleri bakımından zayıftır. Z kuşağı daha evvelki jenerasyona göre daha sabırsız, anlık düşünen, güçlü 

hırsların güdümünde olmayan, dikkat eksikliği/bozukluğu geliştirmiş, teknolojiye yüksek bağımlılık ve düşük 

dikkat süresine sahip, bireyci, öz-yönetim becerisi kazanmış, en talepkâr, edinimci, materyalist ve şimdiye kadarki 

nesiller içinde en fazla haklarının peşine düşen kuşaktır (Singh & Dangmei, 2016, ss. 2-3).  

Z kuşağı, sosyokültürel ve teknolojik dönüşümlerin hızla yaşandığı, değişim dinamiklerinin belirleyici 

olduğu bir çağa tanıklık etmiş olmalarıyla önceki nesillerden ayrışmaktadır. Bu kuşağın ayırt edici niteliklerinden 

biri de demografik ve davranışsal profilinin doğumlarından çok önce akademik ve sektörel analizlerle 

tanımlanabilen ilk nesil olma özelliğidir. Küresel ölçekte kolayca bağlantı kurabilme yeteneğine sahip olan Z 

kuşağı, teknolojiye entegre bir yaşam biçimi sergilemektedir. Bu durum, onların anlık tatmin arayışı, yüksek dijital 

yetkinlik, yenilikçiliğe yatkınlık ve çoklu dikkat becerisi gibi karakteristik özellikler geliştirmelerine zemin 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  841 

hazırlamıştır (Altuntuğ, 2012, s. 206). Parayla motive olma eğilimleri görece düşük olan bu nesil, bir önceki 

jenerasyona göre daha girişimci, hoşgörülü, güvenilir, iş beklentilerinde gerçekçi, yüksek çevre duyarlılığına sahip 

ve gelecek hakkında iyimserdir (Singh & Dangmei, 2016, s. 3). 

Hayatlarının bir parçası olarak buldukları sosyal ağların etkisi nedeniyle Z kuşağı, daha gayri resmi, daha 

doğrudan ve kendilik merkezli bir iletişim diline sahiptir. Z kuşağı genç yaşlarından bağımsız olarak duyulmak ve 

farkına varılmak ihtiyacını kuvvetli biçimde yaşar (Singh & Dangmei, 2016, s. 3). Genetikten bağımsız biçimde, 

yaşam şartları nedeniyle Z kuşağının beyin yapısının önceki nesillerden farklı olduğunu gösteren çalışmalar vardır 

(Small & Vorgan, 2008; Rosen, 2011). Dijital yerliler olarak da tanımlanan bu kuşağın beyin yapısının karmaşık 

görsel imgelere göre programlandığı söylenebilir. Z kuşağının beyinlerinin görsel yeteneklerden sorumlu kısmı 

daha fazla gelişmiştir ve görsel öğrenme biçimlerine karşı daha duyarlıdırlar. Bu nedenle anlatım metodu ile 

verimli eğitim sunulamayan söz konusu nesil, görsel içeriklerle zenginleştirilen öğretim metotlarından 

etkilenmekte, interaktif katılım sağlayabilecekleri çalışmalarda, oyunla öğrenmede, iş birlikli projelerde başarılı 

olmaktadır (Çiçek & Ünlü, 2019, s. 449; Rothman, 2016).  

Z kuşağı dijital medyayı yoğun bir biçimde benimsemektedir. Alanyazındaki araştırmalar, bu kuşağın 

çevrimiçi etkileşim ve kişiselleştirilmiş öğrenme deneyimlerine güçlü eğilim gösterdiklerine vurgu yapmaktadır 

(Dede, 2005, ss. 20-35; Cuneo, 2005, ss. 50-65; Prensky, 2001, s. 1-6). Öğrenme süreçlerinde ağırlıklı olarak aktif 

katılımı ve yaratıcılığı ön planda tutan Z kuşağı, pasif öğrenme yaklaşımlarına karşı mesafelidir. Bilgiyi 

ezberlemek yerine hikayeleştirme ve hayal gücü aracılığıyla kalıcı bir öğrenme gerçekleştirmeyi tercih etmektedir. 

Teknolojiye yatkın olmaları ve yüksek seviyede internet okuryazarlıklarıyla küresel çapta kolayca iletişim 

kurabilen Z kuşağı, hızlı bilgi edinme ve birden fazla şeye aynı anda odaklanmalarını sağlayan çoklu görev 

yönetimi becerileriyle öne çıkmaktadır. Görsel içeriğe yazılı metinlerden daha fazla önem veren bu neslin duyusal 

algıları oldukça gelişmiştir. Gereksiz bulduğu detaylardan çabuk sıkılan Z kuşağının, hızlı geri dönütler almayı 

bekleyen sabırsız bir yapıya sahip olduğu söylenebilir. Bahsi geçen bu yapılarına rağmen söz konusu nesil ilgi 

alanlarına yönelik konularda kısa sürede derinlemesine bilgi edinebilme yeteneğine sahiptir (Köktener & Algül, 

2020, s. 421). 

Kendilerine has özelliklerinden doğan yeni kişilik tarzlarının Z kuşağında birtakım çarpıklıklar oluşturduğu 

söylenebilir. Örneğin bu kuşak düşünme becerileri bakımından gelişmiş kimseler olmalarına rağmen bireysellikten 

öteye gidememektedir. Ya da Z kuşağının özgüven duyguları yüksek seyretse de sosyal, ekonomik ve politik 

aktivitelere karşı mesafelidirler. Toplum içerisinde sanal ortamlarda yaşam süren asosyal bireyler olarak algılanan 

Z kuşağı, sosyal medyada aktif, ancak olağan hayat akışı içerisinde bir önceki kuşağın aksine kendileri odaklı 

yaşamalarıyla karakterize edilen bireylerdir. Problemin yüksek düzeyde özgüvene sahip gençlerde bu duruma eşlik 

eden güçlü duyuşsal bir yapının bulunmamasına bağlı gelişmesi muhtemeldir. Zira güçlü duyuşsal yapıların inşa 

edilmesi egoist bir tavrın ivme kazanmasının önünde büyük bir engeldir. Yoğun bireysel ve egoist bir karakter 

inşa edildiğinde kişinin kendisini hata yapmayan, süper insan biçiminde kodlaması, düzelmeye ve gelişmeye 

kapalı hale gelmesi olasılık dahilindedir. Tüm bunların yanı sıra sosyal medyada hızla tüketilen içeriklere uzun 

süreler maruz kalma, teknolojinin avantajlarını iyi kullanarak istediklerine hızla erişme gibi faktörler Z kuşağının 

daha sabırsız kimseler olmasına zemin hazırlar. Dolayısıyla Z kuşağının her şeye sızlanan, sürekli şikâyet eden, 

kolaya kaçan, disiplin açısından zayıf ve hızlı motivasyon kaybı yaşayan bireylere dönüşmesi beklenir (Algur, 

2024, ss. 34-37). 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  842 

Günümüzde Z kuşağının değer sistemleri, kökten bir dönüşüm geçirmiştir. Teknoloji çağının getirdiği bu 

değişim sürecinde, genç kuşaklar yerel değerlerin egemen olduğu kültürel iklimden uzaklaşarak küresel değerlerin 

çekim alanına girmiştir. Dolayısıyla bu yeni nesil geleneksel değerlerle ve dinî inanç formlarıyla sınırlı bir ilişki 

kurmakta, hatta inanç ve değer merkezli dayatmalara karşı belirgin bir tepkisellik sergilemektedir. Z kuşağı artık 

geleneksel dinî, ailevi ve akrabalık bağlarından uzaklaşarak, popüler kültürün üreticisi ve taşıyıcısı konumundaki 

akıllı telefonlar ve dijital platformları referans almaya başlamıştır. Bu durum, kuşağın içinde şekillendiği dünyanın 

ve karşılaştığı sorunların farklılaşmasıyla ilişkilidir. 21. yüzyılda hızlanan küreselleşme ve kesintisiz teknolojik 

ilerlemeler, bu yeni neslin değer ve davranış kalıplarını doğrudan etkilemiştir. Ayrıca küresel iklim değişikliği, 

otonom sistemler, yapay zekâ ve sosyal medya ağları da bu değişimin kritik unsurları arasında yer almaktadır. Söz 

konusu dinamik çevrede yetişen Z kuşağının temel değerleri ise aşırı bireysel özgürlük düşkünlüğü, benmerkezci 

bir perspektif ve inovatif düşünce kapasitesi olarak kendini göstermektedir (Demir, 2022, s. 131). 

 2. Z Kuşağının Din Algısı 
Dijital küreselleşme kültüründe büyüyen genç nesiller, dini inançların artık büyük kitleler tarafından 

sorgulanabilen, itiraz edilebilen ve hatta reddedilebilen bir seçenek olarak algılandığına tanık olmaktadır (Aslan, 

2024, s. 513). Söz konusu durum, dinin toplumdaki rolü ve bireysel kabulü konusunda önemli bir değişimi işaret 

etmektedir. Bu bağlamda netlik kazanmamış olmasına rağmen Z kuşağı hakkında dini anlayışlarının değiştiğine 

dair yorumlar yapılmaktadır. Bahsi geçen meseleyi araştırmak üzere de alanyazında çeşitli çalışmalar 

yürütülmüştür. Demir (Demir, 2022) araştırmasında Z kuşağının üzerinde, fikirsel ve pratik düzeyde dini 

referansları devre dışı bırakarak yeni bir değerler sistemi veya kutsallar inşa etme potansiyeli barındıran seküler 

bir girişim olan transhümanizmin tesirlerini araştırmıştır. Transhümanizm, benimsemiş olduğu değerleri sosyal 

medya ve sanal platformlar aracılığıyla genç nesillere örtük veya endirekt aktarım mekanizmaları vasıtasıyla 

yaymakta ve etki sahasını genişletmektedir. Transhümanizm, cinsiyet özgürlüğü, rasyonel düşünce, sekülerlik, 

ırkçılık karşıtlığı, bireysel özgürlük, eleştirel düşünme, insan doğasının sürekli değişime açık olduğu anlayışı ve 

yeni teknolojilere adaptasyon gibi değerlerle doğrudan veya dolaylı olarak ilişkilidir. İlgili değerler, insan 

kapasitesini artırma ve mevcut sınırlılıkları aşma hedefiyle örtüşerek transhümanist düşüncenin değere dayalı 

temelini oluşturur. Bu bağlamda, teknolojik gelişmeler aracılığıyla insan potansiyelini maksimize etme arayışı, 

belirtilen bu değerlerin hem bir sonucu hem de destekleyicisi konumundadır. Z kuşağı teknolojik aletleri yoğun 

kullanarak bahsi geçen değerleri bilinçli veya bilinçsiz olarak benimsemektedir. İnançlara bağlı kalmak yerine 

meydan okuyarak yenilenmeyi vurgulayan yapısıyla transhümanizm kutsal olan değerlerin silinmesine neden 

olmaktadır. Toplumsal yaşamda söz konusu değer dönüşümünün etkileri Z kuşağında gözlenmektedir (Demir, 

2022, ss. 125-126). 

Yılmaz ve Yıldırım, Z kuşağının tanrı anlayışını araştırdıkları çalışmalarında gençlerin %83’ünün teist, 

%13’ünün deist, %4’ünün ateist ve agnostik olduğu sonucuna ulaşmıştır (Yılmaz & Yıldırım, 2025, s. 107). Bu 

oranlara bakıldığında tek bir tanrının var olduğu dini bir anlayış geliştirenlerin çoğunlukta olduğu görülmektedir. 

Dolayısıyla %83’lük teist kesimin dinini en doğru biçimiyle öğrenmesi için çalışmalar yapmak gerekmektedir. 

Buna %13’lük deist grup da eklendiğinde hayli yüksek bir orana sahip olan tanrıya inanan gençlerin din 

eğitimlerinin ihmal edilemeyeceği aşikardır. Ancak Z kuşağının kendi çağlarının özelliklerinden etkilendikleri ve 

bu etkinin dini anlayışlarını da tesiri altına aldığı unutulmamalıdır. Bazı araştırmalar, Z kuşağının bireysel 

özgürlüklerini kısıtlamaya yönelik her türlü girişime karşı belirgin bir direnç sergilediğini ortaya koymaktadır. Bu 

kuşak, sınırlamalara ve engellere karşı bir tür isyan eğilimi gösterebilir. Ayrıca, Z kuşağının toplumsal ve 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  843 

geleneksel değerlere karşı daha kayıtsız bir tutum sergilediği ve dini inanç biçimlerine yönelik eleştirel bir 

yaklaşım benimsediği de gözlemlenmiştir. Söz konusu durum, önceki kuşaklara kıyasla daha bireyci, sorgulayıcı 

ve normlara daha az bağlı bir duruşa işaret etmektedir (Demir, 2022, s. 127). 

Z kuşağının dini yönelimlerinde önceki nesillerden belirgin bir ayrışma sergilediği gözlemlenmektedir. Bu 

ayrışma, özellikle bireyselleşme eğilimi, özgürlük ve eşitliğin benimsenmesi, özerklik vurgusu ve dini inançların 

akla uygun, bilimsel bir zeminde temellendirilmesi arayışı gibi hususlarda kendini göstermektedir. Z kuşağının 

tanrı inancına sahip olanları, toplumsal kabul ve entegrasyon süreçleri içerisinde kendi dini kimliklerini iki temel 

eksende konumlandırma potansiyeline sahiptirler. Birincil yaklaşım, köklü dini pratiklerin, inanç sistemlerinin, 

doğrudan alınarak benimsenmesi ve sürdürülmesidir. Bu durum, mevcut dini yapıların ve otoritelerin sürekliliğini 

temin eden bir adaptasyon sürecini ifade eder. İkinci ve daha dönüştürücü yaklaşım ise, din algısının bireysel 

ihtiyaçlar ve modern dünya koşulları ekseninde yeniden kurgulanmasıdır. Bu bağlamda, bireylerin kendi dini 

anlayışlarını, kişisel yorumlarını ve deneyimlerini merkeze alarak özgün bir dini kimlik inşa etmeleri söz 

konusudur. Bahsi geçen süreç, dini normların ve ritüellerin sorgulanmasına, esnekleştirilmesine ve 

kişiselleştirilmiş bir maneviyat arayışına kapı aralamaktadır. Söz konusu farklılaşmalar, Z kuşağının dini 

yelpazedeki çeşitliliğini ve modern toplumun sekülerleşme ile gelenekselcilik arasındaki karmaşık etkileşimini 

gözler önüne sermektedir (Aydın, 2020, ss. 29-30). 

İslam'dan mutlak bir uzaklaşma veya kopuştan ziyade, Z kuşağının gözlemlenen dini tutumu, kendine özgü 

bir din yorumu ve bu yoruma dayalı bir yaşam biçimi geliştirme çabası olarak nitelendirilebilir. Söz konusu 

yaklaşım, katı geleneksel normlara bağlı kalmak yerine, bireysel inanç deneyimlerini ve modern dünya ile dini 

değerleri uzlaştırma arayışını yansıtmaktadır. Bu tavrın olumlu yönlerinin göz ardı edilmemesi önemlidir. Zira 

bahsi geçen durum, bireylerin kendilerini arafta hissederek riyakârca davranmaları ve rol yapmaları yerine, samimi 

bir içsel sorgulama ve kişisel bir maneviyat inşası sürecine girmelerini sağlamaktadır. Bu bağlamda, Z kuşağının 

dini anlayışı, değişen toplumsal dinamiklere adaptasyonun ve otantik bir dini yaşantı arayışının göstergesi olarak 

okunabilir. Çünkü Z kuşağının gözlemlenen temel özelliklerinden biri, kendilerine özgü bir yaşam tarzı ve dini 

anlayış biçimi geliştirmeleridir. Bu durum, onların geleneksel kalıplara bağlı kalmak yerine, bireysel deneyimlerini 

ve modern dünyanın sunduğu perspektifleri, dini inançlarıyla harmanlama eğiliminde olduklarını gösterir (Akkurt, 

2020). 

Gökçe ve Tekin, gençlerin dindarlık eğilimleri üzerine yaptıkları araştırmalarının sonucunda Z kuşağının 

dinin hayat üzerindeki etki boyutuna ilişkin algılarının, büyük ölçüde ibadetlerin yerine getirilip getirilmemesi 

üzerinden şekillendiği sonucuna ulaşmışlardır. Bu durum, Z kuşağının din hususunda ibadet merkezli indirgemeci 

bir algıya sahip olduklarını göstermektedir. Ayrıca Z kuşağına mensup katılımcıların dindarlık algılamalarında ve 

eğilimlerinde büyük benzerlikler ve ortak paydalar sergilediğine işaret etmektedir. Özellikle dinin bilişsel, 

duyuşsal ve sosyal boyutlarına ilişkin algıları arasında belirgin bir örtüşme gözlemlenirken, dinin ibadet ve değer 

boyutlarında farklılaşan anlayışlar geliştirdikleri tespit edilmiştir. Söz konusu ayrışma, kuşağın dine yönelik daha 

bireysel ve deneyimsel bir yaklaşım sergilediğine işaret etmektedir. Bahsi geçen analizden hareketle; Z kuşağının 

dini yönelimlerini daha iyi anlamak ve desteklemek amacıyla çeşitli medya platformları aracılığıyla yürütülen din 

eğitimi faaliyetlerinde, dinin sadece ibadet yönüne odaklanmaktan kaçınılmalıdır. Bunun yerine, dinin duygusal 

derinliği, toplumsal bütünleştirici rolü, bilişsel içeriği ve etik-değer etkileri gibi farklı boyutları güçlü bir vurguyla 

ele alınmalıdır. Söz konusu yaklaşım, toplumda daha bütüncül ve kapsayıcı bir din anlayışının gelişimine katkıda 

bulunacaktır. Hem formal hem de informal din eğitimi programlarında, din ve ahlak arasındaki inkâr edilemez 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  844 

korelasyon daha belirgin bir şekilde ifade edilmelidir. Bu yaklaşım, bireylerin dini yaşantılarında ahlaki değerlerin 

merkezi rolünü kavramalarına ve toplumda din ile ahlakın ayrılmaz bir bütün olduğu konusunda farkındalık 

düzeyinin artırılmasına hizmet edebilir (Gökçe & Tekin, 2021, ss. 202-204). 

Z kuşağında derin bir dini inanıştan ziyade aile ve toplum yaşantısı içerisinde elde edilmiş geleneksel, 

taklidî bir inancın hâkim olduğu söylenebilir. Diğer yandan öğrendiklerini içselleştirerek kendi dini anlayışını 

şekillendiren gençler de vardır. Genç yetişkinlerin algısında din, bazı önemli niteliklerle yer almaktadır. Onlar için 

din; güven veren, güçlü bir aidiyet kaynağı, önemli bir kültürel unsur olan, toplumsal platformda bütünleştirici bir 

işlev gören değerli bir fenomen, yaşama anlam katan ve zor zamanlarda sığınak görevi üstlenen bir olgudur. 

Bazılarına göre tüm hayatı kapsayan din bazılarının nazarında belirli alanlara hapsedilmektedir. Bir önceki kuşağı 

şekilci olmakla eleştiren Z kuşağı, genel olarak ahlakı dinin özü kabul etmekte ve ön plana çıkarmakta, aynı 

zamanda bireysel sekülerleşme eğilimleri göstermektedir (Aslan, 2024, s. 514). Konu genel kapsamda 

değerlendirildiğinde Z kuşağının manevi doyum ve ahlak bazlı bir din anlayışı geliştirdikleri ve ibadet yönlerinin 

zayıf kaldığı aşikardır. Bu yönü geliştirmeye hizmet etmek üzere DİB’in cami-gençlik merkezi iş birliğine dayalı 

çalışmaları bulunmaktadır. Günler ve Zengin, gençlerin bu faaliyetlere bakış açılarını inceleyen bir araştırma 

yürütmüşlerdir.  DİB’in söz konusu girişiminin, Z kuşağının dini bir çevrede sosyalleşmesine olanak sağladığı ve 

ibadet yönünü güçlendirdiği bulgusuna ulaşmışlardır (Günler & Zengin, 2024, ss. 652-653).  

3. Din Görevlilerinin Etkili İletişim Yaklaşımları 
İletişim “duygu, düşünce veya bilgilerin akla gelebilecek her türlü yolla başkalarına aktarılması, bildirişim, 

haberleşme, komünikasyon” ve “telefon, telgraf, televizyon, radyo vb. araçlardan yararlanarak yürütülen bilgi 

alışverişi, bildirişim, haberleşme, muhabere, komünikasyon” anlamlarına gelmektedir (TDK, t.y.). İletişimde en 

çok kullanılan araç söz dilidir. Kelimelerimizi genellikle sesli olarak ifade etmemizin yanı sıra günümüzde yazı 

ile iletişim de ihtiyaç halinde oldukça sık kullanılmaktadır. Ancak iletişim bütünüyle bununla sınırlı değildir; el 

kol hareketleriyle, bir duruş, bir bakış ve bir tavırla hatta tercih edilen kıyafetle dahi verilen mesajın anlamı 

zenginleşen bir sistemdir. Bu yüzden iletişimde kullanılan aracın özelliklerine ve meydana getirdiği etkiye 

bakarak, sözlü, yazılı, nesnel ve duygusal iletişim türlerinin var olduğu söylenebilir. Günümüzde teknolojiyle 

beraber insan insana kurulan ancak yüz yüze olmayan bir iletişim şeklinin bulunması ve yaygın olarak 

kullanılmasıyla birlikte beşinci bir iletişim türü sosyal medya üzerinden gerçekleşmektedir (Cebeci, 2018, s. 129).  

Hem bireysel hem de toplumsal yönden önemli bir gereklilik olan iletişim, planlı ve hedefli bir bildirişim 

olmasından dolayı öğretim açısından önem taşımaktadır. Çünkü direnç gösterme durumu göz önünde 

bulundurulduğunda yalnızca hassasiyetle inşa edilmiş bir iletişimle ve buna eşlik eden bir sabırla öğreten 

konumundaki bireyin öğrenen konumundaki insanlara bilgiyi empoze edebileceği ve davranış değişikliği 

sağlayabileceği sonucuna ulaşılır (Ege, 2015, s. 65; Köylü, 2022, s. 9-16). Aslında, insanlara sunulan bütün 

hizmetlerden başarı ve takdir elde edebilmek, bu hizmetlerin iletişim üzerine bina edilmesiyle doğrudan 

bağlantılıdır. Yani hangi alanda yapılırsa yapılsın hizmeti sunan kişinin iletişim becerisi, sunulan hizmet ve çekilen 

emek hakkında farkındalık meydana getirir ve bu sayede olumlu karşılık bulma oranı artar. Bilhassa, eğitme ve 

öğretme işleri, birini herhangi bir hususta ikna etme, danışmanlık ya da rehberlik gerektiren çalışmalarda başarı 

tamamen iletişim becerisine bağlıdır. Din eğitiminde ise; her nesilden, her statüden ve her eğitim seviyesinden, 

kadın ya da erkek, evli ya da bekar fark etmeksizin herkese hizmet sunulmaktadır. Bu geniş yelpazede başarı elde 

edebilmek büyük oranda din görevlisinin iletişim becerisine bağlıdır (Cebeci, 2018, s. 124; Koç, 2016, s. 13-15).  



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  845 

Çünkü iletişim ile tutum ve davranış değişikliği olarak izah ettiğimiz öğrenme arasında çok yakın bir ilişki vardır 

(Kaya, 1998, s. 75). 

Din görevlilerinin sahip olduğu kişisel nitelikler, alan bilgisi ve metodolojik yetkinlikler kadar, gençlerle 

kurdukları iletişim de kritik bir öneme sahiptir. Din görevlileri ile gençler arasında etkili ve doğru bir iletişim 

mekanizması tesis edilemediğinde, öğretim faaliyetlerinin hedeflerine ulaşması ve öğrenme sürecinin verimli bir 

şekilde tamamlanması ciddi biçimde güçleşmektedir (Sertbaş & Akyürek, 2024, s. 626). Din hizmetleri ve iletişim 

alanlarının kesişen ortak kümesi, devamlı gelişen ve çeşitli değişimlerden geçen insan ve yöntem meseleleridir. 

Dinin asıl ve esasının sabit olmasıyla birlikte din hizmetlerinin bu değişim ve gelişimlere açık olması, uyum 

sağlaması gerekir. Yani din görevlileri, cemaatin içinde bulunduğu sosyolojik, kültürel, psikolojik, ekonomik vb. 

farklılıkları, algı düzeylerini ve eğitim seviyelerini dikkate almalı, muhatabına uygun bir iletişim dili benimsemeli, 

neyi kime nasıl anlatacağını ölçüp tartmalıdır. Bu hususta bir din görevlisin ilk ve en önemli örneği Hz. 

Muhammed’dir. O’nun insanları İslam’a davet ederken kullandığı iletişim metotlarını iyi anlamak, Kur’an-ı 

Kerim’de öğüt niteliği taşıyan, insanlara nasıl davranılması, onlarla nasıl konuşulması gerektiğiyle ilgili izahat 

getiren ayetlerin yol göstericiliğinden faydalanmak gerekir. Bu uygulamalar genel iletişim kurallarıyla 

çelişmemektedir. Mesela din görevlisi hizmet verirken Z kuşağının ihtiyacına yönelik konular seçmeli, konuyu 

fazla dağıtmadan yalnızca gerekli bilgileri vermeli ve anlaşılmaz sözcükler ve başı sonu net olmayan karmaşık 

ifadeler kullanmaktan sakınmalıdır. Ayrıca interaktif bir iletişim ortamı oluşturarak hem konunun doğru 

anlaşılmasını sağlamalı hem de pekiştirilmesine yardımcı olmalıdır. Bunun yanı sıra din görevlisi muhatabının 

güvenini elde edebilmek için; anlattığı konunun muhtevasına hâkim olmalı, gelecek sorulara mümkün mertebe 

cevap verebilmeli, ilgili hususta bulanıklığa mahal vermeden netliği sağlamalıdır. Z kuşağı ile iletişimde din 

görevlilerinin katı ve kalıplaşmış görüşleri dayatmaları hoş görülmeyecek bir hatadır. Aksine bir din görevlisi 

çeşitli bakış açılarını alternatif olarak sunabilmeli, bireylerin anlayışlarına ve seçimlerine saygı göstermelidir. Zira 

İslam dininin kanatları altında mevcut bulunan farklılıklar dinin sahip olduğu zenginliktir ve ortak paydalarda 

birleşebilmek ancak saygı, sevgi ve kabul edişin sonucunda vuku bulabilir. Tüm bunların yanı sıra din görevlisinin 

benimsediği konuşma tarzı, gençlerin hoşlanmayacağı, otoriter, dikte edici ve azarlayıcı bir üslupta olmamalıdır. 

Çünkü ilk olarak muhatabın kendi aklı, fikri, düşünceleri ve tecrübeleri olan saygın bir birey olduğu kabul edilmeli, 

sözlerine önem verilmeli ve dikkatle dinlenmelidir. Mütevazi bir üslupla bilgilerini ve duygularını paylaşmak, 

tepeden bakan bir çehreyle zorlayıcı ve emredici bir anlatma biçiminden daha etkilidir ve Z kuşağının kalbine 

dokunabilir. Bu yüzden emirler yerini rehberliğe bırakmalıdır. Z kuşağı ile iletişim kurarken dinin öğretilerini 

kabul ettirmek için dayatma yoluna gitmek istenmedik sonuçların ortaya çıkmasına sebebiyet verebilir. Bu tarz bir 

davranışın yerine mesele hakkında çeşitli yönlerden açıklamalarda bulunarak konuyu etraflıca izah etmek tercih 

edilmelidir. Zira bu metotla genç kendisini dışlanmış hissetmez, din görevlisine cephe almaz, sürecin bir parçası, 

aynı yolu yürümeye çalışan bir yoldaş olarak görür ve iletişime açık tutar (Ege, 2015, ss. 73-76). 

İnsanlarla ikili ya da çoklu ilişkiler kurmada ve kişilerin fikirlerine ve duygularına yön vermede kullanılan 

en etkili aracın dil olduğu unutulmamalıdır. İletişimi kuran kişi bilhassa ses tonu ve vurguların sözün manasını 

derinleştireceğini ve başkalaştırabileceğini, muhatabın dikkatini aktif tutacağını ve verilen mesajın etkililiğini 

artıracağını hatırında tutmalıdır. Din görevlisinin verdiği hizmetin ötesinde kendi şahsi yaşamında da dürüst 

olması, Z kuşağının güvenini kazanması oldukça önemlidir. Zira gençler sözü söyleyene güvenmedikleri takdirde 

anlatılanı da ciddiye almama eğilimindedir. Bunun yanı sıra iletişimin başarı sağlamasında altın kurallardan biri 

de kendini karşındakiyle özdeşleştirmek, onun duygularını, neler hissedebileceğini anlamaya çalışmak, kısaca 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  846 

kendini onun yerine koymak yani empati yapabilmektir (Tetik, 1998, ss. 101-102). Din görevlisi Z kuşağı ile 

empati kurduğu taktirde, onların önceliklerini, ihtiyaçlarını, önem verdikleri ve bilgi açlığı duydukları hususları 

belirleyebilir ve bu sayede iletişimini bu konular üzerine bina edebilir. Hz. Peygamber’in dini tebliğ noktasında 

sevgi, anlayış ve hoşgörü ekseninden çıkmadığı bilinmektedir. Bu hususa Kur’an-ı Kerimde şu şekilde işaret 

edilmiştir: “Allah’ın rahmeti sayesinde sen onlara karşı yumuşak davrandın. Eğer kaba, katı yürekli olsaydın, onlar 

senin etrafından dağılıp giderlerdi. Artık sen onları affet. Onlar için Allah’tan bağışlama dile. İş konusunda onlarla 

müşavere et. Bir kere de karar verip azmettin mi, artık Allah’a tevekkül et, (ona dayanıp güven). Şüphesiz Allah, 

tevekkül edenleri sever” (Al-i İmran, 3/159). Görüldüğü üzere Z kuşağı ile iletişimi sevgi ve anlayış üzerine 

kurmak Kur’an’a dayanan bir metottur. Bununla beraber din görevlisi, Hz. Muhammed’in örnek alınması gereken 

karakter özellikleri arasında yer alan tevazu ve alçak gönüllüğe sahip olmalıdır. Bilindiği üzere tevazunun zıddı 

kibirdir ve İslam dininde tasvip edilmeyen hatta yerilen bir özelliktir. Dini anlatma görevini üstlenmiş bir kimsenin 

nefsini kibirden arındırması, Z kuşağının haysiyet ve şerefine saygı duyması, gençleri küçük görmemesi 

gerekmektedir (Taşpınar, 2008, s. 59; Göküş, 2019, s. 143). 

Kur’an Allah’ın kelamı olması hasebiyle sözlerin en güzelidir ve kendi güzelliğine yakışır bir güzellikle 

izah edilmelidir. Tıpkı Hz. Muhammed gibi daha evvel gönderilmiş peygamberlerde ümmetleri ile olan 

iletişimlerini güzel sözler üzerine inşa etmişlerdir. “Allah, zulme uğrayanın dile getirmesi dışında, çirkin sözün 

açıklanmasını sevmez” (Nisa, 4/148). ayeti de Allah’ın, kaba, kırıcı ve kötü sözler kullanılmasını hoş 

karşılamadığını göstermektedir. İslam’ın insanlara öğretilmesinin bir bakıma peygamber mesleği olmasından 

dolayı, bu görevi üstlenmiş din görevlileri Hz. Muhammed’in üslubunu benimseyerek Z kuşağı ile iletişimde çirkin 

ve azarlayıcı sözlerden kaçınmalı, ifadelerini yumuşaklık ve zarafetle seçmelidir. Karşısındaki genç kimse 

kabalaşsa ve sert bir tavrı hak etse bile, din görevlisi İslam’ın kendi doğası gereği sevgi, saygı ve kardeşlikte 

birleştirecek tarzda konuşmalı, gerektiğinde kendi nefsinden fedakârlık etmekten kaçınmamalıdır. Bunun yanı sıra 

İslam’ı gençlere anlatmakla mükellef olanlar, onun evrensel bir din olduğunu hatırından çıkarmamalı, kişi ayırımı 

yapmaksızın ilahi mesajı almak isteyen herkese iletmelidir. Çok önemli bir husus da şudur ki; Z kuşağına 

kendilerine izin verilmiş şeylerden takva adına fedakârlık etmeleri hususunda fazlaca yüklenilmemelidir. 

İnsanların dini mükellefiyetleri, haramlara ve helallere uymak, farzları yerine getirmek şeklindedir. Takvada ise 

herkes özgürdür, istediği kadar ilerler. Gençlerin fıtratlarına ağır gelecek şekilde onlara yüklenmek, İslam’ı o 

kimseler için yaşanmaz hale getirebilir ve bu yüzden dinden soğumalara neden olabilir (Cebeci, 2015, ss. 278-

283). 

Değer algıları ve yaşam şartları sürekli değişen, yeniliklerle beraber yeni problemlerinde gündeme geldiği 

bu çağda sorular, sorunlar ve ihtiyaçlara her geçen gün bir yenisi eklenmektedir. Bir din görevlisi bu yeni gündeme 

gelen sorunlara ve ihtiyaçlara cevap verebilmek için, çağın gerisinde kalmamalı sürekli kendini güncellemelidir 

(Mert, 2018, s. 180). Küreselleşmeyle beraber sınırların şeffaflaşması ve modern araçlarla iletişim ve ulaşımın 

kolaylaşması “farklı kültürlere görelik” konusunu da gündeme getirmiştir. Dini anlatmakla görevli bir kimse 

hizmet vereceği Z kuşağının kültürüne ve onlara özgü problemlere de hâkim olmalıdır. Ayrıca din görevlisi gerek 

genel bir vaaz esnasında gerekse gençlerle ikili iletişiminde özel yorum ve kanaatleri kullanmaktan kaçınmalı, 

dinin aslını ve esasını yansıtan kapsayıcı bir dil kullanmalıdır (Uçkan, 2015, s. 375). 

Bir din görevlisinin Z kuşağıyla iletişim kurarken mütebessim bir çehreye sahip olması önemlidir. Zira 

güler yüz ve hissettirdiği sıcaklık insanlar arasında bulaşıcıdır. Bu bir sonraki iletişime davet ve sürekliliğin 

anahtarıdır. Aksine devamlı kaşları çatık ve yüzü düşük olan kimseler sevilmez, o kimselerle görüşmek ve 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  847 

onlardan faydalanmak için can atılmaz. Bunun yanı sıra gençlere isimleriyle hitap edilmesi onlara değer 

verildiğinin göstergesidir ve itibar hissi uyandırır. Bu yüzden din görevlisi birebir iletişimlerde muhataplarıyla 

ismen tanışmalı bu sayede karşılıklı bir iletişimi başlatarak insanlarla sosyal bağlar kurmalı ve bu bağları 

korumalıdır. Ayrıca din görevlisi konuşmada iyi olduğu kadar dinlemede de iyi olmalıdır. Çünkü dinlemek 

anlamaya olanak sağlar, saygıyı hissettirir ve dolayısıyla güven telkin eder. Başkalarını dinlemeyen kimselerin 

sözleri ise dinlenmez böylece iletişim kopar (Tetik, 2009, ss. 174-175).   

Diyanet İşleri Başkanlığı Personel Yeterliklerinde bir din görevlisinin iletişiminin iyi olması gerektiğine 

vurgu yapılmaktadır.  Ayrıca bu vurgu yurtdışına gönderilecek personelde aranan şartlar arasında da yer almaktadır 

(2024 Yılı Yurt Dışı Uzun Süreli Din Görevlisi Sınav Duyurusu, 2024). Görevliler sosyal iletişim becerilerini 

geliştirerek bu dini hem güzel temsil etmeli hem de verdikleri cevaplarla gençleri tatmin etmede yeterli 

olmalıdırlar. Görgü kurallarını hayatlarına indirgemeleriyle ve örnek teşkil eden aile yaşantılarıyla toplumun 

takdirini kazanmalıdırlar. Anlattıkları konulara hakimiyetleri, izah etmedeki kabiliyetleri, ses tonunu 

ayarlayabilmeleri ve beden diliyle iletişim becerileri sayesinde kendilerini insanlara dinlettirebilmeli, İslam’la 

bütünleşmiş karakteristik özellikleri ile güven telkin etmelidirler (Diyanet İşleri Başkanlığı Personel Yeterlikleri, 

2014, s. 22). Bir din görevlisinin hatırından asla çıkarmaması gereken en önemli şey, yaşantısının, söylediği her 

sözün ve gösterdiği her davranışın Z kuşağı tarafından kendisinden ziyade dinine mâl edileceğidir. Bu yüzden bir 

din görevlisi İslam’a gölge düşürmemek ve laf getirmemek için Kur’an ve Sünnet ahlakıyla ahlaklanmalı, özünde 

ve sözünde doğru olmalıdır.  

Yaygın din eğitiminin yürütüldüğü Kur’an kursları ve camilerde milyonlarca insana din eğitimi 

verilmektedir. Yaygın din eğitimi kurumları örgün eğitimin dışında kalan geniş kitlelere dinî bilgi ve değerleri 

ulaştırma konusunda merkezi bir rol üstlendiği için önemlidir (Göküş & Yılmazkurt, 2022, s. 276-277; Kocaman, 

2013, s. 739). Ancak, din öğretiminde teknolojinin kullanımı genellikle örgün eğitim kurumlarında daha belirgin 

bir şekilde karşımıza çıkar. Okullar ve üniversiteler, müfredatlarına entegre ettikleri dijital araçlar, çevrimiçi 

platformlar ve interaktif materyallerle teknolojik olanaklardan daha yoğun bir şekilde faydalanmaktadır. Bununla 

birlikte, yaygın din eğitimi kurumları örgün eğitimdeki kadar kapsamlı olmasa da teknolojinin sunduğu 

imkânlardan giderek daha fazla yararlanmaktadır. Günümüz dünyasında teknolojiyle iç içe büyüyen yeni nesillerin 

yaygın din eğitimi kurumlarına ilgisini çekmek ve devamlılıklarını sağlamak, önemli bir zorluktur. Z kuşağının 

kendi istekleriyle bu kurumlara yönelmeleri için teknoloji temelli yeni öğretim ilke ve yöntemlerinin 

benimsenmesi kritik bir rol oynamaktadır. Bu noktada, din öğretim teknolojileri devreye girerek bu dönüşümü 

mümkün kılabilir. Eğitim-öğretim sürecinde öğretim teknolojilerinden faydalanarak çeşitli materyaller kullanmak, 

öğrenmeyi daha anlamlı hale getirir ve belirlenen hedeflere ulaşmada büyük katkı sağlar. Görsel ve işitsel 

materyaller, interaktif uygulamalar ve dijital platformlar, gençlerin dikkatini çekerek öğrenme motivasyonlarını 

artırabilir. Bu nedenle, cami ve Kur'an kursları gibi yaygın din eğitimi kurumlarında öğretim teknolojilerinin daha 

fazla tercih edilmesi, günümüzün kaçınılmaz bir gerekliliği olarak karşımıza çıkmaktadır. Teknolojiyi etkin bir 

şekilde kullanmak, bu kurumların genç nesillerle daha güçlü bir bağ kurmasına ve din eğitimini daha ilgi çekici 

ve erişilebilir kılmasına yardımcı olacaktır (Erpay, 2019, s. 1322). Bahsi geçenler ışığında din görevlilerinin 

teknolojiyi etkili, verimli kullanabilme yeterliği kazanması ve kendilerini sürekli geliştirerek dijitalleşme çağına 

uyum sağlamaları gerekmektiği söylebilir. Bununla birlikte Erpay’ın çalışmasında din görevlilerine teknoloji 

kullanım yeterlikleri sorulmuş, personelin %57’sinin kendisini yetersiz ya da kısmen yeterli bulduğu bilgisine 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  848 

ulaşılmıştır. Ayrıca bu araştırmada 35 yaş altı din görevlilerinin yarısından fazlası teknolojiyi kullandıklarını 

belirtmişlerdir (Erpay, 2019, ss. 1328-1335). 

4. Din Görevlilerinin Z Kuşağı ile Mevcut İletişim Zorlukları 
İnternet, zamanın ve mekanın kısıtlamalarının ötesine geçen, bilgiye erişimi kolaylaştıran, esnek etkileşim 

platformları oluşturan ve ilişki biçimlerini değiştiren güçlü bir yapıdır. Bilhassa mobil bağlantı sisteminin 

kurulmasından sonra sosyal medya platformlarının oluşturulması sanal iletişimi tercih edilir hale getirmiştir 

(Aşlamacı, 2023, s. 61). We are Social’ın 2025 yılında hazırladığı dijital dünyanın küresel ölçekte kullanım 

detaylarını sunan rapora göre, mevcut nüfus 8,20 milyardır ve bunun 5,56 milyarı internet kullanıcısıdır. Sosyal 

medya kullanıcıları ise 5,24 milyar olup bu rakam genel nüfusun %63,9'una tekabül etmektedir. 2025 verilerine 

göre yetişkin internet kullanıcıları her gün ortalama 6 saat 38 dakikayı çevrimiçi geçirmekte, ortalama bir internet 

kullanıcısı günlük 2 saat 21 dakika sosyal medya kullanmaktadır (Digital 2025, 2025). Bahsi geçen veriler gerek 

internetin gerekse sosyal medyanın günlük yaşantımızın ne kadar büyük bir bölümünü kapladığını göstermektedir. 

Bununla birlikte günümüzde yaygın din eğitiminde teknoloji kullanımının yeterli düzeyde olduğu söylenemez. 

Her ne kadar DİB’in aktif hizmet sunan sosyal medya hesapları mevcutsa da sahada verilen hizmetlerde teknoloji 

kullanımı oldukça zayıftır. Bu durumun temelinde öncelikle yaygın din eğitimi kurumlarının mevcut altyapısının 

öğretim teknolojisi entegrasyonuna yeterince elverişli olmadığı düşüncesi ve geleneksel eğitim metodunun yoğun 

olarak tercih edilmesi yatmaktadır. İkinci olarak, din eğitimi veren din görevlilerinin öğretim teknolojilerini 

kullanma konusundaki yeterlilik düzeylerinin düşük olması önemli bir kısıtlayıcı faktör olarak öne çıkmaktadır. 

Din görevlilerinin bu alandaki bilgi, beceri ve deneyim eksiklikleri, teknolojik araçların eğitim sürecine dahil 

edilmesini engellemekte veya sınırlamaktadır. Nitekim, halka dinî bilgi aktarımından sorumlu olan din 

görevlilerinin öğretim teknolojileri konusundaki yetkinlik düzeyleri, yaygın din eğitiminde teknoloji kullanımının 

mevcut durumunu doğrudan etkileyen bir unsurdur. Üçüncü olarak, ekonomik kısıtlamalar nedeniyle yaygın din 

eğitimi kurumlarının yeterli öğretim teknolojisi altyapısıyla donatılamaması da önemli bir engel teşkil etmektedir. 

Zira yeterli bütçenin ayrılamaması modern teknolojik araçların temin edilmesini ve sürdürülebilir kullanımını 

zorlaştırmaktadır. Son olarak, yönetim kademelerinin öğretim teknolojilerine yeterli önceliği vermemesi de bu 

sorunun bir parçasıdır. Yönetimsel destek ve stratejik planlama eksikliği, teknoloji entegrasyonuna yönelik 

politikaların geliştirilmesini ve uygulanmasını aksatabilir. Bu faktörlerin birleşimi, yaygın din eğitiminde teknoloji 

kullanımının örgün eğitime göre daha geri planda kalmasına yol açan karmaşık bir tablo ortaya koymaktadır 

(Erpay, 2019, s. 1322). 

Özdemir ve Gıynaş, hutbelerin Z kuşağına etkisini araştırdıkları bir çalışma yürütmüşlerdir. Bu çalışmada 

gençlerin dine ilgi duyduklarını ve hutbe esnasında huzur bulduklarını ifade ettikleri bulgusuna ulaşmışlardır. 

Ayrıca katılımcıların çoğunluğu hutbelere bağlı olumlu yönde tutum değiştirdiklerini belirtmişlerdir. Bahsi geçen 

pozitif sonuçların aksine Z kuşağının büyük bölümünün hutbelerde dinlediklerini hatırlamadıkları tespit edilmiştir. 

Anlatılan içeriklerin dini ihtiyaçlarına denk düşmediğini vurgulayan, her sene aynı konuların tekrar etmesinden 

rahatsızlık duyduğunu belirten, hatibin konuşmasını sıkıcı bulan (Özdemir & Gıynaş, 2024, ss. 71-72) gençlerin 

görüşleri de hutbelerin güncellenme, gelişme ve yeniden yapılanma süreci için değerlidir. O halde Z kuşağının 

ihtiyaçlarına denk düşen yeni nesil hutbeler ve anlatım metotlarının yaygın din eğitimine entegre edilmesi 

gerekmektedir. Nihayetinde bu sonuçlar gençlerin dine değer verdiklerine ve manevi doyuma duydukları ihtiyaca 

dikkat çekmektedir. 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  849 

Aksoy’un Z kuşağı üzerinde yaptığı araştırmasında gençlerin dini öğrenmek için en fazla başvurduğu 

kaynağın internet olduğu bulgusuna ulaşılmıştır. Bu araştırmada ayrıca hocalar 5. sırada Diyanet ise 6. sırada 

başvurulan kaynak olarak belirlenmiştir. Dinin ana kaynağı olan kutsal kitaplar ise 3. sırada yer almıştır. Z 

kuşağının dini bilgi edinmek için başvurma tercihinde Diyanet’i ya da kuruma bağlı din görevlilerini düşük oranda 

tercih etmelerinde gençlerin DİB hakkındaki olumsuz görüşlerinin payı yüksektir. Yine Aksoy’un bu çalışmasında 

gençler Diyanet’in İslam dinini temsil gücünü yetersiz bulduklarını beyan etmişlerdir  (Aksoy, 2024, ss. 55-56). 

Araştırmacının elde ettiği bu bulgular din görevlilerinin Z kuşağına tebliğ yapma noktasında önlerinde önemli bir 

zorluk olarak durmaktadır. Zira karşılarında algı dünyasında olmasa bile pratikte bilgiye ulaşma noktasında 

interneti kutsal kitapların dahi önüne koyan ve din görevlileriyle iletişimi öncelikli olarak tercih etmeyen bir kuşak 

vardır. Bu noktada yeni nesillere dini bilgilerin aktarılması için sanal ortamlarda dini içeriklerin üretilmesine ivme 

kazandırılması kaçınılmazdır. Yine aynı çalışmada gençlerin büyük bölümünün paylaşılan içerikleri ilgi çekici ve 

samimi bulmadığı için sosyal medyada dini kurumları takip etmedikleri tespit edilmiştir. Z kuşağının dinî 

kurumları sosyal medya platformlarında etkin bir şekilde takip etmelerini sağlamak için, sunulan içeriklerin 

eğlendirici, kapsayıcı, yenilikçi ve çevreye duyarlı nitelikler taşıması gerekmektedir. Bu bağlamda, hedef kitlenin 

bilgilenirken eğlenmesini, eğlenirken de düşünmesini teşvik eden içerik stratejileri benimsenmelidir (Aksoy, 2024, 

ss. 78-79). 

Günümüzde bazı yetişkinler, gençleri kendi davranış kalıpları, uygulamaları ve düşünceleri üzerinden 

değerlendirme eğilimindedir. Bu durum, yetişkinlerin normlarına uymayan genç davranışlarının, uygulamalarının 

ve düşüncelerinin neredeyse tamamının "öteki" olarak nitelendirilmesine yol açmaktadır. Söz konusu bakış açısı, 

kuşaklararası iletişimi olumsuz etkileyebilecek bir potansiyel taşımaktadır. Önceki kuşaklardan farklı olan her şeyi 

bozulma ve yozlaşma olarak yorumlama eğilimi, aslında her dönem için geçerli olabilen bir değerlendirme 

biçimidir ve kendi içinde çelişkilidir. Bu bakış açısı, değişimi doğal bir süreç olarak görmek yerine, idealize 

edilmiş bir geçmişe referansla olumsuz bir durum olarak etiketleme yanılgısına sahiptir. Bu durumda din 

görevlilerinin gerçekten dini yükümlülük olan olgularla dini yükümlülükmüş gibi değerlendirilen olguların arasını 

net çizgilerle ayırması icap etmektedir. Zira her değişimi bozulma olarak değerlendirmek mümkün değildir ve 

gençlerin üst kuşak eleştirilerinde kendi doğrularıyla bir dini hayat yaşama istekleri belirgin şekilde 

gözlenmektedir (İnce, 2024).  

Gençlerin inanç gelişimini desteklemek ve beslemek isteyen din görevlilerinin anlayışlı ve sabırlı bir 

yaklaşımı benimsemesi gerekmektedir. Bu doğrultuda din görevlileri, gençlerle severek konuşmalı, söylediklerini 

delil ve kaynaklara dayandırmalı, eylem ve söylemlerinin sebebini açıklamalıdır. En önemlisi, dışlayıcı ve 

ötekileştirici bir dil kullanmaktan kaçınmak, dayatma içermemek ve gençlerin fikirleri ile özgür tercihlerine değer 

verildiğini hissettirmektir. Z kuşağının inanç konularında zihinlerini meşgul eden soruları, yetkili ve uzman olarak 

gördükleri din görevlilerine yönelttiklerinde, tatmin edici yanıtlar alamamaları, sorularının geçiştirilmesi ve hatta 

sorgulama eylemlerinin kınanması gençleri derinden olumsuz etkilemektedir ve bazılarını dine karşı umursamaz 

bir tavır almaya iterken, kimilerini ise dinden kademeli olarak uzaklaşmaya sevk etmektedir (Kalfa, 2019, s. 136). 

Din görevlilerinden bağımsız olarak Z kuşağının din kavramına mesafe koymasına neden olan başka 

hususlar da mevcuttur. Bu hususların başını gençlerin bilimsel akıl yürütmelerle dinin bilinemeyecek konularına 

karşı şüphe beslemelerinin çektiğini söylenebilir. Ya da bazı gençlerin modern dünya yaşantısının büyüsünde dinin 

anlamını kaybettikleri bir gerçektir. Ayrıca inanç temelli olarak lanse edilen savaşlar, kadın hakları, sosyal ve 

ekonomik haklar gibi hususlarda dinlerin yaklaşım biçimlerini onaylamamak da bazı gençlerin dinden 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  850 

uzaklaşmalarına neden olabilir. Bütün bunların yanı sıra bireyde travmaya neden olan şiddet görme, istismar, doğal 

afetler, acılar ve kayıplar gibi kişisel yaşanmışlıklar Z kuşağının din algısını etkilemektedir. Ailede veya dinî 

çevrede dinî normlar üzerinden katı bir baskıya maruz kalmak dinden soğutma potansiyeline sahip bir başka 

faktördür. Hatta toplumun içinden geçtiği kültürel ve sosyal değişiklikler bile başlı başına Z kuşağının dinden 

kopmasına neden olabilir. Burada belirtilen ve belirtilmeyen birçok nedenden anlaşılmaktadır ki; gençleri dinden 

uzaklaştıran kişisel, gelişimsel, toplumsal sayısız neden olabilir (Su, 2025, ss. 29-33). Söz konusu gerçeklik din 

görevlilerinin kapsamlı ve donanımlı yetişmesini mecbur kılar. Zira Z kuşağı ile iletişimde karşılaştığı sorular ve 

sorunların geniş bir yelpazenin belirsiz bir aralığından gelebilme niteliğinde olması, din görevlisi için bir zorluktur. 

Bu durum aynı zamanda güçlü bir pratik zekâ, psikolojik ve sosyolojik bağlamları anlamlandırabilme yetisi, 

sağlam kritik ve analitik düşünme becerisi ile ileri derecede alan bilgisi gerektirir.  

Sonuç 
Dijital çağın yerlileri olarak da tanımlanan Z kuşağı, teknolojinin içinde doğmuş, internetin var olmadığı 

bir dünyayı hiç tanımamış günümüz genç neslidir. Söz konusu nesil içinde bulunduğu çağın ve sosyal ortamın 

özelliklerine bağlı karakteristik özellikler geliştirmiştir. Onlar, hayatlarının içinde büyük bir yer kaplayan sanal 

ağlar ve tüm kişisel dinamiklerine etki eden internet ortamı nedeniyle; bireyselci, hazcı, görsel algısı güçlü, çabuk 

tüketen, sabırsız, dijital iletişimde rahat, küreselleşme ve kültür erozyonu içerisinde yaşam süren insanlar 

olmuşlardır. Farklı sosyal ve kültürel bağlamlarda yaşam sürüp ortamlarına uygun kişiliklere dönüşen önceki 

nesiller her değişmenin bozulma manasına gelmediğini kabul etmeli ve Z kuşağını kendi dinamikleri içinde anlama 

eğiliminde olmalıdır. Bu hususta din görevlileri ve dinî kurumlar da kendi paylarına düşeni alarak yetişen nesillerin 

özelliklerine uygun iletişim metotları ve din eğitimi yolları geliştirmelidir. İlk olarak bahsi geçen kuşağın yoğun 

bireyselci yapıları nedeniyle pasif alıcı konumunda tutulamayacakları anlaşılmalıdır. Dolayısıyla yeni nesil din 

görevlilerinin Z kuşağı ile iletişimde tek taraflı vaaz ve nasihat üslubu yerine dinleme becerilerini geliştirerek 

söyleşi kültürünü benimsemesi faydalı olabilir. İnteraktif bir iletişim yolunun tercih edilmesi Z kuşağının 

fikirlerini ortaya koymasına olanak sağlayabilir, yanlış öğrenmelerini, zihnine yerleşmiş çarpık anlayışları, tek 

taraflı baktığı ve kapsamlı düşünemediği meseleleri net olarak ortaya çıkarabilir. Böylece din görevlileri Sokratik 

sorgulamalarla Z kuşağına doğruyu buldurma yoluna gidebilir, hatalarını düzeltebilir ve yönü belli, kişisel bir 

rehberlik hizmeti verebilir. 

İkinci husus da Z kuşağının doğduğu dünyada katı pozitivist düşüncelerin yayıldığı, seküler yaşam 

tarzlarının benimsendiği, akıl ve bilimin yegâne ekol olarak kabul edildiği gerçeğidir. Günümüz gençleri, 

yetiştikleri bu atmosfer içerisinde dini dogmalar ve metafizik alemler de dahil olmak üzere her şeyi sorgulama 

eğilimindedirler. Din görevlileri ilgili durumun farkında olmalı ve Z kuşağı ile iletişimi sürdürürken dinî dogmaları 

katı bir biçimde dayatma yoluna girmemelidir. Onlardan beklenen bilimin ve bilimsel anlayışların değişkenliği, 

bazı durumları anlamada aklın yetersiz kalacağı ve bilme ve anlama noktasında insanın yetemeyeceği meselelerde 

Kur’an’a ve sünnete başvurulduğunu izah etmede ufuk açıcı bir üslupta olmalarıdır. Bu minvalde din görevlileri 

kusursuz itaat beklentisi içerisinde olmamalı, hırçın ve reddedici yaklaşımlara karşı sevgi ve sabır temelli bir 

iletişimle, Z kuşağının kendi dini anlayışlarını geliştirmelerinde rehberlik misyonu üstlenmelidir. 

Bir diğer husus yeni neslin iletişim dilinin internet temelinde yoğunlaşmasıdır. Onlara ulaşmak, tebliğ ve 

irşat vazifesini yerine getirmek isteyen din görevlilerinin mesleki yeterliklerinin ve görev tanımlarının yeniden 

yapılmasını gerekmektedir. Bu noktada gerekli kadrolar oluşturularak yeni atamalara sosyal medya din görevlileri 

eklenebilir. Söz konusu pozisyonda hizmet verecek olan din görevlileri camide, Kur’an kurslarında ve çeşitli 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  851 

mecralarda halka din hizmeti sunan Diyanet personelinin sanal modelleri olarak dini bilgi aktarımı sağlayan ilgi 

çekici içerikler üretebilir. İlgili çalışmalar kapsamında Diyanet çatısı altında pek çok farklı isimde sayfa ve kanal 

oluşturularak daha yoğun ve geniş yelpazede sosyal medyada dini bilgileri aktaran paylaşımlar yapılabilir ve 

gençlere ulaşma oranı arttırılabilir. İnternet temelli farklı hizmetlerin tasarlanması ve gerekli donanımlara sahip 

din görevlilerinin yetiştirilmesi Z kuşağına dini değerlerin doğru bir biçimde aktarılmasında hayati öneme sahiptir. 

Zira “gelmeyene biz gideriz” düşüncesini temele alan hareket yapısıyla internet vasıtasıyla her eve girilebilir, 

gençlerin çok büyük bölümüne ulaşılabilir ve en rahat en mahrem anlarında dahi soru sorup cevap almalarına 

imkân sağlanabilir. Ayrıca bilgi kirliliğinin yoğun olarak sürdüğü sanal mecralarda yanlış öğrenmelerle mücadele 

edebilmek için tutarlı ve doğru dini bilgiler aktaran kanalların sayısının artırılması da oldukça elzemdir. Diyanet 

İşleri Başkanlığının sosyal medyada görev alacak personel seçimi ise titizlikle yürütülmelidir. Bu kulvarda hizmet 

yürütecek din görevlisi adayları arasından; alan bilgisi yeterliğinin yanı sıra en zeki, en sempatik, pratik zekâsını 

en iyi şekilde kullanabilen, iletişimi güçlü ve görsel olarak albenisi yüksek kimseler seçilmelidir. Zira internet 

ortamı birbirinden ilgi çekici içeriklerle doludur ve Z kuşağının pek çok takip arasından dini içeriklerle dolu olan 

sayfa ve kanalları takip etmesi için cazip bulması gerekmektedir.  

Çalışma esnasında meselenin bazı yönlerden araştırılması hususunda yetersizlikler tespit edilmiştir. Bu 

noktada öncellikle din görevlilerinin Z kuşağı ile iletişimde nesil farkından kaynaklanan problemlerin neler 

olduğunun belirlenebilmesi için yarı yapılandırılmış çalışmalara ihtiyaç vardır. Zira araştırma bulgularımız 

dijitalleşme ile birlikte kuşaklar arasında belirgin farklılıkların oluştuğunu göstermektedir ve yalnızca Y kuşağı 

değil aynı zamanda X kuşağı hatta kısmen bebek patlaması kuşağı da halen sahada hizmet vermektedir. Bu nedenle 

kuşaklar arasındaki fark açıldıkça öğrenen ve öğreten arasında meydana gelen iletişim problemleri ve anlayış 

farklılıkları tespit edilerek çözüm önerileri getirilmesi elzemdir. Bununla beraber din görevlilerinin Z kuşağına ve 

Z kuşağının din görevlilerine karşı taşıdığı ön yargıları baz alan herhangi bir çalışmaya da rastlanmamıştır. Oysa 

iletişimden evvel iletişim engellerinin neler olduğunu belirlemek ve ön yargı gibi spesifik konular hakkında 

derinlemesine araştırmalar yapmak gerekmektedir. Bir başka husus da Alfa kuşağının ilk neferleri artık gençlik 

dönemine adım atmaya başlamış ve 2025 yılı ile birlikte Beta kuşağı doğmaya başlamıştır. Dolayısıyla bu kuşak 

bireylerinin içinde doğdukları sosyal bağlamın erken okunması ve onlara din eğitimi ve öğretiminin nasıl 

verilebileceğinin tanımlanması için geç kalınmamalıdır. Son olarak din görevlilerinin bugünün olduğu kadar 

geleceğin dünyasındaki hizmet politikalarının belirlenmesi, uygun yeterliklerin tespit edilmesi ve yeni nesil din 

görevlilerinin yetiştirilmesi üzerine kapsamlı çalışmalara ihtiyaç vardır.   

 

  

  



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  852 

Kaynakça | References 
2024 Yılı Yurt Dışı Uzun Süreli Din Görevlisi Sınav Duyurusu. (2024). https://disiliskiler.diyanet.gov.tr/ 

/Detay/599/2024-yılı-yurt-dışı-uzun-süreli-din-görevlisi-sınav-duyurusu 

Acar, A. K. (2022). İmkân ve Zorluklarıyla Gençlik Dönemi Din Eğitimi. Türkiye Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, 13, Article 13. https://doi.org/10.53112/tudear.1054146 

Akdoğan, A. (2008). Dînî Hayat Açısından İlahiyat Fakülteleri ve Diyanet Teşkilatı’nın Fonksiyonu. 

Diyanet İlmi Dergi, 44(3), Article 3. 

Akduman, G., & Hatipoğlu, Z. (2021). Kim Bu Z Kuşağı? International Journal of Entrepreneurship and 

Management Inquiries, 5(9), Article 9. 

Aksoy, A. (2024). Z Kuşağı ve Din (Trabzon İli Örneği) [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Trabzon 

Üniversitesi. 

Algur, H. (2024). Nesiller Arası Farklılaşma ve Din Eğitimi (3. bs). Pegem Akademi. 

Alisinanoğlu, F. (2002). Gençlik Dönemi Özellikleri ve Genç Anne-Baba İletişimi. Eğitim ve Bilim, 

27(123), Article 123. DOI: 10.15390/ES.2002.495  

Altuntuğ, N. (2012). Kuşaktan Kuşağa Tüketim Olgusu ve Geleceğin Tüketici Profili. Organizasyon ve 

Yönetim Bilimleri Dergisi, 4(1), Article 1. 

Aslan, A. (2024). Genç Yetişkinlerin Din ve Dindarlık Anlayışları Üzerine Nitel Bir Araştırma. Kilis 7 

Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11(1), Article 1. https://doi.org/10.46353/k7auifd.1456155 

Aşlamacı, İ. (2023). 21. Yüzyıl Becerileri ve Din Eğitimi Eleştirel Bir Yaklaşım. Dem Yayınları. 

Aydın, N. (2020). Z Kuşağı ve Din [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi. 

Cebeci, S. (2015). Öğrenme ve Öğretme Süreçlerinde Dini İletişim (3. bs). İz Yayıncılık. 

Cebeci, S. (2018). Din hizmetlerinde Rehberlik ve İletişim. Bilay Yayınları. 

Cuneo, P. V. (2005). Listening to the Learners. In D. G. Oblinger & J. L. Oblinger (Eds.), Educating the 

Net Generation (ss. 50-65). Educause. 

Çiçek, H., & Ünlü, G. (2019). Z Kuşağının Kariyer Beklentileri: Lise Öğrencileri Üzerinde Bir Uygulama. 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Meslek Yüksekokulu Dergisi, 22(2), Article 2. 

https://doi.org/10.29249/selcuksbmyd.542996 

Dede, C. D. (2005). The Net Generation in the Classroom. In D. G. Oblinger & J. L. Oblinger (Eds.), 

Educating the Net Generation (ss. 20-35). Educause. 

Demir, T. (2022). Kutsal Olan Her Şey Buharlaşıyor mu? Z Kuşağının Değer Yöneliminde Transhümanist 

İzler. Marifetname, 9(1), Article 1. https://doi.org/10.47425/marifetname.vi.1013163 

Demirel, Z. H. (2021). Çalışma Hayatında Geleceğin İnsan Kaynağı: Alfa Kuşağı. OPUS International 

Journal of Society Researches, 18 (Yönetim ve Organizasyon Özel Sayısı), Article Yönetim ve Organizasyon Özel 

Sayısı. https://doi.org/10.26466/opus.895924 

DİB Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü. (t.y.). Geliş tarihi 25 Haziran 2025, gönderen 

https://egitimhizmetleri.diyanet.gov.tr/ 

Digital 2025: The essential guide to the global state of digital. (2025, Şubat 5). We Are Social UK. 

https://wearesocial.com/uk/blog/2025/02/digital-2025-the-essential-guide-to-the-global-state-of-digital/ 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  853 

Dimock, M. (2019, Ocak 17). Defining generations: Where Millennials end and Generation Z begins. Pew 

Research Center. https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-

begins/  

Diyanet Gençlik Çalışması. (2018). https://www.diyanet.tv/diyanet-genclik-calismasi/ 

Diyanet İşleri Başkanlığı. (2011). Kur'an-ı Kerim ve Meali. Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. Ankara. 

Diyanet İşleri Başkanlığı Gençlik Çalışmaları Yönergesi (2018). 

Diyanet İşleri Başkanlığı Personel Yeterlikleri. (2014). 

https://hukukmusavirligi.diyanet.gov.tr/Detay/285/diyanet-i%C5%9Fleri-

ba%C5%9Fkanl%C4%B1%C4%9F%C4%B1-personel-yeterlikleri 

Diyanet, Sosyal Medyada. (2012). https://diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/514/diyanet-sosyal-

medyada 

Ege, R. (2015). Din Hizmetlerinde İletişim. İçinde R. Ege & R. Doğan (Ed.), Din Hizmetlerinde Rehberlik 

ve İletişim. Grafiker Yayınları. 

Erpay, İ. (2019). Yaygın Din Eğitim Kurumlarında Teknolojinin Önemi ve Kullanımı. Şarkiyat, 11(3), 

Article 3. https://doi.org/10.26791/sarkiat.629520 

Generation Z characteristics and its implications for companies | McKinsey. (t.y.). Geliş tarihi 21 Mayıs 

2025, gönderen https://www.mckinsey.com/industries/consumer-packaged-goods/our-insights/true-gen-

generation-z-and-its-implications-for-companies 

Generations Working Together. (2007, Eylül 6). Entrepreneur. 

https://www.entrepreneur.com/leadership/generations-working-together/183720 

Gökçe, S., & Tekin, İ. (2021). Z Kuşağının Dindarlık Eğilimleri. Talim, 5(2), Article 2. DOI: 

http://dx.doi.org/10.37344/talim.2022.25 

Göküş, Ş. (2019). Din Görevlilerinin Örgütsel Güven Düzeyleri ile Mesleki Doyum Düzeyleri Arasındaki 

İlişkinin İncelenmesi. Mediterranean Journal of Humanities, 9(2), 285-309. 

https://doi.org/10.13114/MJH.2019.491 

Göküş, Ş., & Yılmazkurt A. (2022). Dokuzuncu Diyanet İşleri Başkanı Ali Rıza Hakses (1892-1983) ve 

Döneminde Gerçekleştirilen Yaygın Din Eğitimi Faaliyetleri, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 63/1, 

275-320. https://doi.org/10.33227/auifd.1078300 

Göküş, Ş. (2019). Gençlerde Ahlakî Değerlerin İnşasında Akran Rol Modelliğinin Önemi, Türk Akademik 

Araştırmalar Dergisi Uluslararası Multidisipliner Kongresi Bildiriler, 18-20 Ekim, Saraybosna, Otto Yayınları, 

Ed. Mehmet Şahin, Ankara, s. 139-150.  

Göküş, Ş., & Yılmaz, Z. (2024). Eski Diyanet İşleri Başkan Yardımcısı Hamdi Mert’in Yaygın Din Eğitimi 

Hakkındaki Görüşleri, Mîzânü’l-Hak: İslami İlimler Dergisi, 18, 281-310. 

https://doi.org/10.47502/mizan.1447661 

Günler, S., & Zengin, M. (2024). Gençlerin Diyanet İşleri Başkanlığı Tarafından Yönetilen Cami Gençlik 

Merkezi İşbirliğine Dayalı Hizmetlere Bakışları ve Beklentileri: İstanbul Örneği. Eskiyeni, 53, Article 53. 

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1412611 

H. Caner Akkurt | Z Kuşağını nasıl bilirsiniz? (3). (2020, Temmuz 30). Independent Türkçe. 

https://www.indyturk.com/ node/219661/türkiyeden-sesler/z-kuşağını-nasıl-bilirsiniz-3 



 
 

Zahide Yılmaz 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  854 

İnce, A. (2024, Ocak 18). Değişen Türkiye’de Gençliğin İnançlarına Nasıl Bakalım? Cihannüma. 

https://www.cihannuma.org 

Kahawandala, N., Peter, S., & Niwunhella, H. (2020). Profiling purchasing behavior of Generation Z. 2020 

International Research Conference on Smart Computing and Systems Engineering (SCSE), 155-160. 

https://doi.org/10.1109/SCSE49731.2020.9313038 

Kalfa, N. T. (2019). Gençlik Dönemi İnanç Gelişimi ve Eğitiminde Etkili Olan Faktörler Üzerine Nitel Bir 

Araştırma [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kaya, M. (1998). Din Eğitiminde İletişim ve Dini Tutum. Etüt Yayınları. 

    Kocaman, K. (2021). Yaygın Din Eğitimi İletişimi Sürecinde Hedef Kitlenin Özelliklerini Bilmenin 

Önemi. Journal of Turkish Studies, 8(12), 737-749. http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.6054 

 

Kocaman, K. (2021). Covid-19 Salgın Sürecinde Din Görevlilerinin Görüşlerine Göre Diyanet İşleri 

Başkanlığının Uzaktan Din Eğitimi Uygulamaları: Manisa İl Örneği. International Social Sciences Studies Journal, 

7(92), 5574-5585. http://dx.doi.org/10.26449/sssj.3722  

Kocaman, K. (2023). Paydaş Görüşlerine Göre Hafızlık Eğitim Veren Kur’an Kurslarında PDR Hizmetleri. 

Talim, 7(2), 200-226. https://doi.org/10.37344/talim.2023.48 

Koç. A. Din Eğitiminde Etkili İletişim. Rağbet Yayınları, 4. Bsk., İstanbul. 

Koçoğlu, B. (2025). İletişim-Ortam Temelli Dijital Araçların Din Eğitimindeki Fonksiyonu ve 

Sınıflandırılması, EKEV Akademi Dergisi, (102), 55-77. https://doi.org/10.17753/sosekev.1623688  

Köktener, A., & Algül, A. (2020). YouTube Use Motivations of Generation Z. Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 18(4), Article 4. https://doi.org/10.18026/cbayarsos.679505 

 Köylü, M. (2022). Psiko-Sosyal Açıdan Dinî İletişim. Ankara Okulu Yayınları, 5. Bsk., Ankara. 

Mert, M. (2018). Cunda Toplantıları 1 Din Dili Çalıştayı (05-06 Mayıs 2018). İçinde Çocuklarla ve 

Gençlerle İletişimde Din Dili—Yeni Yaklaşımlar ve Öneriler. 

Mixing and Managing Four Generations of Employees. (t.y.). Geliş tarihi 22 Mayıs 2025, gönderen 

https://portal.fdu.edu/newspubs/magazine/05ws/generations.htm 

Özdemir, S., & Gıynaş, A. Y. (2024). Yaygın Din Eğitiminin Z Kuşağına Katkısı: Cuma Hutbeleri Örneği. 

ATEBE, 12, Article 12. https://doi.org/10.51575/atebe.1544267 

Özkan, F. Z. (2023). X ve Z Kuşaklarının Din Algısı: Kadınhanı Merkez Örneği [Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi]. Necmettin Erbakan Üniversitesi. 

Prensky, M. (2001). "Digital Natives, Digital Immigrants." On the Horizon, 9(5), 1-6. 

Rosen, L. (2010). Rewired: Understanding the iGeneration and the way they learn. Macmillan+ ORM. 

Rothman, D. (2016). A Tsunami of Learners Called Generation Z. A Tsunami of Learners Called 

Generation Z. https://ce.wvu.edu/media/15624/needs-different_learning_styles.pdf 

Sertbaş, M., & Akyürek, S. (2024). Diyanet İşleri Başkanlığı Bünyesinde Genç Kızlara Yönelik Faaliyetler 

Düzenleyen Din Görevlilerinin Özellikleri. Eskiyeni, 53, Article 53. https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1412619 

Singh, D. A. P., & Dangmei, J. (2016). Understandıng The Generatıon Z: The Future Workforce. South -

Asian Journal of Multidisciplinary Studies (SAJMS), 3(3), 1-6. 

Small, G. & Vorgan, G. (2008). iBrain: Surviving the Technological Alteration of the Modern Mind. Harper 

Collins. 



 
 

Z Kuşağıyla Dinî İletişim: Din Görevlilerinin Dil ve Söylemi 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  855 

Su, M. (2025). Gençlik ve Din Eğitimi Din Dışı Kimliklerle Karşılaşma ve Dönüşüm. İlâhiyât Yayınları. 

Taşpınar, H. (2008). Din Görevlilerinin İşlevsel Açıdan İletişim Metotları. Diyanet İlmi Dergi, XLIV(1), 

Article 1. https://doi.org/10.53112/tudear.1645446 

Türk Dil Kurumu. (t.y.). Gençlik. Güncel Türkçe Sözlük. (Erişim tarihi: 15.07.2025) https://sozluk.gov.tr/ 

Türk Dil Kurumu. (t.y.). İletişim, Güncel Türkçe Sözlük. (Erişim tarihi: 16.07.2025) https://sozluk.gov.tr/ 

Tetik, H. (1998). Yaygın Din Eğitiminde Cami Görevlileri-Cemaat İletişiminin Önemi. Diyanet İlmi Dergi, 

XXXIV(2), Article 2. 

Tetik, H. (2009). Din Hizmetlerinde İletişim Becerileri ve Empati. EKEV Akademi Dergisi, XIII(41), 

Article 41. 

Topuz, A. (2023). Yaygın Din Eğitimi Faaliyetlerinin Z Kuşağının İlgi ve İhtiyaçları Açısından 

Değerlendirilmesi (Diyanet İşleri Başkanlığı Örneği). Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 46, Article 46. 

Tunalı, B. (t.y.). Literatür Taraması Nedir? [Slayt]. 

TÜİK Kurumsal. (2025, Mayıs 26). https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Genclik-2024-

54077 

Uçkan, L. (2015). Dînî Eğitimde Etkili İletişim: Caminin “Câmi” Olabilmesi ve Din Dili. Ulusal Din 

Görevlileri Sempozyumu (Yecder), 372-386. 

Yılmaz, E., & Yıldırım, R. (2025). Z Kuşağı’nın Tanrı İnanç Biçimi. Palet Yayınları. 

Zavalsız, M. (2023). Gençlerin Dine Bakışı: Üniversite Örneklemi Üzerine Bir Saha Araştırması. Türk Din 

Psikolojisi Dergisi, 8, Article 8. https://doi.org/10.59379/tdpd.1274362 

 

 



 

	 2025, 10/3: 856-871 e-ISSN: 2602-2923              Est.: 2016                Pub.: Mehmet Sahin	
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

Öz 
Gençlik dönemi ile ilgili farklı tanımlamalar olsa da genel olarak kabul 
edilen bu dönemin yaş aralığı 12-25 olarak ifade edilir. Bu dönem, 
bireylerin bedensel, cinsel, duygusal, sosyal ve kişisel gelişimlerine bağlı 
olarak değişimlerin yoğun yaşandığı, sorun ve çatışmaların en üst düzeye 
çıktığı ve bireyin benlik kavramını oluşturduğu bir dönemdir. Bu 
dönemde gençler, ilgi ve yeteneklerini keşfedip duygusal 
bağımsızlıklarını kazanarak birey olma yolunda ilerler, aynı zamanda 
kültürel ve dinî değerlerini keşfederler. Kimlik arayışındaki gençler, bu 
dönemde dine dair şuur veya şüpheleri de yaşamaktadır. Bu şüphe ve 
çatışmalar, bireyi inanç konusunda farklı akımlara yöneltebilmektedir. 
Deizm de bu akımlardan birisidir. Deizm, bir Tanrı algısı olarak Antik 
Yunan düşüncesine kadar tarihlense de süreç içerisinde farklı yorum ve 
değerlendirmelerle şekillenmiştir. Deizm, Tanrı’nın varlığını kabul edip 
bu Tanrı’nın evrene ve insana müdahale etmeyen, onu yönlendirmeyen, 
dolayısıyla da peygamber göndermeyen bir Tanrı algısı olarak 
özetlenebilir. Yine deizm, dinî konularda akli yöntemlere vurgu yapan, 
katı akılcılığı savunan, dindeki doğaüstü, esrarengiz ve akıl dışı 
uygulamalara karşı çıkan dinî-felsefi bir akım olarak ifade edilebilir. 
Deizm, ülkemizde de son dönemlerde ana tartışma konularından birisi 
olup gençler arasında yaygınlaşmaktadır. Bunun nedenlerinin 
araştırılması ve irdelenmesi ise büyük önem arz etmektedir. Literatürden 
de istifade ederek bu nedenleri dünyevileşme arzusu, din ve bilim 
ilişkisinden kaynaklı problemler, din öğretiminin yüzeysel verilmesi, dinî 
metinlere lafızcı metotla yaklaşan radikal grupların olması, bazı din 
temsilcilerinin din dışı uygulamaları ve halka bunu dinin kendisiymiş 
gibi empoze etmeleri, kötülüğün kaynağının tarif edilmesinden kaynaklı 
problemler ve kadının toplum içindeki konumuna dair farklı 
değerlendirmeler şeklinde sıralamak mümkündür. Kapsamlı izah ve 
tartışmaları gerektiren bu konu başlıkları, burada deizmin kabulü ve 
yaygınlaşmasındaki etkileri bağlamında incelenecektir. Böyle bir bağlam 
içerisinde bu çalışmada gençleri deizme yönlendiren nedenler ele alınıp 
irdelenmiş ve bunlara dair çözüm önerilerinde bulunulmaya çalışılmıştır.   

Anahtar Kelimeler: Felsefe, Din, Din Felsefesi, Deizm, Gençlik. 

Araştırma Makalesi 
Süreç 
Geliş Tarihi: 21.08.2025 
Kabul Tarihi: 27.09.2025 
Yayım Tarihi: 30.09.2025 
 
Benzerlik 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 
ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  
 

Değerlendirme 
Ön İnceleme: İç hakem (editörler). 
İçerik İnceleme: İki dış hakem/Çift taraflı 
körleme. 
 
Telif Hakkı & Lisans 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 
hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 

Etik Beyan 
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen 
nitelikte olup kullanılan veriler literatür 
taraması/yayınlanmış kaynaklar üzerinden elde 
edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. İbrahim Halil Bilen-Ömer Bozkurt 
 

Yapay Zeka Kullanımı 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka 
tabanlı herhangi bir araç veya uygulama 
kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm içeriği, 
yazar(lar) tarafından bilimsel araştırma 
yöntemleri ve akademik etik ilkelere uygun 
şekilde üretilmiştir. İbrahim Halil Bilen-Ömer 
Bozkurt 
 

Etik Bildirim 
turkisharr@gmail.com 
 
Çıkar Çatışması 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
 

Finansman 
Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
 
Yayıncı 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 

Atıf 
Yılmaz, Z. (2025). Z kuşağıyla dinî iletişim: 
din görevlilerinin dil ve söylemi. Turkish 
Academic Research Review, 10/3, 856-871 
https://doi.org/10.30622/tarr.1770087   
 
** Bu çalışma 15-16 Mayıs 2025 tarihlerinde 
Dicle Üniversitesi tarafından düzenlenen “1. 
Uluslararası Din, Kültür ve Medeniyet Lisansüstü 
Öğrenci Sempozyumu”nda sözlü olarak sunulan 
bildirinin genişletilmiş ve geliştirilmiş halidir. 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme** 
 

A Philosophical Evaluation of the Reasons Behind the Youth's Inclination Toward Deism 
 
 

İbrahim Halil Bilen1* Ömer Bozkurt2 
 
1 Yüksek Lisans Öğrencisi, Mardin Artuklu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Mardin, Türkiye. 
Master's Student, Mardin Artuklu University, Graduate School of Education, Department of Philosophy and Religious Studies, Mardin, Türkiye, 
https://ror.org/0396cd675, https://orcid.org/0009-0003-7440-9159, ihbilenn@gmail.com 
 
2 Prof. Dr., Mardin Artuklu Üniversity, İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, İslam Felsefesi Anabilim Dalı, Mardin, Türkiye 
Prof. Dr., Mardin Artuklu University, Faculty of Theology, Department of Philosophy and Religious Studies, Division of Islamic Philosophy, 
Mardin, Türkiye, https://ror.org/0396cd675, https://orcid.org/0000-0001-5317-1012, omerbozkurt@artuklu.edu.tr  
 
* Corresponding author 
 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1770087
https://ror.org/0396cd675
https://orcid.org/0009-0003-7440-9159
mailto:ihbilenn@gmail.com
https://ror.org/0396cd675
https://orcid.org/0000-0001-5317-1012
mailto:omerbozkurt@artuklu.edu.tr


 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  857 

 
  Abstract 

Although there are different definitions regarding the period of youth, it is 
generally accepted that this stage covers the ages between 12 and 25. This 
is a period in which individuals undergo intense changes in their physical, 
sexual, emotional, social, and personal development, where problems and 
conflicts peak, and where the individual forms their sense of self. During 
this period, young people discover their interests and talents, gain 
emotional independence, and progress toward becoming individuals while 
also exploring their cultural and religious values. Young people in search 
of identity may also experience awareness of or doubts about religion 
during this time. Such doubts and conflicts can lead the individual toward 
different currents of thought regarding faith, one of which is deism. 
Although deism, as a conception of God, can be traced back to Ancient 
Greek thought, it has been shaped over time through various 
interpretations and evaluations. Deism can be summarized as a conception 
of God that accepts the existence of God but considers Him as one who 
does not intervene in the universe or in human life, does not guide 
humanity, and therefore does not send prophets. Deism can also be 
described as a religious-philosophical movement that emphasizes rational 
methods in religious matters, defends strict rationalism, and rejects the 
supernatural, mysterious, and irrational practices found in religion. In 
recent times, deism has become one of the main topics of discussion in 
our country and is becoming increasingly common among young people. 
Investigating and analyzing the reasons behind this phenomenon is of 
great importance. Drawing on the literature, these reasons can be listed as 
follows: the desire for secularization; problems arising from the 
relationship between religion and science; the superficial manner in which 
religious education is provided; the existence of radical groups that 
approach religious texts with a purely literalist method; certain religious 
representatives’ non-religious practices being imposed on the public as if 
they were religion itself; problems related to defining the source of evil; 
and differing evaluations of women’s position in society. These issues, 
which require comprehensive explanation and discussion, will be 
examined here within the context of their impact on the acceptance and 
spread of deism. Within this framework, this study investigates and 
analyzes the reasons that lead young people toward deism and attempts to 
offer possible solutions. 
 
Keywords: Philosophy, Religion, Philosophy of Religion, Deism, Youth, 
Deism. 

Research Article 
 
History 
Received: 21.08.2025 
Accepted: 27.09.2025 
Date Published: 30.09.2025 
 
Plagiarism Checks 
This article has been reviewed by at least two 
referees and scanned via a plagiarism software. 
 
Peer-Review 
Single anonnymized-One internal (Editorial 
Board). Double anonymized-Two extarnal. 
 
Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the 
copyright to their work licensed under the CC 
BY-NC 4.0. 
 
Ethical Statement 
This study does not require ethical committee 
approval, and the data used were obtained from 
literature reviews/published sources. It is 
hereby declared that scientific and ethical 
principles were adhered to during the 
preparation of this study and that all studies 
used are cited in the references. İbrahim Halil 
Bilen-Ömer Bozkurt 
 
Use of Artificial Intelligence 
No artificial intelligence-based tools or 
applications were used in the preparation of this 
study. All content of the study was produced by 
the author(s) in accordance with scientific 
research methods and academic ethical 
principles. İbrahim Halil Bilen-Ömer Bozkurt 
 
Complaints 
turkisharr@gmail.com 
 
Conflicts of Interest 
The author(s) has no conflict of interest to 
declare. 
 
Grant Support 
The author(s) acknowledge that they received 
no external funding in support of this research. 
 
Published 
Published by Mehmet ŞAHİN Since 2016- 
Akdeniz University, Faculty of Theology, 
Antalya, 07058 Türkiye 
 
Cite as 
Yılmaz, Z. (2025). Religious communication 
with generation z: the language and discourse 
of religious officials. Turkish Academic 
Research Review, 10/3, 856-871,  
https://doi.org/10.30622/tarr.1770087   
 
**This work is an expanded and revised version of 
a paper presented orally at the “1st International 
Symposium on Religion, Culture, and Civilization 
for Graduate Students” organized by Dicle 
University on May 15-16, 2025. 

mailto:turkisharr@gmail.com
https://doi.org/10.30622/tarr.1770087


 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  858 

Giriş 
Son dönemlerde gerçek ve sanal dünyada en çok tartışılan konulardan biri olan deizm, gençler arasında 

popülerlik kazanan bir akım olarak dile getirilmektedir. Aydınlanma dönemi sonucu klasik Hıristiyan 

dogmalarına, kilise ve din adamlarının sert tutumuna karşı ilk örneklerini Batı dünyasında gördüğümüz deizm, 

zamanla etki alanını genişleterek ülkemizde de adından sıkça söz ettirmeye başlamıştır. Ancak Türkiye’deki 

deizm düşüncesi Batı’da kabul edildiğinden farklı bir temele dayanmaktadır. Ülkemizde gençlerin araştırıp 

sorgulayarak, tüm inanç biçimlerini tartışarak deizmi tercih ettiğini söylemek güçtür. Gençlerin bir kesiminin 

deizmi benimsemesinde tepkisel bir tavrın etkili olduğu görülürken bir diğer kesimin ise dinî sorunlardan kaçış 

ya da alternatif bir inanç sistemi arayışıyla bu yönelimi tercih ettiği düşünülmektedir. Ancak en önemli 

sebeplerden biri olarak bazı din temsilcilerinin din dışı uygulamalarının din olarak yansıtılması ve bunun 

sonucunda İslam dininin gerçek anlamda öğrenilmeden farklı bir şekilde anlaşılmasına yol açılmış olmasıdır. Bu 

durumla benzer bir şekilde, ceza temelli din dili, İslam ve bilimin çatıştığına dair iddialar, dinin insana 

sorumluluk yüklemesi, sosyal medya platformları üzerinden gençlerin dini anlamlandırma çabaları, dini temsil 

eden bazı grupların söz ve eylemlerinin tutarsızlığı, bazı radikal grupların din adı altında işkence, tehdit ve hatta 

ölümle sonuçlanan şiddet eylemleri, sosyal medya aracılığı ile yapılan deizm propagandaları, gençlerin deizme 

yönelme sebepleri olarak gösterilmektedir. Bunlara ek olarak kötülük problemi, kadının konumuna dair 

değerlendirmeler, ölümden sonraki yaşamın varlığı ya da yokluğu konusundaki sorulara net cevap alamamaları 

da gençleri deizme yönlendiren sebepler olarak ifade edilebilir. Bunun yanı sıra dinin bağlayıcılığından 

kurtularak özgür ve bağımsız olma istekleri ile dünyevileşme arzuları da gençler için deizmi çekici kılan 

sebepler arasında sayılabilir. Bu çalışmada Türkiye’deki gençleri deizme iten belli başlı nedenler ve bunların 

mahiyeti üzerine bir felsefi değerlendirme ve inceleme yapılmaktadır.   

Deizm konusunda literatürde önemli çalışmalar yapılmıştır. Kuramsal olarak daha ziyade din felsefesi ve 

kelam ilmi alanında yapılan çalışmalara ilave olarak Türkiye’de deizmin farklı yayılma alanları ve bunların 

sebeplerine dair araştırmalar da göze çarpmaktadır. Bu çalışmamızda ise gençlerin deizme yönelmelerinin 

sebeplerini kısmen veya belli açılardan ele alan araştırmalardan da yararlanarak meseleyi daha ziyade felsefi bir 

bağlam ve bakışla ele alıp tartışmak amaçlanmıştır.  

1. Kavramsal Çerçeve: Gençlik Dönemi ve Deizm  
Çocukluk ve yetişkinlik dönemleri arasında yer alan gençlik evresi, insan yaşamının en önemli 

evrelerinden biridir. Bu evrede genç, yavaş yavaş bireysel ve toplumsal sorumluluklar üstlenmekle beraber dinî 

açıdan da artık mükellef olarak kabul edilmektedir (Hökelekli, 2008, s. 266). 

Gençlik kavramıyla ilgili farklı görüşler olsa da biyolojik olarak kabul edilen gençlik dönemi 12-25 yaş 

arasıdır (Yörükoğlu, 2007, s. 13). Ergenlik, çocuklukla yetişkinlik arasında kalan bir “ara dönem”dir 

(Kulaksızoğlu, 1998, s. 29). Gençlik kavramı, kesin sınırlarla belirlenemeyen bir hayat evresini ifade etmekle 

birlikte zaman zaman ergenlik dönemiyle eşanlamlı olarak da kullanılmaktadır. Millî Eğitim Bakanlığı, gençlik 

yaş aralığını 12-24 olarak tanımlarken UNESCO, bu aralığı 15-25 yaş, Birleşmiş Milletler Örgütü ise 12-25 yaş 

olarak belirlemektedir (T. Gündüz, 2010, s. 1093).  

Ergenlik dönemi, çoğunlukla fırtınalarla geçen bir dönem olarak nitelendirilmektedir. Ergenlik 

döneminde yaşanan sorun ve çatışmaların nedeni farklı olabilmektedir. Ama genellikle bu sorunların bir 

kısmının ergenlik sırasında meydana gelen bedensel, cinsel, duygusal, sosyal ve kişisel gelişimlerin gençte 

yarattığı farklılaşmaya bağlı olduğu söylenilebilir (Kulaksızoğlu, 1998, s. 17). Bu değişimlere bağlı olarak 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  859 

gençlerin dinî inanç ve tutumlarında da gelişmelerin olduğunu söylemek mümkündür. Genel olarak bu dönem, 

cinsellik duygusunun uyandığı ve geliştiği, kimlik arayışının yaşandığı, kişinin benlik oluşumunun yaşandığı, 

bağımsızlık duygusunun geliştiği, sosyalleşmenin gerçekleştiği, dinî şuurun oluştuğu, dinî şüphe ve çatışmaların 

yaşandığı bir dönem olarak açıklanabilir (M. M. Gündüz, 2020, ss. 1096-1102). Gençlik döneminin bütün 

özellikleri önemli olmakla birlikte ele aldığımız konu bakımından bizi ilgilendiren esas noktalar gençliğin dinî 

şuurun yaşandığı ve dinî şüphe ve çatışmaların olduğu bir dönem olmasıdır.  

Bu dönemde bireyin, çocukluk döneminde öğrendiği geleneksel bilgiler ve yetişkinlerin otoritesine bağlı 

olarak gerçekleşen din algısı, ergenlik dönemiyle beraber tekrar şekillenmektedir. Bu dönemde, bilişsel gelişime 

bağlı olarak gelişen soyut düşünme becerisi sayesinde birey, çevresindeki olayları anlamlandırma, problemleri 

analiz etme ve daha üst düzeyde genellemeler yapabilme yetisine kavuşmaktadır (Kula, 2006, s. 41). Soyut 

düşünme becerisinin gelişmesiyle beraber gençlerde entelektüel ilginin de farklılaştığı söylenilebilir. Bu 

dönemde bireyde entelektüel merak hiç olmadığı kadar artış göstermektedir. Bu meraktan din de nasibini 

almaktadır. Yine bu dönemde din daha bilinçli bir şekilde anlaşılmakta ve araştırılmaktadır. Dolayısıyla bu 

yaşlar, psikolojide “dinî uyanış” veya “dinî gelişim çağı” olarak nitelendirilmektedir (Hökelekli, 2008, s. 268).  

Gençlik döneminin gelişim özellikleri dikkate alındığında, inanç anlamında bir diğer önemli özelliği de 

bu dönemde dinî şüphe ve çatışmaların yaşanmasıdır. Soyut düşünme becerisinin ergenlik döneminde 

gelişmesiyle beraber birey, aileden ve çevreden edindiği çeşitli dinî değer ve ahlaki değerleri sorgulamaya başlar 

(T. Gündüz, 2010, s. 93). Bu durum da bireyin iç dünyasında iniş ve çıkışlar, inanç bakımından bunalım ve 

çelişkiler yaşamasına neden olabilmektedir. 

Gençlerde dinî şüphelerin uyanmasında, bireyin kişisel özellikleri, bilişsel gelişimi ve içinde yetiştiği dinî 

ve kültürel ortam, eğitim durumu ve sosyal çevre ile ilişkileri farklı oranda etki göstermektedir. Gencin 

çevresinde gördüğü dinî inançların uygulamadaki tutarsızlığı, okulda öğrendiği bilimsel teorilerin dinî inancıyla 

ilişki kurmasında yaşadığı zorluklar ve diğer ders öğretmenlerinin dine karşı olan tutumları gençlerde dinî 

şüphelerin yaşanmasına sebep olmaktadır (Hökelekli, 2008, s. 271). Bu tür şüphelerin, gençleri dinî inanç ve 

düşünce alanında farklı arayışlara sevk ettiğini ifade etmek mümkündür. Bu arayışlar neticesinde gençlerin 

yöneldiği düşünsel akımlardan biri de deizmdir. 

2018 yılında gerçekleştirilen bir çalıştayda (Gençlik ve İnanç Çalıştayı Sonuç Bildirisi, 2018) liseli 

gençler arasında inançla ilgili sapmaların gözlemlendiği kamuoyunun gündemine taşınmıştır. Bu durum, Diyanet 

İşleri Başkanlığı tarafından da önemsenmiş ve konuya ilişkin çeşitli araştırmalar ve çalışmalar başlatılmıştır. 

Nitekim Diyanet Aylık Dergisi’nin Ağustos 2017 sayısında “Deizm, Ateizm, Nihilizm Kıskacında İnsanlık” 

başlığıyla hazırlanan dosyada, son yıllarda inanç alanında sapmaların yaşandığına dikkat çekilmiştir. Yine bu 

konu Diyanet İşleri Başkanlığının dinî konularda en yüksek karar ve danışma organı olan Din İşleri Yüksek 

Kurulu tarafından ele alınmış ve bu kapsamda 11-13 Eylül 2018 tarihlerinde yapılan IX. Güncel Dinî Meseleler 

İstişare Toplantısında ateizm, deizm, nihilizm ve agnostisizm gibi güncel inanç problemleri ele alınmıştır 

(Akdoğan, 2018). 

 Deizm kavramına baktığımızda, onun Latincede “Tanrı” anlamına gelen “deus” sözcüğünden türediğini, 

ilk ortaya çıktığında Tanrı’nın varlığına inanma anlamında kullanıldığını, ancak zamanla Batı dillerinin çoğunda 

yaratıcı ulûhiyet anlayışını ifade etmek üzere “teizm” teriminin kullanılmaya başladığını görmekteyiz. Böylece 

deizm, zaman içinde kendine özgü felsefi bir kimlik kazanmıştır denebilir (Aydın, 2021, s. 173). 



 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  860 

Deizm, kökeni itibariyle Hıristiyanlık içinde bir tartışma ve ayrışmadan doğmuştur. Batı düşüncesindeki 

deizm, Hıristiyanlığın temel inançlarındaki bozulma ve kilisenin dogmalarına karşı ortaya çıkmış bir akımdır. 

Dolayısıyla deizm, bir günlük bir tepki değil, tarihsel arka planı olan bir harekettir (Onay, 2022, s. 111). Ama 

ülkemizdeki deizm düşüncesinin bu düşünceden farklı olduğunu söyleyebiliriz. Ülkemizdeki deizm anlayışı, 

daha çok bir tepkisellik, dinî ve felsefi problemlerden kaçış olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda Dorman’ın 

“Hıristiyanlıktaki deizm, Hıristiyanlığı bilmekten, İslam’daki deizm ise, İslam’ı bilmemekten kaynaklanır.” 

ifadesi bu durumu özetler niteliktedir (Dorman, 2022, s. 50). 

Deizm, insan aklına ve tecrübeye gereken değeri vermeyen, diğer inanç sistemlerine hoşgörü 

göstermeyen ve kendi içindeki farklı görüşlere bile tahammül edemeyen Hristiyanlık anlayışına karşı bir tepki 

olarak doğmuş, teolojik ve felsefi nitelik taşıyan bir hareket olarak ortaya çıkmıştır (Düzgün, 2017, s. 9). 

Deizm, dinî meselelere akli yöntemleri uygulayan, buna bağlı olarak da geçmişi Hıristiyanlığa, esrarengiz 

din anlayışına, dindeki doğaüstü olaylarla ilgili inanışlara ve Kilise’nin otoritesine karşı çıkan, bütün bunlardan 

dolayı da Hıristiyan âleminde bağnazlığın, baskının kırılmasına yardımcı olan yarı-dinî, yarı-felsefi bir akımdır 

(Aydın, 2021, s. 189). Bu bağlamda deizm, aslında inançsızlıktan ziyade din içerisindeki bazı dinamikleri 

eleştirerek özellikle Kilise’nin otoritesini sorgulayan ve sarsmaya çalışan bir yaklaşım olarak değerlendirilebilir. 

Deist düşünce, Tanrı inancını reddetmek yerine, halkın Tanrı’yı daha akılcı ve rasyonel yollarla kabul etmesini 

ve benimsemesini savunur. Bu çerçevede, deizmin en önemli katkılarından biri, akıl ve mantık ilkelerine yaptığı 

vurgudur. 

Deizmin ortaya çıkışında ve yaygınlık kazanmasında, pozitif bilimlerin yükselişi, astronomi ve coğrafi 

keşiflerin kazandırdığı yeni dünya tasavvuru, Descartes’ın felsefi şüpheciliği ve akıl temelli yöntemi, Bacon ile 

onun izinden giden düşünürlerin deneyciliği ile 17. yüzyılda meydana gelen siyasi dönüşümler belirleyici rol 

oynamıştır (Çetin, 2018, s. 15).  

Dolayısıyla deizmle ilgili yapılan tanımlar ve bu konu etrafında yürütülen tartışmalar incelendiğinde, 

deizmin tarihsel süreç içerisinde farklı biçimlerde yorumlandığı ve çeşitli evrelerden geçerek değişim gösterdiği 

görülmektedir. 

2. Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebepleri 
Ülkemizde son dönemlerde gündemdeki akımlardan birisi olan deizm, gençler arasında popülerlik 

kazanmaktadır. Ancak Türkiye’deki deizm düşüncesinin Batı’da kabul edildiğinden farklı bir temele dayandığını 

söylememiz de gerekmektedir. Ülkemizde gençlerin teferruatlı bir şekilde deizmi incelediğini söylememiz 

mümkün değildir. Ülkemizde gençlerin deizme yöneliminin asıl sebebi büyük oranda tepkisel yaklaşımlardır 

denebilir.  

Son yıllarda yapılan araştırmalar, ülkemizdeki Müslüman oranının azaldığını, buna karşılık ateizm ve 

deizme bir yöneliş olduğunu ortaya koymaktadır. “Allah’ın varlığına ve birliğine, bizi yaratıp yaşattığına 

inanıyor musunuz?” şeklinde sorulan sorulara yüzde %4 “hayır”; “evet Allah’ın bizi yarattığını düşünüyorum 

ama her şeye karıştığını düşünmüyorum” diyenlerin ise %6 oranına çıktığını görmekteyiz (Mak Danışmanlık 

Şirketi, 2017, s. 4). Bu veriler ışığında, özellikle gençler arasında deizme yönelik ilgi ve yönelimde belirgin bir 

artış olduğu görülmektedir.  

2017 yılında Van'da düzenlenen "Din Karşıtı Akımlar ve Deizm Sempozyumu"nda sunulan bir bildiride, 

genç bireyler arasında deizme yönelişin genel olarak üç temel nedeni olduğu ifade edilmiştir. İlk olarak İslam 

dini hakkındaki bilgi eksikliği öne çıkmaktadır. Bu bağlamda, İslam'ın bilimle çeliştiği, akıl dışı ilkelere sahip 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  861 

olduğu, dünyayı ihmal ettiği ve Müslüman toplumları bilimsel ve teknolojik gelişmelerde geri bıraktığı 

yönündeki iddialar, bu konudaki bilgisizliğin yansımaları olarak değerlendirilmektedir. İkinci neden olarak dini 

literal düzeyde yorumlayan yaklaşımların şiddet ve yasakları ön plana çıkarması; bireysel özgürlük alanlarını 

daraltan ve dini istismar eden bazı yasa dışı yapılanmaların faaliyetleri sonucu oluşan din karşıtı eğilimler 

gösterilmektedir. Bu tür yapılar, gençler arasında dinî kimlikten uzaklaşma eğilimini tetiklemektedir. Üçüncü ve 

son neden ise sekülerleşme arzusunun toplumda giderek daha fazla yer bulması ve dünyevi değerlerin 

öncelenmesidir (Baloğlu, 2023, s. 281). 

Deizmin hem küresel ölçekte hem de ülkemizde giderek daha fazla ilgi görmesini bir veya birkaç nedene 

veya olguya indirgemek doğru değildir. Bu bağlamda, özellikle genç bireylerin deist eğilimler göstermelerine 

zemin hazırlayan etkenlerin tespiti, bu olgunun anlaşılması açısından büyük önem taşımaktadır. Burada her ne 

kadar pek çok spesifik neden gençlerin deizme yönelmesinde etkili olarak gösterilebilse de bu etkenleri genel 

hatlarıyla aşağıdaki başlıklar çerçevesinde ele almak ve incelemek mümkündür:  

2.1. Dünyevileşme Arzusu 
Modern çağda “seküler hayat” veya “sekülerleşme” olarak karşımıza çıkan kavramın, dünyevileşme 

olarak ifade edilmesi mümkündür. Bu kavram daha önce Kur’ân’da “dünyevî hayat” ve “dünyevileşme” 

kavramları olarak yer almıştır (El-Attas, 2018, s. 65). Sekülerleşme, insan aklının ve dilinin önce dinin, ardından 

metafiziğin otoritesinden bağımsız hâle gelmesi olarak tanımlanır. Bu da insanın dikkatini yalnızca bu dünyayla 

ve bu zamanla sınırlaması demektir (El-Attas, 2018, s. 41). 

Müslümanlar arasında belli bir servete, şöhrete, makam ve mevkiye ulaşan bazı kimseler gerek maddi 

gerekse manevi, arzu ettiği şeylere sınır koyduğunu düşündüğü dine ve ahlaki değerlere önce duyarsızlaşmakta, 

daha sonra da yaşadığı gibi inanmaya başlamaktadır (Coşkun, 2017, s. 12). Onlar için de deizm özellikle 

yaşadıkları bu dünyevi yaşam formunda kendilerince mantıklı sebepler sunmuş olmaktadır. Deizmle beraber 

yaşadıkları şeyleri veya hissetmeleri gereken sorumluluğu unutmaktadır. Çünkü dünyevileşmenin en temel 

işlevlerinden biri olan “unutturma” mekanizması burada hayata geçmektedir. 

Dünyevileşme durumu, dünya ve ahiret arasındaki dengenin giderek dünya eksenli bir anlayış lehine 

bozulmasına yol açmakta, bu da gençleri samimi ve derinlikli bir dindarlık anlayışından uzaklaştırarak daha 

yüzeysel ve biçimsel bir dini tutuma yöneltmektedir (Çağrıcı, 2011, s. 7). Böylece gençler dünyevileşmenin 

etkisiyle Tanrı’nın insanları mutluluğa ulaştırmak için gönderdiği peygamberleri, dinleri ve hükümleri göz ardı 

ederek Tanrı alanı ile dünya alanını birbirinden ayıran bir eğilim olarak deizmi kendilerine daha yakın 

görebilmektedir. 

Modern çağda kimlik arayışına giren gençler, Batı ruhu ve kültürü, teknolojik ve bilimsel ilerlemeler, 

bazı felsefi eserler ve medyanın etkisiyle daha fazla küreselleşmiş ve giderek daha fazla rasyonel bir zihniyet ve 

bakış açısına bürünmüşlerdir. Bunun sonucu olarak daha fazla faydacı olmuş ve özgürleşmişlerdir (Çetin, 2018, 

s. 27). Faydacı bir bakış açısına sahip olan gençlik; kullandığı, hissettiği, aldığı ve verdiği her şeyi eğer 

kendisine bir fayda sağlıyorsa kabul etmekte, özümsemekte; yaramıyorsa da ya reddetmekte yahut da bunlardan 

uzak durmayı tercih etmektedir.  

Gençler arasında deizmin yayılmasını ele alan bir araştırmada, katılımcılar deizmin yayılmasındaki artışın 

nedenlerine değinmiş; deizmin yalnızca bir inanç sistemi olarak değil, aynı zamanda daha özgür, kuralsız ve 

rahat bir yaşam tarzı sunduğu için de tercih edildiğini vurgulamıştır (Hafızoğlu, 2025, s. 77). Bu durumun 

dünyevileşme arzularıyla paralellik arz ettiği görülmektedir. 



 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  862 

Deizmin dünyevileşme üzerinden bu yayılımının İslam’ın dünya-ahiret dengesine dair yaklaşımının 

bilinmesiyle giderilmeye çalışılması önem arz edecektir. Elbette Kur’ân’da öteki âlemin dünya hayatına kıyasla 

daha üstün, kalıcı ve süreklilik arz eden bir nitelik taşıdığı belirtilmektedir. Fakat bu, dünyanın değersiz 

görüldüğü anlamına gelmemektedir. Kur’ân, bir yandan dünyanın olağanüstü yönleri üzerine düşünmeye ve 

onları anlamaya kapı aralarken diğer yandan dünya hayatının aldatıcı ve oyalayıcı yanına karşı insanları 

uyarmaktadır (El-Attas, 2018, ss. 65-66). Kitap ve Sünnet’te dünyaya yönelik eleştiriler bulunmakla birlikte, 

eleştirilen dünya değil, ahireti ihmal eden dünyevileşmedir. Toplumda bazen dünyevileşme eleştirilirken, 

yanlışlıkla dünya küçümsenebilmektedir. Oysa Kur’ân’da veya Hz. Peygamberin sözlerinde, dünyanın yalnızca 

“dünya” olduğu için küçümsendiğine dair herhangi bir ifade yer almamaktadır (Görmez, 2021, s. 10).  

Dolayısıyla İslâm, dengeyi yalnızca dünyevî hazlardan uzak durmak olarak değil, aynı zamanda dünya 

hayatını ahiret için bir hazırlık süreci olarak görmeyi önerir. Bu nedenle gençlerin inançlarını sorgularken dinin 

ahlaki ve manevi boyutlarını göz ardı etmemeleri, geçici zevkler yerine sorumluluk bilinci ve ahiret düşüncesini 

ön planda tutmaları, İslâm’ın sunduğu anlamlı ve dengeli perspektifi yeniden keşfetmeleri gerekmektedir 

(Hafızoğlu, 2025, ss. 81-82). 

2.2. Din-Bilim İlişkisiyle İlgili Olumsuz Tutum ve Bilgiler 
Bilim ve dinin karşıtlığı algısının temelinde dinin dogmatik, bilimin ise gelişime ve yeniliğe kapı aralayan 

pozitivist anlayışa sahip olması yatmaktadır (Malkoç, 2019, s. 255). Günümüzde yaşanan hızlı teknolojik 

değişimlerle beraber toplumların daha somut verilere dayanarak hareket etme düşüncesi gençlerin arasında daha 

hızlı yayılmaktadır. Gençlerin ancak kanıtlanabilir ve deneylenebilir olguları kabul etmeleri birçok din ya da 

metafizik konuya karşı mesafeli davranmalarına sebep olmaktadır.  

Geçmişte Batı’da yaşanan din-bilim çatışması ve özellikle bazı Batılı bilim adamlarının Hıristiyanlığa 

karşı ortaya koydukları tepkisel duruşları okuyan bazı gençler bu yapılan eleştiri ve tepkinin İslam dini için de 

yapılmış olduğu yanılgısına kapılarak dini eleştirmeye başlamışlardır. Hem Hıristiyanlığın hem de İslam dininin 

vahiy merkezli dinler olmasından kaynaklanan ortak özellikleri, gençlerin bu görüşleri ya da eleştirileri zaman 

içinde İslam dinine yönlendirmelerinin ana etkenlerden biri olmuştur. Buradaki temel sorun, Türkiye’deki 

gençler arasında İslamiyet’in, Hıristiyanlıkla eş tutulmasının etkisi de bulunmaktadır (Malkoç, 2019, s. 256). 

İslam’ın, diğer dinler gibi bilimle çeliştiği, akıl ve mantıkla bağdaşmayan düşünceler içerdiği ve bu 

durumun İslam dünyasının geri kalmasına yol açtığı yönündeki iddialar, genellikle İslam dini hakkında 

derinlemesine bilgi sahibi olmayan ve çoğunlukla din karşıtı çevrelerde yetişmiş bireyler tarafından dile 

getirilmektedir. 

Kur’an-ı Kerîm, aklın önemine diğer kutsal metinlerle kıyaslanamayacak derecede güçlü ve sürekli bir 

vurgu yapmaktadır. Kur’an ayetleri hem Allah’ın vahiy yoluyla bildirdiği ayetler üzerinde hem de evrende 

yaratmış olduğu varlık ve olaylar üzerinde tefekkür edilmesini ısrarla teşvik etmektedir. Bu bağlamda, Allah’ın 

vahiy yoluyla gönderdiği hakikatlerle, insanın yaratılışında var olan akıl melekesi arasında bir çatışma söz 

konusu değildir. Zira vahiy, aklı dışlayan ya da onunla çelişen bir gerçeklik sunmaz; bilakis, aklın doğru 

kullanımıyla kavranabilecek derinlikte anlamlar içermektedir. Her ne kadar vahiy, aklın ötesine geçen bazı 

metafizik hakikatleri barındırsa da bu hakikatler akla aykırı değildir (Dorman, 2022, s. 55).  

Dolayısıyla İslam dünyasında yaşanan bilimsel ve teknolojik geri kalmışlık çok boyutlu sebeplere 

dayanmakta olup bu durumun temel nedeni olarak İslam dinini göstermek, tarihsel ve kuramsal verilerle 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  863 

örtüşmemektedir. Dolayısıyla İslam dini bağlamında din ve bilim arasında varmış gibi düşünülen çelişki 

nedeniyle gençler deizme yönelebilmekte ancak bu durumun nedeninin bilgi eksikliği olduğu görülmektedir.    

2.3. Din Öğretiminin Yüzeysel Verilmesi  
Ergenlik döneminde bireyde ortaya çıkan dini şüpheler, bir yandan onun dinî olgunluğa erişim sürecinde 

önemli bir gelişim fırsatı sunarken diğer yandan da dinî inançtan uzaklaşma riskini de beraberinde 

getirebilmektedir. Bu dönemde ergenin, hayatın anlamı, hastalık, ölüm, savaş, adalet sorunu ve olağanüstü 

olaylar gibi birçok konuya dair makul, tatmin edici ve zihinsel olarak sağlıklı açıklamalara ulaşabilmesi, büyük 

ölçüde bilişsel gelişim düzeyiyle ilişkilidir. Ergenin, zihnini meşgul eden bu konulara ve sorulara rasyonel ve 

mantıklı yanıtlar bulamaması ise gencin inançla ilgili şüpheler ve içsel çatışmalar yaşamasına neden 

olabilmektedir (Çayır, 2014, s. 68).  

Ergenlik dönemiyle beraber gelişen soyut düşünme ve muhakeme yeteneğinin artması ile birlikte gençlere 

ilmihal düzeyinde verilen bilgiler yetersiz kalmakta ve gençleri çağdaş inanç problemleri ile başa çıkmada 

yetersiz bırakmaktadır (Bozkurt, 2022, s. 19; Malkoç, 2019, s. 259). Dinî bilgilerin öğretiminde ezber düzeyiyle 

yetinilmesi, gençlerin sonraki gelişim dönemlerinde muhakeme yeteneğinin gelişmesiyle birlikte, maruz 

kaldıkları dinî bilgi kirliliğine karşı bir cevap bulma konusunda kafa karışıklığına neden olmaktadır.  

Gençlik döneminde gençlerde oluşan dinî şüphe, ya yetersiz ya da yanlış bilgilerden kaynaklanmaktadır. 

Yapılan bazı araştırmalarda demokratik bir ortamda yeterli ve doğru dinî bilgi verilen gençlerde dinî şüphe 

oranının diğerlerine oranla anlamlı bir şekilde düşük çıktığı görülmüştür (Günaydın, 2017, ss. 330-331). 

Gençlerin inanç dünyasını şekillendiren unsurlar arasında, inanç konularının aktarımında kullanılan üslup, 

akla ve mantığa uygunluk, tercih edilen yöntem ve verilen örneklerin niteliği önemli bir yer tutmaktadır. Bu 

faktörler, gençleri imana yöneltebileceği gibi inkâra da sürükleyebilir. Dinî meselelerin aktarımında, anlatıcı ne 

kadar donanımlı olursa olsun, muhatap kitlenin anlama kapasitesini, sahip olduğu genel ve dinî bilgi düzeyini 

yeterince dikkate almadığında, zihinlerde karmaşaya yol açabilmektedir. 

Nitekim bazı araştırmalarda, bireylerin öğrenci oldukları dönemde dinî içerikli sorularına öğretmenleri 

tarafından yeterli ilgi gösterilmemesi ya da tatmin edici yanıtlar verilmemesi nedeniyle dinî inançlarına yönelik 

şüphe geliştirdikleri, hatta zamanla dine karşı ilgilerini yitirdikleri ortaya konmuştur (Onay, 2022, s. 124). Bu 

durumun, bazı bireylerde varoluşsal sorgulamaları artırdığı ve hayatın anlamına dair ciddi bunalımlar 

yaşamalarına neden olduğu, kimi örneklerde ise bu sürecin intiharı düşünmeye varacak kadar ağır bir psikolojik 

etki doğurduğu görülmektedir. Söz konusu bulgular, dinî eğitimin pedagojik yeterlilik ve iletişim dili açısından 

ne kadar hassas bir alan olduğunu ve genç bireylerin inançla ilgili sorgulamalarının sağlıklı bir şekilde 

karşılanmaması durumunda, bu durumun genç bireylerin üzerinde ciddi sonuçlara yol açabileceğini 

göstermektedir (Sayan & Günel, 2022, s. 1080). 

Günümüz modern toplumlarında gençlerin deizme yönelme sebeplerinden biri de dinî konuları aktaran 

kişilerin, çağın zihniyet ve ihtiyaçlarına hitap etmeyen, geleneksel kalıplar içinde kalmış anlatım biçimlerini 

sürdürmeleridir. Bu anlatımlar, günümüz gençliğinin sorgulayıcı, eleştirel düşünen ve bireysel bilinç düzeyi 

gelişmiş yapısına hitap etmekte yetersiz kalmaktadır. Sonuç olarak aklını, iradesini ve duygusal bağımsızlığını 

ön plana çıkaran modern birey, dinî meselelerde tatmin edici ve rasyonel açıklamalara ulaşamadığında, dine 

karşı mesafeli bir tutum geliştirebilmekte ya da alternatif inanç yaklaşımlarına yönelmektedir (Okumuş, 2017, ss. 

184-185). 

 



 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  864 

2.4. Dinî Metinlere Lafızcı Metotla Yaklaşan Radikal Gruplar  
Gençleri deizme yönelten sebeplerden biri de dinî metinlere lafızcı yöntemle yaklaşan, şiddeti ve 

yasakları öne çıkaran, insana hiçbir özgürlük tanımayan selefilik gibi aşırı gruplardır. Gençler bu din yorumlarını 

örnek göstererek din karşıtı görüşleri akla ve mantığa daha yakın görmektedir (Coşkun, 2017, s. 12). Yapılan bir 

araştırmada, bazı Müslüman ülkelerde yaşanan iç savaşlar ve radikal/aşırı bazı örgütlerin din adına yaptığı 

katliamlar başta olmak üzere dinin kötü temsillerinin gençlerin dinî tutumları üzerinde olumsuz yansımaları 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır (Kandemir, 2022, ss. 129-130). 

Kendi teolojik ve siyasi amaçları doğrultusunda İslam’ı özünde şiddeti teşvik eden bir din olarak 

göstermeye çalışanlar, Kur’an’dan bazı ayetleri seçip bağlamından kopararak toplumsal ve siyasal şiddet 

olaylarıyla ilişkilendirmektedir. Böylelikle, Kur’anî öğretilerin aslında reddettiği haksız şiddeti meşrulaştırdığı 

iddiasını ortaya atmakta ve bu iddiayı kendi ideolojik hedeflerine hizmet edecek şekilde kullanmaktadırlar 

(Kalın, 2013, s. 190). 

Nitekim günümüzde bazı dinî grupların, kendilerinden farklı düşünenleri kolaylıkla tekfir etmeleri, temel 

insani haklardan olan can ve mal güvenliğini ihlal eden tutumlar sergilemeleri, dinî metinleri kendi ideolojik ya 

da çıkar temelli yaklaşımları doğrultusunda yorumlamaları, genç bireylerde dinî metin ve uygulamalara karşı 

önyargı gelişmesine zemin hazırlamaktadır. Oysa barış ve kardeşlik, İslam dininin temel ilkelerindendir. Din, 

meşru müdafaa halleri dışında şiddete kesinlikle izin vermez (Nisa 4/93-94; Maide 5/32) (Tirmizî, Birr, 25/18 

(IV, 325); Tirmizî, Diyât,14/8 (IV, 17)). Ancak tarihsel süreçte, zaman zaman dış unsurların da etkisiyle, sınırlı 

ve marjinal bazı dinî yapılar şiddeti ön plana çıkaran söylem ve eylemler geliştirmiştir. Buna karşın, bu tür 

yapıların yöntem ve uygulamaları, İslam toplumlarının büyük bir bölümü ile birlikte ilmi ve ahlaki otoriteye 

sahip din âlimleri tarafından da hiçbir zaman meşru görülmemiş ve kabul edilmemiştir (Coşkun, 2017, s. 12). 

Dolayısıyla bu tür radikal yaklaşımlar, tarih boyunca farklı dönemlerde de ortaya çıkmış olmakla birlikte 

bu grupların din adına ortaya koydukları yöntem ve uygulamaların İslam'ın öz değerleriyle bağdaştırılması hem 

ilmî hem ahlakî açıdan problemli bir tutum olarak gözükmektedir. Bu bağlamda bu tür şiddet merkezli 

eğilimlerin İslam diniyle özdeşleştirilmesi hem tarihsel gerçekliklerle hem de İslam’ın evrensel ilke ve 

amaçlarıyla açık bir şekilde çelişmektedir. 

İslam’ın nihai hedefi, ahlaki değerlere dayalı ve adaletin hâkim olduğu bir toplum inşa etmektir. Böyle bir 

toplumsal düzen içerisinde bireyler manevi bir hayat sürme imkânına sahip olurken, ekonomik sömürüden siyasi 

iktidarın kötüye kullanılmasına kadar farklı alanlarda karşılaşılan toplumsal sorunlar asgari düzeye indirilebilir. 

Bu büyük resmi dikkate almadan İslam'ın, basitçe negatif bir tasavvurun ötesinde, pozitif anlamda nasıl bir barış 

tasavvuru önerdiğini tam olarak göremeyiz (Kalın, 2013, s. 191). 

Görüldüğü üzere dini metinlere lafızcı yaklaşmak gibi marjinal tutumların ortaya çıkardığı aşırı durumlar, 

insanlarda ve özellikle de gençlerde genel manada dine, özel manada İslam dinine karşı tutum geliştirmeye 

neden olmakta ve bu da deizm gibi tasavvurlara yönelmeye yol açmaktadır. Oysa İslam dini bu tür radikal ve uç 

yaklaşımlara karşı her zaman orta/vasat yolu önererek bu durumların önünü kesmeye çalışmaktadır.  

2.5. Din Temsilcilerinin Din Dışı Uygulamaları 
Din temsilcilerinin bazı din dışı uygulamaları ve bunu dinin kendisiymiş gibi gençlere ve topluma 

dayatmaları doğal olarak dinin akıl dışı ve akıl üstü bir olgu olduğu algısını güçlendirmektedir. Dolayısıyla bu 

durum gençlerin mantığına ters düşmekte ve dinle aralarına mesafe koymaktadır. 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  865 

Bir araştırma sonucuna göre gençlerin %29,2’si dindar bireylerin tutum ve davranışlarından olumsuz 

etkilendiklerini belirtirken %35,5’i olumlu etkilendiklerini ifade etmiştir. Etkilenmediğini belirtenlerin oranı ise 

%35,3’tür. Bu veriler, gençlerin önemli bir kısmının dindarların tutum ve davranışlarından ya olumlu ya da 

olumsuz şekilde etkilendiğini, yani bu tutumların gençler üzerinde kayda değer bir etki oluşturduğunu 

göstermektedir (Kandemir, 2022, s. 132). 

Din temsilcilerinin din dışı uygulamalarından biri de insanların imanları hakkında kendilerini karar mercii 

görmeleridir (Öztürk, 2015, s. 247). Bu durum, Batı’da Orta Çağ Kilisesi’nin aforoz (dinden çıkarma) ya da 

endüljans (belli bir kefaret karşılığında affetme) gibi uygulamalarını çağrıştırmakta; benzer yaklaşımlar 

günümüzde bazı cemaat veya tarikatların söylem ve davranışlarında da görülmektedir. Bu tür uygulamalar, din 

adına hareket eden kişi ya da yapılara yönelik tepkiye yol açmakta, bu tepki zaman zaman doğrudan dine 

yönelmekte ve özellikle gençlerin dinden uzaklaşmasına neden olabilmektedir. 

Gençlerin, bazı din temsilcileriyle aralarına mesafe koymalarının ve dolayısıyla dinden uzaklaşmalarının 

sebeplerinden biri de din temsilcilerinin dünya-ahiret dengesini kuramamaları, ahiret bağlamında dünya hayatını 

adeta yok saymaları ve dini tamamen inzivadan, çileden ibaret görmeleridir (Kirman, 2019, s. 142). Bu durum 

aynı zamanda din-dünya ilişkisi konusuyla da ilgili olup bu husustaki yanlış dini söylemler, dini ve dünyayı karşı 

karşıya getirerek bir çatışma alanı oluşturmakta, dünyayı değersizleştirmekte ve insana yeryüzünü imar etme 

sorumluluğunu unutturmaktadır. Nitekim söylem sahipleri bir hadisi bağlamından kopararak “dünya mümine 

zindan, kâfire cennet” şeklinde bir sloganla bu anlayışı beslemektedir. Böyle bir tablo karşısında gençler ise 

çoğunlukla tercihlerini hayattan ve içinde yaşadıkları dünyadan yana yapmaktadır (Görmez, 2021, s. 10). 

Dünyadan tamamen kopuk bir din tablosu, enerjik ve hareketli dönemler geçiren çoğu gencin mantığına uzak 

kalmakta, kendilerine daha yakın ve yaşanabilir hayata daha fazla sığınmalarına ya da sarılmalarına yol açmakta 

ve böylece gençleri deizm ve benzeri yaklaşımlara yönlendirmektedir.   

Bazı din temsilcilerinin ise belirtilenlerden farklı olarak dünya-ahiret dengesinde dünyevileşmeyi, şatafat 

ve lükse dayalı yaşam biçimini tercih etmeleri, maddiyata dayalı söz ve davranışları sergilemeleri, neredeyse 

bağışların ancak kendilerine yapılırsa kabul edileceği algısını vermeleri, gençlerin dinî grup ya da tarikatlara 

bakışını olumsuz etkilemeye ve menfaate dayalı din izleniminden dolayı dine karşı mesafeli bir tutum 

sergilemeye yöneltmektedir. Ancak burada sözü geçen her iki tutum da ifrat-tefrit sınırlarında kalmaktadır ki 

İslam dini “Sana verdikleri içinde ahiret yurdunu ara, dünyadan da nasibini unutma!” (Kassas Suresi, s. 77) ayeti 

gereğince dünya-ahiret dengesinde itidalli davranılmasını teşvik etmekte ve aşırıya gidilmesini eleştirmektedir.  

Ayrıca din temsilcilerini ilahlaştırıp mezhepleri de dinleştirmek, gençlerin dine karşı mesafeli 

davranmalarına hatta dinden soğumalarına ve yeri geldiğinde radikal eleştiriler yapmalarına neden olmaktadır 

(Öztürk, 2015, s. 306). Din sınıfı ve din temsilcilerinin ilham ticareti ve ilim düşmanlığı da gençlerde bu 

durumun sorgulanmasına ve böylesine bir din anlayışının reddedilmesine sebep olmaktadır (Öztürk, 2015, ss. 

269-270). Nitekim bu tür din adamları kendilerine özel bir ilhamın geldiğini ifade etmekte ve bu ilham ile 

insanların imanını ya da manevi duygularını sömürmelerine kapı aralamakta ve bu da gençlerin deizme 

yönelmelerine yol açmaktadır.  

Unutulmamalıdır ki burada sayılan hususlar, deizme olan yönelimde din temsilcilerinin, gruplarının ve 

tarikatların etkisi ile ilgilidir. Ancak bu grupların ya da kişilerin uygulamalarını İslam dini ile özdeşleştirmek 

elbette doğru değildir.  

 



 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  866 

2.6. Dinî Bazı Temel Konuların Tartışılmasındaki Sorunlar 
Sadece İslam dini değil bütün dinler ile ilgili olarak tarihsel süreç içerisinde pek çok tartışma konusu 

bulunmaktadır. İslam dini ile ilgili de bazı konular sürekli bir şekilde gündeme getirilmektedir. Bunların önde 

gelenleri, kadının konumuna ve kötülük probleminin temel sorunu olan kötülüğün kaynağına dair 

değerlendirmelerdir. Bunların yanı sıra gerek genel gerekse de İslam özelinde Allah’ın varlığı ile ilgili teolojik 

ve felsefi problem ve tartışmalar, Peygamber’in konumu ve uygulamaları (küçük yaştakilerle evlilik ve çok 

evlilik gibi), Peygamber’e atfedilen hadisler ve bunların kabulü sorunu, İslam’ın savaşçı bir din olduğu iddiaları, 

sahabeler ile ilgili tarihsel bazı anlatılar, dinî hükümlerin keskinliği ve evrensel olup olmadığı gibi konular örnek 

verilebilir. Elbette ki bu konuların hepsini burada ele almak ve tartışmak imkân dâhilinde değildir. Ancak 

bunlardan gençleri deizme yönlendirmede en çok etkide bulunanlardan olan kadının konumu ve kötülüğün 

kaynağına dair değerlendirmelerin içerdiği sorunlara değinerek dinî bazı temel konuların tartışılmasındaki 

problemlerin gençleri deizme nasıl yönlendirdiğini göstermeye çalışacağız:  

2.6.1. Kadının Konumuna Dair Değerlendirmeler 
Türkiye’de gerçekleştirilen araştırmalarda elde edilen bulgulara göre, gençlerin dinî konularda en fazla 

zihinsel sorgulama yaşadıkları meselelerden biri de kadın ve erkek arasındaki eşitsizlik algısıdır (Karaoğlan, 

2022, s. 295). Bu algının temelinde Cahiliye döneminin ataerkil aile yapısının rolü büyüktür. O dönemden bu 

döneme birçok toplumda bu anlayış, dinî hükümlerin aksine devam ederken kadının toplumdaki yerinin sürekli 

sorgulanacak şekilde gündemde olması, gençleri özellikle eşitlik bakımından etkilemektedir. Kadının toplumdaki 

yerini sadece cinsiyete dayalı bir mesele olarak ele alan toplumlarda, gençlik ortada bulunan adaletsizliği ya da 

eşitsizliği, dinî metinlere ya da dinî temsil eden çevrelere bağlamaktadır.  

İslam’da kadının alt bir statüsü olduğuna dair değerlendirme ve yorumlar, bazı din karşıtı çevreler 

tarafından sıkça kullanılmaktadır. Bu değerlendirmelerde özellikle mirasın dağıtılmasındaki eşitsizlik, kadınların 

şahitliği konusunda erkekle bir tutulmamaları, dinî metinlerde geçen kadını dövme vb. ifadeler, erkeklerin çok 

evliliğine müsaade edilmesi, erkeklerin kadınlar üzerinde egemen olduğunu belirten dinî kavram ve metinler, 

özellikle savaşlardan sonra kadınların cariye edinilmesi gibi konular kadınların değerinin düşürüldüğüne yönelik 

atıflar olarak değerlendirilmektedir (Alper, 2001, s. 169). Bu gibi soru ve sorunlar gençler arasında 

sorgulanmakta ve bunların nedeni dinî metinlere bağlanmaktadır. 

Günümüzde bazı çevrelerin, kadına yönelik şiddeti meşrulaştırmak amacıyla dinî metin/nasları referans 

gösterdikleri görülmektedir. Oysa bu yaklaşım, İslâm’ın temel kaynakları ve Hz. Peygamber’in uygulamalarıyla 

açıkça çelişmektedir. Nitekim Hz. Peygamber, hayatı boyunca hiçbir eşine karşı sözlü veya fiziksel şiddete 

başvurmamış; bilakis tutum ve davranışlarıyla Müslümanlara örnek olmuştur. Buna rağmen, kadını dövmenin 

dinî bir hüküm olarak sunulması ve hatta haz verici bir durum gibi takdim edilmesi, İslâm’ın özünde ve Hz. 

Peygamber’in sünnetinde herhangi bir karşılığa sahip değildir. Dolayısıyla kadına yönelik şiddetin yaygınlaştığı 

günümüzde, bu şiddetin meşruiyet kaynağı olarak dini göstermek, Kur’an-ı Kerim’in öğretileri ve Hz. 

Peygamber’in örnekliği dikkate alındığında kabul edilebilir bir yaklaşım değildir (Köse, 2023, s. 110). 

Bu soru ve sorunlara bazı Müslüman ülkelerde kadın haklarını kısıtlayan kural ve uygulamalar da 

eklenince İslam dini, başta kızlar olmak üzere gençler tarafından sorgulanmakta ve bu durum dine bakış açısını 

olumsuz yönde etkilemektedir (Alper, 2001, s. 169).  

Oysaki İslam dinine göre kadın ve erkekler cinsiyet olarak birbirinden üstün sayılmamaktadır. Durum ve 

farklılıklar sadece toplumsal normlardan ve beşeri fıtrattan kaynaklanmaktadır (Bu konuda ayrıntılı tartışmalar 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  867 

için bkz. Tuksal, 2020). Bunların bir zenginlik ve renklilik formu içinde ele alınmayıp sadece üstünlük açısından 

değerlendirilmesi, konuyu dar bir çerçeveye sıkıştırmaktadır. Hz. Peygamber döneminde hanımlarının 

istişarelerde yer alması, Hz. Peygamber’in ilim öğretme konusunda kadınlara gün ayırması, Hz. Peygamber’in 

cenneti annelerin ayaklarının altında olarak sembolleştirmesi, en çok hadis rivayet eden sahabelerinden 

bazılarının kadın olması, Kur’an’da eşler arasında sevgi ve merhametin oluşmasının Allah’ın varlığının 

delillerden sayılması ve iki cinsin birbirleri için elbise olarak kabul edilmesi, yine dini metinlerde bulunan 

örneklerdir. Burada dikkat edilmesi gereken husus, kadının alt tabaka bireyi değil, en az erkek kadar veya bazı 

yerlerde onlardan daha üst bir konumda toplum içinde yerinin olduğudur.   

Sonuç olarak İslam, kadın hakları konusunda fıtratlarına göre İslam öncesi döneme göre çok geniş 

yenilikler ve haklar getirmiştir. Kadına yapılan muamelede, mali ilişkilerde, evlilikte, toplumsal hayatın her 

alanında kadın, arka planda kalmamakta, kadının kişiliğine, düşüncelerine ve haklarına saygı duyulmaktadır. 

İslam, insanları cinsiyet, ırk, sosyal statü gibi konularda herhangi bir sebeple ayırıma tabi tutmamış, üstünlüğün 

sadece takvada olduğunu ilan etmiş ve kadını İslam öncesi döneme göre bulunduğu aşağı konumdan çıkarıp hak 

ettiği yere yerleştirmiştir (Kazıcı, 2020, s. 71). 

2.6.2. Kötülüğün Kaynağı Konusundaki Değerlendirmeler  
Bazı çağdaş araştırmalar, özellikle gençler arasında ateizm ve daha iyimser bir formu olan deizmin 

giderek artan bir ilgi gördüğünü ortaya koymaktadır. Bu eğilimin arkasındaki temel nedenlerden biri ise kötülük 

problemidir (Özdemir, 2017, s. 36). 

Geçmişte daha çok ilim ve düşünce insanları arasında tartışılan kötülük problemi, günümüzde iletişim 

teknolojilerinin ve özellikle sosyal medyanın etkisiyle çok daha geniş kitlelerin gündemine girmektedir. Bu 

durum, özellikle dinî bilgi düzeyi sınırlı olan gençler üzerinde inanç açısından sarsıcı ve yönlendirici etkiler 

oluşturabilmektedir (Arslan, 2023, s. 19). 

Kötü ve kötülük kavramlarının doğru bir şekilde analiz edilebilmesi ve konunun daha iyi anlaşılması 

açısından, söz konusu kavramları netleştirmek yerinde olacaktır. Kötülük kavramı çerçevesinde genellikle üç 

temel türden söz edilmektedir ki bunlar metafiziksel, ahlaki ve fiziksel (doğal) kötülüklerdir (Kiriş, 2008, s. 83). 

Deprem, sel, yangın, fırtına ve hastalık gibi doğa olayları sonucunda ortaya çıkan, insanın acı, ıstırap ve hatta 

ölümüne yol açabilen olumsuz durumlara fiziksel kötülük; bireylerin özgür iradeleriyle gerçekleştirdikleri 

zulüm, haksızlık, yalan, iftira, cinsel saldırı ve cinayet gibi etik açıdan yanlış davranışlara ise ahlaki kötülük 

denilmektedir (Arslan, 2023, s. 19) Metafiziksel kötülüğe ise bir varlığın yapısal bütünlüğünde eksiklik 

bulunması ya da sahip olması gereken yetkinliğe tam anlamıyla ulaşamaması durumu örnek verilebilir (Kiriş, 

2008, ss. 83-84). Ayrıntılarıyla ele alınması gereken bu hususla ilgili olarak kötülük konusunu yanlış 

yorumlayarak kötülüğün türlerini birbirinden ayırt edemeyen genç bireyler, konuya dair sağlıklı bir 

değerlendirme yapamamakta; bu durum da onları çeşitli zihinsel karışıklıklara ve inanç temelli şüphelere 

sürükleyebilmektedir. 

Bilinmektedir ki kötülük probleminin temelinde “eğer Tanrı mutlak anlamda iyi ve adil ise, dünyada 

karşılaşılan ahlaki kötülüklerin varlığı nasıl izah edilebilir” sorusu yatmaktadır. Bu temel soru, felsefe 

literatüründe "teodise sorunu" olarak bilinen, Tanrı'nın adaleti ile kötülüğün varlığı arasındaki ilişkiyi sorgulayan 

tartışmalara kapı aralamaktadır (Aydın, 2021, s. 148).  

Genç bireyler, genellikle dinlerin özellikle de İslam dininin adil ve merhametli bir yaratıcının varlığını 

savunmakla birlikte dünyada meydana gelen büyük acılar ve kötülükler karşısında bu yaratıcıdan neden 



 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  868 

doğrudan bir müdahale gelmediği ya da insanların neden eşit koşullarda sınanmadığı gibi sorulara tatmin edici 

ve rasyonel açıklamalar sunamadığını düşünmektedir. Bu sorgulamalar neticesinde bazı gençler ya Tanrı’nın 

varlığını tümüyle reddeden ateizme yönelmekte ya da Tanrı’nın varlığını kabul etmekle birlikte vahyi ve dinî 

kurumları reddeden deist bir tutum benimsemektedir (Özdemir, 2017, s. 36).  

Kötülük problemini açıklamak amacıyla tarih boyunca farklı teodise anlayışları geliştirilmiştir. İslam 

düşünürlerinden İhvân-ı Safa (10. yüzyıl) (Taş, 2021, ss. 71-72, 117-118) ardından Gazâlî (ö. 1111), Allah’ın 

ilim, irade ve kudret sıfatlarına dayanarak mevcut evrenin, mümkün dünyalar arasında en iyi, en güzel ve en 

yetkin olanı olduğunu belirtmektedir. Batı felsefesinde Leibniz (ö. 1716) de Gazâlî'nin ifadeleriyle benzerlik 

gösteren ifadeler kullanarak konuyu ele almış ve “teodise” terimini felsefi bir kavram olarak sistemleştirmiştir. 

Leibniz, kötülüklerin varlığına rağmen bu âlemin Tanrı tarafından seçilen en iyi mümkün dünya olduğunu 

savunmaktadır. Ona göre Tanrı’nın adaleti, mevcut düzen içinde insan aklının bütünüyle kavrayamayacağı derin 

bir hikmete dayanmakta ve teodise de bu adaletin akılcı bir zeminde açıklanmasıdır (Aydın, 2021, s. 161).  

Leibniz, Tanrı’nın mutlak kudret sahibi olduğunu ve bu nedenle mümkün olan her dünyayı 

yaratabileceğini belirtmektedir. Ona göre Tanrı, kemal sıfatına sahip olduğundan, yaratacağı dünya zorunlu 

olarak mümkün dünyaların en iyisi olacaktır. Bu nedenle içinde kötülükler bulunsa da yaşadığımız dünya yine de 

olabilecek en iyi dünyadır. Daha az kötülük barındıran başka ihtimaller düşünülebilir; ancak Leibniz’e göre esas 

olan, en iyi dünyanın iyilik ve kötülüğün en uygun dengesi üzerine kurulmuş olmasıdır (Peterson vd., 2015, s. 

299). 

Leibniz, mümkün olan en iyi dünyanın, kötülüğün tamamen olmadığı bir dünya olmadığını 

savunmaktadır. Ona göre iyiliğin anlam kazanabilmesi ve ortaya çıkabilmesi için kötülüğün varlığı gereklidir. 

Eğer bu dünyada, kendi iradesiyle eylemlerini seçen ve bu yolla mükemmelliğe doğru ilerleyen bir insan 

bulunmazsa daha büyük kötülükler ortaya çıkacak ve birçok iyilik kaybedilecektir. Bu nedenle Leibniz’e göre 

bazı kötülüklerin varlığı, daha büyük iyiliklerin gerçekleşmesi açısından zorunlu kabul edilmektedir (S. Ali 

Ekber Hüseynî Kal’abehmen, 2022, s. 172).  

Kötülük problemine karşı geliştirilen savunmalardan biri de Alvin Plantinga’nın özgür irade 

savunmasıdır. Bu savunmaya göre Tanrı'nın insanlara özgür irade vermesi, kötülük içermeyen bir evrenden daha 

üstün bir iyiliği temsil etmektedir. Plantinga, Tanrı’nın daha büyük bir iyilik adına kötülüklerin varlığına izin 

vermesinin, ilahi iyilikle çelişmediğini savunmaktadır. Kötülüklerin varlığı, Tanrı’nın özgür iradeye dayalı bir 

dünya yaratmayı tercih etmesinden kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla Plantinga, özgür bireylerin iradelerini kötüye 

kullanmaları sonucu ortaya çıkan ahlaki kötülüklerden Tanrı’nın değil, insanın sorumlu olduğunu ifade 

etmektedir (Yüce, 2016, s. 186). 

Kötülük problemine karşı çeşitli savunmalar geliştirilmiş olmasına rağmen, konu hâlâ felsefi tartışmaların 

merkezinde yer almaktadır. Özellikle genç bireyler, kötülüğün kaynağını yanlış yorumlamaktan kaynaklı 

sorunlar yaşayabilmektedir. Dolayısıyla bu yanlış yorumlamalar, hatalı bir Tanrı tasavvuruna yol açmakta ve 

dinî düşüncenin temel ilkeleriyle çelişmektedir. Dolayısıyla, dünyada kötülüğün varlığından hareketle Tanrı’nın 

varlığını reddetmek, insanın akıl ve özgür irade sahibi bir varlık oluşuyla çelişmekte ve bu nedenle mantıksal 

açıdan geçerli bir çıkarım niteliğini taşımamaktadır. Zira ahlaki kötülüğün asıl kaynağı, özgür iradesiyle hareket 

eden insandır. Bu bakış açısı, insanın sorumluluğunu ve iradesini göz ardı eden indirgemeci bir yaklaşımdır. Bu 

nedenle de sorumluluğu tümüyle Tanrı’ya yükleyen yanlış algının gençlerin zihinlerinden çıkarılması ve bu 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  869 

durumun olabildiğince en kapsamlı bir şekilde izah edilmesi, gençlerin deizme mesafeli durmaları için büyük bir 

öneme sahiptir.  

Sonuç 
Deizm, Orta Çağ’da kilisenin dayatmalarına ve akıldışı uygulamalarına karşı aklı ve mantığı savunanlarca 

felsefi açıdan evreni yaratan ama evrene müdahale etmeyen bir Tanrı tasavvuru olarak karşımıza çıkmıştır. 

Hristiyanlıktaki deizm, kilisenin doğmalarına karşı bir hareket iken ülkemizdeki deizm anlayışı, İslam dininin 

yanlış anlaşılması ve bilgi kirliliğinden kaynaklı tepkisel bir tutum olarak görünmektedir. Aslında sorunun 

temelinde din değil din algısı ve anlayışı yatmaktadır. Son yıllarda ülkemizdeki deizme ilgi ve yönelimin, 

bilinçli ve derinlemesine bir araştırmaya dayanmadığını söyleyebiliriz. Bugün ülkemizde deist olduğunu ifade 

eden gençlerin deizmin ne olduğu konusunda yeterli bir teorik bilgiye sahip olmadığı söylenebilir. Hatta deizm, 

bazı gençler tarafından dinin reddedilmesi şeklinde bile yanlış anlaşılabilmektedir.  

Gençlerin deizme yönelmelerinin temelinde yer alan ve yukarıda sıralanan ana nedenler incelendiğinde 

bunların büyük çoğunluğunun bilgi eksikliğine dayalı yalan ve yanlış din algılarına dayandığı görülür. Din-

bilim, vahiy-akıl arasında görülen çatışma, dinî metinlerin usulsüz ve bilgisizce yorumlanması, dinî konulardaki 

temel meselelerin tek boyutlu incelenmesi ve irdelenmesi, bu bilgisizlik durumunu gösteren en bariz hususlardır. 

Deizmin gençler arasında yaygınlaşmasının sebeplerinden bazıları da uygulamaya ve örnekliğe dönük hatalar ve 

yanlışlardır ki bunlar dinî kurumların din algısını oluşturmadaki olumsuz etkileri ile din alanında öne çıkan 

şahsiyetlerin yanıltıcı bilgi ve kötü örnek davranışları olarak ifade edilebilir. Bunlara gençlerin biyolojik ve 

psikolojik yapıları ile insanın doğasının dünyaya meyletme ve dünyevileşme arzusu da eklenince deizmin 

yaygınlaşması veya bir ilgi haline gelmesi söz konusu olmaktadır. Bu sorunun önüne geçmek için sorunun 

kaynağı olan bilgisizlik ve kötü örnekliğin giderilmesi önem arz etmektedir. Din eğitimi, sorgulama ve araştırma 

isteği, din istismarının mahiyetine yönelik örneklerin ifşası ve bunlardan uzak durulması vb. gibi konularda 

eğitici ve geliştirici çalışmalar yapılarak gençlerin bu tür tehlikeli tutum ve davranışlara karşı korunmaları 

mümkün olabilir. Ancak bu hususun hassas ve çok boyutlu çalışmalarla sağlanması büyük önem arz etmektedir 

ki buna dair çalışmaların yapılması bir gereklilik olarak karşımızda durmaktadır.  

  

Yazar Katkıları 

Araştırmanın Tasarımı (CRediT 1) İHB (%60) – ÖB (%40) 

Veri Toplanması (CRediT 2) İHB (%70) – ÖB (%30) 

Araştırma- Veri Analizi - Doğrulama (CRediT 3-4-6-11) İHB (%50)- ÖB (%50) 

Makalenin Yazımı (CRediT 12-13) İHB (%65)- ÖB (%35) 

Metnin Geliştirilmesi ve Tashihi (CRediT 14) İHB (%45)- ÖB (%55) 

 

Author Contributions 

Conceptualization (CRediT 1) İHB (%60)- ÖB (%40) 

Data Curation (CRediT 2) İHB (%70)- ÖB (%30) 

Investigation- Analysis - Validation (CRediT 3-4-6-11) İHB (%50)- ÖB (%50) 

Writing (CRediT 12-13) İHB (%65)- ÖB (%35) 

Writing – Review & Editing (CRediT 14) İHB (%45)- ÖB (%55) 



 
 

İbrahim Halil Bilen -  Ömer Bozkurt 

 Turkish Academic Research Review 2025, 10/3  870 

 
Kaynakça 
Akdoğan, M. N. (Ed.). (2018). Güncel İnanç Problemleri (Deizm, Ateizm, Agnostisizm ve Nihilizm). 

Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı-IX. DİB Yayınları. 

Alper, H. (2001). Sanal Alemde İnanç Problemleri. İlahiyat Fakülteleri Kelam Anabilim Dalı 

Sempozyumu. 

Arslan, H. (2023). Kelam İlminde Kötülük Probleminin Yeniden Yorumlanması. Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(28), 17-23. 

Aydın, M. (2021). Din Felsefesi. İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları. 

Baloğlu, A. B. (2023). Son Hurafe Deizm. Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Bozkurt, M. (2022). Günümüz Müslüman İnancını Tehdit Eden Bazı Fikri Akımlar. M. Bozkurt, H. 

Onay, E. Güzel (Ed.), Gençliğin İnanç Problemleri, Ensar Neşriyat. 

Coşkun, İ. (2017). Günümüzde Deizm, Ateizm ve Nihilizmi Doğuran Sebepler. Diyanet Aylık Dergi, 320, 

10-13. 

Çağrıcı, M. (2011). Din ve Hayat. Türkiye Diyanet Vakfı İstanbul Müftülüğü Dergisi, 13, 4-7. 

Çayır, C. (2014). Ergenlerin Dini İnanç, Şüphe ve Dini Tutumları Üzerine Bir Araştırma. Bilimname 

Düşünce Platformu, XXVII, 59-88. https://bilimname.erciyes.edu.tr/sayilar/201402/20140203.pdf 

Çetin, E. (2018). İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi. İksad Yayınevi. 

Dorman, E. (2022). Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi. Misbah Dergisi, 18, 33-58. 

Düzgün, Ş. A. (2017). Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin. Diyanet Aylık Dergi, 320, 6-9. 

El-Attas, M. N. (2018). İslam, Sekülerizm ve Geleceğin Felsefesi. İnsan Yayınları. 

Gençlik ve İnanç Çalıştayı Sonuç Bildirisi. (2018). https://iktibasdergisi.com/2018/04/03/genclik-ve-

inanc-calistayi-sonuc-bildirgesi/ 

Görmez, M. (2021). Gençliğin Anlam Arayışı. Otto Yayınları. 

Günaydın, F. (2017). İmam Hatip Liselerinde Gençlik Soru(n)ları. Din Karşıtı Akımlar ve Deizm. Ensar 

Neşriyat. 

Gündüz, M. M. (2020). Gelişim Özellikleri Doğrultusunda Gençliğin Din Eğitimi. Şarkiyat, 12(4), 1092-

1117. 

Gündüz, T. (2010). Ergenlik Dönemi Din Eğitimi. Tidef. 

Hafızoğlu, Y. (2025). Gençlerde Deizm ve Seküler Yaşam İlişkisi: Tanrı İnancının Dönüşümüne Dair 

Tespitler ve Öneriler. KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 45, 68-66. 

Hökelekli, H. (2008). Din Psikolojisi. Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Kalın, İ. (2013). Akıl ve Erdem. Küre Yayınları. 

Kandemir, S. (2022). Lise Öğrencilerinde Ateizm ve Deizm Eğilimi Üzerine Bir Araştırma Konya Örneği 

[Doktora Tezi]. Necmettin Erbakan Üniversitesi. 

Karaoğlan, A. (2022). Kur’ân’a Göre Erdemli Gençliğin Yetişmesi. Uluslararası 21. Yüzyılda Gençlik ve 

İnanç Eğilimleri-1- (ss. 289-336). ilâhiyât. 

Kazıcı, Z. (2020). İslam’da Kadın: (Bir Mukayese). İlahiyat Akademi Dergisi, 11, 57-72. 

Kiriş, N. (2008). Tarihsel Olarak Kötülük Problemi ve Çözüm Yolu Olarak Teodise. FLSF Felsefe ve 

Sosyal Bilimler Dergisi, 5, 81-96. 



 
 

Gençlerin Deizme Yönelmelerinin Sebeplerine Dair Felsefi Bir Değerlendirme 

 Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 2025, 10/3  871 

Kirman, M. A. (2019). Yeni Usûllerle İslami Tebliğ ve Temsil. Davet ve Deizm Arasında Gençlik, 129-

148. 

Köse, F. B. (2023). Hz. Peygamber ve Kadınlar. Beyan Yayınları. 

Kula, M. N. (2006). Gençlik Döneminde Kimlik ve Din. Dem Yayınları. 

Kulaksızoğlu, A. (1998). Ergenlik Psikolojisi. Remzi Kitabevi. 

Mak Danışmanlık Şirketi. (2017). Türkiye’de Toplumun Dine ve Dini Değerlere Bakışı. Mak 

Danışmanlık Şirketi. 

Malkoç, M. (2019). Gençliği Dini Değerlerden Uzaklaştıran Sebepler. Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 8(16), 252-268. 

Okumuş, N. K. (2017). Yetersiz Bakiye: Deizm’in Tanrı Tasavvuru ya da Sünnetullah Yasaları ve Deizm 

İlişkisi Üzerine Bazı Tespitler. Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm. Ensar Neşriyat. 

Onay, H. (2022). Gençliğin İnanç Evrenine Yönelen Tehditler: Deizm. M. Bozkurt, H. Onay, E. Güzel 

(Ed.), Gençliğin İnanç Problemleri, Ensar Neşriyat. 

Özdemir, M. (2017). İlahî Adalet ve Kötülük. Diyanet Aylık Dergi, 320, 36-39. 

Öztürk, Y. N. (2015). Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç: Deizm. Yeni Boyut. 

Peterson, M., Wıllıam, H., Bruce, R., & David, B. (2015). Akıl ve İnanç Din Felsefesine Giriş (R. Acar, 

Çev.). Küre Yayınları. 

S. Ali Ekber Hüseynî Kal’abehmen. (2022). Şer Meselesi: Din Karşıtı Bir Söylem Olarak Kötülük  

Problemi ve Eleştirisi. Misbah Dergisi, 18, 155-186. 

Sayan, Y. E., & Günel, M. E. (2022). Son Zamanlarda Gündeme Gelen İnanç Problemlerine Dair Din 

Eğitimi Açısından Bir Değerlendirme. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 26(3), 1071-1089. 

Taş, N. (2021). İhvân-ı Safâ Gözüyle Kötülük Problemi. KDY Akademi. 

Tuksal, H. Ş. (2020). Kadın Karşıtı Söylemin İslâm Geleneğindeki İzdüşümleri. Kitabiyat Yayınları. 

Yörükoğlu, A. (2007). Gençlik Çağı. Özgür Yayınları. 

Yüce, F. (2016). Din Felsefesinde Kötülük Problemi ve Teodise: Algısal Kötülük Kavramıyla Yeni Bir 

Perspektif. Felsefe Dünyası, 63, 179-202. 

 


