FATIH
SULTAN
MEHMET

VAKIF UNIVERSITESI

-
1
(]
=]
wn
wn
L
.
<
>
<
95}
1
—
1
(D]
=
—
=
=
~
e
]
=
@)

Aralik / December
2025

ISLAM
BILIM
TARIHI

ARASTIRMALARI DERGISI

JOURNAL FOR THE HISTORY OF
ISLAMIC SCIENCE

e-ISSN: 3108-6705



Islam Bilim Tarihi Arastirmalar1 Dergisi (IBTAD)

Cilt 1 - Say1 1 - Aralik 2025

Journal for the History of Islamic Science (JHIS)

Volume 1 - Issue 1 - December 2025

Kapakta kullanilan gorsel tasarim:
Geceleri yon ve zaman tayini i¢in
kullanilan Nocturnal aletidir.

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi Bilim Tarihi Béliimii ve Fuat Sezgin Islam Bilim Tarihi Enstitiisii isbirligiyle

yayimlanmaktadir.

Bu dergi, yilda iki say1 olarak yayinlanan, siireli, hakemli bir Islam bilim tarihi ve diisiincesi arastirmalar1 dergisidir. Dergiye yapilan
atiflarda IBTAD kisaltmasi kullanilmalidir.

Dergide yayinlanan yazilarda ileri siiriilen goriisler yazarlara aittir.

Tiim haklar1 sakhidir. Bu yaymnin hicbir béliimii Prof. Dr. Fuat Sezgin Islam Bilim Tarihi Enstitiisii’niin yazili izni olmadan,
fotokopi yoluyla veya elektronik, mekanik ve sair suretlerle kismen veya tamamen cogaltilamaz, dagitilamaz, kayda

alinamaz. Normal ve kanuni alintilarda kaynak gostermek zorunludur.

All rights reserved. No part of this publication may be copie, reproduced, stored in a retrieval system or transmitted, in any form or
by means, without the prior expressed permission in writing of Prof. Dr. Fuat Sezgin Institute for the History of Islamic Science. It

is obligatory to show footnotes for regular or legal quotations.

© 2025 Copyright
ISLAM FATIH
BILIM \ SULTAN
TARIH NV MEHMET

7 VAKIF UNIVERSITESI

ARASTIRMALARI DERGISI



Sahibi

Owner

Sorumlu Yaz isleri Miidiirii

Responsible Manager

Yazisma

Correspondence

Yayinci
Publisher

Tasarim

Design

Kapak Gorseli

Cover

Mizanpaj
Design

e- ISSN

Yayin Tiirii

Publication Type

irtibat

Contact

Nevzat SIMSEK - Rektor
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi adina
The Name of Fatih Sultan Mehmet Vakif University

isa UGURLU
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Vakif University

Sefa Nur KURUCAY
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universty

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Universty Press

islam SENOZ - Seyma ALBAYRAK

Prof. Dr. Mustafa KACAR - Seyma ALBAYRAK

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi - Kurumsal iletisim ve Tanitim Birimi

3108-6705

Siireli Yayin

Periodical

Islam Bilim Tarihi Arastirmalar1 Dergisi, Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Cankurtaran Mah. Caferiye Medresesi Sk. No: 36 Ayasofya Medresesi

Fatih/Istanbul

ibtad@fsm.edu.tr

Dergide yer alan yazilardan ve aktarilan goriislerden yazarlar sorumludur.
Authors bear responsibility for the content of their published articles.
Yayn dili Tiirkce ve ingilizcedir.

The publication languages of the journal are Turkish and English.

L x : H:. . Aralik ve Haziran aylarinda, yilda iki say1 olarak yayimlanan uluslararasi,
@SS hakemli, agik erisimli ve bilimsel bir dergidir.
This is a scholarly, international, peer-reviewed and open-access journal published
biannually in December and June.
ISLAM FATIH
BiLIM \ SULTAN
TARIHI \ MEHMET

ARASTIRMALARI DERGISI

VAKIF UNIVERSITESi



Dergi Yazi Kurulu

Editorial Management

Bas Editor
Editor-in-Chief

Editorler
Editors-in-Chief

Editoryal Asistan
Editorial Assistant

Dil Editorleri
Language Editors

Prof. Dr. Mustafa KACAR

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Vakif University

Dr. Nihal FIRAT OZDEMIR

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Vakif University

Dr. Emine CANLI

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Vakif University

Dr. Neslihan ALAN

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi
Fatih Sultan Mehmet Vakif University

Fatma Esmanur KOC
Cansu DEMIRBAG
Sefa Nur KURUCAY
Esma BICER

Elif AKDIN ONDER
Emine Esranur KOC
Hac1 Yaver CERCI
Rabia ODABASI
Tamer KIBRIT

ISLAM BIiLIM TARIHI

ARASTIRMALARI DERGISI

Journal for the History of Islamic Science

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
Aralik / December
2025



Dergi Yayin Kurulu
Editorial Management

Prof. Dr. Adnan BAKI

Prof. Dr. Ahmed DJEBBAR
Prof. Dr. Ali DURUSOY

Prof. Dr. Ferruh OZPILAVCI
Prof. Dr. George SALIBA

Prof. Dr. Hiiseyin TOPDEMIR
Prof. Dr. Jan P. HOGENDIJK
Prof. Dr. Jeffrey A. OAKS

Prof. Dr. Mehmet Ciineyt KAYA
Prof. Dr. Melek DOSAY GOKDOGAN
Prof. Dr. Mustakim ARICI

Prof. Dr. Peter ADAMSON

Prof. Dr. Yavuz UNAT

Dog¢. Dr. Bekir Harun KUCUK

Doc¢. Dr. Harun YILMAZ

Do¢. Dr. M. Fatih CALISIR

Dr. Fahreddin IBRAGIMOV

Dr. Hasan UMUT

Dr. Halime Miicella DEMIRHAN CAVUSOGLU

Dr. Hiiseyin SEN

Trabzon Universitesi

Lille Universitesi (Emeritus)
Marmara Universitesi

Marmara Universitesi
Colombia Universitesi

Mugla Sitkt Kogman Universitesi
Utrecht Universitesi

University of Indianapolis
Istanbul Universitesi

Ankara Universitesi

Istanbul Medeniyet Universitesi
Miinchen Universitesi
Kastamonu Universitesi
Pennsylvania Universitesi

Marmara Universitesi

Istanbul Universitesi

Ozbekiston Respublikasi Fenler Akademiyasi
Bogazici Universitesi

Haci Bayram Veli Universitesi

Bagimsiz Aragtirmaci

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
Aralik / December
2025

ISLAM BILIM TARIHI

ARASTIRMALARI DERGISI

Journal for the History of Islamic Science



07

10

25

38

45

60

Icindekiler
Table of Contents

Sunus | Introduction

Mustafa Kacar

Ceviri Makale | Translation Article
Bilim Egitimi Kurumlari

Science Education Institutions
Ekmeleddin fhsanoglu

Arastirma Makaleleri | Research Articles

Bilimi, Ahlaki Olgunlasmanin ve Toplumsal Sorumlulugun Merkezine Yerlestiren Bir Osmanl Aydini:
Hamid Vehbi ve Medrese-i Fiiniin Dergisi

An Ottoman Intellectual Who Placed Science at the Center of Moral Maturity and Social Responsibility:
Hamid Vehbi and Medrese-i Fiiniin Journal

Mustafa Cirpan, Tuncay Zorlu

Bilim Glokaldir: Newtonculugun Dolasimina Dair Tarih Yazimsal Perspektifler

Science is Glocal: Historiographical Perspectives on the Circulation of “Newtonianism”
Derya Giirses Tarbuck, Dhruv Raina, Sebastian Molina Betancur, Zhaoyuan Wan

Hala Meselesi: Philon ve Farabi’de Bosluk Deneyleri

The Question of Hald: Void of Experiments in Philon and al-Farabi
Zeyneb Bahadir

Osmanh Seyahat Literatiiriiniin Bilginin Dolasimina ve iletisimine Katkilari: Yirmisekiz Celebi
Mehmed Efendi’nin Sefaretnimesi ve Evliya Celebi’nin Seyahatnimesi
The Contributions of Ottoman Travel Literature to the Circulation and Communication of Knowledge: The

Sefaretname of Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi and the Seyahatndme of Evliya Celebi
Kiibra Tiire Yakin

ISLAM BILIM TARIHI 6 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Sunus | Introduction

Bilim tarihinin en temel sorularindan biri sudur: Bilgi nasil {retilir, nasil dolasir, nasil korunur ve hangi
kurumlar araciligryla kusaklara aktarilir? Bu sorunun cevabi, yalnizca metinlerin ve isimlerin izini siirmeyi
degil; ayn1 zamanda kurumsal hafizayi, koleksiyonlari, egitim pratiklerini ve bilimsel yayincilig1 birlikte
diisiinmeyi gerektirir. Iste Islam Bilim Tarihi Arastirmalar1 dergisi, bu biitiinciil yaklasimin yayin ayagi olarak
dogmustur.

Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi biinyesinde, Prof. Dr. Fuat Sezgin Islam Bilim Tarihi Enstitiisii ve
Bilim Tarihi Boliimii tarafindan yayimlanan dergimizin ilk sayisin1 DergiPark iizerinden bilim diinyasiyla
bulusturmanin heyecanini yasiyoruz. Bu dergi, yalnizca yeni bir akademik yayin degil; ayn1 zamanda bir
fikrin ve bir idealin kurumsallagma siirecinde tamamlayic1 bir halkadir.

Yaklasik bin y1l once Ebu’r-Reyhan El-Birtni, el-Asaru’l-bakiye ‘ani’l-kurtini’l-haliye (Maziden Giiniimiize
Kalan Eserler) kitabi, bilim tarihine iligkin ilk ¢aligma olarak kabul edilebilir. Ondan dokuz yiizyil sonra
Osmanli alimi Salih Zeki’in kaleme aldig: bilim tarihine iliskin eserine “Asaru’l-bakiye” adini vermis olmasi
tesadiif degil Islam medeniyetinin siirekliligine yapilan bir vurgudur. Salih Zeki, kendi zamanina kadar gelen
eserleri ve ozellik Islam medeniyetinin bilim ve teknolojiye katkilarmni dogrudan istanbul kiitiiphanelerinde
ulasabildigi yazma eserlere dayali olarak hazirlamustir. Salih Zeki Bey’i bu yola sevkeden saik ise Istanbul’da
bir Fransiz bankasinin miidiirii dostu Emile Lemoin’in:

— “Zeki Bey! Dogulular matematik ve astronomi bilimlerine yapmis olduklar1 hizmetlere iligskin biz Batililarin
pek az bilgisi var. Istanbul’da bulunan kiitiiphanelerde el yazmasi pek degerli eserlerin bulunduguna da siiphe
yok. Bos zamanlarinizda bunlar1 gézden gegirirseniz, sanirim ki bilimler tarihine gegmekten biiyiik hizmet
etmis olursunuz” seklindeki ifadesi olmustur.

Salih Zeki Bey, 4 ciltlik “Asaru’l-bakiye ve devaminda Kamis-1 Riyaziyat adli genis kapsamli islam bilim
tarihi ansiklopedik sozliigiinii hazirlamistir. Modern doneme iliskin Tiirkce ilk bilim tarihi ¢alismasi kabul
edilen bu eserler gelecek i¢in ilham verici olmasi yaninda Ernest Renan’in 1883 yilinda Paris Sorbon
Universitesi Dogu Dilleri enstitiisiinde “L’Islamisim et la science” (Islamiyet ve Bilim) konulu konferansinda
Islam medeniyetinin Insanlik kiiltiiriine hicbir katis1 olmadig1 mealindeki ifadelerine miisahhas bir cevap
niteligini de tasir.

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 7 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Tiirkiye’de bilim tarihi ¢aligmalar1 bu alanin akademik bir disiplin olmasindan sonra daha da canlanmis ve
Prof. Dr. Aydin Sayili hocanin Bilim Tarihinin kurucusu kabul edilen Prof. Dr. George Sarton’in yaninda
doktorasii tamamlayip Tiirkiye’ye donmesinden sonra Ankara Universitesi biinyesinde agilan Bilim Tarihi
kiirsiisii ile kurumsal bir hiiviyeti kazanmistir. Aydin Sayili hocanin bugiin dahi asilamamis olan Islam bilim
kurular tarihi konulu doktora tezi biitiin diinyada Islam medeniyetine yeni bir bakis agis1 kazandirmistir. Ilk
bilim tarihi béliimii, 1985 yilinda Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi’'nde Prof. Dr. Ekmeleddin Thsanoglu
tarafindan kurulmus ve 6zellikle Osmanli Medeniyetinde bilim hayati {izerine yogunlasan bu alanda lisans
egitiminin ger¢eklesmesinde ve Tiirkiye nin uluslararasi bilim tarihi platformlarinda taninmasinda 6nemli bir
adim olmustur.

Islam medeniyetini her yoniiyle ele alinarak arastirilmasi ve ayni1 zamanda oryantalist egemenligine kars1
kendisi de bir oryantalist olan Prof. Dr. Hellmut Ritter’in talebesi Prof. Dr. Fuat Sezgin’in basta Geschichte
des arabischen Schrifttums (GAS) olmak iizere bu alandaki ¢ok sayidaki ¢alismasi yeni bir uyanisin temsili
olmustur. Fuat Sezgin Hoca Frankfurt’tan Tiirkiye’ye geldikten sonra Islam Bilim ve Teknoloji tarihi
arastirmalar1 sahasinda devrim niteliginde bir¢ok yenilige de imza atmistir. Miize, kiitiiphane ve vakif gibi
bircok kurulus yaninda Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi biinyesinde Islam Bilim Tarihi Enstitiisii
ve Bilim Tarihi lisans programlarini agarak bu alandaki arastirmalarin siirekliligini teminat altina almistir.
Programi dogrudan Fuat Sezgin tarafindan hazirlanan, FSM Bilim Tarihi Béliimii, 2013 yilinda ilk 6grencilerini
almus, lisans, yiiksek lisans ve doktora egitimine Prof. Dr. Mustafa Kagar’in boliim baskanliginda baslamistir.
Gilinlimiize kadar kesintisiz olarak devam eden program, gelecekteki bilim tarihgilerini ve aragtirmacilarin
yetismesine de imkan saglamistir.

Merhum Prof. Dr. Fuat Sezgin, ilmi miras1 goriiniir kilma ve bilim tarihini “tarihi bir merak” olmaktan ¢ikarip
disiplinler arasi, yontemli ve kaynak temelli bir arastirma alan1 haline getirme cabasiyla, ardinda gii¢lii bir
ufuk birakmistir. Onun idealleri arasinda; aragtirmay1 besleyen enstitii, akademik kadroyu yetistiren boliim,
malzemeyi ve mirast goriiniir kilan miize, stirekliligi teminat altina alan kiitliphane ve bu birikimi diinya
olgeginde dolasima sokacak bilimsel yaymcilik yer alir. Bugiin dergimizin ilk sayisi, bu idealin “yaym”
boyutunu sistemli ve kalici bir zemine tagiyan, uzun soluklu bir emek ve iradenin sonucudur.

Islam Bilim Tarihi Arastirmalar1, adindan da anlasilacag: iizere, islam medeniyeti i¢inde sekillenen bilimsel
pratikleri, metinleri, aletleri, kurumlar1 ve bilgi dolasim aglarin1t merkeze alir. Ancak bunu daraltict bir
cergevede degil; bilim tarihi, diisiince tarihi, felsefe, filoloji, paleografi, kodikoloji, teknoloji tarihi, tip tarihi,
matematik-astronomi tarihi, cografya, haritacilik, egitim tarihi ve kiiltiirel etkilesim ¢aligmalar1 gibi alanlarla
kesisen bir perspektifie ele almay1 hedefler. Dergimiz; 6zgiin arsiv ¢alismalari, metin nesirleri ve tahlilleri,
alet tarihi aragtirmalari, yontem tartigmalar1 ve literatiir degerlendirmelerine agik; kaynak kullaniminda titiz,
kavramsal ¢ercevesinde berrak, tarihsel baglaminda giiclii ¢aligmalari tesvik eder.

Ik say1 vesilesiyle altin1 ¢izmek isterim ki, dergimiz hakemli ve bilim etigi ilke ve standartlarin1 gdzeten
bir yayin politikasiyla ilerleyecektir. Nitelikli akademik iiretimin temel sart1; seffaf degerlendirme siiregleri,
giiclii editoryal koordinasyon ve bilimsel nezaketi koruyan elestiri kiiltliriidiir. Bu anlayisla hem Tiirkiye’de
hem uluslararast alanda Islam bilim tarihi ¢aligmalarina katki sunabilecek giivenilir bir yaym platformu
olusturmay1 amagliyoruz. DergiPark {lizerinden erisilebilir olusumuz, bu bilginin dolagimini genisletmek ve
akademik erigimi giiclendirmek bakimindan ayrica énemlidir.

Bu ilk saymin yayin hayatina baslamasinda emek veren editorlerimize 6zel olarak tesekkiir ederim.
Editorlerimiz Dr. Nihal Firat Ozdemir, Dr. Emine Canli ve Dr. Neslihan Alan, kurulus siirecinden editoryal
isleyisin yapilandirilmasina, metinlerin degerlendirme siireclerinin koordinasyonundan yayin disiplininin
tesis edilmesine kadar her asamada yiiksek bir sorumluluk ve titizlikle ¢alismislardir. ilk saymnmin yayina
hazirlik siirecinde Fatma Esmanur Kog¢’un editoryal asistanligi ve Seyma Albayrak’in tasarimdaki katkis1 i¢in
minnettariz. Ayrica danisma kurulu tiyelerimize, hakemlerimize ve katki sunan tiim yazarlarimiza; zamanlarini,
birikimlerini ve akademik emeklerini bu baslangica ortak ettikleri i¢in siikranlarimi sunuyorum.

Dergimizin ilk say1s1, bir baslangic olmanin tesinde, arastirma giindemimize dair giiglii bir isaret tasir: Islam
bilim tarihi caligmalari; yalnizca “kim, neyi, ne zaman sdyledi?”” sorusuna indirgenemeyecek kadar zengin
bir alandir. Metinler kadar aletler, kurumlar kadar dolagim aglari, yerel baglamlar kadar kiiresel etkilesimler,
bilimsel tliretim kadar bilimsel temsiller de bu tarihin parcasidir. Bu nedenle dergimiz, hem klasik kaynaklara
yaslanan derinlikli aragtirmalari hem de yontem ve kavram tartigmalarini bir arada goriiniir kilmay1 hedefler.

ISLAM BILIM TARIHI 8 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Son yillarda Tiirkiye’de bilim tarihi arastirmalarina ve egitimine olan ilginin giderek arttig1 gozlemlenmektedir.
Bugiin itibar1yla, biri Dr. Nihal Ozdemir’in yonettigi Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi Fuat Sezgin Islam
Bilim Tarihi Arastirmalar1 Enstitiisii, digeri ise Prof. Dr. Ihsan Fazlioglu’nun kurdugu istanbul Medeniyet
Universitesi Bilim Tarihi Enstitiisii olmak iizere iki onemli enstitii, iki lisans bolimii ve dort anabilim dali
altinda bilim tarihi arastirmalar1 ve egitimi faaliyetleri stirmektedir.

Milli Egitim Bakani1 Yusuf Tekin’in 6zel ¢abalari ve Tiirkiye Yiizyili Maarif Modeli kapsaminda, Islam Bilim
Tarihi’nin lise ve ortaokul miifredatina dahil edilmesi ve bilim tarihi lisans mezunlarinin 6gretmen olma
hakkina kavusmasi, Tiirkiye’de bilim tarihi egitimi ile ilgili biiyiik bir gelisim siirecinin oniinii agmaktadir.
Bu noktada, Prof. Dr. Fuat Sezgin Islam Bilim Tarihi Vakfi (IBTAV) miitevelli heyetine, Fatih Sultan Mehmet
Vakif Universitesi Rektorii Prof. Dr. Nevzat Simsek basta olmak iizere bu alanda katkida bulunan herkese
tesekkiirlerimi sunuyorum. Bilim tarihi arastirmalar1 ve projeleri gelecekte daha da geliserek dnemli bir yol
kat edecektir; bu konudaki inancimiz tamdir.

Son olarak, Islam Bilim Tarihi Aragtirmalar1 dergisi, Fuat Sezgin’in agtig1 ufka sadakatle, fakat bugiiniin
akademik ihtiyaglarini ve yayincilik standartlarin1 gozeterek yol alacaktir. Bilim tarihinin “ge¢misi anlatmak™
kadar “bugiinii anlamlandirmak” i¢in de vazge¢ilmez bir diistinme alani olduguna inaniyoruz. Bu inangla,
yeni sayilarimizda daha genis bir yazar ve okur topluluguyla bulusmayi; farkl disiplinlerden arastirmacilarin
katkilariyla dergimizi ¢ogaltmayi temenni ediyoruz.

[k sayrmizin, alanimiza hayirli olmasini; nitelikli arastirmalar icin giivenilir bir zemin olusturmasim diliyor,
tlim arastirmacilar1 dergimize katki sunmaya davet ediyorum.

Prof. Dr. Mustafa Kacar
Islam Bilim Tarihi Arastirmalar: Dergisi Bas Editorii
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi Bilim Tarihi Béliimii Baskam

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 9 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

2025 Journal for the History of Islamic Science



Bilim Egitimi Kurumlari

Institutions of Science Education

Ekmeleddin Thsanoglu*

*Prof. Dr., Turk Bilim Tarihi Kurumu Dernegi, ihsanoglu.office@gmail.com

ORCID: 0000-0002-5970-3283
Makale Bilgisi: Ceviri Makale | Translation Article

ISLAM BIiLIiM TARIHI 10 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Klasik Donemde Bilim Egitimi Kurumlar:

[Bu madde iki alt bashk icermektedir: Klasik ve Modern]

Ekmeleddin Thsanoglu!
Prof.Dr., TUBA Seref Uyesi- IU Emeritus Prof, ihsanoglu.office@gmail.com

Islam medeniyeti, farkli tiirlerde 6grenim kurumlarmimn gelisimine yonelik uzun bir siirece
sahitlik etmistir. Yiizyillardir siiregelen iistaddan 6grenciye bilgi aktarma gelenegi, hiikiimdar
himayesiyle ve daha da onemlisi, vakiflarm (hayir kurumlarmin) gelirleriyle medreselerde
yiirlitiilen g¢esitli egitim faaliyetlerini finanse etmeye yonelik hukuki diizenlemelerin gelismesi
sayesinde kurumsal bir temele kavusmustur. Bu iki 6nemli finansman mekanizmasi, 6nceki
medeniyetlerde benzeri bulunmayan farkli tiirlerde 6grenim kurumlarinin gelismesine yardimci
olmustur. Bu sirada, Islam oncesi bilimler ile Islam’m yeni gelisen dini ilimleri arasinda bir
biitiinlesme yasanmistir. Kadim ilimler (al-‘ulim al-awa’il) -yabanci ilimler (al-‘ulim al-
dakhilah), akli veya zihni ilimler (al-‘ulim al-‘aqliyah) ya da felsefi ilimler (al-‘ulum al-
falsafiyyah, al-‘ulim al-hikamiyyah veya al-hikmah) olarak da adlandirilan- antik ¢aglardan
aktarilmis ve zamanla resmi kurumlarin ders programinin bir bileseni haline gelmistir.

Onceki ¢aligmalar, bu iki bilim grubunun bilgi alanlari arasindaki ikiligin, egitim kurumlarinda
da bir ikilige karsilik geldigini 6ne siirmiigtiir; nitekim George Makdisi, medresenin tarihsel
gelisimine dair 1981 tarihli ¢alismasinda bunu belirtir. Makdisi'nin “kolej” olarak tanmimladigi
medrese, tamamen dini ilimlerin 6gretimine ayrilmisti; buna karsilik dini nitelik tagimayan
bilimler ise 6zel ortamlarda 6grenilmekteydi.

Aydin Sayili, Goldziher'in Miisliiman ilahiyat¢ilarin yalnizca dogrudan kendi dinlerinden ¢ikan
bilgi alanlarin1 degerli gordiikleri yoniindeki varsayimini benimser (Sayili, 1941). Yabanci
kaynaklardan gelen diger bilimler (mesela, kadim ilimler) ise kuskuyla karsilanmistir. Youssef
Eche, genel olarak kiitiiphanelerin gelisimini ve oOzellikle de iki kurumu incelemistir:
Bagdat'taki terciime ve aragtirma merkezi olan Beytii’l-Hikme (Bilgelik Evi) ile Kahire’deki bir
kiitiiphane ve bilim kurumu olan Darii’l-Hikme/Darii’l-Ilm (ilim Evi). Sasirtict olmayan bir
sekilde, bu iki kurumda felsefi ve akli bilimlerin okutuldugunu; buna karsilik dini vakif olarak
kurulan medreselerin din dis1 ¢alismalar1 ders programlarindan uzaklastirdigini tespit etmistir
(1967). Fakat Eche, vakif olarak kurulmus bazi kurumlarda akli bilimlerin 6gretildigine dair
ornekler de bulmustur. Klasik ilimler, yani kadim ilimler (‘ulim al-aw’ail), 6nce terciimeler
yoluyla aktarilmis; ardindan resmi ve yar1 resmi himaye, kisisel entelektiiel arastirma ve

inceleme sayesinde gelismistir. Klasik miras, bilginin (‘ilm) ayrilmaz bir pargasi haline

! Bu ¢alisma, Prof. Dr. Ekmeleddin Thsanoglu'nun “Institutions of Science Education” baslikli Ingilizce makalesinden Tiirkgeye
cevrilmistir. Metnin ilk versiyonu 2002’de Italyanca, daha sonra genisletilerek 2014’te Oxford Encyclopedia kapsaminda Ingilizce

olarak yayimlanmig; 2019’da Giiler Dogan Averbek tarafindan yapilan Tiirkge gevirisi bir kitapta yer almig ve 2021°de makale
formatiyla yeniden yayimlanmistir. Ceviri, yazarin izniyle hazirlanmis olup son okumasi yine yazar tarafindan yapilmugtir.

Cevirenler: Nihal Ozdemir (Dr. Ogr. Uyesi, FSMVU Bilim Tarihi Boliimii), Cansu Demirbag (Aras. Gor., FSMVU Bilim Tarihi
Boliimii)

Kaynakga boliimiindeki desteginden 6tiirii Esmanur Biger’e tesekkiir ederiz.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 11 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



gelmistir; hem Miisliiman alimler tarafindan olusturulan epistemolojik modellerde teorik olarak,
hem de ¢esitli bilim tasniflerinde ve medreseler dahil bazi Islam egitim kurumlarinda dgretimin
resmi bir unsuru olarak agik bigimde goriilmektedir.

Islam diinyasinda ‘kadim ilimler'in dgretildigi egitim kurumlari, karmasik entelektiiel, sosyal ve
kiiltiirel etkenlerin etkisi altinda birgok evrim asamasindan geg¢mistir. Bu siireg, 8. yiizyilda
halifelerin kisisel ilgisiyle baslamis, sonraki ylizyillarda kurumsal bir nitelik kazanmis, 15.
ylizyll medreselerinde resmi bigimini almis ve 16. yiizyila gelindiginde iyice yerlesmis
durumdaydi. Islam’daki egitim kurumlarinin -dzellikle de medreselerin- ilk olusum
donemlerinden itibaren 16. yiizyilda olgunlasarak Osmanlilar doneminde c¢esitli geleneklerle
kaynastiklar1 zamana kadar duragan kaldigin1 varsaymak dogru olmaz. Zamanin akisi i¢inde
birden fazla gelenek ya da medrese egitimi tiiriiniin gelisim ¢izgisinin kimi donemlerde
birbirinden ayrildigi, kimi dénemlerde ise birlestigi goriilmeyi beklenen bir durumdur.

Kiitiiphane Merkezli Ogrenme Aktarim (8.-12. Yiizyillar)

Islam’in yiikselisinden sonra Islam sehirleri; alimlerin, din bilginlerinin, filologlarin,
gramercilerin, filozoflarin, kitap toplayicilarm ve sair topluluklarinin bir araya geldigi kiiltiir
merkezleri haline geldi. Ogretim yalnizca dini ilimlerle smirli degildi; Islam’in yeni diinyasi ile
antik kiltiirler (Helenistik, Pers, Hint vb.) arasindaki kiiltiirel etkilesimlerle zenginlesmisti. 8.
ylizyi1ldan Mogol istilalarina kadar Bagdat, sanatin ve bilimin merkeziydi.

Sasani kiiltiirii ve saray teamiilleri, erken donem Misliiman ydneticiler ve bilginler igin bir

ilham kaynagiydi. islami Helenizm yalnizca Iskenderiye ve Antakya'nin fetihlerinin bir sonucu
degildi; biiylik olgiide Sasani topraklarinda zaten mevcut olan birikimden beslenmekteydi.
Ayrica Abbasi halifesi el-Me’mun ile Fatimi halifesi el-Hakim’in, Beytii’l-Hikme ile Dari’l-

[lm'i Pers Ciindisapur drnegini temel alarak sekillendirmis olmalar1 da miimkiindiir.

Beytii’l-Hikme (Bilgelik Evi). Bagdat'taki Beytii’l-Hikme, Halife Harlin er-Resid (786-809)
doneminde kurulan ilk saray kiitiiphanesiydi; gelisiminin en parlak dénemine ise Harlin er-

Resid’in oglu el-Me’'mun (813-833) zamaninda ulasti. EI-Me'mun, gramer, felsefe, tip, siir ve
astroloji gibi bir¢ok ilim dalinda son derece bilgiliydi ve kadim ilimlerin hevesli bir okuyucusu
ve tutkunu olarak taniniyordu. Halifeler terciime faaliyetlerini desteklemislerdi. Ozellikle el-

Me'mun déneminde terclime, bir devlet faaliyeti haline geldi ve uyarlama ile serh gibi birgok
bagka ilmf tiiriin gelismesine onciiliikk eden bir itici gii¢ oldu.

Beytii’l-Hikme’deki faaliyetler yalnizca terclimeyle sinirhi degildi. El-Me'mun’un, astronomi,
tip, tarih, edebiyat ve gramer alanlarinda eserler yazilmasini, ayrica askeri sanat {izerine bir
kitabin hazirlanmasini tesvik ettigi sdylenir. Beytii’l-Hikme, alimler i¢in bir bulugma/istisare

merkezi islevi de gormekteydi ve muhtemelen Mu'tezile ile, Araplarin imtiyazli konumuna
itiraz eden gayri Araplarin olusturdugu Sulbiyye hareketinin yayilmaya basladig1 bir toplanti
mekaniydi. Eche’'ye gore, Su‘libi hareketinin lideri olan Sahl b. Harin ayn1 zamanda Beytii’l-

Hikme'nin de bagkaniydi; bu durum kurumun egilimlerini agik bi¢imde gostermektedir.

Beytii’l-Hikme'nin son doénemlerine iligkin durum, arastirmacilar i¢in hald ¢oziilememis bir
meseledir. D. Sourdel’e gore Beytii’l-Hikme, Islam tarihinde mihne (inquisition) olarak bilinen

ve el-Me'mun tarafindan Mu'tezile'nin etkisi altinda baglatilan uygulamaya karsi el-

ISLAM BILIM TARIHI 12 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Miitevekkil'in (847-861) gosterdigi gelenekei tepkiyle 850 yilinda sona ermistir ancak mevcut
tarihi deliller bu goriigii dogrulamamaktadir. De Lacy O’Leary’ye gore ise Beytii’l-Hikme, gegici
olarak kapatildiktan sonra el-Miitevekkil tarafindan yeniden agilmistir. 1418'de 6len el-
Kalkasendi, Mogollarin 1258’de Bagdat'taki tiim kiitiiphaneleri yok ettigini aktarir. Marie-
Genevieve Balty-Guesdon’a gore Beytii’l-Hikme muhtemelen 10. yiizyila kadar varligini
stirdiirmiis, ancak bu dénemde “Hizanetii’l-Me’mun” yani el-Me’'mun’un kiitiiphanesi adiyla
bilinmistir. El-Miitevekkil doneminde gergeklesen siyasi ve dini degisimlerin Mu'‘tezile
hareketinin yayilmasini engellemesiyle Beytii’l-Hikme, entelektiiel hayattaki konumunu
yitirmistir. Resmi kiiltiirel diizeyde Beytii’l-Hikme, yabanc1 felsefi bilimlerin Islam diinyasina
tanitilmas1 ve benimsenmesinde hayati bir rol oynamistir; ancak Mu'tezile, Su‘tbiyye ve diger
hareketlerle iliskisi sebebiyle c¢ok yonlii faaliyetleri siirdiiriilememistir. Bununla birlikte,
kiitiiphanesi uzun siire varligin1 korumustur. Bununla birlikte, o déneme gelindiginde ilmi ve
felsefi hareket yeterince bagimsiz bir duruma ulasmisti; bu sebeple Beytii’l-Hikme'nin
zayiflamasindan biiyiik 6l¢iide etkilenmemistir.

Halifelerin dostlar1 olan Abbasi donemi kitap meraklis1 devlet adamlar1 ve bilginler ile Beytii’l-
Hikme’de ¢alisan bazi kimseler (mesela 861°de 6len Feth b. Hakan, 888’de 6len Ali b. Yahya el-

Miineccim ve Musa b. Sakir'in ogullar1) Beytii’l-Hikme'yi 6rnek alarak &zel kiitiiphaneler
kurdular ve bu kiitiiphaneler ziyaretcilere agikti. Hizanetii’l-Hikme adi verilen bu yar1 resmi

kiitiiphanelerde, Beytii’l-Hikme’de benimsenen yontem ve amaglar daha miitevazi ve daha 6zel

bir Olgekte takip ediliyordu. Bu kiitiiphanelerin varligini siirdiirmesi, Mu'tezile'ye karsi
gosterilen tepkinin esasen, yabanci bilimleri Stinnilige karsi doktrinlesmis birer argiiman olarak
kullanmalarina yoneldigini acik bi¢gimde gosterir.

Dirii’l-Hikme. Darii’l-Hikme. Kahire’deki bir bagka halifelik kurumu olan Darii’l-Hikme
sonradan DArii’l-‘Ilm adiyla taninan bu kurum Fatimi halifesi el-Hakim (996-1021) tarafindan,
biiyiikk ihtimal Beytii’l-Hikme &6rnek alinarak insa edilmistir. El-Hakim, Ismaili Fatimi
yonetimine direnen Maliki niifusa Siinnilige karsi gosterdigi hosgoriiyli ve ilgiyi gostermek
amaciyla Darii’l-Hikme'yi 1005 yilinda kurmustur. Ne var ki 1020 yilina gelindiginde kurum,
Siinni karsit1 (yani Ismaili yanlis1) propagandanin merkezi haline gelmis ve Ismaili doktrini olan
hikmetin (hikmah) 6gretildigi bir egitim kurumu olmustur. 1119 yilinda ise Fatimi yénetiminin
dini yonelimiyle catisan bir ortam olusturdugu i¢in gegici olarak kapatilmistir. 1123’te yeniden,
bu kez yine bir Ismaili kurumu olarak agilmis; ancak Selahaddin Eyyubi'nin 1171’de Fatimi

hanedanina son vermesi iizerine ortadan kaybolmustur. EI-Hakim, 1171 yilinda Darii’l-Hikme'yi
kurarak Siinni niifusu yatistirmayr ummustu; ancak sonucta, entelektiiel seckinlerin Ismaili
hikmeti 6ziimsemeye ve yaymaya hazirlandigi bir kurum ortaya c¢ikmisti. Darii’l-Hikme,
diinyanin en biiylik halk kiitiiphanelerinden birini barindirtyordu; bu kiitiiphane tiim bilim
alanlarma ait kitaplarin yani sira tip, mantik, matematik ve astronomi gibi dini ve klasik
ilimlerde derslerin yapildig1 okuma salonlarimi da ihtiva ediyordu. Halifelik himayesinin yani
sira Darii’l-Hikme, muhtemelen tiirliniin ilk Ornegi olan bir vakif tarafindan da
desteklenmekteydi.

Selahaddin Dénemi'nde Darii’l-Hikme'nin kapilar1 kapatildiginda, medrese kurumu tiim Islam
diinyasima yayilmaktaydi. 12. yiizyila gelindiginde, medreselerin yiikselisiyle birlikte hikmet

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 13 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



kurumlart ortadan kaybolmaya baslamisti. 15. yilizyilda akli bilimler, Timurlu ve Osmanh
medrese ders programinin ayrilmaz bir parcasi haline geldi.

Bimaristan—Medrese Modeli (12.-13. Yiizyillar)

13. yiizyil, bilim 6gretiminin kurumsallasmasinda 6énemli bir gelismeye sahitlik etmistir. En
biiyiikk ve en uzun 6miirlii tip kurumlarindan biri olan Nuri Bimaristani, 12. ylizyilin ortalarina
dogru Sam’da Nireddin Zengi (1146-1174) tarafindan kurulmus olup iki yenilik¢i 6zellige
sahipti. Ilk olarak, bir vakif olarak kurulmus ve bdylece tip Ogretimi resmi bir kurum
biinyesinde yer alarak tip egitiminin kurumsallagmasina yénelik biiyiik bir adim atilmist1. ikinci
olarak, hastanenin kiitiiphanesinde Nireddin Zengi tarafindan bagislanan ve teorik Ggretime
yonelik kitaplar bulunuyordu. Bimaristan, zamanla bir egitim kurumu niteligi kazanmaya
baslamisti.

Egitim; refakat egitimi (suhbah), asistanlik (miilazeme), ders kitab1 okuma, klinik egitim ve

benzeri uygulamalardan olusuyordu. Ogretim belli &lciide “resmilestirilmis,” 6grencinin
entelektiie]l (okuma) ve teknik (klinik gozlem) becerilerini gelistirmeyi amagliyordu. Tibbi
bilginin aktarimi, evlerde ve askeri kamplarda dahi devam etmekteydi.

Mustansiriyye Medresesi. el-Medrese el-Mustansiriyye, Abbasi hanedaninin sondan bir dnceki
halifesi olan el-Mustansir Billah (1226-1242) tarafindan kurulmustur. 1227 ile 1233 yillan

arasinda insa edilmis ve Hiilagli Han ile Timur'un istilalari sirasinda yasanan iki kesinti diginda
yiizyillar boyunca faaliyette kalmigtir.

El-Mustansir, geleneksel medrese ile bimaristani birlestirerek sanki bedenin ve ruhun bakimina
yonelik bitiinciil bir egitim tiirii sunmak istemistir. Hekimlerin egitimi ve yetistirilmesi,
medresenin temel islevi olan fikih 6gretimiyle birlikte yiiriitilmiistiir.

Bimaristan—-Medrese Modelinin Yayilmasi. Misir'da Fatimi hékimiyetine son veren
Selahaddin’in (1174-1193) halefleri, hanedanin kurucusunun Siinni Islam’1 yaymak amaciyla
baslattig1 bir faaliyet olarak yeni medreseler kurmaya devam ettiler. Mustansiriyye 1233’te
faaliyete gectikten sonra, el-Melikii’s-Salih Eyyab (1240-1249) 1241 yilinda Kahire’de

Salihiyye Medresesi'ni insa etti ve burada ilk kez dort ana Siinni fikth mezhep egitimi verildi.

Misir'da ilk Tiirk hanedanini kuran Ahmed ibn Tolun’un (868-884) insa ettirdigi biiyiik caminin

13. yiizyill sonlarinda yapilan restorasyonu, Mustansiriyye’nin Islam 6ncesi bilimlerin
incelenmesi lizerindeki etkisine bir Ornektir. Gilic miicadelelerinin sona ermesinin ardindan
Hiisemeddin Lacin (1297-1299) Memlik sultan1 olmus ve harap durumdaki ibn Tolun Camii’ni
onararak Mustansiriyye modeline gore bir vakif tesis etmistir. Cami, tip ve astronomik zaman

hesaplamast (‘ilmii’l-mikat) 6gretiminin yapildigi bir merkeze dontismistiir.

Zamanla Mustansiriyye Medresesinin etkisi yayildi. Misir’in da igerisinde bulundugu Arapga
konusulan Tiirk yonetimindeki topraklarda tip ve mikat (zaman hesaplama) egitimi verilmeye
baglanmig, dini egitimin verildigi cami-medrese kurumlarinda diizenli saglik hizmetleri
sunulmustur. Bu gelismenin en dikkat c¢ekici yonii, tip ile astronominin bir alt disiplini olan
mikat ilminin bagimsiz medreselerde degil, camide 6gretilmesiydi.

ISLAM BILIM TARIHI 14 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Rasathane—Medrese Modeli (13.-14. Yiizyillar)

Abbasi halifeliginin yikilmasindan sonra Ilhanli hanedani, tarihi olarak devlet giiciiniin
merkezilesmesine yonelik egilimi yeniden canlandirmis ve Selguklu Tiirk-iran monarsik
kiiltiiriinii  yeniden olusturmustur. Mogol hiikiimdarlar1 ve prensleri kadim ilimlere ilgi
duyuyordu; bu ilgi, al-‘ulim al-aw’ail (kadim ilimler) alaninda arasgtirma yapilmasini, bu
bilgilerin yayilmasini ve kurumsallasmasini daha fazla tesvik ve destek goriir hale getirdi.

Merdga Rasathanesi. ilhanli baskentinde, hanedanin kurucusu Hiilagh Han (1256-1265)
tarafindan, Nasiriiddin TGsi’nin (6. 1274) katkistyla kurulan Merdga Rasathanesi, Islam
rasathanelerinin gelisim siirecinin zirvesi kabul edilir. Bu rasathane yalnizca astronomi
arastirmalarinin yapildigi bir kurum degil, aynm1 zamanda fikir aligverigine imkan taniyan bir
bilim akademisi niteligi tasiyordu. Personeli astronomlar, teknisyenler ve idari gorevlilerden
olusuyordu. Meraga Rasathanesi’nin en ilging dzelligi, Mogol inanglari ile Islam hukukunun bir
birlesimini yansitmasidir: Hem rasathane hem de kiitiiphanesi vakif gelirleriyle finanse
edilmistir.

Meraga Rasathanesi'nin en dikkat ¢ekici yonii ise yiiriittiigii egitim faaliyetleriydi. Nasiriiddin
Tas’nin yiizii askin O6grencisi vardi; bunlarin arasinda Kutbiiddin Sirdzi (6. 1311) de
bulunuyordu. Bir grup 6grencisi, Tsi’nin Bagdat’a yaptig1 son seyahatte ona eslik etmis ve
1274'teki Olimiine kadar yaninda kalmistir; bu durum Tasi’nin Sgreticilik giiclinii ortaya
koymakta ve geleneksel {istat—0grenci iliskisini agik¢a gostermektedir. Baska kesin delillerinin
yoklugunda, Meraga Rasathanesi'nin vakif gelirleriyle saglanan finansmanla birlikte ‘ulimi’l-
evail’in (kadim ilimler) 6gretimini ‘onaylamis’ olma ihtimalinin giiglii oldugu sdylenebilir; zira
bu ilimler burada yiiriitillen ¢esitli ilmi faaliyetlere dahil edilmistir. Tip agirlikli olan Sam

Bimaristani, Dahvar Medresesi ve Bagdat Mustansiriyyesi diginda, astronomi ve buna bagh
bilimlerin vakif gelirleriyle finanse edilerek 6gretildigi ilk 6rnek Meraga Rasathanesi idi.

Meraga, kadim ilimlerin kurumsallagsmasinda bir donliim noktasiydi. Ayrica Meraga, Gazan
Han’in (1295-1304) Tebriz'de “Senb” olarak bilinen alanda insa ettirdigi yap1 kompleksine de

ilham vermistir; bu kompleks, Gazan Han’in veziri Residiiddin tarafindan kurulan Rab‘-1 Residi
ile benzerlikler tasir. Bu siiregle birlikte kadim ilimlerin ¢ok daha iddiali bir sekilde
kurumsallagtirilmasina yonelik ilerleyici bir adim atilmis, yani bu “sekiiler” bilimler medrese
biinyesine dahil edilmistir.

Senb-i Gazin: Hikemiyye'nin2 Ogretiminin Kurumsallasmasi. islamiyet'i kabul eden ilk
[Thanl hiikiimdar1 olan Gazan Han, hiikiimdarlig1 sirasinda 6zellikle Biiyiik Selguklu hanedam
hiikiimdarlar1 basta olmak {izere Miisliiman hiikiimdarlar1 6rnek alarak kiiltiirel ve egitim
hayatinda 6nemli yeniliklere Onciiliik etti. Senb bir tiirbe, bir cami, bir Sufi hankahi3, iki
medrese, seyyidlert i¢in bir misafirhane, bir dariigsifa, bir rasathane, bir kiitiiphane ve arsiv, bir
sibyan mektebi, miitevelli i¢in bir makam, bir sarni¢ ve bir hamamdan olusuyordu.

2 Cevirmen Notu: Bilimsel Bilginin.
3 C.N.: ikamete dayali bir egitim merkezi.

4 C.N.: Hz. Muhammed’in soyundan gelenler.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 15 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Bu rasathane, biiyiikliik ya da 6nem bakimindan Meraga Rasathanesi ile kiyaslanabilir degildi
ancak ortaya koydugu calismalar kayda degerdi. Gazan Han’in rasathane tasarimina
bakildiginda, yapinin gezegenlerin hareketlerini (kavékib) goézlemlemek gibi belirli tiirden
caligmalara ayrica dgrencilere astronomik hesaplamalar yapmay1 gretmeye ve astronomik vakit
tayini i¢in cetveller hazirlamaya yonelik olarak insa edildigi anlasilmaktadir. Rasathane, basl
basia miistakil bir kurum degil daha genis bir biitiiniin, yani Senb-i Tebriz kompleksinin bir
pargastydi.

Tebriz'deki vakif esasen astronomik gézlem ve arastirma igin bir rasathane olarak tasarlanmus,

buna yalnizca smirh 6lgiide tedris faaliyeti eklenmis olan Meraga'ya kiyasla ¢ok daha genis
kapsamliydi. Senbigazan, birinci olarak hayir vakfi ikinci olarak ise &grenme ve Ogretim

merkezi fonksiyon goriiyordu. Vakif gelirleri, ¢aligsanlara “tatmin edici/iyi” ticretler saglamakla
kalmiyor ayn1 zamanda bakim ve isletme giderlerini de karsiliyordu (Handmdir, 1994, s. 107).

Rab-i Residi: Cesitli limlerin ve Mesleklerin Birlesimi. Vakif gelirleriyle finanse edilen dini
kurumlar, egitim ve sosyal yardim kurumlarindan olusan yap1 kompleksi, Ilhanlilar’m en segkin
entelektiiel simalarindan biri olan Residiiddin (1247—1318) tarafindan kurulan Rab‘iresidi ile en
yiiksek noktasina ulasti. Onceki drneklerden esinlenen bu kompleks, Senb-i Gazan'dan sonra
Ebvabii’l-birr (Iyilik Kapilar1) adiyla da amilmistir. Rab-i Residi ’de daha 6nce bir araya
gelmemis olan gesitli dini, sosyal ve iktisadi kurumlar ¢ok sayida insanin farkl kiiltiirel, sosyal
ve ekonomik faaliyetlerden yararlandigi kiiclik bir sehir yahut mahalle 6lgegindeki bir
yerlesimin sinirlari i¢inde toplanmisti.

Rab’daki baslica Ogretim merkezleri; beyti’t-ta'lim (Kur'an ve dini egitim mektebi),
zanaatkarlar’ mektebi, mescit (cami) ve dariissifa (hastane) idi. Ogrencilerin bekar olmalar1 ve
ogrenmeye karsi istekli olduklarini géstermeleri gerekiyordu. Bes yillik bir siire i¢in segiliyorlar
stirenin sonunda yerlerine bagkalar1 alintyordu. Bir 6grenci derslerine gereken dikkati gostermez
ya da tembellik ederse, miitevelli (idareci) bes yili dolmadan onu goérevden alip yerine bir
baskasini tayin ediyordu.

Dartigsifanin, biri hekim (tabib), biri cerrah (cerrah), biri g6z hekimi (kehhal) olmak iizere daimi

bir kadrosu vardi: Residiiddin’e gore bunlara ayrica bir miicebbir (mujabbir: Kirik-¢ikik
tedavisiyle ilgilenen) ile bir eczaci/ilag hazirlayicisi (sarabdar) da dahildi. 1315 yilinda, hekime

yardimci olmak {izere bir muid (mu‘id) tayin edildi ve {i¢ 6grenci daha kabul edilerek tip

Ogrencilerinin toplam sayisi bese ¢ikarildi. Miistansiriyye’de oldugu gibi, tabip burada da iki
islevi bir arada yiiriitiyor hem hekimlik yapiyor hem de ders veriyordu. Muid ise hekime,
Ogretimde yahut muayenede/istisarede ve ilaglarin yazilmasinda (regete edilmesinde) yardimci
oluyordu. Residiiddin’in mektuplarindan birine gbére bu tam zamanli hekimlere ek olarak
Hindistan, Cin, Misir, Suriye ve diger iilkelerden gelen elli misafir/tabip de bulunmaktaydi.
Bunlar her giin dariissifada muayene yapiyor ve ders veriyor kendilerine onar tane Ogrenci
tahsis ediliyordu.

Beytii’l-kiitiib (kiitiiphane), donemin en biiylik kiitiiphanelerinden biri olup Rab-i Residi *deki
mekteplerin vazgecilmez bir tamamlayicisiydi. Kiitliphane iki ana boliime ayrilmisti: Nakli

ilimlere (vahye dayali ilimler; Kur’an araciligiyla insanlara bildirilen bilgiler gibi) dair kitaplar
sag kanatta, akli ilimlere (insan c¢abasiyla kazanilan rasyonel ilimler; mantik ve matematik gibi)

5 C.N.: Meslekler.

ISLAM BILIM TARIHI 16 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



dair olanlar ise sol kanatta yer aliyordu. Kitaplar tasnif edilmis ve envantere kaydedilmisti.
Kitaplarin dolasima c¢ikarilmasindan (6diing verilmesinden/dagitilmasindan) sorumlu olmak
tizere bir hazin (kiitiiphaneci) ile bir miinavil (kitaplar ulagtiran gérevli) bulunuyordu.

Semerkant: Ilmi Bir Hareketi Tetikleyen Bir Medreses. {lhanlilar, Azerbaycan’daki baskentleri

Meraga ve Tebriz'de egitim, bilim ve hayir alanlarinda kurumlar tesis ederek bu sahalarin
gelisimine katkida bulundular. Aynmi 6lgekte olmasa da bu etkilerin bir kismi Azerbaycan’in
diger sehirlerine, Ilhanlilar’in hakimiyeti altindaki Iran, Anadolu ve komsu bolgelere de yayildi.
Timurlu ve Osmanli hanedanlar1 [Thanlilar’dan ilham aldilar; her ikisi de aym derecede gorkemli
anitlar ve kurumlar ortaya koydu.

Ulug Bey (1394-1449), Semerkant’ta yeniden canlanan kiiltiirel ve ilmi hamlenin baslica itici

giiciydii. Semerkant’in 6nde gelen alimlerinden Giyasiiddin el-Kasi, Ulug Bey’in fevkalade bir
hafizaya ve dillere yatkinliga sahip oldugunu; 6zellikle matematik ve astronomi alanlarinda
temayiiz etmis yetkin bir alim oldugunu aktarir.

Semerkant, uzun zamandir ilmi arastirmalarin merkezlerinden biriydi. Ulug Bey’in bilime ve
dine duydugu ilgi ile milletler arasinda bir bag kurdugunu diisiindiigi akli/sekiiler 6grenime dair
gortsleri, bu yeni gelisim safhasinda-akli ilimlerin dini kurumlarin biinyesine dahil edildigi
siiregte-etkili oldu. Semerkant medresesi, geleneksel Islami egitimin verildigi bir mektep
olmanin yani sira ilmi 6grenimin de merkezlerinden biriydi. Iki kurum, yani medrese ile rasat
(rasathane) ayni alimleri istihdam eden ve ortak konular iizerinde dersler veren, birbirine bagli/
kargilikli bagimli yapilardi.

Ulug Bey medresesinin cephesinde yapinin tamamlanma tarihini 1417-1420 olarak veren iki
kitabe bulunmaktadir. Hafiz-1 Ebr@ (6. 1430), insaatin bitis tarihini Ocak 1420 olarak teyit eder.
Ulug Bey, medresenin yanina ayrica bir hankah da insa ettirmistir.

Ulug Bey, ¢ocuklugu sirasinda Meraga Rasathanesi'nin bulundugu yeri ziyaret etmisti; el-
Kasi’nin kendisine burada kullanilan bazi aletlerin faydasini agiklamasi {izerine medrese
bilinyesinde kurdugu rasathanede bu aletlerin kimi 6zelliklerini yeniden iiretmeye karar verdi.

Ulug Bey’in hocasi Kadizade yiikselmekte olan Osmanli Devleti'nin baskenti Bursa’da dogmus
ve egitim gormistii. Kadizade, Semerkant’taki ilmi hareketin {i¢ 6nde gelen simasindan biri olup
diger ikisi Giydseddin Cemsid ve Ali Kuscu idi. Bursa medresesinde bir siire talebe olduktan
sonra Bursa’dan Semerkant’a giden Kadizade, erken donem Osmanli alimleri arasinda en seckin
isimlerden biri kabul edilmistir. Tagkoprizade, Kadizade'nin Serh Egkalii’t-te’sis ve Serh el-
Miilahhas fi’l-hey’e adli iki eserini okudugunu belirtir. Bu eserleri dayist Molla Muhammed en-

Niksari’den alan babasiyla birlikte miitalaa etmistir. Niksari ise s6z konusu eserleri Fethullah
Sirvani ile okumustur. Kadizdde, Sirvani’nin hocasiydi. Bu tedris silsilesi, bilginin

Semerkant'tan Osmanli topraklarina aktarim hattini belirginlestirmektedir.

Medresenin, Islam gelenegine uygun bigimde bir vakif ile tahsis edildigine siiphe yoktur. Bu

sebeple medresedeki tedris faaliyeti, ser'i hukukun mihriyle tasdik edilmis durumdaydi.
Rasathanenin de medrese gibi vakif gelirleriyle desteklenip desteklenmedigi ise agik degildir.

6 C.N.: Ya da Semerkant: Bilimsel bir hareketin katalizorii olarak bir medrese.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 17 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Kiitiiphane, Ulug Bey’in ilmi ve egitim tesebbiisiiyle iligkili alimlere hizmet etmekteydi. Sayili,
Giyaseddin’in Miftdhu'l-hisab’inda bir kiitiiphaneye ve bir kiitiiphaneciye dair tek bir atif tespit

etmis ancak bu kiitliphanenin rasathaneyle -yahut medreseyle- iliskisinin belirsiz oldugu
sonucuna varmistir.

Medrese ile rasathane, dini ilimlerde akli/sekiiler ilimlerde yahut her ikisinde birden mahir
miiderrisleri istihdam ediyordu. Medresenin bir vakifla finanse edilmis olmasi ve medrese ile
rasathanenin ayni kiilliyenin parcalari olarak bulunmasi dikkate alindiginda ilmi tedrisin de
yiirtitildiigii hukuken vakfedilmis bir medresenin baska bir ilmi kurumun -rasathanenin-
tesekkiiliinii tetikleyen bir katalizor haline geldigi giivenle soylenebilir. Daha dnce Meraga ve
Gazan Han rasathanelerinde ardindan Semerkant'ta yiiriitiilen matematik ve astronomi dgretimi

boylece Islami dini ilimler ve fikhin tedrisi icin tasarlanmis bir kurum olan medreseye taginmis
oldu.

Osmanh Oncesi Anadolu Medreseleri

Anadolu’da Tiirk hakimiyetinin pekismesi ve niifusun Tiirklesmesi siireciyle paralel olarak bir

zamanlar Bizans Imparatorlugu’na ait olan bu topraklarda Islam medeniyetine 6zgii pek cok
dini, egitimsel ve sosyal hizmet kurumu tesis edildi ve yayginlasti. Bunlar arasinda, Selguklu ve

[lhanl idaresi altinda ayrica Tiirk beylikleri déneminde Anadolu’nun birgok yerlesiminde ortaya
¢ikan yeni medreseler de vardi. Bu yeni kurulan medreselerdeki egitim hayati, Nizamiye
medreseleri araciligiyla belirli bir bicim kazanmis olan akademik gelenekler ve egitim

tisluplartyla uyumlu sekilde gelisti. S6z konusu Nizamiyeler Biiyiik Selguklu Imparatorlugu’nun
eski kiiltiir merkezlerinde kurulmus giiclii iki sultanin, Alparslan (hiik. 1063—1072) ve oglu
Meliksah’in (hiik. 1072-1092) saltanatlar1 doneminde kok salmisti. Bu yeni medreselerin,
Anadolu disindan -ozellikle Tiirk-iran sahasindan- gelen degisim etkilerine agik olmasi
muhtemeldir.

Selcuklu topraklarinda ve onlarin hakimiyeti altindaki {ilkelerde medreselerin yayginlagsmasiyla
okuryazarlik artti: Dariissifa, Darii’s-sthha, Sifahane, Bimarhane veya Bimaristan gibi cesitli
adlar tasiyan hastaneler de yayginlik kazandi. Egitim ve saglik kurumlarinin yayilmas1 bu
bolgelerin refahina katkida bulunarak edebiyat, sanat ve ilmi faaliyetlerin gelismesini tesvik etti.

Biiyiik Selcuklu Imparatorlugu’'nun sultanlar;, Anadolu Selcuklular1 ve bazi beyler (kiigiik
asiret/kabile gruplarinin liderleri), bu disiplinlerle mesgul alimleri himaye ettiler hatta bazilari
bizzat bu calismalarla istigal etti. Bu donemde medrese egitimi, ders programina akli ilimlerin
bir kismini da dahil etmeye basladi.

Dogu Anadolu’daki Sivas medreselerinden ikisi i¢ Anadolu’daki Kirsehir Caca Bey Medresesi

ve Bat1 Anadolu’daki Kiitahya Vacidiye Medresesi, akli ilimlerin kurumsal tedrisin bir pargasi
oldugunu gostermektedir. Kirsehir medresesi, Selguklu Sultan1 Giyaseddin Keyhusrev b. Kilig
Arslan doneminde Kirsehir valisi olan Nureddin Cibril b. Caca tarafindan 1272 yilinda insa
ettirilmigtir. Bu medresenin vakfiyesinde, astronominin resmi 6gretim kapsamina alinacagina
dair bir sart yer almaz. Bununla birlikte bazi tarihi kayitlara gore medresenin minaresi
baglangigta bir gozlem kulesi idi. Benzer sekilde Kirsehir'deki Caca Bey ile Kiitahya'daki
Vicidiye medreselerinde bir gézlem kuyusunun bulunduguna dair ¢esitli rivayetler mevcuttur.

Osmanh Medreseleri
iSLAM BILIM TARIHI 18 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Selcuklu Tirkleri'nden tevariis edilen medrese sistemi Osmanlilar tarafindan benimsenmis ve
zenginlestirilmistir. Camiye bitisik bir medrese insa etmek Osmanlilar arasinda bir gelenek
haline gelmis ve fetih siyasetlerinin ayrilmaz bir parcasini teskil etmistir. Bu ilim kurumunu her

yere tasimis Anadolu’da ve Avrupa’da idare ettikleri topraklarda tesis etmislerdir. S6z konusu
gelenek toplumun ihtiya¢ duydugu dini, ilmi ve egitim hizmetleri saglama amacina yonelmis
ozellikle de devlet i¢in idari ve hukuki kadrolarin yetistirilmesini hedeflemistir.

[Ik Osmanli medresesi sehrin 1331 yilinda fethedilmesinin ardindan ikinci Osmanli hiikiimdar1

Orhan (hiik. 1324-1362) tarafindan iznik'te (Nicea) insa ettirilmistir. Mali ihtiyaclarm
karsilamak iizere bir vakif da tesis etmistir. Iznik medresesinde dini ilimler biitiinciil bi¢imde
tedris ediliyordu. David el-Kayseri, Taceddin el-Kiirdi ve Alaeddin Esved gibi meshur din
alimleri burada ders vermistir. Medresenin vakfiyesinin (vakfedilen kurumun kurulus
belgesinin) Osmanli Oncesi gelenege uygun bigimde hazirlandigindan siiphe yoktur. Vakfiyede
tedrise dair yalmzca tek bir ciimle yer alir: “flim talibi (talibii’l-ilm), haftamn her giinii
medresede ders halkalarina devam etmelidir.” Bu medresede verilen egitim vakfin koydugu
sartlar cercevesinde ve yerlesik akademik geleneklere uygun olmak kaydiyla biitiiniiyle
miiderrislerin inisiyatifine birakilmist1.

Biitiinlesme?.Sultan II. Mehmed'den (hiik. 1444-1446 / 1451-1481) 6nce kurulmus Selguklu
medreseleri ile erken Osmanli medreseleri, Nizamiye gelenegini takip ediyor ve dncelikle genel
anlamda dini egitimi 6zelde ise fikih Ogretimini yayginlastirmak amaciyla tesis ediliyordu.
Osmanli Oncesi bazi medreselerde rastlanan gozlem kuyular1 ile hastaneler (sifahaneler),
yukarida bimaristan-medrese ve rasathdne-medrese modelleri olarak tanimlanan yapilarla
uyumlu bi¢imde, tip ve astronomi 6gretimine yonelik bir ilgiyi ortaya koymaktadir. Osmanl
oncesi ve erken Osmanli donemlerinde (Fatih Sultan Mehmed’in saltanatindan 6nce), medrese
ders programi resmi olarak felsefi, matematik ve tabii ilimleri kapsamiyordu. Bununla birlikte,
daha 6nce oldugu gibi, bu alanlar medreselerin i¢inde ya da disinda hastanelerde (sifahane-
bimaristan) veya alimlerin evlerinde okutuluyordu.

Medrese Ogretimi tarihindeki doniim noktast ve geleneksel Nizamiye sisteminden daha
kapsamli bir kurum modeline gecis II. Mehmed déneminde gerceklesti. Nihayetinde medresede
hem akli hem de nakli ilimlerin resmi olarak okutulmasia yol agacak bu 6nemli doniisiim
birkag etkenin sonucuydu: Birincisi, sultanin akli ilimlere duydugu sahsi ilgi ve alimleri himaye
etmesi; ikincisi, akli ilimlerin Ogretimini de ihtiva eden ve dogrudan Timurlu ilim
kurumlarindan besleniyor goriinen yeni gelenek ve son olarak da hem Timurlu hiikiimdar1 Ulug

Bey’e hem de II. Mehmed’e hizmet etmis meshur matematik¢i ve astronom Ali Kusgu'nun (6.

1474) oynadigi roldiir. Kusgu, Timurlu Semerkant geleneginin Osmanlilar’a taginmasinda
belirleyici bir isleve sahipti.

Geleneksel sistem ¢ok kisa bir zaman dilimi i¢inde koklii bir degisim gegirdi. Bu degisimi
kavrayabilmek icin II. Mehmed'in 1453’te istanbul'u fethetmesinin ardindan sehrin iki farkli

bolgesinde insa ettirdigi Eyiip ve Fatih Sultan kiilliyeleri biinyesindeki medreseleri incelemek
bliylik 6nem tasir. Eyilip Sultan Kiilliyesi 1458-1459 yillarinda kurulmustur. Vakfiyesinde

kiilliyedeki medresede verilecek egitimin “ser’i hukuk tarafindan vazedilmis temel ilimler ve
bunlarin yardimcilaryyla birlikte diger biitiin asil nakli ilimleri takip etmek” isteyenlere yonelik

7 C.N.: Ya da entegrasyon.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 19 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



oldugu belirtilir. Bu ifade resmi egitimin hedefinin dini ilimlerin yan1 sira geleneksel olarak
nakledilen diger ilimlerin de 6gretilmesi oldugunu ima etmektedir.

Fatih Kiilliyesi, Eyiip kiilliyesinin kurulusundan kisa bir siire sonra II. Mehmed adina
1463-1470 yillar1 arasinda insa edilmistir. Kiilliye, tetimme adi verilen sekiz orta dereceli
medrese ile sahn ad1 verilen sekiz yiiksek dereceli medreseyi ihtiva ediyordu. Vakfiyesi yeni bir
egitim hedefini ortaya koymakta ve Osmanli medrese sistemindeki kokli bir degisimi
yansitmaktadir. Ik kez miiderrisler igin akli ilimler bilgisi gerekli bir yeterlilik olarak zikredilir.

Yiiksek dereceli medreselerde (sahn) ders vermek iizere tayin edilen miiderrislerin, “hem nakli
hem akli ilimlerin usul ve esaslarina vakif” olmalart sart kosulmustur. Fatih Medresesi
vakfiyesinde miiderrislerin hem nakli hem de akli ilimleri okutmasini agik¢a zorunlu kilan bir

hiikkiim bulunmamakla birlikte onlarin “muhtelif ulim ve maarif” 6gretmeleri gerektigini
belirten bir madde yer alir. Buna karsilik yardimcilari olan muidlerin ¢esitli disiplinlerde
(funtin-1 settd) mahir olmalar1 ve miiderrislerin nezareti altinda 6grencilere miinazara/tenkitli
tartisma sanatini (mubahasah ve mukéatabah) 6gretmeleri istenmistir.

Bu degisim yaklasik bir yiizyil sonra Kanlinl Sultan Siileyman (hiikk. 1520-1566) tarafindan
kurulan Siileymaniye medreseleri ile daha da agik hale gelir. Vakfiyedeki maddelerden biri

miderrisin gorevinin “talebeye dini ilimleri 6gretmek ve onu sahih bilgiyle aydinlatmak”

oldugunu agik¢a hitkkme baglamistir. Ayrica ilk kez miiderrisin “ilim taliplerine ders giinlerinde,
swiflarda o dénemde kullanilan ders kitaplar: iizerinden” ders vermesi gerektigi belirtilir.
Talebelere, birbirlerine sual sormak ve meseleleri miizakere etmek suretiyle hem nakli hem de
akli ilimler/fiin(in talim ve tedris edilecekti. (Kiirk¢iioglu, 1962, fcs. 83-4/32). ilgili ciimlelerde

2

“tedris” ve “miizakere” terimlerinin kullanimi Kanuni déneminde medresedeki resmi egitimin

smif ici dersin konusu olarak akli ilimlerin de resmen biitlinlestirilecek sekilde genisletildigini

tereddiide yer birakmayacak bi¢imde gostermektedir. Boylece biitiin akli (ma‘kdl) ve nakli
(menkdl) ilimlerin miizkeresi mesru kilinmis, miiderristen bunlar talebelerine resmi bigimde
aktarmasi istenmistir.

Osmanli Medreselerinde Ders Programi. Medreselerde 6gretimde kullanilan ders kitaplari her
Misliiman ferdin dini ve diinyevi islerde ihtiyac duyacagi bilgiyi temin edecek sekilde
hazirlanmigti. Medrese talebesinin tahsili boyunca bes ana sahada ¢ok sayida eser okumasi
beklenirdi. ilk iicii sirayla sarf (morfoloji), nahiv (sentaks) ve mantik idi; son ikisi ise hadis (Hz.

Peygamber'in s6z ve fiilleri) ile tefsir (Kur'an’in yorumu) idi. ilk {i¢ alan ile son iki alan
arasinda ise adab-1 bahs (bahis/miinazara usulil), vaaz, belagat, kelam, hikmet, fikih, ferdiz,
akaid ve usil-i fikih gibi dersler takip edilirdi. Zaman zaman bu derslerin siralaniginda ve
sunulusunda farkliliklar da goriilebilirdi.

Aritmetik, geometri, cebir ve astronomi gibi riyazi ilimler ile klasik fizik gibi tabii (tabii) ilimler
Osmanli medreselerinde okutulmaktaydi. Medrese alimlerinin otobiyografilerinin biiyilik
kisminin incelenmesi bu ilimlerin genellikle hikmet (ilahi/felsefi ilimler) derslerinden sonra ve

en itibarli ders olarak goériilen Kur'an tefsirinden 6nce miitalaa edildigine isaret eder. XV. ve
XVL. yiizyillarda gerceklesen ve Osmanli medreselerinde belirginlesen akli ve nakli ilimlerin bu
nihai biitiinlesmesi XIX. ylizyila hatta XX. yiizyilmn ilk on yilina kadar varligini siirdiiren biiytik
bir kiiltiirel miras ve ilmi gelenek meydana getirmistir. Giiniimiizde geleneksel egitimi
stirdiirmeye devam eden kimi egitim ¢evrelerinin bulundugu Misliiman diinyanin bazi
bolgelerinde bu mirasin izlerine rastlamak hala miimkiindiir.

ISLAM BILIM TARIHI 20 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



XIX. yiizyilda bazi Islam iilkelerinde Bati tarzi egitim ve bilim kurumlarinin kurulmastyla
birlikte medrese egitimi dnemini biiyiik ol¢lide yitirdi. Daha sonraki bir agamada ise medrese
egitiminin bizzat kendi biinyesinde modernlestirilmesi ¢ergevesinde bicim ve igerikte cesitli
degisiklikler planlandi: Modernlesmenin basariyla gergeklestirildigi bazi 6rneklerde modern
bilimi tanitan kitaplar dnceki Islami ilm1 literatiiriin yerini aldi.

Ibn Haldun akli ilimleri tanimlarken soyle der: “Akli (zihni) ilimler insanin diisiinen bir varlik
olmasi itibariyla ona tabiidir. Belli bir dinl gruba mahsus degildir... Bu ilimler diinyada
medeniyetin baslangicindan beri insan tiirli iginde mevcut olmus (ve bilinmistir) ... Bu ilimler,
Islam o6ncesi iki biiyiik millet -Farslar ve Yunanlilar- tarafindan daha genis olgiide
gelistirilmigtir... Miisliiman alimler (Yunan ilimlerini) biiyilk bir gayretle tetkik ettiler ve
bunlarin ¢esitli dallarinda maharet kazandilar. Bu ilimlerin tetkikinde kaydettikleri ilerleme daha
iyl olamazdi... Akli ilimlerde seleflerini geride biraktilar.”

AKkli ya da zihni ilimler, Islam diinyasinda kiiltiiriin ayrilmaz bir parasi haline geldi ve zamanla

resmi kurumlarin 6gretim faaliyetlerinin de tedricen bir bileseni oldu. Medrese, “Islam’a 6zgii/
Islami zeminde ortaya ¢ikmis” bir kurum olmakla birlikte siire¢ icinde kendi biinyesine

baslangicta ona ait olmayan ilimleri de katt1. Makdisi’nin degerlendirmesinde medrese Islam’da
ogretim kurumunun tesekkiiliinde iiciincii sathay1 temsil eder: ilk iki satha mescit ve handir.
Baslangicta fikih 6gretimi i¢in tasarlanmis kurumlar olan medreseler ilk donemlerinde fikih ve
fikihla iliskili ilimler disinda kalan ilimlerin dgretimini baslangicta kapsamamusti. Islam kiiltiir
tarihinin belirli sathalarinda, daha 6nce de deginildigi iizere, felsefenin Siinni ana akima karsi
kullanilmasi sebebiyle felsefeye yonelik bir mesafe/onyarg: tespit edildigi ileri siiriilebilir. Ne

var ki bu “hassasiyet” marjinal gruplarmn kimi zaman felsefeyi Islam’mn ana mektebi olan Siinni
doktrine kars1 doktriner yahut siyasi bir silah olarak kullanabildikleri ayrica felsefenin kelama

bir “rakip” olarak algilanabildigi hatirda tutularak kendi baglami i¢inde degerlendirilmelidir.
Felsefe dahil kadim ilimlerin (ulimii’l-evail) 6gretimi baglangicta resmi kurumlar aracilifiyla
degil daha ziyade sahsi aktarim kanallar1 iizerinden intikal etmistir. Burada ileri siiriillen goriis
akli ilimlerin yalnizca ferdi diizeyde degil ayn1 zamanda kurum diizeyinde de kiiltiirel hayatin
ayrilmaz bir parcast haline geldigidir. Halifeler tarafindan tesis edilen Beytii’l-Hikme
kiitiiphaneleriyle baslayan kurumsallasma tamamen Islami gelenek iiriinii olan medrese gelenegi
icinde tip, matematik ve astronomi ilimlerinin &gretiminin -burada bimadristan ve rasathane
modelleri diye adlandirdigimiz bigimler {izerinden- biitiinlestirilmesiyle devam etmis; boylece
akli ilimler medreselerdeki O6gretim programinin vazgegilmez bir unsuru haline getirilmistir.

Medreseler, islam’'da &rgiin 6gretimin kurumsal g¢ergevesini temsil eder. Verilen ornekler
Nizamiilmiilk doneminden baslayarak Selguklular, iThanlilar, Timurlular ve Osmanlilar boyunca
akli ilimlerin resmi 6gretime kademeli bigimde dahil edilisinde agik bir yiikselis egrisini ortaya
koymakta; bu silire¢ kadim ilimlerin “akli ilimler” olarak gesitli ilim kategorileri arasindaki
epistemolojik birlik i¢inde biitiinlestirilmesiyle paralel ilerlemektedir.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 21 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Kaynakca

Abu’l-Faraj, Gregory. The Chronography of Gregory Abi'l-Faraj (1225-1286). Yay. haz. ve ¢ev. Ernest A. Wallis
Budge. Amsterdam: APA, 1976 [1932].

Bagheri, Mohammad. “A Newly Found Letter of Al-Kashi on Scientific Life in Samarkand.” Historia Mathematica
24 (1997): 241-256.

Balty-Guesdon, Marie-Geneviéve. “Le Bayt al-hikmah de Baghdad.” Arabica 39 (1992): 131-150.

Eche, Youssef. Les bibliothéques arabes publiques et semi-publiques en Mésopotamie, en Syrie et en Egypte au
Moyen Age. Damascus: Institute Frangais de Damas, 1967.

Enderwitz, S. “al-Shu‘ubiyya.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 9, haz. C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P.
Heinrichs et al., 513-516. Leiden, Netherlands: Brill, 1997.

Gimaret, D. “Mu'tazila.” The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c¢. 7, haz. C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P.
Heinrichs et al., 783-793. Leiden, Netherlands: Brill, 1993.

Giyath al, Din. Miftahu’l-hisab. Nuruosmaniye Kiitiiphanesi, Yazma 2967, 2a-2b; Aydin Sayili, The Observatory in
Islam and Its Place in the General History of the Observatory (Ankara: Tirk Tarih Kurumu Basimevi,

1960), s. 281, dn. 61’de alintilanmigtir.

Goldziher, Ignaz. “Stellung der alten islamischen Orthodoxie zu den antiken Wissenschaften.” In Gesammelte
Schriften, haz. Joseph Desomogyi, c. 5, 357-400. Hildesheim, Germany: Olms, 1970.

Goodman, L. E. “The Translation of Greek Materials into Arabic. ” In Religion, Learning, and Science in the ‘Abbasid
Period, haz. M. J. L. Young, J. D. Latham ve R. B. Serjeant, 477-497. Cambridge, U.K.: Cambridge
University Press, 1990.

Halm, Heinz. The Fatimids and Their Traditions of Learning. London: 1. B. Tauris, 1997.
Ibn al-Nadim. Kitab al-fihrist. Yay. haz. Rida Tajad-dud. Tehran: Marvi, 1973.

Ibn Khaldoin. The Mugaddimah: An Introduction to History. Cev. Franz Rosenthal. 3 cilt. Princeton, N.J.: Princeton
University Press, 1980.

Ibn Tagriberdi, Ebii’l-Mehasin Yasuf. Al-Nujim al-zdhirah fi mulik Misr wa’'l-Qahirah. C. 8. el-Kahire, Misir:
Markaz Tahqiq al-Turath, 2005.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Institutionalisation of Science in the Medreses of pre-Ottoman and Ottoman Turkey.” In
Turkish Studies in the History and Philosophy of Science, haz. Giirol Irzik ve Giiven Giizeldere, 265-284.
Boston Studies in the Philosophy of Science 244. Dordrecht, Netherlands: Springer, 2005.

Thsanoglu, Ekmeleddin (ed.). Osmanli literatiirii tarihi. 2 cilt. Istanbul: Research Centre for Islamic History, Art and
Culture (IRCICA), 1997.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Ottoman Educational and Scholarly-Scientific Institutions.” In History of the Ottoman State,
Society, and Civilisation i¢inde, haz. Ekmeleddin Ihsanoglu, c. 2, 357-515. Istanbul: Research Centre for
Islamic History, Art and Culture (IRCICA), 2001.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Il Ruolo Delle Istituzioni.” In Storia Della Scienza, c. 3, 110-139. Roma: Instituto Della
Enciclopedia Italiana Fondata da Giovanni Treccani, 2002.

Khvand Mir, Ghiyas al-Din. Habibiis-Siyar, c. 3: The Reign of the Mongol and the Turk. Cev. ve yay. haz. W. M.
Thackston. 2 cilt. Cambridge, Mass.: Dept. Of Near Eastern Languages and Civilizations, Harvard
University, 1994.

Kopriilii, Fuad. “Asirda Maraga Rasathanesi Hakkinda Bazi Notlar.” Belleten 6, sy. 22 (1942a): 207-227.
Koprili, Fuad. “Vakif Miiessesesinin Hukuki Mahiyeti ve Tarihi Tekamiili.” Vakiflar Dergisi 2 (1942b): 1-35.

Kiirkciioglu, Kemal Edip (haz.). Siileymaniye Vakfiyesi. Ankara: Vakiflar Umum Miidiirliigii Nesriyati, 1962.

Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1981.

ISLAM BILIM TARIHI 22 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Magqrizi, Taqi al-Din al-, Kitab al-Mawa'iz wa'l-i‘tibar bi-dhikr al-khitat wa'l-athar: al-ma'rif bi'l-khitat al-
magqriziyah. Beyrut: Dar Sadir, 1960.

Mehmed II (Fatih). Fatih Mehmet II vakfiyeleri. Ankara: Cumhuriyet Matbaasi, 1938.
O’Leary, De Lacey. How Greek Science Passed to the Arabs. London: Routledge and Kegan Paul, 2002.

Peters, R. E. The Harvest of Hellenism: A History of the Near East from Alexander the Great to the Triumph of
Christianity. London: Allen & Unwin, 1972.

Qalgashandi, Ahmed ibn‘Alf al-. Subh al-a'sha fi sin‘@at al-insh* a. C. 1. Kahire, Misir: al-Hayah al-Misriyyah al-
‘Ammah 1i'l-Kitab, 2006.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Geschichte Gazan-Han's aus dem Ta'rih-i-mubarak-i-Gazani des Rasid
al-Din Fadlallah b. Imad al-Daula Abiil-Hair. Yay. haz. Karl Jahn. London: Luzac, 1940.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Ab1 al-Khayr. Histoire des Mongols de la Perse. Yay. haz. ve ¢ev. M. Quatremere. C. 1.
Paris: Imprimerie Royale, 1836.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Jami ‘u’t-tawarikh: Compendium of Chronicles. Cev. ve yay. haz. W. M.
Thackston. 3 cilt. Cambridge, Mass.: Dept. Of Near Eastern Languages and Civilizations, Harvard
University, 1998-1999.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Savanih al-afkar-i Rashidi. Yay. haz. Muhammad Taqi Danish. Tehran:
Intisharat-i Kitabkhanah-'i Markazi va Markaz-i Asnad, 1980.

Rashid al-Din Fazl Allah ibn Abi al-Khayr. Al-wagfiyah al-rashidtyah. Yay. haz. Mujtaba Minuvi ve Iraj Afshar.
Tehran: Anjuman-i Asar-i Milli, 1972.

Sabra, A. I. “Science and Philosophy in Medieval Islamic Theology: The Evidence of the Fourteenth Century.”
Zeitschrift fiir Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenshaften 9 (1994): 1-42.

Safadi, Halil ibn Aybak Salah al-Din al-. Kitab al-Wafi bi’l-Wafayat. Yay. haz. Hellmut Ritter. 2. bs. Wiesbaden,
Germany: Franz Steiner Verlag, 1981 [1962].

Samarqandi, Dawlatshah. Devietsah tezkiresi. Tiirkgeye ¢ev. Necati Lugal. Istanbul: Terciiman, 1977.

Sayili, Aydin. “Gondeshapur.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 2, haz. B. Lewis, Ch. Pellat ve J. Schacht,
1120. Leiden, Netherlands: Brill, 1965.

Sayili, Aydin. “The Institutions of Science and Learning in the Moslem World.” Doktora tezi, Harvard University,
1941.

Sayili, Aydin. The Observatory in Islam and its Place in the General History of the Observatory. Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Basimevi, 1960a.

Sayil, Aydin. Ulug Bey ve Semerkanddaki Ilim Faaliveti Hakkinda Giyasiiddin-i Kagsi'nin Mektubu. Ankara: Tiirk
Tarih Kurumu Basimevi, 1960b.

Sayyid, Ayman Fud’d. Al-Dawlah al-Fatimiyah fi Misr: Tafsir jadid. Cairo: al-Dar al-Misriyah -al-Lubnaniyah, 1992.

Sourdel, D. “Bayt al-Hikma.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 1, haz. H. A. R. Gibb, J. H. Kramers, E. Lévi-
Provencal et al., 1141. Leiden, Netherlands: Brill, 1960.

Sourdel, D. “Dar al-Hikma.” In The Encyclopaedia of Islam, 2. bs., c. 2, haz. B. Lewis, Ch. Pellat ve J. Schacht,
126-127. Leiden, Netherlands: Brill, 1965.

Tagkopriizade, Ahmed b. Mustafa. Al-shaq’aiq al-nu‘maniyah fi ‘ulama’ al-Dawlat al-'Uthmaniyah. Yay. haz. Ahmad
Subhi Furat. Istanbul: Edebiyat Fakiiltesi Bastmevi, 1985.

Vassaf el-Hazret, ‘Abd Allah b. Fazl Allah. Kitab Vassaf al-Hazrat. Yay. haz. Muhammad Mahdi Isfahani. Tehran: Ibn
Sina, 1959.

Vassaf el-Hazret, ‘Abd Allah b. Fazl Allah. Tahrir-i tarikh-i Vassaf. Yay. haz. ‘Abd al-Muhammad Ayati. 2. bs. Tehran:
Mu ‘assasah-yi Mutalaa‘t va Tahqiqat-i Farhangi, 1993.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 23 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Vyatkin, V. L. Pamyatniki drevnostey Samarkanda. Samarkand, 1927; Kishimjan Eshenkulova, “Timurlular Devri
Medrese Egitimi ve Ulum el-Evail-Matematik, Astronomi ve Tip” (Yiiksek lisans tezi, Istanbul
Universitesi, 2001), s. 54’ten naklen.

ISLAM BILIM TARIHI 24 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Bilimi, Ahlaki Olgunlasmanin ve
Toplumsal Sorumlulugun Merkezine
Yerlestiren Bir Osmanh Aydini:

Hamid Vehbi ve Medrese-i Fiiniin Dergisi

An Ottoman Intellectual Who Placed Science
at the Center of Moral Maturity and Social
Responsibility:

Hamid Vehbi and Medrese-i Fiinun Journal

Mustafa Cirpan *

Tuncay Zorlu **

*Istanbul Teknik Universitesi, Lisansiistii Egitim Enstitiisii, Bilim ve Teknoloji Tarihi Programu,
mustafacirpan@hotmail.com

ORCID: 0000-0002-7253-8817

**Prof. Dr., Istanbul Teknik Universitesi, Fen-Edebiyat Fakiiltesi, Sosyoloji Boliimii, zorlu@itu.edu.tr
ORCID: 0000-0003-2499-6765

Makale Bilgisi: Arastirma Makalesi | Research Article
Gelis Tarihi: 15/11/2025

Kabul Tarihi: 20/12/2025

Yayin Tarihi: 31/12/2025

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 25 ISLAM BILIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

2025 Journal for the History of Islamic Science



Bilimi, Ahlaki Olgunlasmanin ve Toplumsal Sorumlulugun Merkezine Yerlestiren Bir Osmanh Aydini:
Hamid Vehbi ve Medrese-i Fiiniin Dergisi

Oz

Bucalisma, Osmanli bilim tarihinde ad1 ¢ok da zikredilmeyen Hamid Vehbi’yi tanitmay1 ve onun mihmandarliginda 1870lerin sonlarinda yayimlanan
Medprese-i Fiiniin dergisini biitiinciil bir ¢ercevede degerlendirmeyi amaglamaktadir. Hamid Vehbi’nin entelektiiel biyografisi, Yemen’deki San’a
gazetesi deneyiminden itibaren tagra basininda sekillenen halk egitimi anlayisiyla i¢ ice gelismistir. Medrese-i Fiintin, bu anlayisi merkeze alarak
bilimi yalnizca teknik ilerlemenin degil, ayn1 zamanda ahlaki olgunlasmanin ve toplumsal sorumlulugun temeli olarak konumlandirmaktadir. Sekiz
sayida yayimlanan yaklasik seksen alti makale; tarih, antropoloji, sosyoloji, din, felsefe, kiiltiir, tip, biyoloji, psikoloji, zooloji, botanik, teknoloji,
ingaat, ulasim, sehircilik, madencilik, astronomi, cografya, askerlik, savas, silahlar, gastronomi ve fizik alanlarina dagilir; bu dagilim derginin doga
bilimleri merkezli pedagojik y&nelimini ortaya koyar. Uslup bakimindan, Avrupa’daki Nature ve La Science Illustrée gizgisindeki agiklayici—
tasvirl modeli takip eden dergi; benzetmeler, kisa anlatilar ve basit deney Onerileriyle otorite bilgisini gdzlem ve deney temelli bir pratikler biitiinii
haline doniistiiriir. Cift dilli (Tiirkge—Arapga) yayim stratejisi ve sade Tiirkce kullanimi, imparatorlugun farkli okurluklarini ortak bir bilim dili
etrafinda birlestirir. Bu makale, Hamid Vehbi’nin pedagojik misyonunu ve derginin kamusal bilim séylemini birlikte degerlendirerek Medrese-i
Fiiniin’u Osmanlt’da popiiler bilimin, artan bilimsel merakin ve modern yurttaslk bilincinin erken bigimlerinden biri olarak konumlandirarak
yalniz derginin icerik ve tislup 6zelliklerini degil, ayn1 zamanda mihmandarinin bilgi dolasimindaki kurucu roliinii de goriiniir kilmay1 amaglar.

Anahtar Kelimeler: Hamid Vehbi, Medrese-i Fiintin, Osmanli Bilim Tarihi, Popiiler Bilim, Bilimsel Merak

An Ottoman Intellectual Who Placed Science at the Center of Moral Maturity and Social
Responsibility: Hamid Vehbi and Medrese-i Fiinlin Journal

Abstract

This study aims to reintroduce Hamid Vehbi, a figure often overlooked in Ottoman science history, and to evaluate the journal Medrese-i Fiiniin,
published under his guidance in the late 1870s, within a comprehensive framework. Vehbi’s intellectual biography developed in close connection
with the concept of public education that took shape through the provincial press, particularly his experience with the San’a newspaper in
Yemen. Medrese-i Fiiniin positions science not only as technical progress but also as a foundation for moral refinement and social responsibility.
Approximately eighty-six articles published in eight issues are distributed across the fields of history, anthropology, sociology, religion, philosophy,
culture, medicine, biology, psychology, zoology, botany, technology, construction, transportation, urban planning, mining, astronomy, geography,
military affairs, warfare, weapons, gastronomy, and physics, which highlights the journal’s pedagogical orientation centred on the natural sciences.
Stylistically, it localizes the explanatory—descriptive model of European periodicals such as Nature and La Science Illustrée, transforming scientific
authority into observation-based practice through analogies, short narratives, and simple experimental suggestions. Its bilingual (Turkish—Arabic)
publication strategy and preference for plain Turkish united diverse reading publics around a shared scientific language. This study examines Vehbi’s
pedagogical mission and the journal’s discourse on public science together, positioning Medrese-i Fiiniin as an early manifestation of popular
science, growing scientific curiosity, and civic consciousness in the Ottoman Empire. This article evaluates Hamid Vehbi’s pedagogical mission
and the journal’s public scientific discourse together, positioning Medrese-i Fiiniin as one of the early manifestation of popular science,growing
scientific curiosity, and modern civic consciousness in the Ottoman Empire. Accordingly, it aims to reveal not only the content and stylistic features
of the journal, but also the founding role of its host in the circulation of knowledge.

Keywords: Hamid Vehbi, Medrese-i Fiiniin, History of Ottoman Science, Popular Science, Scientific Curiosity

ISLAM BILIM TARIHI 26 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Giris

19. ylizy1l Osmanli’s1 bir taraftan geleneksel askeri-sivil kurumlarin ve anlayislarin ¢6ziilmeye basladigi, diger taraftan
yeni bilimsel bilginin yeni egitim kurumlari, konaklar, cemiyetler, gazeteler, dergiler, kahvehaneler ve merak odalari
gibi yeni dolagim araglar1 vasitasiyla kamusallagtigi, bunu yaparken de kendine 6zgii bir iletisim dili gelistirdigi ve bu
dil vasitastyla kitlelerle iletisime ge¢me firsati bulabildigi renkli bir siirece sahitlik etmistir." Imparatorlugun, etkileri
itibariyle 20 ylizyila da sarkan bu “en uzun ylizyilinda” 6n plana ¢ikan ancak yeterince arastirtlmamig simalarindan
biri hi¢ siiphesiz, memuriyette aldig1 gorevler, yayincilik anlayisi, entelektiiel kisiligi, ansiklopediciligi, bilhassa halk
arasinda bilimsel ilgi ve merak uyandirmak amaciyla kaleme aldig1 Medrese-i Fiiniin isimli eseriyle taninan Hamid
Vehbidir. Bu makale, bu ¢ok renkli kisiligi ve onun ilging eserini tanitmay1 amaglamaktadir.

Medrese-i Fiinin dergisi tarih, antropoloji, sosyoloji, din, felsefe, kiiltiir, tip, biyoloji, psikoloji, zooloji, botanik,
teknoloji, insaat, ulasim, sehircilik, madencilik, astronomi, cografya, askerlik, savas, silahlar, gastronomi ve fizik
gibi alanlara ait yazilar1 icermektedir. Eser, okuyucularda merak uyandirmak, bilimsel bilgi vermek ve halkin kiiltiir
seviyesini yiikseltmek gayesiyle kaleme alindig1 anlasilan ansiklopedik bir ¢aligmadir. Makalemizin amaglarindan biri
de metin analizi yontemi ile bu eserde yer alan yazilar1 6zellikle bilim ve teknoloji tarihi perspektifinden ele almak ve
Osmanli bilim tarihine ne tiirden veri ya da agilimlar saglayabileceginin imkanini sorgulamaktir.

Hezarfen Bir Osmanh Miinevveri: Hamid Vehbi

Medrese-i Fiintin’un yazari Ham1id Vehbi, yasadigi donemin entelektiiel kigilerinden biri olarak kargimiza ¢ikar. Hakkinda
pek fazla malumat olmamakla beraber 1270 (1853-54) yilinda Istanbul’un Fatih ilgesinde dogdugu bilinmektedir.
Babasmin ileride Kudiis kadiligi makamina kadar yiikseldigi ve uzun silire Adapazari’nda gorev yapmasindan dolay1
“Adali Hoca” olarak taninan ancak aslen Ankarali kokenli Seyyid Mehmed Hilmi Efendi oldugu belirtilmektedir.
Abilerinden Mustafa Tevfik Efendi bir donem en iist ulema mertebesi olan sudur-1 izam Anadolu Kazaskerligi’ne kadar
yikselmis, diger abisi Abdiilhalim Kesfi Efendi ise ilmiye sinifinda {ist diizeylere ulasmis ve ¢esitli mahkemelerde
reislik gorevi yapmis isimlerdir. Hamid Efendi, Bayezid Riisdiye Mektebi’ndeki egitiminin ardindan, Fatih Camii
dersiamlarindan Giimiilcineli Hoca’dan Islami ilimleri tahsil edip icAzet aldiktan sonra 1287 (1870-71)’de Mektiib-1
Sadr-1 Ali kaleminde memur olup ardindan gérevinde temeyyiiz etmesi sonucu heniiz 19-20 yaslarinda iken 3000 kurus
maasla Yedinci Ordd-y1 HiimayGn Tahrirat Kalemi Refik-i Evvellik gorevine, ardindan da gosterdigi basar1 sonucu
Yedinci Orda-y1 HiimayGn Bagkatipligi’ne atanmistir. Dokuz y1l siirecek olan bu gorevi devam ederken San ‘a gazetesi
ser-muharrirligini (basyazarligini) de yiiriitmiis, 1298 (1880-81)’de Istanbul’a déndiikten sonra da Terciimdan-1 Hakikat
ve Tarik gazetelerinin bagyazarligini iistlenmistir. Bu sirada 6nce Ticaret ve Nafia Bagkatipligi ve kisa bir siire sonra
da Meclis-i Nafia Bagskatipligi’ne tayin edilen Hamid Vehbi daha sonra getirilecegi Enciimen-i Ticaret Baskatipligi
ve Ceride-i Bahriyye bagyazarligi gérevindeyken 4000 kurus maasla Mekteb-i Tibbiye-i Sahane Baskatipligi’'ne tayin
edilmistir. Goriilecegi lizere hareketli bir memuriyet ve yayin hayati gecirmistir. Bu arada ilmiyedeki yiikselisi de devam
etmigtir. 1294’te (1877-78) ilmiyede liciincii riitbeye terfi ederken San’a ve Tarik gazetesi basyazarligindaki basarisi
ilmi riitbesinin bir kademe daha yiikselmesini beraberinde getirmis, 1311°de (1893-94) birinci riitbenin birinci sinifina
terfi etmistir. Bu arada 1306 (1888-89)’da dérdiincii riitbeden Nisan-1 Ali-i Osmani kazanmustir. Ceride-i Bahriyye
basyazarligi sirasinda Hamdiye zirhlisi igin yazmis oldugu siirden dolayr giimiis imtiyaz madalyasiyla taltif edilen
Hamid Vehbi sonraki donemlerde de benzer madalyalarla 6diillendirilmistir.?

Hamid Vehbi edebiyata hakim, kalemi giiclii, Arapca ve Farsca dillerini iyi kullanan, ayn1 zamanda Fransizca da bilen
bir yazardir. Megdhir-i Islam ismindeki bir biyografi kitab1 yaninda Tiirkce ve Arapga dillerinde yaymladig1 Medrese-i
Fiiniin ve Risdle-i Mevkiite adl eserleri oldugu bilinmektedir. Bunlara ilave olarak vefatindan sonra Maliimdt gazetesinde
cikan biyografisinden hareketle Yemen Tarihi isimli bir baska eserinin de oldugu anlagilmaktadir. “Vehbi Hamid Efendi
(Istanbuli)” lakabiyla da tanman Hamid Vehbi’nin 20 Sevval 1320 (20 Ocak 1903) tarihinde Sali gecesi saat bir buguk
sularinda kalp krizi nedeniyle vefat ettigi, Iskele Camii’nde kilman cenaze namazim miiteakip Rumeli Hisari’nda
Durmus Dede Dergahi’nin yanindaki Kayalar Mezarligi’na defnedildigi belirtilmektedir. Vefat etmeden 6nceki son
memuriyet yerinin Meclis-i Néfia Bag Kitabeti oldugu anlagilmaktadir.’

1 Ekmeleddin ihsanoglu, “Modernlesme Siireci i¢inde Osmanli Devleti’nde ilmi ve Mesleki Cemiyetlesme Hareketlerine Genel Bir Bakis”, Osmanl:

Tlmi ve Mesleki Cemivetleri: 1. Milli Tiirk Bilim Tarihi Sempozyumu, haz. Ekmeleddin Thsanoglu. (Istanbul: Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Yaynlar,
1987), 1-31; Nihal Ozdemir, Konaklardan Cemiyetlere, Kahvehanelerden Mecmualara Osmanli’da Yeni Bilimin Kamusallasmas, (Istanbul: Otiiken, 2024).

2 Mustafa Emin Oz, Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid Vehbi, (istanbul: Matruska Yayinlari, 2024), 9-11, 24-25.
3 Mehmed Tahir Bursali, Osmanl: Miiellifleri. haz. M. A. Yekta Sarag. (Ankara: TUBA, 2016), 915-916; Oz, Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid
Vehbi, 51-52; Ceride-i Bahriyye, (21 Kantinusani 1318/3 Subat 1903).

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 27 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Hamid Vehbi’nin Gazetecilik ve Basyazarhik Seriiveni

Hamid Vehbi kariyeri boyunca San ’a, Terciiman-1 Hakikat, Tarik, Ceride-i Bahriyye, Sabah Zaman ve Vakit gazetelerinde
bagyazarlik gorevlerinde bulunmustur. Yemen’deki dokuz yillik ilk memuriyeti sirasinda 27 Haziran 1880 tarihinde
San’a gazetesinin ilk sayisii ¢ikardigi goriiliir. Yemen 11 Genel Valisi Ismail Hakki Pasa doneminde, o dénem gazete
yazi igleri midiirligi ile Yedinci Ordu Miistesar1 gorevlerini yiiriiten Hamid Vehbi Efendi, Yemen vilayeti hakkinda
Arapca ve Tiirkce bir gazete ¢ikarma isine girisir. Gazete ¢iktiginda emeklerinden dolay: Hafiz ismail Hakki Pasa’ya ve
gazetenin editorii olan Hamid Vehbi Efendi’ye, boylesine uzak ve genis bir ilde yar1 Arapga yar1 Tiirkce bir resmi gazete
cikarmak i¢in gosterdikleri ¢abalardan dolay1 tesekkiir edilir. Bu gazete 19. yilizyilin son on yilinda Yemen bolgesi
kaynaklari i¢in olduk¢a dnemlidir. Zira Hamid Vehbi’nin San’a gazetesi, nispeten yakin bir tarihte yeniden fethedilen
bir Arap eyaletinde, Tiirk dilinde yayimlanan bir gazetedir ve Yemen’deki bolgesel calismalar ve Yemen tarihi lizerine
kayda deger bilgiler veren resmi bir vilayet gazetesi konumundadir. San’a gazetesi ayn1 zamanda, Osmanli tagra basini
tarihi ve Arap vilayetlerindeki basin tarihi i¢in de dnemli bir kaynak niteligindedir. 1864 yilinda ¢ikarilan vilayet mevzuati
her Osmanli vilayetinde bir vilayet matbaasinin olmasimi ve resmi vilayet gazetelerinin kuruluslarini 6n gérmektedir.
Bu sayede merkezi devlet politikalarmin ve reformlarinin imparatorlugun en uzak koselerindeki okuyucu kitlesine
bile ulastirilmasi ve devlete karsi duyulan aidiyet duygusunun gii¢lendirilmesi amaglanmistir. Yeni vilayet gazeteleri
zaman zaman Vilayet Mektibi Kalemi tarafindan ¢ikarilmakta fakat bagimsiz bir editorle yuriitilmekteydiler. Bu da
gazetelerin onay almadan hicbir konuyu ya da haberi yayilayamayacagi anlamima gelmekteydi. Gazetelerin ve gazete
denetimlerinin devlet agisindan dnemi ise resmi bir gazetenin devletin imajint olumlu ya da olumsuz etkileyebilme
potansiyeli ¢ercevesinde sekillenirdi. Ornegin, Yeni Sadrazam Mahmud Nedim bu nedenle kisa siire sonra eyalet
valilerine asil gorevlerini hatirlatma zorunlulugunu hissetmis ve onlar1 dikkatlerini hukuk ve popiiler egitim konularindan
ziyade gazete ve almanaklarin yaymlanmasina teksif etmeleri hususunda uyarmisti. Zira donemin konjonktiirii icerisinde
bir vilayet gazetesi ¢cikarmak, baslangictan itibaren etkili bir sekilde bastirlamayan olumsuz seslerin Istanbul’a uzak
bir cografyada ortaya ¢ikma tehlikesini barindirtyordu. Gazetenin basyazar1 Hamid Vehbi, gazete i¢in gereken yazi
kadrosunu hazirlamistir, ancak “bu uzak ve ugsuz bucaksiz vilayette” uzun soluklu ve basarili bir resm1 gazete kurmanin
bir garantisi olmadiginin da pekala farkindadir. Bu ylizden gazetenin baslangicta haftalik olarak ¢ikarilacagi duyurulur,
fakat bu pratikte uygulanamayarak icerik olusturma sikintisi yiiziinden ancak iki haftada bir ¢ikarilabilir. Gazetenin
dikkat ¢ekici yonlerinden bir dili ile ilgilidir. Yemen halkinin biiyiik bir kismi Tiirkge bilmediginden ve vilayet
salnameleri Tiirk¢e oldugundan gazetenin Arapca niishasinin ¢ikarilip Yemen’den daha genis bir cografyaya dagitiminin
yapilmis olmasi da olduk¢a 6nemli detaylardir. Bunda Hamid Vehbi’nin popiilerliginin pay1 yadsinamaz. Alman tarihgi
Michael Ursinus’a gore San’a muharriri Hamid Vehbi bagka bir Avrupa baskentindeki bakanlik cevreleri tarafindan
bile bilinen bir kisiliktir. Ciinkii, Cidde Fransiz konsolos yardimcisi, Yemen Salndmesi’nin bir kopyasin1 bakanliga
gondermig, Paris Hamid Vehbi’nin sorumlu oldugu “halk egitimini”, Fransiz Maarif Nezareti’nin 26 Subat 1881 tarihli
mektubunda tesekkiir ederek takdir etmistir. Bu mektup San ‘a gazetesinde yayinlaninca Hamid Vehbi kisa siirede tasra
salnameleri ve gazetesiyle adin1 Bati’da duyurmustu. Ayn1 zamanda San 'a gazetesini “Bati tarz1t modernlesme cabalari
icin acil ve kararli bir kanal haline getirmeyi basarmasi” da dikkat ¢ekicidir. Bununla birlikte, Vehbi’nin yola ¢ikarken
esas hedefinin dort ciltlik Yemen Tarihi igin gerekli materyalleri bir araya getirmek oldugu diisiiniilmektedir. Zira Hamid
Vehbi Islam 6ncesi Yemen tarihiyle ilgili dnemli bir calismaya imza atmay1 hedeflemis, sadece kaynaklarla degil tarihi
eserlerle de ilgilenmistir. Vilayetler yonetiminin destekleriyle, Yemen’de antik eserler bulunmasini saglamis, Yemen’in
Islam 6ncesi tarihine dair dnemli bulgulara imza atarak adeta bir arkeolog gibi ¢aligmistir.*

Hamid Vehbi’nin uzun bir yayin hayati vardir. Bununla baglantili olarak yayin hayatina dair 6nemli bilgiler veren ¢ok
saylda Osmanli arsiv evraki bulunmaktadir. Harbiye Nezareti Dairesine hitaben yazilan bir belgede Hamid Vehbi’den
“Yedinci Ordii-y1 Hiimaytn Tahrirat Bas Katibi ve San’a gazetesi muharriri iiglincii riitbeden Hamid Vehbi” olarak
bahsetmekte, Yemen’de yedi yildir gérev yapmakta olan Hamid Vehbi’nin, gérevine son derece bagli bir memur, manevi
yoni kuvvetli, kalemi saglam ve edebi yonden becerileriyle meshur bir sahis oldugu vurgulanmakta ve bu nedenle
kendisinin &diillendirilmesi yoniinde gerekli makamlara arz edilmektedir.’

Kalemi kuvvetli olan Vehbi Bey’in yalniz Osmanli edebiyatinda degil, Arapga ve Fars¢a’da da olduk¢a mahir oldugu
telif ettigi eserlerle sabittir. Gazetenin yaymlandigi tarihten yaklasik on bes sene 6nce yani 1898 yilinda Vehbi Bey’in
Istanbul’a doniisiinii takiben Terciimdn-1 Hakikat’te yazarlik yaptig, daha sonra Tarik gazetesi basyazarligina gectigi
ve bu vazifeyi dort-bes sene kadar siirdiirdiigii bildirilmektedir. Ayrica 1305 senesinde yani 1889-1990 yillar1 civarinda
Ceride-i Bahriyye gazetesinin kurulusunda yer aldigi, ii¢ sene Oncesine kadar basyazarlik gorevini siirdiiriirken ayni

4 Michael Ursinus, “San‘a’. Eine amtliche osmanische Provinzzeitung im Jemen”, Die Welt des Islams 1/4 (1989), 113-114.

5 Osmanli Arsivi (BOA), rade Dahiliye [1.DH], 820/66150.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 28 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



zamanda Mekteb-i Tibbiye-i Sdhane Bagkitabeti’nde gérev aldigi da anlasilmaktadir.® Buradaki basyazarligi sirasinda
kendisine “giimiis imtiyaz madalyas1” ihsan buyrulmustur.’

Ceride-i Bahriye Hamid Vehbi’nin biiyiik emeginin gectigi ve daha ziyade denizcilikle ilgili yazilarini iceren gazetedir.
Gazetede ayrica sug, ceza, deniz tatbikatlar1 ve bazi iilkelerin denizcilik haberleri gibi askeri odakli igeriklere de yer
verilmektedir. II. Abdiilhamid’in destegi ile ¢ikarilan bu gazete bir bakima devletin resmi yayini olarak islev gortir.
Bahriye Nezareti tarafindan 1889 yilinda yayinlanmaya baslayan gazete deniz kuvvetlerinin Ceride-i Askeriyye’den
sonra kendi adina ¢ikardigi ilk gazetedir. Gazetenin idaresi ve yazi igleri Bahriye Nezareti tarafindan olusturulan “fen
komisyonunca” yonetilmektedir. Bu sartlar géz 6niinde bulunduruldugunda Ceride-i Bahriyye’nin dogrudan dogruya
resmi bir yayin organi olarak dénemine gdre uzun bir yayin hayati olmast hi¢ de sasirtict degildir. Kaderin bir cilvesi
olarak kendisinin vefat haberini 3 Subat 1903 (21 Kananusani 1318) tarihli 6liim ilaniyla bu gazete vermis, ilanda
Hamid Vehbi’nin gazetenin kurulusundaki roliine dikkat ¢ekmistir.®

Hamid Vehbi, bir donem Hiiseyin Cahit Yal¢in, Cavit Bey, Abdiilhak Adnan Adivar, Ata Bey, Ahmed Emin Yalman, Arif
Cemil ve Enis Tahsin Til gibi Tiirk basin tarihinin 6nemli isimleriyle birlikte Sabah gazetesinde de yazilar yazmigtir.’
Sabah gazetesinde “Mesahir-i Islam” serisi altinda yazilar yazan Hamid Vehbi, burada “Bediiizzaman el-Hemedani”
“Fahreddin er-Razi”, “Koca Ragip Pasa”, “Makamat-1 Hariri’nin miellifi Hariri” gibi isimlere yer vermistir. Ayrica
“Eazim-1 Umem” bashig: altinda “Halil b. Ahmed”, “HammaAd er-Raviye”, “Ebii’l-4la el-Mearri”, “Ibn Haleveyh”,
“Miitenebbi”, “Ferazdak” ve “Ebii’l-Kéasim ibn Abbad” gibi isimleri tanitmistir.

Stileyman Nutki’nin hatiralarina bakilirsa Vakit ve Zaman gazetelerinde de basyazarlik yapmistir. Ileride bahsedilecek
olan Megahir-i Islam ve Medrese-i Fiinun kitaplar1 da bu iki gazetede tefrika edilmistir."

Siileyman Nutki Bey’in Anilarinda Hamid Vehbi

Hamid VehbiBey’eaitbelkide en detayli ve kisisel bilgiler Stileyman NutkiBey’in (1853-1924) hatiratinda bulunmaktadir.
Ertugrul Firkateyni Faciasi, Bahriye Kur’a Neferi: Birinci Sene, Istilahdt-1 Bahriye, Muhdrebdt-1 Bahriyye-i Osmaniye
ve Kamiis-1 Bahri gibi eserleriyle meshur, bahriye subay1 ve yazar kimlikleriyle 6n plana ¢ikan Siileyman Nutki Bey’in
hatirati, kendisinin Ham1d Vehbi ile bir donem yakin ¢alismis, onun kariyerine, entelektiiel birikimine ve kisiligine dair
bilgi ve izlenimlere sahip olmus olmasi nedeniyle olduk¢a kiymetlidir. Siileyman Nutki Bey hatiratinda Hamid Vehbi
Bey’in medrese egitiminden sonra Yemen’e gittiginden ve burada Yemen Vilayet Gazetesi’'ni ¢ikardigindan bahseder.
Bu ifade ile Hamid Vehbi’nin medrese egitimi aldig1 ve ilk gorev yeri olan Yemen’de vilayet gazetesini ¢ikardigi bilgisi
teyit edilebilmektedir."

Hamid Vehbi’nin Istanbul’a doniince Tarik ve Ceride-i Havddis gazetelerinde basyazarhik yaptigii belirten Siileyman
Nutki Bey, Hamid Vehbi’nin 1903 yilinda Nafia Meclisi Baskatipligi sirasinda hayatini kaybettigini kaydeder. Mesdhir-i
Islam ve Medrese-i Fiiniin eserlerine atifta bulunurken de “...Hamid Vehbi Bey’in basyazar oldugu Zaman ve Vakit
gazetelerinde tefrika edilmistir...” ifadesi ile bu gazetelerde basyazar olarak calistigim1 ve Siileyman Bey’in Bagdat
seyahatine dair notlar yaymladigini aktarir.’* Hamid Vehbi Bey ile olan yakinhigi ve kendisine denizcilik tizerine
yapmak istedigi yayini i¢in tesviklerde bulundugunu ise su sozlerle aktarmaktadir: ““...1904 senesi Agustosu ailemle
birlikte ad1 gegen mevkie gittim... Bagdat Seydhatnamesi’ni bitirdikten sonra Vakit gazetesi basyazari Hamid Vehbi
Bey’in tesvikleriyle Muhdrebat-1 Bahriyye bagligi altinda simdiye kadar bahriye muharebelerine dair Katip Celebi’nin
yazdig1 eserden baska bir eser olmamasindan dolay1 bunu yazip tefrika etmeye basladim”.'* On béliimden olusan bu
eser Sehzade Siileyman’in Rumeli’ye gegisinden Ruslarin 1853 Sinop Baskini’na kadar gegen siire igerisindeki dnemli
deniz savaglarini konu edinmistir.'?

6 Osmanlt Arsivi (BOA), Babiali Evrak Odast Evraki [BEO], 1068/080042.

7 Osmanli Arsivi (BOA), Yildiz Perakende Evraki Baskitabet Dairesi Maruzati [Y.PRK., BSK], 17/14.

8 Nurcan Bal, Siileyman Nutki Bey’in Hatiralari, (Istanbul: Deniz Ikmal Grup Komutanligi, 2003), 19; Ceride-i Bahriyye, (21 Kaninusani 1318/3 Subat
1903).

9 Murat Hanilge — Ilyas Ak, “Istanbul Gazetelerinin Basyazarlarinin Kaleminden 31 Mart Vak*As1 Oncesi ve Sonras1”, Stratejik ve Sosyal Arastirmalar
Dergisi 2/1 (2018), 8; Nuri Inugur, Basin ve Yayin Tarihi, (Istanbul: Der Yaynevi, 2005), 86.

10 Oz, Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid Vehbi, 38-40.

11 Bal, Siileyman Nutki Bey’in Hatiralari, 86.

12 Bal, Siileyman Nutki Bey'in Hatiralart, 86; Mehmet Korkmaz, “Aydin ve Miitesebbis Bir Bahriye Subay1: Siileyman Nutki Bey’in Hayati (1854-1924)
ve Eserleri”, Tiirk Savas Calismalar: Dergisi 2/2 (2021), 181-186.

13 Inugur, Basin ve Yayin Tarihi, (istanbul: Der Yayinevi, 2005), 86.

14 Bal, Siileyman Nutki Bey’in Hatiralari, 112.

15 Korkmaz, “Aydin ve Miitesebbis Bir Bahriye Subayi1”, 182; Siileyman Nutki, Osmanli Deniz Savaslari (Muhdrebat-1 Bahriye-i Osmaniye), haz.

iskender Pala vd. (istanbul: Deniz Kuvvetleri Yayinlari, 1993).

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 29 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science




Hamid Vehbi’nin denizcilikle ilgili olarak ¢ikardigi Ceride-i Bahriyye gazetesi géz Oniine alindiginda, Siileyman
Nutki Bey’in aktardigi bu anekdot sasirtici degildir. Hatiratinin devaminda ise donemin yayin hayatini etkileyen genel
atmosfere dair birtakim bilgiler de aktaran Siileyman Nutki Bey, “Kur’a Neferi Mehmed Bey”in bes senelik askerlik
hayatin1 burada yayinladiktan birkag¢ giin sonra basin sansiiriiniin yazinin yaymlanmasinin devamina engel oldugunu ve
Hamid Vehbi’nin bir iki ay icerisinde kitap seklinde basim i¢in izin alabilecegini, ertelenir ise bu izni almaya da imkan
bulunamayacagini agiklamasinin ardindan iistiin bir gayret gostermek suretiyle kirk giin i¢inde Sivastapol’a kadar olan
deniz savaglarini bir araya getirerek bastirmay1 basardigini yine bu hatirat araciligiyla 6greniyoruz.'

Yukaridaki ifadelerden Hamid Vehbi Bey’in hayatinin son donemlerinde denizcilik ve askerlik tizerine yazilar nesrettigini
ancak donemin sansiir politikalarindan etkilendigini anliyoruz. Siyasi olarak c¢alkantili ve yogun sansiir uygulamalarimin
yasandigi 20. yiizyilin ilk yillarinda donemin basin-yayin ve entelektiiel ¢evresinin bundan etkilenmemis olmasini
beklemek gercekei bir yaklasim olmaz. Ayrica Siileyman Nutki Bey’in hatiratinda bahsi gegen yayinin, dogrudan siyasi
olmasa bile deniz savaglariyla ilgili olmas1 sebebiyle hem askeri niteligi hem de bahsi gegen yilda artik faal olmayan
donanmay ilgilendirmesi yoniiyle sansiire takilmasi siirpriz degildir. O halde burada iki soru giindeme gelmektedir:
Gazetede tefrika edilemeyip sansiire ugramadan kitap formatinda yaymlanabilmesini saglayan unsur nedir? Bunun bir
tesadiiften 6te gazetelerin ulasilabilirliginin ve kamuoyu iizerindeki etkilerinin kitaplara gére daha fazla oldugu ihtimali
iizerine durulabilir. Tkinci olarak yukarida aktarilan olay arastirmactya Hamid Vehbi’nin yasamimin ge¢ déneminde
entelektiiel hayat1 hakkinda sansiir disinda ne soyler sorusu sorulabilir. Ornegin deniz savaslarma dair bir yazi sansiire
takildiysa yine denizcilikle ilgili olan gazetesi Ceride-i Bahriyye’nin muhtevasi ve sansiire takilmamasini saglayan sey
bu gazetenin padisahin ve Bahriye Nezareti’nin kontroliinde yayin yapan bir ¢esit resmi gazete olma ozelligidir. Bu
sebepledir ki gazetenin 6mrii nispeten uzun soluklu olmustur.

S6z konusu dénemde bilimsel yayinlar da sansiire takilabiliyordu. II. Abdiilhamid’in saltanatinin son yillarinda artan
sanslir uygulamasi yalniz askeri ve siyasi yayinlari degil bilimsel yayinlar1 da olumsuz etkilemisti. Bunun 6rneklerinden
birini Hamid Vehbi ile ¢alismig olan Siileyman Nutki Bey hatiratinda aktarmaktadir. Hamid Vehbi Bey ile tefrika etmeye
calistigl yazinin sansiire ugramadan yayinlanabilmesi igin sarfettikleri emeklerden bahseden Siileyman Nutki Bey,
hatiratinin devaminda gorevinden istifa etmemesi durumunda Mecmiia-i Fiiniin-1 Bahriyye’ye yazdigi teknik yazilarin
da yayimlanmayacagini aktarmaktadir. Bu sart karsisinda istifa etmek yerine yazi yazmaktan vazgecen Siileyman Nutki
Bey’in durumunu iki ay sonra 6grenen Hamid Vehbi Bey ise ne olursa olsun izin almaya calisip yazilar1 yayinlatmay1
basarmistir. Makalesinin denizcilik biliminin ilerlemesi agisindan gerekli oldugunu vurgulayan Nutki Bey bilime
verilmeyen Odnemi ve yonetimin agir sansiir politikalarini elestirmektedir. Aile bireylerinin birbirlerini jurnalledikleri,
baskimin arttigi bir donemde buna maruz kalmamak i¢in kahvede bile oturmamasina ragmen yalan dolana maruz
kaldigm belirtir. Ingiltere’den gelen Nautical Magazine’de yayinlanan “Prepondereous Wave” adli deprem veya deniz
dibinin birden siglasip gel-git olmas1 yliziinden aniden batan gemiler hakkindaki makaleyi goriip benzerini Mecmiia-i
Fiintin-1 Bahriyye’de yazmak istese de sansiire takildigini anlatan Siileyman Nutki Bey bu donemde ¢ikan makalelerin
yaymlanmadan Once bir “fihrist”’e konularak Nazir Pasa’ya gosterilmek suretiyle izine tabi bir bigimde basildiklarini
belirtmektedir.!’

1875’te Osmanli donanmasina katilarak ¢esitli savas gemilerinde gorevli olarak Karadeniz ve Akdeniz’de bulunan,
1890 yilinda ilk kez Deniz Mecmiiasi’ni gikaran, 1897°de Deniz Miizesi’'ni kuran ve 1902 yilinda 25 ciltlik Biiyiik
Britannica Ansiklopedisi’ni Tiitkiye’ye getirmeye tesebbiis ettigi i¢in 1I. Abdiilhamid tarafindan Preveze’ye siirglin
edilen Siileyman Nutki Bey, emekliliginden sonra dahi bilimsel ¢alismalardan uzak durmamistir.'® Ayni zamanda bir
donem Hamid Vehbi Bey ile yakin ¢alismis ve yaym yapmis bir isim olarak donemin sansiir politikalar1 ve 6zellikle
denizcilik 6zelinde verdigi bu ayrintilar Hamid Vehbi’nin son donemlerindeki yayin hayati, bilimsel ve entelektiiel
cevresi ve bilgi liretim sartlar1 hakkinda fikir vermesi agisindan énemlidir.

Hamid Vehb1’nin Eserleri

Hamid Vehbi’nin bahsi gegen bes gazetedeki yazarligi veya basyazarlig yan: sira ti¢ 6nemli eseri oldugu bilinmektedir.
Bunlar yayinlanis sirastyla Yemen Salndmesi, Megahir-i Islam ve Medrese-i Fiiniin isimli ¢aligmalaridir.

Yemen Salnamesi

1879-1882 yillar1 arasinda Yemen valiligi gérevini yiiriiten Ismail Hakki Pasa tarafindan Hamid Vehbi’ye hazirlatilan
ve 1881 yilinda II. Abdiilhamid’e takdim edilen Yemen Salnamesi hicri 1298, 1299, 1302, 1304, 1305, 1306, 1307,
1308, 1311, 1313 ve 1314 senelerinde Vilayet Matbaasi’nda olmak iizere on say1 yayimlanmistir. Salndmede Yemen

16 Bal, Siileyman Nutki Bey'in Hatiralari, 112.

17 Bal, Siileyman Nutki Bey'in Hatiralart, 119.

18 Korkmaz, “Aydin ve Miitesebbis Bir Bahriye Subay1”, 170-195.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 30 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



bolgesinin en dnemli on {i¢ dsdr-1 atika (antika) eserinin ¢izimlerine yer verilmis, 6zellikle de Ma’rib (Sebe) antikalari
gibi Yemen tarihinin ilging yonleri hakkinda kayda deger malumat sunulmustur.' Bu bilgiler arasinda 6rnegin Hz.
Siileyman déneminden kalma, tizerinde insanlar, kuslar ve diger hayvanlarin son derece tuhaf figiirlerinin ve tasvirlerinin
bulundugu giimiis sikkeler, yiizeylerine mucizevi geometrik figiirler ve resimler oyulmus taslar, damga seklinde minik
tas (plakalar), alisiimadik bir sekilde ustaca yapilmis mermer bir kiz basi1 ve Konstantinopolis Imparatoru Konstantin’e
ait i¢ altin sikke 6n plana ¢ikmaktadir.?

Hamid Vehbi bu salndmeyi vatana hizmet gayesiyle ¢ikardigini, halkin egitimi ve modernlestirilmesi i¢in etkili
bir egitim politikasinin izlenmesi gerektigini belirtir. Buradaki yaklasimi San’a gazetesindeki yazilariyla da uyum
icerisindedir. Tyi bir egitimden yoksun kalmis olan halklarin modernlestirilmesi ve yiiksek kiiltiir seviyesine ulastirilmasi
gerekliligine inanan Hamid Vehbi, bu yolda ¢alismalar yapmis, yazilarinda Eski ve Yeni Diinya’dan 6rneklere atiflarda
bulunarak Amerika yerlilerinin modern bilime temastan d6nceki ve sonraki hallerini kiyaslamistir. Amerika toplumunu en
medeni ve refah seviyesi yiiksek toplumlardan biri olarak nitelerken Yemenlilerin az gelismis olsalar da ¢cogunlugunun
sahip oldugu yiiksek zeka sayesinde hizla gelisip medenilesebileceklerine inanmistir.?!

Mesdhir-i Islim

Hamid Vehbi’nin belki de en ¢ok taninan eseri, biyo-bibliyografik (terciime-i hal) bir ¢alisma olan Mesdhir-i Islam’dir.
Bu eserin, 10 yildir gazetecilik ve yayincilik isiyle ugrasan ve ayni zamanda 7arik gazetesi ser-muharrirligini (bag
yazarlig1) ylriiten, 1889 yilinda birinci dereceye memuriyet riitbesine yiikseltilen Hamid Vehbi’nin bes yildir parca

parca yayinladigi, eski tabirle tefrika ettigi 4 ciltlik bir calisma oldugu ve eserin 20 Ekim 1884 tarihinde Sultan II.
Abdiilhamid’e sunuldugu anlasiliyor.?

Mesahir-i Islam yukaridaki arsiv belgesinden de anlasilacag: iizere bes y1l boyunca 32 sayfadan olusan ciizler halinde
yayimlanmissa da 1301/1885 yilinda istanbul’daki Mihran Matbaasi’nda 4 cilt halinde ve toplamda 1614 sayfa olacak
sekilde basilmistir. 50 ciizden olusan eserin cilt diizeni biraz karisik goriinmekle beraber 1 ve 2. ciltler bir arada, 3.
cilt 27-39 ciizleri, 4. cilt de 40-50. ciizleri kapsayacak sekilde organize edilmistir. Eser Ertugrul Gazi’den baglayarak
Islam diinyasinda 6n plana ¢ikmis 51 ismin hayatina ve varsa eserlerine dair bilgiler vermektedir. Ertugrul Gazi
disinda sirasiyla Osman Gazi, Miiellif-i Kdmus Firuzabadi, Orhan Gazi, Gazneli Mahmud, Haccac, Imam Miitahhir,
Uzun Hasan, Kanuni Sultan Siileyman, Me’min, Celaleddin Ekber Han, Timurlenk, Ebu Miislim Horasani, I. Murat
(1. cilt); Tiirkistan Fatihi Kuteybe bin Miislim, Sah Ismail, Abdurrahman el-Emevi, Omer ibn Abdiilaziz, Alparslan,
Yildirim Bayezid, Nizamiilmiilk, Barbaros Hayreddin Pasa, Celebi Mehmed, Abdiilmelik-i Emevi, II. Murad, Velid bin
Abdiilmelik, Gazi Evrenos Bey (2. cilt); Halife Muhammed el-Mutisim, Musa bin Nusayr, Isfendiyarzadeler, Ebu’l-
Abbas es-Seffah, Siileyman bin Abdiilmelik, Imam Suyiti, Germiyanzide Yakiib Bey, imam-1 AzAm Numan bin Sabit,
Abdurrahman-1 Salis, ibn Kemal, imam Gazali (3. cilt); Ebi Diilame, Celaleddin-i RGimi, Selcuklu Sultan1 Meliksah,
Evneroszade Ali Bey, Ala’uddin-i Sel¢uki, Firdevsi, Kopriiliizdde Fazil Ahmed Pasa, Sehzade Siileyman Pasa, Misir
Vilisi Mehmed Ali Pasa, Molla Cami, Halife Mehdi Billah, ibn Hald{in ve Ebu Cafer el-Mansir (4. cilt) eserde yer alan
isimler arasindadir.?

Megdéhir-i Islam, Muallim Naci, Ahmed Rasim, Yenisehirlizade Halid Eyiip, Bursali Mehmed Tahir, Halid Ziya Usakligil
gibi donemin {inlii yazarlarinin 6vgiilerine mazhar olmustur. Muallim Naci 1884°te ¢cikardig: “kivilcim” anlamina gelen
“Serdre” isimli siir kitabinin 6n séziinde Terciimdn-1 Hakikat yazar1i Hamid Vehbi’nin bu eserin isim babasi oldugunu
taktir ve tesekkiirlerini sunarak ifade etmistir.?*

Hamid Vehbi’nin Megsdhir-i Isldm eseri sonraki donemlerde birgok miiellifin eserine kaynaklik teskil etmistir. Bunlar
arasinda Muallim Nizdmeddin Bey’in Umimi Tarih’i, Abbas el-Azzavi’nin Tdrihu Irak beyne Ihtildleyn’i, Ismail
Hakki Uzungarsili’'nin Karesi Vilayeti Tarihgesi, Ahmed Refik Bey’in Meshur Osmanli Kumandanlari, Osman Senai
Bey’in Tarih-i Harb’i, Mustafa Nuri’nin Talim-i Kavdid-i Kitdbet’1, Manastirhh Bahaeddin’in Eyydm-1 Girizan’1, Resad
Bey’in Miikemmel Insd’s1, Ali Seydi Bey’in Mekatib-i Sultdniye Sakirdanina Mahsiis Devlet-i Osmaniye Tarihi, Ibnii’l-
Emin Mahmud Kemal’in Sabih’i, Manastirli Mehmed Rifat’in Mecdmiu’l-Edeb’i, Muallim Naci’nin Talim-i Kirdat'1,
Haci Resid Pasa’nin Hazret-i Imam-1 Azam in Siydsi Terciime-i Hali, Mehmed Sakir Pasa’nin Yeni Osmanli Tarihi,
Stileyman Nazif’in Hitabe’si ve Besim Atalay’in Tiirk Biiyiikleri veya Tiirk Adlar: isimli kitab1 bu eserlere 6rnek olarak

19 Hiiseyin Giirsel Bilmis, “1880-81 Tarihli Yemen Salnamesinde Marib Antikalari: ismail Hakki Pasa’nin Valiligi Déneminde Yemen’den Istanbul’a
Gonderilen Arkeolojik Eserler”, Sanat Tarihi Yilligi 32 (2023), 121-122.

20 Ursinus, “San‘a’. Eine amtliche osmanische Provinzzeitung im Jemen”, 115.

21 Ursinus, “San‘a’. Eine amtliche osmanische Provinzzeitung im Jemen”, 118-119.

22 Osmanli Arsivi (BOA), [rade Taltifat Evraki [LTAL], 46/13; Osmanh Arsivi (BOA), Yildiz Perakende Evraki Baskitabet Dairesi Maruzati [Y.PRK.,
BSK], 17/14; Osmanli Arsivi (BOA), [rade Dahiliye [I.DH], 1199/93884.

23 Bahir Selguk, “MESAHIR-1 ISLAM (VEHBI)”. Tiirk Edebiyati Eserler Sozhigii (Erisim 06 Kasim 2025)

24 Oz, Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid Vehbi, 55-57.

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 31 iSLAM BILIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

2025 Journal for the History of Islamic Science



gosterilebilir.

Hamid Vehbi zaman zaman donemin 6nemli ilim ve fen eserlerine takrizler de yazmistir. Bunlar igerisinde Maadin Heyet-i
Fenniyesi Bag Katibi Serkiz Orpilyan ile eski Amasya niifus memuru Seyyid Abdiilzdde Mehmed Tahir tarafindan daha
onceki ilimler tasnifi kitaplarinin sentezi tarzinda hazirlanan ancak onlarin kapsamadig1 veya ihmal edilen bilgilere de
yer veren bir nevi modern bibliyografya eseri mahiyetindeki Mahzenii’l-Uliim (1891, Sirket-i Miirettibiye Kiitiibhane
ve Matbaasi) adli esere yazmis oldugu takriz oldukea dikkat ¢ekicidir. Bu takrizde 6zetle, Katip Celebi’nin Kesfiizziintin
eserinden sonra boylesine hasreti ¢ekilen ilmi eserlerin yaymlanmasimin mutluluk verici oldugunu, Bati’da bibliyografya
ad1 verilen ve biiylik 6nem tastyan bu ilme kars1 ilginin giin be giin artmasinin ne kadar 6nem arz ettigini belirtmis ve
yazarlarina taktir ve tesekkiirlerini bir siir esliginde sunmustur.?®

Medrese-i Fiiniin

19. yiizyihin ikinci yarisi, Osmanli Imparatorlugu’nda bilimin toplumsal goriiniirliigiiniin hizli bigimde arttig1; yeni
egitim kurumlari, terciime hareketleri ve matbuatin birlikte isledigi bir bilgi dolasimi rejiminin kuruldugu dénemdir.?”’
Bu baglamda bilim dergileri, yalnizca teknik malumati aktaran araglar degil, ayn1 zamanda modernlesme diisiincesinin
giindelik dile gevrildigi, “merak” duygusunun kamusal erdeme déniistiiriildiigii platformlardir. iste Medrese-i Fiiniin,
bu islevsel doniisiimiin Osmanli’daki en erken ve 6zgiin drneklerinden biri olarak bilim ile toplum arasindaki arayiizii
olusturur.

Kapak sayfasinda “fiiniin ve madrifeden bahs ider ve ciiz ciiz negr olunur mecmiia” olarak betimlenen Medrese-i Fiiniin
dergisinin yazart Hamid Vehbi, birinci sayinin mukaddimesinde Avrupa’daki fen dergilerinin ¢okluguna karsilik,
Arap ve Tiirk diinyasinda benzer yayinlarin azhigindan duydugu “teessiirii” agikca dile getirir ve dergiyi bu boslugu
doldurmak igin hem Tiirk¢e hem de Arapca hazirladigini vurgular.®® Bu vurgu, bilimin yalniz uzman gevrelere degil,
cok dilli imparatorluk kamusuna da yoneldigini; dolayisiyla bilginin dolasiminin siyasi ve kiiltiirel bir mesele olarak
kavrandigini gosterir.”

Avrupa’da ayni yillarda Nature, La Science Illustrée, Les Mondes, Cosmos gibi dergiler, resim ve semalarla desteklenmis,
aciklayici-tasvir edici ve sade bir tislup gelistirmekteydi.*® Medrese-i Fiiniin’un tslubu da bu ¢izgiyle paralel olmakla
beraber igerigi yerli epistemik baglama terciimesi agisindan ayrisir. Yazarin “medrese” kavramini sahiplenerek “fintin”
ile yan yana getirmesi, gelenegin otoritesi ile modern bilimin yontemini ¢arpistirmak yerine uzlagtirici bir dil 6nerdigini
gostermektedir.

Vilayet gazetelerinin (6r. Yemen, Selanik, izmir) fenni notlar1 kamuya agtig1 bir dénemde Medrese-i Fiiniin fenni
konular1 sistematik, dgretici ve metodolojik bir kurgu icinde sunarak tagra basininin sinirlarini asar; bilimi “merakin
kurumsal formu” olarak orgiitler. Son kertede Medrese-i Fiiniin, Osmanli’da bilimin kamusallagsmasini; dil, igerik ve
gorsellestirme teknikleri lizerinden “yeni” bir okurluk kiiltlirline baglayan erken bir girigimdir.

Hamid Vehbi, Medrese-i Fiintin’u “maarif hizmeti’nin pargasi olarak kurgular: bilim, yalniz teknik ilerlemenin degil,
ahlaki olgunlagsmanin da teminatidir. Bu ¢er¢cevede dergi, Osmanli diigiincesinde bilimi “kavramsal” olmaktan ¢ikarip
“kiiltiire]” bir gerceklik haline getirir; okur, pasif tiikketiciden aktif 6grenene evrilir.*!

Igerik diizleminde dergi; fizik, kimya, tip, biyoloji, zooloji, botanik, anatomi, astronomi, cografya, tarih, istatistik,
gastronomi, antropoloji ve fen tarihi gibi disiplinleri yan yana getirerek 19. yiizyilin ansiklopedik bilgi anlayisini tasir.
Boylece konu hiyerarsisi yerine kapsayici bir merak diizeni inga eder; bilgi tiirleri arasindaki gecisler dogrudandir.

Medrese-i Fiintin’da birbirinden ilging konulara yer verilir. Asagidaki tabloda yer alan basliklar dergide yer verilen
konular hakkinda bir fikir verecektir. Goriilecegi gibi konular birbirinden kopuk ve oldukga cesitlidir. Konu basliklar
okuyucuda merak uyandiracak niteliktedir.

25 Oz, Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid Vehbi, 45-47.

26 Oz, Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid Vehbi, 59.

27 Osman Bahadir, Cumhuriyetin ilk Bilim Dergileri ve Modernlesme (Istanbul: Izdiisiim Yaymlari, 2001), 9.

28 Hamid Vehbi, Medrese-i Fiiniin, Sayt 1, Mukaddime (Istanbul: Matbaa-i Amire, 1300), 1-2.

29 Mustafa Cirpan, Bir Osmanli Entelektiieli Hamid Vehbi ve Medrese-i Fiiniin Incelemesi (Istanbul: Istanbul Teknik Universitesi, Fen Bilimleri Enstitiisii,

Yiiksek Lisans Tezi, 2023), 54.

30 James McClellan, Science and Culture in the 19th Century Press. (Cambridge: Harvard University Press, 2003), 44.

31 Curpan, Bir Osmanl: Entelektiieli Hamid Vehbi, 58-68.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 32 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGIs Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Tablo 1. Medrese-i Fiiniin Dergisindeki Makale Basliklar1

Makaleler

Aciklamasi

Mebhas-i Hilkatde ve Diinyanin Derece-i Kidemi Hakkinda
Islam ve Avrupa Hukemdsindan Bazilarimin Hiildsa-i Efkdrt

Insanin yaratilisinda diinyanin yasinin ne kadar
oldugu hakkinda Islam ve Avrupa filozoflarinin baz1
disiinceleri

Nev-i Beserin Kiire-i Arza Yayilmasi

Insanoglunun yeryiiziine yayilmasi

Korkusuz ve Rahat¢a Uyumanin Fennen Ustilii

Korkusuz ve rahat uyumanin bilimsel yontemi

Ucar Baliklar

Miiliik-i Himyeriye ve Tebdbi’a

Himyeri ve Tebabi’a hiikiimdarlari

A’mal ve Esgal Itibartyla Miiddet-i Hayat

Faaliyetler ve mesguliyetler agisindan yasam siiresi

Hayvéndtin Omr-i Tabiisi

Hayvanlarin Dogal Omiirleri

Cin’de Ehl-i Islamin Siret-i Intiséri

Cin’de Miisliiman topluluklarin yayilmasi

Kurin-1 Vusta Halkimin Hayvandti Muhdkemesi

Orta ¢ag halkinin hayvanlar1 yargilamasi

Agniya ve Fukard Beyninde Muvdzene-i Haydt

Zengin ve fakirlerin 6miir dengeleri

Insan Nasil ve Ne Vakit Yaratildi?

Memalik-i Miitemeddinede Cikan bi’l-Ciimle Gazetelerin
Istatistiki

Modern iilkelerde ¢ikan gazetelerin istatistiki

Bazi Nebatdt ve Escdrin Menge’leri

Baz bitkilerin ve agaglarin kokenleri

Ehrdm-1 Misiriyyenin Sebeb-i Bindsi

Misir piramitlerinin insa sebebi

Mitoloji-Yahud-Umem-i Kadimenin Esndmi

Mitoloji-veya-eski topluluklarin putlari

Telgrafin Siir ati

Gayet Kadim Iki Agac

Cok eski iki agag

Haritann Ihtiré1

Haritanin icadi

Cinlilerin Tavuk Altinda Balik Yetigtirmesi

Kiirre-i Arz Sekenesi Vefeyatinin Miivazenesi

Yeryiiziindeki insanlarin 6liim oranlart

Kiirre-i Arzin Miktar-1 Nebdtat ve Hayvandti

Yerytiziindeki bitki ve hayvan sayist

Stiliiniin Mudarebe-i Sahsiye Hakkinda Bir Fikra-i Hikemi-
yesi

Siiliiniin sahsi kavgasi hakkinda hikmetli bir fikra

Hayvandtin Omr-i Tabiiyesi
(Birinci Niishadan Mdba’d)

Hayvanlarin dogal dmiirleri
(Birinci bolimiin devami)

Miiskiratin Zarari

Sarhosluk verici igeceklerin zarari

Ziyanmin Derece-i Seyri ve Te Siri

Is1g1n hiz1 ve etkisi

Baliklardan Bir Nevi’nin Suret-i Garibe-i Tendsiilii

Bir balik tiiriiniin garip bir sekilde iiremesi

Teneffiis-i Sinai-Yahud-Mevt-i Zahiriden Kurtulmak

Suni teneffiis-veya-bariz 6liimden kurtulmak

Bedith Ne Dimekdir?

“Bedih” kavrami lizerine yorumlar

Buzun Kuvve-i Mukdvemeti

Buzun dayaniklik derecesi

Kahvenin Keyfiyet-i Tarihiyesiyle Havdss-1 Vesdiresi

Kahvenin tarihi ve diger 6zellikleri

Sokratin Teehhiil Hakkinda Fikr-i Hikemiyesi

Sokrat’in “evlenme” hakkindaki hikmetli goriisii

Kiirk

Uykunun Mahiyeti ve Garaibiyle Kism-1 Sind’isi

Uykunun mahiyeti ve tuhafliklar

Cin’de Me kilat

Cin’de yiyecek maddeleri

Fen Nokta-i Nazarindan Sems ile Kiire-i Arz Sekenesinin
Istikbali

Bilimsel a¢idan Giines ve Diinya’nin gelecegi

Maymunlarin Tebai’ve Ahval-i Garibesi

Maymunlarin 6zellikleri ve tuhaf halleri

Barut, Top, Tiifenk Iki Bin Sene Evvel Var Mi Idi Yok Mu
Idi?

Kahvenin Keyfiyyet-i Tarihiyyesiyle Havas ve Sairesi
(3. Ciizden Maba’d)

Kahvenin tarihi, 6zellikleri vs.
(3. Ciiziin devami)

Bazi Seylerin Tarih-i Ihtird’1

Bazi icatlarin tarihi: koriik, cam, kum saati, k&gt

Amerika’da Kediler Ekspozisyonu

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
Aralik / December
2025

33 ISLAM BILIM TARIHI

ARASTIRMALARI DERGISI

Journal for the History of Islamic Science



Islam’da Polis

Bir Latife-i Fenniye

Fenni bir saka

Uykunun Mahiydt ve Gardibiyle Kism-1 Sindisi
(Ikinci Niishadan Mdba’d)

Uykunun 6zellikleri ve ilging yonleri
(kinci niishanin devamu)

Cin’de Me’kiildt-1 Garibe
(Uciincii Niishadan Bakiye)

Cin’deki tuhaf yiyecekler
(Ugiincii niishanin devami)

Saba Hiikiimdarlar: (Birinci Niishadan Bakiye)

Saba Hiikiimdarlar1 (Birinci niishanin devami)

Dimagin Sikleti ve Aklin Kesreti ve Killetinin Sebebi

Beynin agirligi ve aklin miktarinin sebebi

Cin Stru

Cin Seddi

Hayat ve Memat

Yagam ve 0lim

Hind Yilanlar

A’mdk-1 Bihdr

Denizlerin derinlikleri

Asr-1 Hicriden Kalma Bir Kal’a (Ispanya’da)

Hicri asirdan kalma bir Ispanyol kalesi

Mezar Torpili

Mezar soyucularina kars1 patlayici torpiller

Tefekkiirat-1 Hikemiyye

Hikmetli Diigiinceler

Maymunlarin Tabd’i ve Ahval-i Garibesi
(Dérdiincii Niishadan Mdba’d)

Maymunlarin tabiat1 ve tuhaf halleri
(Dordiincti niishanin devami)

Karincalarin Muhafizlikda Istihdéam:

Karincalarin bazi zararli haserata kars1 kullanilmasi

Fars Padisahlarimin Bir Garib Adeti

Kiire-i Arz Uzerinde Mevcid Olan Simendiiferlerin Mikdar:

Diinya tizerindeki trenlerin sayisi

Himyer ve Tebabi’a Padisahlart
(Dérdiincii Numaradan Mdba’d)

Himyer ve Tebabia Padigahlari
(Dordiincii numaranin devami)

Saat Hakkinda Ma’limat

Milel-i Muhtelife Nezdinde Zaman Hesabi

Cesitli milletlerin zaman hesaplari

Servet-i Arziye

Topraktan ¢ikartilan degerli madenler

Saikadan Kaynakl Vefayat

Yildirim Carpmasinin Yol Agtigi Oliimler

Nakl-i Dem

Kan nakli

Medeniyyetin Haydt-1 Begeriyye Uzerine Te sirdt:

Medeniyetin Insan Hayat: Uzerindeki Etkileri

Romalilarin ‘Aka’id-i Garibesi

Romalilarin tuhaf inanglari

Paymu Karilar

Meksika’da Paymu kabilesindeki kadinlar

Kar ile Ezmine-i Kadime Sitds1 Hakkinda Ma limdt

Kar ve eski zaman kislar1 hakkinda bilgiler

On Sekiz ‘Aswrdan Beri Paris’in Hasil Etdigi Viis at

18 asir boyunca Paris sehrinin genislemesi

Ma’rib Melikleri (5. Numaradan Maaba’d)

Marib Hiikiimdarlari (5. numaranin devami)

Abahile Siildle-i Hiikiimdarisi

Ababhile Hiikkiimdarlik Siilalesi

Ifide-i Mahsiisa

Ozel Agiklama (Roma Hakkinda)

Gard’ib-i Hadisdt-1 Cevviye

Garip hava olaylar1

Kadinlarin Siitiinden Miitehassil Vefeyat

Kadn siitiiniin yol agtig1 6liimler

Insanda Zehir

Harb

Savas

Romalilarin Akdid-i Garibesi

Romalilarin Tuhaf inanglari

Tabib-i Meshiir Ibnii'n-Nefisin Muhtasaren Tarih-i Umiimu

Meshur hekim Ibn Nefis’in tip tarihiyle ilgili 6zet
kitab1 (Ibn Sina’nin kitabinin dzeti)

Aldt-1 Carihe-i Kadime

Eski ¢aglardaki yaralayici aletler

Kahvenin Havdssi1 ve Hazm Uzerine Te sirdt
(Dérdiincii Niishamizdan Maba'd)

Kahvenin 6zellikleri ve sindirim tizerindeki etkileri
(Dordiincii niishanin devami)

Gine-i Cedid Ahadlisinin Ba’z1 Halleri

Yeni Gine halkinin bazi halleri

Infi’alat-1 Nisvdniyenin Cenin Uzerine Te siri

Hamile kadinlarin yasadiklari siddetli {iziintiiniin
cenin tizerindeki etkisi

Uyku Bendinin Mdbad ve Hitami

Uyku bahsinin devami ve sonu

ISLAM BIiLIM TARIHI

ARASTIRMALARI DERGISI

Journal for the History of Islamic Science

34 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
Aralik / December

2025



Avrupa’nin meshur mabetlerinin kag kisi alabildigi/

Avrupa Maabid-i Meshiiresinin Derece- Isti’abi .
kapasitesi

Kahve Bendinin Maba’di ve Hitami Kahve konusunun devami ve sonu

Bilad-1 Miitemeddinedeki Etibbanin Niifiis ile Mukdyesesi | Gelismis tilkelerdeki doktorlarin niifusa gére orant
Ma 'rib’in Medeniyet ve Ma 'miiriyet-i Miinkarizasi Ma’rib’in yok olmus medeniyeti

Kaynak: Hamid Vehbi, Medrese-i Fiiniin, Istanbul: Matbaa-i Amire, 1300.

Dergide yer verilen 86 makalenin bilim dallarina gore dagilimini asagidaki tablodan takip edebilmek miimkiindiir.

Tablo 2. Medrese-i Fiiniin Dergisindeki Bilim Dallartyla ilgili Konu Dagilimi

Bilim Alani Makale Sayisi
Tarih/Antropoloji/Sosyoloji/Din/Felsefe/Kiiltiir 28
Tip/Biyoloji/Psikoloji 14
Zooloji/Botanik 12
Teknoloji/insaat/Ulasim/Sehircilik/Madencilik 7
Astronomi/Cografya 6
Askerlik/Savas/Silahlar 6
Gastronomi 6
Fizik (Isik, Is1, Zaman, Saat, Mukavemet vs) 5
Diger 2
TOPLAM 86

Kaynak: Hamid Vehbi, Medrese-i Fiiniin, Istanbul: Matbaa-i Amire, 1300.

Sekiz say1 olarak ¢ikan dergide tabloda bilim alanlarma gore dagilimi verilen 86 makale yayimlanir. Bu makalelere, bazi
satirlar arasina serpistirilen hikmetli s6zler ve siirler dahil edilmemistir. Bu dagilim, derginin doga bilimleri merkezli
ancak diger bircok bilim dalin1 da ihmal etmeyen ansiklopedik karakterini ortaya koymaktadir.

Hamid Vehbi’nin metinleri, “terakki—maarif—tecriibe” li¢lemesi etrafinda sekillenir. “Tecriibe/fenni ustl” vurgusu,
Bacon/Comte ¢izgisindeki pozitivist yontemin Osmanli’daki yerli adlandirmasidir; fakat bu ¢erceve dini duyarlilikla

catismak yerine onu eslik eden bir zemin olarak diisiiniir.>> Bu uzlastirici durus, bilimi “inanca kars1 degil, cehle kars1”
konumlandirir.®

Derginin 6zellikli katkilarindan biri, kaynak gosterme bilincinin filizlenmesine aracilik etmesidir. Hamid Vehbi, kimi
yazilarda Avrupa menseli metinlere atif yapar; kimi yerde “risalelerde goriildigli lizere” gibi dolayh referanslarla
bilimsel etikten s6z agar. Bu tavir, Osmanli basininda bilimsel yazim adabinin yerlesmesinde erken bir adimdir.**

Kurumsal diizeyde bakildiginda dergi, Dariilfiinun cevresindeki terclime hareketi, Mekteb-i Tibbiye ve Bahriye
matbuatindaki teknik yayim diizeniyle etkilesim halindedir; i¢erikteki anatomi—kimya—mekanik metinleri bu kurumsal

ekosistemin gereksinimleriyle de ortiisiir. Boylece Medrese-i Fiiniin, okul ile matbaa, miifredat ile kamuoyu arasindaki
akist hizlandiran bir ara kurum rolii tistlenir.

Hamid Vehbi’nin Medrese-i Fiiniin’un mukaddimesinde dile getirdigi “Londra—Paris te fen dergileri ¢ok, bizde yok”
tespiti, popiiler bilimin yoklugunu yalniz nicelik farki olarak degil, kamusal kiiltiir sorunu olarak da okur.*® Medrese-i
Fiiniin, bu eksikligi iki stratejiyle karsilar: sade bir Tiirk¢e anlatim ve ¢ift dilli (Tiirkge—Arapga) yayinla imparatorlugun
farkli okurluklarini birbirine baglamak. Anlatim, modern bilim iletisiminin erken bir 6rnegidir: benzetme, hikayelestirme,
deney Onerisi. “Garaib-i Hadisat-1 Cevviye”de gok olaylan “eger giines bir demir kiire olsaydi...” gibi sezgiyi tetikleyen
ctimlelerle agiklanir; “Su ve Hava Hakkinda” baglikli yazisinda okurdan bir kéase su lizerinde dalgacik gozlemi yapmasi

32 Selguk Aksin Somel, Osmanli’da Egitimin Modernlesmesi (1839-1908) (Ankara: Iletisim Yayinlar1, 2019), 47.

33 Cirpan, Bir Osmanli Entelektiieli Hamid Vehbi, 70.

34 Cirpan, Bir Osmanli Entelektiieli Hamid Vehbi, 74.

35 Hamid Vehbi, Medrese-i Fiiniin Sayt 1, Mukaddime.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 35 iSL AM BILIM TARIHI
Aralik / December

ARASTIRMALARI DERGISI

2025

Journal for the History of Islamic Science



istenir. Boylece bilim, otoritenin s6zii olmaktan ¢ikip gézlemin deneyimi haline gelir.’¢

“Telgrafin Siir’ati” gibi metinler, teknolojik hizin “medeniyetin ruhu” olduguna dair bir sivil ilerleme tahayyiilii
kurar; “Insan Nasil ve Ne Vakit Yaratildi?” yazisi ise evrim tartigmalarini islami referanslarla mezcederek Osmanli
pozitivizminin uzlastirici ¢izgisini 6rnekler.’” Bu sayede bilim, ahlaki-siyasal bir semantige kavusur; bilmek, yurttaglik
odeviyle iliskilendirilir.

Sosyolojik diizlemde, derginin hedefledigi okur profili Dartiilfiinun ve mektep gengligi, memur—kalemiyeden miinevverler
ve orta sinif okurlardir; dershane—kahvehane—kiraathane {iggeninde metinler dolasima girer. Kisa ciizler halinde yayin,
diisiik kagit maliyeti ve erisilebilir dil, bu dolasim1 kolaylastirir; sansiir, siyasal polemige girilmedik¢e fen yazilarina
dogrudan engel olmaz.

Sonuc: Medrese-i Fiiniin’un Mirasi

Hamid Vehbi, medrese ve ulema gevrelerinde yetismis, geleneksel ilmi birikime sahip olmakla beraber Bati’da yasanan
ilm1 gelismeleri takip eden, donemin 6nde gelen gazetelerinde bas yazarlik yapan, zamaninin meshur yazarlartyla
iletisim halinde olan entelektiiel bir kisilik olarak karsimiza ¢ikar. Ulkesinin bilimsel anlamda gelismesi i¢in yazdig
yazilar, hizmet aski, idealizmi, maarif anlayisi, halktan kopuk olmamasi ve halkin egitimine verdigi nem gibi unsurlar
onu 0zel bir 6rnek olarak 6n plana ¢ikarir.

Medrese-i Fiinun dergisi 15 Safer 1300 (26 Aralik 1882)-15 Cemaziyelevvel 1300 (24 Mart 1883) arasinda yalniz
sekiz say1 cikar. Ekonomik zorluklar, kagit-matbaa maliyetleri, abonelik yapisinin zayifligi ve simirli okur tabani
derginin stirdiiriilebilirligini zorlar; fakat niifuz siireden degil tislup—dil-yontem mirasindan gelir. Dergideki terim rejimi
kritiktir, “tecriibe, teori, mekanik” gibi Fransizca kokenli kavramlarin Tiirk¢e ve Arapga karsiliklarla birlikte kullanimu,
Tiirkge bilim dilinin erken sozligiinii olusturur; bu ¢izgi Mecmiia-i Fiiniin-1 Bahriyye ve Servet-i Fiiniin gibi dergilerde
stirecektir. Ayrica, derginin bilimsel igerigi de sonraki bilim dergilerinde artarak yer almaya baslayacak ve “bilim tarihi”
aragtirmalarina uzanan siireci besleyecektir. Ozellikle dergide tabiat bilimlerine yapilan vurgu sonraki ¢alismalar igin bu
alanlarin genel inceleme kategorileri olarak ele alinmasinda da yol gosterici olacaktir.

Medrese-i Fiinin’daki bigimsel olarak kisa—numarali ciizler, konuya gore smiflama, gorsellerin (sema, diyagram)
ogretici kullanimi sonraki dergilere pedagojik model olacak, bu “Ogretici kisa form”, Cumhuriyet dénemi popiiler
bilim yaziminda da yanki bulacaktir. Derginin asil mirasi, bilimi ahlaki sorumlulukla iligkilendiren séylemidir. “Maarif
hizmeti” bilimi yalnizca 6grenilecek bilgi degil, kamusal gorev haline getirmektedir; I1. Mesrutiyet sonrasi yurttaglik ve
“maarif-i umiimiye” diislinceleri bu semantik alanin siirekliligini gosterecektir.

Bir tiir olarak dergi ve gazetelerin ya da yeni bir aktarim formu olarak ansiklopedilerin bilim tarihi ¢alismalarina konu
olma potansiyeline dikkat ¢cekmek, bu kaynaklara yonelik yeni ¢alismalarin bilim tarihi alanina yeni veri ve agilimlar
saglamasina katkida bulunmak makalemizin nihai gayesidir.

36 Cirpan, Bir Osmanl Entelektiieli Hamid Vehbi, 79-83.

37 Cirpan, Bir Osmanli Entelektiieli Hamid Vehbi, 81; Somel, Osmanli’da Egitimin Modernlesmesi, 48.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 36 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Kaynak¢a
Cumhurbaskanh@ Osmanh Arsivleri

BOA. Osmanli Arsivi. Irade Dahiliye [ DH]. 820/66150.

BOA. Osmanli Arsivi. Irade Dahiliye [I.DH]. 1199/93884.
BOA. Osmanli Arsivi. Irade Dahiliye [ DH]. 1252/98273.
BOA. Osmanli Arsivi. Irade Dahiliye [LDH]. 1199/93884.

BOA. Osmanli Arsivi. Babiali Evrak Odast Evraki [BEO]. 73/5429
BOA. Osmanli Arsivi. Babiali Evrak Odast Evraki [BEO]. 71/52717.
BOA. Osmanli Arsivi. Babiali Evrak Odast Evraki [BEO]. 1068/080042.

BOA. Osmanli Arsivi. Irade Taltifat Evraka [1. TAL]. 46/13.
BOA. Osmanli Arsivi. Yildiz Perakende Evraki Bagskitabet Dairesi Maruzati [Y.PRK., BSK]. 17/14.
BOA. Osmanli Arsiv.i Yildiz Perakende Evraki Tahrirat-1 Ecnebiye ve Mabeyn Miitercimligi [Y.PRK., TKM]. 7/88.

Kitap, Makale ve Tezler

Bahadir, Osman. Cumhuriyetin Ilk Bilim Dergileri ve Modernlesme, Istanbul: Izdiisiim Yaymlari, 2001.
Bal, Nurcan. Siileyman Nutki Bey’in Hatiralar1. Istanbul: Deniz Tkmal Grup Komutanlig1, 2003.

Bilmis, Hiiseyin Giirsel. “1880-81 Tarihli Yemen Salnamesinde Marib Antikalari: [smail Hakki Pasa’nin Valiligi Déneminde Yemen’den Istanbul’a
Gonderilen Arkeolojik Eserler”. Sanat Tarihi Yillig1 32 (2023), 115-140.

Cirpan, Mustafa. Bir Osmanli Entelektiieli Hamid Vehbi ve Medrese-i Fiiniin Incelemesi. Istanbul: Istanbul Teknik Universitesi, Fen Bilimleri
Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2023.

Hamid  Vehbi. Yemen Salnamesi, Birinci  Defa. Vilayet =~ Matbaasi, 1298/1880-1881. https://kutuphane.ttk.gov.tr/
resource?itemld=302136&dkymlId=55281).

Hamid  Vehbi. Medrese-i ~ Fiiniin, Sayr I, Mukaddime. Tstanbul: Matbaa-i Amire, 1300 https:/kutuphane.ttk.gov.tr/
resource?itemld=295128&dkymld=57552).

Hamid Vehbi. Mesdhir-i Islam. Istanbul: Mihran Matbaas1, 1301/1883-1884.

Hanilge, Murat — Ak, Ilyas. “Istanbul Gazetelerinin Basyazarlarmin Kaleminden 31 Mart Vak‘Asi Oncesi ve Sonras1”. Stratejik ve Sosyal
Arastirmalar Dergisi 2/1 (2018), 1-32.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Modernlesme Siireci Iginde Osmanl Devleti’nde ilmi ve Mesleki Cemiyetlesme Hareketlerine Genel Bir Bakis”. Osmanli
IImi ve Mesleki Cemiyetleri: 1. Milli Tiirk Bilim Tarihi Sempozyumu. haz. Ekmeleddin Thsanoglu. 1-31. Istanbul: Istanbul Universitesi
Edebiyat Fakiiltesi Yayinlari, 1987.

Inugur, Nuri. Basin ve Yayin Tarihi. Istanbul: Der Yaymevi, 2005.

Korkmaz, Mehmet. “Aydin ve Miitesebbis Bir Bahriye Subayi: Siileyman Nutki Bey’in Hayati (1854-1924) ve Eserleri”, Tiirk Savas Calismalar
Dergisi 2/2 (2021), 170-195.

McClellan, James. Science and Culture in the 19th Century Press. Cambridge: Harvard University Press, 2003.
Mehmed Tahir, Bursali. Osmanli Miiellifleri. haz. M. A. Yekta Sarag. 3 cilt. Ankara: TUBA, 2016.

Nutki, Siileyman. Osmanli Deniz Savaslart (Muhdrebat-1 Bahriye-i Osmdniye). haz. Iskender Pala vd. Istanbul: Deniz Kuvvetleri Yayinlari, 2.
Basim, 1993.

Oz, Mustafa Emin. Tanzimat Ikinci Dénem Yazarlarindan Hamid Vehbi. Istanbul: Matruska Yaymlari, 2024.
Ozdemir, Nihal. Konaklardan Cemiyetlere, Kahvehanelerden Mecmualara Osmanli’da Yeni Bilimin Kamusallasmas:. Istanbul: Otiiken, 2024.

Selguk, Bahir. “MESAHIR-i ISLAM (VEHBI)”. Tiirk Edebiyat: Eserler Sozhigii. Erisim 06 Kasim 2025, http:/tees.yesevi.edu.tr/madde-detay/
mesahir-i-islam-vehbi.

Somel, Selguk Aksin. Osmanli’da Egitimin Modernlesmesi (1839-1908). Ankara: {letisim Yayinlari, 2019.

Ursinus, Michael. “San‘a’. Eine amtliche osmanische Provinzzeitung im Jemen”. Die Welt des Islams 1/4 (1989), 101-124.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 37 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

202 5 Journal for the History of Islamic Science



Science is Glocal: Historiographical Perspectives
on the Circulation Of “Newtonianism”

Bilim Glokaldir: Newtonculugun Dolasimina Dair
Tarih Yazimsal Perspektifler

Derya Gurses Tarbuck®
Dhruv Raina**
Sebastian Molina Betancur***

Zhaoyuan Wan****

*Dog. Dr., Bahgesehir Universitesi, iktisadi, Idari ve Sosyal Bilimler Fakiiltesi, Sosyoloji Boliimii,
derya.tarbuck@bau.edu.tr
ORCID: 0000-0003-3085-0447

**Prof. Dr., Jawaharlal Nehru University, Zakir Husain Centre for Educational Studies, School of Social
Sciences, dhruv@mail.jnu.ac.in

ORCID: 0000-0002-3251-4191

***Dr., Universita degli Studi di Milano, sebastian.molina@unimi.it

ORCID: 0000-0002-3250-3409

*#**%Dog. Dr., Beijing Normal University, wanzy9@bnu.edu.cn

ORCID: 0000-0003-3378-7885

Makale Bilgisi: Arastirma Makalesi | Research Article
Gelis Tarihi: 11/11/2025

Kabul Tarihi: 16/12/2025

Yayin Tarihi: 31/12/2025

ISLAM BIiLIiM TARIHI 38 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Science is Glocal: Historiographical Perspectives on the Circulation Of “Newtonianism”

Abstract

This article proposes a glocal historiographical approach to understanding the global circulation of Newtonianism between the eighteenth and
twentieth centuries. Drawing on Roland Robertson’s concept of glocalization, it argues that while modern science aspires to universal validity, it
is continually reshaped within specific intellectual, institutional, and material contexts. By examining the reception of Newtonian ideas in China,
India, and Latin America, the study challenges diffusionist models that depict scientific knowledge as emanating linearly from Europe. Instead,
it highlights how Newtonian science was negotiated, translated, and reconfigured in diverse settings, giving rise to locally grounded yet globally
connected scientific practices.

The article situates this perspective within broader historiographical shifts, including critiques of Eurocentrism, postcolonial and feminist
science studies, and the rise of transnational histories of knowledge. Through cases such as the adaptation of Newtonian mechanics within Indian
mathematical traditions, the pedagogical reforms shaped by José Celestino Mutis in New Granada, and the selective appropriation of Newtonian
principles in Imperial China, the study demonstrates that scientific concepts acquire meaning through processes of cultural translation and
contextual reinterpretation.

By foregrounding these encounters, the article advances the notion of “situated universality,” suggesting that scientific universality emerges not
from uniformity but from the negotiated outcomes of glocal interactions. A glocal perspective thus enables a more nuanced and epistemically
inclusive account of the history of science, revealing how global scientific paradigms are co-produced through the interplay of local agency and
global circulation.

Keywords: Newtonianism, Glocalization, Global History of Science, Knowledge Circulation, Situated Universality, Reception of Science

Bilim Glokaldir: Newtonculugun Dolasimina Dair Tarih Yazimsal Perspektifier
Oz
Bu makale, Newtonculugun on sekizinci ile yirminci yilizyillar arasindaki kiiresel dolasimini inceleyerek bilim tarihine glokal bir tarih yazimi
gergevesi onermektedir. Roland Robertson’in “glokallesme” kavramindan hareketle modern bilimin evrensel gegerlilik iddiasina ragmen her
zaman belirli entelektiiel, kurumsal ve maddi baglamlarda yeniden sekillendigi savunulmaktadir. Cin, Hindistan ve Latin Amerika’da Newtoncu

fikirlerin alimlanmasima odaklanan ¢alisma, bilimsel bilginin Avrupa’dan tek yonlii bir dogrultuda yayildigini varsayan difiizyoncu modelleri
sorgulamakta; aksine Newtoncu bilginin her baglamda miizakere, ¢eviri ve yeniden anlamlandirma siireglerinden gectigini ortaya koymaktadir.

Makale bu yaklagimi, Euro-merkkezcilik elestirileri, postkolonyal ve feminist bilim ¢aligmalar1 ve bilgi dolagimini 6ne ¢ikaran transnasyonel tarih
yazimi gibi daha genis tarih yazimsal doniistimler iginde konumlandirmaktadir. Newtoncu mekanigin Hindistan’daki matematik gelenekleriyle
etkilesimi, Yeni Granada’da José Celestino Mutis’in pedagojik reformlarinda oynadigi rol ve Newtonculugun Cin’deki segici uyarlamalar1 gibi
ornekler, bilimsel kavramlarin kiiltiirel ¢eviri ve baglamsal yeniden yorumlama siiregleriyle nasil yeni anlamlar kazandigimi gostermektedir.

Bu ¢ercevede makale, “yerlesik evrensellik” kavramini 6ne siirerek bilimsel evrenselligin homojenlikten degil, glokal etkilesimlerin miizakere
edilmis sonuglarindan dogdugunu savunmaktadir. Glokal bir perspektif, bilim tarihine daha kapsayici ve epistemik olarak adil bir yaklasim sunarak
kiiresel bilimsel paradigmalarin yerel aktdrlerin katkilartyla nasil birlikte iiretildigini goriiniir kilmaktadir.

Anahtar Kelimeler: Newtonculuk, Glokallesme / Glokal, Bilim Tarihinin Kiiresel Yaklasimi, Bilgi Dolagimi, Yerlesik Evrensellik, Bilimin
Alimlanmasi / Bilimsel Kabul Siire¢leri

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 39 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

202 5 Journal for the History of Islamic Science



Introduction

The term “glocalization” was first coined by economists to describe how local markets adapt to the processes of
globalisation. Roland Robertson (1995) eventually applied this concept to the social sciences by emphasizing the interplay
between the processes of globalization and local agency within societies.! While studies on the “brokered world” and
several works on global history have revealed how local contexts and cultures have played a role in reshaping modern
science, there is much ground still to be covered.? Despite its aim to acquire global validation for its knowledge claims,
science remains linked to local intellectual traditions, institutional frameworks, and material circumstances.

Our research on the global reception of Newtonianism(s) has demonstrated that scientific knowledge is never transferred
from one place to another in a uniformly linear way but rather reconfigured, adapted, and negotiated within local
intellectual, institutional, and social contexts. Recent studies have highlighted the conceptual salience of concepts such
as contact zones, trading zones, and go-betweens that have defined the contours of this circulation.® This realization has
opened up new avenues of enquiry for understanding how scientific paradigms achieve so-called “universal” status;
to open up the black box of naturalization, domestication, and appropriation.* We use the term “global” to allude to
the geographical reach of a shared set of scientific practices travelling across regions and continents; while the term
“universal” is used to connote the aspiration of the knowledge claims of modern science.

The reception of Newtonian ideas in China, India, and Latin America between the eighteenth and twentieth centuries can
thus be framed in terms of how so-called global science undergoes a process of redefinition in local contexts, illustrating
how global science emerges, involving dynamic process where scientific knowledge is shaped both by global agendas
and multiple local contexts — the process of reception and cultural redefinition.

Our work is framed by this historiographical turn to the study of the circulation of scientific knowledge and theories;
departing from by-now discredited diffusionist models. Informed by these developments in the historiography of
sciences and the studies in historical epistemology that have situated the concepts we employ, we extend our analysis to
the study of Newtonianism as a broad-based intellectual movement in order to reveal how the universality of science is
a situated universality arising out of the interactions that occur when knowledge is on the move.

It could be argued that such a “glocal” approach to the history of the sciences transcends the limitations of traditional
diffusionist models and takes into account the multi-directional flows of knowledge and essentially interactive nature of
scientific encounters. Furthermore, when knowledge flows are studied through the lens of history of science it becomes
evident that science is not simply exported from centre to the periphery but, rather, is negotiated between global and local
epistemologies, material contexts, and political agendas. By tracing the way in which Newtonianism was consolidated
globally, the research we embark upon paves the way for a broader discussion of glocal science.

1. Eurocentrism and the Global History of Science

The major challenge to Eurocentrism in the history of science dates back to the 1950s, which was also the beginning of
processes of decolonization. This movement gathered momentum in the 1980s to produce a historiographical revolution,
which, as Sandra Harding has pointed out, was an outcome of three important cognitive movements through three
historiographic shifts that redefined the field.> The emergence of post-Kuhnian philosophy of science; feminist science
studies; and postcolonial theory applied to the history of science. As Sarah Harding describes it, these intellectual
movements challenged the Eurocentric narratives of the time and reconstituted the identity of what we consider modern
science to be, revealing structural biases such as that of institutionalized Eurocentrism and the gendered and racist
underpinnings of the history of the sciences.®

1 Roland Robertson, “Glocalization: Time—Space and Homogeneity—Heterogeneity,” Global Modernities, ed. Mike Featherstone, Scott Lash, and Roland
Robertson (London: SAGE Publications, 1995), 25-44.
2 Simon Schaffer vd. ed., The Brokered World: Go-Betweens and Global Intelligence, 1770—1820 (Sagamore Beach, MA: Science History Publications,

2009); James Poskett, Horizons: The Global Origins of Modern Science (London: Penguin Books, 2022).
3 Mary Louise Pratt, Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation, (London: Routledge, 2nd Edition 2008); Peter Galison, /mage and Logic.: A

Material Culture of Microphysics (Chicago: University of Chicago Press, 1997); ed. Simon Schaffer vd., Aesthetics of Universal Knowledge (Berlin: Max Planck
Institute for the History of Science, 2018); Hans-Jorg Rheinberger, Toward a History of Epistemic Things: Synthesizing Proteins in the Test Tube (Stanford: Stanford
University Press, 1997); Dhruv Raina, /mages and Contexts: The Historiography of Science and Modernity in India (New Delhi: Oxford University Press, 2003).

4 Dhruv Raina, Domesticating Modern Science: A Social History of Science and Culture in Colonial India (Delhi: Tulika Books, 2004); ed. Feza Giinergun

- Dhruv Raina, Science between Europe and Asia: Historical Studies on the Transmission, Adoption and Adaptation of Knowledge, Boston Studies in the Philosophy
of Science (Dordrecht: Springer, 2011).

5 Sandra Harding, Is Science Multicultural? Postcolonialisms, Feminisms, and Epistemologies (Bloomington: Indiana University Press, 1998).

6 Harding, Is Science Multicultural?

ISLAM BIiLIiM TARIHI 40 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



The historiographic revolution that Harding writes of was preceded by Joseph Needham’s monumental project on the
“Science and Civilization” of China. His ideas of the river metaphor and “ecumenical science” triggered a number of
projects on the non-Western model that reassessed the historiography of modern science.” These researches rejected
civilizational exceptionalism and the Western patrimony of modern science, embracing and the notion that science itself
was a product of cross-cultural exchanges over the longue durée of history.® Thus, the upsurge of these movements
over half a decade resulted in the turn to global, transnational and transcultural history in the 1990s.° While joining the
movement towards a cognitively just global history of science, we foreground the role of local contexts in shaping the
situated universality of modern science.

2. Historiography of Newtonianism and the Need for a Glocal Approach

While recent works on the emergence, circulation, and consolidation of Newtonianism—such as those by Helmut Pulte
and Scott Mandelbrote, Elizabethanne Boran and Mordechai Feingold, Steffen Ducheyne, and Simon Schaffer have
addressed this issue while adopting a global approach to the history of science, they study the unidirectional flow of
knowledge without addressing the reciprocal influence between Newtonian ideas and local cultural contexts.!® As a
result, we lack a description of how local cultures and contexts responded to Newtonianism by adapting, rejecting, or
reinventing it.

Surprisingly, this gap is not only present when we examine the dissemination of Newtonianism beyond Europe, where
the literature is scarce and fragmentary, but also when we consider the European context. As Derya Giirses Tarbuck
has demonstrated, even within Europe, Newtonianism was far from uncontested. Indeed, eighteenth-century Scotland
was home to significant anti-Newtonian movements, proving that Newtonianism was not universally accepted even in
Britain.!" This challenges the idea that Newtonianism spread uniformly from a single European centre. Recognizing this
dynamic allows us to move beyond simplistic diffusionist models and adopt a glocal approach by accounting for both
internal and external debates that shape the production of scientific knowledge.

3. Beyond Externalism: The Glocalization of Scientific Knowledge

The influence of different contexts (social, economic, cultural, etc.) on scientific discovery is well documented in both
externalist history of science and the sociology of scientific knowledge. Boris Hessen’s work on the socioeconomic
roots of Newton’s Principia more or less inaugurated the tradition.'? The externalist and later constructivist approaches
situated the process of knowledge production within a social context, and this what those adopting a glocal prism for
framing the problematic intend to do. Admittedly, scholars have since gone beyond the externalism of the 1930s by
engaging with how the external also plays a role in conditioning the knowledge produced. This becomes particularly
evident in the examination of the global circulation of scientific knowledge. As scientific ideas moved around the world,
as pointed out above, it undergoes processes of selection, adaptation, and transformation and our studies attempt to
examine this process with regard to Newtonianism in different national and cultural contexts.

When modern scientific knowledge and theories, such as Newtonian ideas, encountered Indian or Chinese astronomical
traditions, the result was not mere localized versions of European science, but rather a novel epistemic system which
contributed to the broader picture.!* Thus, the glocalization of science is not just about how knowledge is received but
how these localized engagements actively reshape scientific understanding, reconstituting the identity of what we call
“universal science”.

7 Joseph Needham, Science and Civilisation in China, vol. 1, Introductory Orientations (Cambridge: Cambridge University Press, 1954).

8 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance (Cambridge, MA: MIT Press, 2007); Debiprasad Chattopadhyaya, Science
and Society in Ancient India (Calcutta: Research India Publications, 1977); Patrick Petitjean vd. (ed.), Science and Empires: Historical Studies about Scientific
Development and European Expansion (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1992).

9 Akira Iriye, Global and Transnational History: The Past, Present, and Future (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2013); Akira Iriye - Pierre-Yves
Saunier (ed.), The Palgrave Dictionary of Transnational History: From the Mid-19th Century to the Present Day (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2009).

10 Herbert Pulte - Scott Mandelbrote (ed.), Mapping the World of Newtonianism (Dordrecht: Springer, 2019); Giinergun — Raina (ed.) Science between
Europe and Asia; Steffen Ducheyne, Reassessing the Radical Enlightenment: The Transmission of Newtonian Science in Europe and Beyond (London: Routledge,
2017); Simon Schaffer, “Newton on the Beach: The Information Order of Principia Mathematica” History of Science 47, no. 3 (2009): 243-276

11 Derya Gurses Tarbuck, “Anti-Newtonianism in the 18th century: the case of Scotland”, Proceedings of the European Academy of Sciences and Arts, 3.
Ayrica bkz. Derya Gurses Tarbuck, Enlightenment Reformation Hutchinsonianism and Religion in Eighteenth-Century Britain, (London: Routledge, 2016).

12 Boris Hessen, “The Social and Economic Roots of Newton’s Principia,” The Social and Economic Roots of the Scientific Revolution: Texts by Boris
Hessen and Henryk Grossmann, Gideon Freudenthal - Peter McLaughlin (ed.), Boston Studies in the Philosophy and History of Science 278 (Dordrecht: Springer,
2009), 41-101. Ayrica bkz. Simon Schaffer, “Newton at the Crossroads,” Radical Philosophy 37 (1984): 23-28.

13 Dhruv Raina, Images and Contexts: The Historiography of Science and Modernity in India (New Delhi: Oxford University Press, 2003); Zhaoyuan
Wan, “Gravity’s Eastern Voyage: The Introduction, Transmission, and Impact of Newtonian Mechanics in Imperial China, 1727-1912,” Notes & Records: The Royal
Society Journal of the History of Science (2024).

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 41 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

2025 Journal for the History of Islamic Science



4. A Glocal History of Newtonianism in a “Connected” World

Newtonianism had a profound impact on modern science and culture, while its theoretical, cosmological, and
methodological tenets became a model of scientific rationality. Politics, economics, and moral philosophy were also
influenced by the wider Newtonian movement. The age of Newton, i.e. the eighteenth century, was a time when
Newtonians argued for their movement as the greatest achievement of human rationality, and they believed that this
kind of science could lead to global societal development.'*

However, as Simon Schaffer and others demonstrated, Newton’s scientific findings relied heavily on global data linked
to imperial projects. Our investigations on China, India, and Latin America have showed that, for example, Newtonian
mechanics was selectively appropriated to align with local knowledge traditions in colonial India. Thus, Yesudas
Ramchandra wrote extensively toward the adoption of Newtonian calculus against the backdrop of Indian algebraic
systems. In Latin America, however, Newtonian physics was embedded in broader debates on intellectual autonomy
under colonial rule. This, we argue, instantiates that Newtonianism’s global adoption was conditioned by a variety of
local interpretations.

Sebastian Molina-Betancur in his work on Jose Celestino Mutis has explored how Newtonianism was adapted in
colonial Colombia through Mutis’s teachings. Mutis, as Molina-Betancur argues, integrated Newtonian physics into
local education. This perfectly exemplifies the glocalization of science, where global theories are adapted to fit regional
contexts."

5. A Note on Methodology: Rethinking the Global through the Glocal

Building upon Roland Robertson’s concept, we broaden the application of the glocal to scientific knowledge production,
underscoring science’s grounding in specific institutional, socio-political, and epistemological traditions. Our work
researches the global adaptation of Newtonian science not in terms of the mere transfer of knowledge but entailing
processes of appropriation, adaptation, and mutual transformation as it occurred in Colonial India, Latin America and
Imperial China.

Our studies seem to suggest that this process can be conceptualized in three phases, that together illustrate the process
of the glocalization of knowledge. Firstly, we have the complex process of naturalization and assimilation wherein local
actors adopt elements of global paradigms while rejecting others in the light of their knowledge resources. This is clearly
a phase of cultural translation. In the second phase of adaptation, the scientific concepts are modified to address regional
concerns. Finally, there is a stage of mutual adaptation, where the purportedly global knowledge and the localized
version are reciprocally transformed in the creation of a knowledge whose universality is a situated universality.

In order to pursue such research, we need to draw upon international archives, expertise in local intellectual traditions,
and compare and contrast several contexts of reception.

6. Engaging with Glocal Science

A glocal perspective on science carries significant implications for research, education, and policy, particularly in three
key areas. In the first instance, we need to ask what rethinking science as a social and cultural product entails. As pointed
out above, historians, philosophers, and sociologists of science have demonstrated how scientific knowledge is shaped
by social and cultural contexts. A glocal approach highlights how tacit local knowledge interacts with global paradigms,
offering a comprehensive view of scientific development.

Secondly, this has implications for science education. At a didactic level, the insights of these studies not only reflect
the complexities of knowledge production but enhance the long-discussed hope of saliently integrating the history and
philosophy of science in science education programmes by illustrating how science as a historically and culturally
embedded practice fosters critical engagement and interdisciplinary understanding. In addition, these studies may
provide historical exemplars for specific experimental protocols and thereby inform contemporary discussions on
reproducibility, standardization, and methodological diversity.

Finally, in terms of outreach, we hope it informs and strengthens public engagement with science and “citizen science”
in particular. This would mean that policymakers and scientists may find it fruitful to incorporate local perspectives when

14 Mordechai Feingold (ed.), The Newtonian Moment: Isaac Newton and the Making of Modern Culture (New Haven: Yale University Press, 2004);
Nicholas Campion, “Astronomy and Culture in the Eighteenth Century: Isaac Newton’s Influence on the Enlightenment and Politics,” Mediterranean Archaeology
and Archaeometry 16, no. 4 (2016): 497-502.

15 Sebastian Molina-Betancur, José Celestino Mutis and Newtonianism in New Granada, 1762-1808 (Cham: Palgrave Macmillan, 2023).
iSL AM BILIM TARIHI 42 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



developing global scientific solutions. Climate science, public health, and technology policy benefit from integrating
local knowledge rather than imposing universal models. At the same time, recognizing the importance of local knowledge
production for the construction of global scientific paradigms may encourage policymakers and citizens to advocate for
scientifically oriented policies.

Conclusion

The objective of the programme of research described here is to write a detailed cross-cultural history of the circulation
of one of the most important and earliest theories of modern science, namely Newtonian science. Furthermore, drawing
upon a variety of theoretical movements and historiographical framings, such studies instantiate in substantial historical
detail, contrary to diffusionist histories of ideas, the mutual shaping of scientific knowledge as it travels across distinct
cultural contexts and ways of knowing. Not only does this move entail the production of a history of science that is
epistemically just, but it is more inclusive and draws upon sources hitherto invisible to historians of science.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 43 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Kaynak¢a

Campion, Nicholas. “Astronomy and Culture in the Eighteenth Century: Isaac Newton’s Influence on the Enlightenment and Politics.”
Mediterranean Archaeology and Archaeometry 16/4, (2016): 497-502.

Chattopadhyaya, Debiprasad. Science and Society in Ancient India. Calcutta: Research India Publications, 1977.

Ducheyne, Steffen. Reassessing the Radical Enlightenment: The Transmission of Newtonian Science in Europe and Beyond. London: Routledge,
2017.

Feingold, Mordechai (ed.). The Newtonian Moment. Isaac Newton and the Making of Modern Culture. New Haven: Yale University Press, 2004.
Galison, Peter. Image and Logic: A Material Culture of Microphysics. Chicago: University of Chicago Press, 1997.

Giinergun Feza - Dhruv Raina (ed.). Science between Europe and Asia: Historical Studies on the Transmission, Adoption and Adaptation of
Knowledge. Boston Studies in the Philosophy of Science. Dordrecht: Springer, 2011.

Gurses Tarbuck, Derya. Enlightenment Reformation Hutchinsonianism and Religion in Eighteenth-Century Britain. London: Routledge, 2016.

Gurses Tarbuck, Derya. “Anti-Newtonianism in the 18th century: the case of Scotland.” Proceedings of the European Academy of Sciences and
Arts, 3,2024. https://doi.org/10.4081/peasa.39.

Harding, Sandra. Is Science Multicultural? Postcolonialisms, Feminisms, and Epistemologies. Bloomington: Indiana University Press, 1998.

Hessen, Boris. “The Social and Economic Roots of Newton’s Principia.” Iginde The Social and Economic Roots of the Scientific Revolution. Texts
by Boris Hessen and Henryk Grossmann, Gideon Freudenthal - Peter McLaughlin (ed.), 41-101. Boston Studies in the Philosophy and
History of Science 278. Dordrecht: Springer, 2009.

Iriye, Akira. Global and Transnational History: The Past, Present, and Future. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2013.

Iriye Akira - Pierre-Yves Saunier (ed.). The Palgrave Dictionary of Transnational History: From the Mid-19th Century to the Present Day.
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2009.

Molina-Betancur, Sebastian. José Celestino Mutis and Newtonianism in New Granada, 1762-1808. Cham: Palgrave Macmillan, 2023.
Needham, Joseph. Science and Civilisation in China, vol. 1, Introductory Orientations. Cambridge: Cambridge University Press, 1954.

Petitjean, Patrick vd. (ed.). Science and Empires: Historical Studies about Scientific Development and European Expansion. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 1992.

Poskett, James. Horizons: The Global Origins of Modern Science. London: Penguin Books, 2022.

Pratt, Mary Louise. Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation. ikinci baski. London: Routledge, 2008.

Pulte Herbert - Scott Mandelbrote (ed.), Mapping the World of Newtonianism. Dordrecht: Springer, 2019.

Raina, Dhruv. Domesticating Modern Science: A Social History of Science and Culture in Colonial India. Delhi: Tulika Books, 2004.

Raina, Dhruv. Images and Contexts: The Historiography of Science and Modernity in India. New Delhi: Oxford University Press, 2003.
Rheinberger, Hans-Jorg. Toward a History of Epistemic Things: Synthesizing Proteins in the Test Tube. Stanford: Stanford University Press, 1997.

Robertson, Roland. “Glocalization: Time—Space and Homogeneity—Heterogeneity.” Global Modernities, ed. Mike Featherstone, Scott Lash, and
Roland Robertson, 25-44. London: SAGE Publications, 1995.

Saliba, George. Islamic Science and the Making of the European Renaissance. Cambridge, MA: MIT Press, 2007.

Schaffer, Simon. “Newton on the Beach: The Information Order of Principia Mathematica.” History of Science 47, no. 3 (2009): 243-276.
Schaffer, Simon. “Newton at the Crossroads.” Radical Philosophy 37 (1984): 23-28.

Schaffer Simon, vd. (ed.). Aesthetics of Universal Knowledge. Berlin: Max Planck Institute for the History of Science, 2018.

Schaffer, Simon (ed.). The Brokered World: Go-Betweens and Global Intelligence, 1770—1820. Sagamore Beach, MA: Science History Publications,
2009.

Wan, Zhaoyuan. “Gravity’s Eastern Voyage: The Introduction, Transmission, and Impact of Newtonian Mechanics in Imperial China, 1727-1912.”
Notes & Records: The Royal Society Journal of the History of Science (2024). https://doi.org/10.1098/rsnr.2024.0029.

ISLAM BILIM TARIHI 44 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Hala Meselesi: Philon ve Farabi’de

Bosluk Deneyleri

The Question of Hala: Void Experiments

in Philon and al-Farabi

Zeyneb Bahadir®

*Dr., Bagimsiz Aragtirmaci, zeynebdogan@gmail.com
ORCID: 0000-0002-0951-9840

Makale Bilgisi: Arastirma Makalesi | Research Article
Gelis Tarihi: 17/11/2025

Kabul Tarihi: 16/12/2025

Yayin Tarihi: 31/12/2025

Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1 45 ISLAM BILIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Hala Meselesi: Philon ve Farabi’de Bosluk Deneyleri

Oz

Bu calisma, antik Yunan’dan Islam diisiincesine uzanan “bosluk” (hald) tartismasini, 6zellikle Philon ve Farabi’nin deneysel yaklasimlari {izerinden
ele almaktadir. Bosluk kavrami hem fiziksel hem de felsefi diizlemde tarih boyunca filozoflarin en ¢ok tartistig1 meselelerden biri olmustur. Antik
donemde Iskenderiye Mekanik Okuluna mensup diisiiniirler doga olaylarin1 mekanik ve pnématik ilkeler iizerinden aciklamaya calismis, bosluk
fikrini deneysel diizenekler araciligiyla sorgulamislardir. Byzantiumlu Philon’un (MO 3-2.yy) Pneumatika adli eserinin giris bdliimii dogadaki
fiziksel siiregleri gézlem ve deneyle agiklamaya yonelen en erken sistematik metinlerden biridir. Philon, boslugun varligin1 savunan goriisleri
deneysel kanitlarla reddetmis ve doganin siirekliligini savunan bir agiklama gelistirmistir. Farabi ise (9-10.yy) benzer bir bigimde Risdle fi’l-
hald adli eserinde boslugun varligini ileri siirenlere kars1 akil ytiritmeye ve gozleme dayali bir yontem izlemigtir. Onun yaklagimi Aristoteles’in
dogada boslugun bulunmadigina dair 6gretisini deneysel bir temelde yeniden ele almistir. Farabi, bosluk olarak algilanan alanlarda aslinda havanin
bulundugunu, yani doganin hicbir sekilde kesintiye ugramadigimi mantiksal bir bigimde gostermeye ¢aligmistir. Bu yoniiyle onun risalesi hem
Aristotelesci doga anlayisinin Islam diisiincesindeki bir yorumu hem de deneysel yontemin erken bir bicimi olarak dikkat ceker. Calismada
Philon ve Farabi’nin metinleri igerik ve yontem acgisindan kargilagtirilmis, her iki diisiiniiriin “doganin siirekliligi” ve “boslugun imkansizligi”
ilkelerinde birlestigi gosterilmistir. Bu baglamda, Iskenderiye mekanik geleneginden Islam felsefesine uzanan bilgi aktarim siirecinde bosluk
(hald) kavraminin doniisiimii incelenmistir. Her iki metinde de deneyin gézleme dayali bir kanitlama araci olarak kullanilmasi, bilimsel yontemin
tarihsel kokenlerini anlamada énemli bir veri sunmaktadir. Bu yoniiyle ¢alisma antik dénemdeki mekanik-pnomatik diisiincenin Islam bilim
gelenegindeki yankilarim ortaya koymakta ve erken Islam biliminin felsefi arka planim yeniden degerlendirmektedir.

Anahtar Kelimeler: Deney, Hala, Bosluk, Byzantiumlu Philon, Farabi.

The Question of Hald: Void Experiments in Philon and al-Farabi
Abstract

This study examines the debate on “void” (hald) extending from ancient Greek thought to the Islamic intellectual tradition, with a particular
focus on the experimental approaches of Philon and al-Farabi. Throughout the history of philosophy, the concept of void has been one of the
most contested issues in both physical and philosophical contexts. In antiquity, thinkers associated with the Alexandrian School of Mechanics
sought to explain natural phenomena through mechanical and pneumatic principles, questioning the possibility of void by means of experimental
apparatuses. The introductory section of Pneumatica by Philo of Byzantium (3rd-2nd c. BCE) stands as one of the earliest systematic texts
attempting to interpret physical processes through observation and experiment. In this work, Philon refutes the views supporting the existence of

void by experimental evidence and formulates an explanation grounded in the continuity of nature. Similarly, al-Farabi (9th—10th c.) employs a
method based on reasoning and observation in his Risala fi’l-hala, directed against those who claimed the existence of void. His approach can
be viewed as a renewed, experimentally oriented engagement with Aristotle’s doctrine that void cannot exist in nature. Al-Farabi demonstrates
logically that areas perceived as empty in fact contain air, thereby asserting that nature admits no discontinuity. His treatise thus represents both

an Islamic interpretation of Aristotelian natural philosophy and an early instance of an empirical method. The study compares the content and
methodological structure of Philon and al-Farabi’s texts, showing that both thinkers converge on the principles of “continuity of nature” and
“the impossibility of void.” In this framework, the transformation of the concept of void (kala) within the transmission of knowledge from the
Alexandrian mechanical tradition to Islamic philosophy is analyzed. The use of experiment as an observational tool for demonstration in both
works provides valuable insight into the historical foundations of scientific methodology. In this respect, the study reveals the resonance of ancient
mechanical-pneumatic thought within the Islamic scientific tradition and reassesses the philosophical background of early Islamic science.

Keywords: Experiment, Hald, Void, Philo of Byzantium, al-Farabi

ISLAM BILIM TARIHI 46 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Giris

Arapga’da “bos olmak” anlamina gelen hald ( >l ) kelimesi felsefl diisiincede cisimden bagimsiz bir varlik alani
olarak veya cisimlerin yer kapladigi varsayilan hayali bir mekan olarak tanimlanmaktadir.'! Bosluk kavrami hem felsefi
hem de fiziksel yonleriyle antik dénemden Islam bilim gelenegine uzanan temel meselelerden biridir. “Bir mekanda
hi¢bir sey bulunmaksizin varlik miimkiin miidiir?”” sorusu ontolojik anlamda varlik-yokluk iligkisini, fiziksel anlamda

ise dogadaki siireklilik ve hareketin mahiyetini giindeme getirmistir. Dolayisiyla bosluk meselesi yalnizca metafizik bir
tartisma konusu degil ayni zamanda doga bilimlerinin gelisiminde belirleyici bir mesele olarak karsimiza ¢ikar.

Antik Yunan biliminde bosluk tartigmalari, boslugun kabulii ve reddi olmak iizere iki temel hat iizerinde geligsmistir.
Boslugun varligim kabul eden filozoflarin basinda Pisagor (MO 6. yy) ve onun takipgileri gelir. Aristoteles’in aktardigina
gore Pisagorcular, boslugu hava ile 6zdeslestirerek evrenin diizenini ve varliklarin dizilisini saglayan bir unsur olarak
gormiiglerdir. Onlara gore bosluk sayesinde varliklar olusur, farklilagir ve siralanir.? Bu diisiince, daha sonra Atomcu
filozoflar olarak bilinen Leukippos (MO 5.yy) ve Demokritos (MO 4. yy) tarafindan takip edilmis, onlar da evrenin
sonsuz sayida atomdan ve bu atomlarin hareket ettigi bosluktan olustugunu savunmuslardir. Bosluk onlarin sisteminde
hareketin, degisimin ve olusun zorunlu kosuludur. Atomlarin boslukta birlesip ayrilmasiyla tiim varliklarin meydana
geldigini 6ne siiren bu yaklagim evrendeki ¢okluk ve devinimin agiklanmasinda temel bir ilke olarak bosluga dayanir.?

Buna karsilik baz1 filozoflar da boslugun varligim reddetmislerdir. Ornegin Parmenides’e (MO 5. yy) gére varlik
bir biitiindiir; dolayisiyla varliklar arasinda kesinti, yani bosluk olamaz. Boslugun varligi kabul edilirse, bu boslugun
ayn1 zamanda bir gerceklik oldugu da kabul edilmelidir. Fakat bu durumda boslugun varliktan bagimsizligi miimkiin
degildir. Bu goriis dgrencileri Eleali Zenon ve Samoslu Melissos (MO 5. yy) tarafindan da kabul gdrmiis, onlar da
boslugu hareketin imkansizligiyla iliskilendirmislerdir.* Platon (MO 5-4. yy)da Tanr1’nin evreni miikkemmel bir bigimde
tamamen dolu bir kiire olarak yarattigini ve higbir yerde bosluk bulunmadigini ileri siirmiistiir. Mekan onun anlayiginda
yalmzca fiziksel degil, aym1 zamanda ruhsal ve akilla kavranabilen bir diizendir.’ Aristoteles (MO 4. yy) ise hocast
Platon gibi boslugun varligini reddetmis, ancak bu sonuca fiziksel gerekgelerle ulagmistir. Ona gore hareket ancak bir
madde icinde gergeklesebilir, iginde hi¢bir sey bulunmayan bir yerde hareket miimkiin degildir. Aristoteles’in mekani
“kusatan cismin i¢ sinir1” olarak tanimlamasi onun dogada bosluga yer vermeyen, diizenli ve sonlu bir evren anlayisini
temellendirdigini gosterir.®

Islam diisiince geleneginde boslugun varlig1 meselesi hem kelamcilar hem de filozoflar tarafindan oldukca genis bir
cercevede ele alinmistir. Konuya dair bilinen en erken tartisma, filozof Ya‘kiib b. ishak el-Kindi’nin (6. 866?) boslugu
“icinde hig¢bir cisim bulunmayan bir yer” seklinde tanimladigi kisa bir agiklamadir. Burada mekan ile yer tutan arasinda
zorunlu bir iligki mevcuttur. Dolayistyla mutlak bir boslugun varligi imkansizdir. Bu bosluk anlayist hekim Muhammed
b. Zekeriyya er-Razi (6. 925) tarafindan elestirilmistir. Razi, maddi cisimlerin i¢inde yer aldigi mutlak mekan ya da
bosluk kavramimi savunmug ve bu mutlak boslugu yaratici, nefis (kiilli nefis), heytla (ilk madde), dehr (mutlak zaman)
ile birlikte bes ezell ilkeden biri olarak kabul etmistir. Ayrica, Helenistik donemin Aristoteles¢i yorumcular1 olan
Simplicius ve Philoponus gibi diisiiniirlerin Arapgaya ¢evrilen eserlerinde boslugun varligini kabul eden veya reddeden
kapsamli tartigmalara ve arglimanlara yer verilmistir.”

Bu diisiiniirler arasinda Farabi (6. 950), Risdle fi’l-hald adl miistakil eserinde bosluk meselesini yalnizca teorik bir
cercevede degil deneysel gozleme dayali bir bigimde ele alan ilk isimlerden biri olarak 6ne ¢ikar. Onun risalesi boslugu
ispat etmeye caligan deneylere kars1 yazilmis olup gbzleme dayali argiimanlarla boslugun imkansizligini ortaya koymay1
amaglar.® Antik Yunan’da ise ayn1 mesele benzer bir yontemle Iskenderiye Mekanik Okulu’nun énemli temsilcilerinden
Byzantiumlu Philon (MO 3.yy-2.yy) tarafindan ele almmustir. Philon’un Pneumatika’st Arapca gevirisi {izerinden
gliniimiize gelen en eski Aiyel (mekanik-pndmatik) metnidir ve giris kisminda hava, su, basing ve bosluk iligkilerini
aciklayan bir¢ok deney anlatimi igerir. Philon’un amaci doganin boslugu higbir zaman “gercek anlamda” meydana
getirmedigini, goriinen bosluklarin aslinda hava hareketleriyle agiklanabilecegini gdstermektir. Boylece o bosluk fikrini
hem fiziksel hem de deneysel bir temelde reddetmistir.’

1 [lhan Kutluer, TDV islam Ansiklopedisi, (Istanbul: TDV Yayinlar1, 1997), “Hal&’, 15/ 221.

2 Omer Faruk Erdogan, “Farabi ve Ibn Sin Felsefesinde Bogluk/Hala Kavramr’, islami Arastirmalar 30/1 (2019), 94-95.

3 Saban Hakli, “Islam Felsefesinde Mekan ve Bosluk Tasavvurunun Kozmolojiye Tatbiki, Hitit Universitesi {lahiyat Fakiiltesi Dergisi 6/12 (Aralik 2007),
44-45.

4 Alfred Weber, Felsefe Tarihi, cev. H. Vehbi Eralp, (Istanbul: Sosyal Yayinlari, 1998), 16-17.

5 Ahmet Mekin Kandemir, “Alemin Otesine Uzanan El: Mu’tezile'nin Basra ve Bagdat Ekolleri Arasinda Bogluk/Hala Tartigmalar1”, Nazariyat 7/1 (Nisan
2021), 2

6 Erdogan, “Farabi ve Ibn Sina Felsefesinde Bogluk/Hala Kavramr”, 96.

7 Alnoor Dhanani, The Physical Theory of Kalam, (Leiden: E.J. Brill, 1994), 72.

8 Aydin Sayili, “Farabinin Hal4 Hakkindaki Risélesi”. BELLETEN 15/57 (Ocak 1951), 126-127.

9 Aag hard Drachma ibi i i i i enhagen: E. Munksgaard, 1948), 44

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 47 iSLAM BILIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGisi

2025 Journal for the History of Islamic Science



Bu calisgmanin konusu Byzantiumlu Philon’un Preumatica adli eseri ile Farabi’ye ait olan Risdle fi’l-Hald arasindaki
diisiinsel ve yontemsel iliskilerdir. Her iki eser de boslugun varligini reddetmekte ancak bunu yalnizca metafizik ilkelere
degil deneysel gdzlem ve mekanik-pndmatik isleyis iizerine kurulu gerekgelere dayandirmaktadir. Philon, Iskenderiye
Mekanik Okulunun bir temsilcisi olarak doganin siirekliligini diizenekler ve deneylerle ispatlarken, Farabi bu mirasi
Islam felsefesi baglaminda yeniden yorumlamis ve Aristotelesci doga anlayisiyla birlestirmistir.

Bu ¢alismanin amaci, Philon’un Kitdbu Filyon fi’l-Hiyeli r-Rithaniyye ve Mihdnika’l-Mda’ adli eserinin girig kismu ile;
Farabi’nin Risdle fi’l-Hald'’ adli risalesinde yer alan bosluk konusuna iliskin deneyleri agiklamak, bu deneyler arasindaki
benzerlik ve paralellikleri ortaya koymak, her iki diisiiniirde de belirgin bicimde goriilen deneysel yontemin énemini
vurgulamaktir. Deneyler birincil kaynaklara dayanilarak ele alinacak ve 6zgiin diizenekler ¢izimlerle desteklenerek
aciklanacaktir. Calismada ayrica her iki metinde ortak olarak yer alan “doganin siirekliligi” ve “boslugun reddi” ilkeleri
Antik Yunandan Islam bilim gelenegine uzanan bilgi aktarimi baglaminda degerlendirilecektir. Boylece antik dénemdeki
mekanik diisiincenin Islam diinyasindaki felsefi yansimalarini bosluk meselesi {izerinden yeniden anlamlandirmak ve bu
diisiinsel siirekliligin tarihsel temellerini ortaya koymak amaglanmaktadir.

1. Byzantiumlu Philon’un deneyleri

Byzantiumlu Philon (MO 3.yy-2.yy), Ktesibios (MO 3.yy) ve Heron (1.yy) ile beraber iskenderiye Mekanik Okulunun
iiyelerinden olarak bilinmekte ve erken donem hiyel ¢alismalarin onciilerinden olarak kabul edilmektedir. Onun,
Mechaniké Syntaxis adli dokuz kitaptan olusan derlemesinden gilinlimiize kisitli sayida eser ulagmistir. Bunlardan
Pneumatika, Arapga cevirisi ile biiyiik 6l¢iide korunarak giliniimiize intikal eden en eski Aiye/ metni olarak kabul
edilmektedir.

Eserin bilinen en erken niishas1 (Ayasofya, 3713) 13. yy sonlarina tarihlenmektedir ancak islam bilim diinyasmin ¢ok
daha 6nceki donemlerden itibaren Philon’dan haberdar oldugu tahmin edilmektedir. El-Kindi’nin (6. 866) Philon’un
su carklari, degirmenler ve sasirtici diizenekler insa ettiginden bahsetmesi, Prneumatika’nin Kusta b. Lika (6. 912)
tarafindan Heron’un Mekhanika eseri ile beraber 9. yy’da Arapgaya ¢evrildigi ihtimalini diisiindiirmektedir."" Isfizari’nin
11. yy’da Philon’un, Heron’un ve Benli Miisd’nin eserlerini de igeren bir derleme yaptig1 da diistiniiliirse Pneumatika’nin
daha erken donemlerde de bilim ¢evrelerinde dolasimda olmasi miimkiindiir."

Philon Pneumatika’da boslukla ilgili goriislerini kendinden 6nceki filozoflarin bosluk ile ilgili tartigmalar1 etrafinda
sekillendirmektedir. O, ilk olarak insanlarin biiylik bir kisminin bos oldugunu sandig1 bir kabin gergekte hava ile dolu
oldugunu fark eden baz filozoflardan s6z eder. Bununla birlikte s6z konusu filozoflarin havanin bir cisim oldugunu
tam olarak kavrayamadiklar i¢in konunun tam anlasilamadigini belirtir. Philon, daha 6nceki sdylenenleri tekrarlamak
yerine havanin dort temel unsurdan biri oldugunu herkesin dogrudan gézlemleyip anlayabilecegi bicimde, deneysel bir
yontemle kanitlayacagini ileri siirmektedir. '

Philon ikinci olarak havanin gozle goriilemeyen ve dagildiklarinda diger duyularla da hissedilemeyen ¢ok hafif ve
kii¢iik parcaciklardan olustugunu, bu pargaciklarin ancak birlesip yogunlastiklarinda algilanabilir hale geldigini iddia
eden filozoflardan bahseder.'* Bu, Antik Yunan’da Erken Donem Atomcular olarak bilinen Leukippos (MO 5.yy) ve
Demokritos’un (MO 4.yy) gériislerine benzemektedir. Onlara gore doga birbirine zit iki temel bilesenden olusur: atomlar
ve bosluk. Bosluk basitge “higlik” ya da “varligin yoklugu” olarak tanimlanirken, atomlar dogalar1 geregi degismez
kabul edilmistir. Bu atomlar boslukta serbestge hareket eder, ¢arpisir, geri seker ve farkli bi¢cimlerde birleserek tiim
cisimleri olustururlar. Boyut ve sekil diginda herhangi bir nitelige sahip olmayan bu atomlar sonsuz bosluk i¢inde cesitli
dizilimler olusturarak duyularla algilanabilen varliklar1 meydana getirir. Boylece diinyadaki tiim nesnelerin atomlarin
birlesiminden ibaret oldugu diisiincesinden hareketle her seyin gegici ve ¢ozlinmeye agik oldugu, ancak atomlarin zaman
boyunca varliklarini daima koruduklari sonucuna ulagilmistir.'>

10 Eserin tipkibasimu, Ingilizce ve Tiirkge terciimeleri verilerek yayinlanmigtir. Aydin Sayili- Necati Lugal, Eb Nasr il-Farabi’nin Hala Uzerine Makalesi,
(Ankara: TTK. Yayinlari, 1951).

11 Donald R. Hill, “From Philo to al-Jazari- from Alexandria to Diyar Bakr”, Studies in Medieval Islamic Technology, ed. D. King, (1st ed.). (UK: Ashgate,
1998), 71.

12 12. yiizyil baslarinda Selguklu déneminde yasayan el-Isfizari, kendisine kadar ulagan hiyel literatiiriinii bir araya getirerek kapsamli bir kiilliyat

olusturmustur. Bu kiilliyatta, Iskenderiyeli Heron'un az bir kuvvetle agir cisimleri kaldirmaya iliskin risalesi, Byzantiumlu Philon’un Pneumatika’si, Apolloniosun
makaralar tizerine yazdig1 eser, Beni Musé kardeslerin Kitdbu’l-Hiyel’i ve saatlere dair bir b6liim yer almaktadir. Derlemenin bilinen ii¢ niishas;; Manchester,
Haydarabad ve Tahran kiitiiphanelerinde bulunan versiyonlar1 yaklagik 17. yiizyila tarihlenmektedir.

Mohammed Abattouy - Salim Al-Hassani, The Corpus of al-Isfizari in the Sciences of Weights and Mechanical Devices, (London: Al Furqan Islamic Heritage
Foundation Centre for the Study of Islamic Manuscripts, 2013), 40.

13 Filyon el-Beriti el-Hakim (Philon), Kitabu Filyon fi’l-Hiyeli’r-Rhaniyye ve Mihanika’l-M4’ (Istanbul: Siileymaniye Kiitiiphanesi, Ayasofya Koleksiyonu,

3713), 1b.

14 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya 3713), 3a.

I 5 Sylvia Berryman, “Ancient Atomism” The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Erigim 12 Eyliil 2025)

ISLAM BIiLIiM TARIHI 48 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGIS! Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Philon, ii¢iincii olarak da boslugu doganin bir parcasi olarak kabul eden ve havay1 olusturan parcaciklarin hafif olmalar
sebebiyle bosluga karistigini, hatta boslugun sivilar ve diger cisimlerin parcaciklariyla da karistigini ifade eden filozoflar1
ele alir. Bu filozoflarin ayn1 zamanda sivilarin dogalar geregi hava ile birlesik olduklarina ve ikisinin aralarinda hig
bosluk birakmadiklara inandiklarini, bu yilizden suyun bazen biitiin agir cisimler gibi onu asagiya dogru tasiyan
tabiatinin aksine yukar1 dogru hareket ettigini ifade eder.'® Bu diisiince Aristoteles’in 6liimiinden sonra Peripatetik okulun
basina gecen Straton’un (MO 3.yy) ortaya koydugu, cisimlerin kesintisiz bir biitiin degil, aralarinda bosluklar bulunan
kiigiik pargaciklardan olustugu yoniindeki goriisle benzerlik tasir. Straton’un modeli, sikigma ve seyrelme olgularini bir
maddenin digerine niifuz etme yetisini agiklamak amaciyla gelistirilmistir. Ona gére maddeler birbirleriyle ancak i¢ ice
gecerek etkilesim kurabilirler. Yalnizca yiizey temasi gercek bir etkilesimin meydana gelmesi i¢in yeterli degildir. Yine
Straton’a gore maddeler iginde kii¢iik bosluklar olabilir ancak siirekli bosluklar dogada bulunmaz. Biiyiik bir bosluk
ancak yapay olarak iiretilebilir. Ornegin her tarafi kapal bir kaptan hava cekildiginde bir bosluk olusur. Ya da cisimler
sikistirillarak kendi i¢lerinde daha yogun bir hale getirilebilir. Ancak her iki durum da dogaya aykiridir ve dis kuvvetler
ortadan kalktiginda cisimler ilk haline geri doner. '’

Buna benzer bir goriis Iskenderiye Mekanik Okulunun bir {iyesi olan ve Philon’un takipgisi olarak kabul edilen
Iskenderiyeli Heron’un (1. yy) Pneumatika kitabimin giris kisminda yer alir. Ona gére bazi filozoflar dogada higbir
surette bosluk bulunmadigini kesin bir bigimde savunmustur. Buna karsilik diger bir grup diisiiniir, dogada siirekli
ve mutlak bir bosluk gozlemlenmese de hava, su, ates ve diger biitlin maddelerin yapisinda gok kiigiik pargaciklar
biciminde dagilmis bosluklarin bulundugu gériistindedir. Heron, duyusal deneyim ve gozleme dayali olgularin bu ikinci
yaklagimi dogruladigini belirterek maddenin iginde sinirli 6lgiide bosluklarin varligini kabul eden bu goriisii benimser. '

1.1. Deney 1: Havanin bir cisim oldugunun ispati

Philon bu deneyinde havanin bir cisim oldugunu ispatlama yoluyla boslugun miimkiin olamayacagim aciklamaya
calismaktadir. Deneyde dar agizli bos bir kap alinir ve kabin tabanina kiigiik bir delik agilarak balmumu ile kapatilir.
Delik kapali iken kabin agz1 ters gevrilerek ve herhangi bir yone egilmesine izin verilmeden suya batirilir. Kap yavasca
sudan ¢ikarilip i¢ine bakildiginda kabin kuru kaldig1 ve sadece agiz kisminin 1slandigi gériiliir. Philon bunun {izerine
sOyle der: “Bu, havanm bir cisim oldugunu kanitlar. Eger bir cisim olmasaydi ve bosluktan olugsaydi su kabin icine
dolardu, hi¢bir direncle karsilasmazdi.”"’

Resim 1. Havanin bir cisim oldugunun ispati ile ilgili bir deney

Kitabu Filyon fi'l-Hiyeli 'r-Rihaniyye ve Mihdnika’l-Ma’ Ayasofya 3713, 2b.

Bunun ardindan kap ilk seferde oldugu gibi tekrar ters ¢evrilir ve suyun i¢inde batana kadar elle kuvvet uygulayarak
bastirilir. Bu sefer deligi tikayan balmumu ¢ikarilir. Deligin tizerinde su kabarciklari olusur ve havanin delikten ¢iktigi
acik bir sekilde gozlemlenebilir (Resim 1 ve 2). Kabin o anda dolmasi ile havanin delikten ¢iktig1 kesinlesir ve Philon
bunu soyle agiklar: “Havayi ¢gikmaya zorlayan sey, biz kab1 asagi dogru iterken havayi sikigtiran suyun hareketidir. Bu,
havanin bir cisim oldugunu kanitidir.” 2

16 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 3a.

17 H. B. Gottschalk, “Strato of Lampsacus”, Dictionary of Scientific Biography (New York: Charles Scribner’s Sons, 1981)

13/91-95.

18 Bennet Woodcroft, Inventions of the Ancients, The Pneumatics of Hero of Alexandria (London: Taylor Walton and Maberly, 1851) 1.

19 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 2a.

20 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 2b.

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 49 ISLAM BIiLIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

2025 Journal for the History of Islamic Science



Resim 2. Havanin bir cisim oldugunun ispati ile ilgili bir deney?!

1.2 Deney 2: Suyun hava ile bagh olmasi

Bu deneyde boslugun miimkiin olmadigin1 hava ve suyun birbirine bagli olmasi ile agiklamayi1 amaglayan Philon
icecekleri siizmek i¢in kullanilan® biikiilmiis sifonun nasil ¢alistigini 6rneklendirir (Resim 3). Bir kisi sifonun bir ucunu
stv1 dolu bir kaba koyup diger ucunu agzina alip icindeki havayr emdiginde, bu havanin asagida bulunan siviy1 da
cektigini ve boylece kaptaki sivinin tamamen bosalincaya kadar sivinin yiikselmeye devam edecegini ¢iinkii sivinin
havaya yapismig gibi tutundugunu ifade eder ve soyle der: “Agiktir ki, su farklr sekillerde ve birgok kez yukari dogru
ylikselir. Bunun nedeni suyun hava ile bagh olmasi ve hava tarafindan yukar cekilmesidir. Ciinkii su havaya sanki
zamkla veya baska bir bagla yapismis gibi tutunmaktadir.”*

Resim 3. Suyun hava ile baglh olmast ile ilgili bir deney

1.3 Deney 3: Hava ve suyun birbirini takip etmesi

Bu deneyde yine hava ve suyun birbirine bagli oldugunu ispatlamaya calisan Philon, bu iki maddenin birbirini takip
ettigini 6rneklendirmektedir (Resim 4 ve 5). Bu sefer uzunca bir kap alinir ve tamamen dolana kadar su dolu genis bir
kabin i¢ine daldirilip elle bastirilir. Sonra kap suyun altinda hizlica ters ¢evrilir. Boylece kabin alt tarafi {iste geldiginde
kap hala doludur. Sonra kap sadece agiz kismi suyun i¢inde kalacak kadar yukari kaldirilir ve kabin yine su ile dolu
oldugu gortiliir. Ancak kapta hava girebilecek kiigiiciik bir delik dahi olsa kaptaki su bosalacaktir. Philon kabin camdan,
boynuzdan veya baska bir seffaf maddeden yapildig: takdirde gozlemlemenin daha kolay oldugunu belirtir ve soyle der:
“Tiim bu soylediklerimiz gostermektedir ki su, hava ile birlesiktir ve ona baglidir. Bu nedenle biri digerini takip eder.”**

21 Yazma eserlerden alinan resimler haricindeki gizimler makale yazarina aittir.
22 Sifonun igecekleri siizmek amaciyla kullanilmasina iligkin en erken 6rneklerin Eski Misir’a kadar uzandigi diisiiniilmektedir. Nil Nehri'nin tagidigi yogun

tortunun, testinin dibine ¢6ktiikten sonra suyun berrak kisminin alinabilmesi i¢in bu sistemin gelistirildigi tahmin edilir. Ciinkil testi egilerek ya da kepgeyle su
alindiginda dipteki tortu yeniden karigarak suyu bulaniklagtirmaktadir. Bu nedenle, sifonlarin o dsnemde hem sivilardaki tortuyu ayirmak i¢in hem de garap tadimy,
arazilerin kurutulmasi veya bir vadiden digerine su aktarilmas: gibi uygulamalarda kullanildigina dair ¢esitli kayitlar bulunmaktadir. John Gardner Wilkinson, The
Manners and Customs of the Ancient Egyptians (London: J. Murray, 1878), 313-314.

23 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 3b.

24 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 4b.

iSL AM BILIM TARIHI 50 Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGIS{ Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Resim 4. Hava ve suyun birbirini takip etmesi ile ilgili bir deney

Kitdbu Filyon fi’l-Hiyeli 'r-Rithdniyye ve Mihdnika'l-Ma’ Ayasofya 3713, 4b.

Resim 5. Hava ve suyun birbirini takip etmesi ile ilgili bir deney

1.4 Deney 4: Sicakhigin havayla iliskisi

Bu deneyde Philon sicakligin sizdirmaz bir kabin i¢inde bulunan havaya nasil etki ettigini aciklayarak aslinda havanin
1sindiginda genlesmesini ve sogudugunda biiziismesini 6rneklendirmektedir (Resim 6 ve 7).

Resim 6. Sicakligin havayla iliskisi ile ilgili bir deney

Kitabu Filyon fi’l-Hiyeli 'r-Rithaniyye ve Mihdnika’l-Ma’ Ayasofya, 3713, 5b.

Kursundan yapilmis, i¢i bos, kuru, hava sizdirmayan ve yumurta bigiminde bir kap alinir. Bu kursundan yumurta delinir

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 51 ISLAM BILIM TARIHI
Aralik / December

ARASTIRMALARI DERGISI
2025

Journal for the History of Islamic Science



ve i¢ine bir sifon yerlestirilir. Sifonun ucu yumurtanin dibine kadar uzanmali, o da kuru ve hava sizdirmaz olmalidir.
Ardindan yumurta direkt olarak giines alan bir yere konur ve sifonun diger ucu da dolu bir bardaga yerlestirilir. Yumurta
giines 1sis1 ile 1sindikg¢a igindeki havanm bir kisminin disariya ¢iktigi bardagin igindeki suda olusan kabarciklar
sayesinde gdzlemlenebilir. Daha sonra yumurta sogutulmak i¢in golgeye konulursa bardagin i¢indeki suyun sifon i¢inde
yiikselerek yumurtaya ulastigi goriiliir. Yumurta tekrar giinese konulursa ya da bir ates veya sicak su vasitasiyla tekrar
wsitilirsa igindeki su bardaga geri donecektir. Philon, atesin etkisini soyle 6zetlemektedir: “Atesin dogasi da hava ile
karisiktir ve hava ile siiriiklenmesi bu nedenledir.” %

Resim 7. Sicakligin havayla iliskisi ile ilgili bir deney

1.5 Deney 5: Atesin hava ile iliskisi

Bu deneyde yine atesin hava ile olan iliskisini agiklamaya devam eden Philon bu sefer atesin yanmasiyla beraber havanin
¢Ozlinmesini ele almaktadir (Resim 8 ve 9).

Resim 8. Atesin hava ile iligkisi ile ilgili bir deney

Kitdbu Filyon fi’'l-Hiyeli 'r-Rithdniyye ve Mihanika’l-Ma’ Ayasofya 3713, 6b.

Genis bir kabin i¢ine su dokiiliir ve suyun ortasina samdanla beraber bir mum yerlestirilir. Mum yakildiktan sonra
lizerine bir sise ters ¢evrilerek agzi suya degecek bigimde kapatilir. Bir siire beklenildiginde suyun sisenin iginde yukari
dogru yiikseldigi goriiliir. Philon bu durumun sisede bulunan havanin atesin yanmasiyla beraber ¢dziinmesinden, atesin
hareketinin havanin yok olmasina sebep olmasindan kaynaklandigini ileri siirer. Ciinkii ona goére hava atesin etkisiyle
tiikenir ve su bogalan alan1 doldurmak i¢in yiikselir. Bunu boslugun miimkiin olamayacagi ile iliskilendiren Philon sdyle

der: “Havanin olmadig1 higbir yer bulunmadigindan, bir yerden hava ¢ikarsa havayla birlesik baska cisimler onun yerini

25 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 5a.

iSL AM BILIM TARIHI 52 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



alir ve bunlar tamamen dogal bir sekilde hareket eder. Bu goriis hem bizim tarafimizdan hem de bir¢ok tabiat filozoflari

tarafindan kabul goriir. Kanitlanmigtir ki, havanin veya bagska bir cismin bulunmadigi tam bir boslugun olmasi miimkiin
degildir.”¢

Resim 9. Atesin hava ile iliskisi ile ilgili bir deney

1.6 Deney 6: i¢cinde hava bulunmayan bir boslugun imkansizhig

Philon bu deneyde i¢inde hava bulunmayan bir boslugun olmadigini hava basincinin sivilar iizerindeki etkisini
orneklendirerek kanitlamayi amaglamaktadir (Resim 10 ve 11). Bakir veya glimiisten yapilmig yumurta bigiminde
sizdirmaz bir kap alinir ve yiizeyine bir delik agilarak yarim parmak genisliginde ve bir arsin uzunlugunda bir boru
yerlestirilir. Bu boru delige saglam bir sekilde lehimlendikten sonra kabin alt tarafina siizge¢ delikleri gibi birbirine
yakin delikler agilir. Bu kap borusundan tutulup suyun igine tamamen daldirilir. Su alttaki kiigiik deliklerden girerek
kaba doldugu esnada hava da borudan disari ¢ikar. Kap dolunca borunun ucu parmakla sikica kapatilarak sudan ¢ikarilir.
Kaptan higbir seyin akmadigi goriiliir. Parmak borunun ucundan ¢ekilince su hemen akmaya baglar. Eger borunun ucu
tekrar kapatilirsa suyun akmasi durur.

Resim 10. Iginde hava bulunmayan bir boslugun imkansizlig1 ile ilgili bir deney

Kitabu Filyon fi’l-Hiyeli r-Rithaniyye ve Mihdnika'l-Ma’ Ayasofya 3713, 13a.

26 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 6a-6b.
Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 53 iSL AM BILIM TARIHI
Aralik / December

ARASTIRMALARI DERGISI

2025

Journal for the History of Islamic Science



Philon bunun sebebini sdyle agiklar: ““Yumurta bigimli kap suyun i¢ine birakildiginda, tarif ettigimiz gibi deliklerden
su igeri girer. Ciinkii hava borunun ucundan ¢ikar, aksi takdirde kap dolmayacaktir. Yumurta bi¢imli kap bir kez
dolduruldugunda ve borunun ucu parmakla kapatildiginda, su kabin iginde kalir. Clinkii havanin olmadig1 bir bosluk
olugamaz. Bu durumdayken parmakla kapatilan borudan hava giremez. Yumurta bigimindeki kabin delikleri de su ile
kapanmigtir. Hava daha hafif oldugundan suyu kaldiramaz ve yumurta bicimindeki kaba giremez. Su akis1 da olmaz
¢linkii kiiclik deliklerde duran su pargaciklart kuvvetsiz olduklarindan dokiilecek kadar agirliklar1 yoktur. Her delik,
yumurtanin yapisi sayesinde tutulur ve kapanir.”?’

Resim 11. I¢inde hava bulunmayan bir boslugun imkansizhig ile ilgili bir deney

‘B

1.7 Deney 7: Hava basincinin sivilar iizerindeki etkisi

Bu deneyde Philon yine hava basincinin sivilar iizerindeki etkisini agiklamaktadir (Resim 12). Dar agizli bir bardak
tamamen su doldurulur. Bardagin agzi bir kagitla kapatilarak ve kagit elle tutularak ters gevrilir. Kagit serbest
birakildiginda diismeyecek ve su bardaktan dokiilmeyecektir. Philon ayn1 durumun bardagin kagit yerine bir siizgecle
kapatildiginda da gegerli olacagini belirtmektedir. Bunun sebebi bardaga hava girisinin kapali olmasi ve hava basincinin
dengede olmasidir.?

Resim 12. Hava basincinin sivilar tizerindeki etkisi ile ilgili bir deney

2. Farabi’nin Deneyleri

Ebu Nasr el-Farabi (6. 950), islam diisiince tarihinde hem felsefe hem de doga bilimleri alaninda derin etkiler birakmis
cok yonlii bir filozoftur. Aristoteles’in doga felsefesini sistematik bigimde yorumlayarak islam diinyasma aktaran ilk
biiyiik diisiiniirlerden biri olan Farabi, ayn1 zamanda deneysel gozleme dayali doga anlayisiyla da dikkat ¢eker. Bosluk
ile dogrudan iliskili olan mekam “Kusatan cismin i¢ yiizeyi ile kusatilan cismin dis ylizeyi” olarak tanimlayan Farabi

27 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 12b.

28 Philon, Kitabu Filyon fi’l-Hiyel (Ayasofya, 3713), 13b.

iSL AM BILIM TARIHI 54 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGIS{ Aralik / December

Journal for the History of Islamic Science 2025



bu tanimin geregi olarak bosluk fikrini reddeder. Ote yandan “Pargasi kalmayincaya dek béliinen bir miktar yoktur.
Cisimler boliinmeyen parcalardan (atom) olusmus degildir. Boliinmeyen pargalardan ne cisim olusur, ne de hareket ve
zaman meydana gelir.” diyerek atomculuk anlayisina da karsi ¢ikar.?’ Bu ifadeler onun bosluk konusunda Aristoteles’i
takip ettigini gostermektedir.*

Farabi’nin, bosluk meselesini miistakil olarak ele aldig1 Risdle fi'I-hald adl1 eseri boslugun varligini savunan diistiniirlere
kars1 kaleme alinmig bir reddiye niteligi tasir. Eserin baslangi¢ kisminda bazi kimselerin birtakim deneyler sonucu
boslugun var olduguna sonucuna ulastiklarini, bu iddialarin ayr1 ayr1 dogru olabilecegini ancak vardiklar1 sonucun bu
gozlemlerden elde edilemeyecegini ve su hususun dikkate alinmasi gerektigini sdyler: Bir dogru bir digerinin yanina
konuldugunda, ikincisinin zorunlu olarak birinciden ¢ikarilmasi gerekmez.’!

Eserin devaminda goriiliir ki risalenin temel amaci, bosluk fikrini savunanlarin bilgi bakimindan eksik ve yontem
acisindan hatal1 yaklagimlarini ortaya koymaktir. Farabi, bu tartismada dogrudan bir karsi ¢ikistan ziyade, akil yliriitme
ve deneysel gozleme dayali bir sorgulama yontemi izler. Boslugun varligini iddia edenlere, iddialarini sinamaya yonelik
sorular yoneltir ve onlar1 kendi verdikleri cevaplar iizerinden yeniden diisiinmeye sevk eder. Boylelikle bosluk olarak
nitelendirdikleri alanlarda aslinda havanin bulundugunu kabul etmelerini saglar. Bu yoniiyle Farabi’nin risalesi, hem
mantiksal hem de deneysel bir yontemle ilerleyen erken donem bir bilimsel elestiri 6rnegi olarak degerlendirilebilir.*?

2.1 Deney 1: Havamn bir cisim oldugunun ispatlayan bir deney

Farabi’nin bahsettigi ilk deneyde ¢ukur bir kap alinir ve ters gevrilerek higbir yone egmeden su dolu bir kabin igine
batirilir. Su dolu kabin dibine degene kadar asagiya dogru bastirilir. Sonra ¢ukur kap yukari dogru kaldirilip igine
bakildiginda goriiliir ki su kabin i¢ bosluguna hi¢ ulasmamaistir (Resim 13).

Bu deneyi yapan kisiler i¢in Farabi sdyle der: “Bu durum onlara, batirilan kabin i¢inin hava ile dolu oldugunu, suyun
girmesine izin verecek hic¢bir bogluk bulunmadigini gostermistir. Havanin kap i¢inde hapsolup geri ¢ekilemedigi i¢in
suyun bu havayla karsilagtiginda itilerek kenarlara dogru yonlendigini, havanin tipki kat1 bir cisim gibi davranarak suya
batirildiginda suyun yarilip kenara itilmesi gibi bir durumun meydana geldigini diistinmiislerdir. Buradan da su sonuca
varmiglardir: Hava bir kuvvete sahiptir, kap biitiiniiyle hava ile doludur ve i¢inde higbir sekilde bos bir mekéan yoktur.”*?

Resim 13. Havanin bir cisim oldugunun ispatlayan bir deney

2.2 Deney 2: Boslugun miimkiin oldugunu iddia eden bir deney

Farabi’nin ele aldig1 ikinci deneyde bu sefer uzun, genis govdeli ve dar agizli bir cam kap alinir. Bu i¢i bos bir giilsuyu
sigesi de olabilir. Bu kap da suya daldirildiginda elde edilen sonug ilk kaptakiyle ayni olmustur. Bdylece, kabin hava ile

29 Farabi, UyQnii’l-Mesail, gev. Mahmut Kaya, Islam Filozoflarindan Felsefe Metinleri (Istanbul: Klasik Yayinlari, 2005), 122.

30 Kutluer, “Hal&’, 15/224.

31 Farabi, Risale fi’l-hala (Ankara: Ankara Universitesi Dil ve Tarih-Cografya Fakiiltesi Kiitiiphanesi, Ismail Saib Sencer Koleksiyonu, Birinci Seri, 183), 1b.
32 Sayals, “Farabi’nin Hald Hakkindaki Risalesi”, 126-127.

33 Farabi, Risale fi’l-hala (Ismail Saib, 183), 1a.

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 55 iSLAM BILIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGIS

202 5 Journal for the History of Islamic Science



dolu oldugu acik¢a anlasilmistir (Resim 14).

Resim 14. Boslugun miimkiin oldugunu iddia eden bir deney

Sonra bu kap tekrar alinir, ag1z kismmdan hava emilir ve dudaktan ayirmadan 6nce agzi parmak ile kapatilir. Ardindan
su dolu bir kaba batirilir ve agzi acilir ve goriiliir ki kabin i¢ine ¢ekilme veya itilme yoluyla bir miktar su girmistir
(Resim 15).

Farabi bu deneyi yapan kisiler icin soyle der: “Buradan su sonucu ¢ikarmiglardir: kaptan belirli bir miktar hava
cekmislerdir ve bu hava daha sonra igeri giren su miktarina esittir. Higbir baska cisim bu havanin yerini almamis ya
da onun yerine gegcmemistir. Zira eger ¢ekilen havanin yerine bagka bir cisim gegmis olsaydi, bu cisim havanin yerini
dolduracak, su da kabin i¢ine akmayacakti. Dolayisiyla, kabin i¢inden hava g¢ekildikten sonra suya daldirilmasi durumu,
onceki durumuyla ayni kalacakti. Her iki durumda da kabin i¢i dolu olacakti. Onlara gore bu, ¢ikan havanin kapladig:
yerin bos kaldigina ve igine su doluncaya kadar orada hicbir sey bulunmadigina kanittir. Higbir sey icermeyen bu bos
mekan ise ‘bosluk’tur. Boglugun varligina getirdikleri delil de budur.””**

Resim 15. Boslugun miimkiin oldugunu iddia eden bir deney

Bu deneyden ¢ikarilan sonucun dogru olmadigini agiga ¢ikarmak isteyen Farabi bazi sorular sorar. Bunlardan ilki,
kaptan cekilen havanin bulundugu kabin tigte birlik kismina karsilik gelen kismin (onlarin iddialarina gore), yani
havanin yerini dolduran yerin uzunluk, genislik ve derinlige sahip olup olmadigidir. Buna evet dediklerinde orada hacmi
bulunan bir cisim oldugunu kabul etmis olurlar. Hayir dediklerinde ise yeni bir soru yoneltir: Oraya dolan su, kaptan
¢ekilen havanin bosalttig1 yeri dolduracak bicimde kabin agzindan girerek bir su kiitlesi haline gelmedi mi? Farabi bu
soruya evet demekten baska careleri olmadigini ve bu ligte birlik boliimde uzunluk, genislik ve derinlik bulundugunu
kabul etmek zorunda olduklarim agikca ifade eder.*

Bir bagka soru ise i¢inden bir miktar hava ¢gekilmis olan kabin suya daldirilmadan 6nce giines 1s181na maruz birakilmasi

34 Farabi, Risale fi’l-hala (Ismail Saib, 183), 1b.

35 Farabi, Risale fi’l-hala (Ismail Saib, 183), 2a-2b.

iSL AM BILIM TARIHI 56 Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISi Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



ve giinesin 1sinlarinin kabin dibine ulagmasi ile ilgilidir. Farab1 bunun {izerine su sorulari sorar: “Kabin bos oldugu iddia
edilen ticte birlik kisminda 1sinlar neyin tizerine diiser? Ayni sekilde 1ginlar karsi tarafa yani duyularimiza gore ulastyor
gibi goriindiikleri yere varincaya kadar neyin i¢inden geger? Bu 1sinlar zorunlu olarak her yonde belirli mesafeler
boyunca ilerlemis olmuyorlar mi1? Kabin dibindeki 151n, ancak bir hacme sahip bir seyin iizerine diismez mi?” Bu
sorulara verilebilecek tek cevabin evet oldugunu sdyleyen Farabi bu iicte birlik kisimda uzunlugu, genisligi ve derinligi
olan bir cisim bulundugunu, buranin i¢inde higbir sey bulunmamasinin dogru olamayacagini ag¢iklamis olmaktadir.>

Bunun ardindan yine boslugun var oldugunu kabul eden kisilere yonelik sorularina devam eden Farabi, cisimlerin
1sinmasi veya sogumasinin ancak bagka bir sicak veya soguk cisimle karigmasi ile veya parcalarin biitiinden ayrilmasi
ile ger¢eklesmesinden yola ¢ikarak su durumu ileri siirer; cisimlerin hacminin artmasi veya azalmasi da bir par¢anin
ayrilmasiyla ya da onunla karigmig olan hacimli bir cismin ondan uzaklagmasiyla meydana gelmez. Ayn1 sekilde hava
da hacmi artarken ya da azalirken ayn1 hava olarak kalir. Dahas1 hacminin artis1 kimi zaman dogas1 geregi gergeklesir,
kimi zaman ise dis bir etkiyle zorlanarak olur. Havanin hacmi zorlayici bir bigimde arttirildiginda, bu zorlamanin etkisi
stirdiigii siirece o hacimde kalir; ancak bu baski ortadan kalktiginda, dogal hacmine geri doner.*’

Farabi sonug olarak disar1 ¢ekilen havanin yerine kabin tigte birlik kismini dolduran cismin niteliginin belirlendigini ve
bunun hava oldugunun anlasildigini belirtir. Ayrica ona gore ilk durumda havanin suyun girmesi i¢in herhangi bir bosluk
birakmadig1 da ortaya ¢ikmustir, zira kabin i¢indeki tiim hava dogal hacmindedir. Oysa ikinci durumda hava zorlayici bir
baski altinda tutuldugu bir hacme sahiptir ve dogal haline doniip geri ¢ekildiginde isgal ettigi yeri komsu suya vermistir.
Boylece bu olayin, bu cisimlerin dogasinda bulunan “mekan degisimi” 6zelliginden kaynaklandig1 anlasiimigtir.®®

Son olarak Farabi risaleyi su sekilde tamamlamaktadir: “Kaplarla yaptiklar1 gozlemler sonunda onlari boslugun
varligina inanmaya sevk eden nedenin ne oldugu konusundaki anlayis eksiklikleri boylece agikliga kavugmustur. Onlarin
soylediklerinden boglugun varligi sonucu ¢ikmaz, aksine onlarin ‘bos’ ve ‘hi¢bir sey igermiyor’ sandiklar1 yerin aslinda
hava ile dolu oldugu ortaya konmustur.”*

Sonug¢

Bu ¢aligmada Byzantiumlu Philon’un Preumatika adli eseri ile Farabi’nin Risdle fi'l-hald adli risalesi bogluk meselesi
cercevesinde karsilastirilarak Iskenderiye mekanik geleneginden Islam felsefesine uzanan bilgi aktarimi incelenmistir.
Bu kapsamda metinlerde yer alan deneysel diizenekler, teknik agiklamalar1 ve yeniden ¢izilen sekilleriyle birlikte
degerlendirilmis, boylece deneylerin diislinsel arka plani ve fiziksel igleyisi somut bicimde ortaya konmustur. Her iki
diislintiriin ortak noktas1 dogada mutlak bir boslugun bulunamayacagi ve doganin kesintisiz bir siireklilik ilkesiyle
isledigi goriisiidiir. Ancak bu goriis salt teorik bir iddiadan ibaret degildir, her iki yazar da deneysel gézlemi diisiinsel
temellendirmeyle birlestirerek donemin doga anlayisina yeni bir metodolojik yon kazandirmistir.

Philon, Pneumatika’nin giris kisminda bir dizi deney ile havanin bir cisim oldugunu, suyun hava ile birbirine bagh
oldugu ve dogada birbirlerini takip ettiklerini, atesin ve sicakligin havaya etkisini, icinde hava bulunmayan bir boglugun
imkansizligini, hava basincinin sivilar tizerindeki etkisini agiklayarak bosluk meselesini etraflica ele almigtir. Bununla
beraber kendinden onceki filozoflarin goriislerinden de bahsetmesi o doneme kadarki bosluk tartigmalar1 hakkinda bilgi
sahibi oldugunu da gostermektedir. Boylece teorik bilginin karsilig1 deney diizenekleri iizerinden sinanmig ve Philon’un
metni en eski yazili 6rneklerden biri olarak havanin maddi varligini ve doganin kendi iginde siireklilik arz eden diizenini
gbstermeyi amaglamigtir.

Farabi ise Risdle fi’l-hald’da bosluk fikrini savunanlara karsi kapsamli bir reddiye ortaya koymustur. Ona gore dogada
hicbir sey biitiiniiyle bos birakilamaz; zira evrendeki her hareket, cisimlerin birbiriyle olan siirekliligi sayesinde
gergeklesir. Farabi, bu diisiincesini hem akli muhakeme hem de deneysel gézleme dayandirmis; bosluk olarak goériinen
alanlarda aslinda havanin bulundugunu gostermistir. Boylece Aristoteles’in fizik anlayisini korumakla birlikte, deneysel
yontem araciligiyla dogay1 agiklama cabasini giiclendirmistir. Bu yoniiyle Farabi, Islam diinyasinda doga felsefesi ile
deneysel yontemi bir araya getiren ilk filozoflardan biri olarak 6ne ¢ikar.

Burada Philon’un ve Farabi’nin ilk deneyleri arasindaki benzerlik dikkati ¢ceker. Bos bir kabin ters cevrilip suya
batirildiginda kabin govdesinin kuru olarak kalmasi ikisinde de ayni sekilde ifade edilmektedir. Iki deneydeki ortak
amag¢ havanin bir cisim oldugunu kanitlamaktir ki Philon “insanlarin ¢ogunun bos zannettikleri kap aslinda hava ile
doludur” diyerek buna vurgu yapmistir. Bununla beraber Farabi de kaptaki havanin suyun i¢inde diger kati cisimler
gibi hareket ettigini dile getirmistir. Buna ek olarak Féarabi’de daha yogun hissedilse de iki metnin de boslugun varligini
savunanlara kars1 bir agiklama mahiyetinde oldugu gortilmektedir.

36 Farabi, Risle fi’l-hala (Ismail Saib, 183), 4a-4b.

37 Farabi, Risale fi’l-hala (Ismail Saib, 183), 4b-5a-5b.

38 Farabi, Risale fi’l-hala (ismail Saib, 183), 6a-6b.

39 Farabi, Risale fi’l-hala (ismail Saib, 183), 7a-7b

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 57 ISLAM BIiLIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGIS

2025 Journal for the History of Islamic Science



Philon ve Farabi’nin metinleri arasindaki paralellik antik Yunan mekanik mirasinin islam diinyasinda yalnizca
korunmadigini ayn1 zamanda yeni bir felsefi ¢erceve icinde doniistiiriildiiglinii gdstermektedir. Philon’un eserlerinin
el-Kindi (6. 8667?) tarafindan biliniyor olmasi Farabi’nin (6.950) de Pneumatika’dan haberdar olabilecegi ihtimalini
akillara getirmektedir. Boylece Iskenderiye Mekanik Okulunun teknik bilgi birikimi Arapgaya yapilan terciimeler
araciligiyla yeniden okunmus ve doganin biitiinciil diizenini aciklamak icin kullanilmigtir. Islam diinyasinda bilim
Yunan diisiincesinden miras alinan teorik 6geleri sistematik gdzlem ve akil yiiriitmeyle yeniden inga etmistir.

Sonug olarak her iki diisiiniiriin doganin siirekliligi ve boslugun reddi ilkeleri etrafinda birlesen yaklagimlari antik
mekanik gelenegin Islam diisiincesinde nasil yeniden anlam kazandigim acikca gostermektedir. Bu, Islam biliminin
bilgiyi doniistiiriicli bir rol iistlendigini, deneysel yontemin felsefi diizlemde temellendirildigi yeni bir bilgi anlayisina
kap1 araladigim ortaya koymaktadir. Bu metodolojik doniisiim, bilimsel diisiincenin tarihsel siirekliligi i¢inde islam
diinyasinin 6zgiin katkisin1 ve deneysel doga felsefesinin olgunlasmasindaki belirleyici etkisini vurgulamaktadir.

ISLAM BILIM TARIHI 58 Cilt / Volume -1 - Say1/ Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Aralik / December
Journal for the History of Islamic Science 2025



Kaynak¢a

Abattouy, Mohammed-Al-Hassani, Salim, The Corpus of al-Isfizari in the Sciences of Weights and Mechanical Devices. London: Al Furgan
Islamic Heritage Foundation Centre for the Study of Islamic Manuscripts, 2013.

Berryman, Sylvia. “Ancient Atomism”. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2022 Edition). Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.).
Erisim 12 Eyliil 2025

https://plato.stanford.edu/entries/atomism-ancient/#LeucDemo

Dhanani, Alnoor .The Physical Theory of Kalam, Leiden: E.J. Brill, 1994.

Drachmann, Aage Gerthard. Ktesibios, Philon and Heron, a Study in Ancient Pneumatics. Copenhagen: E. Munksgaard, 1948.
Erdogan, Omer Faruk. “Farabi ve ibn Sina Felsefesinde Bosluk/Hala Kavrami”. Isldmi Arastirmalar 30/1 (2019) 92-111.
Farabi, “Uytnii’l-Mesail”, cev. Mahmut Kaya, Isldm Filozoflarindan Felsefe Metinleri, Istanbul: Klasik Yaymlari, 2005

Farabi, Risdle fi'I-hald. Ankara: Ankara Universitesi Dil ve Tarih-Cografya Fakiiltesi Kiitiiphanesi, Ismail Saib Sencer Koleksiyonu, Birinci Seri,
183, 1a-7b.

Filyon el-Beriti el-Hakim (Philon), Kitdbu Filyon fi’l-Hiyeli'r-Rithdniyye ve Mihdnika’l-Ma’. Istanbul: Siileymaniye Kiitiiphanesi, Ayasofya
Koleksiyonu, 3713, 1a-84b.

Gottschalk, H. B. “Strato of Lampsacus”.Dictionary of Scientific Biography. 13:91-95. New York: Charles Scribner’s Sons:1981.

Hakli, Saban. “Islam Felsefesinde Mekan ve Bosluk Tasavvurunun Kozmolojiye Tatbiki”. Hitit Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 6/12
(Aralik 2007) 44-45.

Hill, Donald R. “From Philo to al-Jazari- from Alexandria to Diyar Bakr”, Studies in Medieval Islamic Technology, ed. D. King, (1st ed.). UK:
Ashgate, 1998.

Kandemir, Ahmet Mekin “Alemin Otesine Uzanan El: Mu’tezile’nin Basra ve Bagdat Ekolleri Arasinda Bosluk/Halé Tartismalar1”. Nazariyat 7/1
(Nisan 2021) 1-34.

Kutluer, Ilhan. “Hala”. TDV Isldm Ansiklopedisi. 15/ 221-225. Istanbul: TDV Yayinlar1, 1997.

Sayili, Aydm. “Farabi’nin Hala Hakkindaki Risalesi”. Belleten 15/57 (Ocak1951) 126-127.

Sayili, Aydin- Lugal, Necati. Ebii Nasr il-Fardbi’nin Hald Uzerine Makalesi. Ankara: TTK. Yaynlar1, 1951.
Weber, Alfred. Felsefe Tarihi, cev. H. Vehbi Eralp. Istanbul: Sosyal Yaymlari, 1998.

Wilkinson, John Gardner. The Manners and Customs of the Ancient Egyptians. London: J. Murray, 1878.

Woodcroft, Bennet. Inventions of the Ancients, The Pneumatics of Hero of Alexandria. London: Taylor Walton and Maberly, 1851.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 59 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGSI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Osmanh Seyahat Literatiiriiniin Bilginin
Dolasimina ve Iletisimine Katkilar:

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin
Sefaretndmesi ve Evliya Celebi’nin
Seyahatndamesi

The Contributions of Ottoman Travel Literature
to the Circulation and Communication of
Knowledge:

The Sefaretname of Yirmisekiz Celebi Mehmed
Efendi and the Seyahatndame of Evliya Celebi

Kiibra Tiire Yakin*

*Dr., Bagimsiz Arastirmaci, kubratureyakin@gmail.com
ORCID: 0000-0002-4384-0750

Makale Bilgisi: Arastirma Makalesi | Research Article
Gelis Tarihi: 17/11/2025

Kabul Tarihi: 27/12/2025

Yayin Tarihi: 31/12/2025

Aralik / December

ISLAM BILIM TARIHI 60 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
 ASTIRALARI DERGI 2025



Osmanh Seyahat Literatiiriiniin Bilginin Dolasimina ve Iletisimine Katkilari: Yirmisekiz Celebi

Mehmed Efendi’nin Sefaretndmesi ve Evliya Celebi’nin Seyahatnimesi

Oz

Bu arastirma, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin 1720-1721 yillarindaki Fransa elgiligi sirasinda kaleme aldigt Fransa Sefaretnamesi ni
bilim tarihi agisindan incelemeyi amaclamaktadir. Eser bilimsel kurumlar, teknik diizenekler ve gozlem faaliyetleri hakkinda detayli ve sistemli
anlatimlari ihtiva etmektedir. Sefaretndme’de yer alan hastaneler, tesrih mekanlari, devahaneler, botanik bahgeleri, su teknolojileri, mekanik
diizenekler, otomatik saat ve rasathane tasvirleri, donemin Fransa’sinda bilimsel bilginin nasil iiretildigi ve kurumlarda nasil organize edildigine
dair ayrintili gzlemler sunmaktadir. Bu dogrultuda yalnizca diplomatik temaslarmn degil, ayn1 zamanda tip, miihendislik ve astronomi alanlara
iliskin teorik ve pratik bilgi birikiminin dogrudan sahadan aktarilmig bir betimlemesi oldugu goriilmektedir. Ayrica metin igerisinde tespit edilen
gozlemler, 17. yiizyilda Evliya Celebi’nin Seyahatndme’sinde agirlikli olarak Viyana ve g¢evresinde kayda gegirilen tibbi kurumlar, mekanik
diizenekler ve gozlem faaliyetleriyle karsilagtirmali olarak ele alinmistir. Her iki Celebi’nin kullandig1 kavramsal gergevenin benzerligi, Osmanli
diisiincesinde bu bilgi alanlarinin biitiiniiyle bilinmeyen yapilar olmadigi; aksine mevcut literatiir, gelenek ve 6zellikle hiyel gelenegi iginde
tanimlanabilir karsiliklarinin bulundugunu gostermektedir. Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin mekanik diizeneklere, fiskiyelere, su kaldirma
sistemlerine ve rasathane aletlerine dair ayrintili tasvirleri, donemin teknik uygulamalarini tanimlama hassasiyetini ortaya koyarken; kitabi kiiltiir,
tesrih dersleri, botanik cesitliligi ve hastane organizasyonuna iliskin gézlemler teoriden pratige insa edilen kurumsal yapiy1 goriiniir kilmaktadir.
Sonug olarak Sefaretname, 18. yiizyilin baslarinda bir Osmanli elgisinin Fransa’nin bilimsel kurumlarini nasil gordiigini ve bu kurumlarda
uygulanan yontemlere nasil taniklik ettigini belgeleyen 6nemli bir kaynak niteligi tagir. Metinde yer alan bilgiler, tip tarihi, mithendislik tarihi,
astronomi tarihi ve kurumlar tarihi i¢in degerli bir gdzlem malzemesi olusturmakta; ayn1 zamanda Evliya Celebi’nin aktarimlariyla birlikte ele
alindiginda Osmanli seyahat literatiiriinde bilimsel igerik bakimindan dikkate deger bir siireklilige isaret etmektedir.

Anahtar Kelimeler: Bilim Tarihi, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi, Fransa Sefaretnamesi, Bilginin Dolagimi, Seyahatname.

The Contributions of Ottoman Travel Literature to the Circulation and Communication of
Knowledge: The Sefaretname of Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi and the Seyahatnime of Evliya
Celebi

Abstract

This study aims to examine Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’s Sefaretname of France, written during his embassy mission to France between
1720 and 1721, from the perspective of the history of science. The work contains detailed and systematic descriptions of scientific institutions,
technical mechanisms, and observational practices. The accounts of hospitals, anatomical theatres, devahanes, botanical gardens, water
technologies, mechanical devices, automaton clocks, and the royal observatory provide insightful observations on how scientific knowledge was
produced and organized within institutions in early eighteenth-century France. In this respect, the text appears not only as a record of diplomatic
encounters but also as a direct, first-hand depiction of theoretical and practical knowledge in the fields of medicine, engineering, and astronomy.
The observations identified in the text are also examined in comparison with those found in Evliya Celebi’s Seyahatndme, particularly his reports
on medical institutions, mechanical devices, and observational practices in Vienna and its surroundings during the seventeenth century. The
similarities in terminology and descriptive framework employed by both authors indicate that these fields of knowledge were not unfamiliar within
the Ottoman intellectual tradition; on the contrary, they possessed identifiable counterparts within existing literature, established traditions, and
especially the hiyel (mechanical arts) culture. Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’s detailed depictions of mechanical arrangements, fountains,
hydraulic systems, and astronomical instruments demonstrate a clear attention to the technical aspects of these practices, while his accounts of
book culture, anatomical instruction, botanical diversity, and hospital organization reveal institutional structures in which theoretical knowledge
was integrated with practice. In conclusion, the Sefaretndme stands as a significant source documenting how an Ottoman ambassador in the early
eighteenth century perceived France’s scientific institutions and the methods employed within them. The information it contains provides valuable
material for research in the history of medicine, engineering, astronomy, and institutional history. Moreover, when considered alongside Evliya
Celebi’s accounts, the text highlights a notable continuity of scientific content within the broader corpus of Ottoman travel literature.

Keywords: History of Science, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi, Sefaretndme of France, Transmission of Knowledge, Travelogue.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 61 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

202 5 Journal for the History of Islamic Science



Giris

18. ytizyilinilk ¢eyregi Osmanli diigiince ve bilim tarihinin yalnizca diplomatik diizeyde degil, ayn1 zamanda epistemolojik
paradigma arayisinda bir kirilma donemini temsil etmektedir. Miineccimbasi Ahmed Dede’nin 1702 senesindeki vefatina
kadar siiren klasik donemin ardindan modern egitim kurumlarinin tesis edildigi 1773 yilina kadar devam eden periyot
bunalim ve arayis dénemi olarak tanimlanmaktadir.! Ekmeleddin ihsanoglu’na gére 17. yiizyildan 19. yiizyilin bagina
kadar Osmanlilarin Bati ile temasi; Avrupa dillerinden yapilan terciimeler, Avrupa’ya resmi ziyaretler i¢in giden sefirlerin
sahsi gozlemleri ve Osmanli Devleti’nde kurulan modern egitim miiesseseleri olmak tizere ti¢ yol tizerinde gelismistir.?
Ikinci etkin grup daha yakindan incelendiginde diplomatik iliski ag1 igerisinde fikir, bilgi, alet ve tecriibe aligverisinin
gergeklesmesi kagmilmazdir. Ozellikle bu heyetlerde gorevlendirilen kisilerin titiz ve giiglii stratejilerle segildigi goz
oniinde bulunduruldugunda seyahat ettikleri farkli kiiltiir diinyalarin1i merak ve motivasyon sayesinde daha incelikli
gozlemledikleri diistiniilebilir. Bir sonraki adimda sozlii veya yazili olarak aktarilan gozlem ve tecriibeler, bir tarafta
literatiirii zenginlestirirken diger tarafta dildeki kavramlari gliclendirmektedir. Miri Shefer-Mossensohn’un bu konudaki
yaklagimi ifade edilen olguyu netlestirmektedir. Oyle ki diplomasi diizeyinde gérevlendirilen heyetler, Avrupa’ya ilgi
duyarak kayitlar tutar ve devlete bilgi aktarir. Ayrica nakledilen bilgileri Osmanli diinyasindaki kavramlara terciime
eder.’ Bu ifadelerden anlasildigi iizere sefaretnamelerin literatiir igerisindeki diplomatik iligkilerde kullanilan koprii
gorevlerinin 6tesinde bilgi diizeyini yiikselten, kavram diinyasini zenginlestiren, her iki tarafin bilgi anlayisini en uygun
zeminde bir araya getiren bir faaliyet s6z konusudur. Buna ek olarak Avrupa’daki gelismelere duyulan merak hem
saray ¢evresinde hem de biirokratik siniflar icinde I1I. Ahmed doneminde (1703-1730) artmaya baslamistir. Osmanli’nin
entelektiiel yapisinda meydana gelen degisimler; yalnizca bilimsel bilgi alaninda degil, mimariden matbaaya,
egitimden diplomasiye kadar uzanan genis bir yelpazede gézlemlenebilir. Bu siirecte etki alan1 oldukca genis olan ve
en dikkate deger belgelerden biri, 1720—1721 yillarinda Fransa’ya el¢i olarak gonderilen Yirmisekiz Celebi Mehmed
Efendi’nin kaleme aldig1 Fransa Sefaretnamesi’dir. Tarihgi ve cografyact Faik Resit Unat (v. 1964)’a gore “Osmanli
Sefaretnameleri arasinda en ¢ok iizerinde durulmus olani, edebi ve tarihl kiymet bakimlarindan en ehemmiyetli bulunani
ve memleket hayatinda yaptigi miithim tesirler itibariyle de ¢ok verimli olani hig stiphesiz” bu eserdir.*

Sefaretname, Osmanlilarin bati sinirt 6tesindeki bilim ve teknoloji kiiltiiriiyle karsilasmasinin dogrudan ve ayrintili bir
taniklig1 olarak 6ne cikar. Metin, diplomatik bir rapor olarak hazirlanmis olsa da, 6zellikle Fransa’da erken modern
donemin bilimsel kurumlarini, teknik diizeneklerini ve bilgi anlayisii gézlemleyen bir Osmanli elgisinin tasvirlerini
icerir. Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi Fransa’da gordiigli rasathane, hastaneler, anatomi laboratuvarlari, botanik
bahgeleri, su diizenekleri, fabrikalar ve mekanik saatleri kayda gegirmistir. ilerleyen boliimlerde goriilecegi iizere
bagvurdugu kavramlar ve anlatim bigimi aslinda gordiiklerine ¢ok yabanci olmadigi bir gelenek i¢inden geldigine isaret
eder. Nitekim Alman sarkiyat¢1t Franz Taeschner (v. 1967) Osmanl sefaretnamelerini diplomatik literatiirde oldugu
kadar seyahat literatiirii baslig1 altinda da degerlendirmektedir. Bu metinlerin yolculuk boyunca gézlemlenilenleri ihtiva
ettigini vurgulamaktadir.® Benzer sekilde Kemal Beydilli, klasik sefaretnimelerin Osmanli diinyasina yabanci olan
yasam tarzi ve adetlerini kayda gecirmeleri sebebiyle birer haber kaynagi olduklarini belirtmektedir. Dolayisiyla Fransa
Sefaretndamesi, yalnizca diplomatik bir etkilesim kaydi degildir. Osmanli’nin kavrayis ve temsiliyet evresini takip
edebilmek adina birincil kaynak niteligini tasir. Tam da bu noktada Fransa Sefaretndmesi’nin literatiir igerisinde tiiriiniin
tek ornegi olmadigimi belirtmek 6nem arz etmektedir. M. A. Yalginkaya'nin tespitine gore Avusturya’nin Osmanlt
Devleti’nin yenilesme hareketleri tizerindeki rolii tarihgiler tarafindan ¢ok az bilinmekteydi. Halbuki 17. ylizyilin ikinci
yarisindan sonra Viyana’ya gonderilen elgilik heyetlerinin sayisi Paris’e gonderilenlerin iki misline tekabiil etmektedir.
Ote yandan diplomatik iliskiler ve sefaretnamelere ek olarak savas ve baris zamanlarinda diplomatlar, tiiccarlar,
miilteciler gibi misyoner ve seyyahlar da kendileriyle birlikte fikirleri, bilim ve teknikleri aktarmislardir.” Bu ve benzeri
sebeplerle kayda gecirilen gozlemler, Osmanli diisiince diinyasinda bilimsel merakin canliligina isaret etmektedir.
Fransa Sefaretnamesi’nin muhtevasi ve seyahat literatiirii ile kesisen konu basliklar1 gz 6niinde bulunduruldugunda s6z
konusu bilimsel merakin 6zellikle Evliya Celebi’nin Seyahatname’sinde acayip ve garip kavramlar etrafinda sekillendigi
goriilmektedir. Her iki Celebi’nin gézlemci-bilgi aktarici kimlikleri, eserlerinin literatiirdeki yerini gliclendirmektedir.

Bu c¢alisma Evliya Celebi ile tematik bir karsilastirma yapmay1 degil, bir dnceki asirda telif edilen Seyahatndme’nin

Ihsan Fazlioglu, “Osmanlilar: ilim ve Kiiltiir”, 7DV Islam Ansiklopedisi, (Istanbul:2007), 33/549.

Ekmeleddin Thsanoglu, “Osmanli imparatorlugu’nda Bilim, Teknoloji ve Sanayide Modernlesme Gayretleri”, Osmanli Arastirmalart 2 (1998), 7.
Miri Shefer-Mossensohn, Osmanli ‘da Bilim Kiiltiirel Yarat: ve Bilgi Alisverisi, ¢ev. Kiibra Oguz (Istanbul: Tiirkiye Is Bankas1 Yayinlari, 2019), 154.
Faik Resit Unat, Osmanli Sefirleri ve Sefaretnameleri, yay. Bekir Sitki Baykal (Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Basimevi, 1968), 53-54.

Franz Taeschner, “Die Osmanischen Literatur”, Handbuch der Orientalistik, (Leiden/Kéln: E. J. Brill, 1982), V/1 /331-332.

Kemal Beydilli, “Sefaret ve Sefaretname Hakkinda Yeni Bir Degerlendirme”, Osmanli Arastirmalar: 30/30 (2007), 27.

NN U W

Mehmed Alaaddin Yalginkaya, “Osmanl Zihniyetindeki Degisimin Gostergesi Olarak Sefaretnamelerin Kaynak Defteri”, OTAM Ankara Universitesi,

Osmanli Tarihi Arastirma ve Uygulama Merkezi Dergisi 7 /7 (1996), 334. Yalginkaya’ya gore sefaretnameler, Osmanl elgiliklerinin diger tilkeler hakkindaki izlenim
ve gozlemlerini kapsayan birer seyahatname olarak kullanilabilirler. a. m., 336.

ISLAM BILIM TARIHI 62 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



sundugu kavramsal cerceveyi referans alarak Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin gdzlemlerini Osmanli bilim
tarihi ve seyahat gelenegi baglaminda konumlandirmay1 amaglamaktadir. Bu yaklasim ile her iki metni kronolojik
veya konularia gore bir karsilastirmaya tabi tutmanin aksine; literatiirdeki merak, gézlem ve bilgi aktariminin hangi
kavramlar ekseninde sekillendigini gérmek hedeflenmektedir. Arastirmada nitel metin analizi yontemi benimsenmistir.
Fransa Sefaretnamesi, bilim tarihi agisindan Fransa’da miisahede edilen tibbi kurumlar, mekanik diizenekler ve rasathane
anlatilar1 baglaminda ele alinmigtir. Metinde yer alan kavramlar ve betimlemeler, Osmanli seyahat geleneginde mevcut
olan gozlem dili ve bilgi aktarim pratikleri ¢er¢evesinde degerlendirilmistir. Evliya Celebi’nin Seyahatndmesi ne
ise dogrudan bir karsilastirma nesnesi olarak degil, kavramsal siirekliligi gostermek iizere referans metin olarak
bagvurulmustur. Daha biitiinciil bir bakis acisindan yaklagildiginda aslinda dolasimda olan bilginin yaziya gegirilmeden
once toplumlar iizerindeki etkisi ve giicii kendini gdstermektedir. Ornegin hareket halinde olmak, seyahat etmek, ticaret
yollarindaki merkezlerde bulunmak, kurumlara yakin olmak, alet bilgisine sahip olmak gibi bir¢ok farkli ortamlarda
sekillen bilgi birikimi tecriibelerle harmanlanmaktadir. Bu birikim 6zellikle bilim tarihi disiplininde bir kaynak olarak
merkeze alindiginda bilginin yalnizca yazili/bilimsel metinler {izerinden degil, gdzlem, deney, seyahat ve kurumlar
aracilig1 ile Uretilebilecegini gostermektedir. Steven Shapin diinya capinda seyahat etmek, deneyimi genisletmek ve
bilimsel genellemelerin yeterliligini test etmek i¢in 6nemli bir ara¢ olarak gérmektedir. Hatta tarih boyunca gezginler,
denizciler, tliccarlar, askerler ve maceracilar tarafindan olusturulan bu bilgi bileseni olmadan erken modern doga tarihi
veya doga felsefesinin nasil olacagini hayal etmenin gii¢ oldugunu dile getirmektedir.®

Fransa Sefaretndmesi lizerine yapilan ¢aligmalar, uzun siire boyunca metnin diplomatik, kiiltiirel ve edebi yonleri
etrafinda sekillenmistir. Bu ¢ercevede eser, Osmanli-Fransiz iliskilerinin diplomatik boyutunu ele alan klasik tarih
arastirmalarinda ‘Bat1 ile ilk modern temas’ olarak degerlendirilmistir.” Ancak cografya ve bilim tarihi agisindan ele
alinan calismalar olduk¢a sinirhdir. Mezkdr alan igerisinde yapilan arastirmalardan birinde Nazan Karakas Oziir,
“Disardan Bilgi Girisi Baglaminda Osmanli Cografyaciliginda Sefaretname” baslikli tebliginde bu eseri bir bilgi tastyici
olarak ele almigtir. Calisma kapsaminda belge incelemesi yontemini kullanarak Fransa Sefaretnamesi’nin yazildigi
tarihe kadar literatiirde olan eserleri, literatiirdeki Avrupa bilgisini ve bu bilgi birikiminin temel kaynaklarini calismanin
sorulart olarak belirlemistir. Arastirmanin bulgularinin; eserden 6grenilen giizergdh bilgileri, sehir ve liman isimleri
(toplamda 97 yer ismi tespit edilmistir.), konu basliklar1 kapsaminda incelendigi goriilmektedir.'® Sefaretname tiirtindeki
bir eserin muhtevasinda tarihi cografya ve cografya tarihi bilgisi bakimindan degerlendirmeye tabi tutulabilecek veri ve
anlatilara isaret edilmesi, s6z konusu ¢alismanin 6ne ¢ikan yonlerinden birisi olmustur.

Literatiirde dikkat ¢eken bir diger yorumu, Berna Kiling’in Travels of Learning: A Geography of Science in
Europe (2003) adli yaymin i¢inde yer alan “Yirmisekiz Mehmed Celebi’s Travelogue and the Wonders that Make a
Scientific Centre” baslikli makalesidir. Kiling, sdz konusu calismasinda Sefaretname’yi bilim merkezleri kavrami
etrafinda, Fransiz sosyolog Bruno Latour’un (v. 2022) centre of calculation yaklasimindan hareketle analiz eder."
Bu baglamda Yirmisekiz Celebi Mehmed’in Fransa’da karsilastigi bilimsel kurumlar ‘bilimsel bilgi iiretim aglarinin
merkezl mekanlar1’ olarak ele alir ve bu gozlemlerini seyahat halinde elde edilen epistemik bir kiiltiir iligkisi i¢inde
yorumlar. Kiling’in bu yaklasimi, Sefaretndme’nin yalnizca bir diplomatik metin degil, ayn1 zamanda bilgi dolagimini
belgeleyen bir kaynak olarak okunabilecegini gostermesi bakimindan degerlidir. Bununla birlikte, séz konusu
calisma Sefaretname’yi bilimsel kurumlarin Fransa’daki isleyisine dair bir 6rnek vaka olarak ele alirken, Osmanlt
diisiincesindeki bilgi anlayisinin yansimasini ikincil diizeyde birakarak Bati merkezli Bilim Devrimi’nin izlerini metin
icerisinde aramaktadir.

Bu calisma ise ayn1 metni Osmanli diisiince yapisinda hakim olan gelenege vurgu yaparak okumaktadir. Yirmisekiz
Celebi Mehmed’in gozlemleri epistemik bir agin parcasidir. Merak duygusunun bilgi ile birleserek insa ettigi yeni
bilginin cercevesi burada kendini gosterir. Buradaki husus, Osmanli diinyasindaki zihinsel doniisiimiin kaynagim
aramaktan ziyade yeniliklerin algilanis bi¢imidir. Nitekim yeni bir bilginin algilanisi, gézlemcinin i¢inde bulundugu
entelektiiel gelenegin kavramsal kapasitesinin giicii ile dogrudan iliskilidir. Sefaretname ise sdz konusu kapasitenin
kagit iizerinde nasil islendigini gdstermesi bakimindan 6nem kazanir. Dolayisiyla bu ¢alisma, Kiling i ortaya koydugu
epistemik merkez ile etkilesim modelini tamamlayic1 bir yonde ilerlemektedir. Ancak Kiling’1in makalesi bilgi dolagiminin
mekansal-toplumsal 6rgiitlenmesine odaklanirken, buradaki amag, bilginin Osmanli entelektiiel utkunda nasil algilandig,
temsil edildigi ve anlamlandirildig1 sorusuna cevap aramaktir. Boylece Sefaretndme, yalnizca bati toplumlarinda gelisen
bilim anlayisinin taniklig1 degil, ayn1 zamanda Osmanli diisiincesindeki gézlem ve bilginin anlamina 151k tutan bir

8 Steven Shapin, 4 Social History of Truth (Chicago and London: The University of Chicago Press, 1994), 245.

9 Tiirkan Polatci, “Osmanli Batililasmasinda Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Paris Sefaretnamesi’nin Onemi”, Cankara Karatekin Universitesi
Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2/2 (2011), 261.

10 Nazan Karakas Oziir, “Disardan Bilgi Aktarimi Baglaminda Osmanli Cografyaciliginda Sefaretnameler: Yirmisekiz Celebi Mehmet Paris Sefaretnamesi”,
4. Uluslararas1 Felsefe, Egitim, Sanat ve Bilim Tarihi Sempozyumu (Mugla: 14-18 Nisan 2021) Tam Metin Bildiriler Kitabi, 729-730, 732-734.

11 Berna Kiling, “Yirmisekiz Mehmed Celebi’s Travelogue and the Wonders that make a Scientific Centre”, Travels of Learning: A Geography of Science
in Europe, ed. Ana Simoes, vd. (Springer-Science+Business Media, 2003), 78-79.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 63 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science



metin olarak yeniden konumlandirilmaktadir. Metin igerisindeki bilimsel kurumlarin temsili, mekanik bilgi ve deney
girisimleri ve bilginin toplumsallasmasina dair anlatimlar Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’yi yalniz bir “el¢i” degil,
erken modern dénemin kosullarinda bir gézlemci-bilgi aktaricisi olarak konumlandirmay1 miimkiin kilar. Bu baglamda
Sefaretname’nin okuyucuya sundugu gozlemler, sadece merak edilenin 6zelliklerini degil ayrica Fransa’daki kurumlarin
islevselligine dair detaylar1 da ihtiva etmektedir. Bu kurumlar, Osmanli diigiince yapisinda bilginin nasil diizenlendigini
anlamak i¢cin mukayese edilebilecek drnekler olusturur.

1.Fransa Sefaretniamesi’nde Tip, Teknoloji ve Astronomi
1.1.Tibbi Kurumlar ve Tip Kiiltiirii

Buboéliimde Fransa Sefaretndmesi’nde yer alan tibbi kurumlar hakkindaki anlatimlar, belirleyici 6zellikler ve bagvurulan
kavramlar {izerinden inceleme yapilacaktir. Eser igerisinde Yirmisekiz Mehmed Celebi’nin gozlemleri hifzissihha,
tesrih, hastane ve tip egitimi boliimlerinin kurumsalligi tasvir edilmektedir. Bu konulara ek olarak botanik bilgisi ve ilag
iiretiminin ¢esitliligi ve sayica zenginligi éne ¢ikmaktadir.

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi 1720 senesi 26 Eyliil tarihinde Fransa’ya gitmek iizere el¢ilik gemisi ile yola
cikmistir, Ekim aymin yirmisinde Cuma giinii Toulon’a ulagsmis Nazarto Limanina girmistir. Fakat bu vilayette yayilan
hastalik sebebiyle disaridan gelen kimseler ile birka¢ giin temasa gecilmedigini 6grenmistir. El¢ilik heyetinin bu limana
vardig1 zamanlarda Marsilya’da azm-1 hastelik olarak belirttigi bir salgin s6z konusudur ve seksen bin kadar kisinin
telef oldugunu yazmuistir. Ayrica Toulun’un bulundugu Porvana eyaletinde de vakalar goriilmiistiir. Burada Yirmisekiz
Celebi Mehmed Efendi Sefaretname igerisindeki ilk tanimini aktarmaktadir: “Yirmi-otuz giin ve bazilarma dahi kirk giin
gecmedikge digsardan gelen kisilere yaklagsmazlar. Bu eyyam-1 mefarik icin Karantina derler.”'? Seyahatin ilerleyen
giinlerinde Montpellier sehri mukabilinde kiiciik bir adada kalmak iizere yonlendirildiklerinde bu bolgenin de karantina
icin belirlendigini gérmiistiir. “Gaflet halinde” buraya gelmis olduklarini ve kirk giin tamamlaninca karantinanin da
bittigini ifade etmistir.!* El¢inin anlatimindan yola ¢ikarak s6z konusu salginin siddeti ve tehlikesi de gbz Oniinde
bulunduruldugunda tibbiuygulamalarin kati kurallar ¢ercevesinde yiiriirliikte oldugu 6 grenilmektedir. Elbette ki karantina
yalnizca 6liimciil salgin donemlerinde degil, sehre disaridan gelen tiim misafir ve tiiccar gibi kisiler i¢in uygulanmaistir.
El¢inin bu uygulamay1 kayda gegirmesindeki 6nem bizatihi tecriibesine dayanmaktadir. Aksi halde karantina kurallart
ve bolgeleri insanlik tarihinde on sekizinci yiizyil i¢in yeni bir miidahale veya korunma yontemi degildir.

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin tip alaninda aktardig bir bagka konu ise biiyiik hastane kompleksine'* iliskindir.
Buras1 500-600 ferras yani hasta bakicist ve bunlara ek olarak tabiplerin bulundugu bir hastanedir. El¢ilik heyeti daha
sonra devahanelere ulastiginda Yirmisekiz Celebi burada yer alan birkag bin sise i¢indeki edeviyye yani ilaglari,
cesitli havanlari, elekleri ve kullanigh aletleri gordiigiinii zikretmektedir.!® Yirmisekiz Celebi bir baska gezisinde
Kral’in bahgelerinden birinde tesrihhane bulundugunu anlatmaktadir ki burada ilm-i tesrih yani anatomi dersleri
yapilmaktadir. Bu agiklamalar anatominin yalnizca bir hekimlik becerisi olarak degil, ayrica kurumsal bir egitim alani
olarak gelistirildigini acikca belgelemektedir. Ote yandan elginin anlatimima gore ayn1 mekanda birgcok hayvan ve insan
bedeninin uzuvlar1 demir teller ile birbirine baglanarak sergilenmektedir. Ozellikle bir fil bedeninin zincirlerle baglanmis
ayakta durur hali Yirmisekiz Celebi’nin oldukca dikkatini ¢ekmistir. Ancak buradaki tesrih siirecinin el¢i tizerinde
olusturdugu hayret duygusu, s6z konusu tip bilgisinin Osmanli Devleti’nde karsiliksiz oldugu anlamina gelmemektedir.
Buradaki nesne tesrihhanenin ortami ve sergilenen biiylik boyuttaki hayvan bedenleridir.

Esere gore ziyaret edilen bahgenin bir diger boliimii tabibhane, bir baska boliimii ise devahéne olarak tesis edilmistir.
Buras1 botanik bahgesi olarak adlandirilabilecegimiz bir bolimdiir. Yirmisekiz Celebi’nin anlatimina gore tip kitaplarinda
yazili olan sayisiz bitki, aga¢ ve maden burada bulunmaktadir. Hatta bunlarm “Acem, Ozbek, Hind, Cin ve 6zellikle
Yeni Diinya’dan getirilen acayip ve garip ¢esitleri goriilmemistir”. Ancak Yirmisekiz Celebi’nin dikkatini ¢ceken en
onemli orneklerden birisi limonluk olmustur. Oyle ki “Paris’in soguk havasi sebebiyle Yeni Diinya’dan gelen bitkilerin
uygun sartlar altinda yetistirilebilmesi i¢in limonluk gibi camekanlar insa edilmistir. Soguk havalarda Yeni Diinya’nin
iklim sartlarina yakin olmasi adina bu yapinin iginde ates yakarlar”.'® S6z konusu tasvirlerden hareketle iklim degisikligi

12 Oznur Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’'nin Fransa Sefaretnamesi Siileymaniye Kiitiiphanesi Ziihtii Bey Koleksiyonu Niishas Inceleme-
Transkripsiyonlu Metin-Dizin-Tipkibasim (Diizce: Diizce Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisti, Yiiksek Lisans Tezi, 2020), 43-44. Burada kavm-i mesfiirun
hastelikden ifadelerini kullanmaktadir.

13 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi 'nin Fransa Sefaretnamesi, 46-47.

14 Les Invalides, 1670 senesinde XIV. Louis tarafindan yarali askerlerin tedavi ve bakimini saglamak i¢in yaptirilmastir.

15 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 72.

16 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’'nin Fransa Sefaretnamesi, 86-87.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 64 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



Ancak sera tipi limonluklarin Avrupa saraylarinin etkisiyle Istanbul’da on sekizinci yiizyildan sonra insa edildigi'? goz
oniinde bulunduruldugunda elginin ‘limonluk’ ifadesini tercih etmesi dikkat ¢ekicidir. Bu baglamda limonluk islevindeki
farkli uygulamalarin Osmanli tarim bilgisindeki yeri veya Yirmisekiz Celebi Mehmed 6ncesindeki seyahat ve sefaret
literatiirii farkl bir koldan incelenebilir.

Boylelikle Sefaretndme’deki tibbi kurumlarin ii¢ diizeyde énem kazandigi goriilmektedir: Oncelikle tip konusunda
iiretilen bilgi; hastane, devahane, tesrihhdne ve botanik bahgesi gibi mekan ve kurumlar iizerinden tanimlanmustir.
Ayrica anatomi, tedavi veya ilag tiretimi hakkindaki bilginin kitaplardaki muhtevasina eklenerek pratikte ve deneyimler
iizerinden yayginlastigi goriilmektedir. Son olarak bilginin alaninda uzman kisiler etrafinda orgiitlendigi aktarilmaktadir.
Bu konuda kurumlarin miiderrisleri, doktorlari ve 6grencileri 6n plana ¢ikmaktadir.

1.2.Teknoloji, Mekanik Bilgi ve Miihendislik

Bu baslik altinda Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin gézlemledigi teknik diizenekler ve miithendislik uygulamalarina
iliskin tasvirler, miiellifin kavramsal ifadeleri dikkate alinarak analiz edilmektedir. Nehirlerde insa edilen kanallar, su ile
kaldirma diizenekleri, gesitli boyut ve nitelikteki fiskiyeler, horozlu saat gibi 6rneklerde bilim ve sanatin bir arada deger
kazandigina vurgu yapilmaktadir. Bu metinde su teknolojisi ve iligkili diizeneklere daha uzun yer verildigi goriilmektedir.
Yirmisekiz Celebi’nin anlatimlarindan hareketle nehirlerde gemilerin seyri icin insa edilen kanallarin biiytikligli yapim
asamasinda onemli miihendislik bilgisi gerektirdigini gostermektedir. S6z konusu teknik bilgi vasitasiyla su yollari
acilmis ve ulagim kolaylagtirilmistir. Ancak bu konuda dikkat ¢ekici bir baska 6rnek 6n plana ¢ikmaktadir. Elginin
anlatimia gore kimi sehirler nehir yatagindan yiiksekte oldugu i¢in iiger dorder gemilerin sigabilecegi biiyiik havuzlar
olusturulmusgtur. “Bir gemi bu havuza girdikten sonra kapilar1 kapatirlar. Kap1 6niinde biriken su, havuzun zemininden iki
zira yiikselir. Mengeneleri actiklarinda su havuza aktikga igerideki gemi suyun tizerinde yiikselir. Ceyrek saat gegmeden
havuz dolar ve gemi iki zira yiikselmis olur.”'®

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin karsisina ¢ikan kebap ¢arklari bir diger mekanik sistem 6rnegidir. Onun ifadesine
gore saray mutfaklarinda sanatla ¢arklar tizerinde dénen kebap sisleri vardir.' S6z konusu garkli diizenegin dikkat ¢ekici
bir yan1 oldugu ve zikretmeye deger goriildiigii asikardir. Bu konuya paralel olarak yine Yirmisekiz Celebi Mehmed
Efendi’nin opera sahnesinde degisen dekorasyonlarin ¢arkli bir diizenege bagli olarak calistig1 iizerinde durulmaktadir.?

Sefaretndme’de karsimiza c¢ikan bir baska diizenek Ornegi fevvare yani fiskiyelerdir. Elcinin ziyaret ettigi saray
bahcelerinde bir¢ok biiytikli kiigiiklii havuzlarda yer alan fiskiyeler tasvir edilmektedir. Burada 6nem kazanan husus
Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin teknik anlatimidir. Oyle ki fiskiyelerin kalinhig1 (mizraktan kalin) ve fiskirma
yiiksekligi (iki adam boyu yukari/yiiz elli kadem)?' gibi teknik bilgiler kullanmasi, onun tasvirini giiglendirdigi gibi
olgtilebilir olan1 kayit altina alarak nesnenin dnemini vurgulamaktadir. Metnin bir baska yerinde yiiksege su ¢ikarmak
iizere kullanilan bir mekanizmaya yer verilmistir. Bu baglamda Sen Nehri’nden yiiz elli zira yiiksekligine suyu ¢ikarmak
icin 12 adet biiyiik carklarin insa edildigi ve nehir suyu ile dondiikleri aktarilmistir. “Her ¢arka bir tulumba yerlestirilerek
suyu ¢ikarmak i¢in adam beli kadar bes sira demirden kiinkler dizilmistir. Carklar dondiik¢e bu demir bentler ileri ve
geri hareket ederek tulumbadan dokiilen sular kiinklere akmaktadir.”?? Bu 6rnekte de goriildiigii izere Yirmisekiz Celebi
Mehmed Efendi, 6l¢iilebilir olan nesneyi kayit altina almigtir. Ayrica oldukga biiyilik ve kimine gore takip edilmesi gii¢
bir mekanizmanin isleyisini aktarma gayretinde olmustur.

Sefaretname iginde mekanik diizenlerin okuyucuya sunuldugu son 6rnek horozlu saattir. El¢inin tasvirine gore her saat
basinda diizenek iizerindeki horoz kanatlarini ¢irpar, agzini agar ve ii¢ kere ses verir. Daha sonra iki kap1 agilir ve iki
kisi ellerinde kalkan ve topuz ile ¢ikar ve geri dondiiklerinde kapilar kapanir. Akabinde baska bir kap1 agilir ve iginden
taht lizerinde oturan bir kral ¢ikar. Sonra onun iistiinde bir kap1 daha agilip elinde tag olan bir melek ¢ikarak kralin basi
tistiine bu taci tutar.”® Bu 6rnekte mekanik diizenegin sanatsal figiirlerle birlestirildigine sahit olunmaktadir.** Ancak
Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa seyahatinde karsilastig1 teknik bilgi bununla siurlt degildir. Tip, mekanik

17 Hatice Adigiizel, “Bir Tasarimin Izinde: Yeni Bulgular Isiginda Raimondo d’Aronco’nun {lk Istanbul Projesi Dersaadet Ziraat ve Sanayi Sergi-i
Umumisi”, METU JFA Journal of the Faculty of Architecture 36/1 (2019/1), 176.

18 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 47, 50.

19 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 72.

20 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 77.

21 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 80-83.

22 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 83-84.

23 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 84-85.

24 Bu ve benzeri mekanik diizenekler ve miihendislik bilgileri Antikite’den Islam Hiyel Gelenegine intikal ederek gelistirilmis ve Avrupa’da metin

ierisindeki gibi 6rnekleri devam etmistir. Detayli bilgi icin bkz. Cevat Izgi, “Hiyel”, TDV Islam Ansiklopedisi, (istanbul: 1998), 18/178-180. Zeyneb Bahadur,
“Cezeri”, Tiirk Maarif Ansiklopedisi, (Erisim 16 Aralik 2025).

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 65 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science



ve mithendislik uygulamalarinin 6tesinde dogrudan gozleme, dlgmeye ve hesaplamaya dayanan bir bagka bilgi alani
olarak astronomi ve rasat faaliyetleri de el¢inin dikkatini ¢ekmistir.

1.3.Rasathane ve Gozlem

Calismanin bu boliimiinde rasathane ve gozlem faaliyetlerine iligkin anlatimlar, elginin bizzat tecriibe ettigi gézlem
pratigi ve alet tasvirleri ekseninde ele alinmaktadir. Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin gozlemlerine dayali olarak
one ¢ikan son alan astronomidir. Paris’te ziyaret ettigi rasadgah/miineccimhéne binasi, kurumun diizeni, igindeki 6l¢tim
aletleri ve bizatihi teleskop ile yaptig1 gozlemler hakkindaki anlatimlari ile 6nem kazanmistir. Oyle ki tip alanindan
sonra astronomi alaninda da kurumsal bir yapi igerisinde bilimsel faaliyetlerin takibine sahit olmasi ve bunlari raporuna
eklemesi goz ardi edilemeyecektir.

IIk olarak heyetin rasathaneye ulasma sebebi aslinda bayram sabahini tespit edebilmek icin hilali gormektir. Bu sebeple
ti¢ kisi kuleye giderek hilali gordiiklerine sehadet ederler. Ancak daha sonra Yirmisekiz Celebi miineccimhane hakkinda
bilgi vermeye baglamaktadir. Kral’in bu kurumu Kasni adindaki iistad icin insa ettirdigini, bu yiiksek kulenin {i¢ kattan
olustugunu ve her katinda ¢ok sayida oda ve rasat ve niiciim aletlerinin bulundugunu aktarir. Ayrica Yirmisekiz
Celebi cerr-eskal yani agirlik kaldirmak i¢in nice aletler ve yine burada bulunan muazzam bir aynanin 6zelliklerinden
bahsetmektedir. Bu aletler arasinda 6ne ¢ikanlardan biri glines ve ay tutulmalarini gosteren alettir. Birkac daireden olusan
bu alet lizerinde etrafi rakamlarla konumlandirilarak giines ve ay gosterilmistir. Daireler dondiikce saat akrebi gibi bir
mil glinese ve aya dogru uzanir. Ay iizerine uzandikga tasvirin iizerini tam m1 yoksa eksik mi kapattigi goriiliir. Boylece
yil, ay ve giin hesabu ile tutulma tespit edilir. Bugiinden bakildiginda belki de Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin en
can alic1 tecriibesi, “ucunda berber aynasi kadar biiyiik bir camin yerlestirildigi boru bi¢imindeki diirbin” olarak tarif
ettigi teleskop gozlemidir. Rasathaneyi bircok kez ziyaret etme firsatin1 yakalayan el¢i, gezegen ve ay gozlemi yapmustir.
Ayrica gezegen ve yildizlarm konumlar1 konusunda kendisine bilgiler verildigi ve bir ay sonra tekrar gittiginde yeni
konumlarin kendisine aktarildigini kayda gecirmistir. Oyle ki elginin ifadesine gére “kag derece ve kag dakika hareket
ederek her gece ne sekilde goriindiiklerini tespit etmektedirler”. Yirmisekiz Celebi’den 6grenildigi {izere Cassini®®
rasatlarini tamamlayamadan vefat ettiginde yerine oglu?® miineccimbasi ve rasathanede de miiderris olmustur. Babasinin
Ulug Bey’in Zic’ine aykir1 buldugu yerleri El¢i Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’ye tahrir ederek vermistir. Nitekim
Cassini’nin diizeltmeleri heniiz basilmamustir.?” Buraya kadar edinilen bilgiler 1s1ginda 6zellikle rasathane hakkindaki
ayrintilar ve goézlemlenen gok cisimleri, Yirmisekiz Celebi’nin i¢inde bulundugu kurumlarin iglevsel diizenini ve bu
kurumlarin gatisi altindaki sahislarin bilgi anlayislarin1 anlamak i¢in olduk¢a 6nem kazanmaktadir.

1.4.0smanh Seyahat Geleneginde Merak, Gozlem ve Kavramsal Siireklilik

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’den takriben bir asir 6nce Omiirliik bir seyahate ¢ikan Evliya Celebi’nin
Seyahatndme’si?® Osmanli diinyasinda seyahat yoluyla bilginin yaziya aktarildigi, merak ve gozlemin kavram ve
tanimlarla ¢ergevelendigi biiyiik hacimli bir eserdir. Buradaki amag her iki eser arasinda tematik bir mukayese degildir.
Aksine Osmanli zihniyetinin yansimalarimi gérmek ve bu zihniyetin kavramsal anlatim bi¢imini vurgulamak adina
Seyahatname tarihsel bir arka plan metni olarak ele alinmaktadir. Bu yaklasim ile Fransa Sefaretndmesi’nde arz edilen
tibb1 kurumlar, teknik diizenekler ve rasat faaliyetlerinin s6zgelimi Avrupa’daki ‘yeni’ ile karsilasmasinda biitiiniiyle
kopuk ve tecriibesiz bir zihinsel zeminde bulunmadigina isaret edilmektedir. Seyahat ve sefaret geleneginde daha dnce
tesekkiil etmis merak, gdzlem ve anlat1 tecriibesi, burada bir siireklilige doniismektedir. Nitekim tecriibe edilen teorik
ve pratik bilgi, Osmanl bilgi anlayis1 ve ilim geleneginde mevcuttur. Ancak Avrupa’daki bilgi anlayisinin degisimi ile
birlikte gbzlemcinin nesnesinin de “yeni’ bir tecriibe oldugu goriilmektedir.

Evliya Celebi’nin Seyahatname’sinde hastaneler, tesrihhaneler, su diizenekleri, degirmenler, ¢arklar, saatler ve rasat
aletleri gibi pek ¢ok bilimsel ve teknik unsur ayrintil tasvirlere konu edilmistir. Bu tasvirler siklikla “acayip”, “garip”
ve “sanatla” gibi ifadeler etrafinda sekillenmekle birlikte, anlatinin merkezinde s6z konusu diizeneklerin isleyisine,

Olciilerine ve kullanim bigimlerine yonelik dikkatli bir gozlem yer almaktadir. Bu durum, Osmanl diisiince diinyasinda

25 Italyan gokbilimci Giovanni Domenico Cassini (v. 14 Eyliil 1712).

26 Cassini’nin Oglu Jacques Cassini (v. 16 Nisan 1756).

27 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi 'nin Fransa Sefaretnamesi, 96-99.

28 Evliya Celebi kimi zaman hamilerinin gérevlendirmesiyle elgilik yapnustir. iginde bulundugu diplomasi aginin sayesinde Viyana’ya gitmistir. Engin

bilgisi, yeni yerlere ve insanlara duydugu ilgi ve seyahat etme tutkusuyla dikkat ¢ekmistir. Shefer-Mossensohn, Osmanli’da Bilim, s. 153. Olgiilebilir nesnel
gozlemleri ve 6zellikle mekanik diizenekler konusundaki 6zel ilgisi sebebiyle Evliya Celebi ziyaret ettigi bircok yerde bu gibi unsurlara yer vermis, ekseriyetle
detaylandirmustir. Kisinin besledigi merak duygusu ile acayip geleneginin birlestigi bu eserin literatiirde tutarsiz, miibalagali ve kimi zaman uydurma anlatimlar
icerdigi iddia edilmistir. Stiphesiz ki seyahat kiiltiirii bu konuda say1siz yeni incelemelere kapi aralamaktadir. Ancak efsanevi anlatimlarin, giiniimiiz bilim anlayisina
ters diismesi ve aktarilan bilgiyi biitiiniiyle yanlis kabul etmesi de 6zellikle sozlii gelenegi yok saymaya kadar gétiirebilecek bir handikaptir. Yeliz Ozay Diniz’in
tespitlerine gore Evliya Celebi’nin diinyasindaki “hikayelerin, kendi déneminde hem kiiltiire] hem edebi hem de belgesel bilgiyi aktarmada ve islevli kilmada, o
donemin epistemesi igin gegerli ve giiclii bir etkiye sahip oldugu anlasilmaktadir.” Yeliz Ozay Diniz, Eviiyd Celebi’nin Acayip ve Garip Diinyast (Istanbul: Yapi
Kredi Yaynlari, 2017), 220.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 66 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



bilginin yalnizca kitdbi kaynaklar {izerinden degil, gérmeye ve tecrilbeye dayali olarak da anlamlandirildigini
gostermektedir. Dolayisiyla Seyahatndme, bilimsel bilginin dogrulugunu test eden bir metinden ziyade, bilginin nasil
algilandigini ve temsil edildigini ortaya koyan bir anlati olarak degerlendirilmelidir.

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretndmesi’nde karsimiza ¢ikan tibbi kurumlar, mekanik diizenekler
ve rasathane tasvirleri, bu agidan bakildiginda tamamen yabanci bir bilgi evrenine ait degildir. Her ne kadar Fransa’daki
kurumsal yapilarin Slgegi ve orgiitlenme bi¢imi farklilik arz etse de elginin kullandigi kavramlar, teknik ayrintilara
gosterdigi ilgi ve gozlemlerini aktarma bigimi; Osmanli seyahat geleneginde mevcut olan bir kavramsal siireklilige isaret
etmektedir. Bu durum, Fransa Sefaretndmesi’nin bir “ilk karsilasma” metninden ziyade, mevcuttaki gdzlem kiiltiiriiniin
yeni bir cografyada yeniden igletilmesi olarak okunmasina imkan tanimaktadir. Béylece Yirmisekiz Celebi Mehmed
Efendi’nin elgilik gorevi sirasinda iistlendigi rol, yalnizca diplomatik bir temsilcilik degil, ayn1 zamanda Osmanli
diisiince gelenegi icinde sekillenmis bir gozlemci-bilgi aktariciligi olarak daha net bicimde konumlandirilabilmektedir.

Tip kiiltiirli ve hifzissihha konusuna bakildiginda Evliya Celebi, Bandigka Menzilinde (Hirvatistan) yer alan karantina
bolgesini kaleme almistir. Bu tanimin Evliya Celebi’deki karsilig ise Nazarete?dir. “Oyle ki sehre baska iilkelerden
gelen tliccar ve hizmet ehlini vebali olup olmadiklarini anlamak i¢in burada agirlandiklar1” 6grenilmektedir. Bazi kisiler
kirk giin, bazilari on yedi, yedi veya ti¢ giin bekletilir.** Ayn1 sekilde Kostantiniyye sinirlari iginde “kefere zamaninda”
Yedikulle Kasabasi’nin disinda yedi giin gozetim altinda tutulduklari, Ispilet Kalesi ve Girit Adasi’ndaki Nazarete
Limani’nda tiiccarlarin yine kirk giin bekletildigi, Kefalonya Adasi’'nda Evliya Celebi’nin bizatihi li¢ glin nazaretede
konuk edildigi aktarilmaktadir.’! Bu baglamda karantina uygulamasimin diizenli devam ettigi goriilmektedir. Ote yandan
Evliya Celebi Be¢/Viyana seyahati kapsaminda sahit oldugu tibbi kurumlar ve tedavi yontemleri hakkinda anlatimlara
yer vermektedir. Evliya Celebi’nin kiitiiphanelerde gordiigii tesrih kitaplari, dis ve beyin ameliyati anlatimlari, hastane
betimlemeleri, bitkisel ecza depolar1 gibi birgok hususta detayli bilgiler kayda gegirilmistir. Ozellikle Fisevar Kalesi-
Yoranda Manastiri’nda tesrihatin tanimini vermistir: “Tesrihat cesitli hastaliklardan 6len kimselerin kral izniyle veya
kisinin vasiyetiyle karninin yarilip 6liim sebebine baktiktan sonra bazi bedenleri tuzlayip ve kurutup bir dolapta saklarlar.
Bazilarimi derisiz olarak sinirleriyle saklarlar. Bazisinin viicudundaki kemikleri demir teller ile baglayip bir dolapta
saklarlar.”*> Burada Evliya’dan aktarilan tanima gore Yirmisekiz Celebi’nin benzer duygular i¢erisinde miisahede ettigi
ve yaziya doktligi bilgilerin kavramsal arka planina 1s1k tutmaktadir.

Mekanik bilgi ve miihendislik hususunda Seyahatname’nin olduk¢a genis bir bilgi havuzu olusturdugu goriilmektedir.
Ornegin Evliya Celebi kanal yapimmin en eski drneklerini Kostantiniyye Halici (istanbul Bogaz1) ve Sapanca Gélii
ile deniz arasinda olmak {izere Iskender zamanina kadar geriye gotiirmektedir. Sozlii gelenek igerisinde nakledilen bu
muazzam mithendislik projesinin detaylarinin dogrulugunu burada tartigmayarak yalnizca su yollarinin agilmasi ve
denizlere ulasimin saglanmasi fikrinin tarihte ne kadar geriye gittigini géstermektedir.

Bu literatiir igerisinde karsimiza ¢ikan teknik bilginin bir diger kolu su miithendisligi ve gark sistemlerine uzanmaktadir.
Evliya Celebi su ile calisan diizenekler konusunda farkli cografyalarda sayisiz degirmen, dolap ve sakiyeleri zikrederek
bu mekanizmalarin ¢aligma prensiplerini anlatmistir.** Yine birgok yerde 6rnek gosterdigi kebap carklari®* ve Viyana’da
izledigi sahnelerin tasvirleri ve mekanik diizenlerini detaylica aktarmistir.3> Ozellikle fevvareler konusunda Evliya
Celebi’nin fiskiyelerin kalinlig1 ve yiiksekligini 6l¢iilebilir bir birim olarak detaylandirmasi da 6ne ¢ikmaktadir.* Ayrica
suyu kaldirma diizenekleri igerisinde en 6zel 6rnegi Estergon Kalesi’ndeki giiglii mekanik diizenin ¢alisma prensibi
ve teknik ozellikleri anlatilmistir. Bu diizenekte su ¢arklar vasitasiyla nehirden kaleye farkli katmanlar kullanilarak
cikartilmistir ki eser igerisinde en ¢ok hayret duyulan sanath diizeneklerden biridir.*’

Buraya kadar verilen bazi unsur ve diizenekler gz oniinde bulunduruldugunda her iki eserin literatiir igcerisinde benzer

29 Evliya Celebi burada nezaret ve Nazareto kelimelerini bir araya getirmektedir. Robert Dankoff, Eviiya Celebi Seyahatnamesi Okuma Sozliigii, ¢ev. Semih
Tezcan (Istanbul: Tiirk Dilleri Arastirmalar1 Dizisi, 2004), 210.

30 Evliya Celebi. Evliya Celebi Seyahatndmesi VI. Kitap, haz. Seyit Ali Kahraman-Yiicel Dagli (Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlari, 2002), 263.

31 “Evvela kasaba-i haric-i Yedikulle, kefere zamaninda nazarete ya‘ni ta‘inlu yoldan gelmis adem sehre girmeyiip bu mahalde yedi giin sakin olup

Kostantiniyye’ye dahil olduguygiin bu cd-y1 ma‘hida nazarete derlermis. Ba‘de’l-feth Ebii’l-feth Gazi ciimle tabbaglar1 ve sallakhaneleri bunda koyup abadan
ederler.” SN, 1. Kitap, 192. SN, 5. Kitap, 260, 8. Kitap, 136, 8. Kitap, 245,

32 SN, 7. Kitap, 130.

33 SN, 1. Kitap, 15-16. Bu hususta arastirmacinin “Bilim ve Diisiince Tarihinin Bir Kaynagi Olarak Evliya Celebi’nin Seyahatnamesi” baslikli heniiz
yayinlanmamis doktora tezinde detayl bilgiler yer almaktadir.

34 Ornek olarak Manastir’da goriilen kebab dollablari éne ¢ikmaktadir. SN, 5. Kitap, 309.

35 SN, 7. Kitap, 92. Dr. Ercan Akyol’un heniiz yayinlanmamis arastirmasinda ulastig1 bulgulara gore Evliya Celebi’nin aktardigi tasvir ve diizenekler

tiyatral sahne ve dekorlara aittir. Bu konuyu ve arsiv kaynaklarini 26 Subat 2025 tarihinde FSMVU Ayasofya Yerleskesinde “Seyahatname’de Otomatlar: Erken
Modern Avrupa’da Carkli Mekanizmalar ve Osmanli Algis1” baslikli seminerinde aktarmistir.

36 Ornek olarak Adem kemeri kalinliginda fevvareler ifadesi goriilmektedir. SN, 9. Kitap, 94.

37 SN, 6. Kitap, 168-169.

Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1 67 iSLAM BILIM TARIHI
Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI

2025 Journal for the History of Islamic Science



kavram ve konulara yer verdigi goriilmektedir. iki eserin farkli yiizyil ve farkli cografya bolgelerinde karsilasilan bu
ortiisme seyahat kiiltiirii ve bilgi anlayisinin nesnel gozlemciligi ve bilgi aktarimindaki detayciligi barindirmaktadir.
Bu dogrultuda nakledilen anlatimlarin merak duygusu, seyahat kiiltiirii ve ortak kavramlar etrafinda sekillenmesi
ortak zihniyetin bir {irlinii oldugunu desteklemektedir. Her ne kadar Seyahatndme’nin niishasi, Yirmisekiz Celebi
Mehmed Efendi’nin Fransa seyahatinden sonra Misir’dan Istanbul’a getirilmis olsa da (1742) dzellikle diizeneklerde
one ¢ikan kavramlarin kullanimi agisindan terminolojinin saglamligi ve dolayisiyla mevcuttaki gelenegin takibi goz
ontinde bulundurulmalidir. Buradan hareketle bir hususun vurgulanmasi gerekmektedir: Yukarida zikredildigi iizere
Seyahatndame’nin niishalar1 ve muhtevasinin dolagimda olmasini beklemek 6zellikle matbaa oncesi sozlii gelenegin
hala agir bastig1 bir toplum diizeninde oldukc¢a zorlayici bir yorumdur. Simdiye kadar goriildiigii tizere aslinda seyahat
kiiltiiriinde bir araya gelen bilgilerin yaziya gegirilmeden dnce dahi yol iizerinde olan ve olmaya devam eden kisilerce
dolasimda canli tutuldugu goriilmektedir. Bu ¢alismada 6n plana ¢ikan tibbi kurumlar, mekanik bilgi ve rasat aletleri
hakkindaki merak, gézlem ve aktarim bi¢cimi 6zellikle Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin s6z konusu konu bagliklari
hakkinda farkli seviyelerde de olsa bilgi birikimine sahip oldugunu gdstermektedir. Bu hususta elginin seyahati
oncesinde tabiri caizse ilgili okumalar yaptig1 veya bu konulara ilgi duydugu anlamina gelebilir. Oyle ki Yirmisekiz
Celebi Mehmed Efendi, metin igerisinde Serantum olarak belirttigi bir kasaba hakkinda Katib Celebi’nin terclime ettigi
Atlas*®’ta bir kissa bulundugunu zikretmektedir. Mezkir bolge igerisinde “bir yer vardir ki bir kisi burada ses ¢ikardiginda
on ii¢ kere yankist isitilir,” der. Ancak Yirmisekiz Celebi bu yeri sordugunda kimsenin bilgisinin olmadigini &grenir.
Bunun iizerine o yerin zaman i¢inde yok oldugu ihtimaline yonelik bir soru yonelterek bu hususun Atlas’ta ni¢in yer
aldigin1 anlamadigini aktarir.®® Bu 6rnekte gortldiigii tizere elgilik gérevi ile yola gtkan Mehmed Celebi, seyahat edecegi
cografyalar hakkinda okumalar yapmistir. Hassaten bagvurdugu kitabin Evliya Celebi’nin muasiri olan Katip Celebi’nin
Avrupa cografya literatiiriinden terciime ettigi bir eser olmasi vurgulanmasi gereken bir yaklasimdir. Dolayisiyla elgilik
misyonunun Osmanli Devleti’ne geri dontiglerinden birisi 6zellikle astronomi alaninda olmustur. Rasathane’de gorevli
miineccimbagi Cassini’nin yukarida bahsi gegen heniiz resmi olarak yayinlanmamais zic bilgilerinin Yirmisekiz Celebi’ye
hediye edilmesi ve bu kayitlarin Osmanli’ya intikal etmesi bilginin dolagiminda 6nemli bir basamak olusturmustur.*

Sonug¢

Fransa Sefaretnamesi, Yirmisekiz Celebi Mehmed’in zihin diinyasi ve bilgi birikimi g6z 6niinde bulunduruldugunda 18.
yiizyilda Osmanlt ile Fransa devletlerinde dolasimda olan bilginin yansimasi olarak kayda ge¢mistir. S6z konusu metin
yalnizca diplomatik degil, ayn1 zamanda epistemolojik diizeyde kiiltiirlerin kars1 karsiya geldiklerini géstermektedir.
El¢iligin rasathane, hastane, tesrihhane, devahane, fabrikalar ve su diizenekleri gibi farkli geler hakkinda yaptigi
gozlemler incelendiginde karsilagilan bilgi diizeyi ve kurumsallasmanin etkisi bu belgede goriilmektedir. Ancak
bu dogrultuda s6z konusu kavramsal biitiinliik insa edildigi takdirde metnin yalnizca diplomasi tarihi agisindan
degerlendirilmesinin oniine gecilebilecektir.

Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi ve heyetinin Fransa seyahatinde gordiikleri ve yasadiklari elbette ki caligma
kapsaminda incelenen Fransa Sefaretnamesi metni ile simirli kalmamigtir. Berna Kiling’in aragtirmasinda isaret ettigi
lizere Le Nouveau Mercure adli aylik Paris yayminda Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi ve heyetinin ziyaret ettigi
kurumlari anlatirken merak odalari (cabinets of curiosities) ve kiitiiphaneleri de gezdigi aktarilmaktadir.*! Bu dogrultuda
kitap ve kiitliphaneler konusunda detaya girmeden bunlara isaret eden Yirmisekiz Celebi’nin merak odalari gibi diger
ziyaret yerleri ve sahit olunan hadiseler konusunda bir tasvire yer vermedigi goriilmemektedir. Tam da bu noktada
tarih¢i Gilles Veinstein’in (v. 2013) anlatimina dayanarak Yirmisekiz Celebi’nin kayda gecirmedigi tecriibelerinden
birkaci takip edilebilmektedir:

“Osmanli hiikumeti elgisi Posta Genel Miidiirii ve Kraliyet Bilimler Akademisi fahri iiyesi olan Sayin Pajot
d’Ozembray w iinlii calisma odasini gérmek i¢in Bercy ‘ye gitti. Bu bilgi¢ oda fizik, matematik ve dogal bilimlerin
tiim alanlarindaki yiginlarla antika seyi icermektedir. Orada, her biiyiikliikteki ¢esitli miknatis par¢alarinin
goriildiigii takma isi Avrupa’da olanlarin en kusursuzudur. Osmanli elgisi bu secilmis taslarin bilinen tiim
denemelerini zevkle seyretti. Daha sonra, Ekselanslarina kimya deneyleri gosterildi. Mayalanmalarla renk
degisikliklerinin sonucu olarak ortaya ¢ikan sivilarin karisimiyla yapilan deneyler kendisini son derece memnun
etmistir. Cesitli ws1ltilariyla Osmanlt elgisini hog bir bicimde sasirtan birkag tiir fosfor da gosterildi. Doganin ve
sanatin bu oyunlarindan sonra, Ekselanslart mekanik dalina 6zgii makine modellerini ve en becerili ustalarin

38 Katip Celebi, Mercator un (v.1594) Atlas Minor isimli eserini “Levami’ al-Nur fi Zulmati Atlas Minor” basligi ile 1655 yilinda terclime etmistir.

39 Alioglu, Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, 60.

40 Herhangi bir bilgi tiiriiniin dolagimda olmasinin 6nciil sart1 o bilginin yaziya gecirilmis veya yaymlanmis olmasini gerektirmemektedir. Bu drnekte de

ziclerin terclime edilerek literatiire girmesini beklemek bilgi transferini sekteye ugratacaktir.

41 Kiling, Yirmisekiz Mehmed Celebi's Travelogue, 83.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 68 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1
ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December

Journal for the History of Islamic Science 2025



yaptigi dogal renkli bir¢ok bitki ve hayvan resimleriyle renkli balmumundan anatomi par¢alarint inceledi.”*

Bu o6rnekte goriildiigii iizere Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi metin icerisinde segici davranmistir. Her tecriibesi
Sefaretname iginde bulunmamaktadir. Ancak buradaki anlatimlar da Avrupa’daki kurumsal gelismelerde icine diisiilen
bir yabancilik hissine yer vermemektedir. Aksine ¢aligma kapsaminda goriildiigii izere her iki Celebi’nin de kullandig
kavramsal zenginlik, literatiire hakimiyet ve teknik analizler, s6z konusu bilgi alanlar1 ve kurumlarinin Osmanlh kiilttiri
ve gelenegindeki bilgi anlayisi ile temellendirilmistir. Bu dogrultuda Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi, el¢ilik gorevi
kapsaminda Fransa’da gozlemledigi tiim olay ve olgular1 devlet merkezine ileten bir bilgi aktaricisi olarak karsimiza
¢ikmaktadir. Ote yandan bugiinden bakildiginda séz konusu bilgilerin tip, miihendislik, astronomi ve kurumlar tarihi
alanlarindaki arastirmalar i¢in g6zlem malzemesi sundugu goriilmektedir. Bu baglamda sefirlerin entelektiiel birikimleri
ve diisiince yapilarinin yalnizca diplomatik iliskiler diizeyinde kaldigini diistinmek aldatici bir yanilsamadir. Yirmisekiz
Celebi Mehmed Efendi 6zelinde bakildiginda onun sadece bir diplomat kimligi tasimadigi aksine ilim diinyasinin
gelismelerini takip ederek aktif rol oynadig1 goriilmektedir. Arayis doneminin bilgi anlayis1 ve bilimsel faaliyetleri
icerisinde Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi, Sehreziiri’nin (v. 1288’den sonra) es-Seceretii’I-Ildhiyye adli eserinin
tabiiyyat (fizik) boliimiini terciime etmistir.*

Son olarak bu ¢alismada ortaya ¢ikan bulgular ve Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin ilmi sahsiyeti incelendiginde
yeni arastirma sorulari dogmaktadir. Bu baglamda Sefaretndme’nin literatiirde yayginlasan bir kaniya gore Osmanl
Devleti’nin batililasma siirecindeki oncii roliine kiyasla evvel asirda Evliya Celebi’nin yazili olarak Seyahatname’de
aktardiklarindan farkli olarak, yazma daha ge¢ bir tarihte merkeze ulasmistir, sozli iletisim yolu ile es zamanl
iletisimde devlet erkanina aktardigi bilgilendirme niteligindeki anlatimlarinin rolii g6z dniinde bulundurulmalidir. Buna
ilaveten yine gelecekteki arastirmalarda metin igerisindeki bilim tarihi 6geleri erken modern donem bilim tarihi ve
Fransa merkezli kaynaklar ekseninde incelenebilir veya bu 6gelerin Osmanli’nin yeni bilgiyi isleyis ve kurumlarin
modernlesme siirecindeki etkisi tartisilabilir. Boylece bu metin 6zelinde oldugu gibi benzer nitelikteki kaynaklarda yer
alan bilgilerin, dogrudan sahadan alinmis notlar olarak okunmasina imkan verecektir.

42 Veinstein’a gore Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin “merak1 onu bilimlerle ilgili biiyiin yerlere gétiirmiistiir.” Gilles Veinstein, 7k Osmanli Sefiri 28
Mehmet Celebi’'nin Fransa Amlart ‘Kafirlerin Cenneti’, gev. Murat Aykag Erginéz (Istanbul: Ozgii Yayinlari, 2002), 160-161.

43 Hiiseyin Gazi Topdemir, “Tiirk Fizik-Optik Tarihi Uzerine”, Tiirkive Arastirmalar: Literatiir Dergisi 2/4 (2004), 137. Detayli bilgi igin bkz. Bekir
Karliga, “Yirmisekiz Mehmet Celebi’nin Yeni Bulunan Bir Fizik Kitab1 Terciimesi ve Onsekizinci Yiizyilin Basinda Osmanli Diisiincesi”, Bilim, Felsefe, Tarih 1
(Istanbul: 1991), 314-324. Ziibeyir Ovacik, “XVIII. Yiizy1l Osmanli Modernlesmesine Felsefi Bir Katki: Yirmi Sekiz Mehmet Celebi ve Semeretii’s-Secere Adl
Eseri”, E-Journal of New World Sciences Academy NWSA-Humanities 7/2 (2012), 74-82.

Cilt / Volume -1 - Say / Issue - 1 69 ISLAM BILIM TARIHI

Aralik / December ARASTIRMALARI DERGISI
2025 Journal for the History of Islamic Science



Kaynak¢a

Adigiizel, Hatice. “Bir Tasarimin izinde: Yeni Bulgular Isiginda Raimondo d’Aronco’nun ik istanbul Projesi Dersaadet Ziraat ve Sanayi Sergi-i
Umumisi”. METU JFA Journal of the Faculty of Architecture 36/1 (2019/1), 157-182.

Alioglu, Oznur. Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi 'nin Fransa Sefaretnamesi Siileymaniye Kiitiiphanesi Ziihtii Bey Koleksiyonu Niishast Inceleme-
Transkripsiyonlu Metin-Dizin-Tipkibasim. Diizce: Diizce Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2020.

Bahadir, Zeyneb. “Cezeri”. Tiirk Maarif Ansiklopedisi. Erisim 16 Aralik 2025. https://turkmaarifansiklopedisi.org.tr/cezeri

Beydilli, Kemal. “Sefaret ve Sefaretname Hakkinda Yeni Bir Degerlendirme”. Osmanli Arastirmalar: 30/30 (2007), 8-30.

Dankoff, Robert. Eviiya Celebi Seyahatnamesi Okuma Sozligii. gev. Semih Tezcan. Istanbul: Tiirk Dilleri Arastirmalari Dizisi, 2004.

Evliya Celebi. Evliya Celebi Seyahatnamesi VI. Kitap, haz. Seyit Ali Kahraman-Yiicel Dagli. Istanbul: Yap: Kredi Yayinlar1, 2002.

Evliya Celebi. Eviiyd Celebi Seyahatndmesi I. Kitap, haz. Robert Dankoff-Seyit Ali Kahraman-Yiicel Dagl. istanbul: Yap1 Kredi Yayinlar1, 2006.
Evliya Celebi. Eviiyd Celebi Seyahatndmesi V. Kitap, haz. Yiicel Dagh-Seyit Ali Kahraman-ibrahim Sezgin. Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlar1, 2007.

Evliya Celebi. Eviiyd Celebi Seyahatndmesi VII. Kitap, haz. Yiicel Dagli-Seyit Ali Kahraman-Robert Dankoff. Istanbul: Yap1 Kredi Yaynlari,
2003.

Evliya Celebi. Eviiya Celebi Seyahatnamesi VII. Kitap, haz. Yiicel Dagli-Seyit Ali Kahraman-Robert Dankoff. Istanbul: Yap: Kredi Yaynlari,
2003.

Fazlioglu, ihsan. “Osmanlilar: {lim ve Kiiltiir”. TDV Islam Ansiklopedisi. 33/548-556. Istanbul: 2007.

Ihsanoglu, Ekmeleddin. “Osmanli Imparatorlugu’nda Bilim, Teknoloji ve Sanayide Modernlesme Gayretleri”. Osmanli Arastirmalart 2 (1998),
1-22.

Izgi, Cevat. “Hiyel”. TDV Islam Ansiklopedisi. 18/178-180. Istanbul: 1998.

Karakas Oziir, Nazan. “Disardan Bilgi Aktarimi Baglaminda Osmanli Cografyacihiginda Sefaretnameler: Yirmisekiz Celebi Mehmet Paris
Sefaretnamesi”, 4. Uluslararasi Felsefe, Egitim, Sanat ve Bilim Tarihi Sempozyumu (Mugla: 14-18 Nisan 2021) Tam Metin Bildiriler
Kitab1 725-737.

Karhaga, Bekir. “Yirmisekiz Mehmet Celebi’nin Yeni Bulunan Bir Fizik Kitab1 Terciimesi ve Onsekizinci Yiizyilin Baginda Osmanli Diisiincesi”,
Bilim, Felsefe, Tarih 1. Istanbul: 1991, 314-324.

Kiling, Berna. “Yirmisekiz Mehmed Celebi’s Travelogue and the Wonders that make a Scientific Centre”. Travels of Learning: A Geography of
Science in Europe. ed. Ana Simoes, vd. 77-100. Springer-Science+Business Media, 2003.

Ovacik, Ziibeyir. “XVIII. Yiizyll Osmanlt Modernlesmesine Felsefi Bir Katki: Yirmi Sekiz Mehmet Celebi ve Semeretii’s-Secere Adli Eseri”.
E-Journal of New World Sciences Academy NWSA-Humanities 7/2 (2012), 74-82.

Ozay Diniz, Yeliz. Evliya Celebi’nin Acayip ve Garip Diinyas:. Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlari, 2017.

Polatci, Tiirkan. “Osmanl Batililasmasinda Yirmisekiz Celebi Mehmed Efendi’nin Paris Sefaretnamesi’nin Onemi”. Cankara Karatekin
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2/2 (2011), s. 249-263.

Shapin, Steven. 4 Social History of Truth. Chicago and London: The University of Chicago Press, 1994.

Shefer-Mossensohn, Miri. Osmanli’da Bilim Kiiltiirel Yarat: ve Bilgi Alisverisi. gev. Kiibra Oguz. Istanbul: Tiirkiye Is Bankas1 Yayinlari, 2019.
Taeschner, Franz. “Die Osmanischen Literatur”. Handbuch der Orientalistik. V/1 / 250-335. Leiden/Koln: E.J. Brill, 1982.

Topdemir, Hiiseyin Gazi. “Tiirk Fizik-Optik Tarihi Uzerine”. Tiirkiye Arastirmalar: Literatiir Dergisi 2/4 (2004), 135-151.

Unat, Faik Resit. Osmanli Sefirleri ve Sefaretnameleri. yay. Bekir Sitki1 Baykal. Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Basimevi, 1968.

Veinstein, Gilles. [k Osmanli Sefiri 28 Mehmet Celebi nin Fransa Anilar: ‘Kafirlerin Cenneti’. gev. Murat Aykag Ergindz. Istanbul: Ozgii Yaymnlari,
2002.

Yal¢inkaya, Mehmed Alaaddin. “Osmanli Zihniyetindeki Degisimin Gostergesi Olarak Sefaretnamelerin Kaynak Defteri”. OTAM Ankara
Universitesi, Osmanh Tarihi Aragtirma ve Uygulama Merkezi Dergisi 7/7 (1996), 319-338.

ISLAM BIiLIiM TARIHI 70 Cilt / Volume -1 - Say1 / Issue - 1

ARASTIRMALARI DERGISI Arallk/ December
Journal for the History of Islamic Science 2025



FATIH
SULTAN
MEHMET

VAKIF UNIVERSITESI




