
   

fo
lk
lo
r/
ed

eb
iy
at

/
fo

lkl
or

e
 lit

er
at

ur
e

Ci
lt

 - 
Vo

l. 
32

Sa
yı

 - 
N

o.
 1

25

125

folklor/edebiyat
 /folklore  literature

 

 

12 5

ISSN 1300-7491
Cilt - Vol. 32
Sayı - No. 125

2026/1

 

HA
LKB

İLİM
FO

LKL
OR

E

ED
EBİ

YAT
LIT

ERA
TUR

E

AN
TRO

PO
LOJ

İ
AN

THR
OP

OLO
GY

10
0 

 a
de

t N
ET

  2
6,

5x
37

 k
ap

ak
 C

M
YK

ULUSLARARASI
KIBRIS
ÜNİVERSİTESİ
CYPRUS
INTERNATIONAL
UNIVERSITY



folklor/edebiyat
folklore&literature 

halkbilimi • edebiyat• antropoloji
folklore • literature • anthropology

ULUSLARARASI HAKEMLİ DERGİ / YILDA DÖRT SAYI ÇIKAR
A Peer Reviewed Quarterly International Journal

ISSN 1300-7491 / e-ISSN 2791-6057  DOI: 10.22559  CİLT: 32  SAYI: 125  2026/1
Yayıncı / Publisher

Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi adına / On behalf of Cyprus International University

Prof. Dr. Erbuğ Çelebi
(Rektör / Rector)

Yayın Yönetmeni / Editor
Doç.Dr. Mihrican Aylanç 

(maylanc@ciu.edu.tr)

Teknik Editör / Technical Editor
Metin Turan 

(mturan@ciu.edu.tr)

Yönetim Yeri ve Yazışma Adresi / Management center and communication
folkloredebiyat@ciu.edu.tr

Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi, Haspolat-Lefkoşa/ /Cyprus International University, Nicosia
Tel: 0392 671 11 11 - (2701)

folklor/edebiyat’ta yayımlanan yazılar
Emerging Sources Citation Index (ESCI); TÜBİTAK ULAKBİM TR-Dizin; Milli Kütüphane/Türkiye Makaleler Bibliyografyası , Scopus; EBSCO, DOAJ, MLA Folklore

  Bibliography; Turkologischer Anzeiger; ERIH PLUS (The European Reference Index for the Humanities and the Social Sciences); Humanities and Social Sciences Index (Michigan 
University), CEEOL (Central and Eastern European Online Library );  SOBIAD  (Sosyal Bilimler Atıf Dizini); Eurasian Scientific Journal Index- ESJI ; TEI (Türk Eğitim İndeksi); Open 

Academik Journals Index OAJI, İdealonline Veritabanı;  Genamics JournalSeek; Universityjournals; Elektronische Zeitschriftenbibliothek; International Innovative Journal Impact 
Factor (IIJIF); Scientific Indexing Services (SIS); Academic Resource Index/ResearchBib; Arastirmax -Scientific Publication Index; ISAM; Index Copernicus; AcademicKeys; DRJI 

Journal Indexed in Directory of Research Journals Indexing; ISI International Scientific Indexing ; Scilit; EuroPUB, JournalTOC’s tarafından taranmaktadır.
Articles published in the Journal of folklore & literature are indexed in

Emerging Sources Citation Index (ESCI); TÜBİTAK ULAKBİM National Index (TR Index); National Library / Turkey Articles Bibliography; Scopus; EBSCO, DOAJ, MLA
  Folklore Bibliography; Turkologischer Anzeiger; ERIH PLUS (The European Reference Index for the Humanities and the Social Sciences); Humanities and Social Sciences 

Index (Michigan University); CEEOL (Central and Eastern European Online Library);  SOBIAD Social Sciences Citation Index;  Eurasian Scientific Journal Index- ESJI ; TEI 
(Index of Turkish Education); Open Academik Journals Index OAJI; IdealonlineDatabase; Genamics JournalSeek; Universityjournals; Elektronische Zeitschriftenbibliothek; 
International Innovative Journal Impact Factor (IIJIF); Scientific Indexing Services (SIS). Academic Resource Index/ResearchBib;  Arastirmax -Scientific Publication Index; 

ISAM; Index Copernicus; AcademicKeys; DRJI Journal Indexed in Directory of Research Journals, ISI International Scientific Indexing ; Scilit; EuroPub, JournalTOC’s.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

Türkiye Satış ve Dağıtım: Uluslararası Eğitim Öğretim Ltd. Şti. 
Konur Sk. No: 36/13 Kızılay-Ankara, Tel: 0.312. 425 39 20

Baskı ve cilt: Başkent Klişe ve Matbaacılık, Bayındır Sokak 30/E, Kızılay-Ankara Tel: 431 54 90



 II 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

folklor/edebiyat
Üç Aylık Bilim ve Kültür Araştırmaları Dergisi

Amaç ve Kapsam - Tarihçe:
1994 yılından beri Ankara’da çıkan  folklor/edebiyat  (İngilizce adı folklor/literature) dergisi, 2008 yılı 58. 

sayıdan itibaren  Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi  bünyesinde, uluslararası hakemli sistematikle, basılı ve elektronik 
nüshalarla yılda dört sayı olarak yayımlanmaktadır. folklor/edebiyat, akademik alanda hazırlanan çalışmaların yer 
aldığı bir yayım olarak bilimsel araştırma yapan kurum ve kişilere katkı sağlamak amacıyla toplumsal hizmet sunan 
sosyal bir organdır. Dergide; folklor, edebiyat, antropoloji ve bu alanlarla bağlantılı dallardaki bilimsel, özgün ve nitelikli 
oldukları çift kör hakem sistemiyle onaylanmış araştırma makaleleri, bilimsel derlemeler ile kitap tanıtım ve eleştirileri 
değerlendirilmektedir.

folklor/edebiyat  dergisi, Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi tarafından yayınlanan açık erişimli çift kör hakemli bir 
araştırma dergisidir. Dergi, yüksek kaliteli teorik ve ampirik orijinal araştırma makalelerini ve analizlerini, dokümanları 
ve yorumları, uygulamaları veya uygulama tabanlı çalışmaları, eğitim çalışmalarını, meta analizlerini, eleştirilerini, 
değerlendirmelerini ve kitap incelemelerini kabul eder.

Dergiye yayımlanmak üzere teslim edilen metinler Türkçe veya İngilizce yazılmış özgün bilimsel çalışmalar 
olmalıdır. Dergiye gönderilen makaleler amaç, kapsam ve yeterlilik kriterleri bakımından Öndenetim Kurulu, editör 
tarafından değerlendirilerek uygun bulunanlar  -gerekli durumlarda- alan editörlerine yönlendirilmektedir. Kör 
hakemlik uygulanarak en az iki uzman hakem görüşü ile makale inceleme aşaması tamamlanmaktadır. Dergiye 
gönderilen makalelerin içerikleri özgün, daha önce herhangi bir yerde yayımlanmamış veya yayımlanmak üzere 
gönderilmemiş olmalıdır. Makaleler, araştırma ve derleme başlıkları altında yayımlanır.

Araştırma Makalesi: Orijinal bir araştırmayı bulgu ve sonuçlarıyla yansıtan yazılardır. Çalışmanın özgün ve ulusal 
bilime katkısı olmalıdır.

Derleme Makalesi: Yeterli sayıda bilimsel makaleyi tarayıp, konuyu bugünkü bilgi ve teknoloji düzeyinde 
özetleyen, değerlendirme yapan ve bulguları karşılaştırarak yorumlayan yazılardır.

“Açık erişim ilkesiyle, herhangi bir kullanıcının bu makalelerin tam metinlerini okumasına, indirmesine, 
kopyalamasına, dağıtmasına, yazdırmasına, aramasına veya bunlara bağlantı vermesine, indeksleme için taramasına 
izin veren, halka açık internette ücretsiz kullanılabilirliğini kastediyoruz. Çoğaltma ve dağıtım üzerindeki tek kısıtlama 
ve bu alandaki telif hakkının tek rolü, yazarlara çalışmalarının bütünlüğü üzerinde kontrol hakkı vermek ve uygun 
şekilde onaylanma ve alıntı yapma hakkı olmalıdır.” (Budapeşte Açık Erişim Girişimi)

Dergi, CORE ve COPE ilkelerini kabul eder.
folklor/edebiyat dergisi basılı ve çevrimiçi olarak Şubat, Mayıs, Ağustos, Kasım aylarında yılda dört sayı 

yayımlanmaktadır. Derginin kısaltılmış adı folk/ed’ dir.
ISSN 1300-7491 - e-ISSN 2791-6057
Yayım Süreci:
Dergiye gönderilen makaleler, UKÜ bünyesindeki Ön Denetim Kurulu’nca dergi ilkeleri, etik kuralları ve teknik ku-

rallarına uygunlukları açısından denetlenir.  Bu kurulun yetkisi dışındaki gerekli teknik ekleme /düzeltmeler için yazarlar-
la işbirliği yapılır. folklor/edebiyat dergisi yönetimi (Ön Denetim Kurulu-Danışma Kurulu ve editör) intihal (plagiarism) 
konusunda Turnitin/ ithenticate(R) aracılığıyla ve diğer bilimsel denetimlerden sonra metin incelemelerine geçer. Makale-
lerin özgün ve akademik ilkelere uygun olması, temel yayın koşullarıdır. DOI kayıtları ile yayınlanacak makalelerin bilim-
sel, etik ve yasal sorumlulukları yazarlarına aittir. Dergiye iletilen makaleler, Öndenetim Kurulu incelemesinden sonra, 
Alan Editörü ve Editör’ün onayıyla alanda uzman hakemlere gönderilir. Değerlendirme sürecinde, “çift kör hakem” işleyişi 
uygulanır. İki olumlu hakem raporu şarttır. Yazarlar, denetim süreçlerindeki uyarıları yerine getirirler; katılmadıkları hu-
suslar varsa, gerekçeleriyle birlikte karşı görüşlerini iletirler. Bilimsel makaleler 10000; inceleme/tartışma/eleştiri yazıları 
4000, medya, kitap tanıtım ve eleştiri yazıları 1500 sözcüğü aşmamalıdır. Dergide yazısı yayınlanan yazarlara, bir adet 
dergi ve makalelerinin pdf dosyası gönderilir. Dergiye gönderilen yazılar, hiçbir durumda iade edilmez.

Hakem Değerlendirme Süreci:
Dergiye  gönderilen tüm çalışmalar aşağıda belirtilen aşamalara göre körleme yoluyla değerlendirilmektedir.

Körleme Hakemlik Türü:
Dergi, tüm çalışmaların değerlendirme sürecinde çifte körleme yöntemini kullanmaktadır. Çift körleme yönte-

minde çalışmaların yazar ve hakem kimlikleri gizlenmektedir.

İlk Değerlendirme Süreci:
folklor/edebiyat dergisine gönderilen çalışmalar ilk olarak Öndenetim Kurulu tarafından değerlendirilir. Bu 

aşamada, derginin amaç ve kapsamına uymayan, Türkçe ve İngilizce olarak dil ve anlatım kuralları açısından zayıf, 
bilimsel açıdan kritik hatalar içeren, özgün değeri olmayan ve yayın politikalarını karşılamayan çalışmalar reddedilir.  
Uygun bulunan çalışmalar ise ön değerlendirme için ilgili alan editörüne gönderilir.



folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

Ön Değerlendirme Süreci:
Ön değerlendirme sürecinde alan editörleri çalışmaların, giriş ve alan yazın, yöntem, bulgular, sonuç, değer-

lendirme ve tartışma bölümlerini dergi yayın politikaları ve kapsamı ile özgünlük açısından ayrıntılı bir şekilde inceler. 
Bu inceleme sonucunda uygun bulunmayan çalışmalar alan editörü değerlendirme raporu ile iade edilir. Uygun bulu-
nan çalışmalar ise APC ücretinin ödenmesinden sonra hakemlendirme sürecine alınır.

Hakemlendirme Süreci:
Çalışmalar içeriğine ve hakemlerin uzmanlık alanlarına göre hakemlendirilir. Çalışmayı inceleyen alan editörü, 

folklor/edebiyat dergisi (veya Dergipark) hakem havuzundan uzmanlık alanlarına göre en az üç hakem önerisinde bu-
lunur veya çalışmanın alanına uygun yeni hakem önerebilir. Alan editöründen gelen hakem önerileri editörler tarafından 
değerlendirilir ve çalışmalar editör(ler) tarafından hakemlere iletilir. Hakemler değerlendirdikleri çalışmalar hakkındaki 
hiçbir süreci ve belgeyi paylaşmayacakları hakkında garanti vermek zorundadır.

Yazım Kuralları:
Yazılar, “Microsoft Word Document” formatında, metin ve sonuç kısımları “Times New Roman” yazı tipi ve “12 

punto” büyüklüğünde olmalıdır. Yazılar 2 satır aralığı, kenar boşlukları her bir kenardan 2,5 cm. boşluk olacak şekilde ayar-
lanmalıdır. Satır sonlarında sözcükler kesinlikle hecelerine bölünmemelidir. Metin blok (sağa sola dayalı), satırbaşı veril-
meden ve paragraflar arasında satır boşluğu bırakmadan, otomatik olarak, altı nokta boşluk bırakılarak hazırlanmalıdır.

İlk sayfa düzeni:
1-	Makale başlığı (ortada 12 sözcüğü geçmeyecek; ortalanacak)
2- 	Yazar adı (sağ köşe, sağa dayalı)
3-	Çeviri makaleler için çevirmen adı (sağa dayalı)
4-	Türkçe özgün makaleler için 150-200 sözcük arasında Türkçe makalelerdeki başlığın altına İngilizce çevirisi, Türkçe 

ve İngilizce 150-200 sözcükten oluşan Öz /abstract yerleştirilir. İngilizce makalelerde 250 sözcükten oluşan Türkçe 
Öz verilir. Türkçe makalelerde 750-1000 sözcükten oluşan genişletilmiş özet “extended summary” gereklidir.

5-	Öz ve abstractın altında Türkçe/İngilizce en az 3, en çok 5 sözcükten oluşan anahtar sözcükler yer alır.
6- 	Sayfa altında verilecek bilgiler:
	 • Makale ile ilgili açıklama çeviri metinlerde kaynak metin ile ilgili açıklama (*) işareti ile,
	 • Yazarla ilgili bilgi sayfa altında (**) işaretiyle
	 • Çevirmenle ilgili açıklama (***) işaretiyle gösterilir.

Dipnot ve Kaynaklar APA 7 standartlarına uygun olarak verilir, ikinci kaynaktan yapılan alıntılarda, asıl kaynak 
da belirtilir. Metin içinde kaynak gösterme ve diğer teknik uygulamalar hakkında ayrıntılı bilgi için aşağıdaki kaynak-
tan yararlanılabilir:

http://www.apastyle.org
Yayım takvimi:  Dergi, özel sayılar hariç yılda Şubat, Mayıs, Ağustos ve Kasım aylarında olmak üzere dört sayı 

olarak yayımlanır.
Derginin yayım dili Türkçe ve İngilizce’dir. 
Dergi, OASPA (Open Access Scholarly Publishing Association) üyesidir; CORE platformundadır.
Etik Kurul Zorunluluğu:
TR DIZIN 2020 Etik Kriterleri kapsamında, dergimize gönderilecek olan yayınlar için Etik Kurul Belgesi zorunlu 

olacaktır. Bu kapsamda etik kurul izni gerektiren çalışmalar için makalenin ilk ya da son sayfasında ilgili Etik Kurul 
onayı ile ilgili bilgilere (kurul-tarih-sayı) yer verilmesi gerekecektir. Bu nedenle dergimize makale gönderimi yapacak 
olan aday yazarlarımızın ilgili kriteri göz önünde bulundurarak makalelerini düzenlemeleri gerekmektedir.

folklor/edebiyat  dergisi etik durumlar, hatalar veya vazgeçmeler konusunda konuyla ilgili uluslararası alanda 
benimsenmiş ilkelere bağlıdır. Dergiye gönderilen bilimsel çalışmaların yayınlanmasından vazgeçilmesini önlemek 
editör kurulunun kritik sorumlulukları arasındadır. Bilimsel çalışmalarda gözlemlenebilecek etik dışı davranışların 
hiçbir örneği kabul edilemez. Dergiye gönderilmiş bilimsel araştırma içeriğinin özgün kaynaklardan yararlanılarak 
hazırlandığı yazarlar tarafından beyan edilmiştir.

folklor/edebiyat dergisi, “Dergi Editörleri Davranış İlkeleri”ni (Code of Conduct for Journal Editors-COPE) 
esas alarak yayım sorumluluklarını yerine getirmeyi temel ilke olarak benimsemiştir. Bu ilke doğrultusunda editör 
kurulu, hakemler ve yazarlar dergi başvuru ve değerlendirme süreçlerindeki işlemlere uygun davranmayı etik kurullar 
kapsamında uygulamakla zorunludur. folkor/edebiyat dergisi, başkalarına ait çalışmaları kötüye kullanma, çıkar ilişkisi 
gibi etik ihlaller içeren hiçbir etik dışı çalışmanın kabul edilemez olduğunu ve yasal tüm haklarının saklı olduğu bildirilir.

Etik Kurul İzni ve Tubitak Ulakbim Tr - Dizin Kuralları:
2020 yılında TR Dizin tarafından açıklanan Etik İlkelerle ilgili kurallar kapsamında aşağıdaki ilkelere tüm 

yazarların dikkat etmesi önemlidir:
Etik Kurul izni gerektiren araştırmalar aşağıdaki gibidir:

* 	 Anket, mülakat, odak grup çalışması, gözlem, deney, görüşme teknikleri kullanılarak katılımcılardan veri 
toplanmasını gerektiren nitel ya da nicel yaklaşımlarla yürütülen her türlü araştırmalar,

* 	 İnsan ve hayvanların (materyal/veriler dâhil) deneysel ya da diğer bilimsel amaçlarla kullanılması,
* 	 İnsanlar üzerinde yapılan klinik araştırmalar,
* 	 Hayvanlar üzerinde yapılan araştırmalar,
* 	 Kişisel verilerin korunması kanunu gereğince retrospektif çalışmalar. Ayrıca;
* 	 Olgu sunumlarında “Aydınlatılmış onam formu”nun alındığının belirtilmesi,

III



 IV 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

* Başkalarına ait ölçek, anket, fotoğrafların kullanımı için sahiplerinden izin alınması ve belirtilmesi,
* Kullanılan fikir ve sanat eserleri için telif hakları düzenlemelerine uyulduğunun belirtilmesi.

Yukarıdaki koşullara uyan ve Etik Kurul izni gerektiren yazıların folklor/edebiyat’a gönderilmesi durumunda, 
alınmış olan resmî Etik Kurul izin belgelerinin de dergiye ek olarak gönderilmesi gerekmektedir.

folklor/edebiyat Telif Hakkı:
Dergimizde yayınlanmak üzere sisteme yüklenen çalışmalar için yayın telif hakkı sözleşmesi istenmez. Dergide 

yer alan ürünler için yazarlardan sadece 100 avro Makale İşletim Ücreti alınır. Yazar ya da yazarlar, bu durumu kabul 
eder ve derginin yayın ilkelerine uygun hareket etmeyi onaylar, bu sisteme dahil olurlar. Dergiye makale gönderme, 
Dergipark platformuyla ya da dergi sitesindeki Makale Takip Sistemi yoluyla gerçekleştirilir.

Bu dergi, içeriğin kamuya serbestçe ulaşılabilir kılınması ve daha geniş bir küresel bilgi alışverişini desteklemesi 
ilkesine dayanarak içeriğine anında açık erişim sağlar. Bu bağlamda, akademik yayıncılık etiği ihlalleri olmaksızın 
derginin web sitesinin kullanıcıları, makalelerinin tam metinlerini okuyabilir, indirebilir, kopyalayabilir, dağıtabilir, 
yazdırabilir, arayabilir ve ya bağlantı kurabilir ve okuyucuların bunları başka bir yasal amaç için kullanmasına izin verebilir. 
(Budapest Open Access Initiative’s definition of Open Acccess). Dergi makalelerinin mümkün olduğunca geniş kitlelere 
ulaşması gerektiğinden, bu yeni dergilerde yayımlanan materyale erişimi ve kullanımı sınırlamak için telif haklarına 
başvurulmayacaktır.  (Kaynak: Budapest Open Access Initiative/ https//www.budapestopenaccessinitative.org/read).

Lisans
Creative Commons Attribution 4.0

(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).
Dergimizde yayınlanması amacıyla gönderilen ve diğer bölümlerde belirtilmiş olan koşullara uygun çalışmalarda 

saptanabilecek ilgili yasalara uygun olarak gerçekleştirilmemiş alıntı, intihal gibi konularda yazar ya da yazarlar tek 
taraflı olarak sorumludur. Her makalenin benzeme oran raporları, dergi yönetimince beş yıl süreli olarak arşivlenir.

Dergi Yönetimi ve Kurullar:
Yayıncı: Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi adına
Prof. Dr.  Erbuğ Çelebi
Rektör
Editör: Doç. Dr. Mihrican Aylanç (maylanc@ciu.edu.tr)
Editör Yardımcısı: Doç.Dr. Haluk Öner (honer@bartin.edu.tr)  
Teknik Editör:  Metin Turan (UKÜMüdürü-mturan@ciu.edu.tr) 
Yayın - Medya Editörleri:
Prof. Dr. Hande Birkalan Gedik (birkalan-gedik@em.uni.frankfurt.de)
Prof. Dr. Mehmet Çevik (mehmet.cevik@hbv.edu.tr)
Prof. Dr. Meryem Bulut (mbulut@ankara.edu.tr)
Prof. Dr. Süheyla Sarıtaş (suheylesaritas@gmail.com) 
Ön Denetim Kurulu:
Doç. Dr. Hatice Kayhan (hdirek@ciu.edu.tr) 
Doç. Dr. Haluk Öner (honer@bartin.edu.tr) 
Doç. Dr. Behbud Muhammedzade (behbudm@ciu.edu.tr)
Doç. Dr. Dilan Çiftçi (dciftci@ciu.edu.tr) 
Doç. Dr. Nurtaç Ergün Atbaşı(nurtac@hacettepe.edu.tr)
Doç. Dr. Kevser Tetik (kevser_tetik@anadolu.edu.tr)
Dr. Öğr. Üyesi Ahmet Özkan(aozkan@gsu.edu.tr)
Öğr. Gör. Dr. Merve Günaltay Başak (mgunaltaybasak@aydin.edu.tr)
Yabancı Dil Editörleri:
Doç. Dr. Şevki Kıralp (skiralp@ciu.edu.tr)
Dr. İlkyaz Ariz Yöndem (ilkyaz.yondem@hbv.edu.tr)
İngilizce Servisi - English service
UKÜ Yabancı Diller Yüksekokulu/ CIU School of Foreign Language
Türkçe Dil Editörleri:
Doç. Dr. Duygu Kamacı Gencer (dkamaci@ogu.edu.tr) 
Doktorant Sergen Öz (sergenoz@hacettepe.edu.tr)
Doktorant Meliha Uysal (meliha.uysal96@hotmail.com)
Yönetim ve İletişim:
Dergimize https://www.folkloredebiyat.org ve https://dergipark.org.tr/tr/pub/fe adreslerinden tüm dünyadan ulaşıl-
makta ve açık erişim politikamız gereğince bütün sayılarımızdan oluşan arşivimize ücretsiz erişim sağlanmaktadır.
Baskı: Ürün Yayınları – Ankara
Ankara Ofis: Konur Sokak No: 36/13 Kızılay / Ankara
Adres: Cyprus International University  Lefkoşa/Nicosia
Telefon :(392)6711111-2701/2600 Faks :(392) 6711165
E posta: folkloredebiyat@ciu.edu.tr / https://dergipark.org.tr/tr/pub/fe



folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

V

folklor/edebiyat
Quarterly Scientific Cultural Journal

Scope, aims and history:
The journal was founded by Metin Turan 1994 and the first issue started to be published in Ankara.
Since 2008, the journal has been granted publishing rights by the International Cypriot University and 

is regularly published as an academic publication of the University in the same period and is being delivered to 
the scientific circles as free of charge. The Journal of folklore/literature is a publication of Cyprus International 
University which publishes original works from the fields of folklore, literature, anthropology, language, linguistics 
based on analysis and research conducted in accordance with the scientific methods. The scope of the journal 
includes a variety of different pieces that range from original theoretical works to original research and analyses; 
to documents and interpretations; to applications or application based works; to educational works, meta-analyses, 
critiques, evaluations, and book reviews.

The journal of folklore & literature is an open access double peer reviewed research journal that is published 
by Cyprus International University. The journal welcomes and acknowledges high quality theoretical and empirical 
original research papers and analysis, documents and interpretations, applications or application based works, 
educational works, meta-analyses, critiques, evaluations, and book reviews. 

 folklore & literature journal publishes in both print and online version. The journal is published four times a 
year in February, May, August and November.

By ‘open access’ to this literature, we mean its free availability on the public internet, permitting any users to 
read, download, copy, distribute, print, search, or link to the full texts of these articles, crawl them for indexing, pass 
them as data to software, or use them for any other lawful purpose, without financial, legal, or technical barriers 
other than those inseparable from gaining access to the internet itself. The only constraint on reproduction and 
distribution, and the only role for copyright in this domain, should be to give authors control over the integrity of 
their work and the right to be properly acknowledged and cited.” (Budapest Open Access Initiative)

The journal accepts the CORE principles.
 Al articles are licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.
folklore & literature publishes materials in the fields of:
Folklore,
Literature,
Anthropology.
The abbreviated name of the journal is folk/ed.
ISSN 1300-7491 - e-ISSN 2791-6057

Publication Process:
Manuscripts sent to the journal are initially examined and evaluated according to their appropriateness with 

the journal’s publication principles and publication rules as determined by CIU’s Preliminary Evaluation Committee. 
All other technical additions/changes that are beyond this Committee’s jurisdiction are done in collaboration with 
the author(s). Upon receiving approval from the Publication Committee and Editor, the manuscript is sent to two 
expert reviewers in the associated field. During the evaluation period, the manuscript will go through a blind review 
process. In the event there is a conflict between reviewer’s final reports, the manuscript will either be sent to a third 
reviewer or a decision will be made by both the Publication Committee and Editor. Authors are required to make 
the suggested or necessary corrections during the evaluation process. In the event where authors disagree with 
the suggestions made, they need to indicate this with justifications. The final decision is made by the Publication 
Committee. Manuscripts sent to the journal are not returned.

Publication Calendar and Conditions:
Except for special issues, the journal is publishes four issues a year; February, May, August and November.
Articles can be written in either in Turkish or Englishs. Scientific articles should be no more than 10000 words; 

analysis/discussion/critiques should be no more than 4,000; and media, book review/critiques should be no more 
than 1500 words. Authors whose articles are accepted for publication will receive a hard copy of the journal and a pdf 
of their article. A 100 Euro  (or Turkish lira at current exchange rate) “Article Processing Fee” (APC) will be requested 
from all articles sent to the journal to cover editorial, digital print, and typesetting fees. No royalties will be paid to the 
author. Published articles can be published elsewhere as long as it stated in the masthead. The publication language 



 VI 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

of the journal is Turkish and English. In addition, the title, summary and key words of all published manuscripts, 
even those published in Turkish, are published in English. Turkish manuscripts are available in the English extended 
summary with 750-1000 words. Turkish abstract in English manuscripts consists of at least 250 words.

Articles should be written in “Microsoft Word Document” format where “Times New Roman” font and “12” 
sizes are used. Spacing should be set at 2 cm and margins should be 2.5 cm all around. End of sentence words 
should not be separated according to their syllables. Text orientation should be justified without any indentations, 
no spacing between paragraphs; however, in the spacing section of MS Word, the “before” option should be set at 6. 

First page design:
1– 	Author’s name (right corner, aligned right)
2– 	Article title (centered; no more than 12 words)
3– 	For articles that are translated, the translator’s name (aligned right)
4– 	For original Turkish articles, the abstract should be between 150-200 words in both English and Turkish. The
	 English translation of the article’s title is placed under the Turkish title, which is placed over the abstract. For 
	 articles in English, a Turkish abstract of at least 250 words should be prepared.
5- 	3 or 5 keywords in the article’s original language, then in the abstract’s language should be provided.
6- 	Information to be given as footnotes at the bottom of the page include:
	 • Author information, denoted with a (*)
	 • In translated texts, information about the translated source in association with the article, denoted  with (**)
	 • Information about the translator, denoted with (***)

Peer Review Process:
 Articles sent to the journal are initially examined and evaluated according to their appropriateness with the 

journal’s publication principles and publication rules as determined by CIU’s Preliminary Evaluation Committee. All 
other technical additions/changes that are beyond this Committee’s jurisdiction are done in collaboration with the 
author(s). Upon receiving approval from the Advisory Board and Editor, the article is sent to two expert reviewers 
in the associated field. During the evaluation period, the article will go through a blind review process. In the event 
there is a conflict between reviewer’s final reports, the article will either be sent to a third reviewer or a decision will 
be made by both the Advisory Board andEditor. Authors are required to make the suggested or necessary corrections 
during the evaluation pro cess. In the event where authors disagree with the suggestions made, they need to indicate 
this with justifications. The final decision is made by the Advisory Board. Articles sent to the journal are not returned.

Ethics Committee Obligation:
Cyprus International University folklore/literature journal is a refereed journal that operates under the following 

ethical principles and rules in order to publish high-quality scientific manuscripts in the fields of folklore, literature, 
anthropology, language and linguistics. The manuscripts submitted to the Cyprus International University folklore/
literature journal are evaluated by the peer review process and are published electronically with open access. Below are 
the ethical responsibilities, roles and duties of the authors, journal editors, the referees and the publisher. The following 
ethical principles and rules have been prepared in accordance with the guidelines of the Committee on Publication Ethics 
(COPE). On the other hand, information on plagiarism and unethical behaviors is given in folklore/literature journal.

Within the scope of the Code of Ethics announced by TR- Index in 2020, it is important that all authors pay 
attention to the following principles:
* 	 Use of humans and animals (including material / data) for experimental or other scientific purposes,
* 	 Clinical studies on humans,
* 	 Research on animals,
* 	 Retrospective studies in accordance with the law on protection of personal data. 
	 Also;
* 	 Stating that “informed consent form” was obtained in case reports,
* 	 Obtaining and indicating permission from the owners for the use of scales, questionnaires, photographs belonging
	 to others
*	 Indication of compliance with copyright regulations for the intellectual and artistic works used.

In case the manuscripts that meet the above conditions and require the permission of the Ethics Committee 
are sent to folklore / literature, the official Ethics Committee permission documents must be sent to the journal in 
addition.



folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

VII

folklore/literature Copyright/ License:
Authors who submit to this journal will retain the copyright for their work.  This journal provides immediate 

open access to its content on the principle that making research freely available to the public supports a greater global 
exchange of knowledge. The users of the journal’s website may read, download, copy, distribute, print, search, or link 
to the full texts of its manuscripts and allow readers to use them for any other lawful purpose (Budapest Open Access 
Initiative/ https//www.budapestopenaccessinitative.org/read work). 

There is no charge for the manuscript submission and publication processes.

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

Journal Management and Boards:
Publisher (On behalf of Cyprus International University) 
Prof. Dr. Erbuğ Çelebi 
Rector

Editor 
Assoc. Prof. Dr. Mihrican Aylanç (Cyprus International University-maylanc@ciu.edu.tr)

Assistant Editor
Doç. Dr. Haluk Öner (Universiy of Bartin-honer@bartin.edu.tr)

Technical Editor
Metin Turan (CIU Ankara Director-mturan@ciu.edu.tr)

Foreign Language Editors
Doç. Dr. Şevki Kıralp (skiralp@ciu.edu.tr)
Dr. İlkyaz Ariz Yöndem (ilkyaz.yondem@hbv.edu.tr)
İngilizce Servisi - English service
UKÜ Yabancı Diller Yüksekokulu/ CIU School of Foreign Language
The journal is a member of OASPA (Open Access Scholarly Publishing Association) and CORE Platform.

Management and Communication: 
Our journal is accessible from all over the world at https: //www.folklorliterature.org and https://dergipark.
org.tr/tr/pub/fe and in accordance with our open access policy, we provide free access to our archive of all our 
issues.
Edition: Başkent Klişe ve Matbaacılık Publications – Ankara
Turkey Contact Address
Ankara Office: Bayındır Sok. 30/E Kızılay- Ankara-TURKEY
Phones: (392)6711111-2701/2724 Fax: (392) 671 1165
Electronic communication:
https://www.folkloredebiyat org - https://dergipark.org.tr/tr/pub/fe



 VIII 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

Akademik Danışma Kurulu / Advisory Board

Prof.Dr. Efstratia Oktapoda (Faculty of  Arts, Languages, Literature and Humanities, Sorbonne Universite-efstratia.
oktapoda@sorbonne-universite.fe) FRANCE

Assoc.Prof. Dr. Erik Aasland (University of  Agner- erik.aasland@uia.no) NORWAY
Prof.Dr. Ingeborg Baldauf (Department of Asian and African Studies, Faculty of  Humanities and Social Sciences, 

Humboldt Universitat zu Berlin- ingeborg.baldauf@rz.hu-berlin.de) GERMANY
Prof.Dr. Hande Birkalan Gedik (Institute of Cultural Anthropology and European Ethnology, Faculty of Linguistics, Cultures 

and Arts, Goethe Universität- birkalan-gedik@em.uni.frankfurt.de) GERMANY
Prof.Dr. Özkul Çobanoğlu (Department of Turkish Folklore, Faculty of  Letters, Hacettepe University-                             

ozkul@hacettepe.edu.tr) TURKEY
Prof.Dr. Nurettin Demir (Department of Modern Turkic Languages and Literatures, Faculty of Letters, Hacettepe 

University- demir@hacettepe.edu.tr) TURKEY
Prof.Dr. Jaklin Kornfilt (Department of Languages, Literatures and Linguistics, College of Arts and Sciences, Syracuse 

University- kornfilt@syr.edu) USA
Prof.Dr. Eva Kincses-Nagy (Department of Altaic Studies, Faculty of  Humanities, Szeged Universitat-                  

evakincsesnagy@gmail.com) HUNGARY
Prof.Dr. Eunkyung Oh (The Institute for Eurasian Turkic Studies, Dongduk Women’s University- euphra33@hanmail.net) 

SOUTH KOREA
Prof.Dr. Gürkan Doğan (Cyprus International University, gdogan@ciu.edu.tr) CYPRUS

Prof. Dr. Mehmet Kalpaklı, (Department of Modern Turkic Languages and Literatures- University of  Bilkent-                
kalpakli@bilkent.edu.tr) TURKEY 

Prof. Dr.Ståle Knudsen (University of  Bergen, stale.knudsen@uib.no) NORWAY

Prof. Dr. Talip Kabadayı (Manisa Celal Bayar University, Faculty of Literature, Department of Philosophytalip.
kabadayi@cbu.edu.tr) TURKEY

Prof. Dr. Cemal Güzel (Hacettepe University, Faculty of  Letters, Department of Philosophy- cmlguzel@hacettepe.edu.tr) 
TURKEY

Prof. Dr. Mehmet Ölmez (Istanbul University, Faculty of Letters, Department of Modern Turkish Dialects and Literatures- 
mehmetolmezistanbul.edu.tr) TURKEY

Prof. Dr. Nesrin Bayraktar Erten (Hacettepe University, Faculty of  Letters, Department of Turkish Language and 
Literature- nesrinb@hacettepe.edu.tr) TURKEY

Prof. Dr. Muzaffer Sümbül (Çukurova University, Faculty of Communication- msumbul@cu.edu.tr) TURKEY
Prof. Dr. Şebnem Pala Güzel (Başkent University, Faculty of  Communication, Social Cultural Anthropology -            

sebnempa@baskent.edu.tr) TURKEY
Prof. Dr. Yılmaz Selim Erdal (Hacettepe University, Faculty of Letters, Department Of Anthropology-                            

yserdal@hacettepe.edu.tr) TURKEY
Prof. Dr. Kamile İmer (Ankara University, DTCF, Department of Linguistics, Emeritus Professor-kamile.imer@gmail.com) 

TURKEY
Prof. Dr. Ahmet Kocaman (Hacettepe University, Department of English Linguistics, Emeritus Professor-                                       

hmtkocaman@yahoo.com) TURKEY
Prof. Dr. Nalan Büyükkantarcıoğlu (Çankaya University, Faculty of  Education, Department of English Language Teaching- 

nalanb@cankaya.edu.tr) TURKEY
Prof.Dr. İzzet Duyar (Faculty of  Literature, Anthropology,Istanbul University-iduyar@istanbul.edu.tr)

Prof.Dr. Liubov Kopanytsia (Taras Shevchenko National University of  Kyiv, Department of Folklore-         
lubovkopanytsya12@gmail.com)  UKRAINE



folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

IX

BU SAYININ HAKEMLERİ / REVIEWERS of THIS ISSUE

Bu sayının hakemleri yıl sonundaki toplu listede açıklanacaktır.

The reviewers of this issue will be announced in the collective list at the end of the year.



 X 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



XI

Alan Editörleri / FIELD EdItors

Halkbilimi-Folklore
Prof.Dr. Hande Birkalan-Gedik 

(JohannWolfgang-Goethe İniversitet -  birkalan-gedik@em.uni.frankfurt.de)

Prof.Dr. Ali Yakıcı  
(Gazi Üniversitesi-yakici@gazi.edu.tr)

Prof.Dr. Aynur Koçak
(Yıldız Teknik Üniversitesi-nurkocak@yildiz.edu.tr)

Prof.Dr. Işıl Altun
 (Regensburg Üniversitesi/Kocaeli Üniversitesi-İsil.Altun@zsk.uni-regensburg.de)

Doç. Dr. Ahmet Keskin
(Samsun Üniversitesi-ahmet.keskin@samsun.edu.tr)

Edebiyat-Literature
Prof.Dr. Abdullah Uçman 

(Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi -emekli-29 Mayıs Üniversitesi-
abdullahucman@29mayis.edu.tr)

Prof. Dr. Ramazan Korkmaz  
(Ardahan Üniversitesi-emekli-Kafkasya Üniversiteler Birliği -KÜNİB-r_korkmaz@hotmail.com)

Prof.Dr. Emel Kefeli   
(Marmara Üniversitesi-emekli-İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi-ayseemelkefeli @gmail.com)

Prof.Dr. Zekiye Antakyalıoğlu 
(İstanbul Aydın Üniversitesi-zekabe@hotmail.com)

 Doç. Dr. Koray Üstün
(Hacettepe Üniversitesi- korayustun@hacettepe.edu.tr)

Antropoloji-Anthropology
Prof.Dr. Hanife Aliefendioğlu  

(Doğu Akdeniz Üniversitesi-hanife.aliefendioglu@emu.edu.tr)

Prof.Dr. Meryem Bulut
(Ankara Üniversitesi-meryem.bulut@gmail.com)

Prof.Dr. Derya Atamtürk Duyar
 (İstanbul Üniversitesi-datamturk@istanbul.edu.tr)

Prof. Dr. Şebnem Pala Güzel
(Başkent Üniversitesi-sebnempa@baskent.edu.tr)

Dil-Dilbilim/Linguistics
Prof.Dr. Nurettin Demir 

(Hacettepe Üniversitesi-demir@hacettepe.edu.tr)

Prof.Dr. Aysu Erden 
(Maltepe Üniversitesi - aysuerden777@gmail.com) 

Prof.Dr. Sema Aslan Demir 
(Hacettepe Üniversitesi-semaaslan@hacettepe.edu.tr)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



 XII 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125

Bu sayıda Etik Kurul kararı gerektiren makalelerin belge veya bilgileri, ilgili
metinlerin sonuna eklenmiştir.

The Ethics Committee decision letters or informations for the required studies are 
attached at the end of the relevant manuscript.



XIII

İÇİNDEKİLER

folklor/edebiyat’tan - From folklor&edebiyat ���������������������������������������������������������������������������������������� XV

Araştırma Makaleleri - Research Articles

Jungçu Yaklaşım Bağlamında Zeybeklerin Arketipsel İncelemesi
An Archetypal Analysis of Zeybeks through the Lens of Jungian Psychology
Pelin Elcik Yorgancıoğlu    ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 1

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da Mizah Yoluyla Toplumsal Düzenin Yeniden İnşası
The Reconstruction of Social Order through Humor in Duha Koca Oğlu Deli Dumrul
Elif Şahin �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������23

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin Eserlerinde Müzik, Fenomen ve Logos: Hermeneutik Bir Açımlama
Music, Phenomenon and Logos in the Works of Mevlana Celaleddin Rumi: A Hermeneutic Interpretation
Fulya Soylu Bağçeci-N. Oya Levendoğlu �����������������������������������������������������������������������������������������43

Hikâyet-i Râziye’de Kahramanın Manevi Yolculuğu ve İnsanlığın Ortak Deneyimi
The Spiritual Journey of the Hero and the Common Experience of Humanity in Hikâyet-i Râziya
Nursel Uyanıker ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������65

Harmonies and Discords: Rhythmanalysing Ishiguro’s Klara and the Sun
Uyum ve Uyumsuzluk: Ishiguro’nun Klara ile Güneş Romanının Ritimanalizi
Emrah Peksoy�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������85

Kültürel Mirasın Aktarımı Bağlamında Klasik Türk Şiirinin Geleneksel Sözsüz Seyirlik Oyunlara Katkısı 
Üzerine
On the Contribution of Classical Turkish Poetry to Traditional Non-Verbal Demonstrations in the Context of the 
Transmission of Cultural Heritage
Kürşat Şamil Şahin����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������101

Üçüncü Mekân Bağlamında Kafe ve Kahvehane Kültürünün Karşılaştırmalı Analizi: Bandırma Örneği 
Comparative Analysis of Cafe and Coffeehouse Culture in the Context of Third Place: The Case of Bandırma
Erkan Solmaz- Onur Bayrakcı- Yalçın Kahya�����������������������������������������������������������������������������������125

Diasporada Kimliğin Oluşumunda Mutfak Kültürünün Rolü: Paris’te Bir Türk  Mahallesi
The Role of Culinary Culture in Identity Formation in the Diaspora: Turkish Neighborhood in Paris
Hasan Güler��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������149

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



 XIV 

Sennur Sezer’de Görsel Betim: Bir Anının İkonografisi
Visual Depiction in Sennur Sezer: Iconography of a Memoir
Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem  ������������������������������������������������������������������������������������������167

Hikmet Birand’ın Denemelerinde Ekolojik Etik: Anadolu Manzaraları’na Ekoeleştirel Bakış
Ecological Ethics in Hikmet Birand’s Essays: An Ecocritical Perspective on Anadolu Manzaraları
Nesrin Mengi������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������191

Mardin Kültürünün Edebiyat ve Mimarlık Arakesitinde İncelenmesi: Murathan Mungan Örneği
An Examination of Mardin Culture in the Intersection of Literature and Architecture: The Case of Murathan Mungan
Gül Şebnem Tutal - Fatma Demet Aykal����������������������������������������������������������������������������������������211

Künstlerroman Bağlamında Murathan Mungan’ın Şairin Romanı Adlı Eseri
Murathan Mungan’s The Poet’s Novel within the Context of the Künstlerroman
Enser Yılmaz�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������233

Child Naming Traditions among the Karaite Turks
Karay Türklerinde Çocuğa Ad Verme Gelenekleri
Emine Atmaca-Reshıde Gözdaş����������������������������������������������������������������������������������������������������255

Dede Korkut Hikâyeleri’nin İngilizce & İspanyolca Çevirilerinde Türk Kültürünün Yansıması
Reflection of Turkish Culture in English and Spanish Translations of Dede Korkut Stories
Bilge Metin Tekin -Zeynep Kayacık�����������������������������������������������������������������������������������������������277

Kitap Tanıtımı / Book Reviews

Rami İlsever, Rus Seyahatnamelerinde Osmanlı Toplumu ve Türk İmgesi (1.Baskı). 
Ankara, Nobel Yayınları, 2023.
Muhammed Taşkesenligil ������������������������������������������������������������������������������������������������������������293

Damla Topbaş, Erkeklik Krizi: Aldatılan Erkekler Aldatan Kadınlar. 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2024.
Ece Karacaoğlu ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������875

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



XV

Değerli folklor/edebiyat okurlarımız,

2026 yılı, 32. cilt,  125. sayımızla sizlere merhaba diyoruz. Bu sayımızda on dört 
araştırma makalesi ve iki kitap tanıtım yazımız yer alıyor. Yeni yılda da dergi yayın 
politikamız doğrultusunda hareket ederek halkbilimi, edebiyat ve antropolojinin 
güncel meselelerini tartışmaya, yeni ve/veya farklı, özgün bakış açılarını bilim 
çevrelerimizle paylaşmaya devam ediyoruz. Bu doğrultuda sayımızın ilk yazıları, 
toplumsal belleğimizdeki, dolayısıyla düşünce ve yaşayış biçimlerimizi şekillendiren 
faktörler arasındaki yerini yüzyıllardır koruyan zeybekler, Deli Dumrul ve 
Mevlana’ya dair. Bu yazılarımız, zeybekleri arketipsel,  Mevlâna’yı ise Hermeneutik 
yaklaşımla, Deli Dumrul’u ise mizah teorileri ışığında inceliyor. Bayezid Türkçe 
Yazmalar Kütüphanesi’nde  Ali b. Hacı Abdüllatif İbn İmrânü’r-Ruhâvî tarafından 
bir araya getirilen 1576 tarihli dergide yer alan Hikâyet-i Râziye adlı hikâyeyi ele alan 
yazımız, Osmanlı dönemi tasavvufi düşünce yaşamında bilge kadın figürü ile tanrısal 
formunu bulan erkek kahramanın  Batıda J. Campbell’in formüle ettiği kahramanın 
manevi yolculuğuyla paralelliklerini  değerlendiriyor. Kazuo Ishiguro’nun Klara ile 
Güneş romanını Henri Lefebvre’in ritim analizi perspektifinden inceleyen çalışma, 
kişiliğin gelişimini mekânsal ritimlerle aktif ve bilinçli olarak kurulan etkileşime 
bağlıyor. 

Bir diğer çalışma, klasik Türk şiirinin geleneksel sözsüz seyirlik oyunlara katkısını 
tespit ederek bu etkileşimi, kültürel mirasın aktarımı olarak değerlendiriyor.  Bandırma 
örnekleminde kafe ve kahvehane kültürünü karşılaştırmalı olarak analiz eden 
çalışma,  kafelerin popüler kültürü yansıtan kodlarla donatıldığını, kahvehanelerin 
ise geleneksel kültürü devam ettirdiğini, kafelerin aksine kahvehanelerin ataerkil bir 
yapıyı baskın şekilde yansıttığını, bu mekânların rekabete girmeden kendi kültürel 
yapılarını sürdürmeye devam ettiklerini vurguluyor.   

Diasporada kimliğin oluşumunda mutfak kültürünün rolü: Paris’te Bir Türk  
mahallesi kapsamlı çalışma, mutfak kültürünün diaspora koşullarında yaşayan 
göçmenlerin kültürel kimliklerini koruma ve yeniden inşa etme süreçlerinde 
belirleyici ve merkezî bir rol üstlendiğini ortaya koyuyor. 

Türk edebiyatının önde gelen kadın şairlerinde olan Sennur’in şiir yaratım sürecinin 
estetik ve eklektik yapısını çözümleyen yazı, bir anı ikonografisi çerçevesinde şiirin 
farklı sanat dallarıyla kesişimselliğini irdeliyor.  Hikmet Birand’ın denemelerinde 
ekolojik etiği öne çıkaran çalışma, Türk edebiyatındaki çevreci duyarlılık ve  ekolojik 
bilincin  önemine işaret ediyor. Sayımızın diğer iki yazısı, oldukça üretken bir şair 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



 XVI 

ve yazar olan Murathan Mungan’ın edebiyat dünyasına eğiliyor. Mungan’ın şairlik 
yolculuğundaki olgunlaşma evreleri ve onun bu yolculuğunun başlangıç ve varış 
mekânı Mardin, söz konusu yazılarda derinlemesine inceleniyor. Son iki yazımız 
Karay Türkçelerinde çocuklara ad verme geleneği ile Dede Korkut hikâyelerinin 
çevrilerek dünyayla etkileşime açılan boyutlarının değerlendirilmesi üzerine. Söz 
konusu yazı, Dede Korkut gibi toplumun kültürel bellek hazinesi olan yapıtların 
çevirisinde izlenmesi gereken hassasiyetleri gündeme getirdiği için dergimizde yer 
buluyor. 

Kitap tanıtım yazılarımızın ilki Rami İlsever’in  Rus Seyahatnamelerinde 
Osmanlı Toplumu ve Türk İmgesi’ni ele alıyor. Damla Topbaş’ın Erkeklik Krizi: 
Aldatılan Erkekler- Aldatan Kadınlar adlı, kadın araştırmaları bağlamlı eseri de bir 
diğer tanıtım yazımızda değerlendiriliyor. 

Okurlarımız için faydalı bir sayı olmasını diliyor, saygılarımı sunuyorum. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



XVII

Dear folklore/literature readers, 

We are pleased to greet you with our 32nd volume, 125th issue for the year 2026. 
This issue features fourteen research articles and two book reviews. In line with our 
editorial policy, we continue in the new year to discuss current issues in folklore, 
literature, and anthropology, and to share new and/or original perspectives with the 
academic community.

Accordingly, the opening articles of this issue focus on the zeybeks, Deli 
Dumrul, and Mevlana—figures that have for centuries maintained a central place 
in our collective memory and thus among the factors shaping our modes of thought 
and ways of life. These studies examine the zeybeks from an archetypal perspective, 
Mevlana through a hermeneutic approach, and Deli Dumrul in the light of humour 
theories. Another article addresses the story Hikâyet-i Râziye, included in a 1576 
miscellany compiled by Ali b. Hacı Abdüllatif İbn İmrânü’r-Ruhâvî and housed in the 
Bayezid Library of Turkish Manuscripts. This study evaluates the parallels between 
the wise female figure in Ottoman Sufi thought and the male hero who attains a 
divine form, in comparison with the spiritual journey of the hero as formulated by J. 
Campbell in the Western tradition.

A study analyzing Kazuo Ishiguro’s Klara and the Sun from the perspective of 
Henri Lefebvre’s rhythm analysis associates the development of personality with 
active and conscious interaction with spatial rhythms. Another article identifies the 
contribution of classical Turkish poetry to traditional non-verbal performative plays, 
interpreting this interaction as a form of cultural heritage transmission. A comparative 
analysis of café and coffeehouse culture in the Bandırma sample reveals that cafés are 
equipped with codes reflecting popular culture, while coffeehouses sustain traditional 
culture. It further emphasizes that, unlike cafés, coffeehouses predominantly reflect 
a patriarchal structure, and that these spaces continue to maintain their respective 
cultural identities without entering into competition with one another.

The comprehensive study titled the role of culinary culture in identity formation 
in the diaspora: Turkish neighborhood in Paris demonstrates that culinary culture 
plays a decisive and central role in the preservation and reconstruction of cultural 
identity among migrants living under diaspora conditions. An article examining 
the aesthetic and eclectic structure of Sennur’s poetic creative process—one of the 
prominent female poets of Turkish literature—explores, within the framework of a 
memory iconography, the intersectionality of poetry with other art forms. Another 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



 XVIII 

study foregrounding ecological ethics in Hikmet Birand’s essays draws attention to 
the significance of environmental sensitivity and ecological awareness in Turkish 
literature.

Two additional articles focus on the literary world of Murathan Mungan, a highly 
prolific poet and writer. These studies examine in depth the stages of maturation 
in Mungan’s poetic journey, as well as Mardin as both the point of departure 
and arrival in this journey. Our final two articles address the tradition of naming 
children in Karaim Turkish communities and the global reception of Dede Korkut 
narratives through translation. The latter is included in our journal for raising critical 
considerations regarding the sensitivities required in translating works like Dede 
Korkut, which constitute a repository of collective cultural memory.

One of our book reviews discusses Rami İlsever’s Rus Seyahatnamelerinde 
Osmanlı Toplumu ve Türk İmgesi (Ottoman Society and the Image of the Turk in 
Russian Travelogues). Another review evaluates Damla Topbaş’s alıyor. Damla 
Topbaş’ın Erkeklik Krizi: Aldatılan Erkekler- Aldatan Kadınlar (Masculinity in 
Crisis: Deceived Men – Unfaithful Women), a work situated within the field of 
women’s studies.

We hope this issue will be beneficial for our readers and extend my respectful 
regards.

Assoc. Prof. Dr. Mihrican Aylanç

Editor

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125



folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4920

Araştırma makalesi/Research article

Jungçu Yaklaşım Bağlamında Zeybeklerin 
Arketipsel İncelemesi

An Archetypal Analysis of Zeybeks through the                        
Lens of Jungian Psychology

Pelin Elcik Yorgancıoğlu*

Öz
Carl Gustav Jung insan psikolojisi üzerine yaptığı gözlemlerinde; kültürlerdeki ba-
riz çeşitliliğe rağmen tüm insanlığın evrensel olarak paylaştığı düşünce kalıpları ve 
davranış modellerinin ortak bir bellekten kalıtımsal olarak geçtiği düşüncesini ortaya 
atmış ve buna da kollektif bilinçdışı demiştir. Her dönemde insanlar yaşadıkları ben-
zer olaylarda bilinçsizce benzer reaksiyonlar göstermiş ancak bunları ilk kez kendi-
lerinin ürettiği doğal davranışsal tepkiler olarak görmüşlerdir. Bu benzer olma hali 
dil ya da göç yoluyla değil içgüdüsel olarak gerçekleşmiştir. Jung’a göre bu durum 
kolektif bilinçdışının beynimizde gelişen ve miras aldığımız içgüdüsel planı ile bize 
rehberlik etmesidir. “İlk örnek” anlamına gelen arketipler de bu kolektif hafızanın 

Geliş tarihi (Received): 03-3-2025    Kabul tarihi (Accepted): 08-09-2025
* Dr. Öğr. Üyesi, Bursa Uludağ Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne Sanatları Bölümü. Bursa-Türkiye/

Assist. Prof. Dr., Bursa Uludag University, Faculty of Fine Arts, Department of Performing Arts. pelinelcik@
uludag.edu.tr. ORCID ID: 0000-0003-1295-6336

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

1



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

2 3

somut tezahürleridir. Arketip formları her kültür ve toplumda farklı mitler ve aklın 
bilinçdışı sembolleştirme yeteneği ile insanın pek çok yaşam pratiğini ve üretimini 
yönlendirerek yaratıcılığın özünü oluşturur.  Toplumların kültürlerinde, dinlerinde, 
folklorunda, edebiyatlarında bu benzerlikler rahatlıkla görülebilmektir. Buradan ha-
reketle Osmanlı döneminde özellikle devşirme yöneticiler ve askeri güçler ile an-
laşamamaları ya da haksızlığa, iftiraya uğramaları gibi çeşitli sebepler ile düzene 
başkaldırıp dağa çıkan köylülerin “zeybekleşme” olarak tanımlanan yolculukları ve 
yaşadıkları olaylara verdikleri benzer tepkiler dikkat çekicidir. Orta Asya’dan başla-
yıp Anadolu’da devam eden eşkıyalık geleneğinin temsilcisi zeybeklerin tarihlerine 
Jung’un kolektif bilinçdışı ve arketip kavramları üzerinden bakılmasının zeybeklerin 
davranış biçimleri ve zeybeklik kültürünün anlaşılmasına katkıda bulunacağını dü-
şünmekteyim. Dolayısıyla bu çalışmada alana dair yeni bir bakış açısı kazandırma 
amacı ile öncelikle analitik psikoloji, kolektif bilinçdışı ve arketip kavramları üzerine 
çıkarımlar yaptım, sonrasında zeybeklerin var oluş sebepleri ve zeybeklik geleneği-
nin tarihini; geleneğin önde gelen efelerin hayat hikayeleri üzerinden inceledim ve 
son bölümünde seçtiğim yedi arketip; Kâşif, Yeniden Doğuş, Gölge, Asi, Kahraman, 
Savaşçı ve Dağ Arketipleri bağlamında zeybeklik kültürü ve temsilcisi efelerin dav-
ranış ve eylemlerini arketipsel olarak inceledim.  
Anahtar sözcükler: zeybek/efe, kolektif bilinçdışı, arketip, zeybeklik kültürü

Abstract
Carl Gustav Jung, in his observations on human psychology, proposed the concept 
of the collective unconscious, suggesting that despite cultural diversity, there exist 
universal thought patterns, concepts, and behavior models that are inherited from 
a shared memory. Throughout history, people have exhibited similar reactions to 
analogous events, unconsciously assuming these responses to be original and self-
generated. According to Jung, this phenomenon is guided by the instinctual blueprint 
of the collective unconscious, which is both developed within and inherited by the 
brain. Archetypes, meaning “original models,” are the tangible manifestations of 
this collective memory. The forms of these archetypes vary across cultures and 
societies, shaping myths, symbolic thought, and various aspects of human creative 
expression, thereby constituting the essence of creativity. These similarities are 
evident in the cultures, religions, folklore, and literature of societies. Based on 
this premise, the phenomenon of “becoming a Zeybek” (zeybekleşme) refers to 
the journey of villagers who rebelled against the established order and took to the 
mountains, often in response to oppression, slander, or conflicts with the Ottoman 
Empire’s devshirme (recruited) administrators and military forces. The tradition 
of banditry, originating from Central Asia and continuing in Anatolia, finds 
its representation in the Zeybeks. This study aims to examine the history of the 
Zeybeks through Jung’s concepts of the collective unconscious and archetypes in 
order to enable a deeper understanding of Zeybeks’ behavior patterns and cultural 
significance. Therefore, in this study, in order to gain a new perspective on the 
field, firstly I made inferences on the concepts of analytical psychology, collective 
unconscious and archetype, then I examined the reasons for the existence of the 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

2 3

zeybeks and the history of the zeybek tradition through the life stories of the leading 
efe of the tradition and in the last part, I examined the behaviors and actions of 
the zeybek culture and its representative efe archetypically in the context of the 
seven archetypes I selected; Explorer, Rebirth, Shadow, Rebel, Hero, Warrior and 
Mountain Archetypes.
Keywords: zeybek/efe, collective unconscious, archetype, zeybek culture

Extended summary
Throughout history and across societies, humanity has continually created mythic figures 

of salvation during times of chaos and crisis (Yılmaz, 2019: 240). In periods of weakening 
central authority in the Ottoman Empire, the zeybeks emerged in rural regions as local 
power figures. In their early manifestations, they served as protective forces resisting the 
oppression of landlords and local rulers; in later periods -particularly during the Turkish 
War of Independence (1919-1923) they became symbolic defenders against occupying 
forces. However, to explain the emergence and actions of zeybeks -authentic folk figures 
symbolizing bravery, honor, and justice- solely through sociological, economic, or political 
factors would be incomplete. The zeybeks should be seen as not the originators but rather the 
inheritors of a warrior and outlaw tradition that dates back to Central Asia and even earlier.

This study proposes that the emergence and actions of the zeybeks can also be understood 
through Carl Gustav Jung’s theory of the “collective unconscious” and “archetypes”. 
According to Jung, collective unconscious refers to universal structures of the psyche 
shared by all members of a species, which unconsciously shape behaviors, values, and belief 
systems. Thus, the rebellious acts and moral codes of the zeybeks may be rooted in deeply 
embedded archetypal patterns inherited from ancestral memory -patterns that persist even 
without conscious awareness.  

Jung’s theory holds that archetypes are universal images and motifs that recur across 
cultures and history, influencing individual and collective identities. Myths, cultural narratives, 
and historical figures reproduce and reconfigure these archetypes across generations. Building 
on this premise, the present study examines how the cultural behaviors and identity of zeybeks 
can be interpreted through Jungian frameworks. The research initially focuses on universal 
archetypes and their influence on human behavior and cultural production mechanisms.

Subsequent sections trace the historical evolution of zeybek identity and tradition, 
analyzing the life stories of four emblematic efe figures -Atçalı Kel Mehmet Efe, Çakırcalı 
Mehmet Efe, Yörük Ali Efe, and Demirci Mehmet Efe- who played leading roles in the 
transmission of the tradition. Their personal traits and responses to social structures, 
hierarchical governance, and quests for justice are analyzed through the lens of seven 
archetypes: the Explorer, Rebirth, Shadow, Rebel, Hero, Warrior, and Mountain archetypes. 
In doing so, this study aims to fill a gap in understanding the actions and cultural identity of 
the Zeybeks by applying Jungian concepts. It also seeks to contribute to broader scholarly 
discourse on cultural heritage and identity formation within historical contexts, and to offer a 
new perspective on the zeybek identity and their societal roles.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

4 5

The methodology adopts a qualitative research approach, employing document/textual 
analysis and the grounded theory design. Grounded theory, as defined by Barney Glaser and 
Anselm Strauss (2006: 3-4), is a methodology aimed at generating theory through systematically 
collected and analyzed data rooted in real-world events and phenomena. Given the study’s 
emphasis on interpreting phenomena within cultural and collective contexts, grounded theory 
is considered a methodologically appropriate and conceptually coherent approach.

During the course of the study, an extensive literature review was conducted and employed 
as the primary data collection method. This review was designed to first construct a theoretical 
framework centered on analytical psychology, the collective unconscious, and archetype 
theory, and subsequently to examine the origins of the Zeybek phenomenon and the historical 
development of Zeybek culture through the biographies of leading efe figures. Academic 
databases, historical texts, peer-reviewed journals, conference proceedings, and relevant 
online sources were systematically reviewed. The search was conducted using keywords such 
as “zeybek/efe,” “collective unconscious,” “Carl Gustav Jung,” “zeybek culture,” “Explorer 
Archetype,” “Rebirth Archetype,” “Shadow Archetype,” “Rebel Archetype,” “Hero Archetype,” 
“Mountain Archetype,” “Atçalı Kel Mehmet Efe,” “Çakırcalı Mehmet Efe,” “Yörük Ali Efe,” 
and “Demirci Mehmet Efe.” The collected sources were analyzed to identify recurring themes, 
significant findings, and existing gaps in the current understanding of the topic. 

Following this process, the analysis reached the conclusion that previous research has 
frequently overlooked the intersection of Jungian psychology with specific cultural phenomena 
such as the Zeybeks. Although there exists a substantial body of literature on Jung’s archetypes, 
there appears to be a notable lack of focused studies applying these concepts to the historical 
and cultural narratives of the Zeybeks. Existing studies, moreover, are predominantly centered 
on fictional representations of Zeybeks in literary texts -such as novels- rather than engaging 
with the historical and cultural dimensions of Zeybek identity through a Jungian lens. 

Among the key findings of the study is the argument that the Zeybeks’ journey toward 
becoming outlaws should not be seen merely as a matter of individual choice, but rather as 
the manifestation of a deep-rooted myth embedded in the collective unconscious. They are 
portrayed as archetypal heroes who embody qualities such as courage, justice, and resistance to 
oppression. Their engagement in a heroic journey to confront their identity and reconstruct their 
societal roles reflects a symbolic reenactment of an ancient narrative. The inclination toward 
outlawry is interpreted as the revival of a primordial legend within the collective psyche, with 
the distinctive traits of these brave warriors celebrated in epics, songs, and folk legends.

In conclusion, the study underscores that the cultural identity and behavioral patterns 
of the Zeybeks can be meaningfully interpreted through Jung’s concepts of the collective 
unconscious and archetypes. In doing so, it extends beyond the Zeybeks themselves, suggesting 
that similar archetypal analyses can be applied to other cultural groups to reveal shared human 
experiences that transcend individual societies. The study contributes to a deeper understanding 
of how cultural narratives are shaped by universal archetypal themes and offers insight into 
the continuity of cultural heritage across generations. By presenting a compelling case for the 
relevance of Jungian theory in contemporary cultural analysis, the research advocates for a 
more profound exploration of the intersections between psychology and cultural identity.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

4 5

Giriş
İnsanoğlu tarihin her döneminde ve her toplumda kaotik ve başa çıkılamaz süreçler için 

bir kurtarıcı miti yaratmıştır. Manevi yönü güçlü olan bu kişiler onları bu kaostan kurtara-
caktır (Yılmaz, 2019: 240). Osmanlı Devleti’nin merkezi otoritesinin zayıfladığı dönemler-
de, kırsal bölgelerde yerel güç odakları olarak ortaya çıkan zeybekler de ilk dönemlerinde 
toprak ağaları veya yerel yöneticilerin baskılarının yarattığı kaostan, ikinci dönemlerinde de 
kurtuluş mücadelesinde işgalci kuvvetlerin yarattığı kaostan kurtulmayı sağlayan koruyucu, 
kurtarıcı güçler olmuşlardır. Ancak cesaretin, mertliğin ve adalet duygusunun temsilcisi öz-
gün halk figürleri olan zeybeklerin tarih sahnesine çıkışını ve eşkıyalığa yönelmesini sadece 
sosyolojik, ekonomik veya siyasi faktörlerle açıklamak eksik kalmaktadır. Çünkü zeybekler, 
Orta Asya’dan hatta çok daha eskiden gelen eşkıyalık ve savaşçı geleneğinin ilk örneği değil, 
geleneğin bu kültürdeki devamıdır. Bu noktada Jung’un kolektif bilinçdışı kuramına göre 
ileri sürdüğü; toplumların ortak bilinçdışı kalıpları olması ve bu kalıpların bireylerin davra-
nışlarını, inançlarını ve değer yargılarını biçimlendirmesi gerçeği zeybeklerin de var oluş ve 
davranış biçimleri için değerlendirilebilir. Ataları ile bilinç düzeyinde bir bilgi veya farkında-
lık olmadan benzer davranış kodları geliştiren zeybeklerin başkaldırılarının ve eylemlerinin 
kolektif bilinçdışında yatan derin arketipsel kodlarla da ilişkili olduğu düşünülebilir.

Çünkü Jung’un arketip teorisi, insanın kolektif bilinçdışında yer alan ve kültürler bo-
yunca benzer biçimde ortaya çıkan evrensel imgeleri içerir. Arketipler, toplumların mitle-
ri ve kolektif hafızaları içinde yeniden üretilerek tarih boyunca bireylerin davranışlarını ve 
kimliklerini şekillendirir. Bu bağlamda, arketipler aracılığıyla kolektif bilinçdışının zeybek 
kültüründeki yansımasının incelendiği çalışmamızda ilk olarak evrensel davranış biçimleri 
olan arketipler üzerinde durularak kolektif bilinçdışının insanın davranışlarını ve kültürel 
üretim mekanizmasını nasıl etkilediği üzerinde durulacaktır.  Çalışmanın ilerleyen bölüm-
lerinde zeybeklerin var oluş sebepleri ve zeybeklik geleneğinin tarihi; geleneğin önde gelen 
efelerinin hayat hikayeleri üzerinden işlenerek seçilen yedi arketip; Kâşif, Yeniden Doğuş, 
Gölge, Asi, Kahraman, Savaşçı ve Dağ Arketipleri bağlamında zeybeklik kültürü ve temsil-
cisi efelerin davranış ve eylemleri arketipsel olarak incelenecektir. 

1. Carl Gustav Jung ve arketip
İsviçreli ünlü psikiyatr Carl Gustav Jung, analitik psikolojinin kurucusudur. Toplumsal 

bilinçaltı ve arketipler gibi tartışmalı teorileri ve kendi adıyla anılan geniş bir öğretisi bulun-
maktadır. Analitik psikoloji olarak adlandırdığı yaklaşımını, Freud’un psikanaliz kuramının 
temelleri üzerine temellendirmiş ve aynı psikanaliz gibi bilinç dışının varlığını kabul etmiştir. 
Jung “(…) psikanalizin temel unsurları olan id, ego ve süper ego kavramları yerine; bilinç, 
kişisel bilinç dışı ve kolektif bilinç dışı kavramlarının temel alındığı, üç boyutlu bir yapıyı 
oluşturan kavramları benimsemektedir” (Yükselir, 2024:14). Ancak Jung’u diğer öncü yakla-
şımlardan ayıran önemli nokta insanın ruhsal kişiliğini, bütün geçmişten soya çekimle gelen 
ortaklaşa bilinç dışı izlenimlerin şekillendirdiğini ileri sürmesidir.  Bu nedenle Jung, Analitik 
Psikoloji’nin tarihsel ve edebi bağlamla birlikte değerlendirilmesi gerektiğini söylemiş ve 
kültürel motifleri, dini hareket niteliğindeki yapıları, simyayı öğrenimi ile din ve psikoloji 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

6 7

arasında da bağlantılar kuran çalışmalar gerçekleştirmiştir (Bozkır, 2021: 36). Bu kolektif 
yapı ile Jung’un Psikoloji bilim dalında yarattığı kavramlar sadece psikolojiyi değil, aynı 
zamanda teoloji, etnografi, edebiyat ve güzel sanatlar gibi pek çok alanı da etkilemiştir.

Jung bireyi “ruh”, “can” ya da “zihin” anlamında bir bütün olarak ele alır ve bunu tanım-
lamak için de “psişe” (psyche) kavramını kullanılır. Jung ekolüne göre psişe kişiliğin tümü 
demektir. İnsan kişiliğinin tamamını, bir başka ifadeyle bilinçli, bilinçsiz bütün düşünce, duygu 
ve davranışlarını içine almakta ve bireyin içinde bulunduğu çevreye uyumunu sağlayan bir kıla-
vuz görevi görmektedir. Psişe dinamik bir yapı olup sürekli hareket halindedir ve kendi kendini 
ayarlayabilen bir sistemdir. Birbirinden farklı biçimde çalışan ama birbirleriyle etkileşim halin-
de olan bilinç, kişisel bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı tabakalarını içermektedir (Jung, 2006:110).

Jung, bilinci boyutları belirsiz bilinçdışı alanını örten bir katman, zar olarak görür. Bi-
linç; bireyin kendisini dış dünya ile ilişkisi içinde tanıması aracılığıyla incelenebilirken, 
bilinçdışı doğrudan incelenemez, yalnızca bilinç aracılığıyla dolaylı çıkarımlar yapılabilir 
(Jung, 2006:114).  Jung’a göre, önce bilinçdışı vardır; bilincin fonksiyonları bilinçdışında 
potansiyel olarak bulunmaktadır. Bilinçdışının süreçleri tarafından oluşturulan bilinçli dav-
ranışlar yaşamın çok azını kapsar; geri kalan süreçler bilinçdışını oluşturur (Jung, 2006:115). 
Bilinç, kişinin kendisine ve çevresine yönelik algılama yetisidir; algılama süreci bilinçli veya 
bilinçsiz olabilir. Ancak, bilincin öğesi sayılabilmesi için doğrudan “ben” tarafından algılan-
malıdır; aksi takdirde bilinçdışında kalır (Jung, 2006: 120).

Bilinçdışı ise bilinçli zihinden önemli ölçüde daha büyük ve sınırsız olan; ebeveynden 
çocuğa aktarılan duyguların, kavramların ve deneyimlerin birikimidir yani insanlığın varoluş 
halinin çoğunluğudur. Rastgele ve sistematik olmayan bir düzensizlik durumundadır. İnsanlar, 
farkında olduklarından çok daha fazla zamanı bilinçdışı faaliyetlere harcarlar. Bilinçdışında 
bulunan ve uygun koşullarda yüzeye çıkabilen içerikler dolaylı deneyimlerle anlaşılabilirler. 
Ancak deneyimler sınırlı bir temel sunar ve kapsamlı bir genellemeye imkân tanımayabilir. 
Dolayısıyla Jung, bilinçdışını deneyimle gözlemlenebilecek bir olgu olarak değerlendirir. 

Jung ve Freud’un yaklaşımlarında en temel ayrım bilinçdışı alanında görülür. Freud, 
bilinçdışını bastırılmış duygu ve anıların deposu olarak görürken, Jung daha olumlu bir bakış 
açısıyla bilinçdışını geleceğin potansiyelini barındıran zengin, sınırsız bir alan olarak değer-
lendirir. Ancak en önemli fark; Freud bilinçdışını kişisel olarak ele alırken, Jung’un bilinçdı-
şını hem kişisel hem de ortak yani kolektif olduğu görüşünü savunmasındadır. 

Jung’a göre insan zihni yalnızca çevresel etkilerle değil, evrimsel kalıtımla da şekillenir 
ve bunda “kolektif bilinçdışı” olarak tanımlar. Jung zihni biyolojik evrim sürecinde şekillenen 
bir yapı olarak görür ve yalnızca bireyin kendi geçmişinden yani unutulmuş veya bastırılmış 
kişisel anılar, deneyimler ve algılarından değil, atalarının bilinçdışı deneyimlerinden de izler 
taşıdığını savunur. İnsan veya hayvan hafızasında kayıtlı ve yaşadığı kültüre dayalı her türlü 
imge, sembol, dil ve diğer tecrübeleri kapsar. Bu semboller de bilinçdışının anlaşılmasında 
önemli bir role sahiptir. Kişisel bilinçdışı bireyin unutulan veya bastırılan bilinç deneyimlerini 
içermesiyle daha yüzeysel bir katman iken kolektif bilinçdışı; doğuştan var olan evrensel de-
neyimlerin, kalıplaşmış durumların ve duyguların, evrimsel süreçle nesilden nesile aktarılan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

6 7

bir mirası olarak çok daha derindir (İbiş, 2024: 49). Kişisel bilinçdışı bireyin deneyimlerini; 
kolektif bilinçdışı ise evrensel insanlık deneyimlerini içerir. İnsanlık tarihi kadar eskiye da-
yanır ve kısaca ataların zihinlerinin toplamıdır. “Kişisel bilinçdışının daha derinlerinde aşağı 
yukarı bütün insanlarda aynı davranış kalıpları ve içeriklerine sahip evrensel bir kolektif bi-
linçdışı vardır. Jung, bununla insan beyninin insanlığın derin ve eski deneyimleriyle biçimlen-
dirildiğini belirtmek istemektedir” (Fordham, 2011: 27 akt: Yılmaz, 2019: 236).  

Kolektif bilinçdışı, bireysel deneyimlerden değil, tüm insanlığın ortak deneyimlerinden 
türediği için bireyin kendi hayatında bilince çıkmamış içerikleri de barındırır. Bunlar ortak 
bilinçdışında ki evrensel içeriklerdir. Jung, zamandan ve mekândan bağımsız olarak ritüel-
lerde, mitlerde ve rüyalarda benzer imgelerin kendini gösterdiğini gözlemlemiş, bu benzer-
likleri düşünce biçimlerinin evrenselliğini kanıtlamak amacıyla çok sayıda kaynak toplaya-
rak desteklemiştir. Bu süreç sonunda, Platon’un “doğuştan getirilen fikirler” düşüncesinin 
çağdaş bir yorumu olarak, karşılaşılan benzer imgelerin psişede doğuştan bulunan örüntüler 
olduğunu öne sürmüştür (Bruno, 1996: 186). Biyolojideki genler veya kuantum fiziğindeki 
parçacıklar gibi, psikolojide de kolektif bilinçdışının işlevsel birimleri olarak bu örüntüler, 
Jung tarafından “arketip” olarak adlandırılmıştır (Stevens, 2014: 72). Arketipler geçmişteki 
yaşantıların kalıntılarından oluşan kolektif bilinçdışının imajlarıdır. 

1.1.	 Arketip (ilksel imge)
Modern psikolojide önemli bir yeri olan “arketip” Türkçede ilk imge, ilk örnek gibi anlam-

lara sahiptir. Psikoloji literatüründe arketip kavramını ilk kez kullanan Jung, bu kavramı Aziz 
Augustinus’un “archetyponeidos” teriminden almıştır. Augustinus, arketipleri “ilahi akılda yer 
alan, kendiliğinden oluşmamış ana düşünceler” olarak tanımlar ve bunları varlıkların değişmez 
biçimsel nedenleri olarak kabul eder. Arketip düşüncesi, köken olarak Platon’un ideal form an-
layışına dayanır. Platon’a göre, her nesne bu ideal formların eksik veya kusurlu yansımalarıdır. 
Arketipler, evrensel düşünce formlarını temsil ederken, Platon’un “idea”ları her tür fenomenin 
öncülü ve üstündedir. Jung, Platoncu idealizmle arketip anlayışı arasında önemli benzerlikler 
görse de arketiplerin bir “karanlık yönü” olduğunu öne sürerek Platon’un tümüyle olumlu olan 
“idea” anlayışından ayrılır. Çünkü arketipler, yalnızca evrensel pozitif imgeleri değil, aynı za-
manda bilinçdışının karanlık yönlerini de barındırır (Bektaş, 2022: 35-37). 

Jung’a göre, arketipler, insan davranışlarının temel modelleridir. Bilinç dışında kültür-
den bağımsız olarak kendini gerçekleştiren evrensel sembollerin depolandığı bir psikolojik 
alandır. Tarih boyunca farklı sınıf, kültür ve ırklarda, dış etkilerden bağımsız şekilde; benzer 
düşünce, imge, mitolojik motif, duygu ve düşünce olarak kendiliğinden ortaya çıkarlar. Bu 
yönüyle arkaik özelliğe sahiptirler ve kalıtım yolu ile geçen en eski, en yaygın düşünce bi-
çimlerinden oluşan yok edilemez gizil güçlerdir (Bektaş, 2022: 35). Bu nedenle Jung’a göre 
her birey arketipsel ögelerle doğar. 

Arketipler bilincin ötesinde ve onun algılayışından bağımsız olarak “sonsuzca hazır olma” 
(Jung, 2006: 50) halindedirler ve doğumdan itibaren; önce insan bedeninde davranışlar, jestler 
ve tekrarlayıcı davranışlar olarak somutlaşıp tezahür ederken sonrasında da kültür ve toplumsal 
yapıda kendilerini gösterirler. Her kültür ve toplumda farklı mitler ve formlar ile bilinç düze-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

8 9

yine çıkarak o kültüre ait isimlendirmeler ve tanımlar alırlar ancak değişmez şekilde insanlığın 
evrensel temalarını içerirler. Mitlerin ve aklın bilinçdışı sembolleştirme yeteneği ile arketip 
formlarının; insanın pek çok yaşam pratiğini, üretimini yönlendirdiği ve yaratıcılığın da özünü 
oluşturduğu görülmektedir. Bu dil ya da göç yoluyla değil içgüdüsel olarak gerçekleşir. Ne-
siller arasında bilinçsizce aktarılarak ortak bir mirasa dönüşmüştür. Toplumların dinlerinde, 
folklorunda, edebiyatlarında bu benzerlikler rahatlıkla görülebilmektedir. 

Jung, arketipleri psişedeki tekrar eden imgelerden hareketle saptar ve “(…) arketiplerini 
kolektif bilinçdışından gelen davranışlardan yola çıkarak farklı isim veya sembollerle ad-
landırır” (Yavuzer, 2018: 134).  Jung’a göre arketipler iki türdür: İlki, her bireyin ruhsal 
yapısında kendiliğinden var olan potansiyel arketip; diğeri ise bilinç alanına girip algıla-
nabilir hale gelen arketiptir. 

Kolektif bilinçdışında bu ikili ayrım dahilinde çok sayıda arketip barınır.  Yönetildikle-
ri güdülere yani tatmin etmeye çalıştıkları güce göre farklı gruplara ayrılırlar. Bireyin iç ve 
dış dünyadaki deneyimlerini şekillendiren içgüdüsel enerjileri ve davranış kalıplarına göre bu 
gruplamalar 12 temel arketip ve varyasyonlarını oluştururlar.  Bu çalışma kapsamında kolektif 
bilinçdışının etkisiyle meydana geldiği iddiasında bulunulan zeybeklerin ortak davranış kalıp-
ları ve oluşturdukları zeybeklik kültürü “kâşif arketipi, yeniden doğuş arketipi, gölge arketipi, 
asi arketipi, kahraman arketipi, savaşçı arketipi ve dağ arketipi” olmak üzere yedi arketip ile 
ilişkilendirilmektedir. Bu arketiplerin temel ayırıcı özelliklerinin zeybeklerin karakterlerinde 
ve yaşam biçimlerindeki karşılıklarının daha iyi anlaşılabilmesi de öncelikle zeybeklerin kim 
oldukları ve oluşturdukları toplumsal yapı mekanizmasının anlaşılması önemlidir. 

2. Zeybekler ve zeybeklik kültürü
Zeybekler; yaşadıkları dönemde yöre halkı tarafından desteklenmiş, eylemleri ile Türk kül-

türünde yiğitlik ve mertlik sembolü haline gelmiş, Birinci Dünya Savaşı ve Yunan işgali son-
rası Kurtuluş Savaşı’na destek sağlamak amacıyla askeri meziyetleri ve zekâları ile kahraman 
olarak tanımlanmış “sosyal eşkıyalar”dır. Bu bağlamda, Hobsbawm’ın tanımladığı anlamda 
sosyal eşkıya figürü, Zeybeklerin hem yerel halkın hafızasında hem de Kurtuluş Savaşı’ndaki 
rolleriyle örtüşmektedir (Hobsbawm, 2000). Savaşta gösterdikleri kahramanlık, zeybekleri sa-
vaş sonrası Türkiye’sinde kamuoyunun ilgi odağı haline getirmiştir. Bu nedenle zeybekler ve 
zeybeklik kültürü; sosyal, kültürel, folklorik ve siyasal açıdan önemli bir konumdadır.

Adaletsizliklere karşı bir başkaldırı olan zeybeklik kültüründe zeybekler bir neden veya 
bir kırılma noktasına bağlı olarak dağa çıkma yolculuğu ile zeybekliğe adım atmış ve kültü-
rün töresine, geleneklerine göre yaşamını sürdürmüş kişilerdir. 18. yüzyıldan itibaren devlet 
ve halk ile ilişkileri, eylemleri ve savaşlarda gösterdikleri meziyetlerden dolayı zeybeklerin 
ünü, bütün yurda, hatta Avrupa’ya yayılmış ve bir ilgi odağı oluşturmuştur. 

18. yüzyılın sonuna kadar devlet yazışmalarındaki anlatımlarda “zeybek” kelimesine 
rastlanılmamaktadır. Onları tanımlamak için “haşerat, eşkıya, kalyoncu, levend” gibi adlar 
takılmıştır. 18.yy’da ise, gerek levend giysilerinin ve levendlerin devlet tarafından ortadan 
kaldırılmış olması, gerek yönetim birimlerinde segban bulundurulmasının yasaklanması ve 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

8 9

bunların sonucunda 3.Selim tarafından Nizam-ı Cedid (Yeni Düzen) adı altında yeni bir ordu 
kurulması, bu ordunun dışında kalan tüm silahlı birimleri, dolayısıyla zeybekleri duygusal ve 
statüsel olarak devlet gücünden ayırmıştır. Belki de bu nedenle zeybekler ilk kez farklılık-
larını ciddi bir şekilde anlamaya, isimlerine, kıyafetlerine ve geleneklerine sahip çıkmaya 
başlamışlardır (Akdoğu, 2004: 132).

Sıradan köylü bir vatandaşın zeybeğe dönüşmesini sağlayan mücadelenin kökeninde yö-
netenlerce halka hakaret edilmesi, göçe zorlanması, suçsuz yere hapse atılması, iftiraya maruz 
kalınması, dövülmesi, kısacası haksızlığa uğraması; alacak-verecek ve toprak davaları, istenip 
verilmeyen ya da kaçırılan kız meseleleri gibi namusa yönelik durumlar bulunmaktadır. Bu 
nedenlerden biri ya da daha fazlasına karşı işlediği suçların sonucu dağa çıkan zeybek kısa 
bir süre bireysel hareket etse de sonrasında ona güvenerek davasına eşlik eden adamlarla, 
eşkıyalık hareketine genel olarak toplumsal bir nitelik kazandırmıştır. Gerektiğinde zenginden 
alıp, yoksula verdiği, gerektiğinde halkı yönetime karşı koruduğu, gerektiğinde de düşmana 
karşı ülke topraklarını savunmak için devlet güçlerinin yanında yer aldığı için de kanun kaçağı 
olmaktan kurtulduğu zamanlarda adi bir suçlu gibi görülmemiştir. Saygı duyulan bir birey 
olarak yeniden topluluğuna katılmakta hiçbir güçlük çekmemiştir (Akdoğu, 2004: 134). 

Bazı eşkıyalar için devlet baskısı, siyasal ve ekonomik nedenlerin dışında çabuk ve kolay 
yoldan zengin olma isteği de dağa çıkma sebebiydi. Dolayısıyla kişisel fayda amacı güden bu 
yaklaşım ve halkın desteğinde adalet arayışı için isyanlarına toplumsal bir nitelik kazandıran 
sosyal yaklaşım; iki çeşit eşkıya modelinin oluşmasını sağlamıştır. Sosyal eşkıyalara “zey-
bek”; talan, hırsızlık, fidye için adam kaçırma, ırza, namusa tecavüz nedenleriyle bireysel 
emeller için topluma zarar verme eğiliminde olanlara da “çalıkakıcılar” denilmiştir (Baksı, 
1944: 270-271). 19. yüzyılda tümüyle bir “sosyal kurum” hâlini almış zeybeklikte çalıkakı-
cılar asla hoş görülmeyen hatta cezaları ölüm olan eşkıyalardır.

Tarihsel perspektiften bakıldığında halka güven vererek kendi yönetim stratejileri ile 
otoriteyi yok sayacak kadar hükümran bir pozisyon elde etmiş, çok uzun süre devlet ve 
otorite güçlerini peşlerinde koşturmuş pek çok zeybek (efe, kızan) bulunmaktadır. Ancak 
bu figürler içinde kahramanlıkları ile efsaneleşen, adlarına hikayeler, türküler üretilen belli 
başlı “efe”ler vardır. “Atçalı Kel Mehmet Efe”, “Çakırcalı Mehmet Efe”, “Yörük Ali Efe”, 
“Demirci Mehmet Efe” tarihsel, sosyolojik, edebi ve sanatsal açıdan bu kültürün temsilcisi 
olan efelerden bazılarıdır.

Batı Anadolu’nun bu düzensizliği içinde Atçalı Kel Mehmed, Atça’da kırbekçisi (deşt-i 
bân) ünvanıyla kapıaltı zeybeği olarak çalışırken bölge zenginlerden Şerif Hüseyin’in kızı 
Fatma’yı istemiştir. Ama, kız kendisine verilmediği gibi Şerif Hüseyin, “soyunun-sopunun 
belli olmadığını, inançlarının zayıf olduğunu, içki içtiğini” ve “adi bir zeybek” olduğunu 
belirttiği Atçalı’yı, kâhyası Mahmud Ağa ve yardımcılarına dövdürtmeye çalışmış, Kel Meh-
med de Mahmud Ağa’yı yaralamış, Fatma’yı kaçırabileceği halde kaçırmayıp, zenginlere 
düşman bir zeybek olarak dağa çıkmıştır. Bu yıllarda savaş nedeniyle ekonominin iyice bo-
zulduğu ve devlet denetiminin neredeyse tümüyle ortadan kalktığı bu bölgelerde voyvoda-
lar, acımasız yönetimlerini daha da arttırmışlardı. Sığla Mütesellimi İlyas Ağa’nın 1829’da 
hazırladığı raporda,

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

10 11

(…) bölgede rüşvetten vergiye değin çeşitli yolsuzluklarla ilgili çok sık gönderilen padişah 
fermanlarına rağmen, bu fermanların gereklerinin yerine getirilmediği, konuyla ilgili “ri-
caların” dikkate alınmadığı, Rus seferi için gerekli malzeme isteğinin fırsat bilinerek alın-
ması gerekenin çok üzerinde vergi ve ürün toplandığı, bunun yanında, savaş için “Asakir-i 
Mansûre’ye iki asker alınması gerekirken, yedi-sekiz” kişi toplandığı, haksız yere askerlik 
yapmaktan çocuklarını kurtarmak için de mal ve emlakların ana-babalar tarafından satı-
larak voyvoda ve mültezimlere verildiği, dolayısıyla, “rüşvet ve irtikâb”ın had safhaya 
çıktığı, bundan ötürü de, elinde bulunan herşeyi alınan “fikára ve âciz” halkın durumlarını 
“ulemaya” bildirip, ulemâların mültezimlere konuyla ilgili yaptığı ricāların dikkate alın-
madığı gibi, kiminin azarlandığı, kiminin sürüldüğü, kiminin de sürülmek zorunda bırakıl-
dığı, dolayısıyla, ulemânın suskunlaştırıldığı belirtilmekteydi. (Akdoğu, 2004: 143)

1828 sonlarında, devlet güçlerinden taleplerine olumlu yanıt alamayan Kuyucak Halkı 
başlarında “ayân, nâib ve diğer ilgililer olduğu halde” voyvodayı kovması ve kendilerini 
koruması için Atçalı Kel Mehmed’i çağırmışlardır. Atçalı, zeybekleriyle Kuyucak’a gele-
rek, halkın da kendisine yardım etmesiyle voyvodayı etkisiz hale getirmiştir. Bu olay sonu-
cu Kuyucak halkı güvenlik ve rahata kavuşunca, benzer şekilde voyvodaların tahakkümün-
den ve adaletsizliğinden bıkan Nazilli halkı da ayaklanarak Atçalı Kel Mehmed’i yardıma 
çağırmıştır. Bu şekilde ilerleyerek bölgeye tümüyle egemen olan Atçalı, devlete eşdeğer 
bir yönetim oluşturmuş ve Kör Müezzinzâde Naib Mustafa Kâmil Efendi’yi başdanışman 
ve kadı olarak, Harputlu Büyük İbrahim Efendi’yi başkâtip olarak atamış, yardımcılığına 
da Aydınlı Küçük İbrahim Fehim Efendi’yi getirmiştir. Bu süreç Osmanlı İmparatorluğu 
nezdinde iki açıdan sarsıcı olmuştur. İlki Atçalı’nın halkın yoğun desteğini ve kabulünü 
almasının Osmanlı İmparatorluğu’ndaki ciddi ve can sıkıcı ilk halk hareketini başlatması, 
ikincisi de Aydın’a vali gibi yerleşmesi ile yerel idareleşmeye yönelmesi ve gittiği her yere 
bir kurtarıcı gibi görülmesidir. Vergi yükünden bunalan halka keyfi olarak toplanan vergi-
nin kaldırdığını ilan etmesi, “Vali-i Vilayet, Hademe-i Devlet, Atçalı Kel Memet” şeklinde 
imzaladığı fermanlar ile hükûmetten serbest ticaret ve tarımın korunmasını, kanunların 
değiştirilmesini, daha eşit kanunlar yapılmasını ve askerliğin yeni esaslara bağlanmasını 
istemesi düzeni kökten değiştiren bir etkiye sahiptir (Akdoğu, 2004: 141-145). Çağatay 
Uluçay bu konu ile ilgili;

 (…) istibdatla idare edilen bir memlekette aydınların ortaya koyamadığı bu fikirleri, 
halkın bağrından, köyden kopan fakir bir zeybeğin ve adamlarının ileri sürmesi ve uy-
gulamaya çalışmaları, idari, sosyal ve ekonomik tarihimiz bakımından üzerinde önem-
le durulacak meselelerden biri sayılmalıdır.” dedikten sonra, Atçalı için, “...böylece 
Türkiyemiz’de ilk demokrasi mücadelesinin bayrağını açmak şerefini almıştır.” yargı-
sında bulunmaktadır. (Akdoğu, 2004: 144-145)

Atçalı Mehmet Efe devlet tarafından üzerine gönderilen Osmanlı kuvvetlerinin türlü gi-
rişimlerinden sonra yine bu kuvvetler ile girdiği bir çatışma sonucu 1830’da öldürülmüştür. 
Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküş sürecindeki bozuk düzenin olağan sonucu olan toplumsal 
başkaldırının liderlerinden biri olarak savunduğu fikirleri Tanzimat ile paralellikler taşıyan 
Atçalı pek çok yönden öncü bir efedir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

10 11

1839 yılında vatandaşın temel haklarını belirten bir anayasa metni olan Tanzimat Fermanı 
ile her biri bir zamanlar zeybeklerin başkaldırmasına neden olan pek çok olumsuz durum or-
tadan kaldırılmıştır. İmparatorluk yönetimi ile çatışmaların azalması zeybeklerin mücadeleci 
yönlerini bu defa vatanperver askerler olarak ön plana çıkarmıştır.  1853 yılında çıkan ve Kırım 
Savaşı olarak da adlandırılan Osmanlı-Rus Savaşı’na zeybeklerin büyük çoğunluğu gönüllü 
olarak gitmiş ve barış anında bir simge olarak görüldüğü için yasaklanmaya çalışılan giysileri 
ile ordu içinde savaşmışlardır. 1856’ya kadar üç yıl boyunca devletin ve halkın yanında birçok 
kahramanlıklar göstermişler hatta yetkililerce de övülerek takdir almışlardır. Örneğin; Bulgar 
komitacıların baskınlarından bıkıp usanan Sultan Abdülaziz, Alaşehirli Süleyman Paşa’nın tav-
siyesine uyarak bu komitacılar ile baş edebilmeleri için zeybekleri görevlendirmiştir.

Bakırlı Mehmed Efe, Çakırcalı Ahmed Efe, Cerid Osman Efe, diğer efeler, başkızanları 
ve ileri gelen zeybekler Sultan Aziz’le bir salonda yemek yiyorlar. Yemekten sonra 
bağlama refakatinde Sultan Aziz’in isteği üzerine Bakırlı Mehmed Efe kalkıp zeybek 
oynuyor. Bir arslan heybetiyle yere diz vurup hoplayışlar, nara atışlar padişahı son de-
rece heyecanlandırıp, gözlerini yaşartıyor. Bakırlı Mehmed Efe’yi alnından öpüyor ve 
sırtındaki paltoyu ona giydiriyor (...) Ertesi sabah padişahla vedalaşan efeler, zeybekle-
rini alarak Bulgaristan’a hareket ediyorlar. Birkaç ay içinde bilmedikleri dağlarda Bul-
gar eşkıyasına ağır darbeler indirerek vatana şan ve şerefle dönüyorlar. (Eröz, 1976: 90)

1872’ye gelindiğinde ise Osmanlının güç kaybetmesine paralel şekilde Batı Anadolu’da 
tekrar başlayan sosyal düzensizliğin yarattığı kargaşa ortamı halka ve zeybeklere adalet-
sizlik olarak yansımıştır. Karşılık olarak da eşkıyalık hareketleri tekrar artmış ve Osmanlı 
İmparatorluğu’nu peşinde koşturtacak başka bir halk kahramanı Çakırcalı Mehmet Efe dik-
katleri çekmeye başlamıştır.

Çakırcalı Mehmet, hiç suçu olmadığı halde koyun hırsızlığı yaptığı gerekçesiyle suçlan-
ması ve daha önce babasını öldürmüş Boşnak Hasan Çavuş’un bu kez de annesine yönelik 
hakaret ve gaddarlığına tahammül edemeyerek 1898 yılında bir “Osmanlı düşmanı” olarak 
dağa çıkmıştır. Çakırcalı kısa sürede fakir halka yardım etmesi, halkın haklarını koruması 
ve yaptığı diğer eylemlerle üne kavuşmuştur.  Halk tarafından hükümetin yansıması olan 
zaptiyenin, vergi için veya bir hırsızı aramak amacıyla köye geldiğinde köylüye bir zulüm 
makinası gibi muamele etmesi dayanılamayacak boyutlardadır (Üsküp,1988: 28-29). Çakır-
calı halka ya da kendisine yapılan kötü muamelelere, zulümlere her zaman başkaldırmıştır. 
Bunun yanında sosyal yaşamın devamı için gerekli olan köprü, cami yapımlarına yönelik 
yerel yöneticileri zorlamış bazen de zenginleri kaçırıp fidye alarak bu yatırımlara kaynak 
yaratmıştır. Kadınları ve aciz durumda olanları korumuş, zulmeden kendi adamları da olsa 
bunu cezasız bırakmamıştır.

Örneğin; Çakırcalı adamlarıyla birlikte, zaptiyelerce sarılmış muavin çetesine yardıma 
giderken Adagide’de bulunan dereden köprü olmadığı için geçmekte zorlanmış, çetesini zap-
tiyelerden kurtardıktan sonra Ödemiş-Tekke mahallesinden Ekmekçizâde Süleyman’a Ada-
gide Köprüsü’nü yaptırtmış, bu kurtarma olayı Avrupa basınıma da yansımış ve Çakırcalı, 
basın tarafından “dağların Kralı” olarak ilan edilmiştir. Dönemin Fransa İzmir başkonso-
losu Paul Blanc Fransız Dışişleri Bakanlığı’na gönderdiği bir raporda, halkın Çakırcalıyla 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

12 13

iş birliği yaptığını, Çakırcalı’nın kötü ve zalim zenginlere düşman olduğunu, onları soyup 
fakirlere dağıttığını, şahsi gelirini muhtarlara dağıtıp çeşmeler, yollar köprüler yaptırdığını 
ya da tamir ettirdiğini belirtmiş hatta onun Alexandre Dumas’nın efsanevi Üç Silahşörü’nün 
serüvenlerini gölgede bıraktığını ileri sürmüştür (Yetkin, 1996: 8). Besim Zeynel çoğu zaman 
Çakırcalının kendisine ait parasının da kalmadığını belirtmiş ve “bir gün kız evlendiriyor, bir 
gün sünnet düğünü yapıyor, ertesi hafta köylüye çift öküzü alıyor, bir müddet sonra köylünün 
vergi borcunu ödüyor” (Zeynel, 1995: 485-486) diyerek sadece zenginden değil kendi hak-
kından da halka destek olduğunu söylemiştir. 

Bu yaşananlar ile köylü gözünde efsaneleşen bir kahramana dönüşmesi ve en büyük des-
tekçisinin halk olması onun yakalanmasını zorlaştıran en büyük etmen olmuştur. Hükümetin 
kendileriyle hiç alakadar olmadığı halk derdini ona anlatmış, ondan derman bulmasını istemiştir. 
Bu nedenle de halk için bir isyan liderine hatta bir hükümdara dönüşmüştür (Sertoğlu, 1995:17). 
Çakırcalı’nın ortadan kaldırılması için yerel yönetim ve bağlı kolluk kuvvetlerince her şey yapıl-
masına rağmen başarılı olunamamıştır. Çakırcalı ile baş edemeyen yetkililer Çakırcalıyı etkisiz 
hale getirmenin yolunu düze indirmede bulmuş ve ne şart koşarsa kabul edip af çıkararak dağdan 
inmesini sağlamışlardır. Çakırcalı düze inişlerinde kendisinin ve zeybeklerinin tüm silahlarının 
kendilerinde kalması, tüm suçlarının affedilmesi, aftan sonra kendi seçtiği köyde oturması ve bu 
köye asla jandarma veya zaptiyenin girmemesi, kır serdarı olarak tayin edilmesi gibi koşullar 
ile düze inmiştir. Ancak düze inişler sonrasında yaşanılan süreçler ve özellikle başka çetelerin 
saldırıları her defasında Çakırcalı’nın tekrar dağa çıkmasına neden olmuştur. Düzde iken tekrar 
dağa çıktığı olaylardan birisi de kendi kızanı yüzünden gerçekleşmiştir.

Çakırcalı, Manisa-Karaoğlanlı Köyü›nden tanıdığı Musa Dayı köyün zengini bir kişi-
den yetmiş altın alacağını alamadığını kendisine şikâyet edince, bir kızanını zengin köy-
lüye göndermiş, kızan, yetmiş altın yerine zenginin tüm parasını almış ve Çakırcalı›ya 
yalnızca yetmiş altını vermiş, Çakırcalı da bu parayı Musa Dayı’ya vermiş, ama kızanı-
nın zengini tamamen soyduğunu öğrenince de, kızanı öldürerek, paraları sahibine iade 
ettirmişti. (Akdoğu, 2004: 223) 

Dini açıdan inancına çok bağlı olduğu belirtilen Çakırcalı, oturduğu Kayaköy’e gelen 
Binbaşı Rüstem’e “hoş geldin” amaçlı olarak yemek göndermiş, ancak kardeşinin öldürül-
mesinin kiniyle Binbaşı Rüstem sofrayı tekmeleyip dağıtınca, yemek sofrasını Tanrı’nın ni-
meti olarak niteleyen Çakırcalı’nın gazabına uğramış ve Çakırcalı tarafından pusuya düşü-
rülerek öldürülmüştür. Çakırcalı bu olayın ardından da bir daha düze inmemek üzere tekrar 
dağa çıkmıştır. Çakırcalının binbaşıyı öldürmesi çok nadir gerçekleşecek bir durumdur çün-
kü zeybekler için devlet ve asker kutsaldır bu nedenle devlet ya da asker ancak zulmeden ha-
line gelirse ona başkaldırılır. Örneğin; Muğla’dan Ödemiş’e memur maaşlarını götüren posta 
arabasını soymuş ve yakılan evinin karşılığı olan parayı almış kalan parayı da jandarmanın 
silahları ile devletin malı olduğu için bir tepeye gömdürmüştür. (Zeynel, 1995: 375-394). 
Hakkı dışında devletin malına dokunmamıştır.

Osmanlı yönetimi ve asayişindeki Arnavut ve Çerkez gibi azınlıklar tarafından haksız-
lığa uğrayan halkın haklarını savunan Çakırcalı Efe’nin temsil ettiği vahşi kudretteki hakpe-
restlik, kahramanlık zamanla azınlıklara karşı milliyetçi bir görünüm alarak bir Türklük me-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

12 13

selesi haline bürünmüştür. Bu görünüm Çakırcalının ölümünden sonraki zeybeklik tarihinin 
ikinci dönemi olarak adlandırılan dönemde zeybekleri, kurtuluş mücadelesinin tam bir öncü 
kuvveti haline getirmiştir. 

Atçalı Kel Mehmet Efe gibi Çakırcalı da Avrupa’da çok tanınmıştır. Basın, Çakırcalı’nın 
eylemlerini haber yapmış, Avam Kamarası da Çakırcalı’ya ilgi duymuştur. Savunduğu dü-
şünceler, yaklaşımları ve halkın büyük desteğini, sevgisini görmesinden dolayı düzde olduğu 
1907-1908 dönemi içinde, İttihat ve Terakki Partisi’den parti üyeliği teklifi alacak kadar bir 
siyasi figür olarak görülmüş ancak bu teklifi kabul etmemiştir (Yetkin, 1996: 61). 

1914 yılında çıkan ve kısa süre içinde Osmanlı’nın yanlış politikası sonucu dahil olunan 
I. Dünya Savaşı ile Ege köylerinde tekrar asker toplamalar ve kaos başlamıştır. Dağlar yine 
zeybeklerle ve çalıkakıcılarla dolmuştur (Özkaynak, 1946: 102-104). Bu yıllarda, kahraman ve 
lider niteliğindeki bir başka efe Yörük Ali Efe’nin dağa çıkma süreci başlamıştır. Savaş nede-
niyle askere alınan Yörük Ali Efe askerde taşıdığı balyanın düşmesi sonucu Ermeni bir subay-
dan küfür işitmiş, kırbaç yemiş, bir süre sonra da kendisini tokatlayan subayı öldürmüştür. Bu 
olay sonrasında zeybek olarak dağa çıkmıştır (Üsküp, 1988: 10). Bu dönemde önem kazanan 
bir diğer efe de yine askerlik görevini yaparken Ermeni bir yüzbaşıdan yediği dayak üzerine 
firar eden ve Çakırcalı Mehmet Efe tarafından Ödemiş’in bir köyüne imam olarak gönderilip, 
Çakırcalı’nın ölümünden sonra da Yörük Ali Efe’nin çetesine katılan Demirci Mehmet Efe’dir. 

Zeybeklik tarihinin ikinci dönemi olarak görülen milli mücadele sürecinde; I. Dünya 
Savaşı sonrasında Yunan işgal güçlerinin İzmir’e çıkmasıyla, o ana dek hükümet güçlerince 
haşerat, serseri, eşkıya olarak anılan zeybekler ülke savunması için dağlardan inmeye başla-
mışlardır. Yüzyıllardır davranış biçimleri olan haksızlık ve adaletsizliğe olan başkaldırıları 
ve bu nedenle; dağlarda karşı karşıya geldiği Osmanlı askeri ile yan yana saf tutarak ülkeyi 
işgal etmek isteyenlere karşı bir vatanperver başkaldırıya dönüşmüştür. Böyle bir ortamda 
zeybeklerin çoğunu peşinden sürükleme etkisine sahip Demirci Mehmed Efe “herhangi bir 
zeybek veya efe verilecek milli görevi kabul etmez de giderse evi barkı yakılacağı gibi, nere-
de yakalanırsa öldürülecektir” içerikli bir ilan hazırlatmıştır. Bunu üzerine “efelerin Aydın’a 
akınlarını gören köy kadınları omuzlarında testileri, çoluk-çocuk, genç-yaşlı binlerce köylü, 
silahlı-silahsız baltaları ve çifteleriyle efelerin arkasına takıldılar. Tam bir halk ayaklanması 
görünümü vardı (...) Zeybekler ellerinde yatağanları şehre girdiler. Yörük Ali Efe Üç Mina-
reli Câmi’ye Türk bayrağını dikti” (Akdoğu, 2004: 266).

Anadolu’daki isyanları bastırmak için Ankara Hükümeti tarafından görevlendirilen 
Demirci Mehmet Efe geçtiği yerlerde halk tarafından kendisine bildirilen ne kadar hırsız, 
ırza geçen, stokçu, zalim, kabadayı, soyguncu varsa hepsini asmış ya da cezalandırmıştır 
(Akdoğu, 2004, 286). Yörük Ali Efe ve Demirci Mehmet Efe o kadar etkili şekilde bölgeyi 
savunmuşlardır ki 1919’da Mustafa Kemal tarafından kendilerine komutanlık mühürleri gön-
derilmiştir. Hatta 1920 yılında Yörük Ali Efe, Muğla’da bulunduğu süre içinde, “Çınaraltı 
Mahkemesi” diye ünlenen yerde Muğla’da gerçekleşen tüm davalara yargıç gibi bakmıştır. 
Temyizsiz şekilde bu davaların çözümünü gerçekleştiren Yörük Ali’nin elinde “ağır ceza 
mührü” bulunmaktadır. Bu mahkemede birçok dava kimsenin kimseden alacağı kalmayacak 
şekilde adil bir düzen içinde çözümlenmiştir (Türkeş, 1973: 379-380). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

14 15

2.1. Zeybeklerin arketipsel olarak incelenmesi
Bu tarihsel izlek altında Jung’un Analitik Psikolojisinde önemli yeri olan kolektif bilinç-

dışının somut tezahürleri olan arketiplerin oluşturduğu evrensel tema, duygusal dışavurum 
ve davranış biçimlerinin Anadolu’daki eşkıyalık geleneğinin devamı olarak zeybekler ve 
zeybeklik kültürünün oluşumundaki etkilerine bakıldığında, zeybeklerin mevcut durumların-
dan sıyrılmak ve hak aramak için öncelikle bir keşif süreci yaşadıkları görülmektedir. Bu ke-
şif isyanın getirisi dağa çıkış ile hem mekânsal hem de zeybekleşme ile ruhsal bir yolculuğun 
keşfidir. Kişi bu yolculuk sonunda kimliğini geride bırakarak zeybek kimliği ile yeniden do-
ğar. Asiliği ve isyana yatkın kişiliği ile neyin karşısında durup neyi hedeflediğinden emin bir 
şekilde yeni düzenin inşasını geçekleştirir. Bu süreç içerisinde de mekânsal olarak sığındığı, 
duygusal ve metaforik olarak özdeşlik kurduğu “dağ” onun varlığının devamını sağlamakta 
ve onu motive etmektedir. Kendisini yani yeni “ben”ini keşfedip zeybekleşirken takındığı 
asi karakteri, savaşçı ve adil yanı ile birleşerek kahraman özelliklerini ortaya çıkarır. Ancak 
savaşçı bir karaktere doğru ilerleyen bu kolektif dönüşüm bir handikap olarak gölgesini de 
beraberinde taşır. Bu bağlamda kolektif bilinçdışının yönlendirmesi ile Kâşif, Yeniden Do-
ğuş, Gölge, Asi, Kahraman, Savaşçı ve Dağ Arketiplerinin zeybekleşme serüvenine etkileri 
yukarıda örnek olarak kullanılan dört efe üzerinden şu şekilde açıklanabilir.

2.1.1.Kâşif arketipi
 Yeni bir yolculukla ortaya çıkan ve kişinin kendi kendine yetebilme halini destekleyen 

kâşif arketipi dışarıdaki dünyayı tanırken kendini de bu duruma adapte edebilmeyi sağlayarak 
yeni benliğini geliştirir. Var olan düzene karşı çıkış, belirli bir yere ait olamama hissi, mace-
radan ve bilinmezlikten korkmama gibi temel özellikler taşır (Şener, 2015: 50). Bilinmeyene 
yönelik bir kırılma anı ya da fırsat düşüncesi ile başlayan hareketi özünde dünyanın ve düze-
nin daha iyi hale getirilmesinin inancını barındırmaktadır. Bu inanç onun, ne olursa olsun yo-
lundan dönmeyeceği mücadelesinin motivasyonu ve çözümün başlangıcı niteliğindedir. Kâşif, 
genellikle sıradan bir dünyada kendini farklı bir birey olarak algılayarak toplumdan ayrılır. 
Kendi yolunu hırslı bir şekilde geliştirir ve keşfeder. Öncelikli amaç bireysel olarak hayatta 
kalmak, varlığını kanıtlamaktır. Başarılı olduğunda da topluma geri dönerek yolculuğu sıra-
sında edindiği bilgileri toplum için kullanır, onunla paylaşmak ister (Yakın, 2013: 165).

Zeybekler dağa çıkış serüvenlerinin her bir aşamasında kâşif arketipinin özelliklerini taşır. 
İçinde bulunduğu düzen ve yaşanan olaylara karşı başkaldırısı ile bilinmeze doğru korkusuzca 
bir maceraya atılırlar. Bireysel olarak kimseye güvenmeden kendi kendine yetebilme gücünü 
özünde hissederek yaparlar bunu. Amaçları, uğradıkları haksızlık ya da kötü muameleye karşı 
adalet arayışı ve bu olumsuzlukların ortadan kaldırılması yani daha iyi bir dünya düzeni öz-
lemidir. Bireysel olarak çıktıkları yolculukta cesaretleri ve gözü peklik ile kendilerini kanıtla-
dıkça yani kendi yolculuklarında yeni ben’lerini inşa ettikçe toplumsal olarak kabul görür ve 
edindiklerini de toplum yararına kullanmaya başlarlar. Örneğin Yörük Ali Efe dağa çıkışında 
bireyseldir. Onu neyin beklediğini bilmediği, tanımadığı bir dünyayı keşfinde her zeybek gibi 
öncelikli amacı hayatta kalmak ve varlığını kanıtlamaktır. Yaşına rağmen yılmamış ve geri 
dönmemiştir. Küçük yaşta yaşadığı zorbalıklar ve iftiralara karşı dağa çıkmış aklı ve cesareti 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

14 15

ile fark edilmiş, 20 yaşında iken çetenin lideri olmuştur. Kendini keşfi ve yaşadıkları sonunda 
edindiği tüm deneyimi bir çete lideri, mili mücadelede bir asker ve kurtuluş savaşında Ankara 
Hükümetince mühür verilmiş bir komutan olarak yine toplum yararına kullanmış, halkı ile 
paylaşmıştır. Aynı süreç diğer efeler için de benzer şekilde tezahür etmiştir.

2.1.2.Yeniden doğuş arketipi
Yeniden doğuş, insanlık tarihinde uzun yıllar boyunca zihni meşgul eden ve ölümün kaçı-

nılmaz gerçekliği karşısında en büyük teselli olarak kabul edilen evrensel bir kavramdır. Diğer 
evrensel kavramlar gibi, yeniden doğuş da arketipsel bir yapıya sahiptir ve kolektif bilinçdışı-
nın bir parçası olarak görülür (Korucu, 2019: 710). Özünde arınmayı, bilinçlenmeyi değişim 
isteğini ve dönüşme güdüsünü barındıran “yeniden doğuş arketipinde kendi varlığını içselleşti-
ren insan, yenilenen yaşam enerjisiyle değişim ve dönüşümü yaşar” (Şenocak vd. 2021: 1102). 

Zeybekler sıradan bir vatandaş, köylü yurttaş iken bir tetikleyici neden ya da bir kaos ile 
adaleti aramak için dağa çıkarak aslında kendi ben’ini arama yolculuğunu başlatmaktadırlar. 
Bu yolculuk onları “zeybek” olarak savaşçı bir karaktere dönüştürür. “Savaşçı, kahramanlık 
sergileyeceği yolculuk esnasında beninin bilinçdışına olan bağlılığını kendiliğine yönelerek 
yenmeye çalışır” (Jung, 2015: 23). Yeni ben’ine yolculuğa başlar ve eski ben’ine artık dönüş 
yoktur. Zeybekleşerek dönüşümü yaşarlar. Atçalı’nın dönüşümündeki kırılma noktası kendisi-
ne yapılan hakaret ve aşağılama; Çarkırcalı’nınki ise hırsızlık iftirası, babasının katli ve anne-
sine yapılan taciz, Yörük Ali ve Demirci Efeler’in ki ise azınlıklar tarafından askerde uğradık-
ları zulümdür. Efeler bu olaylar sonrasında hak arama, değişimin ateşini yakabilme arzusu ile 
dağa çıkmış ve zeybekleşmişlerdir. Bu yeni kimlik artık onların yeni benleridir. Aynı bedende 
toplumsal konum olarak başka bir benliğe dönüşerek yeniden doğmuşlardır. Zeybeklerin kim-
liğine ve kişiliğine ilişkin bireysel olan bu ilk eylemleri sonrasında dağda örgütlü eylemlere 
evrilmeyle toplumsallaşır. Silah kuşanıp dağa çıkma ile oluşan zeybek artık halktan biri değil 
halkın ortak kurtarılma arzusunun kolektif bellekten beslenen sembol tipidir. 

2.1.3. Asi arketipi
Belirli sosyal normlara meydan okuyan, isyankâr, maceracı ve topluma entegre olmakta 

zorluk çeken bireyler asi arketipi ile tanımlanmaktadır. Bu figürler otoriter sistemleri ve çe-
kingen tutumları ortadan kaldırma tutkusuyla eyleme geçerler. Zeybekleşme yolculuğu da bu 
özelliklere bağlı olarak Osmanlı yerel yönetim unsurlarına başkaldırı, yani isyan ile başlar. Ait 
oldukları sosyo-kültürel yapı tarafından ihmal edilen ve toplum tarafından küçümsenen nitelik-
lerinden dolayı bastırılmış duygu ve isteklerini ifade etme fırsatı bulduklarında bunu başkaldırı 
ile dışarı yansıtırlar. Daniel Kamlot ve Pedro Calmon asi arketipini zamanının çok ötesinde ve 
devrime yönelik fikirlerin sahibi olarak tanımlar. Vaat ettiği devrim ya da yeni bir düzen yarat-
ma olasılığı için de bazen zorbalık ile toplumu şekillendirmeye çalıştığını söyler (Kamlot ve 
Calmon, 2017: 104). Asi arketipinin önemli bir diğer özelliği de bu yaşamsal süreçlerin ürünü 
olan kültürde var olabilecek eski niteliklere ve özelliklere süreklilik kazandırıp onları yeniden 
ortaya çıkarmak için yol sağlamasıdır. Tıpkı zeybekleşmenin hep asilik, başkaldırı ile gerçek-
leşmesi ve bunun tüm kültürel ürünlerde de dramatik çatışmanın temelini oluşturması gibi.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

16 17

Her zeybek asiliğin dışavurumu başkaldırı ile kendi serüvenini başlatır. Ancak asi ar-
ketipinde “devrimci” yanın zeybekler ile örtüşmesi çok daha ilginçtir. Örneğin; Atçalı’nın 
istibdatla idare edilen bir memlekette aydınların ortaya koyamadığı fikirleri dile getirmesi ve 
uygulaması; zeybeklik kültürünü tam olarak yansıtan bu zeybeğin devrimci, öncü özelliğini 
göstermektedir. Diğer taraftan Çakırcalı’nın savunduğu düşünceler, yaklaşımları ve halkın 
büyük desteğini, sevgisini görmesinden dolayı düzde olduğu 1907-1908 dönemi içinde, İtti-
hat ve Terakki Partisi’nden parti üyeliği teklifi alacak kadar devrimci bir siyasi figür olarak 
görülmüş olması da önemlidir.

Diğer taraftan asi arketipinin, iyi olduğuna inandığı bir amaca hizmet etmek için şid-
deti meşru bir yol olarak görmesi veya elde edemedikleri için yasal olmayan yollara baş-
vurması da bu arketipin zeybeklerde ki handikapıdır. Köylüye para yardımı, cami, köprü 
yapabilmek için zenginleri dağa kaldırmaları ve fidye karşılığı serbest bırakmaları, hal-
ka zulmeden yönetici, çalıkakıcı kim varsa ölüm ile cezalandırmaları bu özellikten ileri 
gelmektedir.  Örneğin Çakırcalı, Salihli-Sart Ilıcaları’nda çalışan köylülerin parasını ver-
meyen ılıca sahipleri Hamid ve Hasan ağalardan köylülere paralarını vermesini istemiş, 
reddedilince de aynı gün Sart Ilıcaları’nı yakmış, sonra da Bayındır’ın Uladı Köyü’nde beş 
evi basarak Mehmed Ağa dâhil beş kişiyi dağa kaldırmış fidye karşılığı serbest bırakmıştır 
(Akdoğu, 2004: 223).

Asi figürünün stratejisi baskıcı yönetim ve kişilere rahatsızlık ve hatta zarar vermektir. 
Bunun için yeteneklerini ve yapabilirliklerini sonuna dek kullanır. Çünkü her ne kadar süreci 
toplumsal var oluşa evrilse de tek başına var olma gücünü başlangıçtan itibaren eline tutar. 
Bu onun radikal özgürlüğü ve korkusuzluğunun temsilidir. Ancak bu strateji başarısız olursa 
belirli korkuları ve içsel zayıflıkları gün yüzüne çıkar. Bu onun hata yapmasına ve karanlık 
tarafa geçmesine sebep olabilir. Özünde olan isyan, devrim, vahşi güdüler ve uyumsuzluklar 
sonucunda ilke dışı, yasa dışı durumlara yönelebilirler. Buna en güzel örnek Çakırcalı›nın 
Binbaşı Rüstem’i, “hoş geldin” amaçlı gönderdiği yemekleri tekmeleyip, dağıtması üzerine 
on iki jandarmasıyla birlikte pusuya düşürerek öldürülmesidir. Çünkü Binbaşı Rüstem’in 
ölüm şekli vahşicedir. Çakırcalı binbaşıyı öldürmek ile kalmamış kafasını kesip sonra, kar-
nını yardırarak kesik başını karnının içine koydurmuş, jandarmaların da başlarını kestirerek 
bedenlerinin üzerine koydurmuştur (Zeynel, 1955: 375). Ancak ilginçtir ki bu davranışı dini 
değerlere saygı için yaptığından dolayı bu durum toplum gözünde onun kahraman olma ha-
lini engellememiştir. 

Karanlık tarafa geçilmesi ve kalınması durumu özellikle çalıkakıcılar için daha farklıdır. 
Zeybeklik töresinin dışına çıkma ile başlayan bu sınırı aşma hali ölüm ile cezalandırılır. Bu 
nedenle zeybekler hem asi hem de kahraman arketipinin özelliklerini taşırken çalıkakıcılar 
başarısız ve zararlı başkaldırıları ile sadece asi arketipinin karanlık yüzüne sahip isyancı-
lardır. Örneğin; Demirci Mehmed Efe çalıkakıcı olduğu için Yörük Ali’nin yanından uzak-
laştırdığı Kıllıoğlu’nu yirmiyedi namuslu kadını kaçırıp ırzına geçtiği; Yenipazar, Çine ve 
Kıroba bölgesini haraca kestiği ve Çine Kaymakamı›nın ayağını kırarak zeybeklik töresine 
uymadığı için öldürmüştür (Özbekler, 1991: 122).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

16 17

2.1.4. Kahraman arketipi
Kahraman arketipini yolculuk ve yeniden doğuş arketipi ile paralel düşünmek gerekir. 

Çünkü yolculuk ile başlayan yeniden doğuş kahramana dönüşümü gerçekleştirebilir. Kah-
raman arketipi diğer bütün arketiplerin özelliklerini bünyesinde barındıran, güçlünün kar-
şısında durarak, zorlukların üstesinden gelen, bu uğurda savaşan, kurtarıcı rolünü üstlenen 
sosyal problemlere yönelik yaklaşımları ile kitleleri peşinden sürükleyebilen ve dolayısıyla 
çevresindekilere ilham verebilen bir figürdür (İbiş, 2024: 62).

Jung’a göre bu süreç, farkındalık yoluyla gerçek olur ve kahramanın çaresizliği yaşam 
krizinde belirsiz bir arayışa dönüşür. Kahraman, olağan dünyasından ayrılarak olağanüstü 
deneyimler yaşar. Meydan okuyarak, gerekirse hayatını feda ederek karşısına çıkan büyük 
zorluklar ile baş etmeye çalışır, cesaret gerektiren eylemler, arayışlar ve keşifler ile dönü-
şeceği karakteri oluşturur.  Selim Sırrı Tarcan’ın anlatımına göre zeybeklerin kahramanlık 
özellikleri şu şekildedir;

İzmir›de toplanan zeybekler ölümden korkmuyor, «ecel gelmedikçe insana kurşun değ-
mez» diye düşünüyorlardı. «Hepsi de nişancı, attığını mutlaka hedefe rast getiriyorlar», 
askeri eğitime ise «pek kulak asmıyorlar», düşmanı küçük gördükleri için «evvel Allah 
biz O›nun hakkından geliriz diyorlardı. İzmir’de bulundukları sürece her akşam yaktık-
ları meşalelerin ışığında zeybek oynayıp eğlenen zeybekler, otuz iki gün süren bu kısa 
savaşın sonunda yine yurtlarına döndüler. (Akdoğu, 2004: 186).

Zeybeklerin kökenlerine dair Bağımsızlık Savaşı sırasında İngiliz Kuvvetleri’ne veril-
mek üzere yazılan bir raporda, zeybekler için “kahramanlıkları bilinmektedir. Bilhassa dağ-
lık bölgelerdeki zeybek ve Yörükler korku nedir bilmezler” şeklinde ifadeler kullanılmıştır 
(Eröz, 1976: 2).  Ayrıca Çakırcalı’nın yoğun olarak takip edildiği günlerde, yapılan bir mev-
litte köylünün “Allah’ın Çakırcalı’yı takip kolları ve düşmanlarının şerrinden, kurşunların-
dan koruması için dua etmesi” (Akdoğu, 2024: 297) halkın onu bir kahraman olarak kabul 
edip, kendince kutsadığının kanıtı niteliğindedir.

2.1.5. Savaşçı arketipi 
Savaşçı arketipi eril enerjinin duygusal ve fiziksel biçimidir. Kurtarıcılığı, devrimi temsil 

eder. Strateji geliştirme yeteneğine sahip iyi bir taktik ustasıdır. Düşmana karşı güçlerini ve 
becerilerini akıllıca kullanır. Devrim burada iddialı bir söylem olarak dursa da yaşamı yeni-
lemeyi, canlandırmayı, yeni bir boyut kazandırmayı ve değişimi sağlar. Bunun için de her 
ne kadar stratejik özellikleri önemli olsa da gerekli güdülenmeyi savaşçı arketipinin temel 
özellikleri arasında yer alan saldırganlıktan alır (Moore ve Douglas, 1995: 86). Bu gölge bir 
yandır. Bu nedenle “savaşçı arketipinin genellikle olumsuz karşılanmasının sebebi, gölge bo-
yutuyla ortaya çıktığında ve bastırılmaya çalışıldığında güçlenip yıkıcı bir etki göstermesiyle 
ilişkilidir” (Moore ve Douglas, 1995: 80).

Savaşçı arketipi pek çok şeyi savaşına amaç edinebilir. Bu bazen vatan sevgisi, bazen 
adalet arayışı, bazen de toprak olabilir.  Birçok kültürde vatan anne ile özdeş görülür. Vatan 
savunması ve yurt edinilen toprakların uğruna ölünecek kadar kutsanması bununla ilinti-
lidir. Ayrıca savaşçının liderlik özellikleri de vardır. Özellikle kahraman ve kurtarıcı gibi 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

18 19

“toplumsal moralin yüksek tutulmasında ve insanların haksızlığa uğradığında geleceğe dair 
karamsarlığa kapılmasını engelleyen bu arketip, işlevi itibariyle toplumlar için manevî direnç 
noktası niteliği de taşır” (Al, 2018: 11). Ancak savaşçının belki de en önemli özelliği ölüm 
gerçeğinin farkında ve kabullenmiş olmasıdır. Bu kabulleniş onun sonunu düşünmeden ken-
dinden vazgeçebilecek kadar amaç odaklı olarak mücadele edebilme yetisinin kaynağıdır. 
Yaşamın kırılganlığına dair farkındalığı yaşam deneyimini arttırır. “Giriştiği her işi son işiy-
miş gibi bilmesini sağlar. Böylece Savaşçı’nın bütün eylemleri bir anlam kazanır ve tereddüt 
içerisinde kalmasını engeller” (Al, 2018: 5).

Çetelere liderlik eden efeler zeybeklerinin ve kızanlarını kolluk kuvvetlerinden koru-
mak, onların ve ailelerinin geçimlerini sağlamak ve halka yardım etmek gibi kendisine va-
zife edindiği görevlerini yerine getirebilmek ve hayatta kalabilmek için zekâsı ve bilgisi ile 
zeybeklik töre ve adabından çıkmadan stratejik davranmak zorundadır. Kurdukları pusular, 
yaptıkları baskınlar, köylünün temel ihtiyaçları için zenginleri kaçırma eylemleri gibi stra-
tejik olarak o denli iyi hesaplanmış ve planlanmıştır ki zeybekler kolluk kuvvetlerine yaka-
lanmadan yıllarca Osmanlı İmparatorluğu’nun temel sorunu olabilmiştir. Sayısız kez kolluk 
kuvvetleri ve başka çeteler ile yenilgi duygusunu tatmadan bir savaşçı karakteri ile çatışmış, 
savaş alanlarında da asker olarak savaşmışlardır. 

Örneğin Yörük Ali ve zeybekleri kendilerini yakalamak isteyen Asteğmen Fethi ve zaptiyele-
rini Kavaklı dolayında pusuya düşürmüş ama asteğmene dokunmadan çatışmadan kurtulmuştur. 
Milli mücadele sırasında da Yunanlıların Yörük Ali’nin teslim olmasını beklendiği 15-16 Haziran 
1919 gecesi filmlerdekine benzer bir tuzak hazırlanarak ünlü Malgaç Köprüsü baskını gerçekleş-
tirilmiştir. Stratejik bir plan ile buraya çekilen Yunan işgal güçlerinin büyük bölümü imha edilerek 
silahları ve tüm techizatları alınmıştır (Akdoğu, 2024: 264). Yunanlılar bu savaşçı kültürün neferi 
zeybekler için “Ege’nin zeybekleri olmasaydı, Türk nizami ordusu karşımıza çıkıncaya kadar 
Ankara yolunu açar, şimendifer hattının sonuna erişir, Kemalistleri kağnıya mahkûm eder, ciddi 
bir mücadele ordusu kurulmasına mâni olurduk” demişlerdir (Akdoğu, 2024: 293).

2.1.6. Gölge arketipi
Gölge, insanların yüzleşmek istemedikleri ve bastırılmış olan duygularını taşıyan öteki 

yanın simgesel ifadesidir. “Bilinçlilikle başa çıkamadıkları için yaşam sürecinde kendilerini 
ifade etmelerine izin verilmeyen ve bu nedenle, bilinçdışında karşıtlık yaratmaya çalışan ve 
oldukça bağımsız bir “hizip” oluşturan tüm bireysel ve ortak ruhsal öğeler” (Jung, 2009: 291) 
olarak tanımlanmıştır. Topluma ve idealize ettiğimiz kişiliğimize uymayan arzular ve duygu-
lar bütünü olarak insanın oldukça ilkel ve hayvani yanını temsil eder. Utanç verici gelse de 
inkâr edilse de karşı konulamazdır (Bektaş, 2022: 37).

Gölge, kişinin evrimsel mirasından kalan “hayvani” yönleriyle, arketipler arasında en 
güçlü ve en tehlikeli olanıdır. Gölge için öfke ve yoğun duygular çok önemlidir. Öfke veya 
yoğun duygular altında kontrolsüzce davranılmasına neden olan gölge, kişinin engellenmiş 
arzularını barındırmasıyla kişiselmiş gibi dursa da, kişisel bilinçdışını aşan kolektif faktörleri 
içerir. Jung’a göre herkes bir gölge taşır ve bu gölge, toplumun baskıcı yapısı veya bireyin 
bilinçli hayatında ona yer vermemesi gibi durumlarda daha da güçlenir. Gölgesini kabul et-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

18 19

meyen ve onu görmezden gelen kişi, zamanla bu bastırılmış yönün tehdidiyle karşılaşır. Kişi 
bilinçli hayatında bir sorun yaşamıyorsa etkisiz halde bekler; ancak zorluklarla karşılaştığın-
da egonun baskısından kolayca kurtulabilir (Geçtan, 1998: 180-181). Bunların yanında gölge 
yalnızca kötücül yönleri barındırmaz; fark edildiğinde yaratıcılığın ve kendini bilmenin kay-
nağı olabilir. Kişi gölgesiyle yüzleşip onunla hesaplaşmayı hatta onunla barışmayı öğrendi-
ğinde, bu yaratıcı potansiyeli keşfeder ve içsel bir rehberle tanışır (Gülcan, 2020: 290).

Gölge arketipi zeybeklerin inşa ettikleri kurumsal yapının eylemlerine yönelik tercihle-
rinde net olarak fark edilen bir arketiptir. Zeybekler, her ne kadar yolculukları sonucunda bir 
yeniden doğuş ile kahraman ve savaşçı özelliklerine ulaşsalar da mücadelelerinde ve otoriteye 
karşı çıkışlarında genel anlamda suç teşkil edecek yöntemler seçmiş ve uygulamışlardır. Adam 
öldürmek, adam kaçırmak, yangın çıkarmak gibi ilkel güdüleri bir mücadele aracına dönüştür-
müşlerdir. Bu onların içindeki kahramanlaşma serüveninin gölge yanıdır. Yeniden doğuşları 
öncesi oldukları benlerinin gölgesinde bulunan bu güdüler ve potansiyel davranış biçimleri 
“efe”leşince toplum kalıplarının ve özellikle de yönetim tarafından bastırılmış benliklerinin 
dışına çıkmalarını kolaylaştırmıştır. Zeybekler bu yolculukta gölgeleriyle yüzleşip onunla he-
saplaşmayı öğrendikleri için keşfettikleri potansiyeli ilkeler çerçevesinde içsel bir rehber olarak 
kullanmış ve gölgenin varlığına rağmen ilkelerce belirlenen sınırı aşmadan zeybeklik töresine 
uygun hareket etmişlerdir.  Bu nedenle gölge yanlarını kabullenmiş savaşçı ve kahramanlardır.  

Öfke veya yoğun duygular altında kontrolsüzce davranma olasılıklarına verilebilecek 
örneklerden biri Demirci Mehmet Efe ile ilgilidir. Demirci Efe, zeybeklerinden birkaçının 
Denizli’de öldürülmesinin verdiği öfkeyle Denizli’yi yakacağına yemin ederek zeybekleri 
ve silahlarla birlikte Denizli’ye gitmiş ve istasyon memurundan işin sorumlusunun Miralay 
Tevfik Bey olduğunu öğrenmiştir. Demirci Mehmed Efe miralayı sorgularken miralay “sen 
kim oluyorsun da bana hesap soruyorsun” deyince Demirci miralayı öldürmüştür. Belediye 
gazhanesinden dolu gaz tenekelerini getirten Demirci’nin gaz ile Denizli’yi yakmasına Sa-
rayköy şeyhi zor engel olmuştur. Demirci, yeminini yerine getirmek içinse eski mezarlığı 
yakmıştır (Akdoğu, 2004: 284). Zeybeklerin bu vahşi yanı sadece cezalandırılması gereken 
kişiler üzerinde açığa çıkmaktadır. Bu nedenle çalıkakıcılardan farklı olarak düze indiklerin-
de toplumsal yapı içerisinde sorunsuzca kabul görmüş ve saygın şekilde yaşamışlardır. 

2.1.7. Dağ arketipi
 Dağ arketipi tarihi akışta pek çok toplum için ata, koruyucu ruh, güven ve vatanın meta-

forik karşılığını oluşturmuştur. Fiziki anlamda yeryüzüne tamamen hâkim şekilde yere sağ-
lamca konumlanmış ve gökyüzüne uzanıyor olmaları başı dik, güçlü ve hükümran bir tavır 
ile ilişkilendirerek hem maddi hem de manevi anlamda gücün simgesi olmuştur. Yüceliğin, 
ihtişamın göstergesi olması ve bünyesinde koruma ve barınma olanakları sağlamasıyla gös-
terdiği sosyal işlevi ile pek çok mitolojide de kullanılmış önemli bir imgedir (Bayat, 2006: 
47). “Prometeus’un Olympos Dağı’ndan ateş çalması ve Kafkas Dağı’nda zincire vurulması, 
Nuh Peygamberin gemisinin Cudi Dağı’na oturması, Musa Peygamber’in Sina Dağı’na, İsa 
Peygamber’in Zeytin Dağı’na, Hz. Muhammed’in Hira Dağı’na çıkması ve ayrıca masallar-
da adı sıkça geçen Kaf Dağı bu arketipsel sembolün önemini gösterir” (Yılmaz, 2019: 238).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

20 21

Zeybeklik tarihinde de dağın çok önemli bir yeri vardır. “Efe”leşme sürecindeki yolcu-
luk ve yeniden doğuş dağa çıkarak gerçekleştirir. Dağın genellikle ego ile bilinçdışı arasın-
daki sınırı temsil ettiğini belirten Jung, bunu kahramanın yetişkin kişiliği olarak görür. Zey-
bekler toplum içinde kendilerini güvende hissetmediklerinde, gölge ya da savaşçıya yönelik 
eylemsel bir süreç için karar aldıklarında yurt olarak dağları seçerler ve dağa çıkarlar. Dağ bir 
kararın ve kararlılığın temsilidir. Başka bir benliğe geçişin ve özgürlüğün kapısı gibidir. Bu 
nedenle zeybeklik kültürü içerisinde zeybeklerin ilk eylemi her zaman dağa çıkmaktır. Hem 
onun yüceliğine, koruyuculuğuna sığınır, onu saklayan bir koruyucu olarak görür hem de 
manevi anlamda ondan aldığı güç ile başı dik, ayakları yere basan, kararlı, yeryüzüne hâkim 
ve savaşçı tavrına bürünür. 

Sonuç
Yapılan değerlendirmeler sonunda, Jung’un insan zihninin yalnızca çevresel etkilerle 

değil, kolektif bilinçdışı ve evrimsel kalıtımla da şekillendiği görüşünün eşkıyalık geleneği-
nin bir uzantısı olarak zeybeklerdeki yansımasının örnekleri, ilk imgeden bu yana evrensel 
anlamda atalarımızın reflekslerini davranış ve yaşam pratiği olarak var edebildiğimizi göster-
miştir. Zeybekler kendi bireysel geçmişlerinden değil savaşçı atalarının bilinçdışı deneyim-
lerinde taşıdığı izler ile benzer tepkiler ve yaşamlar üretmiştir. Kolektif bilinçdışının imajları 
olan geçmişteki yaşantıların kalıntıları ile kendi yaşamlarının özlerini oluşturmuşlardır. Zey-
bekler sistemi altüst etmek ve kendince yeniden kurmak için silah kuşanıp dağa çıkarak ken-
di “ben”leriyle buluşmalarına zemin hazırlayan kahramanca bir yolculuğu inşa etmişlerdir. 

Çalışmanın önermesinde öngörüldüğü gibi, zeybeklerin eşkıyalığa yönelmesi sadece bireysel 
bir tercih değil, kolektif bilinçdışında kökleşmiş bir mitin tekrar sahneye konulmasıdır. Halk, on-
ların hikâyelerini kahramanlık anlatılarına dönüştürmüş ve bu figürü besleyerek kolektif hafızada 
yaşatmıştır. Zeybeklerin birer efsane gibi anlatılan tarihsel gerçekliği ve bu efsanevi karakterler 
ile oluşan anlatılar yeni bölge halkında bu arketipsel özelliklere sahip kişilerin kendini şekillendir-
mesinde ve gerçekleştirmesinde yardımcı hatta yol göstericidir. Halkın gözünde adaleti sağlayan, 
haksızlığa karşı koyan bu asi, güçlü ve cesur kahraman savaşçıların özellikleri ve hayat hikayele-
ri bilinçdışı süreçlerin dışavurumu olan anlatılar ve türkülerle yiğitlikleri yüceltilmiştir. Kolektif 
bir idealin temsilcisi olarak toplumla olan yakın ilişkisinin tezahürü olarak halkın üretimi dans, 
müzik, hikâye, roman gibi pek çok somut ya da somut olmayan kültürel mirasın oluşumunu sağ-
lamıştır. Özellikle kendilerinin icra ettikleri danslar ve onlar adına üretilmiş danslar ile müzikler/
türküler bugün bu köklü kültürün en zengin ürünleridir. Kültürel ve sanatsal ürünler ile somut 
olmayan kültürel mirası koruma çalışmaları kapsamında bilinç düzeyinde korunan bu arketip-
sel davranış ve kodlar, kolektif bilinçdışının aracılığıyla da farkında olmadan kalıtımsal olarak 
aktarılarak bir anlamda korunmaktadır. Bu ve benzeri çalışmalardaki disiplinlerarası perspektif 
ile kültürel miras kapsamındaki geleneksel yapı ve figürlerin incelenmesi de kültürlerin oluşum 
mekanizmalarının ve süreklilik göstermelerindeki dinamiklerin anlaşılmasına katkı sağlayabilir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

20 21

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale tamamıyla özgün bir araştırma olarak planlanmış, yü-
rütülmüş ve sonuçları ile raporlaştırıldıktan sonra ilgili dergiye gönderilmiştir. Araştırma herhangi bir 
sempozyum, kongre vb. sunulmamış ya da başka bir dergiye değerlendirilmek üzere gönderilmemiştir. 

Yazarların makaleye katkı oranları: Makale tek yazarlıdır. 

Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. 

Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır. 

Research and publication ethics statement: This is a research article, containing original data, and it 
has not been previously published or submitted to any other outlet for publication. The author followed 
ethical principles and rules during the research process. In the study, informed consent was obtained 
from the volunteer participants and the privacy of the participants was protected. 

Contribution rates of authors to the article: The article is single-authored. 

Ethics committee approval: The present study does not require any ethics committee approval.

Financial support: The study received no financial support from any institution or project. 

Conflict of interest: The author declares no conflict of interest.

Kaynakça
Al, H.İ. (2018). Ömer Seyfettin’in hikâyelerinde savaşçı arketipi. Uluslararası İnsan Araştırmaları 

Dergisi, 1(1), 1-12.

Altınay, A.R. (1989).  Anadolu’da Türk aşiretleri. Enderun.

Akdoğu, O. (2004). Bir başkaldırı öyküsü zeybekler. Sade. 

Baksı, F. E. (1944). Gökçen kimdir?. Fikirler, 270-271.

Bayat, F. (2006). Türk mitolojisinde dağ kültü. folklor/edebiyat, 12(46) .

Bektaş, M. (2022). Carl Gustav Jung’da arketip kavramı ve bilinç-bilinçdışı ile olan ilişkisi. 
[Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Bozkır, A.H. (2021). Din Psikolojisi Açısından Carl Gustav Jung’un Analitik Psikolojisi ve kolektif 
bilinçdışının bir arketipi olarak tanrı [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Dokuz Eylül Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Bruno, F.J. (1996). Psikoloji tarihi (G. Sevdiren, Çev.) Kibele.

Eröz, M. (1976). Zeybeklik ve zeybekler. Yiğit Efem Dergisi, 2.

Geçtan, E. (1998). Psikanaliz ve sonrası. Remzi.

Glaser, B.G. ve Strauss, A.L. (2006). The Discovery of grounded theory strategies for qualitative 
research. Aldine Transaction.

Gülcan, C. (2020). Psikolojik tipler ve Jung psikolojisi üzerine bir değerlendirme. Karadeniz Sosyal 
Bilimler Dergisi, 12(23), 284-297. 

Hobsbawm, E. J. (2000). Eşkıyalar (B. Onaran Çev.) İmge.

İbiş, T. (2024). Marka kişiliği ve marka arketipleri; Batı mitolojisindeki kadın figürlerinin Carl Jung 
arketipleri bağlamında reklamlarda kullanımının göstergebilimsel analizi [Yayımlanmamış doktora 
tezi] Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Jung, C.G.  (2006).  Analitik psikoloji (E. Gürol, Çev.) Payel. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

22 23

Jung, C.G. (2009). Anılar, düşler, düşünceler. Can.

Jung, C.G. (2015). İnsan ve sembolleri (H. M. İlgün, Çev.) Kabalcı.

Kamlot, D. ve Calmon, P.Q. (2017). Archetypes ın the management of a brand. Intercom – RBCC. 
40(1), 97-119.

Korucu, A. (2019). Ruh Adam’da animayla aydınlanan yeniden doğuş arketipi: Selim Pusat’ın sonsuz 
ıstırabı. MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi, (1), 710-724.

Kutay, C. (1980). Etnik’i Eterya’da günümüze Ege’nin Türk kalma savaşı. Boğaziçi.

Moore, R. ve Douglas G. (1995). Olgun erkeklik arketipleri yeniden keşfediliyor – kral, savaşçı, 
büyücü, âşık. (F. Zengin, Çev.) Sistem.

Özbekler, K. (1991). Demirci Mehmet Efe kimdir?. Aydın Valiliği İl Özel İdaresi Yayını, 121-125.

Özkaynak, K. (1946). Efelerden haber. CHP Basımevi.

Sertoğlu, M. (1995). Çakırcalı Mehmet Efe nasıl öldürüldü? Güven Yayınevi. 

Stevens, A. (2014). Jung (N. Örge, Çev.) Dost.

Şener, G. (2015). Tv. Reklamlarındaki arketipsel karakterler üzerine bir model testi [Yayımlanmamış 
doktora tezi] Bahçeşehir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Şenocak, E., ve ALSAÇ, F. (2021). Kutadgu Bilig eserinde yeniden doğuş arketipi. Fırat University 
Journal of Social Sciences, 31(2), 1099-1109. 

Türkeş, Ü. (1973). Kurtuluş Savaşında Muğla. Yelken.

Üsküp, Ş. (1988). Hey gidinin efesi- efe öyküleri. Hür Efe.

Yakın, V. (2013). Reklamlarda kullanılan arketipler aracılığıyla marka kişiliğinin oluşturulması. 
[Yayımlanmamış doktora tezi] Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Yavuzer, M. (2018). Cemal Süreya’nın şiirlerinde kadın arketipi. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 41. 
133-150.

Yetkin, S. (1996). Ege’de eşkıyalar. Tarih Vakfı Yurt.

Yılmaz, N.  (2019). Ömer Seyfettin’in Yalnız Efe adlı öyküsündeki arketip (sel imge)ler, Edebi Eleştiri 
Dergisi, Eleştiri Kuramları Özel. 234-244.

Yükselir, A. (2024).  Carl Gustav Jung’un dört arketipi üzerinden Anton Çehov’un büyük oyunlarının 
incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Aydın Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.

Zeynel, B. (1955). Millî mücadelede zeybekler. Dün ve Bugün. 1-10.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Pelin Elcik Yorgancıoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

22 23

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4887

Araştırma makalesi/Research article

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da Mizah Yoluyla       
Toplumsal Düzenin Yeniden İnşası

The Reconstruction of Social Order through Humor in             
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul

     Elif Şahin*

Öz
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul, hem birey hem de toplum boyutunda çok zengin 
bir temsil gücüne sahiptir. Deli Dumrul’a bu temsil gücünü sağlayan en önemli 
kaynaklardan biri de mizahtır. Hem toplumsal hem de bireysel bağlamda birçok 
işleve sahip olan mizah, sosyal düzenin yaratımı ve devamlılığının sağlanmasında 
işlevsel olarak kullanılabilir. Komiğin hem anlatı unsurları hem de komik karakter 
aracılığıyla düzeni yıkması bilinçli bir eylemdir ve mizah sosyal düzenin istenen 
doğrultuda yeniden inşasını sağlar. Bu çalışmada, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul 
anlatısını mizahın “sosyal normların yıkımı ve yeniden yaratımı” bağlamında in-
celedim. Din değişiminin sancılı sürecine işaret eden bağlamı da dikkate alarak 
kutsal olanın mizah aracılığıyla askıya alınmasına odaklandım. Hikâyede Dede 
Korkut Kitabı’nın diğer anlatılarından farklı bir şekilde çizilen kutsal aile bağı gö-
rünümünü, toplumsal düzenin yeniden yaratımı işlevi bağlamında değerlendirdim. 

	 Geliş tarihi (Received):  07.01.2025   Kabul tarihi (Accepted): 08-09-2025
*	 Arş. Gör., İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal ve Beşerî Bilimler Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 

İzmir-Türkiye/RA., İzmir Katip Çelebi University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of 
Turkish Language and Literature. elif.sahin@ikcu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-2530-7565



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

24 25

Ayrıca Deli Dumrul’un genellikle cehaletle ilişkilendirilen özelliklerini, komik ka-
rakterin çok katmanlı ve zıtlıklar barındıran yapısı çerçevesinde ele aldım. Onun, 
cehalet maskesini bilinçli bir şekilde taktığını ve bu yolla toplumsal düzenin inşa-
sında örtük bir kontrol gücüne sahip olduğunu öne sürdüm. Böylece Dumrul’un 
geleneksel yorumların ötesinde daha derin ve çok boyutlu bir karakter olarak de-
ğerlendirilebileceğini ortaya koymaya çalıştım. 
Anahtar sözcükler: mizah, gülmenin toplumsal işlevi, komik karakter, Deli Dumrul

Abstract
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul holds significant symbolic power reflecting issues 
concerning individuals and society. Moreover, one of the key elements that 
enriches Deli Dumrul’s symbolic power is the impactful use of humor. Humor 
serves various functions in both social and individual contexts and it is an effective 
tool for establishing and maintaining social order. In this sense, humor is used as 
a deliberate action to disrupt order through both narrative elements and the comic 
character, enabling the reconstruction of social order in the desired direction. In 
this article, I analyzed the story of Duha Koca Oğlu Deli Dumrul within the context 
of the function of humor in the destruction and reconstruction of social norms. 
Furthermore, I focused on the temporary subversion of the sacred through humor, 
considering the historical context that reflects the challenging process of religious 
transformation. In addition, I examined the “family” structure in this narrative, 
presented in a way distinct from other tales in the Book of Dede Korkut, within the 
context of the reconstruction of social order. Additionally, I examined the actions 
of Deli Dumrul, often associated with ignorance, within the framework of the 
multilayered and contradictory structure of the comic character. In particular, I 
discussed how Deli Dumrul consciously guises himself in ignorance and uses it as 
a covert tool to construct social order. As a result, I aimed to analyse Dumrul as a 
deeper and and multilayered character beyond traditional interpretations.
Keywords: humor, social functions of laughter, comic character, Deli Dumrul

Extended summary
Humor can be easily experienced by individuals; however, explaining and analyzing 

how and why it emerges a considerable challenge. Hence, different academic fields and 
frameworks have defined humor in diverse ways. Generally, humor emerges when the 
familiar order of the mind is unexpectedly disrupted or loosened. In other words, the comic, 
which is essentially based on contradiction, surprises the mind with the sudden changes 
or absurdities in what is normally perceived as ordinary, logical, or traditional. Since 
humor encompasses both positive and negative, ordinary and extraordinary, playful and 
serious elements, it can not be confined to a single concept or category. Therefore, humor 
should not be regarded merely as a source of laughter or amusement; rather, it constitutes 
a broad and flexible domain that reflects the wide range of experiences of individuals 
and societies. Humor, as a unique form of expression, enables people to voice historical, 
social, economic, and cultural realities that often elude serious discourse. Humor, can bring 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

24 25

together seemingly unrelated or contrasting ideas, situations, or themes in original and 
creative ways with its unpredictable and bold nature. The bold tone emerging through 
humor within narratives serves functions that respond to the needs of the social structure. 
The explicit and implicit functions of humor, such as entertainment, laughter, criticism, 
protest, and the transmission of cultural codes, enable it to serve as a powerful tool during 
times of social crisis.

In the Turkish humor tradition, a rich and diverse understanding of humor has 
developed over centuries, shaped by the cultural and historical landscape of Anatolia. 
This tradition forms a rich cultural heritage by combining literary genres, narratives, and 
both historical and fictional figures. It is usually categorized into the Seljuk, Ottoman, and 
Republican periods.  People from all walks of life in Anatolia engaged with humor through 
impersonators, minstrels, and poets in both individual and communal settings. Seljuk-
era humor, including narratives such as The Book of Dede Korkut, the tales of Keloğlan, 
and the anecdotes of Nasreddin Hodja, reflects the adaptation process to major social and 
cultural changes, such as conversion to a new religion and the transition from nomadism to 
a settled lifestyle. Humor became a crucial means of articulating what could not be openly 
expressed during times of political turmoil and social upheaval.In the story of Duha Koca 
Oğlu Deli Dumrul from The Book of Dede Korkut, the comic hero Deli Dumrul gives 
unique expression to the confusion and hardships brought about by religious and social 
transformations, embodying the collective experience of the Turkish people of that era.

Most studies on Duha Koca Oğlu Deli Dumrul have focused on character comedy and 
situational humor, examining scenes such as Dumrul building a bridge over a dry riverbed 
or taking money by force. His confrontation with Azrael and his struggle to understand the 
tenets of a new religion have also been interpreted as sources of humor. Scholars widely 
agree that the unconventional behaviour of Deli Dumrul is the primary source of comedy 
in the narrative. While earlier studies offer a valuable foundation for analyzing the story, 
the rich symbolism and historical significance of the story require a more detailed, humor-
centered analysis.

Therefore, this article aims to examine Duha Koca Oğlu Deli Dumrul through the lens of 
humor, providing new perspectives. This study investigates the social functions of humor and 
critically evaluates its capacity to “deconstruct and reconstruct social norms.” Deli Dumrul is 
examined as a comic character, and his implicit influence on society is contextualized within 
the historical, political, and social crisis of the time. Although Deli Dumrul is generally 
perceived as an ignorant figure, his multi-layered personality invites a reconsideration of his 
character, suggesting that he may embody wisdom. Thus, this study initiates new discussions 
on how Deli Dumrul could have dealt with the social crises of his time. 

This article argues that Dumrul’s rebellion against the sacred is a conscious act. The 
humor arising from this rebellion is examined in terms of its role in both deconstructing 
and reconstructing the social order. While the coexistence of the sacred and the comic may 
appear contradictory in modern contexts, this study explores it through Bakhtin’s concept of 
the carnival, particularly about the mockery of the sacred. Dumrul’s encounter with Azrael, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

26 27

and his assumption that Azrael’s transformation into a dove signifies retreat, is interpreted 
as a temporary suspension of the sacred. Deli Dumrul’s rebellion against the sacred serves 
to highlight and reconstruct social norms. His definitive defeat by Azrael signifies the end of 
this temporary suspension of the sacred and the reconstruction of the social order.

Furthermore, the institution of the family, often regarded as the cornerstone of social life, is 
also examined in the narrative. The story addresses social norms within the family unit, which 
is regarded as a miniature version of society. The interaction between Dumrul and his parents, 
and the consequences of their behavior, demonstrate the function of preserving emotional and 
traditional familial bonds in maintaining social order. The parents’ refusal to sacrifice their lives 
for Dumrul represents a rupture in sacred familial duty, symbolizing a disruption of the social 
order. This deviation from the typical parental roles found elsewhere in The Book of Dede 
Korkut becomes more comprehensible when humor is viewed as a means of reconstructing 
social order. Their actions, which temporarily undermine the family structure, create a humorous 
tension. This tension is later resolved through their punishment. This resolution emphasizes the 
family’s critical role and encourages behaviors that preserve it. This examination reflects the 
function of humor in deconstructing and reconstructing social norms. 

Finally, this article analyzes Deli Dumrul through the concept of the “comic hero.” 
Comic heroes are often defined by a dominant trait. Dumrul’s dominant trait is his passionate 
obsession with power. Additionally, comic heroes often embody internal contradictions. 
Therefore, in this article, Dumrul is examined through the alazon-eiron dichotomy from 
Ancient Greek tradition. The analysis suggests that Dumrul deliberately fluctuates between 
conflicting identities, such as the ignorant and the wise, the tyrant and the victim, the 
executioner and the condemned, and the tender and the ruthless. These contradictions are 
interpreted as reflecting his inner conflict. While past studies have depicted Dumrul as an 
ignorant figure who matures throughout the story, this article questions whether he might 
have been wise from the beginning, deliberately adopting negative roles to reflect human 
nature and to connect with and influence societyIn this regard, this study evaluates Deli 
Dumrul not only as a comic character but also in terms of the social functions of humor and 
the role of the comic figure. Therefore, this article offers a new and original perspective on 
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul, a narrative of great significance in Turkish folk literature.

Giriş
Mizahı konu alan çalışmaların hemen giriş kısmında, mizahın çok yönlülüğüne, çok 

biçimliliğine ve tüm bunlar dolayısıyla mizahı tanımlamanın imkânsıza yakın bir güçlüğü 
barındırmasına değinmenin mizah çalışmaları için âdeta bir gelenek hâline geldiği görül-
mektedir. Gerçekten de mizahın insanda uyandırılıp deneyimlenmesinin kolaylığına karşın 
“nasıl” ve “neden” ortaya çıktığı konusunun analizi oldukça güçtür. Teoride mizah, pratikte 
tecrübe edildiği kadar kolay açıklanamaz; dolayısıyla da bilimsel çalışmalarda birçok farklı 
biçimde tanımlanmıştır. Tam da bu nedenle Saul Steinberg’in bir röportajında söylediği “Mi-
zahı tanımlamak, mizahın tanımlarından biridir.” ifadesi (akt. Levin 1987: 191) söz konusu 
durumun çıkmazını anlatmak konusunda önemli bir yerde durur.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

26 27

Komik; zihnin beklentisi dâhilindeki, aşina olduğu bir düzenin beklenmedik bir biçimde 
bozulması, gevşemesi ya da rahatlamasıdır (Hazzlitt, 1969: 4). Başka bir deyişle özünde 
uyumsuzluk yatan gülünç; sıradan olandaki ani bir değişimin, beklenenle uyuşmayan bir 
farklılığın ve geleneklere, sağduyuya ya da mantığa aykırı olanın zihnini savunmasız bir hâle 
getirerek onu bir haz duygusuyla şaşırtır. Hem olumlu hem olumsuz, hem sıradan hem eşsiz, 
hem eğlenceli hem ciddi birçok niteliği ya da tutumu bünyesinde barındırabilen mizah tam 
da bu nedenle tek bir kalıba sığdırılamaz. Tanımlama ve açıklamalardan çok deneyimlenerek 
idrak edilebilen mizah; kelime oyunlarından, anlam belirsizliklerinden, ses benzerliklerin-
den faydalanabildiği gibi zekice sorularla, akıllıca kurgulanmış çelişkilerle, incelikli imalar-
la, abartılı ifadelerle ya da ustaca yön değiştirmelerle de görünür olabilir (Barrow’dan akt. 
Hazzlit, 1969: 26-27).

İnsan deneyiminde farklı maskelerle kendini gösteren mizah, tam da bu çeşitlilik ne-
deniyle genellikle nasıl ve hangi şekilde ortaya çıktığı konusunda belirgin bir çerçeveye 
oturtulamaz. Bu nedenle de mizah sadece gülme ya da kahkaha ile ilgili değildir, aksine 
bireyin ve toplumun tecrübe ettiği tüm durumların kendisine yer bulduğu geniş ve esnek 
bir düzleme sahiptir. Bireyin ve toplumun yarattığı ya da maruz kaldığı tarihî, sosyal, eko-
nomik, kültürel tüm koşulların aktarımında gerektirdiği kıvrak zekâ ve özel ifade yeteneği 
ile araç olarak kullanılan mizah; “ciddi” metinlerin söyleyemediklerini söyleyecek kadar 
da cesur bir tutum sergiler. Bu değişken, güvenilmez ve cesur tutum; mizaha veya mizahi 
metinlere, ilk bakışta birbirinden oldukça farklı gibi görünen birçok kavram, unsur, durum 
ya da olayı farklı ifade yöntemleriyle, kendine has ve yenilikçi bir şekilde sunma imkânı 
sağlar. Anlatılarda mizahın özgün biçimleriyle ortaya çıkan bu cesur tutum; toplumsal ve 
çevresel koşullara uyum noktasında yarar sağlayan, diğer bir deyişle sosyal yapının ihtiya-
cını karşılayan işlevlerle karşımıza çıkar. Mizahın açık ve örtük olarak nitelendirilebilecek 
eğlendirme, güldürme, eleştiri, protesto ve kültürel kodların aktarımı işlevleri (Sevindik, 
2023: 53), toplumun yaşadığı buhran dönemlerinde silah olarak kullanılması (Öğüt Eker, 
2014: 37) sonucunu ortaya çıkarır. 

Türk mizah geleneğine gelindiğinde Anadolu coğrafyasının da etkisiyle benzer şekilde 
çok çeşitli, çok yönlü ve zengin bir mizah anlayışının yüzyıllardan beri var olduğu görül-
mektedir. Ekseriyetle Selçuklu, Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi şeklinde tasnif edilen bu 
mizah geleneği birçok edebî türü, anlatıyı, tipi ve gerek tarihî gerek kurgusal karakteri har-
manlayan zengin bir kültürel birikim oluşturmuştur. Kortantamer, (2002) mizah çalışma-
ları için önemli bir kaynak teşkil eden “Kuruluşundan Tanzimat’a Kadar Osmanlı Dönemi 
Türk Mizahının Kısa Bir Tarihi” başlıklı çalışmasında; Anadolu’ya göç eden Türklerin 
belli bir mizah anlayışlarının var olduğunu ve bu mizahın göçebelikten izler taşıdığını, 
Türklerin Anadolu’daki varlığının güçlendiği 12. yüzyıldan itibaren her sınıftan bireyin 
farklı bireysel ya da ortak mekânlarda taklitçiler, ozanlar ve şairler aracılığıyla sözlü kültü-
re ait mizah ürünlerini tecrübe ettiklerini belirtir (1142). İçerisine Dede Korkut boylarının, 
Keloğlan masallarının, Nasreddin Hoca fıkralarının dâhil edilebileceği Selçuklu mizahı; 
yeni bir dine mensubiyet ve göçebelikten yerleşik hayata geçiş gibi iki büyük değişimin 
sebep olduğu sosyal, kültürel, ekonomik koşullar ile bu koşullara uyum sürecini yansıtan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

28 29

anlatılar içerir. Söz konusu dönemin politik karışıklıkları, toplumun geçirdiği değişim ve 
dönüşüm süreci, tüm bunlara bağlı aksaklıklar ve mücadeleler için mizah; söylenemeyeni 
söylemekteki başarısıyla toplumun en önemli ifade aracı hâline gelmiştir. Selçuklu mi-
zahı olarak adlandırılan dönem, Anadolu’da var olmuş zengin geleneği harmanlamış ve 
İslamiyet’in kabulünden sonra kendine özgü bir tavırla şekillenmiştir (Sevindik, 2023: 
214).  Öngören (1998) bu dönemin Dede Korkut anlatılarını kapsayan ilk evresinin aşiret-
lerle kurulan yaşam tarzı temelli ve kent düzeninden uzak kırsal kültürü yansıttığını ifade 
eder (43). Bu bağlamda Saydam’ın (1997: 109) “anacıl eylemlilik ile ata erki arasında sı-
kışmışlığın kahramanı” olarak tanımladığı Deli Dumrul; dönemin politik ve sosyokültürel 
karmaşasını, değişim ve dönüşüm sürecinin sancılarını, eski-yeni arasındaki bocalamayı 
kendine has tavrıyla yansıtarak Türklerin o dönemde yaşadıklarını tek başına temsil edecek 
güçte bir karakterdir. Deli Dumrul, bu görevi eleştirinin en büyük silahlarından olan mizahı 
kullanarak üstlenir. Bugüne kadar Dede Korkut anlatılarının tamamı hakkında olduğu gibi 
“Duha Koca Oğlu Deli Dumrul” boyu ile ilgili de farklı bağlamlarda ve boyutlarda sayısız 
çalışma yapılmıştır. Ancak mizah, bu çalışmaların içerisinde en az ele alınan konulardan 
biridir. Öngören (1998) Türk Mizahı ve Hicvi çalışmasında Deli Dumrul’dan “Selçuklu 
Mizahı” başlıklı kısımda bahsetmiş, Deli Dumrul’un din değişiminin yarattığı durumları 
zengin bir mizahla anlattığını belirtmiştir. Ahmet Özgür Güvenç “Dede Korkut Kitabı’nda 
Mizah” (2011) başlıklı makalesinde Deli Dumrul’daki mizahi unsurları da incelemiş ve 
anlatıdaki mizahi temeli ironi/çözümsüzlük ironisine bağlamıştır. Azem Sevindik’in Türk 
Mizah Ekolojisi (2021) başlıklı kitabında aykırı bir karakter olarak nitelendirilen Deli 
Dumrul’un Azrail’e meydan okuması durum komiği, geçenden otuz üç geçmeyenden dö-
verek kırk akçe alması karakter komiği olarak ele alınmıştır. Ölümü Evcilleştirmek: Türk 
Halk Kültüründe Ölüm Temelli Mizah çalışmasında İsmail Abalı (2020: 66-73), “Dede 
Korkut Hikayeleri’nde Ölüm Temelli Mizah” başlıklı kısımda Deli Dumrul anlatısını ele 
almış, benzer şekilde anlatıdaki gülüncün sebebini Deli Dumrul ile Azrail arasındaki mü-
cadeleye dayandırmıştır. 

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul ve mizah konusunda yazılmış çalışmaların birbirine 
benzer şekilde Deli Dumrul’un kuru çayın üzerine köprü yaptırması, geçenden otuz üç 
geçmeyenden döverek kırk akçe alması, Azrail ile mücadelesi, din değişikliği vb. bağlam-
larda ele alındığı görülmektedir. Önceki çalışmalarda ele alınan unsurlar ve bu unsurların 
incelenmesinde kullanılan teoriler, mizah temelli incelemeler açısından önemli bir temel 
sunmaktadır. Ancak anlatının temsil gücü, zenginliği, sembolizmi, içerdiği unsurlar, tarihî 
bağlamla ilişkisi ve işlevleri gibi boyutlar göz önünde bulundurulduğunda, mizah bağ-
lamında daha derinlemesine bir analize ihtiyaç duyulduğu görülmektedir. Uyumsuzluk, 
üstünlük kuramları, ironi ya da durum/karakter komiği ile ele alınan mizahi unsurların 
toplumsal işlevleri, anlatının yaratıldığı koşullar dikkate alınarak yapılacak bir incelemeye 
ihtiyaç duymaktadır. Öncül (2018) “Deli Dumrul Hikâyesine Yeni Yaklaşımlar” başlıklı 
makalesinde Dede Korkut Kitabı’na dair akademik ilgi ve çalışmaların yoğunluğunun yeni 
değerlendirmelerden ziyade benzer söylemler üzerinden sürdüğünü ve “akademideki söy-
lem muhafazakârlığının kırılabilmesi”nin ancak metinlerin farklı, yeni ve özgün okumalar-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

28 29

la mümkün olabileceğini vurgulamıştır (165). Söz konusu yaklaşıma koşut bir bakış açısıy-
la bu çalışmanın hedefi, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısını mizah bağlamında farklı 
değerlendirmelerle ele almak ve yeni açılımlara kapı aralamaktır. Bu doğrultuda çalışmada 
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’daki mizahi unsurların “sosyal normları yeniden yaratmak 
üzere yıkma” işlevi tartışılacaktır. Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısında Dumrul’un 
Azrail ve anne babasıyla olan diyalogları, komiğin toplumsal düzeni tesis etmek üzere yık-
ma işlevi çerçevesinde analiz edilecektir. Ek olarak Deli Dumrul; “komik karakter”in nite-
likleri bağlamında değerlendirilerek onun toplum üzerindeki örtük kontrolü tartışılacaktır. 
Ekseriyetle bilgisizlikle ilişkilendirilen Deli Dumrul’un; “komik karakter” bağlamında çok 
katmanlı bir yapıya sahip olması nedeniyle, bilgelik açısından da değerlendirilip değer-
lendirilemeyeceği sorgulanacak ve dönemin toplumsal krizinin aşılmasındaki işlevselliği 
tartışılacaktır.

1. Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da mizahın sosyal normları yıkarak toplumsal 
düzeni inşa etme işlevi 

Bireyin hem diğer bireylerle hem de toplumla kurduğu ilişki temelinde oluşan toplumsal 
hayatın belirli bir düzen içerisinde sürmesi birtakım kalıplaşmış davranışı, beklentiyi, yasağı 
ve yaptırımı beraberinde getirir. Bir arada yaşamanın doğurabileceği  sorunların önüne geçil-
mesi, sosyal denetim ile mümkündür. Sosyal denetim ise ancak istenen ve istenmeyen davra-
nışları düzenleyen sosyal normlarla sağlanır. Dinselliğin baskın olduğu toplumlarda, kişiler 
kutsal kitaplar ve dinî kurumlar tarafından belirlenmiş kuralları yerine getirmekle yükümlü 
hisseder ve bu toplumlarda bireylerin davranışları dinî yaptırımlarla kontrol altında tutulur 
(Örnek, 1977: 122).

Bir topluluğun parçası olarak yaşamını sürdüren insan; kuralları, sınırları, yasakları ve 
tüm bunlar etrafında yaptırımları belirlenmiş bir düzenin devamlılığını sağlamakla yükümlü 
görülür. Yazılı ve kurumsal yasaların yanında gelenek ve göreneklerle de korunan bu düzene 
esneklik ve uyum göstermeyen bireyler çeşitli yaptırımlarla karşılaşır. Bunlar yasal yaptırım-
lar olabileceği gibi toplumsal ve dinî bağlamlarda uygulanan kınama, teşhir, ayıplama, dışla-
ma gibi eylemlere maruz kalma şeklinde de ortaya çıkabilir. Örnek (1977) aykırı tutum ya da 
davranışın sahibini toplumun gözü önünde gülünç duruma sokma ve alaya, hafife almayı da 
bu yaptırımlar içerisinde anar (122). Diğer bir deyişle mizahın cezalandırma işlevi toplumsal 
düzen için bir yaptırım mahiyetinde kullanılır (Öğüt Eker, 2017: 53). 

Komiğin işlevleri, toplumsal düzlemdeki kullanımıyla belirginleşip görünür hâle gelir. 
Bu noktada denebilir ki komik, sosyal düzenin yaratımı ve devamlılığının sağlanmasında 
işlevsel olarak kullanılabilir. Cebeci (2016) komiğin sosyal düzenin sağlanması adına düze-
ni yıkarak yeniden inşa etmesi işleviyle, istenen sosyal düzene tekrar dönüşü öngördüğünü 
belirtir (36). Komik, sözü edilen yeniden inşa sürecinde istenmeyen eylemleri cezalandırır 
ve bu yolla arzu edilen tutumları destekler. Zira Bergson’a göre (2014) bireylerin arasındaki 
devamlı mutabakat toplum tarafından istenen bir eğilimdir ve bu uyumu sürekli kılacak her 
türlü esneklik desteklenirken onu bozacak ya da zora sokacak herhangi bir katılık gülme ile 
cezalandırılır (13-15). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

30 31

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısındaki mizahi unsurların işlevini, sözü edilen top-
lumsal düzlemde ele almak mümkündür. Anlatılarda Saydam’ın ifadesiyle “tekilin tümeli 
içermesi” (Saydam, 1997: 9), diğer bir deyişle bireyin toplumu yansıtması; Deli Dumrul’da-
ki komiğin, Türk tarihinin dönüm noktalarından olan İslamiyet’e geçiş sürecini anlatmada 
bir araç olarak kullanıldığı savını destekler niteliktedir. Deli Dumrul’un şahsında yaratılan 
ikilik -Allah’ı bilmesi ancak Allah’ın yasalarından, İslami kurallardan bihaber olması- âdeta 
İslamiyet’e geçiş sürecindeki bireyin yaşadığı karmaşa ve zorlukların anlatı dünyasındaki bir 
yankısıdır. Bu yankı, mizah ile ses bulur. Anlatıda sosyal normların farklı biçimlerde askıya 
alınmasının ve bozumunun getirdiği çatışma, aykırılık ve uyuşmazlıklar hem komiği yaratır 
hem de toplumsal düzenin yaratımında başat rol oynar. 

Deli Dumrul’un tanıtılmasıyla başlayan anlatının henüz giriş kısmında onun aykırı bir 
davranışının vurgulanması ve “deli” olarak nitelendirilmesi dikkat çekmektedir: 

Deli Dumrul dirleridi bir er varidi. Bir kuru çayın üzerine bir köpri yapdurmışidi. Kiçeninden 
otuz üç akça aluridi, kiçmeyeninden döge döge kırk akça aluridi. Bunı niçün böyle ideridi? 
Anuniçünki menden delü menden güçlü er var mıdur ki çıka menümile savaşa diridi. (Ergin, 
1997: 177)

Anlatının devamında Dumrul için kullanılan diğer bir epitet olan “Âdemîler evreni” 
ifadesiyle de benzer şekilde “deli” sözcüğü; Dumrul’un güce olan tutkusunu, bu gücü top-
lumsal bakımdan onaylanmayacak şekilde kullanışını, güçten kaynaklanan taşkınlıklarını 
ve kabadayılığını belirtmek için kullanılır (Pehlivan, 2015: 227). Kuru çayın üstüne yapı-
lan köprünün işlevsizliği ile yaratılan karşıtlık ve aykırılık, ancak “deli”lerin yapacağı gibi 
Dumrul’un “geçenden otuz üç, geçmeyenden kırk akçe alması” ile perçinlenir. Bir nevi 
delilikten olgunluğa geçişin hikâyesi olan anlatıda Dumrul’un deliliği ve aşırılığı abar-
tıldıkça kurgunun ilerleyen kısımlarındaki yenilgiyle yaratılan çatışma ve bu çatışmadan 
doğan mizah da büyüyecektir. 

Komiğin ortaya çıkışında sosyal normları yıkarak baskıdan kurtulma, düzenin/kuralın 
vurgulanması ve bu yolla doğru olanın ima edilmesi söz konusudur (Cebeci, 2016: 38). Ko-
mik; sosyal normların, gelenekselleşmiş uygulamaların devamlı değişme, güncellenme ve 
sabit kalamama özelliğini kullanarak bu düzeni yıkar ve bu yolla öne çıkararak yeniden ku-
rar. Böylelikle komik karakter tarafından anlatı dizgesinde çiğnendiği görülen düzen, dina-
mik bir yapı hâlinde yeniden yaratılır. Bu husus komiğin toplum üzerindeki işlevlerinden biri 
mahiyetinde kabul edilebilir. Deli Dumrul’un yukarıda sözü edilen “Allah’tan haberli fakat 
Allah’ın yasa ve düzeninden bihaber” hâli ile “deli”liği onun düzeni bozuşuna yol açan temel 
unsur olarak gösterilebilir. Dumrul, Azrail’in de Allah’ın yarattığı düzenin bir parçası olduğu 
ve emirlerini yerine getirdiği gerçeğinin farkına varamaz (Pehlivan, 2015: 109). Dumrul, 
Azrail’in bir yiğidin canını aldığını öğrenerek Azrail’e güç gösterisinde bulunur. Söz konusu 
düzen bozumu tam da bu noktada kendini gösterir. Dumrul’un Azrail’e karşı gelerek Allah’ın 
yasalarına başkaldırması ve ölüm gibi doğrudan Allah’ın kanunlarının parçası olan bir alana 
müdahale girişimi yukarıda bahsi geçen “yıkılan kuralın/düzenin vurgulanması” hususuna 
birebir örnek teşkil eder:

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

30 31

Deli Dumrul aydur: Mere Azrail ol didigünüz ne kişidür kim adamın canın alur, ya 
kâdir Allah birligün varlıgun hakkı-y-içün Azraili menüm gözüme göstergil, savaşayım 
çekişeyim dürişeyim, yahşı yigidün canın almaya didi. Kayıtdı döndi Delü Dumrul 
ivine geldi. Hak Tealaya Dumrulun sözi hoş gelmedi. Bak bak mere delü kavat menüm 
birligüm bilmez, birligüme şükür kılmaz, menüm ulu dergahumda geze menlik eyleye 
didi. Azrail var, dahı ol delü kavatun gözine görüngil, benzini sarartgıl didi, canını 
hırlatgıl algıl didi. (…) Mere delü kavat öginür-idün: Al kanatlu Azrail menüm elüme 
girse öldüre-y-idüm, yahşı yigidün canın anun elinden kurtara-y-yidüm dir-idün, imdi 
mere delü geldüm ki senün canun alam, virür misin yohsa menüm-ile cenk ider misin 
didi. Delü Dumrul aydur: Mere al kanatlu Azrail sen misin didi. Evet menem didi. Bu 
yahşı yigitlerün canını sen mi alursun didi. Evet men aluram didi. Delü Dumrul aydur: 
Mere kapuçılar kapuyı kapan didi. Mere Azrail ben seni gin yirde ister-idüm tar yirde 
eyü elüme girdün ola mı didi. Men seni öldüreyim, yahşı yigidün canın kurtarayım didi. 
(Ergin, 1997: 177-179)

Düzenin yeniden yaratımına götürecek olan bu yıkım girişimi Deli Dumrul anlatısında 
“kutsala müdahale, kutsalın alaya alınması” şeklinde ortaya çıkar.1 Kutsal olanın komiğe, 
mizaha, parodiye konu edilmesi günümüz algısıyla kabul edilmeyecek bir durum olsa da 
Bakhtin, toplumsal yaşamın erken dönemlerinde ciddi ve komik unsurların eşit düzeyde 
resmî ve kutsal kabul edildiğini belirtmiş, ciddi ve komik arasındaki keskin ayrımın son-
raki süreçlerde belirginleştiğinin ve böylece tüm komik türlerin gayriresmî bir bağlama 
aktarıldığını vurgulamıştır (Bakhtin, 2005: 32-33). Benzer şekilde Simon Dentith (2002), 
Eski Yunan edebiyatını örnek göstererek kutsal ile parodinin ve komik ile ciddi olanın 
tarih boyunca yan yana durduğunu, en kutsal mitleri ihtiva eden ciddi türlerin bile parodik 
eşleriyle2 var olduğunu belirtmiştir (41).3 İdeal, resmî ve kutsal olan ile tüm bunlara dair 
hiyerarşinin askıya alınması Bakhtin’in “karnaval” kavramını akla getirir. Bakhtin’in kar-
navalı, sosyal düzene dair kuralların alt üst edildiği, kutsalın alaya alındığı, resmî yapılar-
daki hiyerarşinin yıkıldığı, mizah ile kurulan bir kutlama biçimini ifade eder. Söylemin kö-
kenlerini halk kültüründe arayan Bakhtin, tam da bu nedenle halk kültürünün vazgeçilmez 
bir parçası olarak gördüğü “karnaval” folkloruna özgü özelliklerin kültür ve edebiyattaki 
yansımalarına, temsillerine odaklanır. Gülmenin yıkma ve yeniden inşa etme işlevini göze-
terek komiğin edebî ürünlerin üzerindeki dönüştürücü gücünü vurgular. Bu vurgu, temel-
lerini Orta Çağ’da dinî sistemler üzerine kurulmuş toplumsal düzenin, hiyerarşik yapıların 
ve ciddi dilin karnaval ruhuna ait komik biçimlerle alt üst edilip yeniden inşa edilmesinden 
alır. Bakhtin’e göre (2005: 30-37) “halkın karnaval mizah kültürü” Orta Çağ’ın kutsal me-
tinleri ve dinî ayinlerinde kullanılan, son derece katı kurallara sahip, soyut, uhrevi ve ciddi 
diline karşı durur ve dili dogmatizmin, mistisizmin ve dindarlığın tekelinden çıkıp tama-
men özgür kılar. Çünkü hiyerarşinin geçici bir şekilde askıya alınışı özel bir iletişim biçi-
mini -nezaketin bağlayıcı tonundan ve katılığından uzak, mizahi, somut ve daha özgür bir 
ifade biçimi- beraberinde getirir. Halk mizahının, kiliseye özgü uhrevi dilin karşısında ko-
numlanan dünyevi ve “zındık”4 tonuna yalnız karnavalda göz yumulması, kutsalın askıya 
alınışının izinli ve bilinçli bir eylem olduğunu gösterir. Söz konusu karnaval ve festivalle-
rin mizahi, ciddiyetsiz, kaba-saba ve dünyevi bağlamı; Orta Çağ’ın kurduğu resmî, baskıcı 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

32 33

ve kutsal dünyaya bir alternatif olarak okunabilir. Bu bakımdan Aktari (2011) karnavalı 
bir “güvenlik vanasının açılması” olarak nitelendirmiş, resmî ideolojinin ve katı hiyerarşik 
düzenin halkın üzerinde yarattığı baskının karnaval sayesinde rahatladığını ve bir sonraki 
karnavala kadar halkın tekrar aynı sistemin içine girebilmesinin bir yolu olduğunu belirt-
miştir (68). Karnaval ruhunun sözü edilen işlevi, mizahın sosyal normları yeniden kurmak 
üzere bozuşuyla örtüşür niteliktedir. Karnavaldaki tamamen yerle bir edilmeyen ancak bir 
süreliğine gizlenen kutsal (Cebeci, 2016: 125) Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da bütünüy-
le yıkılmayan ancak yeniden yaratılabilecek ölçüde zedelenen sosyal normları hatırlatır. 
Dumrul’un Azrail’e karşı çıkması, Azrail’e hamle yapması ve Azrail’in güvercin donuna 
girişini kendisinden kaçışı olarak yorumlaması, kutsalı ve İslam’ın yasalarını temsil eden 
Azrail’in geçici ve izinli bir şekilde askıya alınması olarak nitelendirilebilir: 

Kara kılıcın sıyırdı, eline aldı. Azra’ile çalmağa hamle kıldı. Azra’il bir gögercin oldı, 
pencereden uçdı gitdi. Ademiler evreni Deli Dumrul elin eline çaldı kas kas güldi. Ay-
dur: Yigitlerüm Azra’ilün gözini eyle korhutdum ki gin kapuyı kodu tar bacadan kaçtı 
çünki menüm elümden gögerçin kibi kuş oldu uçdı, mere men anı kor mıyam toğana 
aldurmayınca didi. Turdı atına bindi, toğanın eline aldı, ardına düşdi. Bir iki gögerçin 
öldürdi. (Ergin, 1997: 179)

Anlatıda kutsala müdahale ile gelen bu yıkım girişimi, sosyal normların vurgulanarak 
göz önüne çıkarılmasını sağlar. Çünkü Azrail’e karşı galibiyetinden emin bir şekilde dönen 
Dumrul’un Azrail’i karşısında görmesi ve ona karşı kesin bir yenilgi alması bu göstermelik 
askıya alma durumunu sonlandırır ve sağlanmak istenen düzenin yeniden kurulmasının ilk 
adımı olarak işlevsel bir hâle gelir. Deli Dumrul’un Azrail’e yalvarması karşısında Azrail’in 
sarf ettiği sözler, düzenin yeniden sağlanması konusundaki işlevselliğin bir kanıtı niteliğin-
dedir. Zira Azrail bu sözleriyle aslında anlatıdaki kutsalın ya da diğer bir deyişle yeniden ya-
ratılmak istenen sosyal normların sadece bir temsilcisi olduğunu, Dumrul’un kendisine karşı 
gelmekle aslında Allah’ın sistemine karşı geldiğini açık bir şekilde belirtir: “Mere delü kavat 
mana ne yalvarursın, Allah Tealaya yalvar, menüm de elümde ne var, men dahı bir yumuş 
oğlanıyam didi. Delü Dumrul aydur: Ya pes can viren can alan Allah Teala mıdur? Beli oldur 
didi.” (Ergin, 1997: 179).

Dumrul’un kutsal olana başkaldırısı ve zorbalığı anlatının ilerleyen kısımlarında ye-
rini pişmanlığa ve cezaya bırakacak ve böylece yıkılanın komik bir biçimde vurgusuyla 
İslamiyet’e dair asıl otoritenin birliği ve bu birliğe dair sarsılmaz düzen öne çıkarılarak 
yeniden yaratılacaktır. Azrail’in Dumrul’a galibiyeti, İslami bakış açısının bir nevi öğ-
retisi ve yeniden yaratımı mahiyetindedir. Bu yeniden yaratımın mizah eliyle olması da 
İslamiyet’e geçiş ve adaptasyon süreci düşünüldüğünde, muhatabın karşı karşıya kaldığı 
yeni değer ve normların idrak edilmesi ve kabulü noktasında işlevseldir. Yeni bir dine 
geçiş sürecinde bu dinin kural ve gereklerinin topluma aktarımına dair bu işlevsellik, sözü 
edilen yıkım ve yeniden yaratımı meydana getiren “kutsala başkaldırı”nın tıpkı karnaval-
daki gibi izinli ve bilinçli bir eylem olabileceğini gösterir. Bu noktada Duha Koca Oğlu 
Deli Dumrul boyunda mizah; resmî ideolojilerin bir aracı olan katı, baskıcı ve karmaşık 
bir değişim sürecini daha benimsenebilir bir hâle getirmektedir. Dumrul’un mağlubiyeti 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

32 33

ve ardından Allah’a yalvarışı üzerine sözlerinin Allah’a hoş gelmesi ve anlatının sonunda 
cana karşılık can bulması üzerine hayatının bağışlanması da olumsuz bir bozum ve tahrip-
tense ılımlı bir yeniden inşa sürecinin göstergesidir.  Nitekim “Halk mizahı (…) yeniden 
hayat verir, tazeler. Salt olumsuzlama, halk kültürüne tamamen yabancıdır.” (Bakhtin, 
2005: 37).

Sosyal normlar ve bunlar tarafından yaratılan düzenden söz ederken toplumsal hayatın 
yapı taşı olarak nitelendirilebilecek aile kurumundan da bahsetmek gerekir. Kişinin doğu-
muyla beraber aile bireyleriyle kurduğu ilk temas, onun toplumsallaşma sürecini başlatarak 
değer yargılarını ve davranış kalıplarını şekillendirir. Bireyin diğer bireylerle ve toplumla 
ilişkisi için âdeta bir ilk örnek olan aile kurumu, bu özelliği nedeniyle toplumsal düzenin 
kuralları ve kaçınmalarının düzenlendiği ilk evre olarak nitelendirilebilir. Duha Koca Oğlu 
Deli Dumrul anlatısı sosyal normları toplumsal boyutta ele aldığı ölçüde, toplumun küçük 
bir modeli olan aile düzleminde de ele alır. Dumrul’un anlatıda ana babasıyla girdiği diya-
loglar, ana babanın eylemleri ve bu eylemlerin tanrısal boyuttaki sonuçları; temeli duygusal 
bağlara dayanan, geleneksel aile kurumunun birliği ve devamlılığını sağlaması bakımından 
işlevseldir. 

Dumrul’un Azrail nezdinde Allah’a karşı gelmesi Allah’a hoş gelmez. Onun isyanını 
doğrudan kendi sistemine bir müdahale girişimi olarak algılar ve bundan sonra gerçekle-
şen olaylar (Azrail’in Dumrul’la yeniden karşılaşması ve Dumrul’un mağlubiyeti) anlatı 
kurgusunda yeni bir açılıma kapı aralar. Allah’ın Dumrul’a kendi canı yerine can bulursa 
bağışlanacağını iletmesi üzerine Dumrul, kendisine canlarını bağışlayacakları inancıyla 
ana babasına gider. Babasının canını vermemesi neticesinde annesine giden Deli Dumrul, 
beklenmedik bir şekilde annesinden de ret cevabı alır. Dumrul’un önce babasına giderek 
medet umması; babanın anneye nazaran daha az şefkatli olduğu kabulü ve babanın “Men-
den aziz menden sevgülü anandur” ifadesiyle desteklediği, dinleyicilerin de babanın canını 
vermeyeceğine ve anneye başvurulacağına dair beklentileri nedeniyle okur/dinleyici üze-
rindeki etkiyi artırarak mizahi bir alana da zemin hazırlar. Bu durum iki sebebe dayanır. 
Bunlardan ilki, Kant’ın gülmenin meydana gelişini dayandırdığı “gergin bir bekleyişin 
ansızın boşa çıkması” (Şentürk, 2016: 52) durumudur. Ebeveynlerin -özellikle de annenin- 
evladı için canını hiç düşünmeden vereceği beklentisinin, anne babanın Deli Dumrul’a 
canlarını bağışlamayışı ile gelen ani düşüşü ve buna bağlı ortaya çıkan gülme; Kant’ın 
gerilmiş beklentilerin boşa çıkışı ve umudun hiçlik duygusuna dönüşmesi tezine örnek 
oluşturur. Söz konusu beklentinin boşa çıkışı hem babanın hem de annenin Deli Dumrul’a 
verdikleri cevaplarla zirve noktasına taşınır. Baba canını vermeye razı olmadığını şu dize-
lerle dile getirir: 

Karşu yatan kara tagum gerek-ise/Söyle gelsün Azrail’ün yaylası olsun/Sovuk sovuk 
bınarlarum gerek-ise/Ana içit olsun/Tavla tavla şahbaz atlarum gerek-ise/Ana binit ol-
sun/Katar katar develerüm gerek ise/Ana yüklet olsun/Ağayılda ağça koyunum gerek-
ise/Kara mudbak altında anun şöleni olsun/Altun gümüş pul gerek ise/Ana harçlık ol-
sun/Dünya şirin can aziz/Canumı kıyabilmen bellü bilgil/Menden aziz menden sevgülü 
anandur/Oğul anana var (Ergin, 1997: 181)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

34 35

Babanın evladı için yapabileceği fedakârlıkları artan bir ivmeyle sıraladığı; maddi yaşam 
için gerekli ve kıymetli toprak, su, at, deve, altın birçok varlığı oğlu için verebileceğini be-
lirten ifadelerinin yarattığı beklenti “Dünya şirin can aziz” dizesinde birden büyük bir düşüş 
yaşayarak bir bozulmayla/yıkımla sonlanır. Ardından annenin babadan daha aziz ve şefkatli 
olduğu telkiniyle karşılaşan okur/dinleyici için daha kuvvetli bir ani boşluk hissi, annenin 
dizelerinde de kendini gösterir:

Oğul oğul ay oğul/Tokuz ay karnumda götürdüğüm oğul/Tolma bişiklerde beledügüm 
ogul/On ay diyende dünya yüzine getürdügüm oğul/Tolap Tolap ağ südümi emzürdü-
güm oğul/Ağça burçlu hisarlarda tutılayidün oğul/Sası dinlü kâfir elinde tutsak ola-
yidün oğul/Altun akça güçine salubanı seni kurtarayidüm oğul/Yaman yire varmışsın 
varabilmem/Dünya şirin can aziz/Canımı kıyabilmen bellü bilgil (Ergin, 1997: 182)

Oğlu için hem fiziksel hem de maddi anlamda paha biçilemez fedakârlıklarda bulundu-
ğunu belirten annenin, “Ağça burçlu hisarlarda tutulayidün oğul” dizesinden itibaren sezil-
meye başlanan reddi, oğlu için korkusuzca her tehlikeye atılabileceği ancak canına kıyama-
yacağını söylediği ifadesiyle sonlanır. Manzum parçaların içerisinde zikredilen, birbirine zıt 
ifadelerin okurun/dinleyicinin duygularını beklenmedik cümlelerle tepetaklak edişi zıtlıktan 
doğan mizahın kuvvetli örnekleridir.

Kurgunun bu noktasında gülmeyi yaratan diğer bir unsur da tekrar/yinelemedir. Durum-
lar döngüsel nitelik taşıdığında, diğer bir deyişle belirli bir kronolojide aynen gerçekleştiği 
gibi tekrar ettiğinde daha çok güldürür (Bergson, 2014: 56, 60). Komiği yaratan beklentinin 
boşa çıkması döngüsü, Deli Dumrul’un önce babasından, sonra annesinden medet umarak eli 
boş dönmesi örüntüsünde kendini gösterir. Olay örgüsünde Deli Dumrul’un canının karşılı-
ğında can bulursa bağışlanacağını öğrenmesi (denge/beklenti), babasının canını vermemesi 
(bozulma/beklentinin boşa çıkması/hayal kırıklığı), tekrar karşılığında vereceği can için an-
nesine gitmesi (yeniden denge/beklenti), annesinin canını vermemesi (bozulma/beklentinin 
boşa çıkması) şeklinde bir döngüsellik dikkati çeker. Dumrul’un zorunlu bir neden-sonuç 
akışının içerisinde babasından sonra annesine gitme eyleminin yarattığı tekrar durumu, ka-
rakterin tüm çabalarına rağmen başladığı noktaya dönüşünü gösterir ve bu dairesel etki bir 
güldürü unsuruna dönüşür. 

Karşıtlık, tekrar ve beklentinin boşa çıkması gibi yollarla yaratılan komiğin söz konusu 
anlatıda toplumsal düzeni ve sosyal normları yıktığı görülür. Toplumun temelini oluşturan 
aile kurumunun vazgeçilmez iki unsuru olan anne ve babanın; toplumun devamlılığını sağla-
yacak, kültürü gelecek nesillere aktaracak yegâne potansiyel gücü olan evlatlarına koşulsuz 
sevgisi ve fedakârlığı, toplumsal düzenin sürebilmesi için istenen ve beklenen tutumlardır. 
Söz konusu istendik tutumlara koşut olarak Dede Korkut Kitabı’nın diğer anlatılarına ba-
kıldığında anne ve babanın evladını koruyan, düşünen, onun için fedakârlıklar yapmaktan 
çekinmeyen bir yapıya sahip olduğu görülür. “Oğul atanın yeteridür, iki gözinün biridür. 
Devletli oğul kopsa ocağınun közidür.” (Ergin, 1997: 74) gibi atasözleriyle oğul sahibi olma-
nın önemi sık sık vurgulanır. Bununla birlikte anlatılarda baba figürleri pasif, duyarsız ya da 
yalnızca kendini düşünen kişiler olarak tasvir edilmez; aksine, ailesini tehlikelerden koruyan, 
çocuklarına rehberlik eden, onların eğitimini önemseyen karakterlerdir. Benzer şekilde Dede 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

34 35

Korkut Kitabı’ndaki anlatılarda anne; fedakârlıklarıyla öne çıkan, çocukları için her türlü 
tehlikeyi göze alan; kimi zaman çocukları adına eşine karşı duran, kimi zaman da onların 
iyiliği için eşine kahramanca destek olan ve baba-oğul ilişkisini dengeleyen figürler olarak 
tasvir edilir. Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da ise sözü edilen bu kutsal aile bağının anne ve 
baba tarafından yıkılması, toplumsal düzenin bozuluşunu çağrıştırır. Deli Dumrul’daki anne-
baba figürlerinin, Dede Korkut Kitabı’nın genelindeki anne-baba rollerine zıtlık oluşturması 
ilk bakışta tuhaf ve toplumun genel kabullerine ya da yaşam tarzına aykırı gelse de bu durum, 
mizahın toplumsal düzeni yeniden inşa etme işlevi düşünüldüğünde anlam kazanır. Bireysel 
ve toplumsal yaşamı çıkmaza sokan bu eylemler cezalandırılır. Anne ve baba; Dumrul’a can 
vermeyi reddetmekle kan bağının kutsallığını yadsımış, varlık nedenlerini oluşturan sistemi 
kendi elleriyle yıkmış ve toplumsal düzenin kutsal kabul ettiği bağa ihanet etmişlerdir (Say-
dam, 1997: 137). Anne babanın tutumları sonucunda gelen gülünç ile yıkılan sosyal düzen, 
cezalandırılmalarıyla yeniden inşa edilir. Aile kurumunun önemi ve bu kurumun devamlılığı 
için gerekli davranışların pekiştirilmesi de mizahın sosyal normları yeniden yaratmak üzere 
yıkma işleviyle tekrar vurgulanır. 

2. Cahil mi bilge mi? Çok katmanlı yapısıyla “komik kahraman” olarak Deli 
Dumrul ve toplumsal düzenin inşasındaki işlevi

Toplumsal düzenin yaratılması ve devamlılığın sağlanması birey-birey ve birey-top-
lum arasında kurulacak olan daimî bir uyum gerektirir. Bu uyumun dışında kalacak biçim-
de “katılık” gösteren, abartılan, empatiden yoksun ve büyük oranda karikatürize edilen; 
farklı bir deyişle “komedinin icat ettiği şekliyle karakter”5 (Zupančič, 2011: 68) diğerle-
rinden ayrılır. Bu ayrımın ilk ve en temel özelliği komik karakterin kendisiyle birlikte ete 
kemiğe bürünen tek bir özellikle öne çıkmasıdır.6 Walter Benjamin’in ifade ettiği üzere ko-
mik karakter diğer tüm özelliklerini gölgede bırakacak tek bir özellikle var olur. Dolayısıy-
la onun tutum ve davranışları bireyin iç dünyasını yansıtmaktan ve psikolojik temelde ele 
alınmayı gerektirecek bir karmaşıklıktan uzaktır (Benjamin, 1996: 205). Komik karakterin 
söz konusu bu tek özelliği genellikle bir nesne, durum ya da eyleme sınırsız bağlılığı ve 
tutkusudur.  Zupančič (2011) bu mantık dışı tutkunun komik karakter üzerindeki etkisinin 
büyüklüğünü belirtmek için onu “ayaklı bir tekli özellik” olarak tanımlar (68-69). Komik 
karakteri harekete geçiren bu somut tutku, onu her türlü mümkün ve imkânsız duruma 
sürükler. Üstelik bu tutku açıkça ortadadır; komik karakter onu gizleme ihtiyacı hissetmez, 
aksine alenen sergiler. 

Komik bir karakter olarak Deli Dumrul’u imkânsızlıklara sürükleyen, diğer tüm nite-
likleri gölgede bırakarak öne çıkan bu tekli özelliğin güce, üstünlüğe ve galibiyete duydu-
ğu tutku olduğu söylenebilir. Anlatının giriş kısmında kendini özdeşleştirdiği güzel yiğidin 
ölümüne sebep olan gücün kendisini mağlup edeceğine ve kendi zayıflığıyla yüzleşmesine 
dair kaygısı da (Saydam, 1997: 152) onun güç bağımlılığıyla açıklanabilir. Zira Deli Dum-
rul tanıtılırken anlatıcı tarafından yapılan aşağıdaki açıklama; onun gücüyle, deliliğiyle, 
yiğitliğiyle iftiharını kanıtlar: “Menden deli menden güçli er var mıdur ki çıka menümile 
savaşa deridi. Menüm bahadurligüm cılasunligüm, yigitligüm Ruma, Şama gide çavlana 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

36 37

deridi.” (Ergin, 1997: 177). Deli Dumrul’un gücüne olan bu mantık dışı tutkusu, onun Az-
rail ile olan güç savaşının temelindeki nedendir. Azrail tarafından hırpalanması, canından 
olma tehlikesi geçirmesi, anne ve babası ile diyalogları, ölüm korkusuyla sınanması gibi 
anlatı boyunca sürüklendiği tüm mücadelelerin altında komik karakterin tutkuyla bağlan-
dığı bu tekli özelliği, yani Deli Dumrul için “güç tutkusu” yatar. Deli Dumrul, yaptığı 
köprü ile halktan haraç alarak fiziksel gücü ve otoritesini pekiştirmeye çalıştığı gibi ölümü 
kontrol altına alma çabasıyla bir nevi Tanrı’nın gücüne bile meydan okur. Güce olan bu 
saplantısıyla kendinden daha güçlü bir varlık olmadığına dair kibirli inancı, onun doğanın 
karşı konulmaz bir yasası mahiyetindeki ölümün aslında bir temsili olduğu Tanrı’nın siste-
mine başkaldırmasına yol açar.  Anlatının başlangıcında ölen yiğidin canını alan Azrail’e 
karşı mücadeleye giriştiği “Azrail didügünüz ne kişidür kim adamun canın alur, ya kadir 
Allah birligün varlıgun hakkıyiçün Azraili menüm gözüme göstergil, savaşayım çekişeyim 
dürişeyim” (Ergin, 1997: 177) şeklindeki cüretkâr sözleri Allah’ın hoşuna gitmez. Bunun 
üzerine Allah tarafından Deli Dumrul için söylenen “Menüm ulu dergahımda geze menlik 
eyleye” (Ergin, 1997: 177) ifadeleri de Deli Dumrul’un kibrine getirilen bir eleştiridir. 
Azrail ile karşılaşan Deli Dumrul, Azrail’e kılıcını gösterdiğinde Azrail’in bir güvercin 
olup uçmasını kendisinden korkup kaçışı olarak nitelendirir ve yine aynı böbürlenen eday-
la “Azrail’in gözünü öyle korhutdum ki gin kapuyı kodı tar bacadan kaçdı, çünki menüm 
elümden gögercin kibi kuş oldı uçdı.” cümlelerini sarf eder. Deli Dumrul, gücüne olan 
güveniyle kendinden öyle geçmiştir ve algısı kendi “tutkulu nesnesi” ile o denli doludur ki 
Azrail’in mağlup olduğuna kanaat getirir. 

Dumrul’un körü körüne güçle meşgul olması, komik karaktere haiz ego-id çatışmasını 
belirginleştirir. Zupančič (2011) komik karakterin, id’inin ve içgüdülerinin etkisiyle, tutkuyla 
bağlı olduğu nesne veya duruma odaklandığını ve sürekli olarak bunlarla ilgili kaygı duy-
duğunu belirtir. Ona göre; komik karakterin bu “tek” olana duyduğu takıntılı bağlılık, dış 
dünyayla uyum sağlamaya çalışan egosu ile gerçeklikten kopuk bir tatmin arzusunda olan 
id’i arasında bir çatışma yaratır. Bu nedenle komik karakterin onu dış dünyaya uyumdan sü-
rekli uzaklaştıran bağımlılığı, egosunun memnuniyetsizliğine karşın id’in anlık mutluluğunu 
ortaya çıkarır (72). Deli Dumrul da komik karakterin bu belirgin özelliğini gösterir. Anlatının 
başında gerçeklikle uyum sağlamaktansa, komik karaktere yaraşır bir tutumla id’ini tatmin 
etmeyi ve gücüyle var olmayı tercih eder. 

Deli Dumrul’un fiziksel gücü, kabadayılığı ve yalnızca kendine odaklı bir tutumla bö-
bürlenişinin çizdiği tablo, Azrail’e karşı yenilmesiyle başka bir boyut kazanır. Anlatının ba-
şından beri Deli Dumrul’un kibri, kendine güveni ve haddi arttıkça ilerleyen kısımlardaki 
yenilgisi, yalvarışları ve mağduriyetinin yarattığı komiğin ölçüsü de o denli büyüyecektir. 
Deli Dumrul için koşulların tersine dönmesi hem karakter komiğini yaratır hem de komik 
karakterin belirgin özelliklerinden biri olan “zıtlıkları bir arada barındırma” durumunu gözler 
önüne serer. Nitekim ani ve beklenmedik karşıtlıklara müsaade eden yapısı, komik karakterin 
ayırt edici özelliklerinden bir diğeridir. Cebeci’nin ifadeleriyle “Komik kahraman bir yanıyla 
isyancı, bir yanıyla bilge, bir yanıyla kurban ve diğer bir yanıyla da toplumsal düzeni bozan 
bir uyumsuzdur. Hem devrimci hem de muhafazakâr eğilimleri temsil eder. Hem rasyonel 
hem de irrasyoneldir.” (Cebeci, 2016: 67). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

36 37

Mizah söz konusu olduğunda karşıtlık, en eski komedilere kadar uzanan bir geçmişe sa-
hiptir. Bu zıtlıklar Antik Yunan tiyatrosunda ve ritüellerde yer alan, komedide birbirine karşıt 
iki tipi temsil eden alazon-eiron karşıtlığını akıllara getirir. Kendini olduğundan daha güçlü 
ve bilgili gören, kibirli, gösterişçi bir tutum sergileyen, katı ve bağlayıcı doğasıyla kendi 
yarattığını sandığı sistemin kölesi olan alazon ile eleştirel, sorgulayan, alternatif anlatılar 
sunan eiron arasındaki çatışma; komik karakterin içsel çatışmasının da bir temsili niteliğinde 
okunabilir. Wylie Sypher “The Meanings Of Comedy” başlıklı çalışmasının “The Guises 
of Comic Hero” (1956) kısmında komik karakterin çift katmanlı yapısını alazon-eiron kar-
şıtlığına değinerek Sokrates ve Falstaff üzerinden çözümler. Eiron cahil, ahmak ya da soy-
tarı maskesini takınarak ve kendini bilinçli şekilde küçümseyerek yaptığı sorgulamalarıyla 
alazonun inandığı bilgeliğini yerle bir eder. Tanrı’nın düşmanı olan ve ritüeli kutsallıktan 
uzaklaştıran alazon; eironun alter egosudur. Tanrısallığa zarar verme ve kutsala göz dikmenin 
cezası olarak dövülerek kovulan alazon, Tanrı-kahramanın kılıklarından biridir, kahramanın 
Tanrısallaşmadan önce reddetmesi gereken “karşıt” benliktir (226-241). 

Bu bilgiler ışığında Deli Dumrul’un, komik kahramanın çift katmanlı yapısına uygun şe-
kilde, birbirine zıt iki karakter tipini bir arada barındırdığı görülür. Kahramanın kendi gücüne 
ve otoritesine gereğinden fazla güvenmesi, üstünlüğünü kanıtlama çabasıyla ilahi düzenin bir 
parçası olan ölüme meydan okuması, onun alazon tipinin özelliklerini taşıdığını gösterir. İla-
hi sisteme ve kutsala karşı sergilenen isyankâr tavır, doğrudan alazon tipine özgü bir özellik 
olmakla birlikte, Deli Dumrul aynı zamanda eironun özelliklerini de sergiler. Eiron açısın-
dan ele alındığında, kahramanın hikâyesindeki dönüşüm dikkat çekicidir. Azrail karşısında 
güçsüzlüğünü kabullenmesi, sınırlarını sorgulamaya başlamasına yol açar. Bu süreçte Deli 
Dumrul, ironik bir şekilde kendi sınırlılığını ve güçsüzlüğünü fark eder, (tıpkı Sokrates’in al-
çakgönüllü sorgulayıcı tutumuyla sahte bilginin maskesini düşürmesi gibi) ileride farkındalı-
ğı da tartışılacak olan kibrinin ve başkaldırısının çöküşünü gözler önüne serer.  Onun kutsala 
meydan okuma olarak değerlendirilen tutumları, aynı zamanda eiron tipine özgü eleştirel, 
sorgulayıcı ve alternatif çözümler arayan bir perspektifle de yorumlanabilir. Zira kahramanın 
kendini olumsuzlayarak bir şey bilmiyormuş gibi davranması da eiron tipine has bir tavırdır. 
Bu doğrultuda, Deli Dumrul’un birbiriyle çatışan komedi tiplerinin özelliklerini aynı anda 
barındırması, komik karakterlerin karşıtlıklara, çelişkilere ya da belirsizliklere açık yapısına 
örnek teşkil etmesi açısından önem taşımaktadır. Ancak şu sorunun da göz önünde bulundu-
rulması gerekir: Deli Dumrul’da tespit edilen karşıt durumlar çoğunlukla iddia edildiği gibi 
bir dönüşümün sonucu mudur; yoksa Deli Dumrul, dönüştüğünü varsaydığımız tüm özellik-
lere en başından beri sahip midir? Nitekim, kahramanın Allah ile doğrudan iletişime geçme 
çabası, Azrail’in aracılığını reddetmesi ve “Nice cahiller seni gökte arar/Sen hod müminlerin 
gönlündesin” ifadeleriyle Tanrı’ya seslenişi, onun mutasavvıf ve bilge bir tavır sergilediği 
şeklindeki bir okumaya da kapı aralayabilir. Boratav da Deli Dumrul’un Azrail’e meydan 
okuyuşuyla ve Tanrı ile aracısız konuşmak için Azrail’in aradan çekilmesi hususunda diret-
mesiyle halk fıkralarındaki Bektaşi tipini anımsattığını belirtir (Boratav, 1983: 320).

Anlatının başındaki Deli Dumrul’un toplumsal düzeni bozmaya hamle eden, isyankâr ve 
kibirli yönü, Azrail’e ve onun aracılığıyla Allah’a karşı gelişinin temelindeki özellikleridir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

38 39

“Delilikten usluluğa doğru” (Pehlivan, 2015: 227) aldığı yolun sonunda Deli Dumrul, bu özel-
liklerin tam karşısında konumlanır: Hatasını anlar, pişman olur, af diler, ölümünden sonra eşi 
ve çocukları için iyi bir hayat diler. Güvenç (2022) Deli Dumrul’un anlatının başında gösterdiği 
olumsuz tutum ve davranışların olumlu yöndeki değişimini, kahramanın dinamizmine bağlaya-
rak bir dönüşüm olarak değerlendirir (137). Ancak bu “uslanma” hâli sadece Deli Dumrul’un 
korkusundan mı kaynaklanır, yoksa onun her ne kadar ilk yarattığı izlenimlere aykırı olsa da bir 
yanıyla tüm bu “uslu” özellikleri en başından beri barındırdığı gerçeği de öne sürülebilir mi? 
Bu soru komik karakterin karşıtlıkları bir arada tutan yapısıyla cevaplanabilir. Komik bir karak-
ter olarak Deli Dumrul; cahil-bilge, zalim-mazlum, cellat-kurban, müşfik-acımasız gibi karşıt 
birçok kıyafeti anlatının başından sonuna kadar giyinip çıkarır. Metnin ilk bölümlerinde, gücü-
ne tutkun, kabadayı ve acımasız bir figür olarak karşımıza çıkan Dumrul, ilerleyen bölümlerde 
mazlum, kurban ve canının bağışlanması için çabalayan bir mağdur olarak tasvir edilmektedir. 
Kuru bir çayın üzerine yaptırdığı köprüden geçenlerden otuz üç, geçmeyenlerden ise “döve 
döve” kırk akçe alan ve deliliğiyle övünen acımasız Dumrul, sonrasında karısına ve evlatlarına 
kıyamayan, kendi ölümünden sonra dahi onların rahat bir yaşam sürmesi için planlar yapan 
müşfik ve fedakâr bir karakter olarak da betimlenmektedir. Dumrul’un bu birbirine zıt tutumları 
komik karakterin yukarıda sıralanan özellikleriyle bağdaşır bir şekilde; iyi ve kötünün, cahil 
ve bilgenin, zalim ve mazlumun sınırlarını belirsizleştirir. Okurun; Allah’ı bilen fakat Azrail’i 
tanımayan, İslamiyet konusunda cahil bir Dumrul ile mi yoksa vahdet-i vücut anlayışına hâkim, 
Allah’la iletişiminde herhangi bir aracıya tahammülü olmayan, Allah’la çekinmeden konuşan, 
hareketlerinin bilincinde bir Dumrul ile mi karşı karşıya olduğu sorusunun cevabı Dumrul’un 
komik karaktere haiz çok boyutlu yapısında yatar. Güç tutkusu ve kendini bilmezliği gibi aykırı 
tutumları sonucunda pişman ve mağdur olan cahil bir Dumrul ile mi yoksa en başından beri 
tüm bunları bir “don” mahiyetinde giyip insani özellikleri somutlaştırarak topluma yaklaşma ve 
bu yolla toplumu kontrol etmeyi hedefleyen bilge bir Dumrul ile mi muhatap olunduğu sorusu 
da aynı çok boyutluluğun farklı bir kanıtı olarak değerlendirilebilir. Deli Dumrul, eironvari bir 
yaklaşım sergileyerek bilinçli bir şekilde cehalet maskesi takar ve bu yolla eleştirel bir tutumla 
alazon yanını sorgulayarak cezalandırılmasını sağlar. Böylece kutsal sistemin ya da toplumsal 
düzenin parodisini yapan alazon ile düzenin savunucusu, ironik kahraman eironun mücadelesi-
nin dramatik bir örneği olarak karşımıza çıkar. 

İçinde barındırdığı karşıtlıklar ve belirsiz sınırlar, “komik karakter”e dair niteliklerin Deli 
Dumrul’daki zuhuru ve mizahın anlatıdaki işlevselliğinin göstergeleridir. Dumrul toplumsal 
düzenin inşasında, komik karakterin ikiliklerini kullanarak rol oynar. Bu noktada Özdemir’in 
“geçmişte Türk halkının buhranlı dönemlerini tasavvuf ve mizahla aştığı” (Özdemir, 2010: 
38) tespitini de anmak yerinde olacaktır. Özdemir’in “Türk halk felsefesinin temeli” olarak
addettiği bu tasavvuf-mizah ilişkisi, tıpkı Deli Dumrul’un cahil ve bilge yanlarının yüzeysel 
zıtlığı gibi ilk bakışta yan yana gelemeyecekmiş gibi görünebilir. Ancak toplumun açıkça 
söyleyemediklerinin, tasavvufun sağladığı manevi dayanıklılık ile mizahın sağladığı yaratıcı 
ifade biçimlerinin harmanlanarak dile getirilmesi bu tespiti güçlendirmektedir. Tasavvuf ve 
mizahın ortak sorgulayıcı tavrı, Deli Dumrul’un hem cehaleti hem de bilgeliği aynı anda 
barındıran çok boyutlu yapısında somut bir karşılık bulmaktadır. Genel kanıya da uygun 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

38 39

olarak Deli Dumrul’un sergilediği tavrın temeli, bir yandan cehalet ya da kibir unsurlarında 
aranabilir ve komiğin bu bilgisizlikten doğduğu düşünülebilir. Öte yandan, tamamen zıt bir 
bakış açısıyla, bu tavır Dumrul’un bilgeliğine ve tasavvuf-mizah ilişkisini kullanarak yaptığı 
eleştirel yaklaşıma da dayandırılabilir. Onun tıpkı şathiyelerde olduğu gibi Allah’a doğru-
dan, çekinmeden, lafını sakınmadan, cüretkâr seslenişi; herhangi bir aracıya ya da Allah ile 
ilişkisini düzenleme görevindeki kurallara karşı tahammülsüzlüğünün bilgisizlik donuna bü-
rünmüş bir ifadesi olarak nitelendirilebilir. Bu durum, “komik karakterlerin kendilerini ‘kü-
çük’ göstererek ‘büyük’ topluluklar üzerinde kontrol kazanma” (Cebeci, 2016: 68) işlevini de 
açıklar. Önemsiz, cahil ve küçük görünmenin; bilgeliği gizleyerek toplumu kontrol etmenin 
bir yöntemi olarak karşımıza çıktığı bu durum, Deli Dumrul’un barındırdığı komiğin hem 
cehalet hem de bilgelik bağlamında değerlendirilebileceğini bir kez daha ortaya koymaktadır.

Sonuç
Mizah; bireyin ve toplumun karşılaştığı ya da yarattığı tarihî, dinî, sosyal vb. koşulları 

farklı biçimlerde ele alan özel bir ifade biçimidir. Bu anlatım biçimi ciddi metinlerin dile 
getiremediklerini söyleyen cüretkâr bir tavra da sahiptir. Mizahın bu cesur ve özgün doğa-
sı toplumsal ihtiyaçları karşılamaya yönelik işlevsel roller üstlenir. Sosyal düzenin istendik 
davranışlarla tesis edilmesi ve devamlılığının sağlanması bu işlevlerden biridir. Mizah, top-
lumsal düzenin kurulması ve sürdürülmesi işlevini toplumsal normları belirli ölçülerde ve bi-
linçli şekilde yıkarak yerine getirir. Toplumsal düzenin, sosyal normların bilinçli ve yeniden 
kurulabilecek ölçüde yıkılması ile olması istenen toplumsal yapı ya da bireylerden beklenen 
davranışlar vurgulanır ve bu yolla yeniden inşa edilir. Diğer bir deyişle komik; toplumsal 
düzeni önce sosyal yapıyı tahrip ederek sağlar. Söz konusu bilinçli ve izinli yıkım, resmî ve 
kutsal olanın izinli ve geçici bir süreliğine askıya alındığı “karnaval” kavramıyla örtüşür. 
Sosyal düzenin, normların alt üst edildiği, kutsalın alaya alındığı, resmî hiyerarşinin yıkıldı-
ğı bu mizahi kutlama biçimi; komiğin toplum üzerindeki dönüştürücü gücünü de vurgular. 
Bu vurgu resmî ve dinî sistemler üzerine kurulmuş ciddi dilin ve hiyerarşik yapıların alt üst 
edilerek yeniden inşa edilmesine dayanır. Bakhtin’in “karnaval”ında bu tamamen yıkılmayan 
ancak bilinçli, izinli ve belli ölçülerde tahrip edilen sosyal normlar Duha Koca Oğlu Deli 
Dumrul anlatısında karşımıza çıkar. Dumrul’un Azrail’e karşı direnişi, kutsala başkaldırı ola-
rak kendini gösterir. Zengin mizahi unsurlarla örülü ve din değişikliği gibi zorlu bir sürecin 
etkilerini yansıtan bu anlatı, yeni dine dair sistemin öğreti ve normlarını aktarmak ve topluma 
benimsetmek üzere inşa etmek için İslamiyet’i ve dolayısıyla kutsalı temsil eden Azrail’in 
geçici ve izinli bir şekilde askıya alınışını barındırır. Böylece sosyal normları yıkarak düzeni 
inşa etme işleviyle mizah, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da din değişikliğinin yarattığı dö-
nüşüm sürecinin karmaşasını ve bu sürece dair sancılı evreleri toplum tarafından daha kolay 
kabul edilebilir bir hâle getirerek değişimin benimsenmesini kolaylaştırır. 

Benzer şekilde mizahın sosyal normları yıkarak toplumsal düzeni yeniden tesis etme işlevi 
Deli Dumrul’da var olan “komik karakter” nitelikleri ile de sağlanır. Tutkuyla bir durum ya 
da nesneye bağlılık, zıtlıkları bir arada bulundurma gibi özellikler “komik karakter” rolünün 
Dumrul’a tanıdığı çok yönlü alanın önemli unsurlarıdır. Bu alan, mizahın toplumsal boyuttaki 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

40 41

işlevleri ile birlikte hareket ederek hem karakterin hem de söz konusu anlatının toplum üzerin-
deki kontrol gücünü yaratır ve artırır. Verilen örnekler ve alıntılarda görüldüğü üzere “komik 
karakter” olarak Dumrul, toplumsal düzenin yaratımı ve devamlılığının sağlanması için farklı 
ve birbirine zıt maskelerini kullanır. Azrail’e karşı isyanı nedeniyle genellikle yeni dinin sis-
tem ve kurallarını bilmemekle bağdaştırılan Dumrul’un bu maskeyi bilinçli bir şekilde takıp 
takmadığına dair bir sorgulamanın; komik karakterin bilgisizlik maskesini bilinçli bir şekilde 
takma ve kendini küçük göstererek toplum üzerinde örtük bir kontrole sahip olma özellikleri 
bağlamında okunduğunda farklı ve özgün sonuçlara gebe olduğu görülecektir. 

Görüldüğü üzere, her ne kadar gülme mutlulukla, ağlama üzüntüyle ilişkilendirilerek 
bu iki kavram birbirinin tamamen zıttı olarak algılansa da sözlü kültürün bütünleştirici, 
birleştirici tavrı mutluluk ve hüznü bir arada tutar. Çünkü bu tür keskin karşıtlıklar ve sı-
nırları belirgin ayrımlar, yazının ve okuryazarlığın ortaya çıkardığı bir durumdur. Yazının 
bir paradoks olarak nitelendirdiği aynı anda hem hüzünlü hem de mutlu olma ya da hem 
ağlama hem de gülme hâlini sözlü kültür iç içe geçmiş bir biçimde yansıtır. Sözlü kültüre 
dair bu özellik sözlü anlatılardaki mizahi alt yapı ile bir araya geldiğinde; Deli Dumrul’da-
ki mizahın sadece kahkaha ve gülmeyle ilişkili olmaması, bünyesinde komiği ve gülmeyi 
barındırırken aynı zamanda toplumun o dönemdeki sıkıntılı sürecini ifade edebilmesini 
sağlar. Bu nedenle Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısındaki mizahi unsurlar toplumsal 
süreçlerin yansıtılmasında ve aşılabilmesinde önemli rol oynar. Çalışma boyunca ortaya 
atılan, örneklendirilen ve kanıtlanan ifadeler sonucunda söylenebilir ki Duha Koca Oğlu 
Deli Dumrul anlatısı, mizah sayesinde oluşturduğu anlam katmanları, temsil gücü ve top-
lumsal düzeni inşa etme işlevi bakımından Türk anlatı geleneğinin en zengin kaynakları 
arasında adı anılır bir konuma sahiptir.

Notlar
1	 Pehlivan (2015: 109) Deli Dumrul’un Azrail’e diklenmesini kutsala müdahale olarak nitelendirmiş ve bu unsuru 

anlatının dönüştürücü ögesi olarak ele almıştır.
2	 “Parodic counterparts”. Bakhtin’in ciddi metinlerin komik ikizlerinin olduğu görüşü (Bakhtin, 2005: 32), benzer 

şekilde Genette’nin ciddi bir metnin ironik, ironik bir metninse ciddi bir üst metin gerektirdiğine dair tespiti (Ge-
nette, 1997: 324), komik ve ciddi türlerin arasındaki sınır çizgilerinin kalınlaştığı bir dönem için önem arz eder. 
İçeriği benzerken işlevleri ve ifade biçimleri farklı olan, biri ciddi biri komik olan metinler parodik eşler olarak 
adlandırılır. Komiğin, insan deneyiminin idealize edilmiş siyah-beyaz yönleri yerine gri yönlerini ve çok boyutlu 
yapısını ciddi metinlerin söyleyemediği rahatlık ve biçimde aktarması işlevi bu parodik eşlik durumunun altında 
yatan temel sebep olarak gösterilebilir. 

3	 Kutsal olanla komik olan arasındaki kutupsal karşıtlıkların ve keskin sınırların yazı ve okuryazarlığın ürünleri 
olduğuna dair ayrıca bk. (Sanders, 2001: 56; Ong, 2014: 93). 

4	 Bu ifade Parla, 2021’den alınmıştır.
5	 Vurgu yazara ait. 
6	 Zupančič komik karakteri komik figürlerden de ayrı tutar ve her komik figürün komik bir karakter olmayabile-

ceğini belirtir. Söz konusu bu tek bir nesneye, olguya ya da duruma tutkulu bağlılık; Zupančič tarafından komik 
karakteri komik figürlerden ayıran bir özellik olarak da nitelendirilir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

40 41

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 
makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur.
Yazarların katkı düzeyleri: Makale tek yazarlıdır. 
Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. 
Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır. 
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Research and publication ethics statement: This article constitutes an original research paper based 
on original data. It has neither been published previously nor submitted for publication elsewhere. The 
author has adhered to ethical principles and guidelines throughout the research process.
Contribution rates of authors to the article: The article is single-authored. 
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. 
Support statement: No financial support was received for the study. 
Conflict of interest: There are no potential conflicts of interest related to this study. 

Kaynakça
Abalı, İ. (2020). Ölümü evcilleştirmek: Türk halk kültüründe ölüm temelli mizah. Hiperyayın.

Aktari, S. (2011). Karnaval, grotesk gerçekçilik ve gülmenin devasa gücü. Hece Dergisi, (171), 66-74. 

Bakhtin, M. (2005). Rabelais ve dünyası. Ayrıntı. 

Bergson, H. (2014). Gülme. İş Bankası Kültür. 

Benjamin, W. (1996). Fate and character. M. Bullock and M. W. Jennings (Eds.) Selected writings 
volume 1 1913-1926 içinde (201-206) Harvard Unıversıty.

Boratav, P. N. (1983). Bektaşi ile Bektaşi fıkraları üzerine. Folklor ve edebiyat II içinde (318-327) 
Adam.

Cebeci, O. (2016). Komik edebi türler: Parodi, satir ve ironi. İthaki. 

Dentith, S. (2002). Parody. Routledge. 

Ergin, M. (1997). Dede Korkut Kitabı I. Türk Dil Kurumu.

Genette, G. (1997). Palimpsest: literature in the second degree. University of Nebreska.

Güvenç, A. Ö. (2011). Dede Korkut Kitabı’nda mizah. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü Dergisi, 46, 157-180.

Güvenç, A. Ö. (2022). Dede Korkut anlatılarında dinamik kahramanın kendiyle sınavı. S. Bekki ve Y. 
Saygılı Savaş (Ed.) Prof. Dr. Ensar Aslan’a Armağan içinde (127-141) Fenomen. 

Hazzlitt, W. (1969). “On wit and humour”. Lectures on the English comic writers içinde (1-31). Russell 
& Russell. 

Kortantamer, T. (2002). Kuruluşundan Tanzimat’a kadar Osmanlı Dönemi Türk mizahının kısa bir 
tarihi. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek ve Salim Koca (Ed.) Türkler, 11 (1142- 1175) Yeni Türkiye.

Levin, H. (1987). Playboys and killjoys: an essay on the theory and practice of comedy. Oxford 
University.

Ong, W. (2014). Sözlü ve yazılı kültür sözün teknolojileşmesi. Metis. 

Öğüt Eker, G. (2014). İnsan kültür mizah eğlence endüstrisinde tüketim nesnesi olarak mizah. Grafiker. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

42 43

Öğüt Eker, G. (2017). Mizah, Tanrı’dan bir armağan mı yoksa şeytanın getirdiği bir ceza yöntemi mi? 
Sosyal normların cezalandırma yaptırımı boyutunda ‘sosyal ceza olarak gülme’. folklor/edebiyat, 
92, 49-62. doi: 10.22559/folkloredebiyat.2017.55. 

Öncül, K. (2018). Deli Dumrul hikâyesine yeni yaklaşımlar. Türkbilig, (36), 159-166.

Öngören, F. (1998). Türk mizahı ve hicvi. İş Bankası Kültür Yayınları.

Örnek, S. V. (1977). Türk halkbilimi. T.C. Kültür Bakanlığı.

Özdemir, N. (2010). Mizah, eleştirel düşünce ve bilgelik: Nasreddin Hoca. Millî Folklor, (87), 27-40.

Parla, J. (2021). Don Kişot’tan bugüne roman. İletişim.

Pehlivan, G. (2015). Dede Korkut Kitabı’nda yapı, ideoloji ve yaratım. Ötüken.

Sanders, B. (2001). Kahkahanın zaferi yıkıcı tarih olarak gülme. Ayrıntı.

Saydam, B. (1997). Deli Dumrul’un bilinci. Metis.

Sevindik, A. (2021). Türk mizah ekolojisi. Ötüken.

Sevindik, A. (2023). Kahkahanın kültür tarihi. Ötüken.

Sypher, W. (1956). The guises of the comic hero. Comedy içinde (226-241) Doubleday Anchor Books. 

Şentürk, R. (2016). Gülme teorileri. Küre.

Zupančič, A. (2011). Komedi: Sonsuzun fiziği. Metis. 

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

42 43

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4974

Araştırma makalesi/Research article

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin Eserlerinde Müzik, 
Fenomen ve Logos: Hermeneutik Bir Açımlama

Music, Phenomenon and Logos in the Works of Mevlana 
Celaleddin Rumi: A Hermeneutic Interpretation

Fulya Soylu Bağçeci*

N. Oya Levendoğlu**

Öz
Tasavvuf düşüncesinin temel kaynakları olan Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eser-
leri her çağda takip edilmiş, ilham alınmış ve araştırmalara konu olmuştur. Bu 
eserlerde müzikle ilişkili konular en temel yaradılış söylemlerinin ve yoğun bir bi-
çimde sembolize edilen ilahi aşkın bir parçasıdır. Müzikle ilişkili metaforların yan-
sıttığı derinlik ve çoklu anlamların içeriği tasavvuf düşüncesinin Antik çağlardan 
XIII. yüzyıla kadar getirilebilen düşünsel gelişimi ve tasavvufa tesir eden felsefi,
kozmolojik, metafiziğe dayalı pek çok öğretiyle ilişkilidir. Bu çalışmada, Mevlâna 

Geliş tarihi (Received):  13-03-2025   Kabul tarihi (Accepted): 07-11-2025
* Dr. Öğr. Üyesi, Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi Türk Musikisi Devlet Konservatuvarı Müzikoloji Bölümü. 

Niğde-Türkiye/ Assist. Prof. Dr., Niğde Ömer Halisdemir University Turkish Music State Conservatory 
Department of Musicology. fsoylubagceci@ohu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0001-9915-9078

**	 Prof. Dr., Erciyes Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bölümü. Kayseri-Türkiye/ Prof. Dr., Erciyes 
University, Faculty of Fine Arts Department of Music. noya@erciyes.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-3397-6961



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

44 45

Celaleddin Rumî’nin eserlerinde inanç ve müzik ilişkisine yansıyan felsefi, koz-
molojik, metafizik içerikli tesirler nelerdir? Araştırma sorusundan yola çıkılarak 
Mesnevî, Divan-ı Kebir ve Rubailer’de yer alan müzikle ilişkili metaforlar taran-
mıştır. Kutsal bilgi ve ilahi öğretilere tesir eden konular kodlanarak müzik meta-
forları ile temsil edilen tasavvufi fenomenler belirlenmiştir. Tasavvufun temellerini 
oluşturan bilimsel ve kuramsal kategoriler ile müzikle ilişkili metaforların bağlan-
tısı kurulmuş, ön plana çıkan konular tasavvufi, felsefi ve tarihsel bilgileri kapsa-
yan literatürle ilişkilendirilmiştir. Dolayısıyla bu çalışmada tarihsel ve ontolojik bir 
çerçevede hermeneutik açımlama süreci yürütülmüş, müzik metaforları üzerinden 
tasavvufa tesir eden öğretilere dikkat çekilerek müziğe yüklenen çoklu anlamların 
niteliği ve kökeni üzerine yorumlamalar yapılmıştır. Sonuç olarak müzikle ilişkili 
beyitlerde Pythagorasçı evren ve müzik ilişkisi, Hermetik kozmoloji kapsamında 
Tanrı, insan ve müzik ilişkisi ve Platoncu görüşün tasavvuf müziği (sema) çerçe-
vesine yerleşen tesirleri belirlenmiştir. 
Anahtar sözcükler: Mevlâna Celaleddin Rumî, müzik, hermeneutik açımlama, 
inanç ve müzik, Heidegger ve anlam.

Abstract
The works of Mevlana Celaleddin Rumi, the main sources of Sufi thought, have 
been followed, have inspired, and have been researched. In these works, the 
subjects related to music are part of the most fundamental discourses of creation 
and intensely symbolized forms of divine love. The depth and multiple meanings 
in the metaphors related to music are related to the intellectual development of 
Sufi thought from ancient times to the 13th century. They are related to many 
philosophical, cosmological, and metaphysical teachings that influenced Sufism. 
In this study, the metaphors related to music in the Mesnevi, Divan-ı Kebir and 
Rubais were scanned based on the research question of what the philosophical, 
cosmological and metaphysical influences are. The themes influencing sacred 
knowledge and divine teachings were coded, the Sufi phenomena represented 
by musical metaphors were determined. The scientific categories forming the 
foundations of Sufism were linked to the musical metaphors, and the prominent 
subjects were associated with the Sufism literature, philosophy, and historical 
knowledge. Therefore, a hermeneutic interpretation process was carried out within 
a historical and ontological framework. By drawing attention to the teachings 
affecting Sufism through musical metaphors, I comment on the nature and origin 
of the multiple meanings attributed to music. As a result, the Pythagorean universe 
and music relationship in the verses, the relationship between God, humans and 
music within the scope of Hermetic cosmology, the effects of the Platonic view on 
the framework of ‘Sema’ were determined.
Keywords: Mevlana Celaleddin Rumi, music, hermeneutics, faith and music, the 
art of interpretation, Heidegger and meaning.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

44 45

Extended summary
In his written works, rich in written language and metaphorical narratives, Mevlana 

Celaleddin Rumi described the subtleties of Sufi life, the God-human relationship, and 
divine love. In his works, every element in life plays a role in expressing unity and 
God, the sole reality of all existence. Divine knowledge, which forms the basis of life 
and the essence of creation and all existence, is expressed through the possibilities of 
written language. Many themes emphasized through metaphorical narratives, metaphors, 
and stories have given rise to Sufi themes, and many of these themes have served as a 
vehicle for expressing the God-human relationship. In the Divan-ı Kebir, Masnavi, and 
Rubaiyat, one of the elements that most supports Rumi’s expression of God and divine 
love is music, with elements such as musical performance, instruments, and other elements 
being heavily emphasized in the works. Music is sometimes presented as a supporting 
element of meaning within metaphorical narratives, and sometimes as an instrumental 
metaphor representing humanity and creation. A person who has realized themselves and 
become one with God is represented by instruments such as the ney, rebap, and so on. The 
musical narratives in these works not only reveal the relationship between the art of music 
and sacred knowledge, but also reveal the dimensions of a semantic content connected 
to the migration of belief, thought, and knowledge before the 13th century, reflected in 
Rumi’s works, and the sources that nourished the mosaic of beliefs in Anatolia through 
Rumi. Traces of beliefs and ideas rooted in ancient Greece and Egypt, beliefs such as 
Christianity, Zoroastrianism, Buddhism, and other beliefs, as well as ancient and medieval 
philosophy and currents of thought, are evident in the meanings attributed to music in 
Rumi’s works. In a sense, the intellectual journey of Sufism throughout its development 
and the meanings music acquired during this process are understood through musical 
metaphors. The legacy of antiquity, the perception of music and the universe based on 
hermetic cosmology, Pythagoras’ views reflecting the relationship between the universe 
and music, and Plato’s thoughts, through musical metaphors, all serve as the foundation 
for the Sufi phenomena conveyed in Rumi’s works. The art of hermeneutic exegesis 
offers us one of the most effective roadmaps known for examining and analyzing this 
semantic content. Hermeneutics is an approach adopted since antiquity and the Middle 
Ages for analyzing sacred texts with their veiled, rhetorical, and metaphorical language 
and for uncovering the true meanings of the text. Over time, various schools of thought 
and philosophical perspectives have proposed the use of hermeneutics in epistemological, 
linguistic, methodological, or ontological contexts for textual analysis. Ultimately, a body 
of knowledge has emerged that allows not only texts but also spaces, works of art, musical 
pieces, or any other context to be hermeneutically examined. This study examines and 
interprets music-related couplets in the works of Mevlana Celaleddin Rumi through the 
art of hermeneutic exegesis. Methodologically, a document analysis technique based on 
qualitative research methods and techniques was employed. Based on the research question: 
“What are the philosophical, cosmological, and metaphysical influences reflected in the 
relationship between faith and music in Mevlana Celaleddin Rumi’s works?”, the study 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

46 47

scanned music-related metaphors in the relevant works. The sacred knowledge or thoughts 
conveyed in the couplets through these metaphors were subjected to a qualitative coding 
process. The salient Sufi phenomena and themes were emphasized, and their relationships 
with Sufi scientific categories were established. Within the scope of the metaphor analysis, 
the depth of meaning expressed in music-related metaphors and the reflections of these 
influences and teachings on the origin of their multiple meanings were emphasized 
within the context of Sufi and historical literature. Using a hermeneutic approach, the 
philosophical, metaphysical, and cosmological influences on music are interpreted within 
a framework extending from codes and categories to Sufi phenomena and the relationship 
between faith and music. Therefore, this study conducts a hermeneutic explication within 
a historical and ontological framework, drawing attention to the teachings that influence 
Sufism through musical metaphors and providing interpretations of the nature and origin 
of the multiple meanings attributed to music. Consequently, the Pythagorean relationship 
between the universe and music in music-related verses, the relationship between God, 
humanity, and music within the context of Hermetic cosmology, and the influences of the 
Platonic view on Sufi music (sema) are identified.

Giriş
Anadolu’da gelişim göstermiş döngüsel ibadet modeline dayalı pek çok geleneğe sanatın 

eşlik ettiği, sanatın değer ve normları ile tasavvufi, batıni öğretilerin birbirlerinden beslenen 
etkileşim örnekleri sergilediğini görmek mümkündür. Bu geleneklerin en dikkat çekici olan-
larından biri olan Mevlevîlik, Mevlâna Celaleddin Rumî’nin öğretileri üzerine inşa edilmiş 
ve gerek manevi birikim gerekse tarikat ve teşkilat anlayışı açısından yüzyıllara dayalı süreç-
te gelişmiş ve yayılmış olan kapsamlı bir yapılanmayı ortaya koymuştur. Mevlevîliğin temel 
öğretilerinin Mevlâna Celaleddin Rumî’den önceki devirlere ait dinî, felsefi ve kozmolojik 
unsurları da kapsıyor olması, XIII. yüzyıldan sonra oluşmaya başlamış Mevlevîliğin aslında 
büyük bir miras üzerine kurulduğunu göstermektedir (Soylu Bağçeci, 2017: 1). 

Mevlevî geleneğinin müzik mirası ilahi aşktan kaynak alan bir Tanrı-insan ilişkisi 
çerçevesinde sanatsal karakter kazanır. Müzik en temel anlamda insanın kendi varlığın-
dan yola çıkarak Tanrı’nın varlığına ulaşmasını, onun varlığını bilmesini ve ona dönme-
sini amaçlayan tekamül sürecindeki inanç derinliği ile anlam kazanan bir sanatı temsil 
eder. Bütün ayrılıkların ve farklılıkların ötesinde hayatın içindeki her unsurun Tanrı’nın 
varlığından başka bir hakikatinin olmaması olarak tanımlanan varlığın birliği felsefesi 
Mevlevî geleneğinde insana ve sanata anlam katan temel öğretidir. Müziğin, insanın tan-
rısal özünü hatırlaması noktasındaki etkisi, Mevlâna Celaleddin Rumî tarafından eser-
lerinde sıklıkla vurgulanmış, sonraki süreçte Mevlevîlik bünyesinde bu sanat dalı etkili 
bir biçimde varlık göstermiştir. Bu doğrultuda Tanrı-insan ilişkisinde müzikteki uyum ve 
ahengin, ilahi ahenkle ilişkilendirilmesi ve insanın varlığının özünde olan ahengi müzikle 
hissedebilmesi söz konusudur. Dolayısıyla bu anlayış ekseninde meydana gelen düşünce 
ve uygulamalar da Mevlevî geleneği bünyesindeki insan, evren ve müzik ilişkisini ortaya 
koymuştur. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

46 47

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde Mevlevî geleneği kapsamında müziğin kuşan-
dığı anlamların teolojik, metafiziğe dayalı, felsefi ve kozmolojik tesirler boyutundaki yan-
sımaları görülebilmektedir. Bir nevi tasavvufun gelişim süreci boyunca geçirdiği düşünsel 
serüven ve bu süreçte müziğin kazandığı anlamlar müzikle ilişkili metaforlar aracılığıyla 
anlaşılır olmaktadır. Çalışmada Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde inanç ve müzik 
ilişkisine yansıyan felsefi, kozmolojik ve metafiziğe dayalı tesirler nelerdir? araştırma soru-
sundan yola çıkılarak ilgili eserlerde müzikle ilişkili metaforlar taranmıştır. Bu metaforlar 
üzerinden beyitlerde anlatılmak istenen kutsal bilgi ya da düşünceler nitel kodlama sürecine 
tabi tutulmuştur. Belirginleşen tasavvufi fenomenler ve temalar üzerinde durulmuş, bu tema-
ların tasavvufi bilimsel kategorilerle olan ilişkileri kurulmuştur. Metafor analizi kapsamında 
müzikle ilişkili metaforlarda ifade edilen anlam derinliği ve çoklu anlamların kökeninde söz 
konusu tesirler ve öğretilerin yansımaları tasavvufi ve tarihsel literatür ekseninde vurgulan-
mıştır. Hermeneutik bir yaklaşımla kodlardan kategorilere ve tasavvufi fenomenlerden inanç 
ve müzik ilişkisine uzanan bir çerçevede müziğe tesir eden felsefi, metafizik içerikli ve koz-
molojik tesirler yorumlanmıştır.

1. Hermeneutiğin tarihsel seyrinde metni anlama
Antik dönemlerden günümüze kadar olan süreçte en bilinen kapsamı kutsal, metafizikle 

ilişkili, retorik metinlerin örtülü anlamlarını ortaya çıkarma, yorumlama olan hermeneutik, 
metni anlama hususunda gerek ontolojik gerekse epistemolojik boyutları içeren bir yelpaze 
ile araştırmalara konu olmuştur. Hermeneutiği bir yol haritası, metolodolojik çabaların bir 
parçası olarak ele almak mümkün olabiliyorken aynı zamanda ontolojik bakış açısı sunan bir 
içerikle de karşımıza çıkabilir. Zaman içerisinde edebi bir metni, bir sanat eserini, kutsal bir 
metni, tarihsel bir bilgiyi anlama (Ebû Zeyd, 2014: 237) gibi içeriklere bürünerek kapsamı 
genişlemiş olan hermeneutik açımlama, sosyal bilimlerin, sanatın ve felsefenin araştırma 
alanlarına konu olmaya devam etmiştir. 

Hermes’in sembolik olarak Tanrılarla insanlar arasında iletişim köprüsü olması, ilahi 
bilgiyi insanlara aktaran bir figür olarak karşımıza çıkması hikayesi (Ebû Zeyd, 2014: 
238) bu alanın temellendirildiği, anlamını, misyonunu belirleyen (Gadamer, 2017: 42) en 
eski hermeneutik etkinlik olarak ifade edilebilir. Tarihsel süreçte hermeneutiğin, ontolojik 
ve epistemolojik çalışmalarla birlikte birbirini takip eden gelişim süreci geçirdiği ve bu 
doğrultuda çeşitli amaçlara hizmet ettiği söylenebilir. Hristiyanlığın baskısı ve skolas-
tik düşünceye karşı tepki olarak kutsal metinlerin esas anlamı üzerine çeşitli çalışmalar 
yapılmış, bu doğrultuda Martin Luther ve reformistler, kilisenin ve skolastiğin yorumla-
rıyla çarpıtıldığını öne sürdükleri kutsal metnin esas anlamına ulaşmaya çalışmışlardır. 
Protestan teolojisi tarafından ortaya konan bu teoriler modern hermeneutiğin kökenini 
oluşturmuştur (Kılıç, 2005: 93). Gerek Hermes örneğiyle gerekse 1500’lü yılların refor-
mist çalışmalarıyla hermeneutik etkinlik, bir bilginin ortaya çıkarılması, yorumlanması, 
çevrilmesi, aktarılması gibi bir içerikle bilgi ile bilginin muhattabı olanlar arasında haki-
kati yansıtmaya, açıklamaya, yorumlamaya hizmet eden aracı vasfındadır. Martin Luther 
ve reformistlerin kutsal metinlerin yorumlanması üzerinden yapmış oldukları girişimler, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

48 49

bu tür metinlerin sadece belli bir kesim tarafından yorumlanmasının sakıncalarını ortaya 
koymanın yanı sıra anlama kavramının öznel yönlerini de ortaya koyar. Luther ve re-
formistlerden sonra Friedrich Ast’ın anlayışında “anlama sürecini ‘yeniden oluşturma’ 
olarak ele alma fikri” (Öztürk, 2009: 153) hermeneutik adına dikkat çekici bir adım ola-
rak karşımıza çıkar. Bu noktada anlama sürecinin yeniden oluşturulması konusu, metnin 
anlam dünyasının kişisel olarak yeniden inşa edildiği bir öğrenme sürecine işaret eder. 
Schleiermacher’in evrensel hermeneutiğinde gündelik hayatın pratiklerinin temelinde ya-
tan evrensel bir boyutun varlığını işaret eden yaklaşımlar bulunur (Öztürk, 2009: 159). 
Ayrıca Schleiermacher, yorumlamanın konusu olabilecek her şeyin yorumbilimsel alana 
girebileceğini öne sürmüştür (Kılıç, 2005: 93). Ona göre merkezi düşünceyi ya da tüm 
parçaları kapsayan birliği, bir metnin bireyselliğini araştırma genel hermeneutiğe aittir. 
Diğer bir taraftan metindeki psikolojik ya da kişisel düzlemdeki muhtemel anlamlar çok-
luğunu araştırmak ise çeşitli tikel hermeneutiklere aittir (Schleiermacher, 2015: 79). Bu 
doğrultuda en büyük güçlük hangi düşüncelerin işaretler olarak takip edileceğini belirle-
mektir. Bazı durumlarda ilham verici bir retorik yalnızca bir ruh durumunun göstergesi 
olabilir ya da metnin bütün içeriği sunum yoluyla önerilebilir (Schleiermacher, 2015: 77). 
Herşeyden önce yazarın ve okuyucunun paylaşacağı bir anlama söz konusudur. Deva-
mında okuyucu anlamayı yeniden yapılandırırken yazara özgü de bir anlama vardır. An-
lamanın üçüncü tipi ise yazarın bile saygı duyduğu okuyucuya özgü olandır. Bu anlama 
genel hermeneutiğe ait değil, fakat akıl yürütmeye ve gündelik çıkarımlara daha uygun 
bir içeriktedir (Schleiermacher, 2015: 78-79). Schleiermacher’in hermeneutiği din dışı 
metinleri bu alanın kapsamına almasıyla ön plana çıkar ve yazarın, alımlayıcının tinini 
kapsayacak bir biçime evrenselleşmesinin sinyallerini verir. Dilthey ile hermeneutik yön-
temsel bir genişlemeye tabi olur. Onun tin bilimleri kavramsallaştırması ve yaşantının 
açımlanması üzerine geliştirdiği anlayış hermeneutiğin bir bilim kuramına dönüşmesi an-
lamına gelir (Altıntaş, 2022: 466). Dilthey’e göre açımlama ve yorumlama, insanın tüm 
psişik ve zihinsel donanımıyla gerçekleştirdiği bir yeniden anlamadır. Teknik açımlama 
için öncelikle yöntemsel olarak bir yazılı eserin iç bağlamını, kompozisyonunu ve etkin 
elemanlarını saptamak üzere retorik bulgular kullanılır (Dilthey, 1999: 98). Anlama ve 
açımlama mükemmelliğine eserlerin yaratıcılarının tinleriyle olan bağıntısının çözümlen-
mesinde ulaşır (Dilthey, 1999: 102). 

Dilthey’in tin bilimlerinin yöntem sorununu temellendirme noktasında epistemolojik 
olarak yürüttüğü çalışmaların tersine Heidegger, ontolojik bir çıkış noktasıyla hermeneutiği 
irdelemiştir. Gadamer ise hermeneutiğin bir yöntem olmadığını ve yöntemi hakikate giden 
yolda ışık tutan tek unsur olmadığını ortaya koymuştur. Her hermeneutik sorgulamanın bir 
anlama ve hakikat tecrübesi olduğunu ileri sürmüştür (Öztürk, 2009: 168). Heidegger feno-
menolojiyi varolan şeylerin varlığı’nın bilimi olarak görür. Bunun üzerine fenomenolojik 
betimlemenin yöntemsel anlamı yorumlamadır. Oradaki varlığın fenomenolojisi sözcüğün 
kökensel imleminde bir hermeneutiktir. Bu etkinlik ise bir sözcük yorumlama işine işaret 
eder. Dolayısıyla hermeneutik varoluşun varoluşsallığının analitiği’dir (Heidegger, 2004: 
67-68). Bu eylem ancak dil ile mümkün hale gelir. Dil, öznenin tüm düşünme, anlama, yo-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

48 49

rumlama, ifade etme olanağına kaynaklık eder. Öznenin içinde varolduğu hem içsel hem de 
dışsal varlıkları anlamlandırdığı ortamdır (Altıntaş, 2022: 473). 

Hermeneutikle ilişkili çalışmalar yürütmüş olan bütün bu düşünürlerin metinlerin yo-
rumlanması konusunda anlama kavramını irdeledikleri odak noktaları farklı yaklaşımlar 
içerir. Dilthey’e göre anlama, yorumcunun zihninde metni yazan kişinin zihinsel tasavvur-
larının farkına varıldığı süreçtir (Nesterova, 2004: XXIX). “Hermeneutik anlama, yalnızca 
doğal varlığa özgü tecrübe değil, aynı zamanda tarihsel ve toplumsal varoluş tecrübesine 
de işaret eder (Nesterova, 2004: XXIX). İnsanın varoluşsal olarak tarihsel bir boyut taşı-
ması metinlerin yorumlanmasında yorumcunun algı dünyasında karmaşıklığa yol açması 
muhtemel bir sebeptir. Metin, yorumcunun yaşadığı zamandan farklı bir tarihe ve farklı 
bir ortama sahip olduğunda, yani yazar ile yorumcu iki farklı çağa ait olduklarında bu 
karmaşıklık daha da artar (Ebû Zeyd, 2014: 241). Yazarın yaşadığı çağ, metnin anlamını 
doğrudan etkiler. Metni yazan kişinin yaşadığı dönemi anlayabilmek için ise o dönemin 
kültürel ve bilimsel seviyesini ortaya koyan çalışmalara başvurmak gereklidir. İnsanın ta-
rihsel varoluşunu Doğan Özlem (1999: 144) şu ifadelerle açıklamıştır: “Tarihsel bir varo-
luş olarak insan, sürekli bir hermeneutik faaliyet içerisindedir. Tarihle bağımızı evrenselci 
felsefe, teoloji, din ve ideolojiler aracılığıyla değil, bitip tükenmeyen ve hep tekil kalan an-
lama/yorumlama faaliyetlerimiz aracılığıyla kurarız”. Farklı çağlara ait algı seviyelerinin 
yarattığı ikiliği bertaraf edebilme ve anlama noktasına ulaşılabilmede gündelik yaşam pra-
tiklerinin etkili olabileceği görüşü bir diğer yaklaşımdır. Dilthey’e göre insanların içinde 
bulundukları kültürel ortamda, yaşam ifadelerinin anlaşılması olarak görülen ve doğrudan 
gerçekleşen basit anlama’yı olanaklı kılan şey, pratik yaşamın sürdürülebilmesini sağlayan 
ortaklıklardır. Dilthey bu doğrultuda anlamada duygudaşlığın önemine vurgu yapmaktadır 
(Acar Vanleene, 2012: 168). 

Hermeneutiğin çeşitli boyutlarının ortaya konması açısından dikkat çekilmesi gereken 
bir diğer husus bu alanın sanat eserleriyle olan bağlantısıdır. Sanat eserlerini anlamlandır-
ma ve yorumlama konusu, sanat eserinin derin anlamlarını, arka planını, sanatçının niye-
tini, içinde bulunduğu kültürel ve tarihsel bağlamı göz önünde bulundurarak incelemek 
anlamına gelir. Bu durumda eserin kendisi, yaratıcısı ve sanat eserinin izleyicisi beraberce 
anlamlara katılan birer faktör olarak değerlendirilebilir. Hermeneutik insan bilimleri ve 
sanat eserleriyle bağlantılı olarak bu noktada anlama ve yorumlama açısından önem taşır. 
Dilthey ve Gadamer’in görüşlerinde hermeneutiğin sanatsal olarak temellendirilmesi farklı 
biçimlerde işlenmiştir. Epistemolojik ve ontolojik bir ayrım olarak değerlendirebileceği-
miz bu ayrım, sanat eserini anlamanın farklı temellerini bizlere sunmaktadır. Gadamer, 
insani alana ait olan şeylere ilişkin bilimsel ve metodolojik yaklaşım sergilemenin doğru 
bir anlama düzeyine ulaştırmayacağını düşündüğünden insana özgü olan sanatsal deneyi-
min de aynı bakış açısı ile değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmektedir (Manav, 2022: 
110). Bu nedenle Gadamer, öncelikle oyun kavramını öne sürer. Oyunla birlikte düşü-
nülen özgürlüğün herhangi bir sanatçının/oyuncunun veya kişinin özgürlüğü olmadığını 
vurgulayarak oyunun ortaya çıkardığı bir ürün olarak sanat eserinin bir varlık modu/tarzı 
olarak anlaşılmak durumunda olduğunu belirtir (Manav, 2022: 113). Dilthey ise sanatın 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

50 51

yaşama deneyimine dayalı olması ve malzemesini, konu içeriğini bu yaşama deneyiminde 
bulmasını kendiliğinden anlaşılır bir husus olarak değerlendirir. Sanatın yaşama deneyimi 
içerisinde temellerini bulduğu nasıl ki kendiliğinden anlaşılır bir şeyse, aynı şey bilim 
için de böyledir. En nihayet bilim de yaşama deneyimi gibi belirli bir çerçeve içerisinde 
sanatsal erke ve sanatsal araçlara baglıdır/bağımlıdır (Dilthey, 1999: 32-33). Dolayısıyla 
bu görüşlerde sanatı incelemenin ayrı yollar kazanmasının nedeni bilimsel ve metodolojik 
bakış açılarındaki farklılıklar üzerinden şekillenmiştir. 

2. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde müzik ve anlam
Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinin her biri kendisinin geçirmiş olduğu çeşitli 

manevi olgunluk aşamalarını yansıtır. Bu yönüyle onun eserleri insan-ı kâmil olma yolcu-
luğunun coşkulu, ilahi aşk ile bezenmiş, cezbe ile yazılmış safhalarından manevi olgunluğa 
erişmiş, kendini gerçekleştirmiş bir ruhun kaleminden çıkan safhalarına kadar yansıtabil-
mektedir. Eserlerinde, hayatı anlamlı kılma, manevi bilince ulaşma adına ön plana çıkan 
öğretilerin, tasavvufi düşüncenin çeşitli aşamalarını içerdiği görülür. Tasavvufta irfan sahibi 
olmak, ilahi aşka ulaşmak, vahdet-i vücud bilgisine erebilmek, insan-ı kâmil olmak,  şiir, 
müzik ve semayla donanmak, vuslata ermek gibi konular ağırlıklı olarak ön plana çıkar (Öz-
köse, 2007: 81). Ancak Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde her hangi bir yazar ya da 
şair gibi üzerinde düşünülmüş ve planlanmış bir organizasyon, bu doğrultuda oluşturulmuş 
sistematik bir düzen söz konusu değildir. Onun eserlerindeki düzen de evrenin ve varoluşun 
düzeninin, ahenginin bir parçası gibidir (Gölpınarlı, 2015: 119). Çünkü o bir şair, yazar ve 
düşünür olmanın ötesinde manevi derinliği yaşayan, deneyimleyen konumundadır. Dolayı-
sıyla eserleri, yaşamı ve ortaya koyduğu her türlü ürün, onun bu maneviyatının dışarıya olan 
yansımalarıdır.

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin yazmış olduğu eserler sadece Mevlevî tarikatının ku-
rulmasına öncü olmamış, bu eserler kanalıyla onun manevi derinliği çağlar ve toplumlar 
ötesine uzanan ortak bir dil sunarak her daim onu takip edenlerin ilk başvuru kaynakları 
olmuştur. Din, dil, ırk gibi ayrımları aşabilmiş bir tasavvuf diline sahip olan bu eserler 
vahdet öğretisiyle bezeli seslenişlerle Tanrı-insan arasındaki kadim ilişkiyi tekamül yo-
lundaki ruhlara hatırlatmıştır. Özellikle en bilinen eser olan Mesnevî, farklı dil, din, ırkla-
ra sahip toplumların da büyük ilgisini toplamakta, bu farklılıkların ötesinde temel varlık 
olan insanın özüne seslenmekte ve önemli mesajlar vermektedir. Mesnevî’nin niteliğine 
yönelik Mevlâna Celaleddin Rumî’nin açıklamaları bu eserin bir “vahdet dükkanı” ol-
duğunu vurgular niteliktedir (Mesnevî-i Şerîf, 2015: 829). Tarihsel süreçte eserin mana 
dünyasının daha geniş kesimlere ulaşabilmesi için Türkçe, Arapça, Farsça, Urduca ve bazı 
Batı dilleri olmak üzere pek çok şerhler yazılmış olmakla birlikte, Mevlevî geleneğinde 
bu mana dünyasının anlaşılabilmesi adına Mesnevîhanlık gibi bir misyon ortaya çıkmış 
ve Mesnevîhanlık geleneği yüzyıllar boyu sürdürülmüştür. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin 
Hüsameddin Çelebi’yle olan yakınlığı döneminde, ondan aldığı destekle ortaya çıkan 
Mesnevî’yi,  ilk on sekiz beyit hariç Mevlâna Celaleddin Rumî’nin sözlü olarak aktardığı, 
Hüsameddin Çelebi’nin ise bu esnada kaleme aldığı ifade edilmiştir. Eserin ilk on sekiz 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

50 51

beytini ise bizzat kendisi yazmıştır (Çelik, 2005: 671). Rumî’nin manevi dilinin Mesnevî’de 
teşbih ve mecazlar yoluyla hikayeleştiği ve insan olmanın, Tanrı’ya yönelmenin, hakikate 
erişmenin olgun bir ifade diliyle yansıtıldığı görülür. Divan-ı Kebir ve Rubailer’e nazaran 
müziğe yönelik beyitlerin sayıca bu eserde daha az olduğunu söylemek mümkünken ilk on 
sekiz beyitte yer alan ney metaforu aracılığıyla anlatılan Tanrı-insan ilişkisi, insanın varo-
luş yolculuğu, sanat ve müzik vurgusunun en çarpıcı örneği olarak tasavvuf düşüncesine 
derinden yansımıştır. Tasavvuf geleneğinde vahdet düşüncesiyle müziğin özdeşleştirilmesi 
örneğini ortaya koyan bu ifadeler yazı dilinin imkanlarıyla müziksel metaforları bir nevi 
tasavvufun göstergeleri haline dönüştürmüştür (Soylu Bağçeci, 2017: 17; Soylu Bağçeci, 
Özdemir, 2022: 13). 

Bir diğer dikkat çekici eser olan Divan-ı Kebir, Mevlâna Celaleddin Rumî’nin varoluşa 
ait her türlü unsuru yoğun ve coşkun bir aşkla ifade ettiği bir mana dünyasını yansıtır. Bu 
nedenle Şemseddin Tebrizî’nin Mevlâna Celaleddin Rumî üzerinde yarattığı etkiyi yoğun bir 
biçimde yansıtan bu eserde, doğal olarak müzik ve semayla ilişkili unsurlar sıkça görülür. 
Divan-ı Şems-i Tebrizî olarak da anılan Divan-ı Kebir’de Mevlâna Celaleddin Rumî, gazel-
lerin çoğunun sonunda kendi adının yerine Şemseddin Tebrizî’nin adını mahlas yapmıştır. Bu 
sebeple yabancı bir kişinin bu eseri Şemseddin Tebrizî’ye ait olarak düşünmesi olasıdır (Çe-
lik, 2005: 668). Kaside, gazel, rubai ve diğer şiirleri içine alan bu eserde bir insanın manevi 
sürecini içeren ızdırap, feryat, coşku, heyecan, aşk ve cezbe halleri (Damar, 2011: 4) müzikle 
ilişkili anlatımlara ve çalgı metaforlarına saha olmuş niteliktedir. Mevlevî geleneğinin sa-
nat destekli bir manevi eğitim süreci takip etmesinin en önemli nedenlerinden biri Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin eserlerindeki sanat ve özellikle de müzik vurgusudur. Onun öğretileri 
aktarmadaki en dikkat çekici yöntemi çalgıları, müzisyenleri ve müziğin pek çok unsurunu 
vahdeti anlatan, tasavvufu ifade eden metaforik bir araca çevirmesidir (Soylu Bağçeci, Le-
vendoğlu Öner ve Güray, 2016). Bu sebeple özellikle Divan-ı Kebir ve Mesnevî fenomeno-
lojik bir yaklaşımla araştırılmalı, eserlerindeki yazı dilinden yansıyan müziğin nitelikleri ise 
hermeneutik açımlama sanatı ile incelenmelidir.

3. Müzikle ilişkili beyitlerin metnin tarihselliği ve bilincin tarihselliği üzerinden 
açımlanması

Hermeneutik açımlamada metnin anlamını tamamlayan en önemli unsurlar metnin ya-
zılmış olduğu tarihsel zaman dilimi, dönemin koşulları ve yazarın o dönemdeki fikir ve 
yaklaşımlarıdır. Bu nedenle ister Dilthey gibi epistemolojik bir tavırla yaklaşalım isterse 
Heidegger ve Gadamer gibi ontolojik bir incelemeye tabi tutalım tarih faktörü ve bilincin 
tarihselliği göz ardı edilemez unsurlardandır. Bir hermeneutik faaliyetin temelde biçimini 
ve yönetimini belirleyen üç faaliyet çok anlamlılık, yazı ve zaman’dır (Altıntaş, 2022: 
460). Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde söz konusu bu üç faktör hermeneutik in-
celemenin önemli dayanakları arasındadır. Bu nedenle hermeneutik açımlama açısından 
dikkate alacağımız ilk konu bilincin tarihselliği perspektifi bize zaman faktörünü vurgula-
makta ve dönemin Anadolu kültürünün Rumî’nin eserlerinde önemli bir payı olduğunu 
düşündürmektedir. Göç yoluyla Anadolu’ya gelmiş olan mutasavvıflar arasında ismi yüz-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

52 53

yıllarca büyük ilgi ve sevgiyle zikredilen Mevlâna Celaleddin Rumî, rivayetlere göre 30 
Eylül 1207’de Belh’te doğmuştur. Babası Baheaddin Veled’in, Sultân-al Ulemâ yani “bil-
ginlerin padişahı” adıyla anılan âlim, bilge bir kişi olduğu bizlere nakledilen bilgiler ara-
sında yer alır. XIII. yüzyılın şartlarına göre Baheaddin Veled gibi âlim olarak nitelendiri-
len insanların, zamanın eğitim aşamalarının en üst seviyelerine ilerlemiş, seçkin, takip 
edilen ve saygı duyulan önemli şahsiyetler arasında yer aldığı söylemek mümkündür (Soy-
lu Bağçeci, 2017: 27). Bu sebeple Mevlâna Celaleddin Rumî, babasından dolayı pek çok 
bilginle bir araya gelebilmiş, bu atmosferi solumuştur. Ayrıca göç faktörünün ve daha önce 
yaşadığı coğrafyaların, bir araya geldiği şahsiyetlerin onun eğitimine ve bilgi birikimine 
kattığı zenginliklerin önemi büyüktür. Örneğin göç esnasında Nişabur’da Feridüddin 
Attar’la görüşmesi (Gölpınarlı, 2015: 45), yaşamının ilerleyen yıllarında ise Şam’da bulu-
nan Muhyiddin Arabî, Sadeddin Hamevî, Evhadüdin Kirmanî ve Sadrettin Konevî ile bir 
araya geldiğine yönelik bilgiler Mevlâna Celaleddin Rumî’nin dervişi olan Sipehsâlâr ta-
rafından açıklanmıştır (Sipehsâlâr, 1977: 35). Bunun yanı sıra yaşamının ilk yıllarında 
babasından eğitim aldığı tahmin edilmekte, sonraki süreçte ise pek çok bilginden icazetna-
me aldığı ve eğitim için Şam ve Halep’te yer aldığı ifade edilmektedir. Dolayısıyla gerek 
baba faktörüyle bağlantılı olarak gerek de kendi eğitim süreciyle ilişkili olarak zamanının 
şartlarına göre önemli bir bilgi birikimi edinmiş olan Mevlâna Celaleddin Rumî, arif, bil-
ge, aşık, Mevlâna gibi sıfatların kendisine yakıştırıldığı önemli bir şahsiyet olarak yetiş-
miştir (Gölpınarlı, 2015: 47). Bu anlamda dönemin koşullarını baz alırken gerçekleştirece-
ğimiz en temel hermeneutik faaliyet bu eserlerin kendi zamanını aşan bir bilgi birikimini 
çağlar ötesine taşıyan bir alim ve inanç önderinin kaleminden çıktığını anlamak olacaktır. 
Kendi şahsiyetini ve beraberinde aktardığı bilgi mirasını zamanüstü bir noktaya taşımış 
olan Rumî, aynı zamanda eserlerinde vurguladığı öğretileri ve insana atfettiği değeri de 
dünyeviliğin ardındaki bilgi derinliğine taşımıştır. Onun insana ve insanın yaşam serüve-
nine yönelik düşünceleri de tıpkı eserlerinin karakteri gibi saklı gerçekliğin keşfi ile müm-
kün olan bir yolculuğu ifade eder. Esrelerindeki metaforik anlatım dilinin çözümlenmesi 
nasıl çok boyutlu bir anlayış ve derinlik gerektiriyorsa vurguladığı insan profilinin kendini 
ve varlığının aslını keşfetmesi de Tanrı’nın bilgeliğine uzanan bir yaşam serüveni ile 
mümkün olabilmektedir. Eserlerinde vurguladığı tasavvufi öğretiler saklı bilginin peşinde 
olan insanın kendi aslını hatırlamasına sıklıkla vurgu yapar. Örneğin Mesnevî’nin beşinci 
cildinin 3578. beyitinde ifade ettiği “sen, damlada gizlenmiş bir bilgi denizisin; üç karışlık 
bedende gizlenmiş bir alemsin” düşüncesi, dünyeviliği ya da tarihselliği aşan bir anlayışla 
insanın bilgiye ve bilgeliğe uzanan tarafını dillendirir. Bu öğretilerle doğru orantılı bir 
biçimde zaman, mekan, dünyevi bilgi ve düşüncelerin ötesine taşınan bir insan anlayışı, 
hermeneutik açıdan tarihsel bir içeriğin aynı zamanda derinlikli, çok boyutlu tarih ötesi 
niteliğine işaret etmektedir. Aynı konunun müzik üzerinden vurgulandığı Rubailer’de yer 
alan bir başka beyitte “Hoşa giden her şey haram kılınmıştır. Ama bu halk için bu delil 
olamaz. Yoksa, ney, şarap, çalgı, güzel yüz ve saz âlemi, olgun kişilere ziyan vermez; ama 
bilgisiz halka yasaktır” demiştir (Rubailer, 1078). Müzik sanatının İslam dünyası ve tasav-
vuf çevrelerindeki tartışmalı pozisyonunun bilginin niteliğine vurgu yapılarak açıklandığı 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

52 53

bu beyitte, müziği meşrulaştıran unsurun tasavvufi olgunluk seviyesiyle bağlantılı bir akıl, 
kalp ve ruh birlikteliği olduğu anlaşılabilmektedir. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin bize ak-
tardığı bilgi kavramı, müzikle, sanatla, tasavvufi erdemlerle yol alınan bir manevi süreci 
içinde barındırır. Bu nedenle müziğe ilişkin metinlerde anlamlandırma yapabilmek için bu 
sanat ve müzik anlayışının gerek dünyevi açıdan gerekse manevi boyutta birbirini tamam-
layan bir bilgiye erişim döngüsünün parçaları olduğunu anlayabiliriz. Bu noktada Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin eserlerindeki müziğe yönelimini tarihsellik bazında incelemeye tabi 
tutabilmek için bize aktardıklarının kaynaklarına yönelmek, devraldığı bilgi mirasında 
müziğe biçilen rollerin neler olduğunu anlamak ve bu rollerin hangi noktalara evrildiği 
üzerinde durmak gereklidir. Eserlerinde yoğun Tanrı aşkı, vahdet ve tevhid gibi unsurların 
ağırlıklı olarak ön plana çıkmasının yanı sıra içerikte yer alan konu, örnek, teşbih ve ben-
zetmelerde kendisinin dinî, felsefi bilgi birikimi ve dönemin diğer bilimlerindeki hakimi-
yeti kolaylıkla anlaşılabilir durumdadır. Rumî’nin öğretilerini tarihsel süreçte çok gerilere 
uzanan gerek teolojik gerek filozofik pek çok farklı tesirlerle gelişim gösteren bir sentez 
olarak nitelemek yanlış olmayacaktır. Tasavvufi düşüncede inanç ve müzik ilişkisinin kök-
leri Antik Çağ’a kadar uzanmakta, Pisagor (MÖ 575-495), Platon (MÖ 428/427), Aristo-
teles (MÖ 384–322), Plotinos (MS 205–270) gibi Yunan felsefesi düşünürlerinin öğretile-
rinden önemli izler taşımaktadır (Soylu Bağçeci, 2022: 108). Aynı zamanda İslam misti-
sizminde Ortadoğu ve Uzak Doğu’da yaygın olan eski inançlar, Hint ve İran mistisizminin 
etkileri de söz konusudur (Erzurumlu, 2015: 107). Tasavvufun tarihsel gelişim sürecinden 
konuyu değerlendirdiğimizde üç evre dikkat çeker. Birinci evre zühd ve takva anlayışının 
etkili olduğu sufiler dönemi, ikinci evre İmam-ı Gazali’nin bulunduğu Yeni Eflatuncu etki-
nin başladığı dönem, üçüncü evre ise vahdet-i vücut düşüncesinin tasavvufta etkinleşme-
sine vesile olan Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin dönemi olarak açıklanabilir (Erzurumlu, 
2015: 111-113). Bütün bu mozaiğin Rumî’nin öğretilerinin şekillenmesinde önemli payı 
olmasına rağmen onun müzikle harmanladığı düşüncelerinde en çok ön plana çıkan tasav-
vufi öğreti vahdet-i vücut’tur. Bunun yanı sıra onun eserlerinde Antik Çağ’ın felsefi akım-
larının başında gelen Pisagorcu düşüncenin, Hermetik bilginin ve Yeni Eflatunculuk gibi 
düşünce akımlarının müzikle ilişkilenerek kendini gösterdiğini görebiliriz. Rumî’nin eser-
lerinde müzik üzerinden yansıyan konuların başında aşk sembolizmi, kozmolojik bağlam, 
vahdet düşüncesi, Tanrı-insan ilişkisi ve bu ilişkide Tanrı’nın iradesi, kâmil insan olma 
yolculuğu gibi temalar dikkat çekicidir. Bu temaların tarihsellik ve bilincin tarihselliği 
ekseninde hermeneutik bir incelemeye tabi tutmak hem akademik anlamda tarihsel konu-
ları incelemeyi hem de Rumî’nin öğretilerindeki müzikle ilişkili beyitlerin retorik diline 
vurgu yapmayı gündeme getirir. Müzikle ilişkili beyitlerdeki karakteristik özelliklerin en 
başında yoğun metaforik yazım dilini ve bu dilin tasavvufi öğretilerin zenginliğini yansıt-
madaki etkili bir araç olduğunu görebiliriz. Söz konusu temaların beyitlerde biri ya da bir 
kaçının iç içe geçerek anlam bütünlüğünü beslediğini, bazen müzikle ilişkili tek bir meta-
for üzerinden bile temaların birleşerek çoklu anlamlara evrildiğini, ancak yine de vurgula-
nan öğretilerin ortak bir anlam çerçevesine oturduğunu görmek mümkündür.

Pythagorasçı düşünce ve hermetik kozmoloji doktrini ağırlıklı olarak Muhyiddin İbnü’l-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

54 55

Arabî tarafından tasavvufa naklolmuştur (Çetinkaya, 1995: 40). Rumî’nin eserlerinde de bu 
öğretilerin kendisini göstermesinde etkili olan Ortaçağ İslam düşüncesinin felsefi temsilcile-
rinden olan İhvan-ı Safa ekolünün tesirleri söz konusudur (Çetinkaya, 1995: 56-57). İhvan’ın 
kozmolojik ve sembolik eğilimleri göz önünde bulundurulduğunda onların Mutezililerden ve 
Meşşailer denilen Aristocu filozoflardan ayrı bir ekol olarak kabul edebiliriz (Nasr, 1985: 47). 
Tasavvuf müziğinin sema olarak temellendirilmesinde, aynı zamanda Rumî’nin eserlerinde 
bu temellendirmenin izlerinin rahatlıkla gözlemlenebilmesinde bu bilgi birikiminin etkisi 
söz konusudur. Sema, kulakla işitilen tüm sesleri kapsayan bir anlam taşısa da sesle ilişkisi 
olmayan manevi sırları, irfani bilgiye erişmeyi, dünyevi müziğin insanda yarattığı manevi 
hazzı hatta müzik olmaksızın insanın Tanrı’nın varlığını bildiği ruhani halleri deneyimlemeyi 
içeren bir anlam taşır. Dünyevi müzik anlayışı sema kavramının sadece bir parçası olarak 
düşünülebilir. Evrendeki her unsurun ardında tek gerçekliğin Tanrı olduğu bilgisine erişmek, 
yani vahdeti tecrübe etmek, bu bilginin insanın ruhunda yarattığı ilahi ahengi tecrübe etmek 
müziği dinlemekle özdeşleştirilir (Uludağ, 1992: 229). Bu müzik kulaklarla işitilen dünyevi 
müzikten ruh ve kalp farkındalığıyla işitilebilen bir ahenk olması yönüyle ayrılır. Böylece 
müziğe olan bu yaklaşım inanç ve sanatı aynı merkeze taşır ve tasavvufta müzik konusunu 
sema kavramı çerçevesine yerleştirir.

4. Anlatımın bileşenleri: Müzik, fenomen ve logos
Tarih boyunca tasavvufun gelişimine tesir eden çeşitli düşünce, inanç ve eylemlerin iz-

lerini Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde metaforik ifade biçimleriyle aktarılan mü-
ziğe ilişkin konular içerisinde görebilmek mümkündür. En temelde vahdet-i vücud öğretisi 
ve tasavvuf müziği (sema) çerçevesine yerleşen müziğe ilişkin aktarımlar sadece Rumî’nin 
aşk sembolizmini yansıtmakla kalmayıp aynı zamanda Anadolu’nun inanç kültürüne tesir 
eden pek çok felsefi, metafiziğe dayalı ve kozmolojik içerikli düşünsel mirası yansıtan 
çok katmanlı bir derinlik sergiler. Müziğe dair ifadeleri Heidegger’in ontolojik olarak te-
mellendirdiği hermeneutik yaklaşımlar üzerinden anlama yoluna gittiğimizde anlatımın 
iki bileşenine odaklanırız. Bu bileşenlerden biri fenomen, diğeri ise logostur (Heidegger, 
2004: 55). Fenomenler gün ışığında yatanların ya da ışığa getirilebilenlerin toplamıdır. 
Heidegger’e göre Yunanlıların zaman zaman varolan şeyler ile özdeşleştirdikleri şeydir. 
Varolan şey kendini birçok yolda ve her durumda kendiliğinden gösterebilir (Heidegger,  
2004: 56). Görünme, kendini gösteren bir şey yoluyla kendini duyurmadır. Bu doğrultuda 
görüngü kendisi olmaksızın varolana göndermede bulunduğunda fenomen kavramı tanım-
lanmış değil ama varsayılmış olur. Bununla birlikte fenomenler hiçbir zaman görüngüler 
değildir ancak her görüngü fenomenlere bağımlıdır (Heidegger, 2004: 57). Logos kavramı 
ise Antik Yunan düşüncesinde söz, konuşma, düşünce, akıl, anlam, bir şeyin her ne ise o 
olmasını sağlayan nedenler, belli bir disiplinde fenomenleri açıklamak anlamıyla kullanı-
lan yöntem ve ilkeler olarak tanımlanır (Cevizci, 1999: 552). Herakleitos’ta logos evre-
ni yöneten yasa, insanın da kendisinden pay aldığı Tanrısal akıl anlamına gelmekte iken 
(Cevizci, 1999: 33), Derrida logosu söz ya da dil olarak yorumlayan dilmerkezci felsefe 
geleneği içerisinde ele alır (Cevizci, 1999: 216). Diğer bir taraftan felsefenin, edebiyatın, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

54 55

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu

sanatın ve dinin konusu olabilen logos kavramı, aşkın bir bilginin, bir düşüncenin, dini bir 
fenomenin, kutsalın dil aracılığıyla somutlaşmasına olanak tanır. Ağçoban’ın ifadeleriyle 
(2020: 101) dil ortalama ve uzlaşımsal bir anlama evrenine atıf yapar. Bu doğrultuda dinin 
dilleşmesi demek bu evrene giriş yapması demektir. Dini, felsefi, kutsal gerçekliklerin ve 
Tanrı kelamının dilin standartlarına indirgenmesi aşkın bilginin sözcüklerle somutlaşması-
na sebep olur. Dolayısıyla Ağçoban’ın vurguladığı gibi soyut kutsaldan somut kutsala doğ-
ru anlamların toplumsallaşması söz konusudur. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde 
müzikle ilişkili metinleri Heidegger’in perspektifinden bir anlama sürecine tabi tuttuğu-
muzda anlatımın bileşenleri olan müzik, fenomen ve logosun beraberliğiyle kutsalın meta-
forlar aracılığıyla ifade edilmesi söz konusudur. Dolayısıyla dilin olanaklarıyla örtülü birer 
aktarım sürecine giren ve müziğin unsurları üzerinden birer metaforik ifade diline dönü-
şen tasavvufi, felsefi ve kutsal fenomenler aşkın bilginin somut bir düzlemde varolmasını 
sağlar. Bu durumda Heidegger cephesinden bu ifade biçimlerini anlamaya çalıştığımızda 
fenomenlerin hiçbir zaman görüngü olmadığını bilmek, ancak diğer bir taraftan görüngüle-
rin ise fenomenlere bağımlı olduğunu anlamak gereklidir. Müzikle ilişkili metaforların tabi 
olduğu fenomenler tasavvufi düşüncede yer edinmiş, inanç düzleminde yaşamın anlamını 
yansıtan, insanı saklı bilgiye yönlendiren, Tanrı-insan ilişkisinin niteliğini birer hakikat 
olarak yansıtan kavram ve bilgilerdir. Müzikle ilişkili metaforlar ise Mevlâna Celaleddin 
Rumî’nin söz konusu bu fenomenlerin yansıttığı bilgi dünyasını anlatmada tercih ettiği 
yöntemi gözler önüne serer. Metaforik ifade dili fenomenlerin içeriğini karşılayabilen, hem 
mecazlar yoluyla anlatımı destekleyen hem de çoklu anlam içeriklerini bütünsel olarak 
kapsamına alabilen üstü örtülü, sembolik bir yapıyı meydana getirir. Dolayısıyla tasavvufi 
yaşam biçiminin hakikatleri olan bu fenomenler, Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde 
müzik metaforlarıyla kutsalın somutlaştığı örnekleri bize sunmaktadır.

Metaforlar, bir şeyin bazı yönlerinin başka şeye transfer edildiği özgül zihinsel ve dilbi-
limsel süreçleri ifade eder (Cebeci, 2013: 10). Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde mü-
zikle ilgili metaforlar üzerinden ifade edilen tasavvufi fenomenler, çoklu anlamları yansıtan 
içeriğiyle birden çok disiplini, akım ya da ilahi görüşü birleştiren bir yapı sergiler. Bu sebeple 
tek bir çalgı metaforu üzerinden Antik Yunan düşüncesinden tasavvufun bugününe kadar 
uzayan bir düşünce tarihinin izlerini görmek mümkün olabilmektedir. Tablo 1’de belirlenmiş 
bazı beyitler üzerinden çalgı metaforlarının yansıttığı tasavvufi fenomenlerin birbirleriyle ör-
tüşen anlamlara sahip olabildiği görülmektedir. Örneğin Tanrı-insan ilişkisinin vurgulandığı 
metaforlar üzerinden vahdet düşüncesi çıkarımı her zaman yapılabilmekte, diğer bir taraf-
tan tablodaki bütün beyitlerin Rumî’nin ilahi aşk sembolizmini yansıttığı görülebilmektedir. 
Rumî’nin bütün eserleri vahdet öğretisini, Tanrı-insan ilişkisini, ilahi aşk sembolizmini yan-
sıtması nedeniyle bu temalar bütün eserler ve dolayısıyla müzik metaforları için geçerli olan 
ortak kategoriler olarak kabul edilebilir. Tablodaki çalgı metaforlarında en belirgin tasavvufi 
temalar vurgulanmış olması bu beyitlerde başka bir tasavvufi temanın olmadığı anlamına 
gelmemelidir. Metaforik anlatım dilinin en önemli özelliklerinden biri birden fazla anlamın 
derinlikli bir biçimde yansıtılabilmesidir.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

56 57

Tablo 1. Müzikle ilişkili beyitlerde felsefi, kozmolojik ve metafiziğe dayalı tesirleri yan-
sıtan tasavvufi fenomenler-kodlar.

Eser Bilgisi Müzik 
Unsurları İlgili Beyit Tasavvufi Fenomenler-Kodlar

Rubailer, 

693. Beyit

Ney 
Metaforu

Biz ney gibiyiz, her coşmamız, her 
coşkunluğumuz kendimizden değildir. 
Bizi yâr coşturur.

İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi. 

Hermetik kozmoloji çerçevesindeki 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik.

Rubailer, 

200. Beyit

Ney 
Metaforu

Ney’le konuştum, dedim ki, sana kim 
cefa etti böyle. Böyle hiç konuşmadan 
feryatlar, iniltiler neden? Ney, cevap 
verdi: Beni bir şeker dudaklıdan 
ayırdılar. Feryatsız, figansız yaşamayı 
bilemiyorum ki.

Platoncu görüş’ün Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine 
olan yansımaları. 

İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği. 

İnsanın varoluş yolculuğunda 
Tanrıya olan özlemi. 

Rubailer, 

139. Beyit

Ney ve Def 
Metaforu

O nedir ki, sema âlemlerine şeref 
verir. O nedir ki gidince mahvolup 
gitmiştir. Gizlice gelir, gider ama 
herkes bilir ki bu sema zevkleri ney 
veya def seslerinden değildir.

Tevhid anlayışı.

Elest Bezm-i teorisi, vahdet-i vü-
cud öğretisi çerçevesinde kozmik 
müziği, ilahi ahengi ve Tanrının 
varlığını işitmek, bilmek.

Pisagorcu evren ve müzik 
anlayışı’nın tasavvufa yansımaları. 

Rubailer, 
1136. Beyit

Çalgıcı 
(Müzisyen) 
Metaforu

Ey gönlümün rebabına mızrabını 
vuran (Mutrip)! Gel bu inleyişimden 
gönlümün cevabını dinle: Eler vira-
nede başka bir define saklıdır. Benim 
gönlümün harabesinde de (sâdece v-e 
ancak), aşk hâzinesi saklanmıştır.

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Mevlâna Celaleddin Rumî’de ilahi 
aşk sembolizmi ve müzik.

Mesnevî, 

600. Beyit

Ney 
Metaforu

Biz ney gibiyiz, bizdeki nağme sen-
dendir. Biz dağ gibiyiz, bizdeki ses 
sendendir. 

İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi. 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Divan-ı 
Kebir, 

182. Beyit

Çeng 
Metaforu

Benzim safran gibi sarardı, boynum 
büküldü, çenge döndü. Beden me-
zarında daraldım, sıkıldım, gel ey 
genişlik, ferahlık veren can.

Platoncu görüş’ün Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine 
olan yansımaları. 

İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği. 

İnsanın varoluş yolculuğunda 
Tanrıya olan özlemi. 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

56 57

Divan-ı 
Kebir, 

3438. Beyit

Çeng 
Metaforu

Dedi ki: Sen bizim çengimizsin, şen-
deki bizim sesimizdir; hal böyleyken 
nedir bu ağlaman, zaten kucağımız-
dasın bizim. 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Platoncu görüş’ün Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine 
olan yansımaları. 

İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği. 

İnsanın varoluş yolculuğunda 
Tanrıya olan özlemi

Divan-ı 
Kebir, 

1192. Beyit

Çeng 
Metaforu

Senin lütuf kucağında bir çeng gibi 
nağmelerle doluyum; yavaş vur da 
tellerim kopmasın 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Divan-ı 
Kebir, 

329. Beyit

Ney 
Metaforu

Bu yüzden nice kişiler görüyorum, 
içleri bomboş, ney gibi feryat ediyor-
lar; bu yüzden yüzlerce ulu erin boyu, 
gamla çenge dönmüş, bükülmüş.

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi. 

Tablo 1’in ilk örneği olan Rubailer’de yer alan 693. beyitte “Biz ney gibiyiz, her coş-
mamız, her coşkunluğumuz kendimizden değildir. Bizi yâr coşturur” ifadeleri Rumî’nin 
sanatla ve müzikle anılan bir tasavvuf önderi olmasındaki en temel temayı vurgulaması 
açısından önemlidir. Tıpkı Mesnevî’nin ilk on sekiz beyiti örneğinde olduğu gibi insan-ı 
kamil’in ney’e benzetilmesi hem tasavvufta müziğin en temel anlamını ortaya koymakta 
hem de Tanrı-insan ilişkisini anlatırken çalgılar üzerinden anlamlandırılan, Hermetik koz-
moloji çerçevesine yerleşen bir varoluş anlayışını sergilemektedir.  Tanrı’nın en büyük 
müzisyen olarak kabul edildiği hermetik kozmolojide Tanrı’nın çalgısı olan insan tamamen 
onun iradesini ve bilgisini yansıtır. Burada Tanrı’nın çalgıya benzetilen insan üzerinde ko-
şulsuzca kabul edilebilecek bir iradesi olduğunu aynı zamanda manevi olgunluğa erişmiş 
bir insan ile iyi bir çalgı arasında ilişki kurulduğunu anlamak gereklidir. Ney’in niteliği, 
içinin boş olması, delikleri ve diğer özellikleri ondan çıkan nağmenin ne kadar nitelikli ya 
da değerli olduğunun bir göstergesi sayılabilir. Yalçın Çetinkaya (1995: 44) hermetik koz-
moloji doktrininde Tanrı’nın en büyük müzisyen olduğunu ve baştan başa bütün evrenin 
onun müziğini yansıttığını belirtmektedir. Bu bağlamdan hareket ettiğimizde söz konusu 
ilk örnekte ney metaforu üzerinden ifade edilen bir diğer vurgunun sema (tasavvuf müziği) 
olarak tanımlanan müzik düşüncesini yansıttığını anlamak mümkündür. Tanrı’nın irade-
sinde olan bir çalgı’ya benzetilen insanın tasavvufi yaşamı ve tekamül süreci aynı zaman-
da bir müzik gibi anlaşılmalıdır. Burada kastedilen bir varoluş yolculuğu ve dünyevi bir 
müzikten ziyade insanın geldiği manevi olgunluk seviyesi neticesinde ulaşılabilen bir ilahi 
ahengin müziğe benzetilmesidir. Bu müzik ise ancak insanın Tanrı’ya ulaşabilmesi oranın-
da iyi ve ahenkli olacaktır. Çünkü insan Tanrı’nın çaldığı çalgılardan biridir ve Tanrı’nın 
müziği asla kötü değildir (Çetinkaya, 1995: 44). Tıpkı aslen kamışlıktan gelen ney, çalgı 
olma sürecinde içinin oyulması, deliklerinin açılması gibi işlemler neticesinde nitelikli 
bir çalgıya dönüşebiliyorsa insan da manevi olgunluğa erişince kozmik müziği, Tanrı’nın 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

58 59

hitabını işitip bilebilen bir bireye dönüşebilir. O zaman Tanrı’nın iradesini en doğru şekilde 
yansıtıp onun müziğini işitip, onun ahengini yansıtabilir. Bu özellikler onu insan-ı kâmil 
mertebesine taşır. Ancak ney her zaman kendi aslına yani kamışlığa özlem duyar. Bu du-
rum tıpkı insanın Tanrı’ya ulaşmada, onun bilgisine yönelik arayışında Tanrı’ya özlem ve 
hasret duyması gibi anlaşılmalıdır. Bu noktada mistik varoluş deneyimi ve sema kavramı 
arasında rahatlıkla ilişki kurulabilir. Mistik tecrübe dervişe yaşamın içerisinde baktığı her 
şeyi Allah’ın bir tecellisi olarak görmesine sebep olur. İşte böylesine bir deneyim dünyevi 
olmayan ancak bir taraftan Tanrı’yı bilmek ve anlamak anlamına gelen bir müziği işitmek 
gibi anlaşılmalıdır. Bu nedenle tasavvufta sema sadece müzik demek değil, dünyevi müzik 
de dahil olmak üzere kulak vasıtasıyla işitilen her şeyi kapsayan, bunun da ötesine geçerek 
sessizliği, Tanrı’nın tecellisine ulaşmayı, onun bilgisine ya da sırrına ermeyi içeren bir 
kapsamda anlamını bulur (Uludağ, 1992: 229).

Rubailer’de yer alan 200. Beyitte “Ney’le konuştum, dedim ki, sana kim cefa etti böyle. 
Böyle hiç konuşmadan feryatlar, iniltiler neden? Ney, cevap verdi: Beni bir şeker dudaklıdan 
ayırdılar. Feryatsız, figansız yaşamayı bilemiyorum ki” ifadeleri ile ney metaforu üzerinden 
aktarılmak istenen Tanrı’ya olan hasret, ondan ayrı kalma temasını yansıtmakta, önceki be-
yitte ön plana çıkan bütün fenomenleri kapsamakta ve Platoncu görüşün izlerini tasavvufa 
taşıyan türden bir anlam içermektedir. Ezeli bir suçun cezası olarak ruhun mezara hapsedil-
mesi gibi beden mezara hapsedilir (Güray, 2010: 125). Mevlâna Celaleddin Rumî’de ney’in 
kamışlığına ve vatanına duyduğu özlem vurgusu beden mezarına hapsedilen ruhun aslına 
olan özlemi ile özdeşleşmektedir. İnsanlar ruhlar aleminden gelmiştir, müzik ise bu özlemi 
dile getirme ihtiyacı ile önem kazanmıştır. Aslından ayrılan her şeyin aslına tekrar dönmek 
isteği taşıması Mevlâna Celaleddin Rumî’nin öğretilerinde en çarpıcı bir şekilde ney ve ka-
mışlık hikayesi ile anlam kazanmıştır (Güray, 2010: 135).

Yaradılışa yönelik en temel düşüncelerin müzik kanalıyla sunulması felsefi ve koz-
molojik bağlamlarla kendini gösterebilirken benzer anlamlar dini bağlamlarla da karşımı-
za çıkabilmektedir. Örneğin Platonik bir düşünceyi yansıtan ruhun beden mezarına hap-
sedilmesi ney’in kamışlığa yani kendi varlığının özüne, aslına duyduğu özlemle temsil 
edilirken Tanrının en büyük sanatçı olarak, insanın ise bir çalgı olarak temsil edilmesi, 
Platonik düşüncenin hermetik kozmoloji çerçevesine yerleşen anlamlarla bütünleşmesini 
de gösterir. Tanrı’nın en büyük sanatçı olarak kabul edilmesi ile evrensel işleyişin düzeni, 
ahengi, kusursuzluğu ve Tanrının sarsılmaz bilgi ve iradesi yansıtıldığında Pythagorasçı 
bir evren, müzik ve Tanrı ilişkisi de bu anlam denizi içerisinde yer alabilmektedir. Müzikle 
ilişkili metaforlarda bu anlamlarla örtüşen bir diğer bağlam bezm-i elest görüşünde ise 
Tanrı’nın insana ilk hitabının müzikle özdeşleştirilmesi, müziğin bezm-i elestin avazesi 
olarak görülmesi (Yıldırım, 2020) düşüncesi vardır. “Bezm” kelimesi Farsça’da sohbet 
meclisi anlamına gelir. “Elestü” ise, Arapça’da ben değil miyim anlamına gelen çekimli bir 
fiildir. Bu ikisinin birleşmesinden oluşan “bezm-i elest”, “Ben sizin rabbiniz değil miyim” 
ilahi hitabının yapıldığı ve ruhların da evet anlamına gelen “belâ” diye cevap verdikleri 
meclisin ifadesidir (Yıldırım, 2020: 74). Müzik sanatı ise Allah’ın insana olan ilk hitabı 
ile ilişkilendirildiğinde anlam kazanmakta bu ilahi iletişimi insanın bu dünyadaki varoluş 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

58 59

serüveninde Tanrının tecellisine hasıl olduğunda hatırlaması ya da müziğin Tanrı’nın bu 
hitabını hatırlatması anlamları ön plana çıkmaktadır. Beyitlerde bezm-i elest ile ilişkili me-
taforlar yine bir yaradılış söyleminin parçası olmaktadır. Rubailer’de yer alan 139. beyitte 
“O nedir ki, sema âlemlerine şeref verir. O nedir ki gidince mahvolup gitmiştir. Gizlice 
gelir, gider ama herkes bilir ki bu sema zevkleri ney veya def seslerinden değildir” ifade-
leri dünyevi müziğin ötesine geçmiş ilahi anlamlarla kuşanmış bir duyumdan, işitmeden 
bahseder. Kozmik müziğin, ilahi ahengin ya da Tanrı’nın mükemmel bilgisiyle kuşanmış 
bir durumun meydana getirdiği kalpsel bir duyum söz konusudur. Söz konusu beyitte ney 
ve def metaforuyla ifade edilen bu ilahi müziğe göndermelerde Pythagorasçı evren ve mü-
zik ilişkisinin tesirlerini, bezm-i elestin avazesi olarak Tanrı’nın ilk hitabının hatırlatan 
bir müziğin yansımalarını ve işitilen müziğin daha da ötesine taşınan anlamlarla Tanrı’nın 
tecellisini hisseden ruhların yaşadığı, tevhid anlayışı çerçevesine yerleşen bir muhtevayı 
anlayabiliriz. Bu doğrultuda felsefi ve kozmolojik öğretiler ile İslami düşünce birbirleri 
ile örtüşmekte farklı disiplinlerdeki düşünce ve öğretilerin tasavvufun gelişimi üzerindeki 
etkisi ise ayırt edilebilmektedir. 

5. Müzikle ilişkili metaforların kodlar ve kategoriler kapsamında incelenmesi
Antik Çağ felsefesinden, Ortaçağ İslam düşünürlerinin felsefe, sanat ve müzik üzerine 

çalışmalarından, Yunan, Hint, Bizans, İran kültürlerinden (Altıntaş, 1986: 13), Türk-Moğol 
Şamanizmi’nin tasavvufi İslam tarikatları üzerindeki tesirlerinden (Köprülüzade, 1996), 
vahdet-i vücud öğretisini sistemleştiren mutasavvıfların çalışmalarından ve Anadolu’nun İs-
lam öncesi inanç ve kültürel yapısından İslam tasavvufuna sirayet eden bir mozaik söz konu-
sudur. Tasavvufun gelişiminde iki ana ekolden biri olan Arabistan-Irak ekolü, Allah’a ulaşma 
yolunu vahdet-i vücud anlayışı üzerinden ifade eder. Diğer ekol olan İran-Horasan ekolü 
ise ilahi aşk anlayışını benimser. Mevlevilik her iki anlayışı da içerisinde barındırır (Güray, 
2012: 94). Gerek Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerindeki tasavvufi anlamlar ve müzikle 
ilişkili olarak gerekse tasavvuf düşüncesinde ve Mevlevî geleneğinde inanç ve müzik ilişkisi-
nin niteliğiyle ilişkili olarak bazı kavram ve kuramlar ön plana çıkmakta ve çeşitli kategoriler 
oluşmaktadır. Diğer bir taraftan müzikle ilişkili beyitlerin kodlanması sonucu felsefi, teolojik 
ve kozmolojik tesirlerin belirlenmesi ise bu kategorilerle bağlantılı içeriklerin belirlenmesini 
sağlar. Tablo 2’de yer alan kategorilere baktığımızda gerek Mevlâna Celaleddin Rumî’nin 
eserlerinde gerek Mevlevîlik ve tasavvufla ilişkili literatürde tasavvuf müziği (sema) kav-
ramının, vahdet-i vücud düşüncesinin ve devir kavramının inanç ve müzikle ilişkilenen en 
temel bilimsel kategoriler olduğunu görmekteyiz. Müzikle ilişkili beyitlerde metaforların 
belirlenmesi, beyitlerdeki içeriğin bağlı bulunduğu anlam bütünlüğünün kodlanarak belirlen-
mesi ve bu kodların hangi kategori ya da kategorilerle ilişkili olabileceğini anlamlandırmak 
ise hermeneutik bir açımlama ve metafor analizi yaklaşımını sergiler. Ancak gerek metaforik 
ifade dilinin derinliği gerekse felsefi ve inanç tesirlerinin birbirleriyle örtüşen içeriği söz 
konusu olduğunda kodların yani tasavvufi fenomenlerin doğrudan, salt bir biçimde tek bir 
kategori kapsamına alınması ya da kategorilerin ilgili olduğu kodların başka bir kategoriden 
net bir biçimde bağımsız olması söz konusu değildir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

60 61

Tablo 2. Müzikle ilişkili metaforlarda kodlar ve kategoriler

Kategoriler Kodlar

1-
Ta

sa
vv

uf
 M

üz
iğ

i (
Se

m
a)

2-
Va

hd
et

-i 
V

üc
ud

 D
üş

ün
ce

si
3-

D
ev

ir 
ka

vr
am

ı

1-İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi.

2-Hermetik kozmoloji çerçevesindeki Tanrı-insan ilişkisi ve müzik.

3-Platoncu görüş’ün Mevlâna Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine olan yansımaları

4-İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği

5-İnsanın varoluş yolculuğunda Tanrıya olan özlemi.

6-Tevhid anlayışı.

7-Elest Bezm-i teorisi, vahdet-i vücud öğretisi çerçevesinde kozmik müziği, ilahi 
ahengi ve Tanrının varlığını işitmek, bilmek.

8- Pisagorcu evren ve müzik anlayışı’nın tasavvufa yansımaları.

9- Mevlâna Celaleddin Rumî’de ilahi aşk sembolizmi ve müzik.

Tablo 2’de üç kategori çerçevesine yerleşen ve bu doğrultuda bütün kategoriler kapsa-
mına girebilecek kodlar belirlenmiştir. Örneğin Tablo 1’de Rubailer’de yer alan 693. beyitte 
“Biz ney gibiyiz, her coşmamız, her coşkunluğumuz kendimizden değildir. Bizi yâr coşturur” 
ifadeleri insan-ı kâmil’in neye benzetilmesini, hermetik kozmoloji çerçevesinde müzik, in-
san ve Tanrı arasında kurulan bir ilişkiyi yansıtmaktadır. Beyitten çıkarımı yapılabilen bu 
tasavvufi fenomenlerin sema kavramı, devir kavramı ve vahdet-i vücud düşüncesi ile ilişkisi 
de rahatlıkla kurulabilir. Tanrı’nın varlığı ve iradesi vahdeti yansıtırken belirli bir manevi 
süreci yaşayan insanın ney ile temsil edilmesi Tanrı’dan gelen ve yine Tanrı’ya dönecek olan 
insanın devirsel yolculuğunu; özlem, arzu ve coşkusunu da ortaya koymaktadır. Dolayısıyla 
tablo 1’de yer alan bütün beyitlerde doğrudan ya da dolaylı bir biçimde ilahi aşkın sembolize 
edildiği görülür.  

Tablo 1’de Divan-ı Kebir’in 182. beyitinde yer alan “Benzim safran gibi sarardı, boy-
num büküldü, çenge döndü. Beden mezarında daraldım, sıkıldım, gel ey genişlik, ferahlık ve-
ren can” ifadeleri insan-ı kâmil’in çeng metaforuyla sembolize edilmesini yansıtır. Çeng’in 
tıpkı Tanrı’ya ulaşma arzusunda olan insanın devir kavramıyla ilişkili olarak aslına özlemi 
yansıttığı anlaşılabilmektedir. Aynı zamanda beden mezarına hapsolan insanın Tanrı’ya yani 
kendi varlığının aslına olan özlemi Platoncu görüşün tasavvufa olan yansımalarının bu beyit 
üzerinden görünürlük kazanmasına da örnektir. Bu doğrultuda Mevlâna Celaleddin Rumî’nin 
eserlerindeki müzikle ilişkili metaforlardan tasavvufun hem çok boyutlu, senkretik yapısı 
anlaşılabilmekte aynı zamanda İslam tasavvufuna yansıyan felsefi, kozmolojik, teolojik tesir-
lerin birbirleriyle örtüşen ve iç içe geçen anlam bütünlüğü de çıkarılabilmektedir. Dolayısıyla 
tasavvufi fenomenlerin müzikle olan ilişkisi hem belirli tesirler kapsamında anlaşılabilmekte 
hem de anlam bütünlüğü içerisinde çeşitli kodlar ve kategoriler bazında tam ve keskin bir 
biçimde ayrımlar yapmak mümkün görünmemektedir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

60 61

Sonuç
Müzikle ilişkili metaforların beyitlerdeki anlam odaklarına bakıldığında kuramsal olarak 

birden fazla tesirin izleri görülebilmekte, felsefi, kozmolojik ve metafizikle ilişkili tasavvufa 
naklolan inanç, düşünce ve bilgi göçü müzik üzerinden anlaşılabilmektedir. Pythagoras ve 
Platon’un düşüncelerinin yansımaları, Hermetik kozmoloji kapsamında müziğin evren ve 
Tanrı ilişkisini anlatmaya aracılık etmesi, insanın varoluş serüveni ve yaradılış söylemlerinin 
bir parçası olan müzik düşüncesi söz konusu bilgi göçü içerisinde ayırt edilebilir niteliktedir. 
Özellikle çalgı metaforları hem bu tesirleri sergilemekte hem de İslam çerçevesine yerleşen 
öğretilerin bütünlüğünü sergilemekte anlam sahaları oluşturmuştur.  Ney, çeng, def, rebap 
gibi eserlerde isimleri sıklıkla ifade edilen çalgıların yansıttığı öğretiler ontolojik yaklaşımla-
rı önceleyen hermeneutik bir çerçevede incelenip, yorumlanabilmekte aynı zamanda müziğe 
ilişkin konularla tasavvufun kuramsal temelleri ilgili literatür ve tarihsellik bilinci çerçeve-
sinde ilişkilenmektedir. İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi, Hermetik kozmoloji çerçeve-
sindeki Tanrı-insan ilişkisi ve müzik, Platoncu görüş, İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği, 
insanın varoluş yolculuğunda Tanrı’ya olan özlemi, Tevhid anlayışı, Elest Bezm-i teorisi, 
Pythagorasçı evren ve müzik anlayışı, ilahi aşk sembolizmi’nin müzik üzerinden yansımaları 
beyitlerde nitel kodlama yoluyla elde edilen tasavvufi fenomenlerdir. Heidegger’in herme-
neutik yaklaşımları çerçevesinde müzik, fenomen ve logos birlikteliği esasıyla belirlenen bu 
fenomenler Rumî’nin eserlerinde müzikle ilişkili anlatımların kavramsal ve kuramsal arka 
planını oluşturmaktadır. Kodlardan bilimsel kategorilere evrilen bir içeriğin belirlenmesi so-
nucunda ise vahdet düşüncesi, devir kuramı ve tasavvuf müziği (sema) karşımıza çıkmak-
tadır. Söz konusu bu üç kategori beyitlerde kozmolojik, metafiziğe dayalı ve felsefi içerikli 
tesirleri yansıtan fenomenlerin tasavvuf potasında bütüncül bir çatı altında olmasını açık-
layan kuramsal çerçevedir. Kodlar ve kategoriler üzerinden zikredilen bütün kavramsal ve 
kuramsal birikim içerik olarak örtüşmekte, tasavvufun potasında bütüncül bir yapı sergileyen 
öğretiler müzikle harmanlanmaktadır. Rumî’nin eserlerinde en temel öğreti olan vahdetin 
evrenin ve insan yaşamının farklılıklarından Tanrı bilgisine uzanan, çokluktan birliğe evrilen 
bir farkındalığı vurguladığı açıktır. Bu eserlerde farklı niteliklere bürünen, farklı kuramlar 
çerçevesine yerleşebilen müziğin varlığı tıpkı vahdet anlayışında olduğu gibi tarih boyunca 
farklı görüş, düşünce ve inançların izlerini yansıtmakta aynı zamanda tasavvufun birlik esa-
sına dayalı bütünselliğini de görünür kılmaktadır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

62 63

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale Erciyes Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Birimin-
ce SDK-2014-5356 proje kodu ile desteklenen “Günümüz Anlayışında Mevlevilik ve Mevlevi Ayinleri” 
isimli doktora tezinin kavramsal çerçeve bölümü baz alınarak üretilmiştir. Tez konusunun kavramsal ve 
tarihsel birikiminden yola çıkılarak nitel veri analizine dayalı tasavvufi ve felsefi kodlara ve kategorilere 
ulaşılmıştır. Hermeneutik açımlama doğrultusunda yorum ve değerlendirmelerle ve yeni kaynaklarla 
desteklenerek ilgili doktora tezinin tarihsel ve kuramsal birikimi geliştirilmiştir. 
Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %60, ikinci yazar %40.
Etik kurul onayı: Çalışma etik kurul onayı gerektirmemektedir. 
Finansal destek: Bu makale Erciyes Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Birimince SDK-2014-
5356 proje kodu ile desteklenen “Günümüz Anlayışında Mevlevilik ve Mevlevi Ayinleri” isimli doktora 
tezinden üretilmiştir.
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.
Research and publication ethics statement: This article is based on the conceptual framework section 
of the doctoral dissertation titled “Mevleviyeh and Maulawi Rituals in Today’s Mentality” supported by 
the Erciyes University Scientific Research Projects Coordination Unit under project code SDK-2014-
5356. Based on the conceptual and historical background of the thesis topic, Sufi and philosophical 
codes and categories were derived based on qualitative data analysis. The historical and theoretical back-
ground of the doctoral dissertation was further developed through hermeneutic interpretation, supported 
by interpretations, evaluations, and new sources.
Contribution rates of authors to the article: First author 60%, second author 40%.
Ethics committee approval: The study does not require ethics committee approval.
Financial support statement (optional): This article was produced from the doctoral thesis titled 
“Mevleviyeh and Maulawi Rituals in Today’s Mentality” supported by Erciyes University Scientific 
Research Projects Unit with the project code SDK-2014-5356.

Conflict of interest: There is no potential conflict of interest in the study.

Kaynakça
Acar Vanleene, S. M. (2012). Wilhelm Dilthey’da “anlama” üzerine. Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 52(1), 159-171.
Ağçoban, S. (2020). Soyut kutsaldan somut kutsala:“Logos” un toplumsallaşma sürecine kısa bir 

bakış. In International Marmara Social Sciences Congress. (Autumn 2020) (s. 95-101). Erişim 
adresi: https://ebs.duzce.edu.tr/Uploads/DersMateryal/117106-f3ea1717-8590-423e-8581-
15f2901981fe0.pdf  (Erişim tarihi: 26.12.2024)

Altıntaş, H. (1986). Tasavvuf tarihi. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi.
Altıntaş, S. (2022). Sosyal bilimlerin araştırma yönteminden yaşam felsefesine: Hermeneutik 

yöntemin zaman içindeki dönüşümü. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 
(51), Özel Sayı 1, 459-479. doi: https://doi.org/10.30794/pausbed.1116674

Cebeci, O. (2013). Metafor ve şiir dilinin yapısal özellikleri, 1. Baskı. İthaki.
Cevizci, A. (1999). Felsefe sözlüğü, 3. Baskı. Paradigma.
Çelik, İ. (2005). Klâsiklerimiz/III “Mesnevî-i Manevî” (Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, 604/1207-

672/1273). Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, VI(14), 661-696. Erişim adresi: https://
isamveri.org/pdfdrg/D02193/2005_VI_14/2005_VI_14_CELIKI.pdf (Erişim tarihi: 22.10.2024)

Çetinkaya, Y. (1995). İhvân-ı Safâ’da müzik düşüncesi. İhsan.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

62 63

Damar, Ü. (2011).  Mevlânâ’nın Divan-ı Kebir’inde geçen hadislerin tahriç ve değerlendirilmesi 
[Yüksek lisans tezi] Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 
Bilimleri Anabilim Dalı.

Erzurumlu, K. (2015). Geçmişten günümüze mistisizm ve tasavvuf. Bilgeoğuz.
Dilthey, W. (1999). Hermeneutik ve tin bilimleri, 1. Basım. Çeviren. Doğan Özlem. Paradigma.
Ebû Zeyd, N. H. (2014). Hermenötik ve metin yorumu (Çev. Muhammed Coşkun) Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (46) 237-266. doi: 10.15370/muifd.07141.
Gadamer, H. G. (2017). Hermeneutik. Cogito, (29), 42-58. Erişim adresi: https://avys.omu.edu.tr/

storage/app/public/atiyegulfer.kaymak/139333/Gadamer-%20Hermeneutik.pdf (Erişim tarihi: 
14,10.2024)

Güray, C. (2010). Sema’dan semah’a bir sonsuz devir. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 
Dergisi, (56), 119-152. Erişim adresi: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2580416 
(Erişim tarihi: 30.09.2024)

Güray, C. (2012). Anadolu’daki inanç ve müzik ilişkisinin semâ-semah kavramları çerçevesinde 
incelenmesi [Doktora tezi] Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve 
Sanatları (Türk Din Mûsikîsi) Ana Bilim Dalı. Ankara.

Gölpınarlı, A. (2015). Mevlâna Celâleddîn - hayatı, felsefesi, eserleri. İnkılap.
Heidegger, M. (2004). Varlık ve zaman,  1. Baskı (A. Yardımlı, Çev.) İdea. 
Kılıç, M. (2005).  Felsefi, hukuksal ve teolojik metinleri anlama sorunu: Felsefi hermenötik 

bağlamında bir analiz. Hayrettin Ökçesiz (Haz.), Hukuk felsefesi ve sosyoloji arkivi, 12, ss. 90-
101. Hukuka Felsefi ve Sosyolojik Bakışlar – II Sempozyumu, İstanbul 7-11 Eylül 2004. İstanbul 
Barosu Yayınları. Erişim adresi: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://
hfsa-sempozyum.com/wp-content/uploads/2019/02/HFSA12-Tam-Metin.pdf (Erişim tarihi: 
14.10.2024)

Köprülüzade, M. (1996). Türk—Moğol Şamanizminin tasavvufî islâm tarikatları üzerindeki tesiri (F. 
Tamir, Çev.) Bilig: Bilim ve Kültür Dergisi [Bilig: Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi], (1), 1-8.

Manav, F. (2022). Hermeneutik ve sanat felsefesi: Gadamer’de sanat ve sanat eseri üzerine. Akademik 
Sanat, (16), 110-116.

Nasr, S. H. (1985). İslam kozmoloji öğretilerine giriş (N. Şişman, Çev.) İnsan.
Nesterova, S. (2004). Hans-Georg Gadamer ‘in hermeneutiginde bir anlama modeli olarak diyalog 

[Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Özköse, K. (2007). Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin düşünce dünyası. Tasavvuf İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi, 20(8), 79-92. Erişim adresi: https://dosyalar.semazen.net/e_kitap/mevlana-
celaleddin-i-ruminin-dusunce-dunyasi-kadir-ozkose.pdf (Erişim tarihi: 22.10.2024). 

Özlem, D. (1999). Felsefi hermeneutiğe geçiş yolu olarak tarihselcilik. Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 40(2-3), 127-146. Erişim adresi: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/2573329 (Erişim tarihi: 20.10.2024)

Öztürk, E. (2009). Hermeneutiğin tarihsel dönüşümü. Journal of World of Turks/Zeitschrift für die Welt 
der Türken, 1(2), 145-175. Erişim adresi: https://www.researchgate.net/publication/330134983_
Hermeneutigin_Tarihsel_Donusumu_Historical_Transformation_of_Hermeneutics (Erişim 
tarihi: 14.10.2024)

Rumî, M. C. (1974). Mevlâna’nın Rubaileri. Çeviren. M. Nuri Gençosman. Milli Eğitim Basımevi. 
Rumî, M. C. (2014). Mesnevî-i Şerîf. (Mütercim: Süleyman Nahîfî, Sadeleştirren: Âmil Çelebioğlu) 

Timaş.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

64 65

Rumî, M. C. (2015). Mesnevî-i Ma‘nevî. (D. Örs; H. Kırlangıç, Çev.)Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı. 

Rumî, M. C. (1957). Dîvân-ı Kebîr I. A. Gölpınarlı (Haz.) Remzi.
Schleiermacher, F. D. E. (2015). Hermeneutik üzerine aforizmalar 1805 ve 1809/10’dan. 

Mustafa Günay (Ed.),  1. Baskı (A. Yardımlı, Çev.) İdea.  Özne Felsefe, Bilim ve Sanat 
Yazıları-Tarihe Felsefeyle Bakmak, 23. Kitap, 75-98. Erişim adresi: chrome-extension://
efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://www.metinbal.net/metin_yayinlar/Schleiermacher_
Hermeneutik_Uzerine_Aforizmalar.pdf (Erişim tarihi: 17.10.2024).

Sipehsâlâr, Feridun bin Ahmed-i. (1977). Mevlânâ ve etrafındakiler. (T. Yazıcı, Çev.) Tercüman 
1001. 

Soylu Bağçeci, F., Öner, O. L., Güray, C. (2016). Metaforik anlatımlarla bezenmiş bir müziğin dili 
ney’i anlatır?. Fazlı Arslan, Mustafa Tahir Öztürk (Ed), Müzik=Bilim+Sanat, (s. 35-57) içinde. 
Yayınevi. 

Soylu Bağçeci, F. (2017). Günümüz anlayışında Mevlevîlik ve Mevlevî ayinleri [Doktora tezi] Erciyes 
Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Müzik Bilimleri Anabilim Dalı.

Soylu Bağçeci, F., Özdemir, M. (2022). Divân-ı Kebîr’de yer alan rebap çalgısına yönelik metaforların 
hermeneutik açıdan incelenmesi. Rast Müzikoloji Dergisi, 10(1), 1-26.

Soylu Bağçeci, F. (2022). Tasavvufta müzik ve metafizik ilişkisinin Grek düşüncesindeki kökenleri. 
H. Arapgirlioğlu (Ed.), Güzel sanatlarda araştırma ve değerlendirmeler. (ss. 107-119) Gece.

Uludağ, S. (1992). İslâm açısından mûsikî ve semâ. Uludağ.
Yıldırım, B. (2020). Elest bezminin âvâzesi mûsikî: Müslümanların yaklaşımları, Sosyal Bilimler 

Araştırma Dergisi (SBRD), 18(36) (Haziran 2020/2): 73-95. Erişim adresi: https://isamveri.org/
pdfdrg/D02540/2021_36/2021_36_YILDIRIMB.pdf (Erişim tarihi: 26.12.2024).

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

64 65

Araştırma makalesi/Research article

Hikâyet-i Râziye’de Kahramanın Manevi 
Yolculuğu ve İnsanlığın Ortak Deneyimi

The Spiritual Journey Of the Hero And the Common 
Experience of Humanity in Hikâyet-i Râziya

Nursel Uyanıker*

Öz
Dinî inanışlara göre Tanrı yarattıklarına kendi ruhundan vermiştir. Bu düşünce 
dolayısıyla hem kadın hem de erkek Tanrı’nın yansımalarıdır. Hikâyet-i Râziye 
başlıklı yazma eserde, tasavvufi bakış açısıyla ele alınan metnin baş kahramanı 
olan Abdullah b. Mübârek isimli imamın kibre kapıldıktan sonra yaşadıkları, onun 
Râziye Hatun’la tanıştıktan sonra gelişen olaylar bağlamında şekillenen içsel mü-
cadelesi ve manevi aydınlanması anlatılmaktadır. Manevi yolculuk, genellikle bir 
karakterin bilinçaltı savaşını ve neticede ulaştığı manevi aydınlanmayı içermekte-
dir. Hikâyede imamın yolculuğu anlatılmakla birlikte, onun olgunlaşmasında ve 
yaptığı hatayı anlamasında Râziye Hatun’la yaptığı yolculuk önemli mesajlar ta-
şımaktadır. Tanrı’nın kadına yansıyan tezahürü, erkeklerin ruhu üzerinde kontrol 
sahibi olma ve doğruya yönlendirme anlamında bir aracıdır. Sembolik anlamın ya-
ratımı açısından bakıldığında, Abdullah b. Mübârek ile Râziye Hatun özelinde tan-
rısal olanla insani olanın bütünleştiği ve varlığın özüne ulaşıldığı anlaşılır. Bu ça-

Geliş tarihi (Received):05-11-2024   Kabul tarihi (Accepted): 04-07-2025
* Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. İstanbul-

Türkiye/ Prof. Dr., Marmara University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of Turkish 
Language and Literature. nuyaniker@marmara.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-7204-7145

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4938



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

66 67

ratımı açısından bakıldığında, Abdullah b. Mübârek ile Râziye Hatun özelinde tan-
rısal olanla insani olanın bütünleştiği ve varlığın özüne ulaşıldığı anlaşılır. Bu ça-
lışmada, kahramanın manevi yolculuğunda yaşananlardan hareketle din diline dair 
çıkarımlarda bulunmak ve örnek metin ortaya koymak amaçlanmıştır. Çalışmada 
ilk defa transkripsiyonu yapılan metnin dili ve tarihsel bağlamı incelenerek filolo-
jik bir yöntem ile tasavvufî düşüncede kahramanın manevi yolculuğu ele alınmış-
tır. Metinden hareketle; kahramanın kişisel hikâyesinin ve dönüşümünün yanında, 
bilge kadın figürünün işlendiği, insanlığın ortak deneyimi neticesinde dış dünyaya 
dair çıkarımlarda bulunarak toplumun manevi değerlerine vurgu yapıldığı değer-
lendirilmiştir. Sonuç olarak metinde ele alınan konunun işleyişi, J. Campbell’ın 
formüle ettiği kahramanın manevi yolculuğuna büyük oranda uygunluk göstermiş; 
başkarakter Abdullah b. Mübârek, tanrısal formunu bulmuş ve bilgeliği geri kaza-
narak kahramanın görevini sonlandırmıştır.
Anahtar sözcükler: kahramanın yolculuğu, tasavvuf, dinî hikâye, dönüşüm, bilge 
kadın

Abstract
According to religious beliefs, God has bestowed a part of His own spirit upon 
His creations. Consequently, both women and men are reflections of God. In the 
manuscript titled Hikâyet-i Râziye, the narrative explores the experiences of the 
protagonist, an imam named Abdullah ibn Mubarak, after he falls into pridefulness; 
it depicts his internal struggle and spiritual enlightenment, which are shaped within 
the context of the events following his encounter with Raziyya Hatun from a Sufi 
perspective. A spiritual journey often involves a character’s subconscious battle 
and the spiritual enlightenment they ultimately achieve. Although the journey 
of the cleric is told in the story, his journey with Raziyya Hatun carries important 
messages in terms of his maturation and his understanding the mistake he made. 
God’s appearance in female form serves as an intermediary in the sense of having 
control over the souls of men and guiding them to the truth. When viewed from the 
perspective of the creation of symbolic meaning, it can be understood that the divine 
and the human are integrated and the essence of existence is reached, especially in 
the case of Abdullah b. Mubarak and Raziyya Hatun. In this study, the aim is to make 
inferences about the religious language and to present a sample text based on the 
experiences of the hero’s spiritual journey. Furthermore, the language and historical 
context of the text, which was transcribed for the first time, were examined and the 
spiritual journey of the hero in Sufi thought was discussed through a philological 
method. Based on the text, it has been concluded that in addition to the personal 
story and transformation of the hero, the figure of the wise woman is handled, and 
the moral values of the society are emphasized by making inferences about the 
outside world as a result of the common experience of humanity. In conclusion, the 
progression of the subject matter aligns significantly with the hero’s spiritual journey 
as formulated by J. Campbell; the protagonist Abdullah b. Mubarak has discovered 
his divine form and completed the hero’s task by regaining wisdom.
Keywords: hero’s journey, sufism, religious story, transformation, wise woman

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

66 67

Extended summary
The story analysed in this study takes place in a journal (mecmua). The manuscript, which 

can be found in Bayezid Turkish Manuscripts Library, No. 5308 was copied by Ali b. Hacı 
Abdüllatif Ibn İmrânü’r-Ruhâvî in 1576. The story consists of 221 pages in total. The concept 
of the hero’s journey, is a narrative pattern identified with and formulated by Joseph Campbell, 
was adapted to folk narratives. The journey includes the stages of a hero leaving the ordinary 
world and stepping into the unknown. Being subjected to various tests there, he transforms, and 
returns with wisdom and power. In this respect, J. Campbell handled the hero’s adventure in three 
parts: Departure, maturation and transformation. The spiritual journey of the hero underlines a 
number of meanings including personal transformation/master of two worlds, gaining wisdom, 
and a symbolic connotation. The psychological development of the protagonist, the structure of 
society and the collective subconscious are also discussed. 

The religious story studied in this article, draws on the concept of spiritual development 
in Sufi terminology, and tells the tale of Abdullah ibn Mubarak, the Caliph and Imam of 
Baghdad, who is tested by God due to his pride, and his eventual spiritual awakening. The 
story consists of introduction, development and conclusion sections. In these sections, it 
is noticed that the ideas are strengthened by quoting verses that are well known especially 
among the people. Mubarak, who had arrogance in his heart, was taken from Mount Arafat 
to a forested island and his foot was pressed to the ground. This fall is equated with the test 
of humankind sent from God to the earth. Furthermore, Mubarak was left in need of the 
guidance of the Sufi Raziyya, as if to be reborn. 

Raziyya Hatun, after whom the story is named, means “one who has earned God’s favor” 
both literally and in Sufi terminology, and is a person chosen by God. Raziyya is a female 
character who has reached maturity in her journey of searching and finding herself. What 
makes her extraordinary is that she knows the holy words of the Qur’an by heart and adapts 
them to the situation. Therefore, Raziyya Hatun derives her power from the word of God, that 
is, the power of the word, and she is an intermediary of the divine. 

In the text, it can be delineated that Abdullah, having achieved the purpose of his journey 
and attains purity of heart, returns successfully. The first problem for the returning hero to the 
ordinary world is finding a way to guide humanity back to the truth, and the final difficult task 
for the hero who have set aside his personal desire, is the necessity of bridging two different 
worlds. Abdullah ibn Mubarak and Raziyya Hatun are two equal but opposing beings, male 
or female, derived from a single force of nature or spirit, serving as a dual representation of 
God according to ancient symbolic thought. The hero discovers his unexpected self and takes 
possession of it, either by swallowing it or being swallowed. Indeed, at the end of the story, 
Raziyya Hatun disappeares. Abdullah and Raziyya are two parts of a whole, in fact, they are 
one.

In the protagonist’s journey in the text under analysis; except for the absence of the 
third item in the first ‘Departure’ section and the change of the places of the fourth and 
fifth items, a total of twelve items in the other three sections mentioned by Campbell are 
included in a specific order. Accordingly, it can be evaluated that the protagonist and his 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

68 69

spiritual journey in the religious story are in line with the expression of the universal 
human being as a cultural hero. In mythologies, the goddess symbol serves as a reminder, 
an inner voice, in finding meaning in the journey of life and complementary creativity. 
In this context, Raziyya Hatun is a complementary creator who shared in Abdullah ibn 
Mubarak’s success story and helped him establish inner balance by teaching him the moral 
rules of the journey.

Giriş
Tanrı tasavvurlarında O’nun Cemal ve Celal sıfatları, kemâlinin/mükemmeliyetinin 

ortaya konulması açısından önemlidir. Cemal sıfatı aşkı, zarafeti, estetiği, güzelliği, mer-
hameti vb. ile dişil özellikleri bünyesinde barındırırken; Celal sıfatı maskülen bir karak-
teri, gücü sembolize etmektedir. Tanrı’nın bu iki yönü, ikilikten tekliğe giden bütünlüğü 
yani vahdeti oluşturur. Tekliğin bu ikili tezahürü, tasavvufî metinlerin tamamında görü-
lebilir.

Çalışmada ele alınıp incelenen hikâye, bir mecmua içinde yer almaktadır. Bayezid 
Türkçe Yazmalar Kütüphanesi, No. 5308’de yer alan ve Ali b. Hacı Abdüllatif İbn İmrânü’r-
Ruhâvî tarafından 1576 tarihinde istinsah edilen mecmua, 221 varaktan müteşekkildir1. 

Mecmuanın 215a-221b varakları arasında, müellifi belli olmayan, mensur, dinî-tasavvufî 
bir hikâye yer alır. Çalışmanın kapsamı, yedi varaktan oluşan söz konusu hikâyenin halkbi-
lim açısından incelenmesidir.

Kahramanın yolculuğu kavramı, Joseph Campbell ile özdeşleşmiş ve onun tarafından 
formüle edilerek halk anlatılarına uyarlanmış bir anlatı kalıbıdır. Yolculuk; bir kahramanın 
sıradan dünyadan ayrılıp bilinmeyene doğru adım atması, orada çeşitli sınavlara tabi tutula-
rak dönüşmesi, bilgelik ve güçle geri dönmesi aşamalarını kapsamaktadır. 

Doğu ve Batı kültürleri incelendiğinde manevi yolculuk önemli bir ortak tema olarak 
değerlendirilebilir. Henry David Thoreau, XIX. yüzyılda sanayi devrimi sonrasında insanın 
dünyevi hazinelere gereğinden fazla önem verdiğini ve bu yeni hissiyattan kurtulmak adına 
bir yürüyüş felsefesine sahip olması gerektiğini söylerken; yürümenin bütün duyuları açtı-
ğını, ancak yürümek sayesinde tüm detaylarıyla varoluşu hissettiğini belirtmektedir (2021: 
6-7, 10-11). Yürümenin yolculuğun ilk şartı olduğu düşünüldüğünde yürüyüşün tefekküre 
ulaşmada önemli bir etken olduğu söylenebilir. 

Batı felsefesi ve Batı edebiyatı açısından yürümek ve yolculuk kavramları, tasavvufi 
düşünce bağlamında manevi yolculuk olarak adlandırılan ve kendini tanımaya, günah olarak 
nitelendirilen davranışlardan uzaklaşmaya, tekâmüle yarayan bir araç olarak değerlendirildi-
ği görülmektedir. Bu bağlamda her iki bakış açısında var olan Hac yolculuğundan bahsedile-
bilir. Hac; kuralları olan, amacı ve mahiyeti belli bir yolculuk olarak tanımlanabileceğinden 
insanın kemâle erme yolundaki ilk şartının “yola çıkma” olduğu söylenebilir. Frederic Gros 
için Hac, sadece dini bir vecibe değil; insanın yeryüzündeki varoluşunu idrak ettiği derin bir 
ruhsal coğrafyadır ve nefsi dizginlemek için fırsat sunmaktadır. Gros, “Hac yolculuğu” ile 
ilgili olarak “Bütün hac yolculuklarının ardında bir ütopya ve mit bulunur: yenilenme miti ve 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

68 69

mevcudiyet ütopyası” (2020: 109) şeklinde bir açıklama getirmektedir. Bu sebeple tasavvuf 
yolunda ilerleyen Abdullah b. Mübârek isimli dervişin manevi yolculuğu oldukça evrensel 
bir kendini bulma ve dönüşme macerasıdır. 

J. Campbell, kahramanın macerasını üç bölüm halinde ele almıştır: Yola çıkış, erginlen-
me ve dönüş (Campbell, 2013a: 63-279). Kahramanın manevi yolculuğu; kişisel dönüşüm/
iki dünyanın ustası, bilgelik kazanımı, sembolik olmak üzere birtakım anlamlara sahiptir. 
Burada da kahramanın psikolojik gelişimi ile toplum yapısı, kolektif bilinçdışı konu edil-
miştir. Bununla birlikte ele alınan konudan hareketle; dinî hayatta kadının yerine ve cinsiyet 
faktörüne dair metin merkezli daha fazla sorular sormak, farklı ve özgün cevaplar sayesinde 
konunun tartışılmasını sağlamak da çalışmanın amaçları arasındadır. 

1. Metnin yapı, içerik, bağlam ve işlevleri bakımından incelenmesi
1.1. Yapı bakımından: Hikâyet-i Râziye, koyu kahverengi meşin bir cilt içinde yer 

alan, 13 satırdan oluşmuş, tek sütun halinde kırmızı çerçeve içine harekeli nesih yazı 
tipiyle yazılmış, 7 varaktan müteşekkil dinî-tasavvufî mensur bir hikâyedir. İlgili metnin 
içinde yer aldığı mecmuadaki tüm yazıların, aynı müstensihin kaleminden çıktığı düşü-
nülmektedir. Mecmuada yer alan metinlerin ilk dördünün müellifi belirtilmiş, son dör-
dünün müellifi ise belirtilmemiştir. Çalışmaya konu edilen hikâye müellifi bilinmeyen 
metinler arasındadır. Mecmuanın tamamında, halk tipi metinler olması ve okunmak üzere 
yazılması sebebiyle olsa gerek pek çok vezin kusuru, yazım yanlışlıkları bulunmaktadır. 
Üzerinde çalışılan metinde takip kelimesi/rakabe kaydı bulunmaktadır. Metinde başlıklar 
ile ayetler kırmızı mürekkeple yazılmıştır. Müstensih tarafından tahrir çizgisinin dışına, 
derkenarlara sonradan harf ve kelime ilave edildiği görülmektedir (ör. 217a, 219a, 220a). 
Metinde, Eski Anadolu Türkçesi dil hususiyetleri takip edilmekle birlikte aynı varakta 
ikinci şahıs emir kipinin hem eski yazılış şekli olan “-gil” hem de “-gıl” şekline rastlan-
maktadır (ör. 218b). Bunlardan yola çıkarak müstensihin iyi bir eğitim almadığı değer-
lendirilebilir.

1.2. İçerik bakımından: Mecmuanın tamamı göz önüne alındığında ilk metinden itibaren 
konular, Allah’a hamd u sena ile başlayıp Hz. Muhammed’in doğumunun ve mucizelerinin 
anlatıldığı metinlerin eklenmesiyle devam ettirilmiştir. Müellifinin Kemal Ümmi (d.? 1376- 
ö.? 1476) olduğu belirtilen dördüncü metinden itibaren içerik olarak bir çeşit nasihatname 
niteliği gösteren metinler tercih edilmiştir. Dolayısıyla son dört metin içerik olarak birbirine 
benzemektedir. Burada genel olarak Allah’ın kullarını imtihan etmesi ve bazı ahlaki düsturlar 
ele alınmıştır. 

Üzerinde çalışılan dinî hikâyede konu olarak Abdullah b. Mübârek isimli Bağdat halife-
si imamının, gönlündeki kibir dolayısıyla Allah tarafından imtihan edilmesi ve kahramanın 
erginlenmesi anlatılmıştır. Giriş-gelişme ve sonuç bölümlerinden oluşan hikâyede, özellikle 
halk arasında çok bilinen ayetlerden iktibas getirmek suretiyle düşüncelerin kuvvetlendiril-
diği görülür. Kur’an falı bakmak, özellikle dinî inançlarda önemli bir yer edinmiştir çünkü 
Allah’tan gelen kutsal işaretler olarak değerlendirilir. Metinde Abdullah b. Mübârek, malını 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

70 71

nereye harcayacağı ve hayatına dair gidişatı belirlemek üzere Kur’an falı bakmıştır. Abdullah 
b. Mübârek, eline Mushaf’ı almış ve arı abdestle fal açmış; yedi satır saymış, gelen Bakara
suresindeki Hac yapmak ile ilgili ayet dolayısıyla da Hacca gitmeye karar vermiştir. Hac 
yolculuğu, temelde kutsal olana yaklaşma ve dünyevi olandan sıyrılma, arınma arzusu ve 
amacına yönelik inanışları barındırır. Tasavvufi manada ise Allah’ın huzurunda “benlikten” 
sıyrılmak ve yenilenmektir. Bağdat’ta başlayan hikâye, mekân olarak Şam, Dımışk, Medine 
ve Mekke’de sürmüştür. 

Dinî hikâyelerde görülen tayy-ı mekân ve tayy-ı zaman motifleri; sufilerin, uzak 
mesafeleri ilahi bir lütufla an içerisinde ulaşması şeklindeki kerametlerini içermektedir. 
Tay kelimesi, sâlikin vahdete ulaşma merhalelerindeki dönüşümünü ifade etmektedir, 
zira kulun kendi nefsini ibadetler ve mücahedeler yoluyla aşmasının bir neticesidir (Tan, 
2019: 583). Hikâyede göz yumup açıncaya kadar bir zamanda aniden çıkan ve sert esen 
bir rüzgârın Abdullah b. Mübârek’i bir yerden bir yere ulaştırması anlatılmıştır. Gönlün-
de kibir bulunan Abdullah b. Mübârek, Arafat Dağı’ndan alınmış ve ormanlık bir adada 
ayağı yere bastırılmıştır. Bu düşüş, Tanrı katından yeryüzüne gönderilen insanoğlunun 
imtihanı ile eşleştirilebilir. Abdullah b. Mübârek bununla da kalmayıp adeta manevi an-
lamda yeniden doğmak üzere Râziye’nin önderliğine muhtaç bırakılmıştır. Abdullah b. 
Mübârek, Mekke’deki Arafat Dağı’nın zirvesinden bir anda Çin’deki ormanlık adaya 
gönderilmiştir. Metinde bu mekân değişikliği Hz. Muhammed’in, “İlim Çin’de de olsa 
gidip alınız” hadis-i şerifiyle açıklanarak desteklenmiştir (216a). Tasavvufta kibir duy-
gusu, insan-ı kâmile ulaşmada önemli bir engeldir. Bu sebeple Abdullah b. Mübârek, 
nefsine uyduğundan bulunduğu makamdan geriye düşürülmüş, başlangıca geri döndü-
rülmüştür. Mübârek, karakterindeki temel eksikliği gidermek için gizem boyutundaki; 
hayat veren, uyandırıcıyı temsil eden kadını bulur ve ona eşlik eder. 

Mitolojilerde Tanrıça; dönüşümlerin yönlendiricisi, koruyucu ve kuşatıcı olarak ev-
rensel rollere sahiptir (Campbell, 2020b: 24). Bu bağlamda Abdullah b. Mübârek, gece 
vakti Kur’an okuyan sufi hanım Râziye ile karşılaşmıştır. Râziye Hatun, Hacca giderken 
yoldaşlarından ayrı kalmış ve üç gündür burada Allah’ın kendisine bir işaret göstermesini 
beklemiştir. Sufi Râziye, Abdullah b. Mübârek’in sorduğu tüm sorulara Kur’an’dan ayetler 
okuyarak cevap vermiş ve yüce mertebesini göstermiştir. Metinde Râziye ile Abdullah, 
bir müddet yol gittikten sonra sahrada yeşil renkli ipekten bir çadır görmüşlerdir. Çadırın 
kazıkları gümüşten, direği kızıl altındandır ve cennet evlerine benzemektedir. Bu çadırın 
önünde yeşil giyimli, silahlı ve at üstünde üç yiğit durur ki bunlar Râziye’nin oğullarıdır. 
Bu yiğitler, İslâm’daki selamlaşma adabı gereğince Abdullah’a birbirinden güzel şekilde 
ve ayetlerle selam vermişlerdir. Yiğitler, annelerinin çağrısı üzerine cennetten gelen kızıl 
altından dört çanak içinde tatlı yemiş, hurma ve üzüm ikram etmişlerdir. Hikâyenin bu 
kısmında Râziye’nin hayat hikâyesine geri dönülmüştür (220b). Râziye küçük yaşta önce 
babasını sonra da annesini kaybetmiş, Beytü’l-Mukaddes’e bırakılmış, burada Kur’an’ı ez-
berlemiş, tefsirini de okumuştur. Râziye kırk yıllık tamamlanma süresi sonucunda kemâle 
ermiş ve dünya yemeklerini yemeden içmeden yaşamış, dünya kelâmını konuşmadan sade-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

70 71

ce ayet okuyarak meramını anlatabilmiştir. Râziye Hatun, böylelikle üçler-yediler-kırklara 
vaiz, marifet ehlinden olmuştur. Bunları öğrenen Abdullah b. Mübârek, “Ka’be’ye erişe-
mediysem de bunlar gibi seçilmişleri tanıdım” (221a) diyerek Allah’a şükredip secdeye 
kapanınca tekrar gözlerini Arafat Dağı’nda açmıştır. Bu durumu Râziye’ye sorduğunda, 
kendisi secdede iken kırkların geldiğini ve yoldan azan Müslümanların olduğunu söyleyip 
hep birlikte buraya gönderildiklerini öğrenmiştir. Abdullah b. Mübârek’in imtihanı doğru 
yolu bulmasıyla neticelenmiştir. Abdullah, Râziye Hatun ile oğullarından ayrılmak isteme-
se de neticede ayrılmış, kırk yıl gezip onları arasa da bir daha onlarla hiç karşılaşamamıştır. 
Metin, alışılmış ve dinî hikâyelerde gelenek halini almış bir sonla yani, peygambere sala-
vat ve dua ile bitirilmiştir. 

1.3. Bağlam bakımından: Abdullah b. Mübârek’in macerası, “arkaik insanın” (Jung, t.y.: 
75-94) ruhsal dünyasını anlamak ve kendini tanımak bakımından toplumdaki insani erdem-
leri arayışının konu edildiği bir hikâyedir. Kahramanın yolculuğunda onun karakteristik özel-
likleri; kişilik yapısı, değerler ve davranışlar bütününü tanımlayan özelliklerdir. Toplumun 
ahlaki değerlerinin bir göstergesi olan bu özellikler, kahramanın kararları ve davranışları 
üzerinde büyük bir etkiye sahiptirler. Abdullah b. Mübârek, kibir ve büyüklenmeye giden 
tehlikeli yolculukta manevi bir dönüşüm geçirir. Abdullah’ın içsel mücadelesi; kendi heves 
ve isteklerinin dışında daha büyük bir amaç uğruna, insanlık adına fedakârlık yapma ihtiyacı, 
onun manevi yolculuğunun önemli bir parçasını oluşturur. Nefsine yenik düşen Abdullah b. 
Mübârek, imtihan sürecinde kişisel karakterini, inanç ve değerlerini yeniden gözden geçir-
mekte ve tanımlamaktadır. O, bilinçaltı savaşında yalnız değildir ve gizemli bir kişilik olan 
Râziye Hatun’dan yardım görür.

Bir oğlan çocuğu, cesur bir erkeğe dönüşmek için nasıl ki avcılık ritlerini öğrenmek, bu 
ritler aracılığıyla vahşi hayvanlarla başa çıkmayı bilmek amacıyla dünyanın rahmine, yani 
asıl büyük mağaranın derin, karanlık, nemli ve tehlikeli dehlizlerine inmeyi ve başarıyla 
çıkmayı deneyimlemesi gerekiyorsa (Campbell, 2020b: 18); aynı şekilde bu hikâyede de 
kahraman Mübârek’in ayağını yere basması gerekmektedir. Çünkü gerçeklik aşağıdadır, yu-
karıdaki yaşamlar ikincildir. Canlıların türedikleri yer toprağın altıdır ve dönecekleri yer de 
bu noktadır. Bu bağlamda kadın dönüştürücüdür. 

Dinî metinlerde geçen kadınların rollerine bakıldığında anne, eş ve evlat olarak pek 
çoğunun manevi liderlere ilham verdikleri, dinî önderlerin meşakkatli yollarında onlara en 
büyük desteği sağladıkları görülür. Bu kapsamda Hz. Muhammed’in ilk eşi Hz. Hatice ile 
neslinin devamını sağlayan kızı Hz. Fatıma’yı örnek olarak göstermek ve bu örnekleri ço-
ğaltmak mümkündür. Tasavvufta kadın sufinin görevi erkeğinkine eşittir. Bu bağlamda kadın 
veli Râziye, hikâyede bilge kadın tipi olarak sembolize edilmiştir. Metinden hareketle; ka-
dının varlığını ruhani yolculukta yükselmek, başarılı olmak noktasında engel olarak görmek 
düşüncesini işlevsizleştirdiğini, İslam dini açısından kadını değersiz göstermek ve nefisle 
özdeşleştirmenin yanlış bir kanaat olduğunu; “İnsanlar arasındaki üstünlük ancak Hakk’a 
yakınlık nedeniyledir”2 ayetiyle de desteklemek uygun düşecektir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

72 73

1.4. İşlevleri bakımından: Halk kitapları genel başlığı altında toplanabilecek cönkler, 
mecmualar, menâkıbnâme türü eserler, genel-geçer kurallara sahip olmamakla birlikte konu 
olarak mantık düzleminde bir araya getirilmiş eserlerdir. Mecmuada tertiplenen metinlere 
bakıldığında da kendi içinde belirli düzene sahip oldukları ve bir amaçla birleştirildikleri 
görülmüştür. Çalışmada bahsedilen mecmua ile içinde yer alan ve konu edilen hikâyenin bu 
gelenek çerçevesinde oluşturulduğu değerlendirilmiştir.

Kadın cinsiyetine ait özellikle “kötülüğe teşvik eden ruh” düşüncesiyle oluşturulan ne-
gatif imajın, Hıristiyan teolojisi, Budist öğretileri de dahil olmak üzere tüm dinî inançlarda 
görüldüğü bilinmektedir. Ancak kadınların toplumda statü ve değer kazanmaları da yine dinî 
inançlar sayesinde olmuştur. Dinî ayinleri ve cenaze törenlerini yöneten, Tanrı’nın şifalı eli-
ni temsil eden ve kendini Tanrı sevgisine adayan, Tanrı’nın yeryüzündeki tezahürü kadın 
dindarlar, bu sayede saygı görmüşlerdir (McClure, 2023: 217-218). Kadın; aile ocağının ko-
ruyucusu olmanın yanında, aynı zamanda bireyin olgunluğunun, bireyin tinsel yaşamının 
annesi olarak da görülür (Campbell, 2020b: 40). Dinî hikâyede işlenen kadın sufiden hare-
ketle İslâm’ın, kadınları baştan çıkarıcı, hazcı, erkekleri Tanrı’dan uzaklaştıran şeytana yakın 
kişiler olarak gösteren varsayımları reddettiğini; örnek Müslüman kadın tiplerini sunmak 
amacıyla bu tarz metinlerin oluşturulmasını ve yaygınlaştırılmasını sağladığını değerlendir-
mek mümkündür. 

2. Kahramanın manevi yolculuğu ve dönüşüm
Joseph Campbell’in oluşturduğu “kahramanın sonsuz yolculuğu” kalıbına göre toplam 

üç bölümde yer alan on iki genel aşama; tasavvuf yolunda ilerleyen Abdullah b. Mübârek 
isimli dervişin manevi yolculuğu çerçevesinde aşağıdaki şekilde değerlendirilmektedir:

2.I. Yola çıkış: Kahramanın yolculuğunda hazırlık evresi ve ilk basamak olarak görü-
len yola çıkış aşaması, bir düğüm atılarak meselenin ortaya çıktığı bölümdür. Abdullah b. 
Mübârek, bu bölümde toplumsal hayatın yansıdığı bilinçdışı durumdan hareketle bilinçaltı 
yolculuğuna hazırlanır.

2.I.1. Sıradan dünya: Hikâye ilim, hikmet sahibi olan Bağdat’ta halifenin imamı Ab-
dullah b. Mübârek’in dünya malını nasıl kullanacağını düşünmesiyle başlar. Hikâye öncesi 
durumda Abdullah’ın, doğruyu bulma arayışı ile sıradan dünya hali aktarılmıştır (215a).

2.I.2. Maceraya çağrı: Abdullah b. Mübârek, sıra dışı bir olay yaşamadan, tamamıyla
bilinçdışı dünyadaki tercihi doğrultusunda, monoton hayatına bir heyecan katmak ve dinî 
yaşantısını devam ettirmek duygusuyla maceraya atılır. Abdullah’ın bu bölümdeki en önemli 
sorunu ya da kaygısı, İslam dininin öngördüğü şekilde yaşayabilmektir. Bu kaygı sayesinde 
o, kendisindeki iman eksikliğini düzeltmek adına sıra dışı olaylar yaşayacaktır. Bölümün, 
dönüşümün başlangıcını teşkil edecek ilk halkayı oluşturduğunu düşünmek mümkündür 
(215a-215b).

2.I.3. Macerayı reddetme: Allah, Abdullah b. Mübârek’e hatasını anlaması için bir fırsat
vermiş ve ona sıra dışı bilgiye sahip muhafızı, yani Râziye’yi göndermiştir. Metinde, yardım-
cı ve yol gösterici Râziye Hatun’un görünmüş olması, kahramanın çağrıya yanıt verdiğinin 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

72 73

bir göstergesidir. Yolculuğa çıkan Abdullah b. Mübârek, imtihanını da başarıyla tamamlaya-
cak ilk adımı atabilmiştir. Dolayısıyla macera reddedilmemiş, kişinin olgunlaşabilmesi için 
bir lütuf olarak sunulmuştur.

2.I.4. Akıl hocasıyla/mentorla tanışma: Kahramanın yolculuğunda; yardımsever yaş-
lı kadın, iyi yürekli tanrıça ya da perinin aracılık yapması alışılagelen bir durumdur. 
Campbell, Hıristiyan aziz efsanelerinde bu rolün genellikle Baba’nın merhametini ka-
zanmak isteyen Bakire tarafından icra edildiğini belirtir. Neticede “Kozmik Anne”nin 
korumasına giren kahramana herhangi bir zarar verilemez (Campbell, 2013a: 86). Ka-
dın, doğayı temsil eder ve toprakla da ilişkilendirilir. Çünkü toprak doğurur ve besler 
ama aynı zamanda da geri alır. Dolayısıyla kadın hem yaşamın hem de ölümün anne-
sidir (Campbell, 2020b: 47). Bu doğrultuda Abdullah b. Mübârek, gökyüzünde Arafat 
Dağı’nda iken yeni bir boyuta geçip toprağa ayak bastırılmış, Râziye Hatun sayesinde o 
hem ölmüş hem de yeniden diriltilmiştir. Metinde Râziye Hatun, doğaüstü yardımcı bir 
kadındır ve kahramanın ihtiyaç duyacağı mistik bilgiye sahip, üçler yediler kırklar vaizi, 
mürşid, rehber bir kişidir. Râziye Hatun, erginlenme aşamasının ustası, tanrısal bilginin 
yeryüzüne inişini temsil eden ve tanrısal gücün somut bir göstergesi olarak kutsalın te-
zahürüdür. Bununla birlikte o, Abdullah b. Mübârek’in yolculuğunda onun hem rehberi 
hem de imtihanıdır. 

2.I.5. İlk eşik: Campbell, bu aşamayı özel dünya ve ruhsal geçiş anı olarak açıklar ve
başkalaşım kapılarından geçişin ilk örneklerinden birisinin Sümer mitinde yer aldığını, tan-
rıça İnanna’nın aşağı dünyaya inişini konu edindiğini belirtir (2013a: 98, 121). Ele alınan 
metinde Abdullah b. Mübârek, Mekke’de Arafat Dağı’nda kibre kapılınca kuvvetli bir rüzgâr 
çıkar ve onu göz yumup açıncaya kadar gökyüzünden yere indirir (216a). Böylelikle onun, 
Allah dostu olma yolundaki mertebesi düşürülmüş ve imtihanı başlatılmıştır. Aşağı dünyaya 
ve ilk eşiğe geçiş, Abdullah’ın bilinçaltının derinliklerine inerek kendiyle yüzleşmesini sem-
bolize eder. J. Campbell’e göre bilinmeyenin alanları (çöl, orman, deniz, bilinmedik diyarlar 
vb.), bilinçdışını yansıtırlar (Campbell, 2013a: 96). Hikâyede de Abdullah b. Mübârek’in 
gönderildiği ormanlık yer, yaylacı halkının bulunduğu dağ, uyuz [uz]/bilinmedik yer, Râziye 
Hatunla tanışıp yol ald11 dere kenar1, gece karanl11, deniz, çöl ortas1 vb. gibi mekânlar, 
bilinçdışına aittirler. 

İndirildiği yeri daha önce hiç görmemiş olan Abdullah b. Mübârek, Çin’de olduğunu 
öğrenir. O, burada yaşayan halka dinî bilgiler öğretip hadis tefsir etmiş ve karşılığında bir 
miktar para kazanmıştır (216b). Kahramanın, eşik muhafızı Râziye Hatun’la karşılaşana ka-
dar aslında bilinmeyen bir yolculuğun içinde olduğu düşünülebilir. J. Campbell, kahramanın 
yolculuğundaki aşamaları sıralarken mentorla tanışmayı, ilk eşikten önceye almış ve özel 
dünyaya geçişi, eşik muhafızının gözetiminde gerçekleştirmiştir. Ancak üzerinde çalışılan 
metinde ilk eşiğin atlanmasının önce, mentorla tanışmanın ise sonra olduğu; dolayısıyla dört 
ve beşinci maddelerin yer değiştirdiği görülür. Bu durum Abdullah b. Mübârek’in, Allah’ın 
istemesiyle ya da irade etmesiyle maceraya atıldığını ve tasavvuftaki rıza makamına kadar da 
bu yolda tek başına bir mesafe katettiğini gösterir. Tasavvufi inanç dairesinde, kibir duygusu-
nun getirdiği düşkünlük, Abdullah’ı makamından etmiştir. Buradan yola çıkarak dinî metnin, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

74 75

Campbell’ın manevi yolculuğundan bir noktada ayrılıp tasavvuf yolculuğundaki makamları 
kazanma ve insan-ı kâmile erişme düşüncesine uygunluk gösterdiğini değerlendirmek müm-
kündür. 

2.II. Erginlenme: Joseph Campbell’ın “sınavlar yolu” olarak nitelendirdiği bu bölümde 
kahramanın, düş dünyasında yani bilinçaltında bir dizi maceradan geçtiği anlatılır. Kahraman 
bu yolda mentorun önerileri, tılsımları ve gizli araçlarından yardım alır ve kendisini destek-
leyen iyi kalpli gücün farkına varır (Campbell, 2013a: 113). 

Ele alınan metinde erginlenme Abdullah’ın, Râziye Hatun’un yüce makamını anladığı, 
onu bilgi ve mertebe olarak kendisinden üstün gördüğü, elini öpüp “Ey Tanrının hası” olarak 
hitap ettiği son bölümde gerçekleşmiştir (221a, 221b). Bu bölümde, kendisine yararı doku-
nan Allah dostunun gücünü kabul eden Abdullah b. Mübârek, Râziye Hatun ile oğullarından 
ayrılmak istememiş; “Ey kaşki bâki ömri bunlarunla bile geçireydüm” (221a) şeklindeki is-
teğini dile getirmiştir.  

Musevilik ve Hıristiyanlık inançlarıyla bağlantılı olan ve bilgeliğin kaynağı olarak kabul 
edilen Süleyman’ın Özdeyişlerinde, bilgelik tanrıçası Sophia adıyla geri dönen tanrıçanın: 
“Rabb gökleri koyduğunda oradaydım” sözü yer alır (Campbell, 2020b: 326-32). Mitolojiler-
de yaratılışa tanıklık eden tanrıça; bilgelikle, toprakla, suyla ilişkilendirilmiştir. Bu kapsamda 
Abdullah, dağ zirvesinden toprağa düşürüldüğünde bir yolculuğa başlamış, ormanı ve sonra 
da denizi Râziye Hatun sayesinde göz açıp kapayıncaya kadar geçmeyi başarmıştır. Râziye 
Hatun rehberliğinde yolculuk yapan Mübârek, aslında kendi doğasının rehberliğindedir ve 
doğası ile zihni bir çatışma içerisindedir. Bu çatışmada Râziye Hatun, doğayı temsil eden dişi 
bir güç ve tanrıçadır. Mübârek ise erginlenme yolculuğundaki gezgindir. 

2.II.6. Testler, dostlar, düşmanlar: Kadın, halk hikâyelerinde genellikle aşk, güzellik ve 
doğurganlık özellikleriyle, erkek egemen bakış açısıyla ele alınırken; tasavvufî metinlerde 
Allah dostu, zühd ve takva sahibi örnek bir Müslüman kadın olarak betimlenir. Bu metinde 
de kadın, dinî bilgisi ve Tanrı katındaki mertebesiyle övülmüş, Allah’a kul olma, takvada 
yarışma düsturlarıyla ön plana çıkarılmıştır. Kadın, dinin uygulanması sayesinde erkekle 
eşitliği yakalamıştır. Metinde sufi kadın Râziye’nin dinî yükümlülüklerini yerine getirmesi, 
onun toplumda saygı kazanmasına ve kadınların sahip olmadığı etki ve eylem fırsatlarını 
yakalamasına sebebiyet vermiştir. 

Tasavvufta ilk kadın sufi olarak bilinen Rabiatü’l-Adeviye (d.? 718-ö.? 801) ile çalış-
mada söz konusu edilen Râziye Hatun arasında birtakım benzerlikler bulunmaktadır. Allah 
yolunun öncüsü, manevi rehber olarak kendisini yetiştiren bu kadın karakterler, henüz küçük 
yaşta iken Kur’an’ı ezberlemiş, zekâ ve imanlarıyla çevresindekilerin hayranlığını kazanmış-
lardır. Meşakkatli bir hayat hikâyesine sahip kadın karakterlerin nefisleriyle olan mücadelele-
rinde fakirlik de önemli bir merhaledir. Tasavvuftaki riyazet, azlarla yetinmek; az yemek-az 
uyumak-az konuşmak inancından dolayı her iki kadın sufinin de dünya kelâmını çok konuş-
madıkları görülmektedir (Sofi Huri, 1970: 44). Felsefe yapmak gayretiyle konuşma aşkı, di-
nen hoş görülmediğinden Râziye’nin de dünya kelimelerini mümkün oldukça konuşmadığı, 
hikâyede sadece ayetlerden iktibas getirerek meramını anlattığı anlaşılmaktadır (217a-220a). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

74 75

Tasavvufta ders ve öğüt verici özellikleri dolayısıyla örnek model oluşturan öğretici 
kadrosunun dünyevi arzulardan, kibir, hırs vb. duygulardan uzak durmaları beklenir. Giri-
len yolda samimi davranmak, dinî ibadetlere yönelmek önemli bir düsturdur. Kadın sufile-
rin mertebelerini diğer sufilerle kıyaslamak alışılmış bir durumdur3. Bu nedenle ilk kadın 
sufi Rabia ile İslâm âlimi-vaiz Hasan Basri (d.641-ö.728) mertebeleri bakımından karşılaş-
tırılmış, aralarında geçtiği varsayılan diyaloglar öğüt vermek amacıyla nakledilmiştir. Ra-
bia ile Hasan Basri’nin aynı tarihlerde yaşamadığı bilinmesine karşın veliyullah için tayy-ı 
mekân ve tayy-ı zaman anlayışı dolayısıyla her şey mümkün kılınmıştır. Benzer karşılaştırma 
Hikâyet-i Râziye’de, Râziye Hatun ile Abdullah b. Mübârek arasında da yapılmıştır. Râziye 
Hatun, mertebe olarak Abdullah b. Mübârek’ten daha üstün, marifet ehli bir kimsedir. 

Hikâyeye adını veren Râziye Hatun hem kelime anlamı hem de tasavvufî bir kavram 
olarak Allah’ın rızasını kazanmış demektir (Develioğlu, 1998: 880). Râziye, kendini arama 
ve bulma arayışına dair yolculukta tekâmüle erişmiş bir kadın karakterdir. Onu sıra dışı ya-
pan özelliği, Kur’an’daki kutsal sözleri ezbere bilip duruma uygun düşürmesidir. Dolayısıyla 
Râziye Hatun gücünü, Allah’ın kelâmından yani sözün gücünden almaktadır ve o, tanrısal 
iradenin bir aracısı konumundadır. Metinde Râziye Hatun, Abdullah b. Mübârek’e helal ka-
zançtan, rızıktan, doğru sözün öneminden bahsetmiş; birlikte gecenin karanlığında yolculuğa 
devam etmişler, su üstünde yürümüşler, Yasin suresini okuyup dağa çıkmışlar ve cennet ye-
meği yemişlerdir (217b, 218a, 219a, 219b). Engellerin aşılmasında Râziye Hatun’un kutsal 
sözleri bilip söylemesi yeterli olmuştur. Metinde düşmanlar, suretler şeklinde değil; kibir, 
haram kazanç, yanlış yol tutmak vb. gibi soyut kavramlar altında belirmiştir.

2.II.7. Büyük soruna yaklaşma: Campbell; düş gören/bilinçaltı yolculuğuna çıkan kahra-
manın kendine özgü ruhsal sorunları, dokunaklı bir basitlik ve kuvvetle ortaya çıkar demiştir 
(2013a: 118). Metinde bu aşamada Abdullah’ın ruhundaki eksiklikle yani büyük sorunla yüz-
leştiği görülür. Büyük sorun; kendini tanıma yolculuğunda her ayrıntıyı merak ve anlamlan-
dırma çabası gibi basit, aynı zamanda insanlığın ortak deneyimine uygun ve bir o kadar da 
zorlu bir sınavdır. Abdullah b. Mübârek’in soruna yaklaşımı; kibar, öğrenme isteğiyle dolu, 
önyargısız ve değişime açık bir görünüm arz eder. 

2.II.8. Büyük değişim, çile: Modern felsefenin kurucularından sayılan Rene Descartes, 
evrenin gizemi, varlığın tözü düşünüldüğünde gerçek bilginin, zihin-beden, iyi-kötü gibi zıt-
lıkların birliği/ikicilik (Düalizm) ilkesinde olduğunu savunmuştur (2017: 100, 117). Bu kap-
samda Campbell da Âdem ile Havva’nın cennetten düştüklerinde deneyimledikleri ilk şeyin 
karşıt çiftlerin bilgisi olduğunu belirtmiştir (2020b: 70). Hikâyede Râziye Hatun bilgeliği, 
düşünen tözü, sonsuz iyiyi temsil ederken; Mübârek ise eksik bilgiyi, tamamlanmamışlığı, 
yer kaplayan tözü, kibri dolayısıyla kötüyü barındırmaktadır. 

Büyük değişim daha çok psikolojik, kişisel gelişim anlamında olmuştur. Râziye’nin 
olaylara yaklaşımı ve verdiği cevaplar, Abdullah’ın yeni tavırlar geliştirmesini ve hayatın 
amacını kavramasını sağlamıştır. Tasavvufta çile kavramı, kişinin tek başına bir mekânda 
daha çok zikir ve ibadetle zaman geçirmesidir. Abdullah’ın çilesi, bilinçaltı ile verdiği sa-
vaştır. Bu savaşın sonunda o, çilesini doldurmuş, manevi aydınlanmaya ve olgunluğa erişmiş 
“insan-ı kâmil” makamına ulaşmıştır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

76 77

2.II.9. Ödül, ceza: Kadın yaşamdır, kahraman ise yaşamın ötesindeki yaşamı arayan 
ve bulmaya aday olan kişi olarak bilincini geliştirmesi, insanlığının çözülmemiş gizemle-
rini çözmesi gerekendir. Metinde Râziye Hatun, kahramanın önüne geçemez. Ancak onun 
kavrayabileceğinden daha fazla bilgiye sahiptir ve rehberliğiyle Abdullah’ı duyusal ma-
cerasının zirvesine ulaştırmış, onun zincirlerinden kurtulmasını sağlamıştır. Abdullah b. 
Mübârek, tanrısal formunu bulmuş ve bilgeliği geri kazanarak kahramanın görevini son-
landırmıştır (221a). 

Diğer taraftan Abdullah b. Mübârek, Râziye Hatun ve oğulları tarafından kendisine ik-
ram edilen cennet yiyeceğini yiyerek ödüllendirilmiş olur. Cennetten getirilen tatlı yemiş, 
üzüm, hurma ve aş, yine cennet kap-kacaklarıyla altın ve gümüş içerisinde sunulur (219b, 
220a, 220b). Altın, aşınmayan metal olarak ölümsüzlüğün sembolüdür (Campbell, 2013a: 
147). Ölümsüzlük ise Tanrı’ya ait bir gizemdir ve Abdullah b. Mübârek yaratıcı enerjinin 
koruması altına girmiştir. 

2.III. Dönüş: Kahramanın macerası, rehberin yardımıyla tamamlandığında; yenilenen 
maceracının/kahramanın, yaşamını değiştiren yolculuktan dönmesi gerekir (Campbell, 
2013a: 222). Abdullah b. Mübârek, dönüş yolunda başını secdeye koyup namaz kılarken 
birden gözlerini açtığında kendisini Arafat Dağı’nda bulur (221a). Bu dönüş, Mübârek’in 
mertebesinde yaşanan yükseliştir. O, bu yolculuk sayesinde nefsini yenmiş ve yeni bir 
makama ilerleyerek şeriat çizgisinden de ayrılmamıştır. 

2.III.10. Geri dönüş: Abdullah, Râziye’nin oğullarından onunla ilgili bilgi aldıktan 
ve onun önemini anladıktan sonra Tanrı’ya onunla karşılaştırdığı için şükreder: “Kâbe’ye 
irişmedimse bunun gibi azizlere irişdüm” (221a) sözü ve ardından secdeye kapanması, 
sınavın final aşaması ve devirin tamamlanmasıdır. Abdullah b. Mübârek, benliğinin özüne 
kavuştuktan sonra tanrısal alandan ayrılmış ve olağan yaşama döndürülmüştür.

2.III.11. Doruk noktası: Campbell’a göre: “Toplum ondan uzak durana karşı kıskançtır 
ve gelip kapıyı çalar” (2013a: 235). Metinde Râziye Hatun, ait olduğu topluluk olan kırk-
lar/kırk erenler tarafından çağırılmış ve Abdullah’la beraber göz açıp kapayıncaya kadar 
kendilerini Arafat Dağı’nda bulmuşlardır (221a). Burada kahramanın macerasını zirvede 
sonlandıran toplum, gerçek hayatta yaşayanlar değil, Tanrı’nın seçilmişleridir. Ancak bi-
linçaltından bilinçdışına çıkarılan kahraman, dış dünyaya geri döndürülmüştür. 

2.III.12. Dönüş: Metinde amacına ulaşan ve kalbi saflığa erişen Abdullah b. Mübârek’in, 
başarıyla geri döndüğü görülür. O, içinde yetiştirdiği saflık sayesinde, kendi kişiliğinde 
tanrısal erdemi oluşturmuş ve vahdete erişmiştir. Metnin sonunda Abdullah’ın yolculuğu 
bitmiş olmasına karşın; Râziye’nin yeni bir yolculuğa rehberlik edeceği anlaşılmaktadır. 
Aslında Abdullah ile Râziye birdir. Sıradan dünyaya dönen kahramanın ilk sorunu, insanlı-
ğı yeniden doğruya yönlendirmenin yolunu bulabilmektir ve iki dünyayı birbirine bağlama 
gereksinimi, kişisel arzularını bir yana bırakmış iki dünya ustası kahramanın en son olan 
zor görevidir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

76 77

Sonuç

Kolektif simgesellikte kibir, kişinin kusursuz olmadığı gerçeği ve özeleştiri yapabilme-
sinin gerekliliği önünde bir engel teşkil eder. İnsanoğlu, ancak bilinçli kabullenme ve alçak-
gönüllülük sayesinde kurtuluşa erebilir. İnsanlığın manevi aydınlanması, ruhsal dönüşümü 
zamanla oluşmakla birlikte; bilinçdışına erişme imkânı bulabilen bireyler, toplumda etrafın-
daki diğer insanları da etkileyebilecek ve değişimi başlatabilecek potansiyele sahip kişilikler-
dir. Bu bağlamda metinde topluma örnek olması bakımından seçilen kişi, Bağdat halifesinin 
imamı Abdullah b. Mübârek ve onun manevi yolculuğudur. Abdullah b. Mübârek, bilinçal-
tı savaşını kazandıktan sonra çevresi üzerinde etkili olabilecek bir güç olarak seçilmiştir. 
Abdullah’ın Râziye Hatun’u bulmasını sağlayan mutlak güç, insanlığı yöneten dış dünyadan 
gelir. Tanrı, Abdullah b. Mübârek’in kendisi için tamamlayıcı bilgiyi öğrenmesine müsaade 
etmiştir. Çünkü dinî ve tasavvufi öğretide her şey Allah’ın izin vermesiyle vücuda gelir. 

Mana kişilikler, diğer bir ifadeyle kutsal figürlerdir. Dinî bilgiye sahip kâmil insana dair 
özellikler bir insana yansıtıldığında o kişi, sıra dışı özelliklere sahip bir güçle donanır ve 
mana ehli olur. Râziye Hatun, sıra dışı bilgisi, deneyimi, mistik güçleri ve gizemli kişiliği ile 
farklı bir boyuta ait mana kişiliktir. Râziye, Abdullah b. Mübârek’in içsel yolculuğunda ona 
rehberlik yapar. Bu durumda Abdullah, Râziye’nin ruhunun alt konumdaki bir parçası olan 
gölge şahsiyettir. Gölge aslını tanıdıkça yani kendi ruhunu keşfettikçe içindeki güce sahip 
olur ve benliğini bulur. Abdullah b. Mübârek, doğruyu bulabilmek ve faydalı düşünceleri edi-
nebilmek adına gücü kendi içinde aramaya ve ışığın kendisi olmaya zorunludur. Abdullah b. 
Mübârek ile Râziye Hatun, doğanın ya da ruhun tek bir gücünden türemiş kadın ya da erkek, 
eski simgeleme düşüncesine göre tek tanrıyı iki yönden temsil eden karşıt-eşit varlıklardır. 
Kahraman, karşıtını yani kendi beklenmedik benliğini keşfeder ve onu yutarak ya da yutu-
larak ele geçirir. Nitekim hikâyenin sonunda Râziye Hatun ortadan kaybolmuştur. Proble-
min kaynağı ya da büyük sorun; “Ego, kendini öldürebilir mi?” sorusunun cevabı bulunmuş, 
ortadan kaldırılmıştır. Neticede Abdullah, içindeki gücü keşfetmiş, kalbinin en derinindeki 
karanlık krizi sonlandırmış ve birliği sağlamıştır. 

Kahramanın karakteristik özellikleri ile toplumun dinî duygu ve düşünceleri metnin ya-
pısına göre belirlenmektedir. Bu bağlamda metinlerde açıkça ifade etmek yerine gerçek ve 
kurgu birleşerek eğitmek, ders vermek amaçlanır. Hikâyet-i Râziye’de dinî ibadetler, ahlaki 
erdemler ile tasavvufî düşüncenin hayata tatbik edilmesi ön plana çıkartılmıştır. Melâmîlerin 
kaçındıkları, “kibre düşmemek” önemli bir prensip olarak hikâyenin ana fikrini oluşturur. Er-
kek imam, kibrine yenik düşmüş, Allah tarafından gökyüzüne yakın Arafat Dağı’ndan tayy-ı 
mekân ile başka mahalde bir toprağa düşmüş ve Râziye’nin rehberliğinde âdeta manevi an-
lamda yeniden doğmaya muhtaç bırakılmıştır. Burada kibre karşı geliştirilen, “kınanmaktan 
korkmamak” ilkesi, kötülüklerin kaynağı olarak görülen nefis mücadelesinin bir yoludur. Ab-
dullah b. Mübârek, kibir canavarının gücünü dağıtıp yok ettiğinde kendinden vazgeçmiş ve 
tanrısal olmuştur. Kahraman böylece benlik duygusundan sıyrılmış, onu dünyaya bırakarak 
ruhunu yeniden gökyüzüne yükseltmiştir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

78 79

Ele alınan metindeki kahramanın yolculuğunda; birinci “Yola çıkış” bölümündeki üçün-
cü maddenin bulunmayışının yanında, dördüncü ve beşinci maddelerin yerlerinin değişmesi 
hariç, Campbell’ın bahsettiği diğer üç bölümdeki toplam on iki maddenin, belirtilen sırayla 
yer aldığı, dolayısıyla dinî hikâyedeki kahramanın ve manevi yolculuğunun, kültür kahrama-
nı olarak evrensel insanın dışavurumuna uygunluk gösterdiği değerlendirilmiştir.

Sonuç olarak Abdullah b. Mübârek, bilinçaltında bir arayışa girmekle birlikte aslında 
bulduğu şey kendisi değil; dinî hayatın erdemleridir. Abdullah’ın arayışı, kahramanın yol-
culuğunu, bilgeliğin tanrıçası Râziye Hatun rehberliği sembolize etseler de buradaki hâkim 
güç Tanrı’nın tükenmez varlığıdır. Tükenmez varlığın özünü arayan ve bulan insanoğlu, 
Tanrı’nın tezahürü olup aslını temsil etmek ve yaymakla görevlidir, bunun dışındaki her şey 
gelip geçicidir.

Ek: Transkripsiyonlu metin neşri
ÓikÀyet-i RÀøiye4

Bismillahi’r-raómeni’r-raóím

[215a] Òaberde şöyledir ki èAbdullah bin MübÀrek dirlerdi mÀ-taúaddem serverlerinden 
bir kişi vardı. èaôím èilm óikmet issiydi ve hem BaàdÀd’a òalifenüñ imamıydı. èilm bile 
beàÀyet dünyÀ cemè itmişidi. Eydürdi ki èaceb bu malı men neye òarc idem, deyü fikr iderdi. 
Bir gün kendü kendüne eydür; óÀlimi bir Úur’Àn fÀlın dutayım göreyim Óaú TeèÀlí baña ne 
işÀret gösterir. Eline muãóaf aldı arı abdestle fÀl açdı yedi saùır ãaydı bu Àyet geldi kim, “El-
òaccü eşhurun maèlÿmÀt fe men faraêa fihinne’l-óÀcca”5. èAbdullah bin MübÀrek şÀd oldı. 
Eydür; óac işÀret eyledi pÀdişÀhım èaôím şükr eyledi. Yine fÀl eyledi bu Àyet geldi kim, “Ve-
lillehi èaleèn-nÀsi [215b] óiccu’l-beyti menisteùÀèa ileyhi-sebíla”6. Yine şÀd u òurrem oldı ve 
andan óac yarÀàın eyledi. Çok kavimler ve ùÀlib-i èilimler ve èÀşıúlarla èazm eyledi. Ve çün 
BaàdÀd’dan çıkdılar, ŞÀm iline girdiler. Ve kankı şaèr kim uàradı vaèaô itdi minberlerde óadíå 
ü tefsir itdi. Ve medreselerde ders-i èilm itdi. Ve hiç kimse aña bahÀne bulmadı. Ve her ne 
èilmden kim mesele kim ãordılar fi’l-óÀl cevÀb virdi. Ve her kime kim bu sÿ’Àl itdi cevÀb 
virmediler. Ve çün Dımışú şehrine irişdi cumèa güni çıkdı minbere vaèaô eyledi. Cümle 
Dımışú èÀlimleri müteóayyir óayrÀn kaldılar. Andan gitdi Dımışú’dan Medine-i mübÀrek’e 
geldi. Peyàamber türbesini ziyÀret eyledi. Ve çok mal mücÀvirlere ve dervişlere ve miskinle-
re taãadduú eyledi. Ve andan Mekke’ye vardılar. Ve anda bir ulu ùÀà vardı. Birkaç èArablarla 
ol ùÀà üstine teferrüç [216a] itmeğe çıkdılar. èAbdullah bin MübÀrek bir tazı ata binmişdi. 
äordı kim; bundan ulu ùÀà var mıdır? Eyitdiler kim; bundan ulu ùÀà yokdur didiler. Pes bunı 
işitdi èAbdullah bin MübÀrek göñlüne tekebbürlük düşdi. Eyitdi; nitekim bu ùÀà cümle 
ùÀàlardan uluysa ben daòı bu Àdem oàlanlarından şöyle uluyum didi. Óaú TeèÀlí anuñ sözin-
den ötüri göz yumub açınca taúdír úıldı úaøÀ elinden úudret perdesinden bir úatı yel çıkdı. Ve 
anı at üstinden úopardı, havaya çıkardı. Şol kadar gitti kim gözüni açdı kim ne yer görinür ne 
gök görinür. Bir aú míşe içinde gider, birazdan ayaàı yere indi. Gördi ki hiç ol adayı gördiği 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

78 79

yoò. İnceden ÀvÀz itdi, gördi kim Àdem úatına varmış selÀm virdi eyitdi; bu yere ne yer dir-
ler? Didiler ki; buña Çín iúlím dirler beàÀyet Mekke’ye ıraàdı. [216b] Ve hem Resÿlullah 
ãallallahu èaleyhi ve-sellem buyurmışdı, “ÚÀle Resÿlullah èaleyhi ve-sellem uùlubüèl-èilme 
velev biès-sıyn”7 yaèni eger èilm istemek Çin’deyse. Daòı çün bunı işitdi zÀr zÀr aàladı. Eyit-
di; ey úarùÀş baña il ãÀlıú vir. Ol kişi eyitdi; şol görünen ùÀàa varmayınca il yaylacı òalúudır. 
Eyitdi; gide gide vardum ol òalúı bildüm gördüm bayrÀm iderler. Ol anlara óadíå tefsír itdüm, 
dört yüz aúçe virdiler, iki yüz níregi deve aldılar. Ve iki yüzini baña òarclıú virdiler. Anlar-ıla 
ikindü namÀzın kıldum. Ve andan gitdüm, aòşam olınca bir uyuz [uz] yire geldüm, namÀz 
kıldum. Bir dere içinde gördüm yatdum dÿn yarısında bir ÀvÀz işitdüm ki Úur’Àn okur. İşbu 
sÿreyi okur kim, “Ve’n-necmi iõÀ heva mÀ êalle ãÀóıbuúum ve-mÀ àava ve mÀ yenùıúu èanil 
heva”8 èAbdullah bin MübÀrek eydür; çaàırdım ki ey Úur’Àn oúıyan úarùÀş ne kişisin? [217a] 
CevÀb virmez bu Àyeti oúır kim, “Ve’s-selÀm èalí menittebeèal HüdÀ”9 yaèni selÀm virmedin 
sözimi söylersin dimek olur. èAbdullah bin MübÀrek eydür; anuñ cevÀbın taèaccüb eyledim 
amma úıyÀs itdim, bu òÀtun kişi deyüben eyütdüm; aduñ nedür? CevÀb virmez bu Àyeti okur 
kim, “Li saèyi-hÀ rÀêiyetün”10 bildim adı RÀøiye’dür. Yine eyütdüm ki; ne işdesin? CevÀb 
virmez bu Àyeti okur kim, “Velillehi èaleèn-nÀsi óiccu’l-beyti menisteùÀèa ileyhi-sebíla”11 
yaèni óacca giderem yoldaşlarımdan azdum dimek olur. Ben eyütdüm; saña daòı ne oldı bu 
yolda azduñ? didim. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “İnnallahe lÀ yuàayyirÿ mÀ bi úavmin 
óattÀ yuàayyirÿ ve ma bi úavmin”12 yaèni fièilimde ne azàınlıú vardı kim Óaú TeèÀlí beni 
yoldaşlarımdan ayırdı dimek olur. èAbdullah bin MübÀrek eydür; ben eyütdüm kaç gündür 
bundasın? didim. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “æelaåeti eyyÀmü’n-zalike”13 [217b] yaèni 
üç gündür bundayım dimek olur. Ben eyütdüm; bu üç günden berü saña adam niye uàramadı? 
didüm. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “Fallahü òayrun óÀfıôan ve hüve eróemü’r-rÀóimín”14 
yaèni saúlayıcı esirgeyici Allah’dır dimek olur. Ben eyitdim; yÀ RÀøiye, ùaèÀm virsem yir 
misin? CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “Ve mÀ ceèalnÀhüm lÀ ye’kulÿnet-ùaàÀme”15 yaèni 
hiç var mıdır kimse ùaèÀm yimeden diri olur. Daòı eyitdüm; ãÿ virsem içer misin? didüm. 
CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “Ve ceèelnÀ mine’l-mÀ’i külli şey’in óayy e fe lÀ”16 yaèni 
Óaú TeèÀlí her nesneyi ãuyla diri kılur dimek olur. Etmek virdim yidi ãu virdim içdi el götü-
rüb duèÀ okudı, “Allahümme rabbenÀ enzil èaleyna maideten mine’s-semÀ’i tekunu lenÀ 
èıden li evvelina ve Àòirina ve ayeten mink, verzukna”17 yaèni óelÀlden òayırlu rızıú rÿzí úıl 
dimek olur. Ve andan ben [218a] ben eyitdüm; deveye biner misin? CevÀb virmez bu Àyeti 
okur kim, “İn aósentüm aósentüm lí enfusiküm”18 iyilik eyleyen kendü nefsine eyler dimek 
olur. Pes deveye bindi, giderken eyitdüm; yÀ RÀøiye, dün içidür gündüz degildür yolı niçe 
bulavuz? didüm. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “Ve èalÀmÀt ve bièn-necmi hum yehte-
dun”19 yaèni yılduzları nişÀnla kılavuzlanavuz dimek olur. èAbdullah bin MübÀrek eydür; 
teferrüc kıldum ki bendeki devenüñ ayaàı yire dokınmaz ve andan yolumuz deñize irişdi. 
Niçe idelüm? didüm. Bize bir kez Allah didi ãu üstine vardı, başladı EnèÀm sÿresini okıdı. 
Ben daòı bile okudum aòiren değin ve andan didüm; yÀ RÀøiye, koruda yol bulduk deñizde 
niçe yol buluruz? CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “Hüvellezi ceèale lekümün nücÿme li 
tehtedu”20 yaèni Óaú TeèÀlí yılduzları dÿne úılavuz kıldı deñizde ve úoruda [218b] yürümek 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

80 81

olur. Ve andan ben eyitdüm; yÀ RÀøiye, ben ne kim söyledüm dünyÀ sözinden söyledim, sen 
ne kim söyledüñ ise kamu Úur’Àn-ıla cevÀb virdüñ óikmet nedür? CevÀb virmez bu Àyeti 
okur kim, “HazÀ min faêli Rabbi”21 yaèni menüm Rabbimüñ faølıdur dimek olur. Ben eyit-
düm; yÀ RÀøiye, eyü èÀlim-sin imdi kerem it birkaç naãíóat virgil? didüm. CevÀb virmez bu 
Àyeti okur kim, “YÀ eyyühe’llezíne Àmenü úÿnÿ úavvÀmíne lillÀhi şuhedÀ”22 yaèni ey iman 
ehli, korkuñ Tañrıdan ve ne kadar söz söylerseñiz ùoàrı söyleñiz dimek olur. Ben eyitdüm; 
daòı arturı virgil. CevÀb virmez bu Àyeti oúur kim, “Leyyalü’s-ãÀdıkín èan ãıdúıhım”23 yaèni 
gerçekler gerçekliğinden ãorarlar dimek olur. Pes taèaccüb kıldım eyitdüm; daòı arturàıl di-
düm. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “E leyse fí cehenneme mesven”24 yaèni cehennem 
tekebbürlük úılanlaruñdır dimek olur. èAbdullah bin MübÀrek [219a] bunı işitdüm daòı zÀr 
zÀr aàladum dir. Zira bu benüm vaãfumdur ve inceden gördüm deñizi geçmişiz. Ben eyitdüm; 
yÀ RÀøiye, deñizi geçdik didüm. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “El óamdu lillÀhillezi ez-
hebe èanne’l-óazen”25 yaèni şükür ol Tañrıya kim bizi úayàÿdan kurtardı. Daòı ben eyitdüm 
ki; yÀ RÀøiye, ne vaúit oldı? didüm. Hiç cevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “E leyses ãubóu bi 
úaríb”26 yaèni ãabÀóa yakındır dimek olur ve andan irte yiri aàardı. Ben eyitdüm; yÀ RÀøiye, 
ãabaó oldı. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, “Fe subóÀnallÀhi óíne tumsÿne ve óíne tuãbióÿne 
ve lehü’l-óamdu  fis semavÀtü ve’l-arøı ve aşiyyen ve óíne tuôhırÿne”27 yaèni işÀretle eyle-
dürkim ãubó namÀzını kılalum. Óaú TeèÀlí beş vaút namÀzı bu Àyet içinde yÀd kıldı dimek 
olur. Ve andan deveden indük başlu başımuz namÀz kılduk ve girü deveye bindük. Yasin 
sÿresin okuyu bir ùÀàa çıkduk yola gün ùoàdı. Ben eyitdüm; [219b] “Fe tebÀrekallahu 
aósÀnu’l-òÀliúín”28 didüm. Ol eydür, “LÀ eş şemsü yenbegí lehÀ en tudrikel-úamere ve lel 
leylu sÀbıúü’n-nehÀr ve kullun fi felekin yesbeóÿn”29 yaèni ayla gün, gökler arasında seyr 
iderler. Tengri TeèÀlí’ye tesbíò okur kim, “SubóÀnallahi ve bióamdihi subóanallahü’l-èaôím 
ve bióamdihi”30 çün eyitdi ben bile eyitdüm ve andan gitdük bir ãaórÀnuñ ortasında bir yeşil 
bakışlu çadır tanafları ibrişimden kazukları gümişden diregi kızıl altundan tamam uçmak 
evlerine benzer. Amma çadır öñinde üç yigit durur yeşil ùonlarla sÀz silÀòları atları üstinde 
durur. Ben eyitdüm; èaceb bunlar ne yigitlerdür? didüm. CevÀb virmez bu Àyeti okur kim, 
“Ehle’l-Beyti innehu óamídun mecíd”31 yaèni bunlar Ehl-i Beyt’ümdür dimek olur. Pes yigit-
ler bizi gördiler, karşu geldiler. Evvel gelen böyle selÀm virdi görüşdiler kim, “SelÀmun 
èaleykum ùıbtum fedòulıhÀ òÀlidin”32 [220a] ikincisine böyle selÀm virdi kim, “SelÀmu 
úavlen min Rabbi raóím” üçücisine böyle selÀm virdi kim, “SelÀmun èaleykum bimÀ 
ãabertum fenième èuúbÀ’êêÀr”33 ve andan deveye yapışdılar, çÀdır katına getürdiler. Bu Àyeti 
okudu kim, “Rabbi enzilní münzelen mübÀreken ve ente òayru’l-münzilín”34 baña bir döşek 
kodılar oturdum amma kendü namÀza şürÿè eyledi iki rekèat namÀz kıldı. NamÀzdanãoñra ve 
oàlanlarına úıyadutdı bakdı bu èayeti okudı, “Ve min åemerÀti’n-naòíli ve’l-èanÀbi tetteòiõÿne 
minhu ve sekeren ve rızúan óasena”35 yaèni ùatlu yimişlerden üzümden ve òurmÀdan getürüñ 
yisün didi. Vardılar birisini getürdiler aú gümişden dört çanaú vardur úızıl altundan içi ùolu 
yimişlen ben eyitdüm; nite revÀ göriser bu altun çanaúlardan? didüm. Oàlanları eyitdi; yÀ 
èAbdullah bin MübÀrek, bu dünyÀ úabı úacaàı degüldür, bunlar uçmaúdan gelür, didiler. 
èAbdullah [220b] bin MübÀrek eydür; amma teferrüc úıldumki hergiz dünyÀ úabı úacaàına 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

80 81

beñzemez aşdan yimişden ùoyınca yidüm ve Tañrıya şükür eyledüm. Ve andan ben eyitdüm; 
Ey èazízler, dün aòşÀmdan berü sizüñ anañuza yoldÀş oldum ben nekim söyledimse dünyÀ 
sözin söyledim. Ol baña Úur’Àn-ıla cevÀb virdi. MaènÀ nedür? didüm. Oàlanları eydür; YÀ 
èAbdullah bin MübÀrek, bu anamuzuñ atası ölmiş yetim kalmış ve andan anası ölmiş, 
Beytü’l-muúaddese bırakmışlar anda Úur’Àn òatm eylemiş. Ve hem tefsírin bile okumış işbu 
ÀyÀta irişmiş, “MÀ yelfiôu min úavlin illÀ ledeyhi raúíbin èatíd”36 yaèni işÀretle eyledür kim 
Óaú TeèÀlí eydür; her söz kim nuùfeñüzden gelür anı bizüm úatumızda ãaúlarlar dimek olur. 
Ve andan berü şimdi úırú yıldur kim dünyÀ ùaèÀmın yimez óarÀm yiyem deyu dünyÀ sözin 
söylemez yalÀn söylemeyem deyu daòı úırú yıldur kim anamuz vÀèiôdür úırúlara yidilere 
üçlere [221a] èAbdullah bin MübÀrek eydür; Kaèbe’ye irişmedümse bunuñ gibi èazízlere 
irişdüm deyu secde kıldum, “SubóÀne Rabbü’l-èalÀ” didüm başumı götürdüm bakdum, gör-
düm ne çÀdır ne ol òÀtÿn ne oàlanları, amma kendümi èArafÀt ÙÀàında gördüm Vaúfe’ye 
ùoàrı yürürler ve anda ùavÀf kılurken ol òÀtÿnı gördüm. Oàlanları bile ãandum ol òÀtÿnuñ elin 
öpdüm eyitdüm; Ey Tengrinüñ òÀãı bu ne óÀldür? didüm. Bunda nice geldük? Eydür; YÀ 
èAbdullah bin MübÀrek, sen başuñı secdeye úoduñ ben namÀza durdum, gördüm úırúlar 
bizlere geldiler eyitdiler; YÀ RÀøiye, ne durursın bugündür didiler yoldÀşlarından azmışlar 
didiler pes úÀmumuzı göz açub yumınca èArafat’a getürdiler. èAbdullah bin MübÀrek eydür; 
Ey kaşki bÀúi èömri bunlaruñla bile geçüreydüm didüm. Endişe kıldum yürürken gözümden 
şaşdı [221b] bunda kıldum ayruú yol bulımadum. Ve bundanãoñra úırú yıl daòı gezdüm bu-
lımadum. İmdi ey òudÀvend, sen kerímsin, raóímsin, èalímsin, àafÿrsın, rÀ’ufsın, şekürsin. 
Ol RÀøiye óaúúıyçün ve oàlanları óaúúıyçün èÀúıbetümizi òayr eyle. Biòaúúı Muóammedin 
ve alihi ve ãaóbihi ecmÀ’ín. Amin ya Rabbi’l-èÀlemín ve ãallallahu èala seyyidenÀ 
Muóammedin ve alihi ve ãaóbihi ecmaèín. Ve sellem teslímen keåíran keåíra velóamdülillahi 
Rabbi’l-èÀlemín.

Notlar
1	 Neclâ Pekolcay tarafından 1953 yılında Türkiyat Mecmuası’nda yayınlanan; “Türk Dil ve Edebiyatına Ait Bazı 

Metinleri İhtiva Eden Yazma Bir Mecmua” isimli makalede, üzerinde çalışılan metnin de içinde bulunduğu 
mecmua hakkında bilgi verilmiştir. Bk. (Pekolcay, 1953: 349-365). Müstensihin kaleminden çıkmış olan 221 
varaklık mecmuada, konuları bakımından başlıklar halinde ayırılmış 8 adet dinî metin bulunmaktadır: 1. 1b-72a 
varakları arasında Mevlid, 2. 72b-75a varakları arasında Mucizât-ı Resûl Aleyhi’s-selâm, 3. 75b-135a varak-
larında Mevlüdi’n-Nebi Aleyhi’s-selâm, 4. 135b-209a varaklarında Kitâb-ı Kemal Ümmi (bir çeşit nasihat-
name özelliği taşır), 5. 209b-211a varakları arasında Hikâyet-i Divâne Şah Amîd, 6. 211a-213a varaklarında 
Hikâyet-i Divâne-i Diger, 7. 213a-214b varakları arasında Hikâyet-i Divâne-i Diger, 8. 215a-221b varaklarında 
da Hikâyet-i Râziye yer alır.

2	 Hucûrât suresi, 13. Ayet (2018: 549).
3	 Tasavvufî düşüncede cinsiyet ve eril tahakküm meselesi, Rabiatü’l-Adeviyye’nin hayatına dair menkıbede şu 

şekilde anlatılmaktadır: Bir gün erkeklerden oluşan bir heyet, Rabia’yı ziyarete gelerek alaycı tavırla ve onu 
sınamak maksadıyla bir soru sorarlar. Tüm nimetlerin erkeklerin başına yağdırıldığını, peygamberlik tacının 
erkeklerin başına giydirildiğini; kadından ise hiç peygamber olmadığını söyleyip onu küçük düşürmeye çalış-
mışlardır. Bunun üzerine Rabia, bütün bunların doğru olduğunu ancak benlik, kendine tapma, kibir ve Allahlık 
iddiasında bulunmanın hiçbir zaman kadının kalbine doğmadığını, bu özelliklerin erkeklere ait olduğunu söyle-
yerek cevap vermiştir (Sofi Huri, 1970: 73-74).

4	 Çalışmada çeviriyazısı verilen metin için Türkiye Yazma Eserler Kurum Başkanlığı’ndan verilen dijital görsel-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

82 83

lerden faydalanılmıştır.
5	 Bakara suresi, 197. Ayet: “El haccu eşhurun ma’lumat, fe men farada fihinnel hacca fe la refese ve la fusuka 

ve la cidale fil hacc, ve ma tef’alu min hayrın ya’lemhullah, ve tezevvedu fe inne hayraz zadit takva, vettekuni 
ya ulil elbab”. Türkçe anlamı: “Hacc, bilinen aylardır. Kim o aylarda haccı farz edinirse bilsin ki; o esnada, 
uygunsuz davranmak, fasıklık yapmak ve kavga etmek yoktur. Ne hayır işlerseniz Allah onu bilir. Azık edinin. 
Kuşkusuz azığın en hayırlısı takvadır. Öyleyse bana saygı duyun ey akıl sahipleri!” (2018: 30).

6 	 Âli İmran suresi, 97. Ayet: “Fihi ayatun beyyinatun makamu ibrahim, ve men dahalehu kane amina, ve lillahi alen 
nasi hiccul beyti menistetaa ileyhi sebila, ve men kefere fe innallahe ganiyyun anil alemin”. Türkçe anlamı: “Orada 
apaçık deliller, İbrahim’in makamı vardır. Oraya giren emniyette olur. Gitmeye gücü yetenin o evi ziyaret etmesi, 
Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır. Kim inkâr ederse bilmelidir ki, Allah hiçbir şeye muhtaç değildir” (2018: 61).

7	 Hadis-i şerif: “İlim Çin’de de olsa gidip alınız”.
8	 Necm suresi, 1-3. Ayetler. Türkçe anlamı: “Battığı zaman yıldıza ant olsun ki bu arkadaşınız ne sapıtmış ne de 

eğri yola gitmiştir. Kişisel arzularına göre de konuşmamaktadır” (2018: 525).
9 	 Taha suresi, 47. Ayet. Türkçe anlamı: “Esenlik doğru yolu izleyenlerin olacaktır” (2018: 313).
10  	Gâşiye suresi, 9. Ayet. Türkçe anlamı: “Yaptıklarından dolayı hoşnut olmuşlardır” (2018: 591).
11  	Âli İmran suresi, 97. Ayet.
12 	 Ra’d suresi, 11. Ayet: “Lehu muakkibâtun min beyni yedeyhi ve min halfihî yahfezûnehu min emrillâh(emrillâhi), 

innallâhe lâ yugayyiru mâ bi kavmin hattâ yugayyirû mâ bi enfusihim, ve izâ erâdallâhu bi kavmin sûen fe lâ 
meredde leh(lehu), ve mâ lehum min dûnihî min vâl(vâlin)”. Türkçe anlamı: “Kişinin önünde ve arkasında 
Allah’ın emriyle onu kayıt ve koruma altına alan takipçiler vardır. Bir toplum kendisindekini değiştirmedikçe 
Allah onlarda bulunanı değiştirmez. Allah herhangi bir toplumun başına bir kötülük gelmesini diledi mi, artık 
onun geri çevrilmesi mümkün değildir. Onların Allah’tan başka yardımcıları da bulunmaz” (2018: 249).

13 	 Mâide suresi, 89. Ayet.
14 	 Yusuf suresi, 64. Ayet. Türkçe anlamı: “En iyi koruyucu Allah’tır. O, acıyanların en merhametlisidir” (2018: 242).
15	 Enbiyâ suresi, 8. Ayet: “Ve mâ cealnâhum ceseden lâ ye’kulûnet taâme ve mâ kânû hâlidîn(hâlidîne)”. Türkçe 

anlamı: “Onları yiyip içmez bir beden kılmadık, ölümsüz de değillerdir” (2018: 321). Müstensih, metninde 
ayetteki, “ceseden” kelimesini atlamış ve ayetin devamını da yazmamıştır. 

16 	 Enbiyâ suresi, 30. Ayet: “Ve cealnâ minel mâi kulle şey’in hayy(hayyin), e fe lâ yu’minûn(yu’minûne)”. Türkçe 
anlamı: “Hâlâ inanmazlar mı? Her şeyi sudan canlı kıldık” (2018: 323).

17 	 Maide suresi, 114. Ayet. Türkçe anlamı: “(Meryem oğlu İsa şöyle yalvardı) Allah’ım! Bize gökten öyle bir sofra 
indir ki ilk gelenimizden son gelenimize kadar bizler için bir bayram ziyareti ve senden bir işaret olsun. Bizi 
rızıklandır” (2018: 126).

18 	 İsrâ suresi, 7. Ayet. Türkçe anlamı: “Eğer iyilik ederseniz kendiniz için iyilik etmiş olursunuz” (2018: 281).
19 	 Nahl suresi, 16. Ayet. Türkçe anlamı: “Daha nice işaretler koydu. Yıldızlarla da insanlar yollarını bulurlar” 

(2018: 268).
20 	 En’âm suresi, 97. Ayet. Türkçe anlamı: “O, kara ve denizin karanlıklarında kendileri ile yol bulasınız diye sizin 

için yıldızları yaratmıştır” (2018: 139).
21 	 Neml suresi, 40. Ayet. Türkçe anlamı: “Bu Rabbimin bir lütfudur” (2018: 379).
22 	 Mâide suresi, 8. Ayet. Türkçe anlamı: “Ey iman edenler! …Allah’tan korkun. Şüphesiz Allah yaptıklarınızdan 

haberdardır” (2018: 107).
23 	 Ahzâb suresi. (2018: 17-426).
24 	 Zümer suresi, 32. Ayet. Türkçe anlamı: “Kâfirlerin yeri cehennemde değil mi?” (2018: 461).
25 	 Fâtır suresi, 34. Ayet. Türkçe anlamı: “Bizden tasayı gideren Allah’a hamdolsun” (2018: 437).
26 	 Hûd suresi, 81. Ayet. Türkçe anlamı: “… Sabah da yakın değil mi?” (2018: 229).
27 	 Rûm suresi, 17. ve 18. Ayet. Türkçe anlamı: “Bu sebeple akşam vaktine eriştiğinizde ve sabah kalktığınızda 

Allah’ı tesbih edin”, “Göklerde ve yerde her türlü övgü O’na mahsustur. Gündüzün sonunda ve öğle vaktine 
eriştiğinizde de O’nu tesbih edin” (2018: 405).

28 	 Müminun suresi, 14. Ayet. Türkçe anlamı: “Yapıp yaratanların en güzeli olan Allah ne yücedir” (2018: 341).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

82 83

29 	 Yasin suresi, 40. Ayet. Türkçe anlamı: “Ne güneşin aya yetişip çatması uygundur ne de gece gündüzü geçebilir. 
Her biri bir yörüngede yüzüp gider” (2018: 441).

30 	 Kehf suresi. Türkçe anlamı: “Allah’a hamd ederek O’nu noksanlıklardan tenzih ederim, Yüce Allah’ı tenzih 
ederim” (2018: 292-303).

31 	 Hûd suresi, 73. Ayet. Türkçe anlamı: “Ey hane halkı, şüphesiz ki O, övülmeye lâyıktır, şanı yücedir dediler” 
(2018: 229).

32 	 Zümer suresi, 73. Ayet. Türkçe anlamı: “Selam size, hoş geldiniz. Ebedi olarak kalmak üzere buyurun girin 
cennete” (2018: 465).

33 	 Ra’d suresi, 24. Ayet. Türkçe anlamı: “Sabretmenize karşılık elde ettiğiniz esenlik daim olsun! Dünya yurdunun 
ardından ulaştığınız sonuç ne güzel oldu!” (2018: 251).

34 	 Mü’minûn suresi, 29. Ayet. Türkçe anlamı: “Rabbim! Beni bereketli bir yere indir; en uygun şekilde indirip 
yerleştiren senin” (2018: 343).

3 	 Bu kelime tahrir çizgisinin dışında, derkenara yazılmıştır. Nahl suresi, 67. Ayet. Türkçe anlamı: “Hurma ağaç-
larının ve üzüm asmalarının ürünlerinden hem içki hem de güzel besinler elde edersiniz” (2018: 273).

36 	 Kâf suresi, 18. Ayet. Türkçe anlamı: “O hiçbir söz söylemez ki yanında çok dikkatli bir gözetleyici olmasın!” 
(2018: 518).

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale tamamıyla özgün bir araştırma olarak planlanmış, yü-
rütülmüş ve sonuçları ile raporlaştırıldıktan sonra ilgili dergiye gönderilmiştir. Araştırma herhangi bir 
sempozyum, kongre vb. sunulmamıştır. Başka bir dergiye değerlendirilmek üzere gönderilmiş ancak 
derginin içeriğiyle örtüşmediği için geri gönderilmiştir. 

Research and publication ethics statement:

This is a research article, containing original data, and it has not been previously published or submitted

to any other outlet for publication. The author followed ethical principles and rules during the research

process. The research was not presented in any symposium, congress, etc. It was sent to another journal 
for evaluation but was returned because it did not match the content of the journal. 

Yazarların katkı düzeyleri: Makale tek yazarlıdır.

Contribution rates of authors to the article: The article is authored solely by one individual.

Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.

Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study.

Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.

Support statement (Optional): No financial support was received for the study.

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.

Statement of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça
Müstensih: Ali b. Hacı Abdüllatif ibn İmrânü’r-Ruhâvî (İstinsah tarihi: h.983/m.1576). Hikâyet-i 

Râziye. Mecmua, İstanbul Bayezid Türkçe Yazmalar Kütüphanesi: No. 5308, vr. 215a-221b.

Kur’an yolu meâli (2018). (H. Karaman-M. Çağrıcı-İ. K. Dönmez-S. Gümüş, Haz.) Diyanet İşleri 
Başkanlığı.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

84 85

Campbell, J. (2013a). Kahramanın sonsuz yolculuğu (S. Gürses, Çev.) Kabalcı.

Campbell, J. (2020b). Tanrıçalar ve Tanrıça’nın dönüşümleri (N. Küçük, Çev.) İthaki.

Descartes, Alfa. R. (2017). Meditasyonlar metafizik üzerine düşünceler. 2. Baskı (Ç. Dürüşken, Çev.) 

Devellioğlu, F. (1998). Osmanlıca-Türkçe ansiklopedik lûgat. 15. Baskı (A. Sami Güneyçal, Yay. Haz.) 
Aydın Kitabevi.

Gros, F. (2020). Yürümenin felsefesi (A. Ulutaşlı, Çev.) Kolektif Kitap.

Jung, C. G. (t.y.). Keşfedilmemiş benlik (B. İlhan, Çev.) İlhan.

McClure, L. (2023). Klasik antikitede kadınlar doğumdan ölüme (G. Günata, Çev.) Koç Üniversitesi.

Pekolcay, N. (1953). Türk dili ve edebiyatına ait bazı metinleri ihtiva eden yazma bir mecmua. Türkiyat 
Mecmuası, X, 349-365.

Sofi H. (1970). İslâm âleminde ilk kadın sufi olarak tanınan Rabiât-ül-Adeviye. Redhouse.

Tan, M. N. (2019). “Tay” maddesi. Türkiye Diyanet Vakfı İslam ansiklopedisi, 3. Baskı. 2, 582-583. 
Erişim adresi: URL: https://islamansiklopedis.org.tr/tay (Erişim tarihi: 28.12.2025). 

Thoreau, H. D. (2021). Yürümek (A. Sever, Çev.) Everest.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nursel Uyanıker



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

84 85

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4971

Araştırma makalesi/Research article

Harmonies and Discords: Rhythmanalysing 
Ishiguro’s Klara and the Sun

Uyum ve Uyumsuzluk: Ishiguro’nun Klara ile Güneş 
Romanının Ritimanalizi

Emrah Peksoy*

Abstract
Henri Lefebvre’s rhythmanalysis reveals how cyclical and linear patterns structure 
everyday life. By distinguishing organic rhythms from social and mechanized schedules, 
it introduces eurhythmia, arrhythmia, and polyrhythmia to describe harmonious or 
discordant temporal interactions. Rooted in dialectical and phenomenological thought, 
it demands an embodied, sensory engagement: the analyst “listens” to environments to 
discern underlying rhythms. In literary studies, rhythmanalysis extends narratological, 
structuralist, and multidisciplinary traditions by focusing on lived, sensory narrative 
rhythms. Building on applications in urban studies and sociology, critics have used 
close reading and digital mapping to trace tempo patterns. By examining repetition 
and variation across organic and mechanical registers, this approach uncovers how 
fiction choreographs pacing, mood, and thematic resonance in various genres and 

Geliş tarihi (Received): 21-05-2025   Kabul tarihi (Accepted): 07-11-2025
* Assist. Prof. Dr., Kahramanmaras Istiklal University Faculty of Humanities and Social Sciences, Department 

of Translation and Interpreting. Kahramanmaraş-Türkiye/ Dr. Öğr. Üyesi, Kahramanmaras İstiklal Üniversitesi 
İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi İngilizce Mütercim ve Tercümanlık Bölümü. e.peksoy@gmail.com. ORCID 
ID: 0000-0003-4940-616X



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

86 87

historical periods. This study applies rhythmanalysis to Kazuo Ishiguro’s Klara and 
The Sun, reading its protagonist, an Artificial Friend, as a rhythmanalyst. Through 
Klara’s relations with the Sun’s cycle, her urban surroundings, and human routines, 
we identify moments of eurhythmia, where natural and social rhythms align; and 
arrhythmia, where mechanical schedules disrupt organic flows. These polyrhythmic 
intersections in domestic and public spaces reveal the novel’s critique of artificial 
temporalities. Carefully analyzing Klara’s evolving embodiment, from her household 
sacrifices and experiments with mechanized “lifting,” to her final confinement in the 
attic, demonstrates how Ishiguro dramatizes the tension between cyclical renewal 
and imposed linearity. Klara’s journey shows that personhood arises through active 
engagement with spatial rhythms.
Keywords: rhythmanalysis, space, Ishiguro, Klara and The Sun, Lefebvre

Öz
Henri Lefebvre’in ritim analizi, gündelik yaşamın döngüsel ve doğrusal örüntülerle 
nasıl biçimlendiğini açığa çıkarır. Organik ritimleri, sosyal ve mekanik programlar-
dan ayırarak, uyumlu ya da uyumsuz zamansal etkileşimleri açıklamak için öritmi, 
aritmi ve poliritmi kavramlarını kullanır. Diyalektik ve fenomenolojik bir temele 
dayanan bu yaklaşım, duyusal ve bedensel bir deneyim gerektirir; analist, ortamın 
ritmini kavrayabilmek için çevresini adeta “dinler.” Edebiyat incelemelerinde ritim 
analizi; anlatıbilimsel, yapısalcı ve disiplinlerarası yaklaşımları genişleterek, yaşa-
mın deneyimsel ve duyusal boyutlarını öne çıkaran anlatı ritimlerini ele alır. Kent 
çalışmaları ve sosyolojiden alınan yöntemlerle birlikte, eleştirmenler yakın okuma 
ve dijital haritalama gibi tekniklerle metinlerdeki tempo örüntülerini takip ederler. 
Ayrıca, organik ve mekanik unsurlar arasındaki tekrarları ve farklılıkları inceleye-
rek, edebi eserlerin çeşitli tür ve dönemlerde nasıl hız, atmosfer ve tematik yankılar 
oluşturduğunu ortaya koyarlar. Bu çalışma, Kazuo Ishiguro’nun Klara ile Güneş ro-
manını ritim analizi perspektifinden inceleyerek romanın başkahramanı olan Yapay 
Arkadaş Klara’yı bir ritim analisti olarak değerlendirmektedir. Klara’nın Güneş’in 
döngüsüyle, yaşadığı kent ortamıyla ve insanların günlük rutinleriyle kurduğu ilişki-
ler incelenerek, doğal ve sosyal ritimlerin birleştiği öritmik anlar ile mekanik düzen-
lerin organik akışları bozduğu aritmik anlar tespit edilir. Ev içi ve kamusal alanlarda 
ortaya çıkan bu poliritmik etkileşimler, romanın yapay zamansallıklara dair eleşti-
risini vurgular. Klara’nın bedensel değişimleri, ev içindeki fedakârlıkları, mekanik 
“yükselme” denemeleri ve nihayetinde çatı katına hapsedilmesini dikkatle incele-
mek, Ishiguro’nun döngüsel yenilenme ile dayatılmış doğrusallık arasındaki gerilimi 
nasıl işlediğini gösterir. Klara’nın yolculuğu, kişiliğin mekânsal ritimlerle aktif ve 
bilinçli bir etkileşim sonucunda ortaya çıktığını ortaya koymaktadır.
Anahtar sözcükler: ritimanaliz, uzam, Ishiguro, Klara ile Güneş, Lefebvre

Introduction
Henri Lefebvre stands out as a twentieth-century French Marxist philosopher and sociologist 

whose prolific work spans critiques of daily life and innovative spatial theory. Best known for 
pioneering the critique of everyday life and for concepts like the right to the city (Lefebvre, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

86 87

1996) and the social production of space (Lefebvre, 1991), Lefebvre’s scholarship bridges 
Marxist social critique with analyses of ordinary routines and environments. In his three-volume 
Critique of Everyday Life (Lefebvre, 2014), Lefebvre examined how modern capitalist society 
infiltrates daily routines and exposed alienation and bureaucratic regimentation in mundane 
experience (Elden, 2004). Throughout his oeuvre, Lefebvre insisted on a multi-dimensional 
approach to social reality, combining insights from philosophy, sociology, and geography. His 
Marxist dialectical perspective led him to seek the unity of seemingly disparate elements: space 
and time, the mental and the physical, the everyday and the historical. This holistic impulse 
culminated in Lefebvre’s notion of rhythmanalysis, an analytical framework that synthesizes 
space and time and offers a novel lens to observe how daily life unfolds in rhythmic patterns.

Henri Lefebvre’s concept of rhythmanalysis offers both a theory and a methodological 
approach for deciphering the interplay of space, time, and everyday life through the study of 
rhythms. At its core, rhythmanalysis involves a close examination of repeated and cyclical 
patterns; not only as musical or poetic phenomena, but as fundamental components that 
structure social experience. Lefebvre argues that wherever a place, a time, and an expenditure 
of energy intersect, there emerges a discernible rhythm (Lefebvre, 2004: 1). He distinguishes 
between cyclical rhythms, such as the natural cycles of day and night or seasonal changes, 
and linear rhythms, which are characteristic of human routines like work schedules and 
transit timetables; these two forms are constantly interwoven, producing the complex 
“antagonistic unity” that defines our experience of time (Lefebvre, 2004: 6, 8). Moreover, 
Lefebvre expands his analysis to differentiate between organic rhythms embodied in natural 
processes and bodily functions; and the mechanical, imposed rhythms found in industrial 
and urban contexts. He emphasizes that understanding these rhythms requires an embodied, 
sensory approach: the rhythmanalyst must “listen” to the environment as one might attend 
to a symphony, thereby discerning the underlying structures that shape urban life (Lefebvre, 
2004: 22). Central to his theory are the concepts of eurhythmia and arrhythmia. Eurhythmia 
represents the harmonious synchronization of multiple rhythms, as in a healthy body operating 
in equilibrium, while arrhythmia describes a state in which rhythms become discordant, 
leading to social or bodily disorder (Lefebvre, 2004: 16). Lefebvre also introduces the idea 
of polyrhythmia, which refers to the coexistence and interaction of multiple rhythms that can 
either harmonize into eurhythmia or conflict into arrhythmia (Lefebvre, 2004: 16). In essence, 
Lefebvre’s rhythmanalysis provides a critical vocabulary for assessing both the patterns and 
disruptions within any spatial-temporal context, urging analysts to engage directly with the 
sensory experiences of everyday environments. This approach not only uncovers the inherent 
order or disorder within these contexts but also connects to Lefebvre’s broader theoretical 
framework that integrates dialectical theory, phenomenology, and musicology.

In The Production of Space (Lefebvre, 1991), Lefebvre argues that space is produced 
through a “spatial triad” of spatial practice, representations of space, and spaces of 
representation. Building on these foundations, rhythmanalysis emerged in the final phase of 
his career as the culmination of his lifelong exploration of space and everyday time, leading 
to the posthumous publication of Éléments de rythmanalyse in 1992. Diverse intellectual 
currents inform this concept: Gaston Bachelard critiques linear time and favors a view of 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

88 89

time as multiple fragmented rhythms, while Marcel Mauss explores how cultural practices 
impose rhythms on the body. Blending philosophy, sociology, and physiology, Lefebvre 
shows how natural cycles, clock time, and personal tempos intersect, and that the body is 
both the experiencer and the instrument of rhythmic analysis.

He extends these ideas by maintaining that time is inscribed in space through rhythms: 
“time and space, the cyclical and the linear, exert a reciprocal action” (Lefebvre, 2004: 8). This 
dialectical stance, rooted in his Marxist heritage (Elden, 2004), views rhythms as a “unity in 
opposition” that exposes underlying social contradictions. Lefebvre insists that the analyst “must 
arrive at the concrete through experience” and that “body serves him as a metronome” (Lefebvre, 
2004: 21, 19), thereby stressing direct, sensory engagement with the world. Musicological 
metaphors further illustrate his point: he likens society to an orchestra, where measure, tempo, 
and synchronization among various “instruments” (activities) shape social time. Understanding 
these core principles clarifies the intellectual origins of rhythmanalysis and paves the way 
for examining its subsequent development. Significantly, because of these diverse origins, 
rhythmanalysis was never a purely philosophical exercise; from the start, it was interdisciplinary. 
This breadth allowed it to extend beyond Lefebvre’s own discipline and find applications in 
fields like urban studies and geography, even before it was taken up in literary studies.

Rhythmanalysis in various fields
Rhythmanalysis has been widely applied beyond literature, particularly in urban studies, 

geography, and sociology. Lefebvre himself used it to analyze urban life, “listening” to Paris’s 
rhythms (traffic, footsteps, and city noises) as one would music. Following his lead, urban scholars 
like Edensor (2010) have explored how cities function through layered temporal patterns, from 
daily traffic flows to seasonal shifts. Simpson (2012) advocates using time-lapse photography to 
capture urban rhythms and to reveal patterns in public spaces. Likewise, in urban analysis, it’s 
stressed that “places are temporal milieus, and the tempo of a place is inherently rhythmical” 
(Wunderlich, 2013: 383) and daily patterns influence our understanding of urban spaces. 
Similarly, rhythmanalysis has been employed to understand how “rhythms are spatialised times 
and, simultaneously, temporalised spaces,” (Brighenti & Kärrholm, 2018: 2). Sociologists have 
examined labor rhythms to show how industrial work imposes artificial schedules that sometimes 
cause arrhythmia (stress, fatigue). Cultural geographers study train stations and parks as rhythmic 
nodes where various temporal cycles intersect, while environmental researchers analyze human 
adaptation to natural rhythms like tides and daylight cycles. Across disciplines, rhythmanalysis 
has become a valuable tool for understanding social life as an ongoing temporal process (Gümüş 
& Yılmaz, 2020). Given its success in urban and spatial studies, extending rhythmanalysis to the 
study of narrative and literature represents a logical progression.

Rhythmanalysis in literary analysis
Literary texts, much like urban environments, are structured by rhythms, both in their 

narrative form and in the lived experiences they represent. Over recent years, scholars have 
begun to explore how Lefebvre’s rhythmanalysis can be applied to the study of literature, 
particularly in analyzing the narrative tempo and the temporality of fiction. In this context, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

88 89

the method offers a fresh lens through which to examine how texts articulate the passage of 
time, structure their narratives, and evoke the sensory experience of life.

One way it enters literary studies is through literary geography and urban literature 
analysis. Cultural theorist Ben Highmore (2002) was an early advocate for bringing Lefebvre 
into literary and cultural criticism. He suggested that studies of urban life in modernist 
literature could “engage in […] ‘rhythmanalysis’” such as reading novels with attention 
to the temporal rhythms of the city they depict. This approach goes beyond noting what 
a story portrays (e.g. a day in London) to examining how time moves and is experienced 
by characters and readers. Highmore’s call has been heeded by some literary critics: for 
instance, Katz (2010) draws explicitly on Lefebvre in analyzing the “urban temporality” in 
Virginia Woolf’s fiction. Katz explores how Woolf’s Mrs. Dalloway orchestrates the rhythms 
of London life (the chiming of Big Ben marking public clock-time, the private pulses of 
memory and anticipation in characters’ minds, the pauses and rushes of city crowds) 
effectively performing a rhythmanalysis of the novel’s temporal structure.

Extending beyond urban contexts, rhythmanalysis has also informed broader narrative 
theory. The concept of narrative rhythm encompasses the arrangement of events and pauses 
within a story, the pacing of prose (e.g., sentence length and punctuation), and the recurrence 
of motifs and situations. Lefebvre’s claim that repetition always produces difference (Lefebvre, 
2004: 6–9) resonates with narratological perspectives: each retelling or recurring episode in a 
novel conveys new meaning. Some theorists have explicitly articulated this connection. They 
place rhythmanalysis within structuralist and narratological discussions that focus on repetition 
and variation in plot structures. Structuralist critics such as Vladimir Propp, along with later 
narratologists who quantify narrative speed (e.g. Genette), laid the groundwork by examining 
narrative as both patterned and measurable. Rhythmanalysis builds on these ideas by emphasizing 
the qualitative, lived experience of such patterns. This approach prompts critics to examine the 
rhythm of a narrative and assess whether it is steady and monotonous, frenetic and syncopated, 
punctuated by suspenseful pauses, or propelled by relentless action. Such an analysis establishes 
a connection between formal structural examination and thematic interpretation, which aligns 
with Lefebvre’s objective of integrating scholarly inquiry with lived experience.

In genre and period studies, modernism stands out as a ripe area for rhythmanalytic reading. 
Modernist authors like James Joyce, Woolf, and Marcel Proust famously experimented with 
representing time – from the stream-of-consciousness technique (which mimics the flow of 
thought) to novel structures built around cycles (a day in Ulysses, or the immersion in memory 
in Proust’s opus). Modernist studies have therefore embraced frameworks that connect time 
and space in texts (Bakhtin’s chronotope, or more recently, Lefebvre’s rhythms). 

According to Bedetti (1992), Henri Meschonnic “contends that rhythm governs meaning” 
and defines it as “the continuous movement of significance constructed by the historical activity 
of a subject” (1992: 431). They emphasize that rhythm is not merely formal but integral to the 
construction of discourse and meaning​. And literary scholar Ermarth (1992) argues that modern 
fiction demands a rhythmic understanding. In her book Sequel to History, Ermarth examines 
postmodern novels and concludes that “it is musical rhythm that best suggests the nature of 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

90 91

postmodern temporality” (Ermarth, 1992: 45). In other words, the fragmented, non-linear time 
of postmodern narratives might be grasped through rhythmic patterns (e.g. recurring images, 
cyclical structures) akin to musical compositions. Although Ermarth does not cite Lefebvre, 
her insight parallels his conviction that rhythm reveals the inner logic of a sequence. This 
convergence suggests a fertile ground for literary rhythmanalysis: viewing a text’s temporal 
design as a polyrhythmia of story arcs, character routines, and symbolic cycles.

Research employing rhythmanalysis has increasingly moved from theoretical and cross-
disciplinary perspectives toward concrete literary contexts, and it explores a diverse range of 
genres and historical periods. Fülöp (2015), for example, examines how Proust’s use of the 
imperfect tense in À la recherche du temps perdu reflects broader themes of habit, temporality, 
and style. He argues that “the double law of habit and rhythm as a crucial factor in life as well 
as in art are well illustrated themes in the Recherche” (Fülöp, 2015: 199), and this in return 
shows that the imperfect conveys repetition, duration, and fluidity in the reader’s perception 
of time. Gonzalez (2016) analyzes Suhayl Saadi’s Psychoraag through Henri Lefebvre’s 
rhythmanalysis and posits that the protagonist, Zaf, functions as a “rhythmanalyst” who 
explores the social, emotional, and biological rhythms of everyday life. The novel portrays 
Glasgow as “polyrhythmic,” experiencing “constant states of arrhythmia” (González, 2016: 
1), with Zaf interacting with rhythms categorized as “secret,” “public,” and “dominating–
dominated.” Güvenç (2020) studies Doris Lessing’s Storms to illustrate how urban rhythms are 
perceived and engaged with. In alignment with Lefebvre’s view that rhythms exist “everywhere 
where there is interaction between a place, a time and an expenditure of energy,” the narrator 
observes the “cyclical and linear rhythms of the city” (Güvenç, 2020: 19) contrasting with the 
taxi driver’s unawareness of these patterns. Hagen et al. (2024) explore the function of rhythm 
in literary apps when they argue that “rhythm […] as an important part of the reader’s meaning 
making in the use of literary apps” (Hagen & Mills, 2024: 310). He distinguishes between 
reading rhythm and narrative rhythm, both of which contribute to the “multimodal cohesional 
aspects” and the “meaning potential” (Hagen & Mills, 2024: 327) of digital texts. Highmore 
(2002) emphasizes “the multiple rhythms of modernity” by capturing “its uneven rhythms, its 
slowing-downs, its torpid circuits as well as its faster flows of signs and bodies” (2002: 174), 
using Street Life in London as a case study to explore the varied tempos of urban social life. 
Karhio (2014) applies Lefebvre’s rhythmanalysis to demonstrate how poetic journals capture 
the pulse of everyday life. Examining poets such as MacNeice, Mahon, and Muldoon, the study 
reveals that rhythmic structures like repetition, variation, and rupture serve as both subject 
and form in poetic expression. By “listening” to daily rhythms, the poet becomes akin to a 
rhythmanalyst, unifying lived temporalities with aesthetic creation. Katz applies Lefebvre’s 
concept to Woolf’s work and argues that urban life is defined by its internal pulse. She observes 
that “Woolf’s city is temporal while it is spatial, and as part of that temporality, it is intermittently 
still even as it relies upon movement” and shows that this approach “establish[es] the transient 
ties and differences among people” (Katz, 2010: 3) by transforming moments of suspension into 
dynamic urban temporalities. Rynstrand (2017) contends, regarding Miss Brill, that Mansfield 
uses rhythm not only as a stylistic device but also to express character and subjectivity. The 
essay demonstrates that the text’s pace captures the protagonist’s complex emotional state and 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

90 91

that it renders her experience arrhythmic in the Lefebvrian sense. It suggests that the rhythm 
mirrors the pre-linguistic flow of inner life: “prose rhythm is a more natural, spontaneous 
phenomenon; it is born, not with the words, but with the thought” (Rydstrand, 2017: 181). Çakar 
(2022) reinterprets Eliot’s early poems and The Waste Land through Lefebvre’s rhythmanalysis 
and reveals how Eliot “listens to the rhythms of city life” and employs sonic and spatial 
patterns to expose modern alienation. Tamboukou (2025) uses narrative rhythmanalysis to 
reveal the spatiotemporal rhythms within Sofia Kovalevskaya’s work. She demonstrates how 
Kovalevskaya’s personal experiences and evolving identities shape the continuity, disruptions, 
and flow of her narratives. Drawing on the ideas of Lefebvre, Bergson, Bachelard, and 
Deleuze, Tamboukou (2025) views rhythm as a dynamic assemblage of forces that organize 
both the autobiographical and fictional elements of Kovalevskaya’s writings. Collectively, they 
bridge the realms of mathematical structure and literary expression. As she explains, rhythm 
emerges as “the specific outcome of the concrete interplay between the forces of extension 
and inextension” (Tamboukou, 2025: 11). The potential of rhythmanalysis in literary studies 
remains an area of ongoing exploration. While these case studies suggest its applicability, a 
wide range of works and genres, from realist novels to contemporary experimental fiction, 
remain open to rhythmanalytical inquiry. This study builds on that foundation and advocates for 
rhythmanalysis as a valuable technique of close reading. It also demonstrates the effectiveness 
of this approach through a detailed analysis of narrative rhythm.

Klara and The Sun through rhythmanalysis
Building on these theoretical frameworks, this study adopts rhythmanalysis as a method 

of literary reading that proceeds by tracing rhythmic patterns in narrative time, character 
perception, and spatial description. By identifying repetitions, pauses, and disruptions across 
organic and mechanical registers, the analysis translates Lefebvre’s “listening to rhythms” into 
a textual methodology. Ishiguro’s narrative in Klara and The Sun serves as an illustration of 
how rhythmic structures in literature mirror and shape lived experience. The work employs 
everyday routines and symbolic gestures to reflect the fragmented, yet hopeful, rhythms of 
human and artificial existence. Klara, an observant and sensitive Artificial Friend, navigates 
a fragmented world where human relationships are marked by isolation, hidden tensions, and 
moments of warmth brought on by the Sun. Initially, she witnesses the stark contrast between 
the indifferent human street and the rare, radiant instances of connection when the Sun’s light 
kindles brief unity among people. Klara is purchased by Josie, a young girl battling illness, 
and she becomes a silent guardian in a household filled with loneliness and unspoken secrets. 
She observes the complex relationships between Josie, her troubled family, and figures such 
as Rick. As the narrative unfolds through intimate domestic routines, excursions into town, 
and symbolic pilgrimages to a barn where Klara fervently pleads with the Sun for healing, 
the novel weaves themes of sacrifice, hope, and the blurred line between artificial and human 
emotions. In the end, even as Josie recovers and life continues, Klara is left isolated, her 
energy fading, still faithfully watching over a world that struggles to bridge its emotional 
divides. From this perspective, Ishiguro presents, I argue, Klara as an artificial intelligence that 
functions as a Lefebvrian rhythmanalyst, carefully interrogating her environment to construct 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

92 93

an understanding of the world. Drawing on Lefebvre’s window metaphor for analyzing spatio-
temporal relations, Klara’s process of identity formation becomes an embodied investigation 
into the rhythms that structure both natural and social spaces to decipher the eurhythmic, 
arrhythmic, and polyrhythmic relations pervading her surroundings. As Lefebvre contends, 
“to grasp a rhythm it is necessary to have been grasped by it” (Lefebvre, 2004: 27). Hence, 
Klara’s rhythmic relations with Sun, the city, and human temporality act as key elements in her 
journey. Moreover, Klara and The Sun critiques how artificial rhythms—be they technological, 
capitalist, or genetic—disrupt these natural cycles, engendering alienation and instability. 
Lefebvre’s framework of rhythmanalysis thus illuminates the tensions between organic and 
mechanized temporalities and captures Klara’s quest to define herself through an analysis of her 
spatio-temporal milieu. While pursuing this agenda, this study also acts as an affordance for a 
rhythmanalytical, literary close-reading practice.

1. The sun as a rhythmanalytic force: Klara’s belief in cyclical renewal and 
transcendence

Lefebvre’s rhythmanalysis distinguishes two primary types of rhythms: cyclical 
rhythms, which follow nature’s recurring patterns—such as the day and night cycle—and 
linear, mechanical rhythms tied to industrial and urban progress. According to Addie (2024), 
“organic cyclical time and rationalised linear time […] emerges from demands placed 
on human activity as social practice is institutionalized through imposed structures and 
rhythmic regimes” (2024: 32). As such, Marcus states “[R]hythm is conventionally defined 
as pertaining to a sequence of events that can be perceived as a pattern, with an interplay 
between repetition and variation or grouping” (Marcus, 2021: 1). For Klara, the Sun’s cycle 
serves as the heartbeat of her existence, a rhythm she both observes and reveres from her 
earliest days in the store. This daily solar cycle can be understood within the broader context 
of cyclical rhythms described by Walker, who notes that such rhythms encompass “the 
cosmic, in nature: days, nights, seasons, the waves and tides of the sea, monthly cycles” 
(Walker, 2024: 5). Thus, Klara’s intimate engagement with the Sun’s rhythm mirrors a 
fundamental and cosmic principle which underscores how deeply embedded such patterns 
are in both natural phenomena and existential experience. She notes, “[t]he Sun was pouring 
his nourishment onto the street and into the buildings, and when [she] looked over to the spot 
where Beggar Man and the dog had died, [she] saw they weren’t dead at all—that a special 
kind of nourishment from the Sun had saved them” (Ishiguro, 2021: 37). This moment marks 
the beginning of Klara’s deep belief in the Sun’s benevolence, a belief that transcends her 
programming and mirrors Lefebvre’s idea of natural rhythms as life-sustaining forces. Unlike 
the mechanized rhythms of the city, which are marked by conflict, emotional detachment, and 
tension (2021: 17), the Sun offers Klara a glimpse of connection, evident in her observation 
of the Coffeecup Lady and Raincoat Man, “holding each other so tightly they were like one 
large person, and the Sun, noticing, was pouring his nourishment on them” (2021: 20). This 
moment exemplifies what is described as “eurhythmia,” a condition occurring “when the two 
types of rhythms, the cosmic and the cultural, converge in a condition of compromise […], the 
bundle of natural rhythms wraps itself in rhythms of social or mental function’ in a metastable 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

92 93

equilibrium” (Frank, 2019: 174–175). Here, the Sun’s cyclical intervention disrupts the urban 
arrhythmia and creates a brief moment of eurhythmia, a harmonious alignment of bodies and 
emotions. This moment not only marks a temporary return to natural balance (eurhythmia) 
but also hints at a deeper polyrhythmia, the coexistence of multiple rhythmic patterns, where 
the discord of urban arrhythmia intermingles with the harmonious pulse of nature.

When Klara is purchased by Josie’s family, her faith in the Sun deepens, structuring 
her daily experiences within the household. She observes the kitchen as an ideal space for 
the Sun’s light to shine: “The kitchen often filled with the Sun’s best nourishment” (2021: 
48). Her anthropomorphizing of the Sun as an active participant in her life contrasts with 
the family’s routines. Josie’s late waking, her mother’s absences, and the housekeeper’s 
chores “carry a different pulse” but remain subordinate to the Sun’s overarching rhythm. 
This dynamic becomes particularly significant when Klara watches the Sun’s arc from the 
kitchen island. She uses its cycle to make sense of Josie’s illness and the tensions within 
the household. The Sun, in this context, becomes a moral and temporal anchor, a rhythmic 
constant that offers clarity in a world marked by emotional uncertainty.

Klara’s firm belief in the Sun’s healing power, however, introduces a tension between 
her existence as an artificial being and the technological world around her. Her conviction 
that the Sun’s “special nourishment” can counteract the mechanical forces threatening Josie’s 
health is grounded in Lefebvre’s tension between cyclical and linear rhythms. In this act, 
Klara experiences a shift from the mechanical arrhythmia of the urban-industrial landscape 
to a state of eurythmia where her actions align harmoniously with the natural, cyclical pulse 
of the Sun. This dramatic encounter further underscores the polyrhythmic nature of her 
world, where multiple rhythms constantly vie for dominance. She muses, “The Cootings 
Machine had been making its awful Pollution, obliging even the Sun to retreat for a time, and 
it had been during the fresh new era after the dreadful machine had gone away that the Sun, 
relieved and full of happiness, had given his special help” (2021: 116). This belief drives her 
to sacrifice her own PEG solution to disable the polluting machine, an act she describes as a 
“sacrifice, which [she] was only too pleased to do, even if now [her] abilities aren’t perhaps 
what they were” (2021: 273). In this act, Klara’s synchronization with the Sun’s rhythm 
becomes both a selfless gesture and a profound expression of her belief in its cosmic power. 
Her actions suggest an emotional resonance that elevates her beyond her mechanical origins.

The contrast between Klara’s sensitivity to the Sun’s cycle and the detachment exhibited 
by other AFs, such as Rosa, further highlights her unique capacity for transcendence. While 
Rosa and the B3s seem absorbed in their immediate surroundings, Klara’s reverence for the 
Sun positions her as distinct: her sensitivity to its rhythms implies a potential for transformation 
that transcends her artificial nature. Her perception of the Sun as a sacred force stands in 
opposition to characters like Josie’s father, who argues, “science has now proved beyond 
doubt there’s nothing so unique about [his] daughter, nothing there our modern tools can’t 
excavate, copy, transfer” (2021: 224). For Klara, the rhythms of the Sun serve as a counter-
narrative to such reductionism, and they offer a belief in renewal and healing, something that 
technology is unable to replicate.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

94 95

Klara’s journey culminates in Josie’s recovery, a moment she attributes to the Sun’s 
intervention: “The Sun’s patterns were falling over various sections of wall, floor and ceiling 
with unusual intensity… brilliant bars across the carpet” (2021: 283). This near-holy event aligns 
with Lefebvre’s idea of cyclical renewal, where the Sun’s return heralds Josie’s turnaround and 
reinforces Klara’s faith. Even when she is relegated to the attic, Klara continues to measure her 
existence by the Sun’s daily visitation. She finds solace in its rhythm, even as she faces her own 
obsolescence. This belief goes beyond the immediate physical realm. The cyclical rhythm of 
the Sun offers not only temporal order but also emotional and existential meaning.

According to Lefebvre, “for there to be change, a social group, a class or a caste must 
intervene by imprinting a rhythm on an era, be it through force or in an insinuating manner” 
(2004: 14). Hence, in the closing moments of her journey, Klara reflects on the Sun’s broader 
role in human relationships and considers that the Sun may be “thinking about the Coffee Cup 
Lady and Raincoat Man” (2021: 293) and wonders whether Josie and Rick, after many years 
and changes, might reunite as they did. The Sun, for Klara, becomes a metaphor for enduring 
love, a rhythm that persists beyond the linear progression of human lives and technological 
interventions. Through Klara’s eyes, Ishiguro positions the Sun as a rhythmanalytic object that 
transcends the artificial constructs of her world. As she observes, “The sky was turning into 
night, with stars visible, and I could tell that the Sun was smiling towards me kindly as he went 
down for his rest” (2021: 167). This unwavering trust in the Sun’s benevolence challenges the 
“habitual modes of urban time” dominated by mechanical rhythms. Whether Klara’s faith is 
naïve, or visionary remains ambiguous, but her attunement to the Sun’s cycle reveals a potential 
for redemption and meaning in a mechanized society. The Manager’s assertion, “[t]he Sun has 
always been good to you, Klara” (2021: 307), underscores the centrality of the Sun’s rhythms 
in shaping her understanding of existence. As Karhio (2014) explains, “For Lefebvre, rhythm as 
an overall term can bring together seemingly disparate elements and phenomena of experience 
and society, and rhythmanalysis should take into account both the exercise of power and control, 
as well as acts of resistance; between these lie the small scale encounters of everyday life, of 
systems of transport, news broadcasts and meal times” (2014: 77). Through her story, Klara 
embodies the transformative potential of cyclical rhythms and shows how even an artificial 
being can find resonance in the natural forces that underpin the world.

2. Urban pulse: The dual rhythms of mechanization and connection
The street unfolds as a rich tableau of fragmented, chaotic rhythms—a mechanized tempo 

that both orchestrates and disrupts the natural flow of life. Klara, the Artificial Friend (AF) 
narrator, views this urban setting with an acute, almost paradoxical sensitivity. Informed 
by Henri Lefebvre’s rhythmanalysis, her observations capture how the street’s mechanical, 
economic pulse routinely overwhelms the organic cycles of human existence yet occasionally 
yields to bursts of spontaneous harmony. As such, as Elliott observes, “From the microscopic 
spaces of the phonographic groove […] to the gravel [… ], objects and landscapes are 
potential rhythmscapes, and species of spaces are species of rhythm in which our experience 
of the world is written” (Elliott, 2017: 76). In the same vein, the urban environment becomes 
a key mediator between Klara and her existential quest.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

94 95

Klara’s early observations introduce us to a “mechanical time” that, as Lefebvre suggests, 
replaces the natural, cyclical rhythms. This environment is marked by a complex polyrhythmia; 
the simultaneous existence of mechanical arrhythmia alongside fleeting moments of natural 
eurhythmia, revealing the multifarious temporal layers of urban life. Accordingly, as Frank 
(2019) explains, “cyclical repetition and the linear repetitive […] interfere with one another 
constantly” (2019: 171). Klara describes pedestrians who hurry past one another, their paths 
dictated by an unseen, relentless force. This is starkly illustrated in her account of a violent 
fight she sees on the street: “Their faces were twisted into horrible shapes… and all the time 
they were punching each other, they shouted out cruel words” (2021: 17). The rapid dissolution 
of the conflict—“everything went back to the way it was before”—not only disrupts the urban 
flow but also hints at deeper social fractures. While Rosa’s passive personality makes such 
episodes almost invisible to her, Klara’s heightened sensitivity allows her to interpret these 
fleeting moments as signifiers of a broader urban malaise.

Further intensifying the sense of alienation is the behavior of the AFs themselves. Klara 
notes, “AFs did go by they almost always acted oddly, speeding up their walk and keeping their 
faces turned away” (2021: 14), a deliberate avoidance that mirrors the compartmentalization 
intrinsic to urban life. This observation extends beyond mere behavior: it underscores how people, 
bound to rigid schedules and mechanical routines, are reduced to isolated units in a sprawling, 
impersonal machine. Here, Klara’s dual identity as both a commodity in the urban marketplace 
and an empathetic observer deepens the irony: her mechanical nature does not hinder her capacity 
for emotional insight; rather, it sharpens her perception of the city’s disjointed rhythms.

Amid the relentless pace, Klara catches a rare counterpoint. In one poignant moment, 
she describes an embrace: “she and the man were holding each other so tightly they were like 
one large person, and the Sun, noticing, was pouring his nourishment on them” (2021: 20). 
As the characters are bathed in sunlight, this spontaneous union interrupts the monotonous 
mechanical flow. It symbolizes a brief return to an organic sense of connection. For Lefebvre, 
such moments disrupt the linear progression of time and hint at the possibility of reclaiming 
a more humane, communal rhythm, even if only momentarily. 

The contrast between Klara and Rosa is sharpened by their responses to urban life. 
Whereas Rosa seems resigned to the ordered chaos, Klara perceives a breakdown in organic, 
communal rhythms, sensing the invisible weight each pedestrian seems to carry. This 
divergence not only highlights Klara’s unique empathetic insight but also frames her ongoing 
struggle to decode the hidden patterns of a city ruled by both alienation and occasional 
tenderness.

Ultimately, the street is portrayed as a dual space; one dominated by alienation and 
inattentiveness, yet punctuated by transient, almost miraculous moments of warmth. Klara’s 
recurring observation that “The Sun was pouring his nourishment onto the street and into the 
buildings” (2021: 37) revives even the most overlooked figures, such as Beggar Man and his 
dog, echoing the resilience of human feeling amidst urban rigidity. These moments, though 
ephemeral, suggest that beneath the hard, mechanical surface of modern life lies the potential 
for a reawakened communal pulse.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

96 97

In Ishiguro’s narrative, the street emerges as a crucible for examining the social 
consequences of modernity. Klara’s ambivalent position, as simultaneously an integral part of 
the urban mechanism and a perceptive critic of its discontents, reveals a tension between the 
impersonal and the intimate. Her empathetic gaze, capable of tracing subtle shifts “from tension 
to tenderness,” affirms that even within mechanized flow of the city, human warmth endures, 
however briefly. This interplay of alienation and connection not only defines the street’s rhythms 
but also becomes central to Klara’s evolving understanding of humanity in a mechanized world.

3. Artificial rhythms and human temporalities
Klara and The Sun interrogates the tension between artificial and human rhythms, 

weaving together the concept of “lifting,” Klara’s fragmented mode of perception, and the 
possibility of Josie’s robotic replacement. In doing so, the novel questions whether technology 
can authentically replicate the natural cycles of human life. Here, the notion of “lifting” 
functions as an artificial rhythm that disrupts the traditional progression of birth, growth, and 
aging. Instead of following an organic developmental arc, the process of lifting reengineers 
children like Josie to enhance their capabilities. It prioritizes societal utility at the expense 
of biological continuity. This imposed linear rhythm disrupts the inherent polyrhythmia 
of human development, where natural cycles (eurhythmia) and unpredictable emotional 
cadences coexist—a dynamic that technology, with its rigid arrhythmia, struggles to replicate. 
This engineered timeline supplants natural milestones—as evidenced by Josie’s fragile health 
and her mother’s obsessive focus on performance—illustrating Lefebvre’s claim that cyclical, 
body-based rhythms are increasingly overridden by linear, mechanized schedules (2021: 27).

Klara’s cognitive processing further illuminates this artificial rhythm. As an Artificial 
Friend (AF), her perception compartmentalizes reality into grid-like patterns; a methodical 
division that stands in contrast to the fluid, intuitive flow of human experience. Ishiguro 
captures this mechanical view in his observation of the street: “The street outside had become 
partitioned into several vertical panels… The amount of dark smoke appeared to vary from 
panel to panel” (2021: 27). This segmented vision reflects her mechanical nature, parsing the 
world methodically rather than holistically. When Klara observes Josie’s family, she registers 
subtle cues such as the Mother’s tense posture, “arms crossed over her front, fingers clutching 
at the material of her coat” (2021: 22). Yet, she struggles to coalesce these observations into 
a cohesive emotional narrative, and thereby highlights the limitations of her artificial rhythm.

Further deepening the inquiry, the artificial birds manipulated by Rick embody another 
facet of this mechanized tempo. These machine creatures mimic organic flight, yet their 
movements adhere to pre-programmed patterns that lack the spontaneous rhythms of 
migration or instinct. Ishiguro describes them: “He had in his hands a circular device… 
the birds responded by changing their pattern” (2021: 59). This mechanical imitation of 
nature forces the reader to consider whether artificiality can ever truly replace the organic. 
In parallel, Klara’s evolving empathy, evident when she reflects, “I believe I have many 
feelings. The more I observe, the more feelings become available to me” (2021: 98), hints at 
a tentative desire to bridge the gap between her engineered existence and the unpredictable 
pulse of human emotion.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

96 97

The narrative tension culminates in the prospect of Klara replacing Josie, a scenario 
that crystallizes the clash between imposed technological rhythms and the inherently messy, 
cyclical nature of human identity. The Mother’s plan, which envisions an AF seamlessly 
assuming Josie’s life, imposes a rigid, linear framework onto what is fundamentally a 
dynamic, organic process. Klara herself voices uncertainty about her role:

I did wonder. If I were to continue Josie, if I were to inhabit the new Josie, then what 
would happen to . . . all this?’ I raised my arms in the air, and for the first time the Mother 
looked at me. She glanced at my face, then down at my legs (Ishiguro, 2021: 213)

This apprehension is echoed by the Father, who laments, “Science has now proved 
beyond doubt there’s nothing so unique about my daughter… That people have been living 
with one another… on a mistaken premise” (2021: 224). For, “differing historical rhythms 
pulse and flow through the back alleys, institutions, and public places” (Boes, 2008: 775). If 
human rhythm (love, growth, and individuality) can be reduced to replicable algorithms, the 
depth of human experience risks being irretrievably lost. Yet Klara’s introspection, “A human 
heart is bound to be complex. But it must be limited… there’ll be an end to what there is to 
learn” (2021: 219), suggests that even advanced technology cannot fully capture the organic 
depth intrinsic to human life. And this, in return, reinforces Lefebvre’s distinction between 
lived and imposed rhythms.

Ultimately, Klara inhabits both realms: her mechanical cognition aligns with the 
artificial, while her emerging compassion connects her to human vulnerability. For,  
“These two rhythms, the former, linear—rhythms imposed on life, and the latter, cyclical—the 
rhythms of life itself, coexist” (Galam, 2010: 484). Her reverence for the Sun as a life-giving 
force that revives Beggar Man with a special kind of nourishment symbolizes a deep-seated 
yearning to harmonize with natural cycles. Although Ishiguro leaves unresolved the question 
of whether artificial rhythms can replace human ones, the novel suggests that technology, 
despite its capacity to reprogram bodies and simulate cognition, cannot completely override 
the organic rhythms that define humanity. Even as one might argue that technological 
advances could eventually integrate these disparate modes of existence, Klara remains a 
poignant observer of an enduring, unresolved clash.

4. The rhythmic crisis: The attic and stagnation
The final chapters portray Klara’s confinement in the attic as a rhythmic crisis that mirrors 

her physical and emotional decline, as well as the collapse of the Sun’s structuring cycle. 
When viewed through the lens of Lefebvre’s rhythmanalysis, Klara’s transition from active 
observation to stillness illustrates the breakdown of the natural rhythms that once gave shape 
to her existence. Initially, Klara’s perceptions pulse with vitality, as seen when “the Sun was 
pouring his nourishment onto the street and into the buildings” (2021: 37), which is in perfect 
alignment with the Sun’s rejuvenating cadence. This rhythm, rooted in nature, structures her 
early interactions, echoing Lefebvre’s view of cyclic patterns as essential to experience. 

Yet, in the attic, this vibrancy fades. Klara’s once-active engagement slows to minimal 
head movements, her world reduced to a stagnant space where “the Sun’s patterns on the wall 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

98 99

were just as [she]’d remembered them” (2021: 178), but now static, devoid of renewal. In the 
attic, the absence of the Sun’s nourishing cycle results in not only a persistent arrhythmia, a 
disordered, static rhythm; but also a collapse of both eurhythmia and the richer polyrhythmia 
that once animated her existence. The attic isolates her from the external rhythms of light 
and life. And this separation marks a shift from dynamic interaction to a state of entropy. 
Lefebvre argues that without natural cycles, time oppresses rather than renews, and for Klara, 
the Sun’s absence (as its light is diffused and inaccessible) ushers in existential stillness.

This crisis symbolizes the loss of the Sun as a life-giving force. Where it once animated her, 
as when “the Sun evening rays had started to fade, leaving the beginnings of darkness inside 
the barn” (2021: 276), its retreat now mirrors her decline. Klara’s stagnation critiques a world 
where technological rhythms, divorced from nature, fail. Her existence in the attic, where her 
capacity for observation gradually fades, underscores the vulnerability of a life detached from 
organic cycles. This embodies Ishiguro’s exploration of the disintegration of rhythm.

Conclusion
In summary, this study demonstrates that Henri Lefebvre’s rhythmanalysis offers a 

rigorous, if demanding, framework for literary criticism by foregrounding the temporal 
structures that underlie narrative form. By tracing the convergence of cyclical and linear 
rhythms in Kazuo Ishiguro’s Klara and The Sun, it shows how the novel enacts Lefebvrian 
concepts of eurhythmia, arrhythmia and polyrhythmia and, reveals its engagement with natural 
forces, mechanized schedules and the interplay between organic and artificial temporalities. 
As Lefebvre insists, rhythms can only be captured through bodily participation: by “listening” 
with the body, the observer becomes unified with the spatio-temporal environment (Lefebvre, 
2004: 67). In this vein, Klara herself functions as a rhythmanalyst. By attending acutely to 
mechanical patterns, she integrates her emerging identity with her surroundings and attains 
an authentic selfhood, even as an Artificial Friend. By directly engaging with the Sun, the 
urban environment, and human temporal rhythms, she, as a mechanical being, aligns her 
identity with that of her human companions. In doing so, she achieves personhood even as 
her human counterparts, in contrast, become mechanized. Ultimately, Ishiguro’s goal is to 
contrast the natural and the artificial by examining the rhythms that shape each. In this view, 
humanity isn’t an innate or granted quality, but an agent discovered and defined through 
spatial rhythms. Thus, as the Artificial Friend grows more human, the humans in the story 
become increasingly robotic. Moreover, this application of rhythmanalysis validates it as a 
method of close reading which can surface the sensory and socio-political dimensions of 
narrative. However, because it depends on bodily “listening” rather than clear measurements, 
it makes it hard to compare texts systematically. In addition, by focusing only on physical 
rhythms, it can overlook more abstract or symbolic senses of time. If rhythmanalysis is to gain 
wider traction beyond individual case studies, further studies must refine its methodology, 
perhaps by developing empirical procedures or digital tools for mapping narrative tempo, 
while remaining true to its phenomenological roots. In doing so, critics can extend Lefebvre’s 
legacy, using rhythm not merely as metaphor but as a critical lens through which literature’s 
intricate choreography of time and space becomes both visible and politically resonant.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

98 99

Research and publication ethics statement: This is a research article, containing original data, and it 
has not been previously published or submitted to any other outlet for publication. The author followed 
ethical principles and rules during the research process.

Contribution rates of authors to the article: First author %100

Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study.

Support statement: No financial support was received for the study.

Statement of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir 
araştırma makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlamak üzere 
gönderilmemiştir. Yazarlar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur.

Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %100.

Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.

Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.

References
Addie, J.-P. D. (2024). Rhythmic infrastructure. In J.-P. D. Addie, M. R. Glass, & J. Nelles (Eds.), Inf-

rastructural times: Temporality and the making of global urban worlds (pp. 25–46). Bristol Univer-
sity Press. doi.org/10.51952/9781529229745.ch002

Bedetti, G. (1992). Henri Meschonnic: Rhythm as pure historicity. New Literary History, 23(2), 431–
450.

Boes, T. (2008). A Portrait of the Artist as a Young Man and the “Individuating Rhythm” of modernity. 
ELH, 75(4), 767–785.

Brighenti, A. M., & Kärrholm, M. (2018). Beyond rhythmanalysis: Towards a territoriology of 
rhythms and melodies in everyday spatial activities. City, Territory and Architecture, 5(1), 4. doi.
org/10.1186/s40410-018-0080-x 

Çakar, E. (2022). Re-visiting T.S. Eliot’s poetry through Henri Lefebvre’s rhythmanalysis. Manisa Celal 
Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 20(1), 298–309. doi.org/10.18026/cbayarsos.1055857 

Edensor, T. (2010). Introduction: Thinking about rhythm and space. In T. Edensor (Ed.), Geographies of 
rhythm: Nature, place, mobilities and bodies (pp. 1-18). Routledge. doi.org/10.4324/9781315584430 

Elden, S. (2004). Understanding Henri Lefebvre: Theory and the possible. Bloomsbury.
Elliott, R. (2017). Species of sonic spaces. Literary Geographies, 3(1), 69-86.
Ermarth, E. D. (1992). Sequel to History: Postmodernism and the crisis of representational time. Prin-

ceton University Press.
Frank, S. (2019). Rhythms at Sea: Lefebvre and Maritime Fiction. In S. L. Christianse & M. Gebauer 

(Eds.), Rhythms Now: Henri Lefebvre’s rhythmanalysis revisited (pp. 159-188) Aalborg Universi-
tetsforlag.

Fülöp, E. (2015). Proust’s Imperfect: Rhythms of the “Recherche.” Marcel Proust Aujourd’hui, 12, 
197-212.

Galam, R. (2010). (En)Countering Martial Law: Rhythmanalysis, Urban Experience in Metro Manila, 
and Ilokano Literature (1980–1984). Philippine Studies: Historical and Ethnographic Viewpoints, 
58(4), 481–522. https://www.jstor.org/stable/42634652 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

100 101

González, C. R. (2016). The rhythms of the city: The performance of time and space in Su-
hayl Saadi’s Psychoraag. The Journal of Commonwealth Literature, 51(1), 92–109. doi.
org/10.1177/0021989414562083 

Gümüş, İ., & Yılmaz, E. (2020). Rhythmanalysis as a method of analyzing everyday life spaces: The 
case of Kıbrıs Şehitleri Street in İzmir. Online Journal of Art and Design, 8(3), 229–250.

Güvenç, Ö. Ü. (2020). Rhythmanalysis in Doris Lessing’s “Storms”: London from a critical view of 
everyday life. Journal of Narrative and Language Studies, 8(14), 15–24.

Hagen, A., & Mills, K. A. (2024). Rhythm in literary apps. Visual Communication, 23(2), 309–329. doi.
org/10.1177/14703572221078038 

Highmore, B. (2002). Street life in London: Towards a rhythmanalysis of London in the late 19th Cen-
tury. New Formations, 47, 171–193.

Ishiguro, K. (2021). Klara and the Sun. Faber & Faber.
Karhio, A. (2014). “All this debris of day-to-day experience”: The Poet as rhythmanalyst in the works 

of Louis MacNeice, Derek Mahon and Paul Muldoon. Nordic Journal of English Studies, 13, 57–
79. doi.org/10.35360/njes.304 

Katz, T. (2010). Pausing, waiting, repeating: Urban temporality in Mrs. Dalloway and The Years. In E. 
F. Evans & S. E. Cornish (Eds.), Woolf and the City (pp. 2–16). Liverpool University Press.

Lefebvre, H. (1991). The production of space (D. Nicholson-Smith, Trans.). Blackwell.
Lefebvre, H. (2004). Rhythmanalysis: Space, time and everyday life. Continuum.
Lefebvre, H. (2014). Critique of everyday life: The One volume edition (J. Moore, Trans.). Verso.
Lefebvre, H. (1996). The right to the city (E. Kofman & E. Lebas, Eds. & Trans.) In Writings on cities 

(pp. 63–184). Blackwell. (Original work published 1968)
Marcus, L.  (2021). Rhythm. Oxford Research Encyclopedia of Literature. doi.org/10.1093/acrefo-

re/9780190201098.013.1089 
Rydstrand, H. (2017). The Rhythms of character in Katherine Mansfield’s ‘Miss Brill.’ In J. Murphet & 

H. Groth (Eds.), Sounding modernism: Rhythm and sonic mediation in modern literature and film 
(pp. 181–192). Edinburgh University Press.

Simpson, P. (2012). Apprehending everyday rhythms: Rhythmanalysis, time-lapse photography, and 
the space-times of street performance. Cultural Geographies, 19(4), 423-445.

Tamboukou, M. (2025). From Palibino to Riviera: Narrative rhythmanalysis of Sofia Kovalevskaya’s 
literary writings. Textual Practice, 1-26. doi.org/10.1080/0950236X.2025.2451914 

Walker, A. (2024). A literary rhythmanalysis of queer life writing from COVID-19 home isolation. Ethi-
cal Space: International Journal of Communication Ethics, 21(4), 1-18. doi.org/10.21428/0af3f4c0.
b440c1ab 

Wunderlich, F. M. (2013). Place-temporality and urban place-rhythms in urban analysis and design: 
An aesthetic akin to music. Journal of Urban Design, 18(3), 383-408. doi.org/10.1080/13574809
.2013.772882 

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emrah Peksoy



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

100 101

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4882

Araştırma makalesi/Research article

Kültürel Mirasın Aktarımı Bağlamında               
Klasik Türk Şiirinin Geleneksel Sözsüz Seyirlik 

Oyunlara Katkısı Üzerine

On the Contribution of Classical Turkish Poetry to 
Traditional Non-Verbal Demonstrations in the Context of 

the Transmission of Cultural Heritage

      Kürşat Şamil Şahin* 

Öz
Günümüzde kaybolmaya yüz tutmuş olan sözsüz oyunlar somut olmayan kültürel 
mirasın tanımı bağlamında gösteri sanatları başlığı altında incelenebilir. Gösteri sa-
natları usta çıraklık ilişkisi içinde aktarılması gereken -ve özellikle de sözsüz oyun-
lar- beceri isteyen bir kültürel mirastır. Aynı zamanda geçmişten günümüze sözsüz 
oyunların detayları literatür taramasıyla da ortaya çıkarılabilmekte ve bu çalışmalar 
kültürel mirasın yaşayabilirliğine destek olmaktadır. Sözsüz oyunlara dair rastlanan 
detaylar nedeniyle, SOKÜM’ün koruma yaklaşımı bağlamında derleme, arşivleme, 
kuşaktan kuşağa aktarımı sağlama ve yaşayan kültürün bir parçası haline getirme 

	 Geliş tarihi (Received): 16-10-2024  Kabul tarihi (Accepted): 05-06-2025 
*	 Doç, Dr. Bartın Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. Bartın-Türkiye/ Assoc. Prof. 

Dr., Bartin University, Faculty of Literature, Department of Turkish Language and Literature. kursatsamil@
hotmail.com. ORCID ID: 0000-0002-0141-5748 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

102

hedeflerine klasik Türk şiirinin katkı sağladığı söylenebilir. Divan şairinin seyirlik 
oyunlara yüklediği anlamları ve bu oyunlara bakış açışını tespit etmek için yapıla-
cak çalışmalar hem oyunların uygulama biçiminin hem de klasik Türk şiirinin daha 
iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. Bunun yanı sıra oyun-sanat ilişkisine kültürel miras 
ve gelenek çerçevesinden bakmayı kolaylaştıracak ve klasik şiirin kültürel mirasın 
sürdürülebilirliğini sağlayan yönüne ışık tutacaktır. Seyirlik oyunlara yönelik araş-
tırmalarda, genellikle surnâmeler başta olmak üzere bazı gezi yazıları ve tarih ki-
tapları kaynak olarak kullanılmıştır. Divanlar üzerinde bu konuda ayrıntılı inceleme 
yapılmadığı ve bu oyunların somut olmayan kültürel miras bağlamında yeterince ele 
alınmadığı söylenebilir. Çalışmada, divan şairlerinin kaynaklığında bu oyunlara bak-
mak, oyunların şiirlere nasıl yansıdığını tespit etmek ve şiirlerden hareketle seyirlik 
oyunların uygulanış biçimine dair ipuçları yakalamak ve sözsüz seyirlik oyunların 
yeniden canlandırılmasına (revitalization) katkı sağlamak hedeflenmektedir. Seyirlik 
oyunların kültürel yaşamda ifade ettiği anlamlar üzerinde durulduktan sonra Osmanlı 
dönemi kültürel hayatının bir parçası olma ve kültürel devamlılığı sağlama bağla-
mında temsil değeri olan sözsüz seyirlik oyunlardan bahsedilecektir. Tanık beyitlerle 
cambazlık, gözbağcılık, dans, güç gösterisi,  akrobasi ve denge gösterisi, hayvanlarla 
icra edilen oyunlar gibi gösterim sanatlarının -bir söylem unsuru olarak ve gündelik 
yaşamın yansıtılması bağlamında- nasıl ele alındığı üzerinde durulacaktır. 
Anahtar sözcükler: cambaz, hokkabâz, sirk, eğlence, SOKÜM 

Abstract
Nonverbal plays, which are about to disappear today, can be examined under the 
title of performing arts in the context of the definition of intangible cultural heritage. 
Performing arts -especially nonverbal plays- are a cultural heritage that needs to be 
passed on in a master-apprentice relationship and requires specialized skills. At the 
same time, the details of nonverbal plays from the past to the present can also be 
revealed through literature review, and these studies support the viability of cultural 
heritage. Due to the details of nonverbal plays, in the context of the conservation 
approach of intangible cultural heritage; it can be said that classical Turkish poetry 
contributes to the goals of compiling, archiving, transferring from generation to 
generation and making it a part of living culture. Studies to determine the meanings 
that “Divan” poets attribute to theatrical plays and their perspective on these plays 
will provide a better understanding of both the practice of these plays and classical 
Turkish poetry. In addition, it will make it easier to look at the play-art relationship 
from the framework of cultural heritage and tradition, and shed light on the aspect 
of classical poetry that ensures the sustainability of cultural heritage. In studies 
on theatrical plays, some travel writings and history books, especially the “sȗr-
nȃmes”, have been used as sources. It can be said that there has not been a detailed 
study on the “Divans” on this issue and that these games have not been adequately 
addressed in the context of intangible cultural heritage. The aim of the study is to 
examine these plays by taking “Divan” poets as a source, to determine how the 
plays are reflected in the poems, to get clues about the way the nonverbal plays are 
applied based on them, and to contribute to the revival of the nonverbal theatrical 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



plays. In this research, the meanings of theatrical plays in cultural life will be 
emphasized, and the wordless spectacle plays, which have the quality of being a 
part of the cultural life of the Ottoman period and have representation value in the 
context of ensuring cultural continuity, will be mentioned. It will be emphasized 
how performing arts such as acrobatics, conjuring, dance, power show, balance 
shows, and games performed with animals are handled with witness couplets - as 
an element of discourse and in the context of reflecting daily life.
Keywords: acrobat, juggler, dance, entertainment, ICH

Extended summary
Classical Turkish poetry reflects the cultural values and everyday life of the society in 

which it was produced through a rich array of similes, metaphors, imagery, and conventional 
literary motifs (mazmuns). The discourse constructed in classical Turkish poetry mirrors the 
performance contexts and practices of nonverbal performative plays. As such, it contributes to 
the revitalization, transmission, preservation, and documentation of this cultural heritage from 
past to present.

Numerous references to nonverbal performative plays—an integral part of social 
entertainment culture—are found throughout classical poetry. Beyond standalone works that 
depict public festivities, poets incorporated concepts related to entertainment culture into 
their divans as central poetic elements to express their inner worlds. Essentially, classical 
poets utilized performative plays to concretize their emotions, thoughts, and imaginations, 
while simultaneously portraying the rituals and performance practices associated with 
entertainment in their time.

This study explores not only the emotions expressed through nonverbal performative 
plays in poetry but also the specific features of these plays and the artists’ performance 
styles. Accordingly, a selection of significant divans and mesnevis from the 13th to the 19th 
centuries was analyzed, supported by the ‘Contextual Index and Functional Dictionary of 
Historical and Literary Texts’ (Lehçediz). Relevant couplets referring to these performances 
were selected and discussed within a broader context.

The primary aim of this study is to explore the relationship between performance and 
art through the lens of cultural heritage and tradition, shedding light on the role of classical 
poetry in ensuring the sustainability of intangible cultural heritage. Through selected couplets, 
the study highlights how performative arts, such as acrobatics, illusionism, dance, displays of 
strength, balance acts, and animal-based performances, were represented within the context of 
everyday life.

Entertainment and play are cultural domains that align with the characteristics of societies 
capable of developing their traditions and practices. Within the context of daily life, these two 
concepts should also be considered dynamic forces that sustain, transmit, and transform cultural 
values. Nonverbal performative plays, as a form of performing arts, lie at the intersection 
of entertainment and play culture, representing a traditional structure that addresses societal 
needs for humor, excitement, and artistic expression. In Turkish culture, this representation 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

103



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

104 105

and its associated conventional framework—rooted in shamanic rituals, puppet shows, and 
wedding ceremonies—have continued uninterrupted through modernization and beyond. 
While performative arts have functioned as lived practices within social life, they have also 
survived as poetic elements in literature.

Through the use of mazmuns, classical Turkish poetry provides detailed descriptions of 
performative plays and their reenactments. Poets often idealized themselves, the beloved, and 
the rival as metaphorical performers. By portraying figures such as acrobats (cambaz), jugglers 
(hokkabâz), fire performers (âteşbâz), bowl balancers (kâsebâz), and other entertainers, they 
indirectly expressed the roles of lover, beloved, and rival. In doing so, they incorporated cultural 
elements from daily life into their couplets with remarkable precision. These poetic references 
offer valuable insights into the social life and entertainment practices of the period.

For instance, acrobatics in classical poetry are frequently used as metaphors and are 
regarded as visual elements that enrich the world of mazmuns. The historical significance 
of acrobatic performances in everyday rituals is emphasized through such depictions. Poetic 
portrayals commonly describe jugglers (tâsbâz) wearing long garments with concealed 
compartments for bowls used in tricks; dancers (çengî) bending backward, striking their 
heels, and swaying their hips; bowl balancers spinning dishes on sticks while tapping them; 
and fire performers placing flaming swords into their mouths. These depictions point to the 
ritualistic origins of dance and performance in religious or magical ceremonies, which later 
became central to nighttime entertainment in Ottoman society. Classical poetry often draws 
associations between dancers and literary symbols such as fate, the beloved, or the wind, 
inspired by the movements of the dance.

Thus, classical Turkish poetry not only represents nonverbal performative plays as part of 
a metaphorical system but also reflects the enduring nature of these arts as traditional structures 
of intangible cultural heritage. Within this framework, it becomes evident that the detailed 
depictions of nonverbal performative plays found in classical poetry can make meaningful 
contributions to contemporary research on Turkey’s intangible cultural heritage. These poetic 
sources may assist in elaborating elements in the national heritage inventory, supporting living 
practitioners, and revitalizing lost traditions. Furthermore, they provide a historical foundation 
for proposing the inclusion of nonverbal performative plays in UNESCO’s Representative List 
of the Intangible Cultural Heritage of Humanity on behalf of Turkey.

Giriş
Somut olmayan kültürel miras insan yaşamının -neredeyse insanlık tarihiyle eş zamanlı 

ilerleyen süreçte- kültüre bağlı olarak gizil/birleştirici bir güç halinde devamını sağlamıştır. 
Bugün gelinen noktada sözlü kültür ve somut olmayan kültürel miras, gündelik yaşamda, 
eğitimde, kültürel endüstrileşmede arka planda kalmış; kültürel değişimin bir parçası 
olmaktan uzaklaşmıştır. Sözlü kültürün işlevi, hayatın değişik noktalarındaki çeşitli sosyal 
gruplar tarafından farklı değerler atfedilse de, yazılı olana göre ikinci planda kalmıştır 
(Goody, 2009: 128). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

104 105

Kültürel mirasın korunmasına yönelik bütün girişimler, insanın yıkma-inşa etme, unut-
ma-belleği koruma arzusu arasında kaldığı paradoksal yanını gösterir. Bu çelişkiye insanlığın 
ilerleme düşüncesine ve pratiklerine bağlı kalarak devam ettirdiği rasyonel süreç ivme ka-
zandırmıştır. Boş zaman olgusuna anlam kazandıran eğlence kültürü, rasyonel hayatı kesinti-
ye uğratmasa da kendi dinamiklerinden, oluşturduğu ritüellerden beslenerek devam-değişim 
ilişkisinin ayrıntılarını sunma niteliğine sahiptir. Bu nitelik eğlenceyi, bir taraftan aşinalık 
içerdiği (geleneksel yapıya sahip olduğu) diğer taraftan değişime açık özelliklere sahip oldu-
ğu için kültürel mirasın bakiyelerinden biri olarak ön plana çıkarır.

Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren insan ve toplumun değiştiğini ifade etmek 
için de kullanılan kültürel endüstri olgusu, kültürün heterojen bir yapıya dönüşmesini arzular. 
Bu arzu, sözlü kültürün ve somut olmayan kültürel unsurların heterojen yapı içinde erimesi-
nin önünü açar. Kültürün değişim süreçlerinde kaybolma tehlikesi ile karşılaşan unsurların 
artmasıyla somut ve somut olmayan kültürel mirasın korunmasına yönelik kurumsal çabalar 
artmıştır (Oğuz, 2013: 104). Bu çabalar somut olmayan kültürel miras belleğini oluşturmaya 
yönelik her ayrıntıyı dikkatle incelemiştir. Gösteri sanatları, doğa ve evrenle ilgili bilgi ve 
uygulamalar, dille birlikte sözlü gelenekler ve anlatımlar, el sanatları geleneği, toplumsal 
uygulamalar, ritüeller ve şölenler somut olmayan kültürel miras olarak belirlenmiştir (Oğuz, 
2013: 60). Belirlenen kültürel miras alanlarından biri de oyunlardır. 

Gündelik yaşamın sınırları içinde boş zamanın kaliteli bir biçimde değerlendirilmesine 
hizmet eden oyun, insan için yaşamı eğlenceli ve yaşanabilir hale getirir. Geniş bir anlam 
alanına sahip olmakla birlikte gündelik yaşamda, geçiş dönemlerinde, eğlencelerde ya da boş 
zamanı değerlendirmede önemli bir rol üstlenen oyun; aynı zamanda edebiyatta, felsefede, 
siyasette ve sanatta da çeşitli formlarda yer almıştır. Oyunun ontolojik olarak ne olduğu hak-
kında farklı görüşler vardır.

Oyun başlangıçta dinî alan içinde miydi, din dışı alana sonradan mı taşındı, başından beri 
profan bir yapıya mı sahipti, gündelik yaşamda ve çeşitli bağlamlarda insanın yaptığı her ha-
reket ya da girdiği rol bir oyun kabul edilebilir mi gibi sorular araştırma konuları içinde yer al-
mıştır.  Bu bağlamda oyunun tanımına genel olarak bakılacak olursa oyun, “belli kuralları olan, 
yetenek ve zekâ geliştirici, iyi vakit geçirmeye yarayan bir eğlence; tiyatro ve sinemada sanat-
çının rolünü yorumlama biçimi, temsil ve piyes; müzik eşliğinde yapılan hareketler; şaşkınlık 
uyandıran hüner; hile, entrika, kumar; çevikliğe dayanan her türlü yarışma; rakibi yenmek için 
yapılan şaşırtıcı hareketler” (Çağbayır, 2016: 4514) gibi anlamlarda kullanılmaktadır. Tecrübe 
etme, tecrübeden anlam çıkarma, tecrübeye anlık değişkenlere göre yeniden biçim ve düzen 
verme pratiğini de karşılayan oyun kavramında iki yön ön plana çıkmaktadır. Oyun ya bir “ya-
rışma” ya da “bir şeyi temsil ve yansıtma”dır. Bir eylem, gösterim ya da yarış olarak yapılabilir. 
Gösterilerde ise oyunu izleyerek deneyimleyen seyirciyi eğlendirme, hayrete düşürme, hoş va-
kit geçirerek etkileme amaçlanır. Oyunda bireyin oyuncu olarak katılımı esas iken gösteride se-
yirci sürece müdahil olmayan bir gözlemci konumundadır. Seyirci doğrudan gösterim sürecine 
dâhil olmasa da “alkışlar, tepkiler ve çıkardığı seslerle” oyuncuyu veya gösteriyi yapanı olumlu 
ya da olumsuz etkileyebilir. Bu nedenle “oyun, oyuncu ve seyirci”yi bir bütün olarak düşün-
mek gerekir. Özellikle seyirlik oyunlarda seyircinin dikkati ve coşkusu doruğa çıkabilmektedir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

106 107

Böylece seyircinin gösteriyi yapanın (icracının) motivasyonunu ve icrasını (performans) önem-
li derecede etkilediği söylenebilir. Bu çalışmanın konusu olan “seyirlik oyun” (And, 2012: 30) 
ifadesi seyredilen oyunları diğerlerinden ayırmak için kullanılmaktadır. Seyirlik oyunlar “dra-
matik olan”, “dramatik olmayan” ya da  “sözlü” ve “sözsüz” olmak üzere ikiye ayrılır. Taklidin 
ön plana çıktığı “Karagöz, kukla, meddah, ortaoyunu, tuluat tiyatrosu ve köy oyunları” sözlü; 
“cambazlık, gözbağcılık, dans, güç gösterisi, akrobasi ve denge numaraları, hayvanlarla gösteri 
vb.” ise sözsüz seyirlik oyunlardır  (Boratav, 1995: 182; Düzgün, 2014: 156). 

Oyun olgusunun içerdiği anlam ve pratikleri büyük ölçüde barındıran seyirlik oyunlar; 
eğlence kültürünün, en geniş manada gündelik hayatın panoramasını sunar. Gündelik hayatı 
oluşturan kültürel dinamikleri de görünür kılar. Kültür, bir olgu ve pratik olarak biraz da 
gündelik yaşama göre yeniden üretilen ritüellerden yararlanarak yaşar. Yeni bir seyirlik oyun, 
bellekte önceden yer edinmiş bazen belleğin kendisi olan ritüellerin bir parçasına dönüşür. 
Boratav, seyirlik oyunlar ile gündelik yaşam ilişkisini 

Seyirlik oyunlar sadece eğlence vesilesi ve aracı, hayal ürünü, gelip geçici şeyler değil-
dir; onlar, toplumun günlük sorunlarından, tasalarından, kaygılarından, sevinçlerinden, 
işlerinden, üretim ve tüketim çabalarından, törelerinden, törenlerinden ayrılamaz. Bir 
kelime ile halkın yaşamıyla kaynaşmışlardır; onunla bir bütün halindedirler ve ancak 
toplumun yaşamının türlü yönleriyle bir arada incelenerek değerlendirilip yorumlana-
bilirler (1995: 224) biçiminde özetler. 

Böylece kültürel üretim; bellek, ritüel ve gündelik yaşamla ilişkilendirilebilir. Bu bağ-
lamda kültürel miras olarak gündelik yaşamda ve özel alan olan eğlence kültüründe yer alan 
sözsüz seyirlik oyunların geçmişten günümüze icra biçimindeki değişim, dönüşüm ve çeşit-
lenmesine bakmamız gerekmektedir. 

Sözsüz seyirlik oyunların kültürel kökenine kamlık-şamanlık uygulamalarında rastlanmakta-
dır. Hatta şamanlara verilen adlardan biri de “oyun”dur. Orta şamana “orta-oyun”, yüce şamana 
da “uluhan-oyun” deniliyordu. Şamanın eylemi gösteri temellidir, yani bir tiyatro gibidir. Şaman 
inandırıcılığını sağlamak için seyirciyi gerçek zaman ve mekândan koparıp kendi oluşturduğu 
dünyaya çeker. Şamanın bu gösterilerdeki icrasını Banu Ayten Akın şu şekilde ifade eder: 

Şaman, gösterisini gündüz ya da gece loş bir ışık altında yapar. Tanrılar ve ruhlarla ilişki-
ye girme esnasında sihri kullanır. Gökyüzüne yükselme, ruhların sesini taklit etme, onlar-
la pazarlığa girişme ve diyaloglar hepsi teatral atmosfer yaratılarak elde edilebilir. Ken-
dinden geçerek yaratılan coşkunluk durumu, hayvan hareketlerinden oluşan dans figürleri 
teatral öğelerdir. Davulu ve şarkısı ile eşlik ettiği ayininde o hem ozan, hem de oyuncudur. 
Öte yandan gerekli olsun ya da olmasın akrobatik hünerlerini sergilediği görülür. Bir yıla-
nı, bir ipi kaybetmek, kılıç üstünde ya da ateş üstünde yürümek, kafasına kesilmiş görün-
tüsü vermek hepsi bir vecd hali içinde ortaya çıkan büyüleyici gösterilerdir (2011: 9-10).

Sözsüz seyirlik oyunların tarihi arka planını görmemize yardımcı olan diğer kaynaklar 
arasında bulunan Türk ve İslam dünyasına ait resim ve minyatürlerden bazı oyunların çok es-
kiye dayandığı anlaşılmaktadır. Gösteri sanatları ya da sirk sanatları gibi kavramlarla da ifade 
edilen sözsüz seyirlik oyunlar; XVI. yüzyıldan XVIII. yüzyıla kadar Osmanlı şenliklerinde 
önemli bir yer edinmiştir (Sekmen ve Arık Ateş, 2016: 21). Gösteri sanatlarının şenliklerde 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

106 107

yer alması, eğlence anlayışı ve gündelik yaşam üzerinden inşa edilen kültür olgusunun prati-
ğe nasıl dönüştürüldüğü ile ilgilidir. Bu dönüşüm, toplumların kültürel tasarımlarını ritüeller 
üzerinden nasıl görünür kıldıklarını da ortaya koyar. 

Sözsüz seyirlik oyunlar, Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi-2003 
(SOKÜM) Madde – 2: Tanımlar altında “Gösteri Sanatları” içinde sınıflandırılmakta ve araş-
tırmalar bu yönde yapılmaktadır (URL-1). Bu sözleşmeye 2006 yılında taraf olduktan sonra 
Türkiye, kültürel miras araştırmaları konusunda önemli çalışmalar yapmış ve 2008 yılından 
başlamak üzere “İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî Listesi”ne 27 unsuru 
kaydettirmeyi başarmıştır. Bu bağlamda Türkiye’nin Somut Olmayan Kültürel Miras Ulusal 
Envanteri’nde güncel olarak bulunan Geleneksel Seyirlik Sanatlar ve Oyunlar aşağıdaki tab-
loda yer aldığı şekliyle kaydedilmiştir. 

Unsur Grup 
Başlık Adları

Grup Kodu Unsur Adları
Envanter 

No
İl Envanteri 
Unsur Sayısı

Geleneksel 
Seyirlik 

Sanatlar ve 
Oyunlar

1.030 Meddahlık 1.030.01 3
1.030 Karagöz 1.030.02 3
1.030 Kukla 1.030.03 2
1.030 Geleneksel Sirk Sanatları 1.030.04 7
1.030 Geleneksel Mehter 1.030.05 2
1.030 Köy Seyirlik Oyunları 1.030.06 46
1.030 Oda Oyunları ve Oyun Çıkarma Geleneği 1.030.07 6
1.030 Orta Oyunu 1.030.08 1

Toplam Unsur: 8
Toplam Kayıt 

Sayısı: 72

Tablo-1: Türkiye’nin Somut Olmayan Kültürel Miras Ulusal Envanteri, Geleneksel Seyirlik Sanatlar 
ve Oyunlar Bölümü (URL-2)

Ayrıca envanterde takvime bağlı inanış, kutlama ve gelenekler, 21 unsur ve 85 kayıt; 
geleneksel festival ve şenlikler, 5 unsur, 22 kayıt bulunmaktadır. Geleneksel seyirlik sanatlar 
ve oyunlar grubu içinde geleneksel sirk sanatları unsurları içinde yer alan 8 unsur cambaz-
hane/körmük geleneği yerel ad başlığıyla Ankara, İstanbul, Antalya, İzmir, Konya, Bursa 
ve Edirne illerinin dosyalarına kayıtlı gözükmektedir. Ancak cambazhane/körmük geleneği 
içinde yer alan oyunlara ait detaylar bu listelerde yer almamaktadır. Körmük geleneği, genel 
anlamda seyircilerin önünde icra edilen her türlü eğlendirici seyirlik oyunları kapsamaktadır.

 Klasik Türk şiiri de içinde bulunduğu toplumun kültürel değerlerini, gündelik yaşam 
içinde türlü teşbih, mecaz, hayal ve mazmunlarla birlikte yansıtmıştır. Bu bağlamda oyun 
kültürünü, pratiği olan bir kavram ya da kültürel değerlerin korunması ve aktarımı olarak 
değil; dil malzemesi ve benzetme unsuru olarak ele aldığı görüşü klasik Türk şiirine bütüncül 
bir yaklaşım değildir. Böylece klasik Türk şiirinin inşa ettiği söylemin, bir kültürel miras ola-
rak sözsüz seyirlik oyunların icra ve bağlamlarını geçmişten günümüze yansıttığı, bu kültürel 
mirasın yeniden canlandırılması (revitalization), aktarımı, korunması ve belgelenmesine kat-
kı sağladığı söylenebilir. Şiirlerde; sosyal hayatın bir parçası olan eğlence kültürünün görünür 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

108 109

kılındığı seyirlik oyunlara çok sayıda gönderme yapılmıştır. Şenliklerin anlatıldığı müstakil 
eserlerin1 dışında şairler, divanlarında eğlence kültürüne ait kavramları kendi iç dünyalarını 
yansıtmak için şiirlerinin temel unsuru haline de getirmişlerdir. Aslına bakılırsa divan şairleri 
kendi duygu, düşünce ve hayallerini somutlaştırmak için seyirlik oyunlara başvurmuşlar-
dır. Bununla birlikte dönemin eğlence ritüellerinin nasıl icra edildiğini tasvir etmişlerdir. Bu 
çalışmada; şairlerin şiir malzemesi haline getirdiği sözsüz seyirlik oyunların onların hangi 
duygularına tercüman olduğunun yanı sıra, şiirlerde bu oyunların kimi özelliklerine ve oyun-
cuların (icracıların) icra biçimlerine dair bilgiler de ortaya konulacaktır. Çalışmada oyunlara 
dair örneklerin seçiminde 13. yüzyıldan 19. yüzyıla kadar öne çıkan divan ve mesneviler ta-
ranmış, ayrıca “Tarih ve Edebiyat Metinleri Bağlamlı Dizin ve İşlevsel Sözlüğü”nden (Leh-
çediz) yararlanılmıştır. Bu noktada oyunların icrasına dair bilgiler barındıran başlıca beyitler 
belirlenmiş ve konu genel bir çerçevede ele alınmaya çalışılmıştır. 

Bu çalışmanın amacı; oyun-sanat ilişkisine kültürel miras ve gelenek çerçevesinden 
bakmak ve klasik şiirin kültürel mirasın sürdürülebilirliğini sağlayan yönüne ışık tutmaktır. 
Çalışmada, tanık beyitlerle cambazlık, gözbağcılık, dans, güç gösterisi,  akrobasi ve denge 
gösterisi, hayvanlarla icra edilen oyunlar gibi gösterim sanatlarının gündelik yaşamın yansı-
tılması bağlamında nasıl ele alındığı üzerinde durulacaktır.

Klasik Türk şiirinde sözsüz seyirlik oyunlar
A.	 Âteşbâzlık
Ateşle gösteri yapan veya şenliklerde donanma fişeklerini hazırlayan kişilere âteşbâz 

denilmektedir. Fişek hazırlayanlara fişekbâz adı da verilir. Fişekler tek başına yapılıp kulla-
nıldığı gibi bir gösteri haline getirilip bazı dekorlara, insan, hayvan vb. tasvirlerine bağlanıp 
fırlatılırdı. Mesela kale ve kule tasvirlerine yerleştirilen fişekler, hurma ağacı şeklinde bir tas-
vir ve etrafına bağlanmış fişekler, gemilere ve çektirilere yerleştirilmiş fişekler, gözlerinden, 
kafalarından, burun ve kulaklarından fişekler fırlayan yedi başlı ejderhalar, ayı, eşek ve kuş 
gibi canlı hayvanlara bağlanan fişekler, tiryaki denilen yarı sarhoş insanlara bağlanan fişekler 
vardır. Fişekler çıkardıkları sese ve şekle göre isimlendirilmiştir. Kaynaklarda 70 civarı fişek 
ismine rastlanılmaktadır (Arslan, 1990: 342-343). Eğlence meclislerinin vazgeçilmezi olan 
âteşbâzlar tarafından hazırlanan bu türden çalışmalara “ateş işi” denilmektedir. Metinlerden 
anlaşıldığına göre günümüzdekileri aratmayacak derecede renkli ve zengin gösteriler yapıl-
maktadır (Şentürk, 2017: 409).

Osmanlı toplumunda bayramlarda, mesire yerlerinde düzenlenen eğlencelerde ve bil-
hassa donanma şenliklerinde âteşbâzların izleyicilerin ilgisini çektiği bilinmektedir. Evliya 
Çelebi XVII. yüzyıldaki eğlencelerde âteşbâz ve fişekçilerin gösterilerini “havaî fişekçiler 
esnafı” başlığı altında uzun uzun anlatmaktadır (Kahraman, 2006: 565-566).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

108 109

Fotoğraf 1: Havaî fişek gösterileri (And, 1982: 49)

Âteşbâzların hazırladığı içinden rengârenk fişeklerin çıktığı “dahme” diye bir dolap vardır. 
Bu fişeklerin “gül-efşân (gül saçan), mâhtâb (ay ışığı), âsumânî (göğe ait, mavi)”, nergis, gül-
rîz, fevvâre, serçek gibi çeşitleri bulunur. Bu kelimeler şiirlerde her iki anlamını çağrıştıracak 
şekilde yer alır. Patlayınca gül renkli ve şekilli alevler saçan fişeklere gül-efşân, ay gibi par-
layan donanma fişeklerine ise mâhtâb denir (Onay, 1993: 129). Mâhtâb, günümüzde maytap 
şeklinde kullanılmaya devam etmektedir.  Bâkî, bir âteşbâzın gül-efşân gösterisinden hareketle 
Oldı sahn-ı bâgda peydâ gül-efşânlar yine/Hâsılı döndi çemen bezminde âteş-bâze gül (Küçük, 
1994: 208) beytinde, bağdaki güllerin görüntüsünü tasvir eder. Şairler, aşk ateşi ve gökyüzüne 
yükselen ahlarını bir âteşbâzın gösterisine benzetirler. Necâtî, her gece gökyüzüne âsumânî 
fişek atan bir âteşbâz olduğunu söyler (Tarlan, 1992: 358). Âşıkların aşk ateşi gökyüzünü bir ay 
gibi aydınlatır, ayrıca onların ahları semayı masmavi kılar. Bu durumu Za’îfî, yine bir âteşbâzın 
mâhtâb ve âsumânî fişek gösterisi üzerinden tasvir eder (Akarsu, 1990: 161). Bağdatlı Rûhî 
âşıkların çilesini, âteşbâzların gösterilerde yanan kılıçlar kullanması ve bu alevli kılıçları ağız-
larına sokmaları üzerinden vurgular (Buyruk, 2015: 88). Bâkî, âteşbâzın ağzından ateşler çıka-
rıp etrafa yaymasını, rüzgârın gül yapraklarını dağıtması üzerinden tasvir eder (Küçük, 1994: 
17). Yahyâ Beğ, yapılan gösterilerin gece karanlığını aydınlatması ve geceyi gündüze çevirme-
sini, keskin bir ok gibi göğe yükselen fişeklerin çıkardığı kıvılcımların yağmur gibi yere inme-
sini tasvir eder (Şentürk, 2017: 409). Âteşbâzların koltuk altlarına yerleştirdiği bir düzeneğe 
neft (petrol) koyduklarını Şemsî’nin, kırlangıcı kervan yolunda bir âteşbâza benzettiği beytin-
den öğreniriz: Koltug altından ki neft-endâzdur/Kârbân yolında âteş-bâzdur (Kaplan, 2003: 
796).  Âteşbâzların su üzerinde gösteri yaptığını Rumelili Za’îfî, “Ayrılık hasretiyle ağladıkça 
gözlerimden ateş çıkar; sanki âteşbâz göz, suda ateş yakar” anlamındaki beytinde ifade eder: 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

110 111

Agladukça fürkatünde gözlerümden od çıkar/Âteş ışını yakar san suda âteş-bâz göz (Akarsu, 
1990: 116). Ateşle ilgili gösteriler, yangınları önlemek için su üzerinde veya deniz kenarında 
yapılmaktadır. Dürrî gösterilerin denizde yapıldığını şu şekilde ifade eder: Geh tüfeng ü tûp 
atup deryâya âteşbâzlar/Geh çıkup evc-i hevâya her fişekden bin şerer (Vural, 2020: 202 ).

Âteşbâzların eğlence kültürü içerisinde heyecan yaratan, tehlikeli ve seyircide heyecan 
uyandıran gösterileri klasik şiirde ateş kültü üzerine inşa edilen mazmun dünyasının bir par-
çası ve teşbih sanatının önemli unsurlarından biri olarak kullanılmıştır.

B. Cambazlık
Günümüzde ip üzerinde yürüyerek gösteri yapan kişiler için kullanılan cambaz sözcüğü, 

eskiden cânbâz şeklinde “canı ile oynayan” manasında türlü tehlikeli hünerler sergileyenleri 
tanımlamak için kullanılmıştır. Sadece ip üzerinde değil yerde; kılıç, hançer, çember vb. alet-
ler kullanarak tehlikeli gösteriler yapanlar ile direklere, dikili taşlara tırmananlara da cambaz 
denmiştir. İp cambazları için genellikle rismânbâz, resenbâz sözcükleri kullanılır. Cambazlar ip 
üzerinde yürüyen ve ipte gösteri yapanlar (rismânbâz, resenbâz), bir direk veya sütuna tırma-
narak gösteri yapanlar, ayaklarına ağaçlar takıp bunlarla yürüyerek gösteri yapanlar (Paçlebâz) 
olmak üzere üç bölümde sınıflandırılabilir. Cambazların yaptığı başlıca gösteriler şunlardır: ip 
üzerinde yürüme, ip üzerinde bağdaş kurma, ayağında bıçak veya hançerle ipte yürüme, sırtına 
insan veya hayvan alarak ipte yürüme, nalınla ipte yürüme, ip üzerine kazan koyup içine girme, 
ip üstünde kayık yürütme, ip üstünde koyun kesip kebap yapma, saçlarından ipe asılma, ipte 
beşikle sallanma, ipte tavla oynama,  dikili taşlara veya yağlı direklere tırmanma, ayaklarına 
uzun ağaçlar takarak yürüme (Arslan, 1990: 283; Özkan, 2005: 123; And, 1982: 139).

Fotoğraf 2: Cambazların gösterileri (And, 1982: 74)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

110 111

Düğünlerde ve çeşitli eğlencelerde seyircileri en çok etkileyen oyunlardan olan cambaz-
lığa dair klasik şiirdeki ilk örneklere 15. yüzyıl divanlarında rastlanmaktadır. Ayrıca cam-
bazlık yapan şairler de mevcuttur. Sehî Bey’in Heşt-Bihişt’inde Zencîrî, Fehmî ve Süvârî 
mahlaslı şairler cambazlıklarıyla anılmaktadır (İpekten ve Kut, 2017: 132, 157).  

Fakîrî, cambazlığın eğlence kültüründe yaygın bir müessese olarak kabul gördüğünü 
kanıtlayan mısralarında, canlarını tehlikeye atan bu cambazların ellerinde urganları ile şehir 
şehir dolaşıp gösteri yaptıklarını söyler: Nedür bilür misin âlemde cân-bâz/Ki her birisi baş 
u câna kalmaz//Çözüp dilberleri kâküllerini/Gül üstine salup sünbüllerini//Uyup her asıla-
cakla yüriye/Şehirden şehre urganın süriye (Gök, 2019: 368). Şeyhülislam Yahyâ, “Ey mah 
(sevgili), gönlüm zülfünde gamzen ile eğlenir, (sanki) cambaz gibi ip üzerinde kılıç ile oy-
nar” anlamındaki beytinde cambazların ip üzerinde kılıçla gösteri yaptıklarını belirtir: Zül-
fünde gönül gamzen ile eglenür ey mâh/Cân-bâz gibi tîg ile oynar resen üzre (Kavruk, 2022: 
334). Kılıçla birlikte bu gösterilerde ayrıca hançer ve çemberin kullanıldığını, gönlünü bir 
cambaza benzeten Karamanlı Aynî, zülf-çember ve müjgân-hançer benzetmesinden hareket-
le ifade eder. Şair beyitte, çevresine hançerler yerleştirilmiş çemberlerin ortasından atlayan 
bir cambaz tasviri yapar: Oynar dil-i Aynî senün zülfünle müjgânunda dost/Çenberlerinden 
atılur cân-bâz olupdur hançere (Mermer, 2020: 548). Yerleştirilen bu hançerler çemberin iç 
kısmını darlaştırmakta ve gösteriyi daha da zorlaştırmaktadır. Cambazların vücudunun esnek 
olduğu ve geriye doğru eğilip kendilerini bir çember haline getirebildiklerini Tâcîzâde Cafer 
Çelebi, “Dostun misk kokulu kakülü, kıvrılıp çember oldu; sanki o, güzellik hengamesinde 
(eğlencesinde) bir cambazdır” anlamındaki beytinde tasvir eder: Gûyiyâ hengâme-i hüsn içre 
bir cânbâzdur/Kim eğilüp oldı çenber kâkül-i müşkîn-i dost (Erünsal, 2018: 160). Yüksek 
bir yere iple asılı bulunan çemberler üzerinde türlü oyunlar sergileyen cambazlara “mevzûn-
bâz” da denilmektedir. Bunlar çemberlerden düz bir şekilde atlamazlar genellikle takla atar-
lar ya da kendi etrafında dönerek geçerler (Şentürk, 2017: 499-500).

Manzumelerde kimi zaman cambazlığa klasik şiirin mazmun odaklı penceresinden ba-
kılmış ve tenasüp sanatı bağlamında cambazla ilgili hayallerde çember, kılıç, ip, hançer gibi 
kelimeler beraber zikredilmiştir. Cambazın gösteri yaparken kullandığı araçlarla sevgilinin 
saç, kaş ve kirpik gibi güzellik unsurları arasında ilgi kurulmuştur. Bu güzellik unsurları 
yaralayıcı ve öldürücü özellikleriyle ön plana çıkar. Âşık canı pahasına da olsa aşkından 
vazgeçmez. Bu yüzden o, canını hiçe sayması bakımından bir cambaz gibi düşünülür. Ru-
melili Za’îfî, “cân-bâzlar” redifli gazelinde âşığı temele alarak (Akarsu, 1990: 93-94), Zâtî 
de yek-âhenk bir gazelinde sevgiliyi cambaza benzeterek ve cambazlığa dair malzemelere 
göndermelerle bunu ifade eder (Çavuşoğlu ve Tanyeri, 1997: 338-339). Cambaz; âşık ve 
sevgili başta olmak üzere şiirlerde felek, dünya, âh, güneş, hayal, hilal ve gönül gibi kavram-
lara benzetilir. Cambaza dair benzetme ve hayallerde âşıkların gönlünün sevgilinin saçlarına 
bağlanmaları ön plana çıkmaktadır. Nef’î, cambazların gösterilerde takla attıklarını ve ip 
üzerinde dönüp durduklarını (Akkuş, 2018: 277), Ahmed Paşa, âşığın girye ve âhı ile yağmur 
ve rüzgâr arasında bir ilgi kurup yağmurlu, rüzgârlı bir ortamda cambazın gösteri yapama-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

112 113

yacağını vurgular (Tarlan, 1992: 174). Cambazların ip üzerinde yürürken gösterilerini daha 
etkileyici kılmak için ayaklarına hançer, kılıç gibi kesici aletler taktıklarını Gelibolulu Mus-
tafa Âlî’nin, feleği ayaklarına kılıç bağlamış bir cambaza, ahının dumanını da bu cambazın 
üzerinde yürüdüğü ipe benzettiği şu beytinden anlıyoruz: Rîsmânı dûd-ı âhumdur degül yir 
yir şihâb/Baglamış pâyına cân-bâz-ı felek şemşîrler (Aksoyak, 2018: 697). Tâcîzâde Cafer 
Çelebi, bazı gösterilerde cambazın ayağına yağ sürdüğünü (Erünsal, 2018: 229); Hayretî, 
zenberek denilen yaylı sistemle cambazın kendisini uzağa fırlattığını (Musluoğlu, 2022: 
466); Seyyid Vehbî, cambazların gösterilerde bir ipten diğerine atladıklarını (Dikmen, 1991: 
638) belirtir. Yine Heşt-Behişt’te, iki cambazın karşılıklı gösteri yaptığı ifade edilir (İpekten 
vd. 2017: 157).

Klasik şiirde cambazlara dair sunulan bu ayrıntılar, cambaz gösterilerinin bir ritüel ola-
rak gündelik hayat içinde edindiği yerin tarihselliğine de işaret etmektedir. Klasik Türk şi-
irinde cambazlığın, büyük ölçüde benzetme unsuru olarak kullanıldığı, mazmun dünyasını 
tamamlayan bir görüntü biçiminde değerlendirildiği görülür. Bununla birlikte benzetme un-
surlarını oluşturan ayrıntıların pek çoğu cambazlık ritüellerini tasvir eder.

C. Dans: köçek, çengî, rakkâs ve kâsebâz 
Klasik Türk şiirine yansıyan önemli dansçılar; köçek, çengî, rakkâs ve kâsebâz gibi gös-

teri sanatçılarıdır. Köçek, gösterilerde kadın kılığına girerek dans eden erkek demektir ve 
günümüzde de bu gelenek bazı yörelerde yaşatılmaktadır. Kadınsı tavırlı ve uzun saçlı olan 
bu genç erkekler müzik eşliğinde dans ederler. Çengî tabiri ise çeng çalan sâzende, oyuncu 
kadın veya rakkâseler için kullanılır. Danslarda el, kol, ayak hareketleri ve dönme figürleri 
öne çıkmaktadır. Ortada dönen çengîler göbek atıp topuk çarparlar, vücutlarını titretirler, 
geriye doğru yatarak parlak tenlerini ve göğüslerini tüm çıplaklığıyla gösterirlerdi (Arslan, 
1990:313-314). 

Dansçılara gösterilerinde çalgıcıların yanında curcunabâzlar ve soytarılar da eşlik etmek-
tedir. Curcunabâzlar, muziplikleriyle insanları coştururlar. Ayrıca köçek ve curcunabâzlar 
dansın yanında taklitli oyunlar da ortaya koyarlar (Çobanoğlu 2018: 67). İbrahim Tırsî, her 
curcunaya sazende, tef çalan ve maskaranın lazım olduğunu söyler: Sâzende vü def-zen sana 
yardah ki gerekdür/Hep curcunaya lâzım olan kaşmeri toldur (Yılmaz, 2017: 75)2. Meydan-
da dans eden rakkâsenin tavırları veya çengîn sesi insanları kendine hayran eder. Seyirciler 
de coşup oynamaya başlar. Bâkî, “Aşk meclisinde; Zühre çengî, güneş deffâftır (tef çalan), 
küçücük nesneler, ne yapsın raks etmesin mi?” diyerek bu duruma gönderme yapar: Meclis-i 
ʿaşkunda çengî Zühre deffâf âfitâb/N’eylesün raks itmesün mi zerre-i nâçîzler (Küçük, 1994: 
112). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

112 113

Fotoğraf 3: Çengîlerin gösterileri (And, 1959: 69)

Sazlı sözlü bu tür eğlencelerin genellikle gece yapılmasından dolayı çengî ve köçeğe dair 
anlatımlarda felek, ay, güneş ve Zühre gibi kavramlara göndermeler yer alır. Bilindiği gibi 
felekler döner ve bu özelliğinden dolayı da âşıklar feleği bir rakkâsa benzetirler. Nev’î, “bazı 
felekler çengî, bazısı rakkâstır; zamane baştan başa perdesâz oldu” diyerek bunu ifade eder: 
Felekler kimi çengî kimi rakkâs/Zamâne perde-sâz oldı ser-â-ser (Tulum ve Tanyeri, 1997: 
66). Müzik veya eğlenceyi temsil eden Venüs gezegeni (Zühre), Doğu minyatürlerinde elinde 
çeng (saz) tutan bir kadın şeklinde tasvir edilir (Şentürk, 2017: 512). Manzumelerde genellik-
le Zühre çalgıcı ya da dans eden genç bir kız veya kadın olarak karşımıza çıkar. Çengî zühre, 
al etek giyip yücelerde hükmünce oyunlar sergiler: Şafak sanma giyinmiş al eteklik çengî-i 
Nâhîd/Oyunlar gösterir devr-i kamer hükmünce bâlâda (Dikmen, 1991: 50). Ayrıca mecliste 
elden ele dolaşan kadehler de insanları bir dansçı gibi mest eder. 

Seyyid Vehbî aşağıdaki beyitlerinde; çengîlerin meydanda zurna, def ve dümbelek eşliğinde 
ellerinde çârpâre3 ile hem söyleyip hem oynadığı, el ve ayaklarıyla cilveli hareketler yaptıkları 
ve şallarıyla hünerler sergilediklerini tasvir eder: Çehâr-pâre-i rakkâs çık çık eyleyicek/Çıkardı 
nice oyun çengîyân-ı şevk-îcâd//Hurûş-ı velvele-i def ü deblek ü surnâ/Olurdı gulgule-endâz 
tâk-ı Seb’-i şidâd//İderdi el ile sad mâh-pâre bir kavlden/Ayag usûli ile cilve-i kıyâmet-zâd//
Göreydi anı ‘asâsın çehâr-pâre idüp/Virürdi şâl oyunına ridâsını zühhâd (Dikmen, 1991: 58).

Köçeklerin giyimleri hakkında Metin And şu bilgiyi verir: “ Sırma işlemeli saçaklı ipek 
kumaştan bir fistan; toka, süslü ipek kumaşla altın suyuna batırılmış kemer; sırtında ipek, 
sıçandişi işlenmiş gömlek, onun üzerine som sırma ile işlenmiş kadife veya al çuhadan dil-
me, başlarında da hasır fes üzerine ipek ve kıyıları sırma ile süslenmiş çevre giyerler” (And, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

114

1985: 209)4. Aynı şekilde şair Hamîd, köçeklerin telli pullu parlak elbiseler giyip meydanda 
fır fır döndüklerini belirtir: Telli pullu bir köçek par par yanar fır fır döner/Sürme gîsû süre-
rek par par yanar fır fır döner (Hamîd, g.126/1).

Şiirlerde bazı köçek isimlerine rastlanmaktadır (Hocaoğlu Alagöz, 2022: 235-237). Köçek 
kelimesi ayrıca genç derviş; ocağa yeni girmiş yeniçeriyi ifade etmek için de kullanılır. Bundan 
dolayı bu kelimenin geçtiği her beytin sadece dans ve gösteri bağlamında değerlendirilmesi ya-
nıltıcı olabilir. Fakîrî, Risâle’sinde dünya tekkesinin çerağı dediği köçeklerin, dervişlerin yanın-
da zamanla olgunlaşıp ehl-i hal olduklarını vurgular: Cihânun tekyegâhında köçekler/Şulardur 
kim baba yanını bekler//Niyâz itdükçe ehl-i hâl olurlar/Bu miskînlik-ile abdâl olurlar//Olardur 
tekye-i dehrün çerâgı/Baba postıdur anlarun yatagı (Gök, 2019: .359)

Kâsebâz, kâseleri parmaklarının ya da deyneklerin ucunda çevirerek dans eden beceri oyun-
cusudur (Nutku, 1983: 225). Zâtî “döner” redifli gazelinde bir halka şeklinde sıralanmış, hem 
kendileri dönen hem de ellerindeki çubuklarla kâseleri döndüren sanatçıların yaptığı gösteriyi 
ana hatlarıyla tasvir eder: Kâsebâzlar, tefçilerin eşliğinde bir eğlence meclisinde çubukların üze-
rine yerleştirdikleri nakışlı çini kâseleri döndürürler. Kâsebâz bir eliyle ucuna kâse yerleştirilmiş 
çubuğu tutarken diğer eliyle de kâseye vurarak onun devamlı dönmesini sağlar. Ayrıca kâseleri 
döndüren bu göstericiler, bir daire şeklinde sıralanmışlar ve kendileri de dönüp durmaktadır. Bu 
şekilde kâseler birbiri üstüne dönüp durur. Gösterinin sonunda -bazıları bahşiş vermeden kaçıp 
gitse de- seyircilerin çoğu bu sanatçılara bahşiş verir, üzerlerine para saçar. Bu bahşişler saye-
sinde kâsebâzlar hayatlarını idame ettirirler:“Yine hengâmede bir kâse-i nakkâşî döner/Yine bir 
Çîn harâcın getürür kâşî döner//Def tutar da’ireden mihr ile meh çarha girüp/Kâsenün şevk ile 
pür olup içi taşı döner...// Kâseler bir birinün üstine dönse nola kim/Çarhaya girse kişi üstine 
yoldaşı döner...//Nice döndürmeyeyin kâseyi billahi bana/Akçesi vü pulı vü etmegi vü aşı döner//
Beni seyr eyler iken akçe adın işidicek/Yönini anaruya ma‘reke kallaşı döner...//Akçe yagmur 
gibi hengâmeye yagmayıcağız/Kâse-bâzun dahi seyl-âba gözi yaşı döner”( Tarlan, 1967: 333). 

Şiirlerde kâsebâz, genellikle felek, rüzgâr, âşık, gül, karanfil, nergis, lale ve sevgiliye 
benzetilmiştir (Hocaoğlu Alagöz, 2021: 21-56). Ayrıca, XVI. yüzyıl şairlerinden Nev’î’nin 
kâsebaz redifli gazeli ile Gedizli Kabûlî’nin buna bir naziresi vardır.  Nev’î manzumede 
sevgiliyi bir kâsebâza benzeterek sevgilinin güzelliği ve âşıklara tavrı ile kâsebâzın hünerleri 
arasında bir ilgi kurar (Tulum ve Tanyeri, 1997: 331).

Temeli din ve büyüyle ilgili tören ve geleneklere dayanan dans ve dansçıların sergilediği 
gösteriler, Osmanlı toplumunda büyük ölçüde gece eğlencelerinin bir parçasıdır. Klasik şiir, 
dansçıları ve dans figürlerini tasvirî olarak ele almış,  felek, sevgili, rüzgâr gibi bazı mazmun-
ları dans figürlerinin çağrışımlarından yola çıkarak dansçılarla ilişkilendirmiştir.   

Ç. Gözbağcılık
Gözbağcı, el çabukluğu ve ustalıkla gerçekte olmayan bir şeyi oluyor gibi gösteren sa-

natçıdır (Nutku, 1983: 221). Gözbağcılık gösteren sanatçıya “şubedebâz” da denir. İbrahim 
Tırsî, “Ben mektepte gözbağcılık, hokkabâzlık yaparak Rifâiler gibi ağzımda akkor çiğne-
dim” diyerek Rifâilik göndermesi üzerinden gözbağcılık ve hokkabâzlığı tasvir eder: Mek-
tebde göz bagcılık hokka-bâzlık iderek/Ben Rifâ‘îler gibi ağzumda ahger çiğnedüm (Yılmaz, 
2017: 150). Rifâilerin zikir meclislerinde “burhan” denilen bazı kerametler vardır. Zikri yö-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

115

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin

neten derviş, şiş, tığ, kılıç gibi aletleri zikir yapan dervişlerin vücudunun değişik yerlerine 
saplar. Dervişler vücutlarına saplanmış bu aletleri tutarak zikre devam ederler. Ayrıca derviş 
yassı kaşık şeklindeki “gül” adı verilen ateşte kor haline getirilmiş demir parçasını yalar ya 
da dervişlerin çıplak vücutlarına temas ettirir. Bu zikirlerde, zehir içme, ateşe girme, ağızda 
cam parçaları çiğneme, vahşi hayvanlarla oynama gibi uygulamalara da rastlanır (Tahralı, 
2008: 101). Görüldüğü gibi beyitte yer alan bir kelimeyle gözbağcılık bütün yönleriyle tas-
vir edilmiş olur.  Gözbağcılar kullandıkları malzeme ve yaptıkları gösteriye göre hokkabâz, 
mührebâz, tasbâz gibi isimler almışlardır. 

Hokkabâz, el çabukluğu ile birtakım şaşırtıcı numaralar yapan sanatçıdır. Ayrıca onlar 
çeşitli nesneleri arka arkaya dengeli bir biçimde, doğru zamanlama ile hiç düşürmeden atıp 
tutarak ya da çevirerek gösteriler yaparlar (Nutku, 1983: 224). Hokka oyununda ters çevril-
miş üç kap ve küçük bir top kullanılırdı. Bu oyun iki şekilde sergilenirdi. Birincisi içinin boş 
olduğu gösterilen hokkadan topun çıkması, ikincisi ise seyircilerin içine top konulduğunu 
sandıkları hokkanın boş çıkmasıdır. Hokkabâzlar mendille eşyayı kaybetmek, paraları yok 
edip değiştirmek, boş tastan su dökmek, entarisinden sepetler dolusu sahanlar çıkarmak, bi-
rine bir emanet verip onu bir başkasında bulmak, havanda bir yüzüğü parçalayıp tekrar eski 
haline getirmek, ağzına ateş almak, eli ayağı bağlı girdiği çuvaldan bir tepsi yemek çıkarmak 
gibi gösteriler yaparlardı. Bu oyunlar hokkaların, topların sayısı veya boyutu değiştirilip to-
pun dışında başka nesneler kullanılarak daha da geliştirilmiştir. Top veya yumurta gibi yu-
varlak nesnelerle oyun yapanlara, mührebâz, beyzâbaz, yumurtabâz, yuvarlakbâz gibi adlar 
verilmiştir (And, 1959: 97). 

Fotoğraf 4: Hokkabaz gösterisi (And, 1959: 99)



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

116 117

Hokkabâzların kesenin içerisindeki yumurtaları el çabukluğuyla yok ettiğini Bâkî’nin, 
“Bugün lale, bağ meclisinde, bir hokkabâz gibi kâse içerisinde çiy tanelerini yok etti” anlamın-
daki şu beytinden anlıyoruz: Bir kîse içre lâle bu gün bezm-i bâğda/Gayb itdi jâle beyzâların 
hokka-bâzvâr (Küçük, 1994: 133). Tâcîzâde Cafer Çelebi, “Nergis, hokkabâz olup bazen kese-
den yumurta çıkarır, bazen de kâğıt içinde muza’fer (safranlı pilav) pişirir” anlamındaki bey-
tinde, hokkabâzların kâğıt içerisinde pilav pişirip seyircilere gösterdiğini söyler: Kîseden geh 
çıkarur beyza olup şu’bede-bâz/Kagıd içre bişürür gâh muza’fer nergis (Erünsal, 2018: 144).

Hokkabâzlıkta çeşitli nesneleri arka arkaya dengeli bir biçimde, hiç düşürmeden atıp tutmak 
veya çevirmek önemlidir. Gökyüzünde ay ve güneşin düzgün bir şekilde durup dönmesinden ha-
reketle felek bir hokkabâza benzetilir.  Revânî, “Dünyanın oyununa bakmayın aldanırsınız. Ay ve 
gün mühre (top), felek bir hokkabâz olmuş” diyerek buna gönderme yapar: Aldanursız bakmanuz 
bâzîçesine âlemün/Mühreler olmışdur ay ü gün felek bir hokka-bâz (Avşar, 2017: 264). Hâfız Ah-
med Paşa, hokkabâzların darılarla da gösteri yaptığını (Açıkgöz, 2017:112); Tâcizâde Ca’fer Çele-
bi, gösteriye başlamadan önce yere bir örtü serilip hazırlık yapıldığını belirtir (Erünsal, 2018: 304). 

Şiirlerde hokkabâz; sevgili, la’l, felek, ay, güneş, rüzgâr, gamze, nergis, lale ve âşığın âhına 
benzetilir (Hocağoğlu Alagöz, 2022: 188-194). Hokkabâz ve sihir söz konusu olduğunda ge-
nellikle sevgilinin ağzı ve dudakları üzerinde durulur. Hamdî, hokkabâzların yaptığı gösterinin 
etkileyiciliğini sevgilinin ağzından çıkan sözlerle kıyaslar (Özyıldırım, 1999: 35). Mevlana Eş-
ref, hokkabâzların ipleri bir yılan gibi gösterdiği (Pehlivan, 2001: 45); Ahmed Paşa, gösteriler-
de yüzük ve mühür kullanıldığı (Tarlan, 1992: 126); Nev’î, ağızlarından ateşler çıkardıklarını 
söyler (Tulum ve Tanyeri, 1997: 88). Emrî ise rüzgârı bir hokkabâza, goncayı kırmızı hokkaya 
ve çiy tanelerini gümüş toplara benzetir ve rüzgârın çiçekleri ve çiy tanelerini hızlı şekilde 
oynatıp savurması ile hokkabâzların, önünde bir kutu ve çeşitli renklerde top vb. araçlarla yap-
tıkları gösteriler arasında bir ilgi kurar: Gonca la‘lîn hokka sîmîn mührelerdir jâleler/Oynadur 
gül meclisinde hokkabâz olmış sabâ (Saraç, 2017:18). Azmîzâde Hâletî, hokkabâzların su ve 
hava kabarcıklarıyla (Kaya, 2017: 277); Edirneli Şevkî, su ve ateşle (g.176/6); Bağdatlı Rûhî de 
akreple gösteriler yaptıklarından bahseder (Canım ve Durmuş, 2018: 313).

Türk seyirlik oyunlarında yuvarlak taşlarla göz bağcılık ve el çabukluğu gösteren beceri 
sanatçısına ise mührebâz denir (Nutku, 1983:227). Bosnalı Sâbit mührebâzın bir topu kay-
bedip yerine onlarca top çıkarmasını, güneşin batıp yıldızların çıkması üzerinden “Mührebâz 
felek, güneş topunu gizleyip hokkasından binlerce beyaz yumurta (ışık, yıldız) çıkardı” di-
yerek tasvir eder: Nihân itdükde tob-ı âfitâbı mühre-bâz-ı çarh/Çıkardı hokkasından sad-
hezârân beyze-i beyzâ (Aydın, 2019: 1456). Mührebâza dair anlatımlarda gece, karga, felek 
vb. siyah çağrışımların ön plana çıkmasının sebeplerinden biri de onun siyah bir örtü üzerinde 
gösteri yapmasıdır. Zaten felek kara bir çarşaf, gök cisimleri de bunun üzerindeki mührelere 
benzetilir. Hüsrev ü Şîrîn’de, Şîrîn, bir bahane ile Ermen’den kaçar ve yedi gün at sırtında hiç 
durmadan yol alır. Takatsiz kalan Şîrîn’in dinlendiği gece tasvir edilirken mührebâz feleğin 
sandığını açıp kara bir sofra üzerine mühreleri (boncuk) dağıttığı ve sipihre eğlence sundu-
ğundan bahsedilir: Yidinci gün ki çerhün hokka-bâzı/Açup sandugını keşf itdi râzı//Kara nat’ 
üstine tagıtdı mühre/Meger hengâme arz eyler sipihre (Timurtaş, 1980: 60).  

Tâsbâz ise geniş entarisinin altına sakladığı boş ya da yemek dolu tasları çıkararak el 
çabukluğu ve gözbağcılık yapan beceri sanatçısıdır (Nutku, 1983:232). Genellikle derviş 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

116 117

kılıklı kişiler tarafından yapılmaktadır. Tasbâzlar hırkalarının altından çeşitli taslar, kap ka-
cak, güvercin ve çocuklar çıkarırlardı. Tâsların içi genelde yemek dolu olmaktadır (Arslan, 
1990:288). 

Şiirlerde felek, gökyüzü ve âşığın tâsbâza benzetildiği görülür. Tâsbâzların bol ve uzun 
bir elbise giyip bunun içindeki bölmelere koydukları taslarla türlü gösteriler yapmalarını 
Fehîm-i Kadîm, “Sırlara vakıf olan gönül, bir tâsbâz gibi hırka içinde çıplak kaldı” şeklinde 
şu beytinde ifade eder: Kaldı bir hırka içre uryân-ten/Tâs-bâzâne cân-ı âgâhı (Üzgör, 1991: 
284) Bu ifadelerden tâsbâzın gösterisinde hırka ve tasın dışında başka bir eşya kullanmadığı 
anlaşılmaktadır. Lamiî, feleği bir tâsbâza benzettiği Bursa Şehrengîzi’nde ağaçların da felek 
gibi tâsbâz olduğunu, eteklerinin altında ışığı gizlediklerini söyler: Felekveş tâs-bâz olmagın 
eşcâr/Kılurlar zîr-i dâmen setr-i envâr (İsen ve Burmaoğlu, 2011:100).  Nâ’ilî, güneşi  tasa, 
feleği de bir tâsbâza benzeterek “Ey felek bundan sonra güneş tâsını çıkarma, gönül ehli se-
nin gibi bir tâsbâza bakmaz” diyerek, gönül erbabının dünyaya meyletmeyeceği ve dünyanın 
oyunlarına kanmayacağını tâsbâzın gösterisi üzerinden vurgular: Çıkarma tâs-ı ser-i mihri ey 
felek min ba’d/Dil ehli sencileyin tâsbâza bakmazlar (İpekten, 2019: 316).

D. Güç gösterisi ve denge sanatları
Güç ve denge oyuncuları arasında şîşebâz, zûrbâz, perendebâz ve şemşîrbâzlar öne çık-

maktadır. Seyirlik oyunlarda şişeleri dengede tutarak çeşitli beceriler sergileyen oyunculara 
şîşebâz denilmektedir (Nutku, 1983: 232). Şîşebâzlar genelde bir testinin üzerine haç şeklin-
de tahtadan kolları olan bir alet koyuyorlar, bunun kollarına şişe ve çiçekleri diziyorlar, şişe-
lerin üzerine bir tepsi ve tepsinin üzerine üç büyük şişe daha koyup testiyi başlarının üzerine 
alıp dans ediyorlardı (And, 1959: 136). 

Fotoğraf 5: Denge gösterileri ve şîşebâz (And, 1959: 108)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

118 119

Şiirlerde sevgili, âşık ve felek şîşebâza benzetilir. Şîşebâz söz konusu olduğunda saki 
ve kadehe dair anlatımlar ön plana çıkar. İçki meclisinde kadehlerin elden ele dolaşması bir 
şîşebâzın yaptığı gösteriye benzer. Şîşebâzın gösterilerinin etkileyici ve baş döndürücü ol-
duğunu Şeyh Gâlib; şarabı, sakiyi bile cilvesiyle harap eden bir şîşebâza benzeterek aktarır: 
Sâkîyi harâb-ı cilve etmek/Duht-ı rez şîşe-bâze mahsûs (Okçu, 1993: 291). 

Şîşebâzların renkli şişelerle gösteriler yaptığını Sünbülzâde Vehbî beytinde, renk kelime-
sini hem renkli hem de hile, oyun anlamına gelecek şekilde ve dudak-mey, gözyaşı-şîşebâz 
arasında bir ilgi kurarak “Sevgilinin kırmızı dudağının hayaliyle kadehe benzeyen gözlerim 
kanla doldu. Gül renkli şaraptan bir şîşebâz ile renk aldım” diye vurgular:  Hayâl-i la’li 
ile câm-ı çeşmim eyledim pür-hûn/Mey-i gül-gûndan bir şîşe-bâzî ile reng aldım (Yenikale, 
2017: 435). Seyyid Vehbî, sakinin saray düğününde şarap meclisi kurulacağını haber verip 
bu mecliste sürahibâzlık yaparak türlü hünerler gösterdiğini, şarap testisini omzu üzerinde 
taşıdığını ve şarap şişelerinin de tıpkı çocuklar gibi işret meclisinde şaraba düşkün pirlerin 
dizlerine çıktığını söyler. Buradaki ifadelerden sürahilerle dans edildiği, omuzlarda testilerle 
gösteriler yapıldığı ve dizde şişelerin çevrildiği anlaşılmaktadır: Bezm-i şarâb-ı sûr-ı serâdan 
virüp haber/Sâkî sürâhi-bâz olup itdi aceb hüner/Dûş-i mey-âver üzre sebû oldı cilve-ger/
Etfâl gibi meclis-i işretde şîşeler/Zânû-yı pîr bâde-perestâne çıkdı hep (Dikmen, 1991: 49).

Zûrbâz, seyirlik gösterilerde bilek ve pazı gücüne dayanan beceriler gösteren kişidir. Bun-
lar arasında acıya dayanma gösterileri yapanlar da vardır (Nutku, 1983: 237). Zûrbâzlar insan 
dayanıklılığını aşan zor hünerler sergilerler. Yapılan oyunları acıya dayanma ve güç gösterileri 
şeklinde ikiye ayırmak mümkündür. Acıya dayanıklılıkta vücudunun çeşitli yerlerine kılıç, 
bıçak, şiş vb. sokma, kendini zincire bağlatıp taşlatma gibi gösteriler yapılırdı. Güç gösterileri 
arasında karnında kaya kırdırma, at nalını dişleriyle bir birlerine fırlatma, dişle at nalı kırma, 
baş üstünde sırıkla insan taşıma gibi oyunlar ön plana çıkmaktadır (Arslan, 1990: 290).

Fotoğraf 6: Güç ve denge gösterileri (And, 1959: 71)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

118 119

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin

Güç gösterisi söz konusu olduğunda şairler için akla gelen ilk şahıs sevgilidir. Bosnalı 
Âsım, “O merhametsiz bakış gibi zûrbâz yoktur, onunla nice boylu boslu Sam’ı hemen dü-
şürür” anlamındaki beytinde sevgilinin bakışı ile zûrbâzların gücünü karşılaştırır: O nigâh-ı 
bî-amânî gibi zûr-bâz yokdur/Düşürür anunla birden nice Sâm’ı şeh-levendüm (Kurtoğlu, 
2018: 302). Gulâmî, sevgilinin âşıklar üzerindeki etkisinden hareketle, “Senin hançerinin 
hiddetinin kuvveti, pençe savuran binlerce kükremiş arslanı bir tele bağlamış” diyerek zor-
bazların vahşi hayvanlarla gösteriler yaptığını vurgular: Zûr-bâzû-yı gazabla bend kılmış bir 
tele/Niçe bin pençe-zenân şîr-i jiyândır hançerin (Arslan, 2009: 107).

Şemşîrbâz (tîğbâz), kılıçla tehlikeli numaralar yapan sanatçıdır. Başlıca gösterileri ara-
sında, iki kılıcın keskin ucu üzerinde çıplak ayakla durma, kılıcın iki ucundan elleriyle tutup 
çıplak karnına bastırarak sağa sola hareket ettirme, boğazından kılıç sokma, kılıçlar üzerine 
yatıp karnında tuğla, taş vb. kırdırma, hançer ve kılıç ile akrobatik gösteriler yapma vardır  
(Nutku, 1987: 92).

Meydanda kılıç hünerlerini sergileyen sanatçılara para saçıldığını Bâkî, kılıçların ses 
ve görüntüsünü bir yıldırıma, buluttan yağan yağmur tanelerini de akçeye benzeterek tas-
vir eder: Meydâna girdi şevk ile şemşîr-bâz-ı berk/Çok akçe saçdı üstine ebr-i güher-nisâr 
(Küçük, 1994: 133).Yahya Nazîm, feleği oyunlar sergiyen fakir bir yaşlıya, Zuhal (satürn) 
gezegenini Hintli bir cambaza, Doğu mitolojisinde feleğin celladı olarak bilinen ve minya-
türlerde bir elinde kılıç diğer elinde kesik baş tutan delikanlı olarak tasvir edilen Behram’ı 
ise tîğbâza benzetir: Behrâm o sûra tîg-bâz cânbâz-ı hindûdur Zuhal/Çarh-ı felek ol arsada 
luʿbet-nümâ pîr-i fakîr (Gümüş, 1992: 499). Şemşîrbâzların gösterilerine dair hem müstakil 
surnâmeler hem de divanlarda ayrıntılı ifadelere rastlanmamaktadır. Genellikle kahramanlık 
vurgusu yapmak ve memduhu övmek için bu kelimeye gönderme yapılmaktadır. Nâşid, “Gö-
nül okşayan lütuf konusunda ve kılıç oyununda vallahi benzerin yoktur” diyerek memduhun 
kılıç kullanmada maharetli olduğunu vurgular: Nazîrün yok egerçi resm-i lutf-ı dil-nüvâzîde/
Kasem billâh yokdur mislün ammâ tîg-bâzîde (Alıcı, 1998: 213).

Çeşitli taklalar atarak beceri gösterenlere, taklabâz veya perendebâz denilmektedir (Nut-
ku, 1983: 232). Oyuncular, takla atarak akrobatik gösteriler yaparlar. Bunlar arasında başını 
yere koymadan öne ve arkaya üçer takla atanlar, birbirlerinin üzerine çıkıp akrobatik hareket-
ler yapanlar, vücutlarını istedikleri gibi büküp oynatanlar vardır (And, 1959: 118).  

Seyyid Vehbî’nin, berbat adlı mızraplı çalgıyı çalan ustanın perendebâzlık yaptığını ve 
şevke gelip fırtına gibi taklalar attığını söylediği beytinden hareketle, gösterilerde ellerinde 
çalgılarla dans edip taklalar atanlar olduğu tahmin edilmektedir: Çü gird-bâd nice takla kıl-
dı şevkinden/Perende-bâzlık itdükde usta-i berbâd (Dikmen, 1991: 59). Nâbî, “taklabâzîler, 
içki içenlerin dudaklarında ve sakilerin ellerinde güvercin kanından şaraba sirayet eylemiş-
ler” manasındaki beytinde hem sarhoş hem de taklacı güvercinler çağrışımıyla oradan oraya 
taklalar atan bir gösteri sanatçısı betimler: Leb-i mey-keşde dest-i sâkiyânda takla-bâzîler/
Sirâyet eylemiş peymâneye hûn-ı kebûterden (Bilkan, 2011: 912).



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

120 121

E. Hayvan gösterileri
Maymun, köpek, ayı, eşek, arslan, yılan ve at gibi hayvanlarla gösteriler yapıldığı bilinmek-

tedir. Oyunların içeriğine dair ise ayrıntılı tasvirlere ulaşılamamıştır. Seyyid Vehbî’nin, “Bir üs-
tat, gâh eşek gâh beygir ve deve ile güreşti, garip bir katır oyunu çıkardı” anlamındaki beytinden 
hareketle gösterilerde bazı hayvanlarla güreşler yapıldığı anlaşılmaktadır: Güleşdi geh har ü geh 
bârgîr ü üştür ile/Garîb katır oyunı çıkardı bir üstâd (Dikmen, 1991: 59). Hayvan gösterileriyle 
ilgili eğlencelerde daha çok ayı güreşlerinin ön plana çıktığı söylenebilir. İbrahim Tırsî, “Köz 
üstünde ayı ile çok güreştim, ben ayak almakta akranlarımdan izan istemem” diyerek hem ayının 
kızgın sac üzerinde eğitilmesine hem de ayı güreşlerine gönderme yapar: Yalınuz közde kör ayu 
ile itdüm çok güreş/Ben ayak almakda akrânumdan iz‘ân istemem (Yılmaz, 2017: 147). 

Fotoğraf 7: Hayvan gösterileri (And, 1982: 67)

Bazı gösterilerde arslan ve köpek gibi eğitilmiş hayvanların kullanıldığı ve hayvanların 
çemberden geçirildiği anlaşılmaktadır. Cemâlî; güneşi elinde altın zinciri ve omzunda çem-
beriyle aslan oynatan bir kişiye benzetir: Kûyunda cerr ider güneş arslanın oynadup/Zencîr-i 
zer elinde omuzında çenberi”.  Bu tarz gösteriler için eğitilen köpeklere “kelb-i mu’allem” 
denilmektedir. Nev’î-zâde Atâyî bir beytinde sevgilinin güzel kokulu saçlarının çemberinden 
geçmeyi eğitimli bir köpeğin çemberden atlamasıyla ilişkilendirir: Müdde’î ol halka-i zülf-i 
mu’anberden geçer/Gûyiyâ kelb-i mu’allemdür ki çenberden geçer  (Şentürk, 2017: 499)

Gösterilerde kullanılan hayvanlardan bir diğeri de güvercindir. Güvercin besleyen ve 
oynatan kişiye kebûterbâz denir. Bâkî, “yapraklarını salıp bir bir göklere uçuran gül, güzel bir 
kebûterbâza (sevgiliye) benzedi” anlamındaki beytinde gülü kebûterbâza, gül yapraklarını 
güvercinlere benzetir ve ayrıca güvercinlerin mektup taşımalarına gönderme yapar: Elden 
evrâkın salup bir bir uçurdı göklere/Benzedi bir dil-ber-i şûh-ı kebuter-bâze gül (Küçük, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

120 121

1994: 208). Nev’î sevgiliyi kebûterbâza, âşıkların gönlünü ise sevgili için canını feda etme-
ye hazır güvercinlere benzetir.  Sevgili etrafında avare avare dolaşan âşıkları, gökyüzünde 
taklalar atarak dönen güvercinlerin görüntüsü üzerinden tasvir eder: Sanma kûyinde gezer 
âvâre diller serseri/Ol kebûter-bâz içün cân oynadur âşıkları (Tulum ve Tanyeri, 1997: 526).

Sonuç
Eğlence ve oyun, kendi mecralarını ve geleneklerini oluşturabilmiş toplumların karakteris-

tiğiyle uyumlu kültürel alanlardandır.  Gündelik hayat içerisinde bu iki kavramın kültürel de-
ğerleri yaşatan, aktaran, dönüştüren birer dinamik olarak da değerlendirilmeleri gerekir.  Gös-
terim sanatları içerisinde yer alan sözsüz seyirlik oyunlar; eğlence ve oyun kültürünün kesiştiği 
alanda gündelik hayatın mizah, heyecan, sanat gibi ihtiyaçlarını karşılayan geleneksel yapının 
temsilini üstlenmiştir. Türk kültüründe de şaman törenleri, kukla gösterileri, düğün merasimleri 
gibi örneklerle başlayan bu temsiliyet ve oluşturduğu geleneksel yapı kesintisiz biçimde mo-
dernleşme ve sonrası süreçte devam etmiştir. Gösterim sanatları bir taraftan toplum hayatında 
bir pratik, diğer taraftan şiir sanatının tasvir ettiği bir şiir unsuru olarak varlığını sürdürmüştür. 
Klasik Türk şiiri de toplum hayatında kültürel bir değer olarak yaşayan cambazlık, gözbağcılık, 
âteşbâzlık, denge ve güç gösterileri, hayvanlarla yapılan gösteriler gibi sanatlara yer vermiştir. 

Klasik Türk şiiri, mazmunlarla inşa ettiği söyleminin bir parçası olarak seyirlik oyun-
lara ve bu oyunların pratiğini tasvir eden somut ayrıntılara yer vermektedir. Bu şiirin temel 
karakteri olan âşık, şairle özdeşleşmiş durumdadır. Bütün şairler kendilerini, sevgiliyi ve 
rakibi birer oyuncu olarak idealize ederler. Cambaz, hokkabâz, âteşbâz, kâsebâz, şişebâz gibi 
karakterleri anlatırken dolaylı olarak idealize ettikleri “âşık, maşuk ve rakip” tiplerini ana 
hatlarıyla aktarırlar. Bunu yaparken sosyal hayatta yer alan kültürel unsurları en ince ayrıntı-
sına kadar beyitlere aksettirirler. Bu durum, beyitler sayesinde dönemin sosyal yaşamına, bu 
sanatların nasıl gösterildiğine dair ayrıntılara ulaşmayı mümkün kılar. Örneğin cambazlığın 
klasik Türk şiirinde büyük ölçüde benzetme unsuru olarak kullanıldığı, mazmun dünyası-
nı tamamlayan bir görüntü biçiminde değerlendirildiği görülür. Bununla birlikte benzetme 
unsurlarını oluşturan ayrıntıların pek çoğu ip üzerinde kılıç, hançer veya çemberle yürüyen 
cambazların ritüellerini tasvir eder. Eserlerde tâsbâzların bol ve uzun bir elbise giyip bunun 
içindeki bölmelere koydukları taslarla türlü gösteriler yapmalarını; çengîlerin göbek atıp to-
puk çarpıp geriye doğru yatmalarını; kâsebâzların bir eliyle ucuna kâse yerleştirilmiş çubuğu 
tutarken diğer eliyle de kâseye vurarak onu devamlı döndürmesini; âteşbâzların gösterilerde 
yanan kılıçlar vb. kullanıp bunları ağızlarına sokmalarını tasvir eden beyitlere sık rastlanır. 

Klasik Türk şiiri, bir yandan Türk sosyal yaşamının ve kültürel mirasın yansıtıldığı 
sözsüz seyirlik oyunları mazmunlardan örülü yapısının bir parçası olarak tasvir ederken 
diğer yandan kültürel mirasın bir unsuru olan bu sanatların devamlılık arz eden geleneksel 
yapısını da yansıtmaktadır. 

Bu bağlamda Türkiye’nin somut olmayan kültürel miras araştırmalarında klasik Türk şiirinde 
görülen sözsüz seyirlik oyunlara ait detayların kimi uygulamalara katkı sağlayabileceği görülmüş-
tür. Ulusal envantere dâhil edilen unsurların detaylandırılması, yaşayanların desteklenmesi ve kay-
bolan uygulamaların yeniden canlandırılması çalışmalarında klasik Türk şiirinde görülen tasvirle-
rin önemli katkı sağlayabileceği düşünülmektedir. Bu sayede ulusal envantere dâhil edilen yaşayan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

122 123

unsurların tarihsel arka planla da desteklenerek İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî 
Listesine Türkiye adına sözsüz seyirlik oyunların da dâhil edilmesi teklif edilebilir.

Notlar
1	 Osmanlı döneminde şehzadelerin sünnet, doğum törenleri ile padişah kızlarının düğün törenlerini anlatan 

“surnâmeler” vardır. Olayların anlatımına düğün öncesi yapılan hazırlıklarla başlanılan bu eserlerde cambazların, 
hokkabazların gösterileri, cirit oyunları, at yarışları, rakkâs ve çengîlerin gösterileri gibi pekçok seyirlik oyuna 
değinilir. Bazı seyirlik oyun ve oyuncuların vasıflarını derli toplu bir şekilde surnâmelerde bulmak mümkündür.    
(Aynur, 2009: 566).

 2	 Enderunlu Fâzıl’ın, şehrengîz türünün farklı bir örneği olarak değerlendirilen, düğünlerde rakseden tanınmış 
çengîleri tasvir eden murabba nazım şekliyle yazdığı, 118 bentten oluşan Çengînâme adlı eseri vardır. Bu eserde 
43 rakkâs adlarıyla birlikte tasvir edilir (Keskin, 2013: 329-371).

3	 Çârpâre veya çalpara, çengîlerin dans ederken parmaklarına taktıkları dört parçadan oluşan tahta veya maden 
aletin adıdır. Şiirlerde çâr-pâre ayrıca “dört parça” anlamını da çağrıştıracak şekilde kullanılır.   

4 	 Çengi ve köçeklere dair ayrıntılı bilgi için bkz: Hocaoğlu Alagöz, K. (2022). Klasik Türk Edebiyatının Eğlenceli 

Tipleri: Çengiler ve Köçekler. Akademik Dil Ve Edebiyat Dergisi, 6(3), 227-239.

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 
makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur. 
Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %100. 
Etik komite onayı: Bu çalışma için etik kurul onayı gerekmemektedir. 
Finansal destek: Bu araştırma için herhangi bir finansal destek alınmamıştır.
Çıkar çatışması: Bu çalışma ile ilgili herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Research and publication ethics statement: Research it has not been previously published or sub- 
mitted to any other outlet for publication. The author followed ethical principles and rules during the 
research process. 
Contribution rates of authors to the article: First author %100. 
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. 
Support statement (optional): No financial support was received for the study.
Conflict of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça
Açıkgöz, N. (2017). Riyâzü’ş-şuara. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Akarsu, K. (1989). Za’îfî divânı [Yayımlanmamış doktora tezi] Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Akkuş, M. (2018). Nef’î divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Aksoyak, İ. H. (2018). Gelibolulu Mustafa Âlî divanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Alıcı, L. (1998). Divan-ı Nâşid [Yayımlanmamış doktora tezi] Malatya İnönü Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 
And, M. (1959). 40 gün 40 gece eski donanma ve şenliklerde seyirlik oyunlar. Taç.
And, M. (1982). Osmanlı şenliklerinde Türk sanatları. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
And, M. (2012). Oyun ve bügü. Yapı Kredi. 
Arslan, M. (1990). Divan edebiyatında manzum surnameler [Yayımlanmamış doktora tezi] Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Arslan, M. (2009).  Sivaslı Gulâmî divânı. Asitan.  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

122 123

Avşar, Z. (2017).  Revânî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Aydemir, Y. (2018). Ramazan Behiştî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Aydın, G. (2019). Bosnalı Sâbit divanının bağlamlı dizin ve işlevsel sözlüğü [Yayımlanmamış doktora 

tezi] Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
Aynur, H. (2009). Surnâme. TDV İslam Ansiklopedisi. 565-567.
Bilkan, A. F. (2011).  Nâbî divânı I-II. Akçağ.
Boratav, P. N. (1995). 100 soruda Türk halk edebiyatı. Gerçek. 
Buyruk, İ. E. (2015). Bağdatlı Rûhî divanında sosyal hayat [Yayımlanmamış doktora tezi] Konya 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Canım, R. ve Durmuş, T. I. (2018).  Şevkî divanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Çağbayır, Y. (2016). Orhun yazıtlarından günümüze Türkiye Türkçesinin söz varlığı. Ötüken.  
Çavuşoğlu, M. ve Tanyeri, M. A. (1997). Zâtî divânı III. Cild (Edisyon Kritik ve Transkripsiyon). 

İstanbul Üniversitesi. Edebiyat Fakültesi.
Çobanoğlu, Ö. (2018).  Halk edebiyatına giriş II. Anadolu Üniversitesi. 
Dikmen, H. (1991). Seyyid Vehbî ve divânının karşılaştırmalı metni [Yayımlanmamış doktora tezi]  

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Düzgün, D. (2014). Türkiye’de geleneksel tiyatro çalışmaları. Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, (52), 143-158.
Erünsal, İ. E. (2018). Tacîzâde Ca’fer Çelebi divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Goody, J. (2009). Sözlü Kültür. Millî Folklor, (S. Gürçayır, Çev.)  21(83), 128-132.
Gök, T. (2019). 16. Asır Osmanlı toplumuna açılan bir pencere Fakîrî’nin risâle-i ta’rifât’ı”, Divan 

Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, (23), 315-380.
Gümüş, N. (1992). Yahya Nazîm dîvânı I(inceleme-metin). [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi] 

Kayseri Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü
Hocaoğlu Alagöz, K. (2021). Klasik Türk edebiyatının eğlenceli tipleri I: kâsebâz. Turkish Studies-

Language, 16(4). 2145-2156. 
Hocaoğlu Alagöz, K. (2022). Klasik Türk edebiyatının eğlenceli tipleri: Çengiler ve köçekler. Akademik 

Dil ve Edebiyat Dergisi, 6(3), 227-239.
Hocaoğlu Alagöz, K. (2022). Klasik Türk edebiyatında eğlenceli bir tip: Hokkabaz, Klasik Türk 

Edebiyatında Gülmece ve Mizah, M. Esat Harmancı, M. Kuzubaş, M. Özdemir, G. Tanrıbuyurdu, 
(Ed.),  İKSAD Global Yayıncılık.

İpekten, H. ve Günay K. (2017).  Heşt bihişt. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
İpekten, H. (2019).  Na’ilî-i Kadîm divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
İsen, M. Ve Burmaoğlu, H. B. (2011).  Bursa şehrengizi Lâmi’î Çelebi. Bursa Kültür.  
Kahraman, S.A. ve Dağlı, Y. (2006).  Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi seyahatnâmesi 1/2. Yapı Kredi.
Kaplan, M. (2003).  Deh Murg-ı Şemsî (inceleme-metin-sözlük). Celal Bayar Üniversitesi.
Kaya, B. A. (2017). Azmizâde Hâletî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Keskin, N. İ. (2013). Fâzıl’ın çengîleri: Çengînâme üzerine. The Journal of Academic Social Science 

Studies, 6(8), 329-371.
Kavruk, H. (2022). Şeyhülislam Yahyâ divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Kurtoğlu, O. (2018). Bosnalı Âsım divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Küçük, S. (1994). Bâkî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Mengi, M. (2020). Mesîhî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Mermer, A. (2020). Karamanlı Aynî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

124 125

Musluoğlu F. (2022).  Hayretî divânı (tenkitli metin-dil içi çeviri) Paradigma.   
Nutku, Ö. (1983). Gösterim sanatları terimleri sözlüğü. TDK.  
Oğuz,  M. O. (2013). Küreselleşme ve Uygulamalı Halk Bilimi, 2. Baskı. Akçağ.
Okçu, N. (1993). Şeyh Gâlib divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Onay, A. T. (1993).  Eski Türk edebiyatında mazmunlar ve izâhı [C. Kurnaz, Haz.] Türkiye Diyanet Vakfı.
Özkan, Ö. (2005).  Divan şiirinde sosyal hayat (14 ve 15. yüzyıl). [Yayımlanmamış doktora tezi] Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
Özyıldırım, A. E. (1999). Hamdullah Hamdî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Pehlivan, E. (2001).  Nasihât-nâme, Şeyh Eşref bin Ahmed [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
Saraç, M. A. Y. (2017). Emrî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Sekman, M. ve Arık Ateş, P. (2016).  Türk gösterim sanatlarında sirk. Anadolu Üniversitesi Sanat & 

Tasarım Dergisi, 7(7), 19-29. 
Şen, F. M. (2002). Tâcîzâde Câfer Çelebi divanında XV. ve XVI. yüzyıl Osmanlı toplum hayatı. 

[Yayımlanmamış doktora tezi] İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Şentürk, A. A. (2017). Osmanlı şiiri klavuzu 1. Osedam Yayınları
Şentürk, A. A. (2019). Osmanlı şiiri klavuzu 2. Osedam Yayınları
Tahralı, M. (2008).  Rifâiyye. TDV İslam Ansiklopedisi, 35. 99-103.  
Tarlan, A. N. (1967). Zâtî divanı I. Cild. İstanbul Üniversitesi. Edebiyat Fakültesi.
Tarlan, A. N. (1992). Ahmet Paşa divanı. Akçağ.
Tarlan, A. N. (1997). Necâtî Beg divanı. MEB.
Timurtaş, F. K. (1980).  Şeyhî ve Hüsrev ü Şîrîn’i: inceleme-metin. İstanbul Üniversitesi.
Tulum, M. ve Tanyeri, M. A. (1977). Nevʿî dîvân (tenkidli basım) İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi.
URL-1: https://ich.unesco.org/doc/src/00009-TR-PDF.pdf (Erişim tarihi: 05.01.2024).
URL-2: https://aregem.ktb.gov.tr/TR-50839/somut-olmayan-kulturel-miras-envanter-calismalari.html 

(Erişim tarihi: 05.01.2024).
Üzgör, T. (1991). Fehîm-i Kadîm hayatı, sanatı, divanı ve metnin bugünkü Türkçesi. AKM
Vural, R. (2020). Dürrî Ahmed Efendi divanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Yavuz, K. ve Yavuz, O. Muhibbî dîvânı. YEK.   
Yavuz, S. (2019). Eskicumalı Hamîd divanı (inceleme-metin). [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi] 

Trakya Üniversitesi SBE.
Yenikale, A. (2017).  Sünbülzâde Vehbî dîvânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Yılmaz, K. (2017). İbrahim Tırsî dîvânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

124 125

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4927

Araştırma makalesi/Research article

Üçüncü Mekân Bağlamında Kafe ve Kahvehane 
Kültürünün Karşılaştırmalı Analizi: Bandırma Örneği 

Comparative Analysis of Cafe and Coffeehouse Culture in the 

Context of Third Place: The Case of Bandırma

Erkan Solmaz*

Onur Bayrakcı**

Yalçın Kahya***

Öz
Üçüncü mekânlar kapsamında kafe ve kahvehaneler toplumdaki kültürel ögeleri, 
iletişimi ve kimlik tanımlarını içinde barındıran önemli alanlar olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Bu araştırmanın amacı üçüncü mekân kavramı çerçevesinde kafe ve 

Geliş tarihi (Received): 03-05-2025  Kabul tarihi (Accepted): 07-11-2025
* Dr. Öğr. Üyesi, Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi Bandırma Meslek Yüksekokulu Pazarlama ve Reklamcılık 

Bölümü. Balıkesir-Türkiye /Assist. Prof. Dr., Bandırma Onyedi Eylül University, Bandırma Vocational 
School, Marketing and Advertising Department. esolmaz@bandirma.edu.tr. ORCID ID: 0000-0003-1218-9296 

**	 Doç. Dr., Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi Sağlık Hizmetleri Meslek Yüksekokulu, Sosyal Hizmet ve 
Danışmanlık Bölümü. Balıkesir-Türkiye/ Assoc. Prof. Dr., Bandırma Onyedi Eylül University, Vocatıonal 
School of Health Servıces, Departments of Social Work and Consultancy. obayrakci@bandirma.edu.tr. 
ORCID ID: 0000-0001-5300-8389 

***	Doç. Dr., Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Sosyoloji Bölümü. 
Balıkesir-Türkiye/ Assoc. Prof. Dr., Bandırma Onyedi Eylül University, Faculty of Human and Social 
Sciences, Department of Sociology. ykahya@bandirma.edu.tr. ORCID ID: 0000-0003-4499-7204 



kahvehanelerin kültürel, sosyal ve ekonomik göstergeler üzerinden karşılaştırma-
lı analizini ortaya koymaktır. Çalışmada nitel araştırma yöntemleri içinde yer alan 
“derinlemesine mülakat” ve “katılımcı gözlem” tekniklerinden faydalanılmıştır. Bu 
yöntem çerçevesinde araştırmamız Balıkesir’in Bandırma ilçesindeki kafe ve kah-
vehaneleri kapsamaktadır. Bu kapsamda 10 kafe ve 10 kahvehane mekânı seçilerek 
toplamda 20 kişi ile derinlemesine mülakat yapılmıştır. Toplanan veriler MAXQDA 
2024 programı ile analiz edilmiştir. Yapılan analizler neticesinde kafe ve kahvehane-
lerin kültürel bağlamda geleneksel ve modern mekânlar olarak ayrıştığı görülmüştür. 
Bu ayrışma her iki mekânda da demografik yapı, ziyaret tercihleri, sosyal etkileşim, 
sosyal medya ve internet alışkanlıkları gibi etkenlerden kaynaklı olarak mekân ter-
cihlerini belirlemektedir. Araştırmada öne çıkan en önemli bulgulara baktığımızda 
kafelerin daha çok popüler kültürü yansıtan kodlarla donatıldığı, kahvehanelerin ise 
geleneksel kültürü devam ettirdiği görülmüştür. Kahvehaneler ataerkil bir yapıyı 
baskın bir şekilde gösterirken kafelerde bu durum görülmemektedir. Mekânlar bir-
biriyle rekabet içinde olmadan kendi kültürel yapılarıyla varlıklarını sürdürmektedir. 

Anahtar sözcükler: üçüncü mekân, kafe, kahvehane, kültür, iletişim

Abstract 
As third places, cafes and coffeehouses are important spaces that contain cultural 
elements, communication, and identity definitions in society. The aim of this research 
is to present a comparative analysis of cafes and coffeehouses based on cultural, 
social, and economic indicators within the framework of the concept of third place. 
In the study, “in-depth interview” and “participant observation” techniques, which 
are among the qualitative research methods, were used. Within the framework of 
these methods, our research covers cafes and coffeehouses in the Bandırma district 
of Balıkesir. In this context, 10 cafes and 10 coffeehouses were selected, and in-
depth interviews were conducted with a total of 20 people. The collected data were 
analyzed with the MAXQDA 2024 program. As a result of the analysis, the results 
show that cafes and coffeehouses are categorized as traditional and modern places 
in the cultural context. This separation determines preferences for these places due 
to factors such as demographic structure, visit preferences, social interaction, social 
media, and internet habits. Regarding the most important findings of the research, 
it is seen that cafes are equipped with codes that reflect more popular culture, while 
coffeehouses continue to represent traditional culture. While coffeehouses show a 
dominant patriarchal structure, this is not the case in cafes. Places continue to exist 
with their cultural structures without competing with one another.
Keywords: third place, cafe, coffeehouse, culture, communication

Extended summary
Places outside the home, school, and workplace -where people spend most of their time- 

are referred to as “third places.” Among third-place environments, cafés and coffeehouses 
emerge as the most prominent centres of social interaction. While cafés often represent 
elements of Western-centred popular culture, coffeehouses are places deeply rooted in 
traditional cultural codes and hold a significant place in Turkish culture. When comparing 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

126



these two main gathering  places, although there are some similarities, significant differences 
become evident. Among these, cultural elements, identity structures, and communication 
styles play a crucial role in determining preferences for these places.

In this context, the primary objective of the study is to conduct a comparative analysis 
of cafés and coffeehouses in terms of cultural, social, and economic indicators within the 
framework of the “third place” concept.

‘In-depth interview’ and ‘Participant observation’ techniques, which have an essential 
place in qualitative approaches, were used in the research. The rationale for using both methods 
together is to uncover participants’ subjective experiences and to support the consistency of 
these experiences by being involved in the research through participant observation.

The study was conducted in the Bandırma district of Balıkesir province, a location of 
significant social, cultural, and economic importance. The district’s hybrid urban structure, 
which embodies both metropolitan and rural elements, supports the research’s sampling 
choice. A purposive sampling method was adopted, and within this scope, 10 cafés and 
10 coffeehouses were selected. The selected places reflect the classic images of cafés and 
coffeehouses. Hybrid places—those that combine elements of both cafés and coffeehouses—
were excluded from the study. The interviews conducted in these locations were based on a set 
of 29 pre-prepared open- and closed-ended questions. The study received “Ethics Committee 
Approval” from the Social Sciences Institute of Bandırma Onyedi Eylül University.

The data collected in the study were analysed with the MAXQDA 2024 programme, 
which plays a crucial role in qualitative studies. The data were obtained through voice 
recordings during the interviews, which were then transcribed into text. Thematic analysis was 
applied to generate sub-themes based on the interview questions. Six main sub-themes were 
identified: ‘demographic structure,’ ‘visit preferences,’ ‘social interaction and relationships,’ 
‘social media and internet use,’ ‘place preference,’ and ‘evaluation of coffee and coffeehouse 
preferences.’ Secondary sub-themes were developed under each central theme, and coding 
relationships were established accordingly. Participants’ responses were coded in line with 
these sub-themes. Based on the codings, visualisations depicting code relationships and 
structures were generated and interpreted.

According to the findings, 10% of café visitors held a Master’s degree, 30% had a 
Bachelor’s degree, 20% had an Associate’s degree, and 40% were high school graduates. 
For coffeehouse visitors, 20% had a primary school education, 20% had a middle school 
education, 40% had a high school education, and 20% had an Associate’s degree. When 
categorised by educational levels, café visitors were found to have higher educational 
attainment compared to coffeehouse visitors. In terms of marital status, 30% of café visitors 
were married, and 70% were single, whereas among coffeehouse visitors, 70% were married 
and 30% were single.

Regarding income and employment status, participants from both places showed similar 
characteristics, although a higher proportion of coffeehouse visitors were blue-collar workers. 
The age distribution varied significantly: café visitors tended to be younger than those at 
coffeehouses.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

127



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

128 129

In terms of reasons for visiting, coffeehouse visitors primarily came to play games and 
spend time, while café visitors prioritised meeting friends and socialising. Visit frequency was 
another key variable—coffeehouse visitors attended nearly daily, whereas café-goers preferred 
specific days of the week. Age appeared as a significant factor in place choice: younger and 
middle-aged groups mostly preferred cafés, while older adults preferred coffeehouses.

When social interaction and relationships were analysed, a key difference emerged: café 
visitors exhibited more individualistic behaviour, while coffeehouse visitors demonstrated 
greater solidarity. In terms of conversation topics, café discussions focused on work, art, 
future plans, gender relations, and the economy, whereas coffeehouse conversations centred 
around current events, sports, the economy, and games.

An important cultural element that distinguishes the two places is the music preferences 
of the participants. While café visitors prefer Western music, coffee house visitors tend 
to prefer folk music and Arabic music. Regarding social media and internet usage habits, 
participants reported spending 2 to 4 hours daily on the internet, with Instagram being the 
most commonly used platform. A key differentiating factor was that café visitors also tended 
to use Twitter (X), unlike coffeehouse visitors.

The proximity of the place to home or workplace was found to be relatively unimportant 
for place selection. In terms of place preferences, visitors stated that they mostly prefer to 
go to the same café and coffee house. Although both groups emphasised the importance of 
hygiene, observational data showed that hygiene was often neglected in coffeehouses. As for 
pricing, more than half of the participants indicated that prices were not a significant factor 
in their place preference.

One of the most significant findings of the research was the differentiation of the places 
in terms of gender roles. This distinction was also reflected in visitor preferences. In this 
context, cafés are shaped by popular culture codes, while coffeehouses continue to serve as 
places for socialisation rooted in traditional places.

Giriş
Kent hayatında sosyal ilişkilerin yoğunlaştığı mekânlar, “üçüncü mekân” kavramı ola-

rak önemli bir yer tutmaktadır. Öncelikli yaşam alanları olan ev ve iş yeri dışında kalan bu 
alanlar, insanların gündelik hayat pratiklerini sergiledikleri, kültürel alışkanlıkları taşıdıkları 
ve kültür edindikleri mekânlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu mekânlar arasında kafe ve 
kahvehaneler ise kültürel etkileşimlerin ve yaşam şekillerinin kendini gösterdiği en önemli 
merkezlerdir.  Bu sebeple kafe ve kahvehaneler kent yaşamındaki kültürel dönüşümleri anla-
mak için önemli bir araştırma alanı oluşturmaktadır. Buradan hareketle araştırmamızın temel 
amacı üçüncü mekân kavramı çerçevesinde kafe ve kahvehanelerin kültürel, sosyal ve eko-
nomik göstergeler üzerinden karşılaştırmalı analizini yapmaktır. Bu anlamda araştırma kafe 
ve kahvehane mekânlarını derinlemesine inceleyip karşılaştıran özgün bir yapı sunmaktadır. 

Toplumsal yaşam içinde bireyler çoğu zaman kültürel alışkanlıkları ile hareket etmek-
tedirler. Bu bağlamda kentlerdeki kafe ve kahvehanelerin işlevsel ve anlamsal farklılıkları 
sadece sosyal yaşamı değil, aynı zamanda ekonomik ve kültürel yapıları da yansıtmaktadır 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

128 129

(Uludağ, 2022: 991). Bu nedenle araştırmamız üçüncü mekânlar olarak kültürel pratikleri 
ve toplumsal değişimlerin izlerini sürebilmek adına önemli gözlemleri ve bulguları ortaya 
koymaktadır. Bu çerçevede araştırmamız şu soruların yanıtlarına odaklanmıştır: a) İnsanlar 
kafe ya da kahvehaneyi neden tercih eder? b) Kafe ve kahvehanelerin tüketiciler gözündeki 
algısı nasıldır? c) Kafe ve kahvehanelerdeki insan ilişkileri ve etkileşimler nasıldır? d) Kafe 
ve kahvehanelerin kültürel yansımaları nelerdir? 

Yukarıdaki soruları yanıtlamak üzere araştırmada öncelikle üçüncü mekânlar olarak kafe 
ve kahvehaneler konusunda yapılan araştırmalar incelenmiş, ortaya konan bulgular neticesinde 
araştırmada nitel araştırma yöntemleri içinde yer alan “katılımcı gözlem” ve “derinlemesine 
mülakat” yöntemleri tercih edilmiştir. Söz konusu yöntem çerçevesinde amaçlı örneklem kul-
lanılmıştır. Bu bağlamda Balıkesir’in Bandırma ilçesindeki kafe ve kahvehanelerde toplam 20 
görüşmeci ile derinlemesine mülakat yapılmıştır. Mülakat soruları yarı yapılandırılmış, açık ve 
kapalı uçlu 29 sorudan oluşturulmuş ve her görüşme ortalama 40-50 dk. ile sınırlandırılmıştır. 

Araştırmada toplanan veriler MAXQDA 2024 programı ile analiz edilmiştir. Araştırmanın 
amacına uygun olarak yapılan mülakat görüşmeleri deşifre edilerek alt temalara ayrılmış ve ya-
nıtlara göre uygun kodlamalar yapılmıştır. Kodlamalar sonucunda çeşitli görseller üzerinden an-
lamlı sonuçlar ortaya konmuş ve yorumlanmıştır. Bu yöntem ile araştırmada betimsel ve neden-
sel bir yaklaşım benimsenerek sonuçlar katılımcı gözlem tekniği çerçevesinde yorumlanmıştır. 

1. Literatür 
Kahvehaneler ve kafeler üzerine yapılan yurt içi ve yurt dışı çalışmalar bu mekânların 

çok katmanlı toplumsal ilişkilerle örülü yapısını ortaya koymaktadır. Her toplumda fark-
lı sosyo-kültürel, ekonomik ve tarihsel bağlamda anlam kazanan kahve kültürü, özellikle 
kent yaşamı içinde mekânın işlevi, toplumsal cinsiyet rolleri, sınıf ayrımları ve tüketim alış-
kanlıkları üzerinden yeniden biçimlenmektedir. Simkin ve Schmidt (2019), Kırgızistan’ın 
başkenti Bişkek’te gelişen kahve kültürünün, Batı tarzı yaşam biçimlerinin ve modern tü-
ketim alışkanlıklarının bir göstergesi haline geldiğini vurgulamaktadır. Bu çerçevede kah-
ve dükkanları, Sovyet sonrası dönemde bireysel kimliğin ve sosyal statünün yeniden inşa 
edildiği sembolik mekânlar olarak değerlendirilmektedir. Benzer biçimde, Junaidi, Ardiya ve 
Anugrah (2022), Endonezya’daki kahve dükkanlarının sadece içecek tüketim alanları değil, 
aynı zamanda kültürel üretim, sosyalleşme ve yaratıcı fikir alışverişinin gerçekleştiği sosyal 
mekânlar olduğunu belirtmektedir. Vu ve arkadaşları (2024), kahve dükkânı deneyimini şe-
killendiren unsurları analiz ederek bu kültürün hem geleneksel değerlerle hem de modern 
tüketim pratikleriyle iç içe geçtiğini göstermektedir. Kahve dükkânları burada Batı’dan 
birebir aktarılan bir modelden ziyade, yeniden biçimlenen mekânlar olarak öne çıkmaktadır. 
Çin’de kahve kültürünün dönüşümünü ele alan Xu ve Ng (2023) ise “tat yaratıcıları” kav-
ramı üzerinden damak tadının ötesinde estetik tercihlerin, statü arayışlarının ve yaşam tarzı 
temsillerinin kahve tüketimiyle ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır. Japonya’da Grinshpun 
(2014), kahveyi küresel bir meta olarak ele alırken, Japon tüketicilerin kahveyi hem batıyla 
temas kurma biçimi hem de yerel kültürel değerleri yansıtan bir araç olarak yeniden anlam-
landırdığını belirtmektedir. Bir başka araştırmada ise Ceramella (2024), özellikle İtalya’daki 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

130 131

café littéraire (edebi kafe) geleneği üzerinden kahvehanelerin sosyalleşme, entelektüel üre-
tim ve kolektif kimliğin oluştuğu önemli mekânlar olduğunu vurgulamaktadır.

Türkiye özelinde yapılan çalışmalar ise kahve kültürünün tarihsel ve sosyolojik boyutları 
dikkat çekmektedir. Kanbir (2018), kahvehanelerin erkekler için ayrıcalıklı sosyal alanlar 
olarak kurgulandığını ve bu alanlarda cinsiyetçi söylemlerin nasıl üretildiğini tartışırken, 
Tutal (2014) geçmişten günümüze kahvehanelerin mekânsal yapısındaki dönüşümü ve mo-
dernlikle birlikte yaşanan değişimi analiz etmiştir. Safi (2018) ise Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 
uzanan süreçte kahvehanelerin politik ve mekânsal dönüşümünü incelemiş; bu mekânların 
farklı dönemlerde toplumsal hayattaki rolünü ortaya koymuştur. Mekân, statü ve tüketim ek-
seninde yapılan çalışmalar arasında Çakı ve Kızıltepe’nin (2017) Balıkesir örneğinde gerçek-
leştirdiği araştırma, kafelerin gençlerin zevk/beğeni ayrımı ve sembolik sermaye açısından 
sosyalleşme mekânı olarak nasıl işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. Kaplan (2019) ise elit 
kafelerin taşıdığı simgesel anlamlara odaklanarak bu tür mekânların sosyal statü göstergesi 
olarak kullanıldığını göstermektedir. Şıker (2024), geleneksel kahvehanelerden zincir ka-
felere geçiş sürecinde değişen tüketim alışkanlıklarını ve “gösterişçi sıradanlık” kavramını 
tartışırken, Uçar (2023) tüketim kültürü bağlamında kafelerin Instagram paylaşımları üzerin-
den kamusallıkla ilişkisini incelemiştir. Mekânsal tercihler ve kullanıcı deneyimi açısından 
yapılan araştırmalar da oldukça dikkat çekmektedir. Güven (2019), Görükle-Bursa örneği 
üzerinden, kafelerdeki konforu ve kullanıcı memnuniyetini değerlendirirken, Tuzcuoğlu ve 
Demirbaş (2023), insanların kafe tercihlerinin mekânsal tasarımla ne tür ilişkisi olduğunu 
ortaya koymaktadır. Sağman ve Esendemir’in (2019) çalışması ise yaşlı bireylerin mekân 
kullanımı bağlamında yapılan, yaşlı erkeklerin cami ve kahvehane tercihlerini toplumsal 
yaşlanma bağlamında ele almıştır. Gedikler ve Tekin (2019), İzmir’deki kahvehane kültü-
rünün tarihsel gelişimini, sosyo-kültürel ve siyasal işlevlerini ortaya koymaktadır. Alıç ve 
Alıç (2013), Türkiye’de kahve kültüründeki değişimin toplumsal dönüşümle iç içe geçtiğini 
vurgularken, Kavlak ve Akova (2022) ise Y ve Z kuşağı üzerine yapmış oldukları bir araş-
tırmada, yerli ve yabancı markalarla, yaşam tarzı, kültür ve tüketim alışkanlıklarının kısmen 
uyuştuğunu ortaya koymuştur. Sami (2010) Diyarbakır örneği üzerinde yapmış olduğu çalış-
mada, kahvehanelerin halk kültürü ve mekân üzerindeki yansımalarına dikkat çekerek, çeşitli 
görsellerle Diyarbakır’daki farklı kahvehanelerden eril egemen yapısını göstermiştir.  

2. Gündelik hayatın buluşma noktası olarak üçüncü mekân  
“Üçüncü mekân” kavramı sınıflandırılmış sosyal alanları ifade etmektedir. Birinci 

mekân, bireyin kendisini en rahat hissettiği özel alanı olan evidir. İkinci mekân ise işyeri 
ya da okul gibi kamusal alanları kapsamaktadır. Bu alanlar daha çok bireylerin toplumsal 
rollerine odaklanmakta ve özel mahremiyetlerine daha az alan tanımaktadır. Üçüncü mekân 
ise ev ve işyeri gibi geleneksel mekânların dışında kalan sosyal alanlardır.  Üçüncü mekânlar 
bireylerin sosyal ilişkilerini özgürce geliştirebileceği, sosyal statü ayrımlarından bağımsız, 
kapsayıcı ve eşitlikçi alanlardır. Bu mekânlar bireylerin rahatlık, özerklik ve mahremiyet 
gibi ihtiyaçlarını karşılayarak sosyal eşitliği ve özgürlüğü teşvik etmektedir. Sosyal ilişki-
lerin yoğunluğu ve geçirilen zaman da bu mekânların önemini belirlemektedir (Oldenburg, 
1999: 23). Üçüncü mekân alanlarında restoranlar, eğlence merkezleri, oyun alanları, parklar, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

130 131

kütüphaneler, güzellik merkezleri, spor alanları, AVM’ler ve kahvehaneler yer almaktadır 
(Aldosemani vd., 2016: 22; Uygun, 2016; Crick, 2011: 2; Pajouh vd., 2014: 302).  

Üçüncü mekân kavramı bazı düşünürler tarafından kabul edilse de kavramı zenginleş-
tirme bağlamında farklı görüşler de yer almaktadır. Jeffres ve arkadaşlarının “The Impact of 
Third Places on Community Quality of Life” adlı çalışmaları da bunlardan birisidir. Çalış-
mada Oldenburg’un üçüncü mekan tanımı “toplumsal bağları güçlendiren nitelikli etkileşim 
alanları” perspektifiyle genişletilmektedir. Fiziksel özelliklerin ötesinde bu mekanların sü-
rekli iletişimle aidiyet duygusu yarattığını, sosyal sermayeyi arttırdığını ve dijital ortamlarda 
benzer işlevler üstlenebileceği vurgulanmaktadır. Bu noktadaki temel fark üçüncü mekanla-
rın toplumsal bütünleşmeyi sağlayan dinamik sistemlere sahip olmasıdır (Jeffres vd., 2009).

Yassein, üçüncü mekân kavramını ele alırken kadınlara özel parkların güvenli, rahat ve katı-
lımcı bir ortamda sosyalleşme, egzersiz ve çeşitli aktiviteler için önemli olduğunu vurgular. Ol-
denburg üçüncü mekânları herkesin erişebildiği, çatışma ve ayrım gözetmeyen kamusal alanlar 
olarak tanımlarken, Yassein kamusal alanların eril tahakkümle şekillendiğini ve kadınların şehir-
deki haklarını güçlendirecek özel tasarım ve politikaların gerekliliğini savunur (Yassein, 2024).

 Delamere, Oldenburg’un geleneksel “üçüncü yer” kavramı ile dijital çağda ortaya çıkan 
“sanal üçüncü yer” arasındaki temel benzerlik ve farklılıkları analiz etmektedir. Ona göre, 
Oldenburg’un teorisinde üçüncü yerler, fiziksel mekânlarda gerçekleşen yüz yüze etkileşim-
ler yoluyla toplumsal bağları güçlendiren kamusal alanları ifade etmektedir. Buna karşın di-
jital üçüncü yerler sanal platformlar aracılığıyla çevrimiçi topluluklar oluşturmaktadır. Her 
iki kavram da sosyal etkileşim ve topluluk oluşturma işlevi görmekle birlikte, temel ayrım 
iletişim kanallarında ve mekânsal sınırlamalarda ortaya çıkmaktadır. Bu karşılaştırma dijital-
leşmenin toplumsal ilişkiler üzerindeki dönüştürücü etkisini anlamak açısından önemli bir 
çerçeve sunmaktadır (Delamere, 2013).

Yuen ve Johnson, “Leisure Spaces, Community, and Third Places” adlı çalışmaların-
da üçüncü mekân kavramı üzerinden toplumsal ilişkiler ile cinsiyet bağını ele almaktadır. 
Mekânların cinsiyet, toplumsal roller ve kimlikler üzerindeki etkisine dikkat çekerek bazı ka-
musal alanların, özellikle ‘sınırlı erkeksilik’ gibi ortamların, belirli gruplara dönük normları 
pekiştirebildiğini vurgulamaktadırlar. Oldenburg’un idealize ettiği üçüncü mekân anlayışına, 
dijital platformların da bu mekânlar arasında yer alabileceği ve kamusal alan tanımının he-
terojenlik ile eşitlik meselelerini tam olarak kapsamadığı yönünde iki yeni boyut eklemekte-
dirler. Ayrıca, erişilebilirlik ve kapsayıcılık sorunlarının bazı sosyo-ekonomik, cinsiyet veya 
kimlik gruplarını dışlayabileceğini ileri sürmektedirler.  (Yuen ve Jhonson, 2017).

Oldenburg üçüncü mekan kavramında açık kalan bir önemli husus ise kent ve sermaye iliş-
kisinin göz ardı edilmesidir. Bu anlamda Habermas ve Lefebvre’nin yaklaşımları Oldenburg’un 
üçüncü mekan kavram tanımlamasıyla örtüşmemektedir. Habermas’a göre, kamusal alan artık 
rasyonel-eleştirel tartışmanın gerçekleştiği bir platform olmaktan çıkıp sermayenin çıkarlarına 
hizmet eden tüketim odaklı bir alana dönüşmektedir (Habermas, 2003:279-281). Bu dönüşüm, 
Lefebvre’nin (1974/1991) “mekânın üretimi” kavramıyla açıkladığı üzere, sermayenin kendi 
varlığını sürdürmek için kentsel mekânı yeniden üretmesi ve metalaştırması sürecidir; böylece 
mekân, kullanım değerinden ziyade değişim değeri üzerinden tanımlanmakta ve toplumsal iliş-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

132 133

kilerin yeniden üretildiği bir araç haline gelmektedir (Lefebvre, 2020: 28). Oldenburg’un (1989) 
“üçüncü mekân” olarak tanımladığı ev ve iş dışındaki sosyal etkileşim alanları ise sermayenin 
bu genişlemesi karşısında giderek azalmakta, ticarileşmekte veya tamamen ortadan kalkmak-
tadır. Sonuç olarak kentsel mekânların sermaye lehine dönüşümü, kamusal alanın daralmasına, 
toplumsal etkileşimin zayıflamasına ve kent hakkının ihlal edilmesine yol açmaktadır.

2.1. Kafelerin yükselişi ve kahvehanelerden farkları
Kafeler kahvehanelerden farklı mekân özelliklerine sahip olmakla birlikte karma yapısıy-

la çeşitlilik göstermektedir (Sevinç, 2013:1005). Geleneksel kahvehaneler sosyal etkileşim 
ve kültürel paylaşım alanları olarak geniş bir kesime hizmet verirken, modern kafeler daha 
genç ve dinamik bir müşteri kitlesine hitap etmektedir. Bu yapı özellikle gençlerin yaşam 
tarzlarıyla ilişkilidir (Akbaba ve Gökkaya, 2023:2446-2447; Güven ve Sezer, 2019: 183). 

Türkiye’de son yıllarda kahve tüketimi kahve mekânlarının yoğunlaşmasıyla artış göster-
miştir (Özdal, 2023:1075). Kafeler sadece kahve içilen yerler değil, aynı zamanda bir kültürün 
deneyimlendiği ve sosyalleşme imkânı sunan mekânlar haline gelmiştir. Bu mekânlar bireyle-
rin zaman geçirdiği, sosyal kabul arayışında oldukları ve sınıfsal kimliklerini tekrar şekillendir-
dikleri yerlere dönüşmüştür (Mutlu ve Bulut, 2022: 120). Kafelerin en önemli özellikleri ara-
sında konfor ön plana çıkarken, sunulan hizmetler (internet, elektrik, şarj vb.) insanlarda evde 
olma hissini oluşturmaktadır (Arsel ve Craig, 2004:633; Tuzcuoğlu ve Demirbaş, 2023:509). 

Mekân tasarımı kafeleri sadece kahve içilen yer olmaktan ziyade sosyal statünün göster-
gesi olan özel alanlara dönüştürmüştür. Bu nedenle kafelerin iç mekân tasarımları, sosyal sta-
tü göstergesi bağlamında önemli bir faktördür (Özturhan, 2021: 60-61; Yılmaz, 2022: 70-71). 
Ayrıca kafe işletmecileri müşteri portföyünü artırmak için çeşitli hizmetler sunarak rekabet 
avantajı elde etmeye çalışmaktadır (Aktaş vd., 2020:21).

Kafe kültürünün yaygınlaşmasının nedenlerinden biri de 1970’lerden sonra genç nüfu-
sun artışı ve gençlerin kamusal alanlarda daha fazla vakit geçirmesidir. Kafeler, kadın ve 
erkeğin birlikte sosyalleşebileceği yeni bir kültür sunmuştur (Sami, 2010: 96, 171). Kafeler, 
kahvehanelerin daha modern bir versiyonu olarak yalnızca erkeklerin değil, kadınların da 
tercih ettiği mekânlar haline gelmiştir. Kahvehaneler genellikle erkeklerin, esnaf ve emekli-
lerin vakit geçirdiği alanlar iken, kafeler cinsiyet fark etmeksizin daha çok gençlerin zaman 
geçirdiği mekânlardır (Yağbasan ve Ustakara, 2008: 241). 

3. Metodoloji
Araştırmada nitel araştırma yöntemleri içinde önemli bir yer tutan “derinlemesine mü-

lakat” ve “katılımcı gözlem” teknikleri kullanılmıştır. Bu yöntemlerin tercih edilme sebebi, 
katılımcı olarak deneyimlediğimiz yaşam pratiklerinin bizlere daha sağlıklı çıktılar sunma-
sından kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla, araştırma sürecinde bizzat yer almak, yapılan mü-
lakatların tutarlılığını artırarak çalışmanın güvenilirliğine katkı sağlamaktadır. Bu yöntem 
çerçevesinde araştırma Balıkesir’in Bandırma ilçesiyle sınırlandırılmıştır. Bandırma’nın hem 
tarım hem sanayi bölgesi olması, Türkiye’nin çeşitli bölgelerinden gelen göçlerle farklı kül-
türleri içinde barındırması ve kozmopolit bir yapıya sahip olması araştırmanın sınırlılık nok-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

132 133

tasındaki kapsayıcılığını karşılamaktadır. 
Bandırma’da seçilen mekânlarda geleneksel yapıyı temsilen merkezi kahvehaneler ve 

modern mekânları temsilen kafeler tercih edilmiştir. Araştırmanın güvenirliği açısından dikkat 
edilen bir diğer husus ise görüşmecilerin farklı mekânlarda, farklı zaman aralıklarında ve farklı 
demografik yapılara sahip kişiler arasından seçilmesidir. Dolayısıyla araştırmada “amaçlı ör-
neklem” tekniğine uygun olarak mekânlar ve görüşmeciler seçilmiştir. Derinlemesine mülakat 
yöntemi için önceden hazırlanmış açık ve kapalı uçlu olmak üzere toplamda 29 soru ile görüş-
meler yapılmıştır. Önceden hazırlanmış sorular Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi Sosyal 
ve Beşeri Bilimler Etik Kurulu 2025-4 27/03/2025 sayı ve tarihli kararla uygun görülmüştür. 
Daha sonra yapılan görüşmeler ses kaydı ile kayıt altına alınmış, deşifre edilerek metin haline 
dönüştürülmüştür. Bu metinler MAXQDA 2024 programı ile analiz edilmiştir. 

3.1. Bulgular ve analiz
Araştırmada kafe ve kahvehaneler üzerinden yapılan mülakat soruları 6 alt tema üzerin-

den kategorize edilmiştir. Söz konusu kategoriler demografik yapı, ziyaret tercihleri, sosyal 
etkileşim ve ilişkiler, sosyal medya ve internet kullanımı, mekân tercihleri ve kafe ve kah-
vehanelerin değerlendirilmesi olarak sınıflandırılmıştır. Bu kategoriler altında ise mülakat 
soruları üzerinden oluşturulan ikinci seviye alt kodlar oluşturulmuş ve verilen yanıtlara göre 
kodlanmıştır. Kodlamalar üzerinden oluşturulan görseller üzerinden betimsel bir analiz ya-
pılmıştır.  MAXQDA 2024 programı ile yapılan analizler şu sonuçları ortaya koymaktadır:

3.1.1. Demografik yapı
Aşağıdaki tabloda kafe görüşmecilerinin demografik yapıları gösterilmektedir. Görüşmeci-

ler 1’den 10’a kadar yukarıdan aşağı doğru sıralanmıştır. Kahvehane görüşmecilerinin tamamı 
erkeklerden oluşmaktadır. Demografik özellikleri aynı olan iki kişi tek sırada yer almaktadır. 

Yaş Eğitim 
durumu

Meslek Medeni 
durum

Çalışma 
durumu

Gelir 
durumu

Kişi

18-22 Ön Lisans Öğrenci Bekar Çalışmıyor 0-23 bin TL 2
31-40 Lisans Güvenlik görevlisi Evli Çalışıyor 41-50 bin TL 1
18-22 Ön Lisans Öğrenci Bekar Çalışmıyor 24-30 bin TL 1
18-22 Lisans İşletmeci Bekar Çalışıyor 0-23 bin TL 1
31-40 Lise Makine Teknisyeni Bekar Çalışıyor 51-60 bin TL 1
41-50 Lise Aşçı Evli Çalışıyor 51-60 bin TL 1
31-40 Yüksek Lisans Öğretmen Evli Çalışıyor 61-70 bin TL 1
31-40 Lisans Bilgisayar Mühendisi Bekar Çalışmıyor Yok 1
18-22 Lise Garson Bekar Çalışıyor 24-30 bin TL 1

Tablo 1. Kafe görüşmecilerinin demografik yapısı.

Aşağıdaki tabloda kahvehane görüşmecilerinin demografik yapıları gösterilmektedir. 
Görüşmeciler 1’den 10’a kadar yukarıdan aşağı doğru sıralanmıştır. Görüşmecilerin 7’si ka-
dın, 3’ü erkek ziyaretçiden oluşmaktadır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

134 135

Yaş Eğitim 
durumu

Meslek Medeni 
durum

Çalışma 
durumu

Gelir durumu Kişi

23-30 Lise Şoför Bekar Çalışıyor 41-50 bin TL 1
51-60 İlkokul Çiftçi Evli Çalışıyor 24-30 bin TL 1
61 ve yukarısı İlkokul Seyyar satıcı Evli Emekli 0-23 bin TL 1
51-60 Ön Lisans Güvenlik görevlisi Evli Emekli 31-40 bin TL 1

41-50 Ön Lisans Şoför Evli Çalışıyor 31-40 bin TL 1
41-50 Lise İşçi Evli Çalışıyor 81-90 bin TL 1
51-60 Ortaokul Şoför Bekar Çalışıyor 41-50 bin TL 1
18-22 Ortaokul Tesisatçı Bekar Çalışıyor 31-40 bin TL 1
31-40 Lise İşçi Evli Çalışıyor 71-80 bin TL 1
31-40 Lise Ticaret Evli Çalışmıyor 51-60 bin TL 1

Tablo 2. Kahvehane görüşmecilerinin demografik yapısı. 

Kafe ve kahvehane görüşmecilerinin demografik yapılarını karşılaştırdığımızda; kafe 
görüşmecilerinin yaş ortalamalarının kahvehaneye göre daha genç olması, eğitim durumu-
nun daha yüksek olması açık bir ayrımı ortaya koymaktadır. Meslek gruplarına baktığımızda 
kafe görüşmecilerinin öğrenci, öğretmen, teknisyen, mühendis, işletmeci gibi grupların yer 
aldığını, buna karşın kahvehane görüşmecilerinin işçi, şoför, çiftçi gibi çalışma gruplarında 
yer aldığını görmekteyiz. Meslek grubu ile eğitim durumu karşılaştırıldığında tutarlı bir so-
nuç ortaya çıkmaktadır. Çalışma durumu ve gelir dağılımına baktığımızda ise kahvehane gö-
rüşmecilerinin daha yüksek bir ortalamaya sahip olması seçilen mekân da gelir durumunun 
daha az etkili olduğu çıkarımını yapabiliriz. 

Gözlem: Kafe ve kahvehanelerdeki gözlemlerimizde ziyaretçilerin mülakat sonuçlarıyla 
benzer özellikler taşıdığı görülmüştür. Kafelerin kahvehanelere göre daha genç bir nüfusa 
hitap ettiği gözlemlenmiştir. 

3.1.2.Ziyaret tercihleri
a) Ziyaret amacı 
Aşağıdaki grafikte kafe müşterileriyle yapılan mülakatlar neticesinde “Bulunduğunuz 

mekâna neden gidersiniz” sorusuna verilen yanıtlar kodlanmıştır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

134 135

Şekil 1. Kafe görüşmecileri

Aşağıdaki grafikte kahvehane müşterileriyle yapılan mülakatlar neticesinde “Bulundu-
ğunuz mekâna neden gidersiniz” sorusuna verilen yanıtlar kodlanmıştır. 

Şekil 2. Kahvehane görüşmecileri

Şekil 1 ve 2’de yer alan grafikte kafe ve kahvehanede yapılan mülakatlar neticesinde gö-
rüşmecilerin büyük bir bölümü “arkadaşlarla buluşmak” ve “vakit geçirmek” yanıtını verdiği 
görülmektedir. Mekânların bu konuda ayrıştığı noktalara baktığımızda kafelerde “karşı cins”, 
kahvehanelerde ise “oyun oynamak” yanıtlarının ayırt edici nitelikte olduğunu görmekteyiz. 
Bununla birlikte kafelerde “uzaktan çalışmak”, “kitap okumak” ve “sohbet etmek” kodları ile 
kahvehanelerde yer alan “internet bağlantısı”, “iş ve işçi bulmak” ve “diğer” konular ayrışma 
olarak görülmektedir. 

Gözlem: Görüşmecilerin ziyaret amaçları konusunda gözlemlerimiz mülakat sonuçla-
rıyla benzerlik göstermektedir. Özellikle iki mekanda da arkadaşlık olgusu bariz bir şekilde 
ön plana çıkarken, kahvehanelerdeki oyun kültürü kendisini açık bir şekilde yansıtmaktadır. 
Ziyaret amacı konusunda karşı cins faktörünün kafelerde yoğunluk kazanması da gözlemle-
rimizde dikkat çekmiştir. 

a) Ziyarette zamansal ve kişisel tercihler
Aşağıdaki tabloda kafe ve kahvehanelerde yapılan görüşmelerde “ziyaret sıklığı”, “zi-

yaret süresi”, “kiminle gidilir” ve “en çok tüketilen ürün” sorularına verilen yanıtlara göre 
kodlamalar yapılmış ve kod ilişkileri karşılaştırılmıştır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

136 137

Tablo 3. Ziyaret tercihleri

Tablo 3’te görüldüğü gibi mekân tercihlerini ziyaret etme sıklığında kahvehaneler zi-
yaretçileri tarafından kafelere göre daha sık ve daha uzun süreli ziyaret yoğunluğunu ortaya 
koymaktadır. Başka bir ifadeyle kahvehane müşterileri neredeyse haftanın her günü kah-
vehaneye giderken, kafe müşterileri haftanın belirli günlerinde ziyarette bulunmaktalar. Bu 
bakımdan “her gün” yanıtının kahvehanede yoğunluk kazandığı ve ziyaretçilerin kafelere 
göre daha uzun vakit geçirdikleri görülmüştür.  “Kiminle gidilir” sorusuna verilen yanıtlarda 
her iki mekânda da “arkadaşlarımla” yanıtı bariz şekilde yoğunlaşırken, en çok tüketilen ürün 
konusunda kafe görüşmecilerinin “kahve”, kahvehane görüşmecilerinin “çay” tercihi açık bir 
ayrımı ve yoğunluk farkını ortaya koymaktadır. 

Gözlem: Ziyaretçilerin tercihleri konusunda gözlemlerimizle mülakat verileri paralellik 
göstermektedir. Özellikle içecek tüketimi konusunda kahvehanelerde daha çok çay tüketildi-
ği ve kafelerde daha çok kahve tüketimi olduğu görülmüştür. 

3.1.3. Sosyal etkileşim ve ilişkiler
Aşağıdaki tabloda kafe ve kahvehanelerde; sosyal yapı, insan ilişkileri ve aidiyet hissi 

konularında verilen yanıtlar kod yoğunluklarına ve frekanslara göre gösterilmektedir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

136 137

Tablo 4. Sosyal etkileşim ve ilişkiler

Tablo 4’te kafe ve kahvehane görüşmecilerinin verdikleri yanıtlara göre kod yoğunlukla-
rı gösterilmiştir. Buna göre görüşmecilerin sosyal yapı konusunda bulundukları mekânı sıcak 
ve samimi buldukları görüşü birbirine yakın oranda yoğunluk kazanmıştır. İnsan ilişkileri 
konusunda kafe görüşmecileri bulundukları mekânı daha bireysel olarak değerlendirirken, 
kahvehane görüşmecileri dayanışmanın daha fazla olduğunu ve daha sıcak, samimi bir ortam 
olduğunu dile getirmişlerdir. Görüşmecilerin aidiyet hissi konusunda verdikleri yanıtlar ise 
her iki grupta da bariz olarak kahvehaneyi “aidiyet hissi” bağlamında ön plana çıkarmıştır. 

Gözlem: Sosyal etkileşim ve ilişkiler konusunda ziyaretçilerin görüşleriyle gözlemleri-
miz arasında tutarlı bir benzerlik söz konusudur. Özellikle ‘samimiyet’ ve ‘aidiyet’ noktasın-
da kahvehanelerin pozitif anlamda öne çıktığı gözlemlenmiştir. 

a) Konuşulan konu
Aşağıdaki görsellerde kafe ve kahvehane görüşmecilerinin genel olarak hangi konuda 

konuştuklarını gösteren grafikler gösterilmiştir. 

Şekil 3. Kafe ziyaretçileri arasında konuşulan konu başlıkları

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

138

Şekil 4. Kahvehane ziyaretçileri arasında konuşulan konu başlıkları

Yukarıda yer alan grafiklerde kafe ve kahvehanelerde yapılan görüşmeler neticesinde 
hangi konuda konuşulduğu sorusuna verilen cevaplar kodlanmış ve görselleştirilmiştir. Kafe 
görüşmecileri en fazla iş konusunda konuştuklarını belirtirken kahvehane görüşmecileri 
güncel konular hakkında konuştuklarını ifade etmişlerdir. Mekânların ayırt edici görüşlerine 
baktığımızda ise kafelerde “sanat”, “kadın erkek ilişkileri”, “gelecek planları”, “eğitim” ve 
“politika” konuları yer alırken bu konular kahvehanelerde yanıtlanmamıştır. 

Gözlem: Konuşulan konu ile ilgili mülakatlar sonuçlarıyla içinde bulunduğumuz ortam-
lardaki konuşmaların tutarlı olduğu gözlemlenmiştir. Ziyaretçilerle mülakat dışında yapmış 
olduğumuz konuşmalarda genellikle iş ve güncel konular hakkında olduğu görülmüştür.

 
b) Müzik tercihleri
Aşağıdaki görselde kafe ve kahvehanelerde görüşmecilerin en çok dinlediği müzik türü-

ne verilen yanıtlar yer almaktadır. Bu kategoride görüşmecilerin yanıtları birden fazla müzik 
türüne göre kodlanmıştır. 

Şekil 5. Müzik tercihleri

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



Şekil 5’te görüldüğü üzere kafe görüşmecileri daha çok Batı müziğini tercih ederken, 
kahvehane görüşmecileri daha geleneksel ve yoğun olarak arabesk müziği tercih ettiklerini 
ifade etmişlerdir. İki mekân arasındaki müzik kültürü farkı net bir şekilde ortaya çıkmakta ve 
bu farklılaşma araştırmanın önemli ayırt edici hususlarından biri olarak ön plana çıkmaktadır.  

Gözlem: Araştırmanın en önemli çıktılarından birisi iki mekan arasındaki müzik kültürü 
farklılığı olarak gözlemlenmiştir. Bu ayrım noktasındaki gözlemlerimiz mülakat sonuçlarıyla 
büyük oranda benzerlik göstermektedir. 

3.1.4. Sosyal medya ve internet kullanımı 
Aşağıdaki şekilde kafe ve kahvehanelerdeki görüşmecilerin günlük internet kullanım 

süreleri ve en çok tercih etikleri sosyal medya platformları frekansları gösterilmektedir.

Şekil 6. Sosyal medya kullanımı ve internette geçirilen süre

Kafe ve kahvehanelerde yapılan mülakatlarda görüşmecilerin büyük bir bölümü orta-
lama günlük 2-4 saat aralığında internet kullandıklarını belirtirken her iki grupta da en faz-
la kullanılan sosyal medya platformu Instagram olarak yanıtlanmıştır. Mekânların ayrıştığı 
noktaları irdelediğimizde kafe görüşmecileri X (Twitter) platformunu ortalama bir oranda 
kullandıklarını belirtirken, bu platformu kullanan kahvehane görüşmecisine rastlanmamıştır. 
Bir diğer sosyal medya platformu olan Facebook ise kahvehane görüşmecilerinden 3 kişi 
tarafından tercih edilirken, kafe görüşmecileri tarafından tercih edilmemiştir.

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

139

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

140 141

Tablo 5. Sosyal medya ve reklamların etkisi ve paylaşım

Kafe ve kahvehane görüşmecilerinin bulundukları mekâna gitmelerinde sosyal medya ve 
reklamların etkisinin olup olmadığı sorusuna kahvehane görüşmecileri büyük oranda “hayır” 
cevabı verirken, kafe görüşmecilerinin çoğunluğu etkisinin olduğunu düşünmektedir. Ken-
dilerine yöneltilen “Sosyal medyada bulunduğunuz mekânın paylaşımını yapar mısınız?” 
sorusuna ise her iki grupta büyük oranda “hayır” yanıtını vermiştir. 

Gözlem: Sosyal medya ve reklam etkisi ziyaretçilerin kişisel ve özel alanı kapsamında 
olduğu için gözlem yapılmamıştır. İstisna olarak kahvehane ziyaretçileri arasında bulunan 
bir kişinin telefon kullanmadığı görülmüştür. Bu görüşmeci telefon kullanmamasına rağmen 
evdeki bilgisayar ve tabletinden sosyal medya kullandığını ifade etmiştir. 

3.1.5. Mekân tercihi 
a) Mekânın tercihinde uzaklık ve aynı mekân tercihleri
Aşağıdaki görsellerde kafe ve kahvehanelerde görüşmecilerin bulundukları mekânların 

ev veya iş yerine olan uzaklıkları ile sürekli aynı mekânı tercih etme sorularına verdikleri 
yanıtlar kod frekansı olarak gösterilmektedir. 

Şekil 7. Kafe görüşmecilerinin mekan tercihleri

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

140 141

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya

Şekil 8. Kahvehane görüşmecilerinin mekan tercihleri

Yukarıda yer alan görsellerde görüşmecilerin mekân tercihleri konusunda vermiş olduk-
ları yanıtlara baktığımızda kafe görüşmecilerinin bulundukları mekânın ev ya da iş yerine 
olan uzaklıkları konusunda mesafenin önemli olmadığı görüşüne sahipken, kahvehane de ise 
eşit oranda dağılım göstermiştir. Aynı mekânı tercih etme konusunda ise kafe ve kahvehane 
görüşmecileri evet yanıtını daha çok kullanmıştır. 

Gözlem: Ziyaretçilerin ev ya da iş yerleri özel alanları içinde bulunduğundan dolayı bu 
konuda gözlem yapılmamıştır. 

b) Mekânın çekiciliği ve hijyen önemi
Aşağıdaki grafikte kafe ve kahvehanelerde görüşmecilere sorulan hangi mekânın daha 

cazip geldiği ve temizlik-hijyen konusundaki hassasiyetleri sorulmuştur. 

Tablo 6. Mekan çekiciliği ve hijyene verilen önem 

Kafe ve kahvehanede görüşmeciler bulundukları mekânın kendilerine daha cazip geldi-
ğini ifade etmişlerdir. Hijyen konusunda ise büyük bir çoğunluk temizlik ve hijyenin kendi-
leri için önemli olduğunu söylemişlerdir. 

Gözlem: Görüşme yapılan kafeler fiziki olarak gözlemlendiğinde daha cazip oldukları gö-
rülmekle birlikte, kahvehaneler için aynı durum geçerli değildir. Özellikle bazı kahvehanelerin 
temizlik ve hijyenden çok uzak olduğu gözlemlenmiştir. Kahvehane ziyaretçileri bu konuda 
hijyene önem verdiklerini ifade etse de bulundukları ortamın hijyenden uzak olduğu açıkça 
gözlemlenmiştir. 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

142 143

c) Fiyatların mekân seçme konusunda etkisi
Aşağıdaki grafikte kafe ve kahvehane görüşmecileri tarafından mekân tercihinde fiyatla-

rın etkisi olup olmadığı sorulmuştur. Görüşmecilerin %60’ı bulundukları mekân da fiyatların 
etki etmediğini düşünürken, %35’i fiyatların etkisinin olduğunu savunmaktadır. Bununla bir-
likte %5’lik bir oranda ortalama yanıtı verilmiştir. 

Tablo 7. Ziyaretçilerin mekan tercihlerinde fiyat etkisi

Gözlem: Ziyaretçilerin mekan seçme konusunda fiyatların etkili olduğu yönündeki gö-
rüşleriyle gözlemlerimiz arasında tam olarak bir tutarlılık yoktur. Bu konuda gözlemlerimiz 
mekan seçme konusunda fiyatların etkili olduğu yönündedir.  

d) Yaş ve yaşın etkisi
Aşağıdaki görselde kafe ve kahvehanelerde yapılan mülakatlarda yaş aralıklarına göre 

görüşmecilerin gittikleri mekân da yaşın etkisi olup olmadığı sorusuna verdikleri yanıtlar 
kodlanmış ve yaş gruplarına göre verilen yanıtlar gösterilmiştir. 

Şekil 9. Yaş aralıklarına göre yaşın etkisi

Yukarıdaki şekilde görüldüğü üzere kafe ve kahvehanelerde yapılan toplamda 20 görüş-
meciden 13’ü mekân tercihinde yaşın etkili olduğunu düşünürken 7 görüşmeci yaşın etkili 
olmadığını dile getirmiştir. Her iki söylem dikkatlice irdelendiğinde iki mekân arasındaki ter-
cih farklılıklarının ifadelere de yansıdığı görülmektedir.  Yaş aralıklarının ortalama dağılım 
ve yanıt ilişkisine baktığımızda ise 61 yaş ve üzeri bir kişi ile 23-30 yaş aralığındaki bir kişi 
dışında yanıtların birbirine yakın bir ortalama ile dağıldığını söyleyebiliriz. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

142 143

Gözlem: Yaş aralıklarına göre mekan tercihlerinde yaşın etkisi konusunda ziyaretçilerin 
görüşleriyle gözlemlerimiz arasında tutarlı bir sonuç görülmüştür. Genç ve yaşlı ziyaretçile-
rin tercihlerini bulundukları mekanın özelliklerine göre yaptığı gözlemlenmiştir. Buna karşın 
orta yaş gruplarındaki ziyaretçiler her iki mekanda da ortalama bir dağılımı yansıtmaktadır. 

3.1.6. Kafe ve kahvehanelerin değerlendirilmesi
Bu bölümde kahvehane ve kafe kültürü ile son yıllarda artan kafe sayısının görüşmeciler 

tarafından nasıl değerlendirildiği sorusuna yanıt aranmıştır. Görüşmecilerin açık uçlu sorulan 
soruya karşı verdiği yanıtlar aşağıdaki tabloda yer almaktadır. 

Görüşmeci Kahvehane Kafe

G1
İnsanların seçkin bir gruba ait olmak istemesi, ben 
burdayım demek için. kafeye sosyalleşmek için değil 
fotoğraf çekmek için gidiliyor. Çok samimi bulmuyorum. 
Gençlerden bahsediyorum

Çoğunluğun tercih etmesiyle ilgili bir durum. Kendi 
yaşıtlarımızın olduğu yerleri tercih ediyoruz. Karşı cinsle aynı 
ortamda olmak önemli. Kahvehaneye sadece oyun oynamak 
için nadiren gidiyorum.

G2
Ekonomik nedenlerden, genelde artık emekliler gidemiyor. 
Gençler de bir çay içip akşama kadar orda oturuyor. Karşı 
cinsler orda olduğu için ona hitap ettiği için.

Gelenekselden bir dönüş var ama bir taraftan da gelenekselin 
korunmasını da isterim. Popüler kültürün etkisi var.

G3
Kafelerde genç nesil var onlar gidiyor. Emekli kısmını 
görmüyorum.

Çalışma şartlarıyla ilgili. Daha çok çalıştıkları için kahvehaneye 
gitmiyorlar. Popüler kültürle alakalı. Aynı kahveyi kahvehanede 
yapsalar orada da içerim. İnternet erişimi var. Artık yaşlılarda 
kafelere gidiyor.

G4 Kafelerde karşı cins olduğu için daha çok gençler ilgi 
duyuyor.

Nüfus artışı ve dağılımı etkili. Genç nüfusun artması.

G5
Flörtleşme için kendini piyasaya göstermek için. Kovalaklık 
derler burada. Burada çay 10 lira kafede 50 lira neden 
gider. Kendini göstermek için gidiyor.

Mekânsal olarak kafeler bize daha hoş geliyor. Burada oturup 
kahve içmek bana huzur veriyor. Popüler kültür, kentleşme 
olabilir.

G6
Yaşla ilgili. Daha önce bir de gençken giderdik. Kalabalık 
halinde kafede oturamıyorduk. Genç nesil kafeleri tercih 
ediyor. Nüfus yoğunluğu artıyor. Gösteriş için.

İnsanlar kendilerini yenilemeye başladı. Daha çok sosyalleşmek, 
merak etmek… talep çok nüfusla ilgilisi var. İnsanlara güzel 
vakit geçirmelerini sağlayan konfor alanları…

G7
Tercih, kafeye eşimle giderim ya da annemle. Burada 
kahvehane bir kadın gelse insanlar yadırgar.

Eğitimle alakalı. Çalışma koşulları. İşten çıkınca kıraathaneye 
gitmek yerine kafeye gidip kafa dinliyoruz. Cinsiyetle ilgisi var. 
Kahvehanelerde erkekler daha yoğun.

G8
Kafelere genelde insanlar karşı cins için gider. Çoğunluk 
kız için gidiyor.

Sosyal medyada paylaşımlar kafelere gitmeyi artırdı. Gösteri 
için gelenler var. Kahvenin fotoğrafını çekip paylaşanlar var. 
Starbucks daha üst kesimin geldiği bir yer. Kızlar genelde 
kafeleri tercih eder. Karşı cins önemli.

G9
Sosyal medyaya bağlıyorum. Ama son yıllarda 
kahvehanelere de gelen gençler artıyor. Gösteri. Yeni 
gençler plakasına ismini soy ismini yazıyor.

Taleple ilgili. Özellikle Bandırma’da çok fazla talep var. 
Toplumsal cinsiyet de önemli. İnsanlar ortama geliyor.

G10
Biz gençliğimizde limana indiğimizde kız yoktu. Şimdi 
kızlar nerde? Hepsi kafede.

Kahvehaneye gittiğimde bunun etkilenmesi ayrı kafede ayrı. 
Bir arkadaşımla kıraathaneye gitmiştik. Daha sonra erkek 
kardeşimi oraya götürdüğümde “sizin burada ne işiniz var” 
demişti. Dışarıdan insanların görüşü önemli. Kafeler günceli ve 
popülariteyi sağlamak adına önemli. Toplumsal cinsiyet rolleri 
de burada önemli. Modernizm de bu artışı etkiliyor.

Tablo 8. Kafe ve kahvehane değerlendirmesi

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

144 145

Yukarıdaki tabloda kahvehane ve kafe görüşmecilerinin ifadeleri dikkatlice irdelendi-
ğinde iki mekân arasındaki tercih farklılıklarının ifadelere de yansıdığı görülmektedir. Kah-
vehane görüşmecileri daha kısa cümleler ve daha yüzeysel yanıtlar verirken, kafe görüşme-
cileri daha uzun cümlelerle daha açıklayıcı yanıtlar vermiştir. Kahvehane görüşmecilerinin 
yorumlarında kafelerin karşı cins ve flört için gidilen bir mekân olarak görüldüğü kafelere 
ekonomik, sınıfsal ve gösteriş amaçlı gidildiği yönünde yapılan yorumların ön plana çıktığını 
görmekteyiz. Kafe görüşmecilerinde ise kahvehane görüşmecilerini karşı cins ve gösteriş 
konusunda destekleyen yorumlar tutarlılık göstermektedir. Kafe görüşmecilerinin mekân 
tercihleri konusunda yapmış oldukları yorumlarda, kendilerini rahat hissettikleri görüşü ve 
bireysel tercihleri ön plana çıkmaktadır. 

Tartışma
Araştırma bulgularını literatürle karşılaştırdığımızda bazı benzerliklerle beraber farklı bulgu-

ların ortaya çıktığı görülmüştür. Öncelikli olarak kafelerin batı kültürüne, kahvehanelerin ise halk 
kültürüne ait temsili noktasında mevcut çalışmalarla tutarlı gözlemler elde edilmiştir. Bununla 
birlikte kahvehanelerin eril egemen yapısı ve kafelerin toplumsal cinsiyet bağlamında karma bir 
yapıya sahip olduğu gözlemlenmiştir. Tüketim konusundaki çalışmalar da araştırma bulguları-
mızla benzerlik göstermektedir. Bu durum kafelerdeki kahve tüketimi ve kahvehanelerdeki çay 
tüketimi bulgularımızla açıkça görülmektedir. Mevcut çalışmalarla kısmen benzerlik gösteren di-
ğer hususlar ise mekân özellikleri, statü ve kimlik yapıları olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Araştırmamızın mevcut literatürle farklılaştığı sonuçlara baktığımızda öncelikli olarak 
üçüncü mekân bağlamında kafe ve kahvehane ziyaretçilerinin kendilerini kahvehanede daha iyi 
hissettikleri görüşüdür. Bunun yanı sıra kahvehane ziyaretçilerinin yalnız ya da arkadaşlarıyla 
kahvehaneyi tercih ederken, aileleriyle birlikte olduklarında kafeleri tercih etmesi toplumsal 
cinsiyet bağlamında farklı bir bulguyu ortaya koymaktadır. Bu noktada insanların mekân ter-
cihlerinde mekân algısının cinsiyet üzerine odaklandığı görülmüştür. Araştırmamızda mevcut 
çalışmalarda görülmeyen ve dikkat çekici bir unsur olarak mekân tercihlerinde ziyaretçilerin 
eğitim ve gelir durumlarıyla orantısız olduğu bulgusudur. Demografik yapılara baktığımızda 
kafe ziyaretçilerinin kahvehane ziyaretçilerine göre daha eğitimli olmasına rağmen, iki mekân 
ziyaretçilerinin gelir durumları arasında büyük farklılık olmadığı tespit edilmiştir. Gelir du-
rumundaki bu eşitsizliğin en önemli sebebi kafelerin çoğunlukla öğrenciler tarafından tercih 
edilmesi ve iş gücü piyasasında yer alan kişilerin kahvehanelerde yoğunluk kazanmasıdır.

Sonuç
Üçüncü mekân olarak kafe ve kahvehaneler toplumumuzda önemli kültürel ögeleri ba-

rındıran mekânlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Modernleşme ve kentleşme süreci kafelere 
olan talebi arttırmış ve popüler kültürü yansıtan kafeler yoğunlaşmıştır. Bununla birlikte ge-
leneksel kültürün önemli mekânlarından biri olan kahvehaneler varlıklarını sürdürmektedir. 
Kahvehaneler toplumların kültürel etkileşiminin sağlandığı geleneksel alanlar olarak işlev 
görürken, kafeler bireysel tüketim ve modern yaşamı yansıtmaktadır. Bu dönüşüm, toplum-
sal yapıdaki değişimlerin ve kültürel eğilimlerin bir yansıması olarak da görülebilir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

144 145

Araştırmada kahvehanelerin ataerkil mekânlar olarak karşımıza çıktığını, kafelerin ise 
modern mekânlar olarak popüler kültür ögelerini yansıttığını görmekteyiz. Üçüncü mekân 
olarak adlandırılan kafe ve kahvehanelerde, ‘demografik yapı’, ‘ziyaret amaçları’, ‘sosyal 
etkileşim ve ilişkiler’, ‘sosyal medya ve internet kullanımı’, ‘mekân tercihleri’ ve ‘görüş-
mecilerin değerlendirmeleri’ temalı analizlerden anlaşılacağı gibi, iki mekân arasında bariz 
kültürel farklılıkların olduğu görülmektedir. Özellikle tüketim ve müzik alışkanlıkları araş-
tırmada öne çıkan bariz farklılaşmayı ön plana çıkarmaktadır. Buradan da anlaşılacağı üzere 
mekânların kültürel farklılaşması, toplumsal yapının dönüşümünün iz düşümü olarak kendini 
göstermektedir. 

Üçüncü mekân olarak kafe ve kahvehanelerin tercih nedenlerine baktığımızda, kültürel 
alışkanlıkların ekonomik ve demografik sebeplerin önüne geçtiğini görmekteyiz. Bu çalış-
manın literatüre en önemli katkılarından biri, kafe atmosferinin özellikle gençler ve beyaz 
yakalı çalışanların tercihleriyle güçlü bir ilişki içinde olduğunun ortaya konmasıdır. Her iki 
mekânı tercih eden bireylerin algısı farklılık gösterse de kahvehanelerin kafelere göre daha 
dayanışmacı, paylaşımcı ve samimi ilişkilerin kurulduğu ortamlar olduğu gözlemlenmiştir. 
Bununla birlikte kafeler daha bireysel, izole ve gösterişçi bir kültürü yansıtmaktadır. Ayrıca 
kafe tercihlerinde ürün çeşitliliği, karşı cinsle sohbet ortamı, iç tasarım, hijyen ve konfor 
gibi değişkenler önemli rol oynamaktadır. Nitekim bu gözlemimizi araştırma bulguları da 
desteklemektedir. Bu durumun sonucu olarak geleneksel kültürü temsil eden kahvehanelerin 
varlıklarını sürdürmeleri, dayanışmacı ve paylaşımcı insan ilişkilerinin toplumsallaşması ve 
kültürel devamlılığı noktasında önemli bir çıktı olarak değerlendirilebilir. 

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu bir araştırma makalesi olup daha önce başka bir yerde yayınlan-
mamış veya yayınlanmak üzere başka bir dergiye değerlendirmek üzere gönderilmemiştir. Yazarlar araş-
tırma sürecinde etik ilke ve kurallara uymuşlardır. Çalışma, Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi Sosyal 
ve Beşeri Bilimler Etik Kurulu 2025-4 27/03/2025 sayı ve tarihli kararla uygun görülmüştür. Çalışmada 
gönüllü katılımcılardan bilgilendirilmiş onam alınmış ve katılımcıların mahremiyeti korunmuştur. 
Yazarların makaleye katkı oranları: Bu makaleye yazarlar eşit oranda katkı sağlamıştır. 
Etik komite kurul onayı: Etik kurul izni makalenin sonuna eklenmiştir. 
Finansal destek: Bu araştırma herhangi bir kurum ya da kuruluş tarafından desteklenmemiştir.
Çıkar çatışması: Çalışmada çıkar çatışması bulunmamaktadır.
Research and publication ethics statement: 
This is a research article that has not been previously published elsewhere or submitted to another jour-
nal for publication. The authors have complied with ethical principles and rules throughout the research 
process. The study has been approved by the Ethics Committee of the Faculty of Social and Human 
Sciences at Bandırma Onyedi Eylül University, decision number 2025-4 dated March 27, 2025. Infor-
med consent was obtained from volunteer participants in the study and the privacy of the participants 
was protected.
Authors’ contribution to the article: The authors contributed equally to this article.
Ethics committee approval: Ethics committee approval is added at the end of the article.
Financial support: This research was not supported by any institution or organization.
Conflict of interest: There is no conflict of interest in the study.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

146 147

Kaynakça
Akbaba, Ö. ve Gökkaya, S. (2023). “Howard Howard-Sheth” Modeli çerçevesinde tüketicilerin yeni 

nesil kahve işletmelerini tercihleri üzerine bir araştırma.  İşletme Araştırmaları Dergisi,  15(3), 
2429-2448. doi.org/10.20491/isarder.2023.1724 

Aktaş, E., Nas, Ş., ve Gürbüz, E. C. (2020). Tüketimin mutluluk üzerindeki etkisi: Çukurova bölgesi 
örneği. Bulletin of Economic Theory and Analysis, 5(1), 21-40.

Aldosemani, T., Shepherd, C., Thompson, J., ve Raddaoui, A. (2016). Second Lıfe As A Thırd 
Place For Englısh Language Learners’cross-Cultural Interactıon.  Quarterly Review of Distance 
Education, 17(2), 29.

Alıç, S. ve Alıç, F. (2013). Dünyanın kahveleri, kahvelerin dünyası toplumsal değişimin bir aynası 
olarak “Kahvehane”den “Starbucks”a, “Starbucks”tan da “Kahve Dünyası”na geçiş, Akademik 
Bakış Dergisi, 37, 147-180.

Arsel, Z. ve Craig, J. T. (2004). The Starbucks and consumers’ (anticorporate) experiences of 
glocalization. Journal of Consumer Research, 31(3), 631-642. doi.org/10.1086/425098

Çakı, F. ve Kızıltepe, B. (2017). Üçüncü yerler olarak kafeler ve gençlik: Balıkesir örnek olay incelemesi, 
Akademik İncelemeler Dergisi, 12(1), 173-202. doi.org/ 10.17550/akademikincelemeler.308922

Ceramella, N. (2024). World Coffee Culture: Coffee Houses And Cafés Lıttéraıres–Focus On 
Italy, Journal of Language and Literary Studies, (49), 129-154. doi.org/10.31902/fll.49.2024.8

Crick A. P. (2011). Rethinking Oldenburg: Third Places and Generation Y in a Developing Country 
Context, International CHRIE Conference, July 29. 01-24.

Delamere, F. M. (2013). Second Life as a digitally mediated third place: Social capital in virtual world 
communities. In Online Gaming in Context. Routledge.

Gedikler, H. G. ve Tekin, S. (2019). Osmanlı’dan günümüze İzmir kahvehane kültüründen kesitler. Ege 
Stratejik Araştırmalar Dergisi, 10(2), 55-82. doi.org/10.18354/esam. 555596 

Grinshpun, H. (2014). Deconstructing a global commodity: Coffee, culture, and consumption in 
Japan. Journal of Consumer Culture, 14(3), 343-364. doi.org/10.1177/146954051 3488405 

Güven, E. ve Sezer, F. Ş. (2019). Kafelerde kullanıcı memnuniyetinin konfor koşulları açısından 
değerlendirilmesi: Görükle / Bursa örneği. Mimarlık ve Yaşam, 4(1), 183-196. doi.org/10.26835/
my.559964 

Habermas, J. (2003). Kamusallığın yapısal dönüşümü. 5. Baskı  (T. Bora, & M. Sancar, Çev.) İletişim 
Yayınları.

Jeffres, L. W., Bracken, C. C., Jian, G., & Casey, M. F. (2009). The impact of third places on community 
quality of life. Applied research in quality of life, 4, 333-345.

Junaidi, J., Ardiya, A. ve Anugrah, P. (2022). Coffee shops as space for the cultural production in Urban 
society. Wisdom, 2(22), 50-58. doi.org/10.24234/wisdom.v22i2.760

Kanbir, F. (2018). Cinsiyetçi sosyalleşme mekânları: Siirt kent kahvehaneleri örneği. Journal of 
International Social Research, 11(60), 641- 647. doi.org/10.17719/jisr.2018.2817

Kaplan, M. (2019). Sosyal statü arayışında elit mekânların rolü; Diyarbakır 75 metre yol güzergâhındaki 
kafeler örneği. Dicle Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 9(17), 136-161.

Kavlak, E. ve Akova, S. (2022). Y ve Z kuşağının kahve kültürünün popüler kültür bağlamında 
değerlendirilmesi. Namık Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Meslek Yüksek Okulu Dergisi, 4(2), 
1-33.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

146 147

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya

Lefebvre, H. (2020). Mekanın üretimi. 6. Baskı (I. Ergüden, Çev.) SEL Yayıncılık.

Mutlu, Ç. ve Bulut, Z. A. (2022). Çeşitli deneyimsel unsurların müşteri memnuniyeti ve yeniden satın 
alma niyetine etkisi: Kahve müşterileri üzerine bir inceleme. International Journal of Contemporary 
Tourism Research, 6(2), 119-128. doi.org/ 10.30625/ijctr.1215521

Oldenburg, R. (1999). The great good place: cafes, coffee shops, book stores, bars, hair salons, and 
other hangouts at the heart of a community. Philadelphia: Da Capo Press.

Özdal, A. (2023). Gösterişçi tüketim kültürü etrafında güncellenen Türk kahvesi geleneği.  Folklor 
Akademi Dergisi, 6(3), 1075-1086. doi.org/10.55666/folklor.1382847

Özturhan, E. (2021). Üniversite öğrencilerinin boş zaman değerlendirme etkinliklerinde mekân 
tüketimi: Kafe örneği [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] KTO Karatay Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü.

Pajouh, H. D., Saraf M., Babamohamabi S. ve Taghibakhsh M. (2014). Evalution of Third Place Theory 
in the Context of Local Social Places, Journal of Applied Sciences Research, 10 (4), 301-312.

Safi, İ. (2018). Cumhuriyet Döneminde kahvehanelerin mekânsal işlevselliği ve siyasal figür olarak 
kahvehaneler. Çankırı Karatekin Üniversitesi İİBF Dergisi. 8(2), 293-304, doi.org/10.18074/
ckuiibfd.473612

Sağman, M.M. ve Esendemir, Ş. (2019). Yaşlanma ve mekân ilişkisi üzerine: Türkiye›de yaşlı erkek 
bireylerin cami ve kahvehane kullanımlarının analizi. Academic Review of Humanities and Social 
Sciences, 2(1), 19-36.

Sami, K. (2010). Halk kültürü bağlamında kahvehanelerin toplumsal ve mekânsal dönüşümleri 
Diyarbakır kent örneği. Millî Folklor, (85), 159-172.

Sevinç, B. (2013). Simgesel mekân tüketimi ve yeni kamusal alanlarda toplumsallık: Fatih At pazarı 
örneği.  The Journal of Academic Social Science Studies,  6(4), 1003- 1026.  doi.org/10.9761/
JASSS970

Simkin, P. ve Schmidt, M. (2019). A cup of coffee in Bishkek: Insights into the emerging coffee 
culture in Kyrgyzstan’s capital.  Central Asian Survey,  38(4), 446-459. doi.org/10.1080/ 
02634937.2019.1674782

Şıker, E. Ş. P. (2024). Kahvehaneden Starbucks’a: Gösterişçi tüketimden gösterişçi sıradanlığa. Socıal 
Scıences Studıes Journal, 5(38), 3345-3356. doi.org/10.26449/sssj.1586

Tutal, D. D. O. (2014). Kırk yıllık hatırın iletişim mekânı olarak kahvehaneler. Anadolu Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, 14(3), 151-166. doi.org/10.18037/ausbd.66638 

Tuzcuoğlu, B. ve Demirbaş, Ü. S. (2023). Mekân-kullanıcı ilişkisi açısından kafelerin tercih edilme 
nedenleri: Trabzon örneği. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 32(2), 497-
510. doi.org/10.35379/cusosbil.1256610

Xu, X. ve Ng, A. Y. (2023). Cultivation of new taste: Taste makers and new forms of distinction in 
China’s Coffee Culture. Information, Communication and Society, 26(11), 2345-2362. doi.org/10.
1080/1369118X.2022.2085616

Uçar, A. (2023). Cumhuriyetin 100. Yılında bir tüketim mekânı olarak kent ve kamusal alan bağlamında 
atölye/kitap kafeler. Kent Akademisi, 16 (Türkiye Cumhuriyeti’nin 100. Yılı Özel Sayısı), 309-328, 
doi.org/10.35674/kent.1353016

Uludağ, Z. (2022). Sözsüz folklor ve işlevleri bağlamında restoran kültürü. folklor/edebiyat, 28(112), 
983-996. doi.org/10.22559/folklor.2281



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

148 149

Uygun, M. (2016). Tüketicilerin alışveriş merkezi deneyimlerinin üçüncü mekân kuramı çerçevesinde 
incelenmesi. Aksaray Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 8(2), 122-143.

Vu, O. T. K., Alonso, A. D., Tran, T. D., Martens, W., Do, L., Nguyen, T. T., E. Atay ve Akbari, M. 
(2024). Coffee culture unravelled: Exploring the coffee shop experience model in the Vietnamese 
context. Tourism Recreation Research, 50(3), 459-477. doi.org/10.1080/ 02508281.2023.2295621 

Yağbasan, M. ve Ustakara, F. (2008). Türk toplumunda kahvehane ve kafelerdeki iletişimsel ortamı 
belirlemeye yönelik bir alan araştırması. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 18(1), 233-260.

Yassein, G. A. (2024). Rethinking Urban Landscapes: Women’s Spaces and the Dynamics of Third 
Places. ERJ. Engineering Research Journal, 47(2), 247-262.

Yılmaz, Z. (2022). Sosyal medyanın iç mekân biçimlenişine etkisi: Instagram uygulaması üzerinden 
kafe mekânları incelemesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Hacettepe Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Üniversitesi.

Yuen, F. ve Johnson, A. J. (2017). Leisure spaces, community, and third places. Leisure Sciences, 39(3), 
295-303. doi.org/10.1080/01490400.2016.1165638

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Erkan Solmaz-Onur Bayrakcı-Yalçın Kahya



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

148 149

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.2764

Araştırma makalesi/Research article

Diasporada Kimliğin Oluşumunda Mutfak 
Kültürünün Rolü: Paris’te Bir Türk  Mahallesi

The Role of Culinary Culture in Identity Formation in the 
Diaspora: Turkish Neighborhood in Paris

Hasan Güler*

Öz
İnsan, içinde yaşadığı sosyal, kültürel, ekonomik ve politik dünya bağlamında 
ilişkisel bir şekilde kendini inşa eden bir varlıktır. İnsanı toplumdan yalıtılmış 
sadece biyolojik bir varlık olarak tarif etmek çok da mümkün değildir. İnsanın 
yeme içme pratikleri üzerinden şekillenen mutfak kültürü, onun sosyal yönünü 
oluşturan önemli dinamiklerden biridir. Mutfak kültürü, bireyin bulunduğu top-
luma bağlanmasında ve toplumla özel bir ilişki kurup bu ilişkiyi sürdürmesinde 
önemli bir işlevi yerine getirir. Bu nedenle yemek, sembolik bir anlam taşıyarak 
kimlik inşa sürecinin önemli bileşenlerinden biri hâline gelir. Mutfak kültürü göç 
bağlamında değerlendirildiğinde göçmenlerin kültürel hafızalarının korunmasında 
ve aktarılmasında diğer unsurların yanında azımsanmayacak bir öneme sahiptir. 
Göç hareketleri neticesinde mutfak kültürü etrafında teşekkül eden kimliğin tek 
referans kaynağı ana vatan olmaktan çıkmıştır. Diasporadaki diğer kültürlerle et-

	 Geliş tarihi (Received): 24-12-2024  Kabul tarihi (Accepted): 04-07-2025
*	 Doç. Dr., Uşak Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Sosyoloji Bölümü Uşak-Türkiye/ Assoc. Prof. 

Dr., Uşak University Department of Sociology, Faculty of Humanities and Social Sciences. hasan.guler@usak.
edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-5452-071X



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

150 151

kileşim, güçlü bir hafıza taşıyıcısı olan mutfağın “geleneksel” formunun dönüşe-
rek genişlemesine ve yeni anlamlar kazanmasına neden olur. Bu bağlamda Türk 
diasporası açısından Avrupa’da şekillenen “mutfak kültürü”, geçmişin hafızasını 
taşımada önemli bir rol oynar ve farklı toplumsal gruplarla kalıcı ilişkiler kura-
rak “yakın” temasların gelişmesini sağlar. Bu çalışma kapsamında, 1960’lı yıl-
ların ikinci yarısından itibaren Avrupa’ya göçün önemli mekânlarından bir olan 
Paris’teki Türklerin mutfak kültürü değerlendirilmiştir. Paris’in merkezinde “Türk 
mahallesi” (la petite Turquie) olarak adlandırılan Strasbourg Saint-Denis bölgesi; 
marketleri, kahveleri, lokantaları ve manavlarıyla Türk mutfak kültürünün görü-
nürlüğü açısından önemli bir mekândır. Bundan dolayı çalışmanın alan araştırması, 
bu mahallede gerçekleştirilen etnografik gözlemlere dayanmaktadır. Bu çalışmanın 
temel bulgusu, mutfak kültürünün diaspora koşullarında yaşayan göçmenlerin kül-
türel kimliklerini koruma ve yeniden inşa etme süreçlerinde belirleyici ve merkezî 
bir rol üstlendiğidir.

Anahtar sözcükler: Fransa, göç, Türk, mutfak kültürü, kimlik 

Abstract
Human beings construct themselves relationally in the context of the social, 
cultural, economic and political world in which they live. It is not possible to 
describe a human being solely as a biological being isolated from society. Culinary 
culture, shaped by human eating and drinking habits, is one of the important 
dynamics that constitute the social aspect of being human. Thus, food, by acquiring 
a symbolic meaning, plays a considerable role as a component of the process of 
identity construction. Culinary culture, which should be considered as another 
form of memory transmission, is an important phenomenon in the preservation and 
transmission of the cultural memory of immigrants. Nevertheless, the “culinary 
culture” shaped in Europe by the Turkish diaspora, although carrying the memory 
of the past and interactions with other cultures during the acculturation process. 
As the results of field research show, the homeland is no longer the only source of 
reference for the identity formed around culinary culture. Interaction with other 
diaspora cultures means that the “traditional” form of cooking, which carries strong 
memory, expands and acquires new meaning. As part of this study, the culinary 
culture of Turks in Paris, one of the important places of migration to Europe since 
the second half of the 1960s, will be evaluated. The Strasbourg Saint-Denis district, 
called “Little Turkey” in the center of Paris, is an important place for visibility of 
Turkish culinary culture with its markets, cafes, restaurants and grocery stores. 
Therefore, the conduct of the field research is based on entographic observations 
carried out in this neighborhood. The main finding of this study is that culinary 
culture plays a central and decisive role in the preservation and reconstruction of 
cultural identity among migrants living in diaspora contexts.

Keywords: France, migration, Turkish, culinary culture, identity

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

150 151

Extended summary
The culinary culture of immigrants is as important as language in preserving and 

transmitting social memory. In the reconstruction of identity, which is thought to be lost in the 
context of migration, culinary culture and the rituals formed around it play a significant role. 
The impact of Turkish culinary culture, shaped in the diaspora, on the reformation of identity 
during the migration process is evident. In this context, the main argument of this study is that 
culinary culture, one of the important carriers of intangible cultural heritage, plays a central 
role in helping immigrants maintain their national identity during the migration process, just 
as it does within national borders. In the diaspora, rather than preserving the authentic culture 
as it is, close interactions with the cultures of the host country pave the way for a new identity 
construction that transcends the boundaries of the nation-state.

The concept of diaspora is one of the key terms used to highlight the transnational aspect 
of recent migration movements. Communities forced to live far from their homeland strive to 
maintain their cultural “purity” and keep alive the memory of the geography they came from 
by creating institutional structures, special vocabulary, and rituals unique to the diaspora. 
Culinary culture is one of the critical elements in the reconstruction of this memory that is 
being kept alive. The “scent” of the homeland is refreshed through the meals prepared in the 
kitchens of immigrants in the diaspora, embedding the memory of where they came from. 
The development of transportation and communication technologies has enabled migrants 
living in the diaspora to maintain continuous and simultaneous connections with their 
homeland. This constant and uninterrupted network of connections keeps the relationship 
with the homeland alive, making it possible to speak of a vibrant Turkish diaspora in Europe. 
Especially after the bilateral labor agreements of the 1960s, a significant Turkish population 
has become established in Europe. The continued vitality of the relationship between the 
Turkish-origin population settled in Europe and their homeland, following a primarily 
economic migration, sustains the presence of the Turkish diaspora in Europe.

The intensification of the relationship between Turkish immigrants and Europe occurred as 
a result of the bilateral labor agreements signed in the 1960s. The role of immigrant labor in 
the post-World War II “reconstruction” of Europe cannot be overlooked. Turkey’s accelerating 
internal migration during this period led to an accumulation of a population that urban areas 
could not absorb in terms of job opportunities within a short time. Limited job opportunities, 
the need for foreign exchange, and a shortage of skilled labor were the main motivations for 
Turkey to support external migration. The overlap between Europe’s need for labor and Turkey’s 
internal migration dynamics triggered external migration. In this context, the “Bilateral Labor 
Agreement” signed between France and Turkey in 1965 transformed France into a migration 
destination for Turkish immigrants. Although we live in a world shaped by the nation-state, and 
despite the erosion of nation-state boundaries as a recognized phenomenon, it can be argued that 
food and national identity are closely linked. The association of certain foods with a particular 
nation, wherever we may be, continually makes symbols of the nation visible in our daily lives. 
Through these symbols, the construction of the nation becomes possible both discursively and 
through the ongoing reproduction of the nation. With its importance in transmitting collective 
memory, culinary culture is crucial for Turks in France to hold on to their “authentic identity.” 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

152 153

However, this attachment is not about preserving authenticity in its pure form; rather, it leads 
to the creation of “new” eating and drinking rituals by blending into the dietary regime of new 
generations in the migrated geography. The “Turkish neighborhood” (la petite Turquie) known as 
Strasburg Saint-Denis, where the Turkish population is concentrated in Paris, is a unique place in 
terms of reflecting Turkish culinary culture and eating rituals in space. This neighborhood, which 
Turks became familiar with in the 1970s through their work in garment workshops, has gradually 
transformed into an important gathering place with the closing of workshops and the opening 
of Turkish restaurants, barber shops, grocery stores, tea houses, bookstores, butcher shops, 
associations, and translation centers. This neighborhood, where traditional products related to 
culinary culture are particularly obtained, helps Turks keep the memory of their homeland alive.

In conclusion, this article emphasizes that understanding the identity construction processes 
of “modern diasporas” that emerged with the phenomenon of migration solely with reference 
to the cultures of the countries they came from is difficult. By focusing on the migration 
experiences of Turkish immigrants in France and especially their culinary cultures, the article 
demonstrates the importance of the strong desire to continue culinary traditions, showing that 
food is not just a biological necessity. The remembrance of cultural elements that carry traces 
of the shared memory in the migrated geographies helps immigrants overcome the “fear” 
created by the distance from the root culture, thereby preserving their identity. In this context, 
culinary culture plays a fundamental role in producing answers to the question of who the 
Turkish-origin immigrants living in the diaspora are and in the construction of their identities. 
The crossing of nation-state boundaries due to migration is one of the important outcomes 
of this article, highlighting the need to evaluate the scope of culinary culture, one of the key 
elements of intangible cultural heritage, with a transnational perspective. The phenomenon of 
migration broadens the boundaries of the culinary experience, which is thought to be authentic 
and dependent on the boundaries of the nation-state, enriching its content. While the culinary 
rituals of the host country are preserved in the migration geography, they become reference 
points in stabilizing the identities of migrants through their differentiation.

Giriş
Göç hareketleriyle sınırların “geçirimsizliğinin” aşınması, “kültür” ve “kimlik” olgusu-

nu ulus devlet bağlamının dışına çıkararak ulus aşırı bir boyuta taşınmasına neden olmuştur. 
Küreselleşmenin özellikle Berlin Duvarı’nın yıkılışından sonra siyasal, sosyal ve kültürel 
alanda yarattığı hareketlilik “kültür” bağlamlı tartışmaları daha da artırmıştır. Kültürelci yak-
laşımın İkinci Dünya Savaşı sonrası dünyasını analiz etmedeki gücünün zayıflığına karşın 
1990’lara gelindiğinde reel sosyalizmin çöküşü, yapısal Marksizmin prestij kaybı gibi ne-
denlerin etkisiyle “kültür” kavramı sosyolojik tartışmanın anahtar konusuna dönüşerek “top-
lum” başlığının yerini almıştır (Turner, 2022: 26) ve günümüz dünyasında her türlü olguyu 
açıklamaya muktedir bir pozisyona yükselmiştir. 

Göçmenlerin, geldikleri coğrafyanın kültürüyle ilişkili olarak değerlendirilmeleri “yabancıy-
la” kurulacak ilişkinin muhtevasının kültürel özcü bir anlayışla belirlenmesinin önünü açmıştır. 
Fransa’da yaşayan göçmenlere ilişkin yaklaşımın zamanla “sınıftan kültüre” geçişi, bu durumu iyi 
bir şekilde özetlemektedir. 1960’ların Fransa’sında göçmenler, işçi sınıfının doğal bir üyesi ola-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

152 153

rak kabul edilirken kabaca 1980 sonrasında “kültürel” ötekiler olarak algılanmaya başlamıştır. Bu 
bağlamda diğer göçmen gruplara kıyasla görece daha “sorunsuz” kabul edilen Türkler, Müslüman 
kimlikleri hatırlanarak kültürcü paradigmaya dâhil edilmiştir. Bu kültürel özcü yaklaşımı besleyen 
unsur ise her ülkenin “ötekisiyle” kurduğu tarihsel ilişkilerin taşıdığı yükün yanı sıra küreselleşme-
nin etkisidir. Küresel dünya görüşüne yönelik giderek büyüyen tepkiyi, aşırı sağın ekonomik, kültü-
rel ve ırksal açıdan milliyetçi dalgayı büyütmek için kullanması (Hermanson, 2023: 44) Batı Avrupa 
siyasetinde göçmen karşıtlığını körüklemiştir. Batı evrenselciliğinin hâkim bir söyleme dönüşmesi, 
makbul küresel bir “kimlik ve kültür” anlayışının tek ufkunun Batı olacağı yönündeki tezlerin güç-
lenmesine neden olmuştur. Oysa somut olmayan kültürel miras kapsamında değerlendirilen mutfak 
kültürü (Oğuz, 2013), bir yandan göçmenlerin geçmişleriyle bağ kurmalarını sağlayan bir köprü 
işlevi görürken diğer yandan gidilen coğrafyalardaki kültürlerle kurulan etkileşimler aracılığıyla 
kültürel özcü yaklaşımların sınırlarını ortaya koyması açısından önem taşır. Mutfak kültürü, beslen-
me alışkanlıkları etrafından şekillenen ritüellerden yemek hazırlama sürecinde tercih edilen kap ka-
çak biçimine kadar geniş bir kültürel yapı bütününü kapsamaktadır. Bu yazı bağlamında ise mutfak 
kültürü; toplumsal aidiyetin inşası ve aktarımında önemli bir rol oynayan, aynı zamanda kişiler arası 
ilişkileri düzenleyen ve kültürel hafızayı taşıyan bir olgu olarak değerlendirilmektedir. 

Makalenin sınırları içinde Paris merkezde Türk göçmen nüfus yoğunluğuyla bilinen Strasbo-
urg Saint-Denis Mahallesi’nde, Türk göçmenlerin “mutfak kültürü”ne ve ritüellere odaklanarak 
diasporada şekillenen kimliğin anlaşılmasının çok boyutlu bir okumaya ihtiyacı olduğu gösteril-
meye çalışılacaktır. Mutfak kültürü, toplumsal hafızanın muhafazası ve aktarılmasında dil kadar 
önemli bir olgudur. Diasporada yitirildiği düşünülen kimliğin göç bağlamında yeniden inşasında 
mutfak kültürü ve onun etrafında oluşturulan ritüeller oldukça kıymetlidir. Diasporada şekillenen 
Türk mutfak kültürünün göç sürecinde yeniden bir kimliklenmeye olan etkisi aşikârdır. Bu bağ-
lamda makalenin temel iddiası, somut olmayan kültür mirasın önemli taşıyıcılarından biri olan 
mutfak kültürünün ulusal sınırlar içinde taşıdığı anlam ve önemin göç sürecinde de göçmenle-
rin ulusal kültürlerine tutunmada merkezî bir rol oynadığıdır. Fakat diasporada, otantik kültürün 
olduğu gibi muhafazasından ziyade gidilen kültürlerle kurulan yakın temaslar, ulus devlet bağ-
lamının dışına taşan bir kimlik inşa sürecinin önünü açmaktadır. Bu bağlamda mutfak kültürü-
nün somut olmayan kültürel miras olarak yalnızca ulus devlet sınırları içinde tartışılmasını göçle 
birlikte oluşan modern diasporalar zorlaştırmaktadır. Makalenin temel tezi etrafında yürütülecek 
tartışma etnografik gözlemin yanında ilgili literatürü temel alan teorik bir okumaya yaslanacağı 
gibi bu alanda Fransa’da yapılmış alan araştırmaları da analize dâhil edilecektir. Makalenin ilk 
başlığında, diasporada göçmen kimliğinin oluşumuna değinilecektir. İkinci başlık ve alt başlığın-
da, somut olmayan kültürel miras ve halk mutfağı literatürünü de dâhil ederek mutfak kültürünün 
kimlik oluşuma ilişkin etkisi, Türklerin Paris’teki mutfak kültürlerine odaklanarak açıklanacaktır. 

1. Diaspora’da göçmen olmak
Diaspora, son dönem göç hareketlerinin ulus aşırı boyutunu vurgulamada başvurulan kav-

ramların başında gelmektedir. Tarihsel boyutu hesaba katıldığında belirli bir etnik-dinî kimlikle 
özdeşleştirilen ve literatürde klasik diaspora örneğinin prototipini oluşturan “Yahudi Diaspora-
sı” ile anılan diaspora kavramının kapsadığı toplumsal gruplar 1980 sonrasında genişlemiştir. 
Göç hareketlerinin yoğunlaşması neticesinde ana vatan ile bağın kopmaması, “modern diaspo-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

154 155

raların” oluşmasına yol açmıştır. Modern diasporaları klasik olandan ayıran en temel özellik-
lerinden biri, klasik diasporaların yaşadığı toplumla arasında kültürel ve toplumsal sınırların 
korunması ve sınır aşımının “norm dışı” olarak kabulüdür. Modern diaspora kavramı, göç ol-
gusuyla bağlantılı olarak mülteci, misafir işçi, sığınmacı gibi yaşadıkları topraklardan koparak 
başka ülkelerde yaşamak zorunda kalanları tarif etmek için kullanılmaktadır (Kaya, 2023). 

Diaspora kavramının kapsamının genişlemesi ve “modern” olanı açıklamada bir anlam 
çerçevesi oluşturması, bu kavramın etimolojik kökeniyle yakından ilişkilidir. Klasik diaspora-
ların ilki olarak adlandırılan ve tarihsel olarak İsa’dan önce 11. yüzyılın ortalarında Antik Yu-
nanlıların küçük Asya ve Mısır’ı kapsayan coğrafyaya yayılmasına gönderme yapacak şekilde 
diaspora; Eski Yunancada “yayılma, dağılma” anlamına gelen “speiro” sözcüğüne dayanır. Nü-
fusun bir kısmının “ulusal” sınırların ötesine dağılması olgusunu tanımlayan diaspora kavramı 
günümüzde gittiği coğrafyada menşei olduğu ülkeyle olan bağını, alışkanlıklarını ve kültürel 
aidiyetini sürdürebilme iradesi gösteren toplulukları ifade etmekte kullanılmaktadır. Ana vatan 
ile kurulan “bağlantının” kopmaması, bir grubun diaspora olarak kabul edilmesinin temel koşu-
ludur. Bağlantının kopuşu, diasporanın yokluğuna işaret etmektedir. Uzakta yaşamak zorunda 
kalan topluluklar; ana vatan ile olan bağlantıyı kurumsal yapılar, diasporaya özgü sözcükler ve 
ritüeller oluşturarak kültürel “saflığını” korumaya ve geldiği coğrafyaya ilişkin hafızayı can-
lı tutmaya çalışır. Mutfak kültürü, canlı tutulmaya çalışılan bu hafızanın yeniden inşasındaki 
önemli unsurlardan biridir. Ana vatanın “kokusu” diasporadaki göçmenlerin mutfaklarında pi-
şen yemekler aracılığıyla tazelenerek nereden gelindiğini hafızaya kazımaktadır.

Savaş, soykırım, devrim, baskı ya da göç sonucunda bir nüfus hareket etmişse bu hareketin 
nedenine yapılan atıf, diaspora topluluklarının kimlik inşasının temel bileşenini oluşturmak-
tadır. Bu bağlamda diaspora çalışmalarında temel referans kaynaklarından biri olan William 
Safran’ın (1991) tasnifi öne çıkmaktadır. Safran, Walker Cannor’un “nüfusun bir kısmının ana 
vatanın dışında yaşaması” olarak tanımladığı diaspora kavramının anlamının daha da genişle-
tilmesini önermektedir. Ona göre bir topluluğun diaspora olarak adlandırılması bazı karakteris-
tik özelliklerin varlığına bağlıdır. Bunlar: 1) Ataların iki veya daha fazla bölgeye dağılması; 2) 
Ana vatana ilişkin fiziksel mekânı, tarihi ve başarılarını kapsayan ortak bir ana vatan mitolojisi 
yaratılması; 3) Ev sahibi ülke tarafından tam bir kabullenişin yaşanmadığına dair inanç ve ya-
bancılaşma hissi; 4) Ana vatana dönme isteğinin beslenmesi; 5) Ana vatanın refahı ve zengin-
liğinin artmasına ilişkin faaliyetlerde bulunulması; 6) Etnik-kollektif bilinçlerinin ana vatan ile 
kurulan ilişkiler tarafından tanımlanması” (Safran, 1991: 83-91) dır. 

Geleneksel diasporaların anlaşılmasında Safran’ın kriterleri açıklayıcı olsa da modern 
yaklaşımlar, etnik özcü bir çerçevenin dışına çıkarak küreselleşme ve ulus aşırılaşma süreç-
lerini önceleyen bir bağlamda diaspora toplumlarını anlamaya çalışmaktadır. Bu çerçevede 
günümüzde diaspora kavramı; 

Kan bağlarıyla belirlenen istikrarlı oluşumlar değil, dağınık nüfuslar ve/veya memle-
ketler boyunca gerçek ve hayali bağlantıları devam ettiren merkezi olmayan kültürel 
oluşumlardır. Yeniden kavramsallaştırılmış haliyle diasporalar; … yurdundan uzaklaş-
tırılmış/dağılmış insanların amaç birliğinden ziyade farklı, karma ve heterojen kimlik-
leri barındıran geçirgen ve sürekli dönüşen sosyal ve kültürel oluşumlar olarak anlaşılır. 
(Ersoy, 2015: 213)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

154 155

Aynı zamanda ulaşım ve iletişim imkânlarının gelişmesi, bu modern diasporaların ana 
vatanlarıyla olan bağlantısını eş zamanlı bir çerçevede kurulmasına olanaklar sağlamıştır. 
Bu sayede sürekli ve kesintisiz bu bağlantı ağı sayesinde ana vatan ile olan ilişkiler sürekli 
canlılığını korumaktadır. Yukarıdaki bağlam dikkate alındığında Avrupa’da canlı bir Türk 
diasporasından bahsetmek mümkün hâle gelmektedir. Özellikle 1960 sonrası ikili iş gücü an-
laşmaları sonucunda günümüzde azımsanmayacak bir Türk nüfusu Avrupa’da yerleşik hâle 
gelmiştir. Trajik bir olay örgüsünden uzak genel karakteri olarak ekonomik temelli bir göç 
hareketinin sonucunda Avrupa’da yerleşik hâle gelen Türk kökenli nüfusun ana vatan ile kur-
duğu ilişkinin canlılığı, Avrupa’da Türk diasporasının varlığını olanaklı kılmaktadır.

2. Paris’te Türkler ve mutfak kültürü: “Ne yersen ‘o’sun” 
“Ülkesinden ayrılanlar için, ünlü bir deyişi biraz değiştirerek söylemeye kalkışacak 
olursam, her şey unutulduğunda başlangıçtaki kültürden geriye kalan şey mutfak kül-
türüdür” (Maalouf, 2013). 

Türk kökenli göçmenlerin Avrupa ile kurduğu ilişkinin yoğunlaşması, 1960’lı yıllarda 
imzalanan ikili iş gücü anlaşmaları sonucu gerçekleşmiştir. Avrupa’nın İkinci Dünya Savaşı 
sonrası “yeniden” inşasında göçmen emeğinin rolü yadsınamaz. Türkiye’nin de bu dönemde 
hızlanan iç göçü, kentlerin kısa zamanda iş imkânı çerçevesinde soğuramayacağı bir nü-
fus kitlesinin birikmesine neden olmuştur. İş imkânlarının kısıtlılığı, döviz ihtiyacı, vasıflı 
emeğin azlığı Türkiye’nin dış göçleri desteklemesindeki temel motivasyon kaynaklarıdır. 
Avrupa’nın emeğe duyduğu ihtiyaç ve Türkiye’nin iç göç dinamiğinin örtüşmesi, dışarıya 
göçü tetiklemiştir. Bu bağlamda Fransa ile Türkiye arasında 1965 yılında imzalanan “İkili 
İşgücü Anlaşması” neticesinde Fransa, Türk göçmenleri için bir göç mekânına dönüşmüştür. 
Temelde ekonomik kaynaklı bu göç hareketi, Fransa özelinde görece yeni bir harekettir. 

Fransa’ya göç eden Türklerin genel profili, vasıfsız emek kategorisinde değerlendirilebi-
lir. İnşaat, otomotiv, maden, ormancılık ve yol-bakım işleri gibi yüksek vasıf gerektirmeyen 
sektörler Türklerin en çok istihdam olduğu alanlardır. Fransa’ya gidenlerin çoğunluğu Kara-
deniz, Doğu, Güneydoğu Anadolu ve İç Ege olmak üzere heterojen bir karakter taşımaktadır. 
Fransa’ya göç eden Türk göçmenlerin dağıldığı bölgeler istihdam olanaklarının fazla olduğu 
Île-de-France (Paris), Rhone-Alpes ve Alsace’dır. 2021 yılı Fransa ulusal istatistik kaynak-
larına göre Türklerin nüfusu 251 bindir. Annesi veya babasından en az biri Türk olan nüfus 
sayısı dikkate alındığında bu sayı 320 bine çıkmaktadır. Türk yetkilileri Fransa’da yaşayan 
Türk kökenli göçmen sayısının yaklaşık 718 bin olduğunu öne sürmektedir. Fransa veri-
lerinin üçüncü kuşağı kapsamaması düşünüldüğünde Fransa’da yaşayan Türk kökenli göç-
menlerin sayısının yaklaşık 700 bin olduğu söylenebilir (Çelik-Aktaş, 2023: 444). Fransız 
kamusuyla aktif ilişkiler geliştiren Türk kökenli göçmenlerin kültürel alanda “kötü öğrenci” 
(mauvaise élève) olduklarına ilişkin literatürde yaygın bir kanı ve bu kanının eleştirisi vardır 
(Ayrıntılı bilgi için bk. Tribalat, 1995, 1996; Fırat, 2003; Sercen, 2015). 

Ulus devlete dayalı politik bir dünyada yaşıyor olmamız her ne kadar ulus devletin sınırla-
rının aşındığı bir olgu olarak karşımıza çıksa da yemek ve ulusal kimliğin çok yakından ilintili 
olduğu söylenebilir. Norbert Elias’ın Uygarlık Süreci adlı kitabında belirtiği gibi 18. yüzyı-
lın sonuna doğru yemek geleneklerinde bütün “uygar” toplum için doğal görünen standartlara 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

156 157

ulaşılmıştır. Geçmişten günümüze sofra adabı konusunda eski kuralların gevşediği ve bir dizi 
ulusal ya da toplumsal farkların oluştuğu gözlenebilir. Ancak uygar toplumlarda insanlar arası 
ilişkilerin gerektirdiği ve yasak olan şeyler, yemek tekniğindeki standart, bıçağın, çatalın, kaşı-
ğın, tabağın, peçetenin ve diğer yemek gereçlerinin kullanım biçimleri, bütün bunlar ana çizgi-
leriyle aynı kalmıştır (Elias, 2004: 199). Elias’ın işaret ettiği bu süreçle birlikte yemek etrafında 
şekillenen ritüeller, bireyin ulusa bağlanmasında önemli bir rol oynar. Yemek kültürü özellikle 
birey ve ulus arasında özel bir ilişki kurup onu sürdürür (Ichijo ve Ranta, 2018: 11). Yemek kül-
türü, kişinin kararlı ve sürekli bir kimlik oluşturma ve bir ulusa bağlanma sürecinde önemli bir 
işlevi yerine getirmektedir. Başka ülkede yaşamak zorunda kalan göçmenleri de hesaba katarak 
şu sorunun cevabı anlamlı görünmektedir: “İnsanlar nasıl olur da ulusal kimliğini unutmazlar?” 
Ichijo ve Ranta, bu soruya kısaca “ulusların bunu bize hatırlatması” olarak cevap vermiştir. 
Uluslar, hayatın mikro alanlarına kadar sızarak kendini anımsatır. Özellikle bazı yemeklerin 
bir ulusla anılması, her nerede olursak olalım karşımıza çıkarak gündelik hayatımızda sürekli 
görünür kılınması ulusun muhtevasına ilişkin sembolleri bize aktarır. Bu semboller aracılığıyla 
ulusun inşası hem söylemsel olarak olanaklı hâle gelir hem de ulusun yeniden üretimine yar-
dımcı olur. Yemek kültürü; bir yandan kendine has yemekle ilgili sınırlar, modeller ve karakte-
ristik sunarak ulusu tahayyül etmemizi olanaklı kılar, öte yandan ise gündelik ve rutin imge ve 
pratikler aracılığıyla ulusun yeniden üretilip devam ettirilmesine yardımcı olur. Kısacası yemek 
kültürü, tanıdık ve bizden olanı bizden olmayandan ayırt eder (Ichijo ve Ranta, 2018). Böylece 
yemek, ulusun tahayyül edilmesinde ve yeniden üretiminde gerekli olan imgeler alanının olu-
şumuna katkı sunar. Günümüzde yemek, artan bir şekilde sosyal ve milli benliğimizin ayrılmaz 
bir parçası haline gelmiştir ve bundan dolayı gittikçe hem ulus-devlet sınırları içinde hem de 
dışında yemeğin siyasetin merkezinde olmaya başladığı söylenebilir (Beylunioğlu, 2021). 

Mutfak kültürü, ulusun tahayyül edilmesi bağlamında UNESCO’nun 2003 tarihli “Somut 
Olmayan Kültürel Mirasın Korunması” sözleşmesindeki tanıma uygundur. Bu tanıma göre: 

“Somut olmayan kültürel miras” toplulukların, grupların ve kimi durumlarda bireyle-
rin, kültürel miraslarının bir parçası olarak tanımladıkları uygulamalar, temsiller, anla-
tımlar, bilgiler, beceriler ve bunlara ilişkin araçlar, gereçler ve kültürel mekanlar- anla-
mına gelir. Kuşaktan kuşağa aktarılan bu somut olmayan kültürel miras, toplulukların 
ve grupların çevreleriyle, doğayla ve tarihleriyle etkileşimlerine bağlı olarak, sürekli 
biçimde yeniden yaratılır ve bu onlara kimlik ve devamlılık duygusu verir; böylece 
kültürel çeşitliliğe ve insan yaratıcılığına duyulan saygıya katkıda bulunur. (UNESCO, 
2. maddenin 1. fıkrası)

UNESCO tarafından ulusal mutfakların somut olmayan kültürel miras olarak kabul edil-
mesi ve korunması noktasında kültürler arası etkileşimin gözlemlenmesi bakımından farklı 
mutfakların aralarındaki ilişkilerin belirlenmesi önemli bir olgu olarak değerlendirilmektedir 
(Oğuz, 2013: 14). Bunun yanında göç sürecinde mutfak kültürünü sınırların dışına çıkararak 
diasporada yaşamak zorunda kalan toplulukların kim olduğu sorusunun cevaplanmasında 
hayati önem kazanmaktadır. Kolektifin belleğin aktarılmasındaki önemiyle mutfak kültürü 
Türkler için Fransa’da “otantik kimliğe” tutunmada oldukça önemlidir. Fakat bu tutunma, 
otantik olanın saf hâliyle alınmasından ziyade göç edilen coğrafyada yeni kuşakların bes-
lenme rejiminin içine sızarak “yeni” yeme içme ritüellerinin oluşmasına neden olmaktadır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

156 157

Yemek en temel insani ihtiyaçlardan biri değil aynı zamanda ve her şeyden önce sosyo-
kültürel bir kimliğin kodlarını temsil etmektedir. Esasen yemek, insan varoluşunun önemli bir 
fonksiyonu olmasının yanında kültürel alanda anlam kazanır. Claude Levi Strauss’un ifade 
ettiği gibi yemek, “Sadece karın doyurmayla ilgili değil aynı zamanda düşünmeye de iyi ge-
lir” (Goode, 2005: 172). Yemek, kolektif kültür alanında bir enstrüman olarak çıkan ve ilişki 
hâlindeki gruplar arasında dikkate alınması gereken sembolik sınırlardan biri hâline gelerek 
bireylerin sosyokültürel çerçevede farklı katılımını vurgulamaktadır. Göç olgusu sonucunda 
bozulan mekânsal bütünlük, yeni ihtiyaçlar yaratmakta ve kolektif kimliğin yeniden inşası, 
göç edilen topraklardaki önemli uğraşlardan biri hâline gelmektedir. Yemek tarzı, göç sürecin-
den her düzeyde bir yeniden örgütlenme sürecinden geçmektedir. Bu yeniden organizasyon, 
ev sahibi toplumun kültürel atmosferini dışlamayan bir bağlamda gerçekleşmesine rağmen di-
namikleri açısından kökensel aidiyetlere tabidir (Medina, 2001). Mutfak, rastgele ögelerin bir 
araya gelmesinden ziyade birleşik ve tutarlı bir sistemdir. Genellikle bireyler, kendi kriterleri-
ne göre, malzemeleri, yemekleri ve yemek uygulamalarını kendi değer sistemleri aracılığıyla 
“filtreler”, üst üste koyar ve hatta azaltırlar (Stano ve Boutaud, 2015: 105). 

Mutfak kültürü; kişinin hayalî, gerçek ya da mitik olarak kökenleriyle bağlantı kurma nok-
tasında merkezî bir rol oynar. Belirli bir besin rejiminin takibinin sonucunda ortaya çıkan bazı 
yemeklerin yenmesi ya da bazı gıdaların yasaklı olarak dışlanması kim olduğumuzu, olmadığı-
mızı ya da olmak istediğimizi az çok bilinçli olarak ifade eder. Bu bakımdan gıda, yalnızca in-
sanın biyolojik gereksinimlerini gideren bir şey değil, her şeyden önce kişinin kimliğini ortaya 
koymanın ve aynı zamanda yaşayan ve ölü kuşaklarla olan bağın önemli bir aracıdır (Munzele, 
2013). Yemek masası etrafında aile fertlerinin bir araya gelmesi toplumsal ilişkiler bağlamın-
da sosyalizasyonun sağlamasında ve topluluğun değerlerinin aktarılmasında önemli bir işlevi 
yerine getirmektedir. İftar masası etrafında toplanma ritüeli bu bağlamda değerlendirilebilir 
(Beşirli, 2010: 167). Bundan dolayı göç olgusu bağlamında yeme alışkanlıkları, kültürel ve 
biyolojik olarak ev sahibi toplumun kültürel kodlarının içselleştirilmesi bakımından en dirençli 
yapıyı oluşturur (Lesdain, 2002). İnancın gereği olarak bazı besin maddelerinin yenmesinin çok 
sıkı kurallara bağlı olması, göçmen nüfuslarının gittiği yerlerde neden çok sıkı bir şekilde bu 
kurallara uygun bir yeme içme pratiğini sürdürdüğünü açıklamaktadır. Türk göçmenleri düşün-
düğümüzde İslami usullere göre kesilmiş bir hayvanın etinin yenmesi, besin rejiminin en vaz-
geçilmez unsuru olarak kabul edilebilecek bir kural niteliğindedir. Bazı zaruri hallerin dışında 
bu kuralın ihlali çok da hoş karşılanmamaktadır. Bu kural üzerinden şekillenen yemek pratiği 
topluluk üyeliğine vurgusunun yanında topluluklar arası farklılaşmaya da işaret eder (Örnek, 
2023: 157). Aynı zamanda bu kural, topluluk üyelerinin ortak bir normu paylaşma noktasında 
grup içi aidiyeti pekiştirerek “Folklorun aynı toplumun üyesi olma hazzına ulaşır” (Eker, 2018: 
172). Özellikle kökensel aidiyetin göstergesine dönüşen yeme alışkanlıkları, ev sahibi toplumla 
bütünleşme noktasında önemli bir “kusur” olarak görünmektedir: 

Biz oğlanlar McDonald’sta yemek yemeyi severiz. Nedenini bilmiyorum ama biz 
hamburger yemeyi tercih ediyoruz. Dönerden daha iyi olmadığı kesin… Döner yediği-
mizi söylediğimizde insanlar bize yadırgayıcı gözlerle bakıyorlar. Sanki bütünleşmedi-
ğimizi gösteren bir işaretmiş gibi. Ben kökenimle gurur duyuyorum ama aynı zamanda 
yediklerimi de çeşitlendirmeyi seviyorum. (Soyturk, 2010) 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

158 159

Fransa’da yaşayan bir Türk gencin yemek tercihinin nasıl şekillendiğini anlatan bu alın-
tıya göre tüketilen gıda sizin kim olduğunuza ya da kim kalmak istediğinize dair güçlü bir 
kanıta dönüşmektedir. Özellikle Fransa gibi ulus devlet geleneğinin güçlü olduğu bir coğ-
rafyada göçmenlerin kendi kültürlerine ilişkin aidiyetlerinin devam ediyor olması, sonradan 
gelenlerin “bütünleşmesindeki” en büyük “günah” olarak görülmektedir. Türk gencin son 
cümlesi, yemek üzerinden köken kültüre olan bağlılığını ifade ederken aynı zamanda göç 
sürecinde yaşanan melezlenmeyi de sahiplenilen bir durum olarak tarif etmektedir. Fransa’da 
köfte, dolma, karnıyarık vb. Türk mutfağını karakterize eden yemeklerin gittikçe kızarmış 
tavuk, patates kızartması, pizza, hamburger, makarna gibi yemeklere tercih edilmeye baş-
lanması, ev sahibi ülke mutfağını da çeşitlendiren bir etkidir. Bunun yanında Türk kökenli 
gençler, eski kuşakların yeme alışkanlıklarını takip ederken aynı zamanda Türk mutfağını ev 
sabini mutfağın kültürüyle karıştırarak kendi “Türk tabaklarını” oluşturmaktadırlar:

Annem köfte çorbası yapar. Çoban salatası da yapar. Aynı zamanda geleneksel tarifin 
dışına çıkarak mayonezli patates salatası yapar. Köyde mayonez bilmiyorlar. Bunu ek-
leyen annem. Bazen annem modern olduğunu göstermek istiyor (Tayfun)”… “Yiye-
ceklerle oynamıyorum ama onları değiştiriyorum. Annem bana “yemekle oynama” di-
yor. Patates kızartmasına harisa ve mayonez sosu koymam ona göre yemekle oynamak 
(Tayfun)”... “Büyükannem yıllardır gördüğü şekilde yemekleri pişiriyor. Geleneksel 
yemeklere sadık kalarak hem mirası koruyor hem de bizlere aktarıyor. Örneğin ketçap 
veya mayonez kullanmıyor… Ne hamburger ne de pizza Avrupa yemeği yemiyor. Türk 
pizzası ya da lahmacun yapıyor… Fakat ben sadece Türk yemekleri yemiyorum (Ke-
vin). (Soyturk, 2010: 55, 59, 60)  

Yemek alışkanlıklarının şekillendiği yaşlarda okul ve ailenin önemli bir rolü olduğu söy-
lenebilir. Fransa’da “okul”, cumhuriyet değerlerinin aktarılmasında ve genç kuşakların bu 
söylem etrafında forme edilmesindeki en etkili kurumsallaşmış sistemi oluşturmaktadır. Emile 
Durkheim, okulu herkese toplumun temelini oluşturan ahlaki değerleri aşılayarak toplumsal 
bütünleşmeyi sağlamayı amaçlayan bir sosyalleşme merci olarak kabul eder. Böylece toplum-
sal düzenin muhafazasını da garantiye alarak, bireyleri ailevi tikelciliklerden azat eder (Nau-
lin ve Jourdain, 2020: 49). Okul sistemii göçmen çocukların da sosyalizasyonunda ve Fransız 
yaşam tarzının kodlarının öğrenilmesinde önemli bir yapıdır. 2010-2011 yıllarında yürütülen 
10-12 yaş grubu öğrencilerle yapılan bir alan araştırmasının bulguları, hangi mutfak kültü-
rünün gençlerde hegemonik bir örüntü oluşturduğu noktasında önemli ipuçları vermektedir. 
Paris’in kuzeydoğusunda yer alan özellikle Çinli ve Afrikalı göçmenlerin çoğunlukta olduğu 
bir mekânda gerçekleştirilen bu saha araştırmasına göre aile ve okul, gençlerin yemek mirasının 
inşasında belirleyici rol oynayan iki temel sosyalleşme alanıdır. Okul aynı zamanda Fransız 
yemek modelinin aktarımında özellikle gençlerin yemek yedikleri kantinin ritmi, programları 
ve standartlaşmış yöntemleri açısından göreceli olarak tarihsel değişmezlikle karakterize edilir. 
Yemeğin süresi, boyutu, sıralanması ve düzenin (başlangıç, ana yemek, peynir ve tatlı) yanı sıra 
2-3 yaş arasındaki kreşe devam eden çocukların çatal-bıçak kullanılmasını da içeren “iyi kural-
ların” içselleştirilmesi hususunda okul müdahale eder. Okulun bu gücüne rağmen araştırmanın 
sonuçları, çocukların yemek tercihlerinde ve yemekle ilgili tartışmalarında bile yetişkinlerin 
dünyasını ve onun sosyal yapısını ne kadar benimsediklerini göstermiştir. Saha çalışması bir 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

158 159

yandan günlük yiyeceklerin ve daha geniş anlamda aile yemeklerinin çocukların zevklerine, 
ayrım biçimlerine ve yemeğe ilişkin normatif şemalarına nasıl nüfuz ettiğini ortaya koymakta-
dır (Tichit, 2015). Bu alan araştırmasının işaret ettiği gibi aile içinde kuşaklar arasında aktarılan 
mutfak kültürünün mirası göç coğrafyasında bile kökensel aidiyetlere tutunma noktasında al-
ternatif yeme pratikleri karşısında gücünü korumaktadır. Gençler kendinden önceki kuşaklara 
kıyasla sosyalizasyon süreçleri içerisinde her ne kadar farklı beslenme rejimlerini deneyimlese-
ler de aile mirasının mutfak üzerindeki hegemonyasının kırılması zor görünmektedir. 

2.1. Strasbourg Saint-Denis Mahallesi ve Türklerin mutfak kültürünün mekâna 
yansıması

Paris’te Türk nüfusunun yoğun bir şekilde bulunduğu “Türk Mahallesi” (la petite Tur-
quie) olarak bilinen Strasburg Saint-Denis, Türk yemek kültürünün ve yeme içme ritüelle-
rinin mekâna yansıması bakımında özgün bir yerdir. Özellikle Batılı ülkelerdeki göçmen 
mahalleleri, egzotik yiyeceklerin keşfi ve ötekini tanıma noktasında yerel nüfusların uğrak 
yerlerine dönüşmüştür. Bu mahallelerde hizmet veren “etnik” lokantalar, yerel nüfusların 
“egzotiklik” ihtiyaçlarına cevap vermeye çalışırken bir yandan küresel beklentileri karşılar-
ken diğer yandan ulusal kimliklerin diasporadaki inşasına hizmet etmektedir. Bu da ulusal 
mutfaklar ve yaratıldıkları bölgelerin biçimlenmesine yol açan bir kaynak olarak kendini 
göstermektedir (Zubaida, 2003: 44-45). Bu bağlamda Saint-Denis Mahallesi’nin Paris’teki 
Türk mutfağının keşfedilmesi açısında özgün bir yeri vardır.  Türklerin 1970’li yıllardan 
itibaren burada kurulan konfeksiyon atölyelerinde çalışmalarıyla tanıştıkları bu mahalle 
zamanla atölyelerin kapanması ve yerine açılan Türk lokantaları, berber dükkânları, bak-
kalları, çay ocakları, kitapçıları, kasapları, dernekleri, tercüme merkezleriyle önemli bir 
uğrak yeridir. Özellikle mutfağa ilişkin geleneksel ürünlerin temin edildiği bu mahalle, 
Türkler açısından ana vatana ilişkin hafızanın canlı tutulmasını sağlamaktadır. Mahallenin 
dokusuna hâkim olan Türk lokantaları ve diğer mekânlar sayesinde inşa edilen kültürel 
örüntü, birinci kuşak Türk göçmenler için kendilerini evinde hissettikleri bir ortam oluşur-
ken Fransa’da doğan kuşaklar için diasporada “otantik” kimliğe tutunmada önemli referans 
kaynağına dönüşmektedir. 

Mahallede çoğunlukla kebab satan dükkânların olması, Türk mutfak kültürüne ilişkin 
belirli bir bakış açısı oluştursa da kebabın yanında menüsünde; İzmir köfte, karnı yarık, bul-
gur pilavı, sarma, et sote, türlü, haşlama, nohut, kuru fasulye, şekerpare, sütlaç gibi gelenek-
sel Türk yemeklerini barındıran esnaf lokantaları da mevcuttur (Fransa Postası, 2021). Bunun 
yanından çorbacılar, pideciler, meze satan dükkânlar da bu mahalledeki Türk yemek kültürü-
nün çeşitliliği sergilemesi bakımdan önemlidir. Mahallenin Paris’in on bölgesi gibi merkezî 
bir yerde olması sadece Türklerin değil Parislilerin de sıklıkça geldikleri ve Türk yemeklerini  
deneyimledikleri Türk gastronomisinin Paris’teki en önemli adresi olmasını sağlamıştır. 

Bu bölge, 1980’lerde Türklerin işlettiği konfeksiyon dükkânlarının varlığıyla bilinirken 
şimdilerde hem Türk ve diğer göçmen grupların hem de Fransız gastronomisine ait ürünlerin 
satıldığı Paris’in popüler bir noktasına dönüşmüştür (Güler, 2021).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

160 161

Strasbourg Saint Denis Mahallesinde Türk Lokantaları, Fotoğraflar: Hasan Güler (2016, 2020)   

Strasbourg Saint Denis Mahallesinde Türk Lokantaları, Fotoğraflar: Hasan Güler (2016, 2020)

Strabourg Saint-Denis Mahallesi’nin Paris’in merkezinde olması, Türklerin görünürlüğü-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

160 161

nün artması noktasında oldukça etkili olmuştur. Zamanla bu mahalle etrafında oluşan kültürel 
örüntünün bir benzeri Türklerin Paris dışında yaşadıkları mahallelerde nüfus yoğunluklarının 
artmasıyla bir nevi merkezden çevreye taşınmıştır. Çevredeki mahalleler, diğer göçmen grup-
larla birlikte Türklerin mekâna müdahaleleri yeme içme mekânları üzerinden olmuştur. Türk-
lerin sıklıkla gittikleri kahveler, pastaneler, kuruyemiş satan mekânlar, büyük marketler, ma-
navlar, kasaplar vb. Türk kültürünün izlerinin banliyölerde de etkin bir şekilde varlığına işaret 
etmektedir. Türklerin yaşadığı Paris’in güney banliyölerden birinde yapılan gözlemler, bu du-
rumu açıklar nitelikte verilerle doludur. Bir taraftan mahallede yaşayan Türklerin oluşturduğu 
kebab dükkânları, pastaneler, camiler, kültür merkezleri, marketler, kahveler ve oyun mekânları 
diasporada aşındığı düşünülen “kökensel kimliğe” tutunmanın mekânları olmaktadır. Diğer ta-
raftan bu mekânlar ve komşuluk ilişkileri, diğer kültürlerle bir karşılaşma alanına dönüşerek 
kimliğin yeniden “inşasına” katkıda bulunmaktadır. Bu bağlamda bu güney banliyösünde Türk 
göçmenlerin girişimleriyle kurulan caminin organize ettiği “Ramazan Festivali”, bir taraftan 
topluluk üyelerine kutsal olanın hatırlatılmasında önemli bir işlevi yerine getirirken diğer taraf-
tan “festival” gibi daha modern bir formda topluluk dışına da seslenmektedir (Paris’te Ramazan 
Ayı Şenliği Festivali, 2022). Bu tarz festivaller hem grup kimliğini pekiştirirken hem de grubu 
dışarıya açarak kültürel etkileşimin imkânlarını çeşitlendirir. Aynı zamanda cami kompleksi 
içinde yer alan çoğunlukla Türkiye’den gelen gıdaları satan market ve gençlerin Türk kültürü, 
tarihi ve diline ilişkin yetkinliklerini geliştirmeye yönelik açılan kurslar, camiyi bir ibadet yeri 
olmaktan çıkartarak kökensel aidiyetin yeniden inşasında etkili olan bir mekâna dönüştürmüş-
tür. Fakat kökene tutunma, mahallenin komşuluk dinamikleriyle farklı bir kimlik oluşumunun 
da deneyimlenmesine olanak sağlamaktadır. Çorumlu bir ailenin akşam yemeğinde karşılaşılan 
klasik Cezayir yemeklerinden biri olan “Tajin” ya da kısır benzeri “Tabule”nin keyifle tüke-
tilen bir yemeğe dönüşmesi, kültürlerin mutfak üzerinden girdikleri etkileşimi gözler önüne 
sermektedir. Diğer taraftan bu ailenin alışverişini Türk bakkal ve kasaplardan yapması, akşam 
sofralarında klasikleşmiş Türk yemeklerinden olan kuru fasulye, pilav, sarma, börek, mantı, 
lahmacun gibi ya da sabah kahvaltısında bir Fransız’ın alışık olmadığı şekilde peynir, zeytin 
gibi yiyecek maddelerini tüketmesi, diasporada yaşayan Türklerin geleneksel yemek kültürüne 
olan bağlılığını koruduğunu göstermektedir (Güler, 2013; Güler, 2018).

  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

162

Paris ve Banliyölerde Türk dükkânları, Fotoğraflar: Hasan Güler (2016, 2020)

Türkiye’den gelen gıda maddelerine ve “helal” ete ulaşımı kolaylaştıran Türk marketleri, 
yukarıda ifade edilen bu bağlılığı güçlendirmektedir. Helal gıda temini, Türkler için göçün 
ilk zamanlarında sorunlu bir alan olmuştur. Paris’te ilk Türk bakkalı girişiminin öncüsünün 
tanıklığı, bu zorluğu ve girişim sürecini şöyle ifade etmiştir: 

O tarihte (1980’lerin başı) yabancıların iş yeri açması yasaktı Fransa’da. Bizim aramızda 
da hepimiz Türk vatandaşıydık. Bunun için iki tane Fransız vatandaşı bulduk ve onların 
adına açtık şirketi. Bu kişileri idareci olarak gösterdik (saman adamlar). Mitterand döne-
minde yabancılara yöneticilik hakkı verildi ve idareciliğini ben üstlendim. Yerel yönetim-
den herhangi bir olumsuz tepki almadık… O dönemde Türk gıda maddelerine ve helal ete 
ulaş-makta zorluk yaşıyorduk… Bu tarihlerde, Paris’te sadece Ermenilerin bakkalları var-
dı, Türkler peynir, sucuk vb. ihtiyaçlarını Ermenilerden alırdı. İlk de-fa helal et satan hem 
kasap hem de market şeklinde bir yer açtık. Çalışanlar da demiryollarında çalışan işçilerdi, 
bir de Türk kasap bulduk. Dükkân açılınca Paris’teki Türkler bunu duydu ve ciddi kuyruk-
lar oluşmaya başladı. Bizden sonra birçok bakkal/kasap açılmaya başladı (Bilgen, 2024).  

Türk göçmenlerin “helal” gıdaya ulaşma ihtiyaçlarını temel alarak açılan market, kasap ve 
“kebab”1 dükkânları zamanla önemli bir ticari faaliyet alanına dönüşmüştür. Rakamlar çok net 
olmasa da Fransa genelinde 11 binin üzerinde “kebab” dükkânı bulunmaktadır. 2022 yılı verile-
rine göre Fransa’da yılda yaklaşık 360 milyon “kebab” satıldığı ve yılın sonunda 1.2 milyar euro-
luk bir ciroya ulaşması beklenmektedir (Paganelli, 2022). Özellikle “kebab” dükkânları, “sosyal 
sermayenin en tipik örneklerinden biri ve Türk göçmen ailelerin önemli ekonomik faaliyet alanı-
dır. Fransa’nın küçük bir kasabasında ya da herhangi bir yerde çok rahatlıkla bir “kebab” dükkânı 
bulunabilir (Ertul ve Şenkon, 2009: 138). Bundan dolayı Türk kökenli göçmenlerin aile bağları 
üzerinden köken kültürlerine bağlılığı, Fransa’nın kamusal alanıyla ilişkiler geliştirmediği anla-
mına gelmez. Yemek kültürü sayesinde diasporada yaşayan bireyler, farklı toplumsal gruplarla 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

163

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler

kalıcı ilişkiler geliştirerek “yakın” temaslar kurar. Bu sayede kültürel ve mutfağa dayalı davranış 
örüntülerini zenginleştirirler. Diasporada şekillenen bu kültürel sermaye, onların toplumsal kabu-
lü açısından “makbul” figürlere dönüşmelerini sağlar. (Çopuroğlu, 2022: 429). Bu veriler dikkate 
alındığında “kebab”ın Türk yemeği denilince ilk akla gelen ürün olması şaşırtıcı değildir. 

Aynı şekilde Türk marketlerinin sayısı, şehir merkezlerinin yanı sıra Türklerin yoğun yaşa-
dığı banliyölerde de artmıştır. Bu marketlerde satılan gıda maddeleri, yemeğe ilişkin toplumsal 
hafızayı canlı tutmayı başarmaktadır. Bu işletmeler, bir taraftan “helal” dairesi içinde kalmaya 
imkân vererek diğer taraftan Türk diasporası için önemli bir ekonomik alternatif oluşturmakta-
dır. Fransa’da 1970’lerin ortasında birçok Asyalı öğrenci, ülkelerinde yaşanan politik çalkantı-
lar sonucu maddi kaynaklardan yoksun kalmaları sonucunda aşçılık alanında hiçbir eğitim ve 
yetenekleri olmadığı halde restoranlar açmaya başlamışlardır (Barou, 2010:14). Bu da “helal” 
yaşam tarzının sadece kültürel bir olgu olmadığı aynı zamanda iktisadi rasyonaliteyi de içerdiği 
ve Türklerin diasporada “kültürlerini” yaşatma noktasında güçlü bir alternatif oluşturmaktadır.   

Sonuç
Makalenin genelinde göç olgusuyla birlikte oluşan “modern diasporaların” kimliklenme 

süreçlerini sadece geldiği ülkenin kültürüne referansla anlamanın çok zor olduğu Türk göçmen-
lerin Fransa’daki göç deneyimlerine ve özellikle mutfak kültürlerine odaklanarak açıklanmaya 
çalışılmıştır. Mutfak kültürünün devamına ilişkin güçlü istek, yemeğin sadece biyolojik boyu-
tuyla kavranmayacak bir olgu olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. Özellikle köken 
kültürden uzaklaşmanın yarattığı “korkunun” aşılmasında göç edilen coğrafyalarda ortak ha-
fızanın izlerini taşıyan kültürel unsurların hatırlanması göçmenlere kimliklerinin korunmasını 
sağlamaktadır. Kültürel kimliğin devamlılığı özellikle göç mekânında dünyaya gelen ya da çok 
küçük yaşlarda Paris’e gelmiş kuşakları yakından ilgilendirdiği tespit edilmiştir. Türkiye’den 
gelen ailelerin önemli kaygılarından biri, çocuklarının “yabancıya” dönüşmesi gerçeğidir. Bunu 
aileler nezdinde engellemenin yolu, bazı stratejileri devreye sokmaktan geçmektedir. Etnogra-
fik gözlemlere dayanan bu stratejileri; Türkiye’den gelen göçmenlerin yoğunlaştığı mahallerde 
yaşamak, çocuklara eş seçiminde bağlı bulunduğu kültürel grubu öncelemek ve bu bağlamda 
Türkiye’den damat ya da gelin “almak”, kültürel mekânlar inşa ederek kültürel sürekliliğin 
devamını sağlayacak toplumsal hafızanın aktarımının imkânlarını geliştirmek ve tatillerde Tür-
kiye dışındaki seçenekleri göz art etmek olarak özetlenebilir. Bu bağlamda öne çıkan olgularda 
biri olan mutfak kültürü, kültürel yatkınlıkların inşasında küçük yaşlarda edinilen bilgilerin 
önemi düşünüldüğünde yeme içme pratikleri, göç sürecindeki aidiyet olgusunun vazgeçilmez 
bir unsuruna dönüşmüştür. Bu bağlamda mutfak kültürü, diasporada yaşayan Türk kökenli göç-
menlerin kim olduğu sorusuna yanıtlar üretme ve kimliklerini inşa etme noktasında temel teşkil 
etmektedir. Kimlik inşa etme sürecinde göç nedeniyle ulus devlet sınırlarının aşılması, somut 
olmayan kültürel mirasın önemli unsurlarından biri olan mutfak kültürünün kapsamının ulus 
aşırı alanı dikkate alan bir yaklaşımla değerlendirilmesini bu makalenin önemli sonuçlarından 
biridir. Göç olgusu, otantik olduğu düşünülen ve ulus devletin sınırlarına bağımlı mutfağa iliş-
kin deneyimin sınırlarını genişleterek içeriğini zenginleştirmektedir. Gelinen ülkenin mutfağa 
ilişkin ritüelleri, göç coğrafyasında korunsa da farklılaşarak göçmenlerin kimliğini sabitlemede 
referans noktasına dönüşmektedir.  



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

164 165

Yöresel yemeklerin evlerde yapılması, bir nevi kuşaklar arasında “Biz kimiz?” sorusu-
nun cevabını kolaylaştırmaktadır. Diasporada düzenlenen bayramlar, Ramazan ayında orga-
nize edilen iftar yemekleri veya mahallede karşılaşılan Türkçe isimli dükkânlar, “sıla”nın 
yarattığı yabancılık hissini azaltmak ve “kim” olduğunuzu hatırlatmak açısından önemli bir 
rol oynamaktadır. Diasporada teşekkül eden kültürel kimliğin tek bileşenini köken kültür ola-
rak tarif etmek olası değildir. Türk kökenli göçmenlerin özellikle Fransa’da doğan ve küçük 
yaşlarda gelen üyelerinin yaşam deneyimlerinin çeşitliliği kimlik konusunu çetrefilli hâle ge-
tirmektedir. Tikelliklerin aşınmasına neden olan kamusal ilişkilerin varlığı, Fransa özelinde 
“FrancoTürk” olarak tarif edilebilecek bir diaspora kimliğini de oluşturmaktadır. Bu kimlik 
kolayca tek bir unsura indirgenemeyecek kadar karmaşıktır.

Notlar
1.	 Fransa’da özelikle bir mekâna gönderme yapılarak kullanılan “kebab” terimi; yazım kuralları dışında, 

Fransa’da kullanıldığı şekliyle metin içinde korunmuştur. “Kebab”, Fransa’da döner dükkânlarını ve Türk 
yemek kültürüne ilişkin genel bir ifadenin adı olarak kullanılmaktadır. Sadece Türklerin işlettiği değil diğer 

göçmen grupların da bu tarz işlettiği mekânlar, “kebab” ismiyle anılmaktadır. 

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale tamamıyla özgün bir araştırma olarak planlanmış, yü-
rütülmüş ve sonuçları ile raporlaştırıldıktan sonra ilgili dergiye gönderilmiştir. Araştırma herhangi bir 
sempozyum, kongre vb. sunulmamış ya da başka bir dergiye değerlendirilmek üzere gönderilmemiştir. 
Yazarların makaleye katkı oranları: bu makaledeki birinci yazar %100 düzeyinde çalışmanın hazır-
lanması, veri toplanması, sonuçların yorumlanması ve makalenin yazılması aşamalarına katkı sağlamıştır. 
Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. Çalışmada kullanılan etnografik gözlem-
ler; “Tübitak-2219 Yurt Dışı Doktora Sonrası Araştırma Burs Programı” bağlamında 1059B191300920 
başvuru numaralı “Türkiyeli Göçmenlerin Fransa’ya Tutunma Stratejileri: Evry Banliyösü Örneği” 
başlıklı 2013/ 2. Dönem ve 1059B192000554 başvuru numaralı “Göç, Entegrasyon ve İslam: Paris’te 
Yaşayan Türkler” 2020/1. Dönem olmak üzere Fransa’nın Paris kentinde gerçekleştirilen  araştırma 
projelerine dayanmaktadır.  
Finansal destek: Çalışma TÜBİTAK tarafından desteklenmiştir.
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.
Research and publication ethics statement: This is a research article, containing original data, and it 
has not been previously published or submitted to any other outlet for publication. The author followed 
ethical principles and rules during the research process. In the study, informed consent was obtained 
from the volunteer participants and the privacy of the participants was protected.
Contribution rates of authors to the article: The first author in this article contributed to the 100% le-
vel of preparation of the study, data collection, and interpretation of the results and writing of the article.
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. The ethnographic 
observations employed in this study are based on two research projects conducted in Paris, France, 
within the framework of the TÜBİTAK-2219 International Postdoctoral Research Fellowship Program. 
These include the 2013/2 term project titled “Adaptation Strategies of Turkish Migrants in France: The 
Case of the Évry Suburb” (application no. 1059B191300920) and the 2020/1 term project titled “Migra-
tion, Integration, and Islam: Turks Living in Paris” (application no. 1059B192000554).
Financial support: This research was funded by the Scientific and Technological Research Council of 
Turkey (TÜBİTAK).
Conflict of interest: The author declares no conflict of interest.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

164 165

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler

Kaynakça
Amin,  M. (2013).  Dünden bugüne Lübnan mutfağı (E.Gökteke, Çev.) Yapı Kredi. 
Çelik-Aktaş, E. (2023). Fransa’ya göç. G. Kaya (Ed.), Cumhuriyetin göçlerle dolu 100 yılı kitabı içinde 

(s. 443-448) Cem.  
Çopuroğlu, Ö. (2022).  Tüketen diaspora: Göç, ulusal kimlik ve yemek ilişkisine teorik bir yaklaşım. Göç 

Dergisi,  9(3), 423-433.
Elias, N. (2004). Uygarlık süreci: Sosyo-oluşumsal ve psiko-oluşumsal incelemeler cilt I (E. Ateşman, 

Çev.) İletişim.
Fırat, D. (2013). Göçmenler ile ilgili Fransız sosyolojik düşüncesinin çözümlenmesi: Fransa’daki Türkiye 

kökenli gençlerde bütünleşmenin bir sonucu olarak ‘ötekileşmiş’ kültürel kökenin yeniden keşfi. Top-
lumbilim Göç Özel Sayısı, (17), 73-83.

Güler, H. (2013). Ağrılı göçmenlerin Fransa’ya tutunma stratejileri. İstanbul Sosyoloji Dergisi, 27(2), 
295-315.

Güler, H. (2018). İşçilikten “girişimciliğe” Türkiyeli1 göçmenler: Paris örneği”. Ege Sosyoloji Dergisi, 
(39), 81-102.

Güler, H. (2021). Fransa’da helal gıda tartışmaları: “Kebab” örneği”. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, (54), 41-60.

Harmansson, P. (2023). Uluslararası alternatif sağ 21. yüzyılın faşizmi mi?.  (E. Genç, Çev.) İletişim.
Ichijo, A. ve Ranta, R. (2018). Yemek ve ulusal kültür: Günlük yaşamdan küresel siyasete (E. Ataseven, 

Çev.) Ayrıntı. 
Kaya, A. (2023). Göç, diaspora ve Türkler. G. Kaya (Ed.), Cumhuriyetin göçlerle dolu 100 yılı kitabı 

içinde (s. 669-679) Cem.    
Munzele Munzimi, J. (2013). L’alimentation comme fondement de l’identité culturelle (Kültürel kimliğin 

temeli olarak beslenme) Mouvements et Enjeux Sociaux, (76),  15-30.
Naulin S. ve Jourdain, A. (2020). Pierre Bourdieu’nün kuramı ve sosyolojik kullanımları. (Ö. Elitez, Çev.) 

İletişim.
Oğuz, M.Ö. (2013). Alan Araştırması ve Uluslararası İşbirliği Projeleri. M. Öcal Oğuz, E. Ölçer Özünel ve 

S. Gürçayır (Ed.), Somut olmayan kültürel mirasın geleceği Türkiye deneyimi içinde (s. 13-19) Unesco 
Türk Milli Komisyonu.

Safran, W. (1991). Diasporas in modern societies: Myths of homeland and return, Diaspora , 1(1), 83-99. 
Tribalat, M. (1995). Faire France: Une enquete sur les immigrées et leurs enfants (Fransa’yı yapmak: 

Göçmenler ve çocukları üzerine bir araştırma) La Découverte. 
Tribalat, M. (1996). De l’immigration a l’assimilation enquete sur les populations d’orgine etran-

ge en france (Göçten asimilasyona: Fransa’daki yabancı kökenli nüfus üzerine bir araştırma) La 
Découverte.

Turner, B. S. (2022). Klasik sosyoloji (İ. Çetin, Çev.) İletişim.
Ulusoy, E. (2015). Diasporayı yeniden düşünmek: Diaspora teorisi ve modern diasporanın temel paramet-

releri, Göç Dergisi, 2(2), 208-228.
Zubaida, S. (2003). Ortadoğu mutfak kültürleri. S. Zubaida ve R. Tapper (Ed.), Ortadoğu yemek kültürle-

rinin ulusal, yerel ve küresel boyutları kitabı içinde (s. 32-47). Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 
Elektronik Kaynaklar
Barou, J. (2010). L’alimentation (Beslenme), Hommes & Migrations, Erişim adresi: http://journals.opene-

dition.org/hommesmigrations/981. 
Beşirli, H. (2010). Yemek, kültür ve kimlik, Milli Folklor, (87), 159-169 Erişim adresi: https://www.milli-

folklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=87&Sayfa=156.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

166 167

Beylunioğlu, A. M. (2021). Yemek, kimlik, diplomasi: Yemek sadece yemek değildir, Erişim adresi: http://
mutfaktakiakademisyen.com/category/gastro-diplomasi/. 

Bilgen, L. (2023). Paris’te bir Türk bakkalı, Erişim adresi: https://ytb.gov.tr/haberler/pariste-bir-turk-
bakkali-lutfu-bilgen.

Bouly de Lesdain, S. (2002). Alimentation et migration, une définition spatiale (Beslenme ve göç, mekânsal 
bir tanım), Erişim adresi: https://shs.hal.science/halshs00120762/document#:~:text=Les%20proces-
sus%20d%C3%A9crits%20supposent%20qu,associ%C3%A9e%20une%20forte%20valeur%20gustati.

Ertul, S. ve Şenkon, F. (2009). Culture immigrée/émigrée : l’exemple de la migration turque vers la France 
(Göçmen kültürü: Türkiye’den Fransa’ya göç örneği),  Migrations Société, 123-124,  Erişim adresi: 
https://www.cairn.info/revue-migrations-societe-2009-3-page-127.htm, 127-140. 

Goode, J. (2005). Yemek, Milli Folklor, (67), 172-176,  Erişim adresi: https://www.millifolklor.com/
PdfViewer.aspx?Sayi=67&Sayfa=169. 

Medina, F.X. (2001). Alimentation et identité chez les immigrants Basques en Catalogne (Katalonya’daki 
Basklı göçmenlerde beslenme ve kimlik), Anthropology of food, Erişim adresi: http://journals.opene-
dition.org/aof/154. 

Oğuz, M. Ö. (2013). Terim olarak somut olmayan kültürel miras, Milli Folklor, (100), Erişim adresi: 
https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=100&Sayfa=2, 5-13.

Öğüt Eker, G. (2018). Farklı görme biçimiyle modern dünya ritüeli olarak yemek kültürü: Sınanma/er-
ginlenme ve intikam alma gizli işlevleri, Milli Folklor, (120), 170-183. Erişim adresi: https://www.
millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=120%20&Sayfa=170. 

Örnek, S. (2023). Unutmak mümkün mü? Niğdeli Selanik muhacirlerinde yemek, bellek ve kimlik, Milli 
Folklor, 18(140), 155-167. Erişim adresi:  https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2866683. 

Paganelli, A. (2022). Business plan d’un kebab (Bir kebab işletmesinin iş planı), Erişim adresi: https://
previstart.com/FICHES/business-plan-kebab.php.

Sercen, G. S. (2015). Résider, circuler, habiter : l’intégration cosmopolite des migrants Turcs en Fran-
ce (İkamet etmek, dolaşmak, yaşamak: Fransa›daki Türk göçmenlerin kozmopolit entegrasyonu). 
Université de Bordeaux. Erişim adresi: https://theses.hal.science/tel-01374740v1/document. 

Simona S. ve Boutaud, J. J. (2015). L’alimentation entre identité et altérité Le Soi et l’Autre sous différents 
régimes (Kimlik ve ötekilik arasında beslenme: Farklı rejimler altında ben ve öteki) Erişim adresi: 
https://www.researchgate.net/publication/325960599_L’alimentation_entre_identite_et_alterite_Le_
Soi_et_l’Autre_sous_differents_regimes. 99-115.

Soyturk, H. (2010). Un métissage Franco-Turc des habitudes alimentaires (Fransız-Türk beslenme alış-
kanlıklarının karışımı),  Hommes & Migrations. Erişim adresi: http:// journals.openedition.org/hom-
mesmigrations/989.

Tichit, C. (2015). Du repas familial au snack entre copains : Le point de vue des enfants sur leur alimen-
tation quotidienne (enquête en milieu scolaire à Paris, France) (Aile yemeğinden arkadaşlarla atıştır-
malığa: Çocukların günlük beslenmelerine dair bakış açısı (Paris, Fransa’da okul ortamında yapılan 
araştırma),  Anthropology of Food, (9). Erişim adresi: http://journals.openedition.org/aof/7883. 

Unesco, Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi. Erişim adresi: https://www.unesco.
org.tr/Pages/181/177/.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

166 167

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.5035

Araştırma makalesi/Research article

Sennur Sezer’de Görsel Betim: Bir Anının İkonografisi

Visual Depiction in Sennur Sezer: Iconography of a Memoir

Ebru Özgün*

Zeynep Ertuğrul**

Çiğdem Kara***

Öz
Makale, Sennur Sezer’in (1943-2015) Evrensel gazetesinde 1995’te yayımlanan 
“Ben Sennur Sezer” yazısında, Taşkızak Tersanesinde çalıştığı yıllarda, not bıra-
karak intihar eden bir ustabaşıyı anlattığı anısını konu almaktadır. Bu anı, okura 
birçok ölüm ve intihar temalı resmi çağrıştırmaktadır. Amacımız, üç farklı uzman-
lık alanı (edebiyat, halkbilim, sanat tarihi) çerçevesinden anı ile sanat tarihindeki 
kimi eserler arasındaki ortak kalıpları keşfetmek; anıdaki olayların temelinde yer 
alan sosyal, edebî ve sanatsal bağlamı oluşturup anının gizli kurgusuna,  derin an-

	 Geliş tarihi (Received): 19-05-2025  Kabul tarihi (Accepted): 26-12-2025
*	 Doç. Dr., Anadolu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. Eskişehir-Türkiye/ 

Assoc. Prof. Dr., Anadolu University, Faculty of Literature Department of Turkish Language and Literature.
ebruozgun@anadolu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-7155-0558

**	 Dr. Öğr. Üyesi, Anadolu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sanat Tarihi Bölümü. Eskişehir-Türkiye/ Assist.Prof. 
Dr., Anadolu University, Faculty of Literature, Department of Art History. zkedik@anadolu.edu.tr. ORCID ID: 
0000-0001-5739-407X

***	Prof. Dr., Anadolu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. Eskişehir-Türkiye /Prof. Dr., 
Anadolu University, Faculty of Literature, Department of Turkish Language and Literature. cigdemk@anadolu.
edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-6059-6382



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

168 169

lamına ulaşmaktır. Anının ikonografisi, Simon Morley’in sanat eserlerini analizde 
kullandığı yedi anahtar (tarihî, biyografik, estetik, deneyimsel, kuramsal, skeptik, 
piyasa); Ernst Kris ve Otto Kurz’un mitik sanatçı biyografisi yöntemleriyle çözüm-
lenmektedir. Bulgulardan bazıları şöyledir: Sezer’in entelektüel derinliği, sözünün 
görsel gücü, edebiyat ve sanat dünyasındaki çok yönlülüğü sayesinde anı, çok 
katmanlı bir sanat eserine dönüşmektedir. Sezer’in görsel bir dille oluşturulduğu 
savlanan anısı ile görsel sanatlar arasındaki ilişki şu dört yolla gerçekleşmektedir: 
Trajik bir olaya dayansa da ölümün güzellemesinin yapılması, ölümün sakinliği, 
ölenin huzura kavuşmuş olarak betimlenmesi, son nefesine dek kendini ifade etme. 
Anıyı âdeta bir tabloya dönüştüren diğer unsurlar arasında farklı edebî türlerden 
yararlanma, ölü bedeni yücelten kalıp imge kullanımı vardır; ana estetik büküm 
tekniğidir. Özgün çalışma tarzıyla Sezer edebî kolajcı olarak da nitelendirilebilir. 
Anı, söylence sever bir yazar olarak Sezer’in biyografisinde de bir dönüm noktası 
olup yazarlık yolunu seçmesinin etiyolojik efsanesine dönüşmektedir.
Anahtar sözcükler: Sennur Sezer, görsel betim, Morley’in yedi anahtarı, mitik 
sanatçı biyografisi, intihar/ölüm
	
Abstract 
The article examines the memoir of Sennur Sezer (1943–2015), in which she wrote 
in an article titled “I am Sennur Sezer,” published in the Evrensel newspaper in 
1995, about a foreman who committed suicide, leaving a note, during the years she 
worked at Taşkızak Shipyard. This memoir reminds the reader of many images of 
death and suicide. Our purpose is to explore the patterns of transition between the 
memoir and the works of art it tells within the framework of three different areas of 
expertise (literature, folklore, art history) in order to obtain the hidden fiction and 
deep meaning by creating the social, literary, and artistic context underlying the 
events in the memoir. The iconography of the memoir is analyzed using the seven 
keys proposed by Simon Morley in analyzing works of art (historical, biographical, 
aesthetic, experiential, theoretical, skeptical, market) and Ernst Kris and Otto 
Kurz’s mythic artist biography methods. Some of the findings are as follows: 
Because of Sezer’s intellectual depth, the visual power of her words, and her 
versatility in the world of literature and art, the memoir turns into a multi-layered 
work of art. The relationship between Sezer’s memoir, which is claimed to have 
been created with a visual language, and visual arts is realized in the following 
four ways: Even if it is based on a tragic event, glorifying death, the calmness 
of death, depicting the deceased at peace, expressing the deceased until his last 
breath. Other elements that transform the memoir into a painting contain the use 
of different literary genres and stereotyped images that glorify the dead body; the 
main aesthetic tool is the twisted structure. With her original working style, Sezer 
can also be described as a literary collage maker. The memoir is also a turning 
point in the biography of Sezer, who loves myths, and it turns into the etiological 
legend of Sezer’s choice of the path of writing.
Keywords: Sennur Sezer, visual depiction, Morley’s seven keys, mythic artist 
biography, suicide/death

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

168 169

Extended summary
The article focuses on a memoir by Sennur Sezer (1943-2015) published in the Evrensel 

newspaper in 1995. The piece, titled “I Am Sennur Sezer,” recounts the story of a foreman who 
committed suicide by leaving a note during Sezer’s years working at the Taşkızak Shipyard. 
The memoir evokes many images of death and suicide for the reader. Our aim is to discover 
common patterns between the memoir and certain works in art history from the perspectives of 
literature, folklore and art history; to establish the social, literary and artistic context underlying 
the events in the memoir and to reach its hidden narrative and deeper meaning. 

Sezer’s memoir is, first, a flash memoir. Second, it is a memoir with mythical qualities 
that underlies Sezer’s decision to become a writer. Third, it is a memoir woven with images 
reminiscent of paintings, using stereotypical depictions in recollection. In these respects, 
the memoir is considered a multi-layered work of art and is analysed in this article using 
iconographic methods. 

The iconography of the memory is analysed using the historical, biographical, aesthetic, 
experiential, theoretical, sceptical, and market keys employed by Simon Morley in his analysis 
of works of art. The biographical key section, in particular, also draws on the mythical artist 
biography method of Ernst Kris and Otto Kurz.

The experiential key concerns how one reacts to the work as a subjective experience. 
When reading the memoir, the authors of the article first asked why the worker did not try to 
borrow money. Alongside the sadness of the suicide, they also sensed the peace brought by 
death in the suicide note. Furthermore, the memoir evoked many images. 

The historical key suggests comparing the new with the old to understand it, looking 
at elements that show variability and continuity over time. In this article, the historical 
key is addressed in two dimensions: Social context and artistic context. The worker who 
committed suicide is consistent with suicide statistics and literature from the 1950s and 
1960s: Single, male, alcoholic, financial problems, poisoning himself. Suicide and death are 
topics frequently explored in visual arts as well as literature. When reading Sezer’s memoir, 
the images that come to mind are Jacques-Louis David’s La Mort de Marat (1793) and La 
Mort de Socrate (1787), Henry Wallis’ The Death of Chatterton (1856), and John Everett 
Millais’ Ophelia (1851-1852). These memoirs and the paintings they evoke deal with suicide 
through the following four themes: The beautification of death despite its tragic nature, the 
serenity of death, the depiction of the deceased as having found peace, and self-expression 
(speaking, writing, working) until the last breath.

The biographical key is, in short, the treatment of the artist’s work as an expression of her 
life. One of Sezer’s favourite words and literary genres is legend. In keeping with this, her 
biography is constructed according to the mythical artist biography. Accordingly, Sezer, who 
learned to read at an early age in a home where many books were read, is also self-taught. 
She interrupts her successful education in secondary school and secretly works in a shipyard. 
She is part of a large community of writers and artists. She consistently works in a regular 
job. She does not only write poetry but also produces works in many genres of literature. This 
moment is presented as the reason behind all this production. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

170 171

The aesthetic key relates to the emotional value assigned to a visual product, what a culture 
defines as a work of art, and social consensus. Memoir is related to three literary genres: Memoir, 
legend, suicide note. As much as these genres, the main aesthetic element seen in the characters 
and images in the memoir, the lesson drawn from the memoir, the reader’s identification with 
the character, and the emotions the text evokes in the reader is plot twist.

The theoretical key lies in the theoretical views of the period in which the work 
was produced, as seen by artists and critics. Sezer’s poems display the characteristics of 
socialist realist literature. The memoir, which includes elements such as stigmatised groups, 
marginalised individuals, the working class, and realism, possesses characteristics that 
lend themselves to interpretation not only through socialist realism but also through new 
historicism and minor literature.

The sceptical key focuses on not underestimating the cultural references of a work and 
on the fact that the true value of a work of art can only be understood over time. Sezer’s 
1995 memoir hints at the political and economic dimensions of suicide. However, the lesson 
Sezer draws from this death is more suited to a relatively elitist social stratification based on 
cultural capital than to class destiny.

The market key relates to art also being a commodity in the capitalist economy. Although 
Sezer is a highly prolific writer, she is not among the best-selling authors. Nevertheless, because 
she writes in many different genres, she has a fairly broad readership that appreciates her work.

In conclusion, it can be said that Sezer’s memoir is a visually powerful, multi-layered 
work of art. The relationship between Sezer’s memoir, which is claimed to be constructed in 
a visual language, and the visual arts is realised in the following four ways: The beautification 
of death despite its tragic nature, the serenity of death, the depiction of the deceased as 
having found peace, and self-expression until the last breath. Other elements that transform 
the memoir into a tableau include the use of different literary genres and the use of formulaic 
imagery that glorifies the dead body; the main aesthetic twist technique. As a writer who loves 
legends, the memoir is also a turning point in Sezer’s biography, becoming the etiological 
legend of her choice to become a writer.

Giriş
60 kuşağının toplumcu gerçekçi şairi olarak bilinen Sennur Sezer (1943-2015), farklı 

türdeki eserlerinin birçoğunda, anılarında yer etmiş olayları, kişileri, durumları, gerçek ya-
şantı deneyimlerini paylaşmaktadır. Bu metin parçaları, Sezer’in kişiliği, döneminin sanat 
dünyası, sosyo-politik yapısıyla ilgili fikir verirler. Bu anı parçacıklarından yola çıkılarak 
Sezer’in biyografisi inşa edilebilir. Onun Evrensel gazetesinde 1995’te yayımlanan “Ben 
Sennur Sezer” otobiyografik yazısının başında aktardığı, biyografisinin bir parçası da olan 
anısı, intihar/ölüm temalı tabloları hatırlatan imgesel çağrışımlarla dolu olduğu için ikonog-
rafiyle çözümlenmeye olanak tanır. Sözü edilen anı şöyledir:1

Taşkızak Tersanesi’nde çalıştığım ilk yıldı sanırım. Karikatür gibi şişman bir ustabaşı 
vardı. Çok içtiği söylenirdi. Hem kilosu hem de içkiciliği alay konusuydu. Bir gün 
canına kıydığını duyduk. Söylendiğine göre, tersanede faizle borç veren bir başka işçi-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

170 171

ye borçlanmış, borcunu ödeyemeyeceğini anlayınca da fare zehri içmiş. Zehir içtikten 
sonra duyumsadıklarını yazmış bir deftere. Ölümün yaklaşmasının sarhoşluktan daha 
güzel bir baş dönmesi olduğu gibi güzellemelermiş bunlar. Şimdiye kadar kimsenin 
söylemediği, ölümün aşağılanarak yaşamaya yeğlenebileceği, bilseymiş yaşama zorla 
katlanmaktansa daha önce ölümü seçeceği inancıymış. Dakika dakika duygularını, göv-
desinde duyumsadıklarını yazmış böylece. Ölürken neler olduğunu anlatmaya çalışmış. 
Kalemi elinden düşene kadar… Şişman ustabaşının imajı o gün değişti. Kimse şaka bile 
yapmadı kiloyla ilgili. İçki de anılmadı ondan konuşulurken. Yazdıkları yinelendi bir 
söylence gibi. Yazmak, onun belleklerdeki görüntüsünü değiştirmişti.

Yazmanın herkes için bir kendini ifade biçimi olduğunu o zaman, on altı yaşlarınday-
ken anladım (Url-17).

Anıyla birlikte okurun zihninde ayna içindeki aynalarda olduğu gibi sonsuz şekilde iler-
leyen imgeler dizisi de canlanmaktadır. Yazılı kâğıtlar etrafa saçılmış olduğu hâlde uyur gibi 
yatan ölü bir beden imgesinde olduğu gibi anı, bir tablonun sözlü betimine dönüşmektedir.

Bu makalenin amacı, güçlü bir görsel dille betimlenmiş2 anıyla çağrıştırdığı sanat eser-
leri arasındaki ortak kalıpları keşfetmek; edebiyat, halkbilim ve sanat tarihi alanları çerçeve-
sinden, anıdaki olayların temelinde yer alan edebî, sosyal, sanatsal bağlamı oluşturup anının 
gizli, derin anlamına ulaşmaktır. 

Yedi başlık altında düzenlenen yazıda; Sezer’in sanatçı kişiliği, etkilendiği sanat akım-
ları, anıda kullandığı sanatsal unsurlar, anıdaki intihar gibi kimi toplumsal olgu ve konular 
tartışılmaktadır. Anının çağrıştırdığı sanat eserleri ve Sezer’in anıda kullandığı estetik unsur-
lar aracılığıyla da sözlü resimle sanat eserleri arasındaki geçişin nasıl bir kalıpla yapıldığı 
ortaya konmaktadır. 

Sezer’in anısı sözlü resim kabul edildiğinden seçilen yöntem, anının çağrıştırdığı sanat 
eserlerini incelemede de kullanılan ikonografidir. Bunun için Morley’in (2022) sanat eserle-
rini çözümlemede kullandığı tarihî3, biyografik4, estetik5, deneyimsel6, kuramsal7, skeptik8, 
piyasa9 kavramlarından oluşan yedi anahtar yönteminden; ayrıca biyografik anahtarda Kris 
ve Kurz’un (2016) mitik sanatçı biyografisi yaklaşımından yararlanılmaktadır.

Anının ikonografik kurgusuna açılan anahtarlar
Sezer’in anısının, ikonografik analize imkân tanıyan üç özelliği vardır: Flaş anı olma, 

biyografisindeki önemi, anıyı saklama ve geri çağırmada kalıp tasvirden yararlanma.
İşçinin intiharı, o dönem 16 yaşındaki Sezer için bir flaş anıdır. Ani, şok edici olaylar 

hakkındaki flaş anılar; olayın kişi için önemi ve kullanım sıklığı (tartışma, konuşma, üzerine 
defalarca düşünme vb.) gibi nedenlerle (diğer anılara göre) kalıcı olsalar da zaman içinde 
bozulup değişirler. Flaş anı (olay) doğru olsa da kişinin anısının doğruluğu, hatırladığı tüm 
ayrıntılar doğru olmayabilmektedir (Schacter, 2010:293, 296-300).

Anı, biyografide önemli bir yere sahiptir. Geçmişe ait karmaşık kişisel bilgi karışımları bir 
araya gelerek hayat hikâyelerini ve kişisel mitleri oluştururlar; bunlar geçmişle gelecek arasındaki 
anlatısal devamlılığı sağlayan özbiyografilerdir (Schacter, 2010:144). Geçmişteki olayın şimdide 
hatırlanması iki farklı zaman aralığını işletmekte; geçmişteki olaya yıllar sonrasının -Sezer’in 36 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

172 173

yıllık- perspektifinden bakılmakta; her hatırlama, yaşandığı ânın duygusuna göre sahiplenilmek-
tedir. Dolayısıyla anılar hatırlanırken, bir anlama, anlam yaratma çabasının sonucu olarak yeniden 
yapılanırlar (Bourdieu, 2006; Draaisma, 2012:198, 213, 215; 2016:95-96; Lässig, 2013:46.) Se-
zer, bu anıyı yaşamındaki bir kırılma ânı olarak kullanır; ilerideki yazarlığıyla ilişkilendirir.

Anıyla “eşleşen yekpare bir resmin olmaması” durumunda, beyin -özellikle eskiyen- anı 
üzerinde daha çok çalışır; ipuçlarını bir yapboz gibi bir araya getirir; her hatırlamada anı sağ-
lamlaşır (Schacter, 2010:136). Hatırlamayı kolaylaştırmak için hafızaya bilinçli yerleştirme 
teknikleri kadar gündelik yaşamın idamesi, sosyal ilişkiler ve temel beceriler için anıların da 
belleğe yerleştirilmeleri gerekir. Kodlama-hatırlama ilişkisine bakıldığında “sadece kodladığı-
mız şeyleri hatırlarız ve kodlarımız kim olduğumuza dayanır. Geçmiş deneyim, bilgi ve ihtiyaç-
larımızın neyi hatırladığımız üzerinde güçlü bir etkisi vardır.” (Schacter, 2010:84). Kalıp tasvir-
ler böyle durumlarda devreye girerler. Gombrich (2015:70-71, 76), kalıp tasviri tarihî dönemler 
içerisinde, çeşitli sanat eserlerinde benzer bir anlama bürünen, değişiklik göstermeyen jest ve 
anlatımları belirtmek için kullanır. Bunlar “eylemden ritüele ve dolayısıyla sanata geçişin izini” 
sürmekte işlevseldirler ve sanat “ritüelleşmiş imgeyi” kalıp tasvirler yoluyla muhafaza eder. 
Gerçek sanatçı ise, bu kalıp anlatımları “yeniden duyguyla yüklü bir hâle getirmek için” var-
dır. Sezer, anının kendi yaşamı üzerindeki anlamını zaman içinde geriye doğru bakarak; anıyı 
saklarken belleğindeki eksik parçaları olasılıkla kalıp tasvirlerden yararlanarak tamamlamıştır. 
Bu sayede şahit olmadığı bir olayı zihni kodlayabilir; yapbozu tamamlayabilir, anıyı çağırabilir. 
Ortaya çıkış süreçleri düşünüldüğünde, anı bir sanat eseri gibi ikonografik olarak çözümlenebi-
lir. Aşağıda Sezer’in anı ve biyografisi10, yedi anahtara göre incelenmektedir.

1. Deneyimsel anahtar 
Morley’den farklı olarak deneyimsel anahtarla başlanmasının nedeni, anıyı okurken his-

sedilenlerin bu makalenin ortaya çıkmasına neden olmasıdır. Sezer’in anısı okuyucuyu sanat 
galerilerine, tarih sayfaları arasına sürüklemektedir. Birçok çağrışım yapan metin karşısında 
okur, daha önce görmüş, duymuş olma olasılıklarını soruşturmakta, şaşırmaktadır. 

Ustabaşının neden intiharda karar kıldığı, borcu neden tefeciden aldığı ilk akla gelen 
sorulardır. İşçinin, makalenin yazıldığı çağın sunduğu “yasal” çerçevedeki çarelerden yarar-
lanması pek de mümkün değildi. Örneğin Türkiye’ye kredi kartı yaklaşık bir on yıl,11 tüketici 
kredisiyse 30 yıl sonra gelecekti.12 Adalet Partisi döneminde sendikalı sayısı artış gösteriyor-
sa da sigortalı işçilerin %66’sı 1960’ta sendikalı değildi (Pektaş, 2012:254). Ayrıca bir sen-
dikalı olan Sezer (Şüyün, 2019:65) ustabaşının sendika üyeliğinden13 ya da bir yardımlaşma 
sandığından borç aldığından söz etmez. Bireylere borç veren yasal kurumlar olan (en azından 
bir dönem için yasal) tefeci-sandık-banka arasında tarihsel bir ilişki vardır (Güneş ve Manav, 
2019:317-318). Ama ustabaşının döneminde tefecilik, borçluların hiçbir yasal korumasının 
olmaması, kayıt dışılık, yüksek faiz gibi nedenler yüzünden suçtu (Yenidünya, 2013:2, 4-5). 

Okur, işçinin aldatıcı, imkânsız bir kurtuluş yolunu seçmesi yüzünden üzülürken ölüm 
tercihindeki kararlılık ve ulaşılan huzurla aynı anda bir rahatlama da hissetmektedir. Ustabaşı 
sanki, Ariés’in (2015:38, 217) ifadesiyle ehlileştirilmiş, yumuşatılmış, tanıdık, romantik, in-
sanın yüzünü güzelleştiren bir ölüme kavuşmuştur. Usta başının son anlarını kaleme almasıy-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

172 173

sa yazar-entelektüel Beşir Fuat’ın intiharını ve intihar notunu hatırlatmıştır. Kendisi ailesini 
geçindiremediğini iddia etse de bir cinnetle intihar ettiği düşünülen Beşir Fuat önce kendine 
kokain enjekte etmiş, ardından usturayla bileğini kesmiştir. “Ameliyatını icra” ettikten sonra 
da hissettiklerini kaleme almıştır (Okay, 2012:70-76).

2. Tarihî anahtar
İntihar konusu toplumsal ve sanatsal olmak üzere en az iki bağlamdan ele alınabilir.
Toplumsal bağlam: Sezer, “1959 yılının 1 Mayısından önce” 800 kişinin çalıştığı askerî bir 

tersane olan Taşkızak’a girer (Url-13, Url-16; Dünder, 2013:93). Doğru hatırlıyorsa intihar işe 
girdiği ilk yılda, 1959 baharıyla 1960’ların ilk ayları arasında bir yerde gerçekleşmiş olmalıdır. 

1970 öncesindeki intiharlarla ilgili sağlıklı istatistiki bilgilere Arkun’dan (1978:24, 
28-31) ulaşılabilmiştir.14 İstanbul Emniyet Müdürlüğü kayıtlarına göre 1950-1960 arasında 
İstanbul’da ölümle sonuçlanan intiharlar erkeklerde, özellikle de yalnız yaşayanlarda yük-
sektir (evlilerden iki-üç kat oranında fazla) (Arkun, 1978:36, 63, 85, 127). Sezer ustabaşının 
yaş, medenî hâli konusunda bilgi vermez. Ama verdiği kimi bilgiler, not bırakarak intihar 
edenlerin bazı ortak noktalarıyla örtüşmektedir: Maddî sorunlar, kendini zehirleme ve alkol 
bağımlılığı geçmişi (Lang vd., 2021:175)..15

Tefeciler yüzünden borçlarını ödeyemediği için intihar eden ustabaşının yaşadığı dönem-
deki işçilerin genel durumuna da bakılmalıdır. DP döneminde, özellikle 1956-1959 arasında, 
ülke içindeki sivil şiddet olaylarının yarattığı dengesizlik, enflasyon, dış borçlar çerçevesinde 
uygulanan ekonomik programlar gibi nedenler yüzünden işçilerin iş güvencesi ve asgari ya-
şam koşullarını karşılayabilecek istikrarla ödenen ücret konusunda sıkıntılar yaşadığı anlaşıl-
maktadır (Çetin, 2017:76-77, 79-81). İşçi maaşları artıyor gibi görünse de aslında enflasyon 
karşısında eriyordur (Pektaş, 2012:392-393). Başka deyişle borçlanma kaçınılmazdır. 

Sanatsal bağlam: 
Hangi sanat türünün daha güçlü bir ifadeye sahip olduğu yoruma açık, bitmez bir tar-

tışmadır.16 Sezer’in anısındaki “intihar” ve “bu süreçte hissettiklerini son ânına kadar yaz-
ma”, hem edebî metinlerde hem de tuval resminde devamlılık gösteren bir konudur. Öyle ki 
Sezer’in anısı okunduğunda, Jacques-Loius David’in La Mort de Marat (1793) ve La Mort 
de Socrate (1787), Henry Wallis’in The Death of Chatterton (1856), John Everett Millais’in 
Ophelia (1851-1852)17 eserleri hemen ilk akla gelen resimlerdir.

Bu resimler, sadece üretildikleri dönemde değil günümüze dek uzanan tarihsel süreçte 
popüler kültür kadar farklı sanatsal çalışmalarda da kullanılagelmişlerdir.18 Teknikleri, yan-
sıttıkları olay ânının seçimi, konunun işlenişi, ressamlarının kişiliği gibi yönleri dolayısıyla 
resimlerin gücü ve etkisi, sanat dünyasına olduğu kadar sahiplerine kazandırdığı gelir ve 
prestijlerle devam etmiştir.19 Özcan Yaman, Sezer’in ressamları ve eserlerini iyi tanıdığın-
dan, onlardan hikâyeler çıkartmayı bildiğinden, ressamlar hakkında kendilerinin duymadık-
ları bilgileri çevresindekilere anlattığından bahseder.20 Dolayısıyla bir sanat eleştirmeni ve 
galerilerle yakın ilişkideki bir şair, ansiklopedi, dergi, gazete yazarı, düzeltmeni olarak Sezer 
muhtemelen bu eserleri tanımaktadır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

174 175

Sezer’in anısı ve onun çağrıştırdığı bu resimlerin intiharı şu dört temayla işlediği görül-
mektedir: Trajik bir olaya dayansa da ölümün güzellemesinin yapılması, ölümün sakinliği, 
ölenin huzura kavuşmuş olarak betimlenmesi, son nefesine dek kendini ifade etme (konuş-
ma, yazma, çalışma).

Sadece tek bir figüre indirgenmiş Marat, Chatterton ve Ophelia’nın imgelerinde hem 
figürün yüzünde hem de resmin genelinde huzur duygusu hâkimdir. Bu resimlerde figürler, 
renk tercihleriyle ve vücut anatomisiyle de güzelleştirilerek idealize edilmişlerdir. Bu neden-
le önceki sahnede olan öl(dürül)me ânındaki vahşetin hiçbir izi yoktur. 

Marat, politik bir suikastla bıçaklanarak öldürülmüştür (buna rağmen bıçak darbesi re-
simde belli belirsiz bir kesiğe dönüşür). Ophelia boğulmuştur (resimde yüzü canlı, göğü izler 
gibidir). Ama diğerleri ustabaşı gibi zehirle intihar etmiştir: Sokrates baldıran zehri (ki ölümü 
öncesi son anları resmedilmiştir), Chatterton arsenik (uyur ya da sarhoşlukla kendinden geç-
miş gibidir) kullanmıştır.

Kalabalık figürlü Sokrates’te, ana figür aslında idam mahkûmudur ama bunu bir intihara 
çevirir. David yine Sokrates’in yüzüne ölümün dehşetini yansıtmaz. Ama onu çevreleyen 
kalabalığın yüzüne ölüm karşısındaki çaresizliği yerleştirir. Sokrates, tıpkı şişman ustabaşı 
gibi, son nefesini verene kadar dik bir duruş sergiler.

Resimlerde intihar notu ya da onu çağrıştıran unsurlar şunlardır: Kompozisyona saçılmış 
bir biçimde kullanılan kâğıtlarla kalemler bu açıdan değerlendirilebilir. Bir kalıp imge olarak 
kullanılan bu nesneler ana figürün kimliğine vurgu amacı da taşırlar. Chatterton’un etrafın-
daki kâğıtlar aslında yırttığı şiirleridir. Marat’ın elindeki kâğıtsa katilinin adının olduğu bir 
belgedir. Sokrates bir hitap ustası olduğundan, diğerlerinden farklı olarak -intihar notu niteli-
ğinde- konuşmasıyla kendini ifade eder; hâlâ ders vermektedir (sağ eli kadeh tutarken işaret 
parmağı yukarıda, sol kolu havadadır).

Resimlerde tekrar eden bir imge grubu da bulunmaktadır. Bunun için o dönem ve sonra-
sında kompozisyonu diğer sanatçılar (örneğin Munch) tarafından kalıp tip olarak kullanılan 
David’in resmi merkeze alınabilir. Ressam, arkadaşının ölümünü yüceltmek için basit ama 
etkili üç imgeyi kullanır: Sarkan kol, sakin yüz, huzurla kendini bırakmış beden. Bu duruş bi-
çimi ve ifade, ölü bedenin idealleştirilmesidir. Neoklasik ressamın tercih ettiği bu imgelerin 
izi Caravaggio (örneğin İsa’nın Mezara Konuluşu) ve Michelangelo’ya (Sistina Şapeli tavan 
resimlerindeki Hz. Adem’in kolu) kadar sürülebilir. 

Sezer’in anısındaki şişman işçinin intihar imgesi birebir Henry Wallis’in şair Chatterton’uyla 
örtüşür. Bu resim yine Rönesans’ın sevilen sanatçılarından Raphael’i kendilerine referans alan 
Preraphaelistlerin özelliklerini taşır. Şişman işçi gibi toplum tarafından alay ve dışlanmayla yıp-
ranmış Chatterton’un arsenik içerek ölümü, yukarıda sıralanan üçlü imgeyle oluşturulmuş kom-
pozisyonla traji-komik olmaktan çıkarak idealize edilir. Böylece düşmüş şairin statüsü yükselir.

Ama ustabaşı sadece bu kompozisyonla değil sözle de aklanır; tıpkı Ophelia gibi. Ophe-
lia, eril düzenin; ustabaşıysa âdil olmayan suça kapı aralayan kapitalist sistemin kurbanıdır. 
İki figüre de öldükten sonra masumiyetleri geri verilir; Ophelia kraliçenin,21 ustabaşıysa yine 
kendisini dışlayanların ağzından efsaneleşerek aklanır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

174 175

3. Biyografik anahtar
Bu kısımda Sezer’in yaşamı bir sanatçı söylencesinin olay örgüsü içinde ele alınmakta-

dır. Söylence, Sezer’in sevdiği bir türdür. Kendisi çeşitli eserlerinde söylencenin özelliklerin-
den yararlandığından hatta bir eserini bir söylence olarak ürettiğinden bahseder.22 

Kris ve Kurz (2016), sanatçı biyografilerinde anekdot biçimindeki anlatıların mitik bir 
kalıba sahip olduğunu iddia etmektedirler. Sıkça tekrar eden bu kalıp ve motifler şöyle sı-
ralanabilir: Sanatçının doğumuna denk gelen olağanüstülükler, neredeyse mucize şeklinde-
ki yeteneğinin henüz çocuklukta kendini göstermesi, sanatında insanı yanıltacak kadar iyi 
olması, kendi kendini yetiştirmesi, keşfinin tesadüfi olması, onu eğitenlerin eğer çocukken 
terk edilmiş biriyse onun ana babası rolünü de üstlenmesi, sanatını üretirken ortaya koyduğu 
emekle ve özenle saygı görmesi, virtüözlüğü ve hızlı çalışması, kıvrak zeka, hazırcevaplık 
gibi yönleriyle kamuoyu üzerinde üstünlüğünün olması vd. 

Sezer’in bu mitik kalıpların çoğunu yaşamında deneyimlediği fark edilir. 1943’te 
Eskişehir’de dünyaya gelen Sezer’in aile kökleri anne tarafından Beyrut’a kadar uzanır. 
İmparatorluğun sınırları içinde aile eşrafının Eğin, Beypazarı, Selanik, Beyrut, Trabzon, 
Ankara, Kasımpaşa gibi mekânlara yayılışı, büyük dedelerinden birini paşazade diye anışı 
(2009:16) kadar, çok uluslu bir devletin tüm kültürlerini kapsayıcılığı açısından da Sezer’in 
“ben Osmanlıyım” deyişi23 dikkate değerdir. Babası, Devlet Demiryolları teknisyenlerinden-
dir. Babasıyla ilişkisinin kopuk olduğunu ilerde eserlerinde işleyecektir.24 Kendince gizli giz-
li yazan bir Cumhuriyet emekçisi (Url-17), çok okuyan ve ayaklı bir ansiklopedi sayılacak 
kadar her konuda bilgisi olan (Sezer, 2009:26) annesi, şiire ve müziğe düşkün biridir. Sezer 
ve kardeşlerine okumayı evde öğretir. Böylece Sezer, ilkokula 1949’da Eskişehir’de ikinci 
sınıftan başlar. 10 yaşında mezun olunca evlendirilmesi yönünde çevresi babasının aklını 
çelmeye çalışsa da (Dünder, 2013:94) okumaya devam eder; Kasımpaşa Karma Ortaokulunu 
1956’da bitirir. İstanbul Kız Lisesine giren Sezer 1959’da, daha 16 yaşındayken ikinci sınıfta 
öğrenimini kendi kararıyla, ailesinden gizlice yarıda bırakıp 1964’e kadar Taşkızak Tersane-
sinde ikmal ve muhasebe memurluğu yapar.

Sezer resmî eğitim sürecini tamamlamadığı hâlde çok yönlü bir yazar-şair, entelektüeldir. 
Taşkızak Tersanesinden sonra kendini daha da geliştirir; Babıali’de yayın dünyasında farklı 
yetenek gerektiren işlerde çalışır. Örneğin 1969-1975 yıllarında Cumhuriyet ve Vatan gaze-
telerinde resim sergileri, ressamlar-yazarlar hakkında yazılar (Olgun, 2023:402) yayımladığı 
hatırlanırsa kişisel gelişiminin ve yükselişinin hızı daha iyi anlaşılabilir. Kültürel sermayesi, 
eğitim kurumlarının hiyerarşik bilgisinden farklı, keyfî, rastlantısal karşısına çıkan bilgilerle 
oluşmuştur. Onun annesi için söylediği ayaklı ansiklopedi yakıştırması sonradan Sezer için 
“Madam Larousse” olarak kullanılır.25 Gelişiminde annesinin kitaplığı kadar, kişisel mera-
kı ve iş çevresindeki eğitimli, entelektüel kişilerin de etkisi vardır. Bu süreçte Taşkızak’ın 
önemli bir rolü olduğunu anılarında belirtir (Url-8).

Yazarlar arasındaki yerini de akademik hiyerarşide karşılığı olan diplomanın sağladığı 
bilgi, beceri temelli ve statüden yoksun olarak kendi çabasıyla kazanmıştır. Sezer’in ilk şiir 
kitabı, 1964’te Gecekondu adıyla TİP’li arkadaşlarının sağladığı kaynak sayesinde basılır 
(Url-17).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

176 177

Otodidakt olsa da o sanatçı olarak gelişirken yalnız değildir. “[B]u dünyada, sanatçı tek 
başına durmaz: Büyük ‘dehalar topluluğunun’ bir üyesidir” (Kris ve Kurz, 2016:15). Sezer de 
sanatında, kariyerinde, kişisel gelişiminde hızla ilerlerken saygın bir sanat çevresinin üyesi 
olur. Örneğin, farklı alanlardan sanatçı ve yazarlarla Yenikapı kahvesinde, Leyla Erbil gibi 
şairlerin ya da eşi yazar Adnan Özyalçıner’le kendi evlerinde verdikleri yemeklerle düzenli 
bir araya gelir.26 Özyalçıner, Sezer’in sanatçı olarak olgunlaşırken kültür atmosferinin reka-
betten çok birbirlerini destekleyen sanatçılardan oluştuğunu; 60 dönüşümüyle Türkiye’de 
kültürel patlama yaşandığını kaydeder (Şüyün, 2019:36).

Kris ve Kurz’un mitik kalıbındaki sanatçının hızlı çalışma becerisine, kıvrak zekalı olu-
şuna örnek, Sezer’in şiirle başlayan yazım yolculuğuna hikâye, masal, ansiklopedi maddesi, 
sanat eleştirisi, çocuk kitapları gibi çoklu türle devam etmesi verilebilir. O, kendisine verilen 
hiçbir görevi geri çevirmez; çevrilmesine izin vermez. Örneğin röportaj için gönderildiği Bedri 
Rahmi Eyüboğlu’nun gazetecilerle görüşmediğini söyleyerek onu reddetmesi üzerine “gazeteci 
değilim ki ben şairim” diyerek onu ikna eder.27 Hızlı çalışma konusunda da İsmail Afacan’ın an-
lattığı şu anekdot28 kaydedilebilir: Sezer’in kendisine, üstüne şiir yazması için gönderilen fotoğ-
raflara oldukça kısa sürede (beş dakika içinde) geri bildirimde bulunması, ürettiklerine şüpheyle 
yaklaşılmasına yol açınca şu cevabı vermiştir:“Beş dakika değil, kırk yıl artı beş dakika.”29

Eserleri okunduğunda dört intihar olayı, Sezer’in dört farklı dönemi ve bakış açısıyla öne 
çıkar: İlki, şişman ustabaşının intiharıdır. İntihar, hem çarpık sistemin içinde yaşarken fark 
edilmemiş bir yeteneğin onurlandırılması hem de bir gencin yazar olarak yeni bir başlangıç 
yapma kararının miladı olarak yorumlanır.

İkincisi, Kasımpaşa kitabında geçen genç aktör Suphi Kaner’le onu işten kovan yapımcı 
Nevzat Pesen’in intiharlarıdır (Sezer, 2009:140-142). İntiharlar, roman tadında ve okuru/tu-
risti cezbetme aracı olarak birer yerel söylence gibi kullanılmıştır. Sezer’in bu olayları anım-
samasının birden çok nedeni vardır: Aktör sevilen biridir ve çok yönlülüğüyle farklı işlerde 
çalışmıştır. İntihar ettiği ev, aktör ve yazar Afif Yesari’yle babası Mahmut Yesari’ye aittir. 
Ayrıca ev, Mahmut Yesari’nin eşi Cahit Uçuk’un bir romanında mekân olarak geçmektedir. 

Üçüncüsünde Sezer, “Yaşamak Gerekir” yazısında 3 Eylül’de evinde kendini asarak in-
tihar eden kadın işçinin ölümünü kendi kaleminden değil bir başka işçi tarafından yazılmış 
bir mektup üzerinden aktarır. Kısa yorumundaysa bireyin yalnızlığına, kapitalist sistemin 
eleştirisine ve yaşamanın önemine değinir. 

Dördüncüsü ise arkadaşı şair Berrin Taş’ın yüksek bir binadan atlayan kızının intiharıdır 
(ö. 2002). “Berrin’in Kızı Pelin” (Sezer, 2017:360) adlı şiirde intiharın nedeni belirsizdir; 
kimi sevda der. Sezer ise yaşamı reddetmesi, yaşamın sunduğu (belirsiz, paket içindeki) gele-
ceği attığını, reddettiğini söyler. Ergen bir kızın, sakin-örten-güzel gecede, yaşamı reddedişi 
Sezer’i hem bir anne olarak hem de arkadaşıyla kurduğu empati dolayısıyla etkilemiş gibidir.

Sezer sadece intihar karşısında değil, ölüm karşısında da hassastır. Örneğin, Sezer’in 
yaşamlarına tanıklık ettiği ve bir biçimde ölmüş gerçek kişiler üzerine yazdığı portre şiirleri 
1986’da Bu Resimde Kimler Var adıyla yayımlanır. Çeşitli sebeplerle ölen/öldürülen kişilerin 
ardından yazdığı (bir nevi ağıt niteliğindeki) şiirlerde Sezer tarihî gerçeklikleri edebiyatla da 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

176 177

kayda geçirir; unutulmaz kılmaya çalışır. Kitabın başlığı da bu çalışmada öne sürülen sözel-
görsel sanatlar arasındaki geçişi çarpıcı bir biçimde imler.

4. Estetik anahtar
Sezer’in anısındaki estetiği oluşturan ana teknik bükümdür.30 Anıda kullanılan edebî tür-

lerin, anıdaki karakter ve imgelerin, anıdan çıkarılan dersin, okurun karakterle özdeşim kur-
ma hâllerinin, metnin okuyucuda uyandırdığı duyguların hepsi bükümlüdür. Aşağıda gösteri-
leceği üzere okur, kelimeleri içten, tek tek okurken bir sonraki adımda yazarın açıklamasına 
izin vermek zorunda kalır. 

Makalede konu edilen anlatı en az üç edebî türle biçimlenmiştir: Anı, efsane, intihar 
notu.31 Bu türler gerçeği biraz büker, biraz yanıltırlar. Anı; yaşamın bir dönemi, kişiler, ku-
rumlar ya da yerlerle ilişkili anekdotlardan, kesitlerden oluşan bir türdür. Hem edebî bir yazı 
biçimi hem de biyolojik bir gerçeklik ve süreçtir. Anının kapsamı ve biyografi, otobiyografi, 
gezi yazısı, günlük, mektup, kurmaca tarzında anı-roman gibi diğer türlerle ilişkisi düşünül-
düğünde hepsi gerçek yaşama yaslanır; ancak anlatının kim tarafından, ne zaman, nasıl ve 
hangi amaçla oluşturulduğu gibi ayrımlar aralarındaki sınırları belirler (Yumru, 1999:25). 
Anı sadece diğer edebî türlerle ilişki içinde değildir; tarih, sosyoloji, halkbilim, psikoloji gibi 
farklı disiplinlerin de araştırma nesnesi hâline gelmiştir. Sezer’in anısı da -kâğıda döktüğü, 
otobiyografik bir köşe yazısı olduğu için- edebî anı olmakla birlikte, yapboz parçalarının 
kalıp tasvirlerle, mantıksal tamamlamalarla bir araya getirildiği bir flaş anı olması sebebiyle 
biyolojik de bir süreçtir. Otobiyografik belleğin sosyal ve kendilik işlevi dışında yönlendirici 
işlevi; bugünkü ve gelecekteki davranışları şekillendiren, bunlara kılavuzluk eden, gelecek-
teki davranışların öngörülmesine aracılık eden geçmiş olaylara ait anıların kullanılmasıdır 
(Williams ve Conway, 2015:55).

Edebiyatta kaynağını yaşantıdan alan, gerçekte olmuş olayları anlatan türler yarı kurma-
ca (talî) kabul edilir (Yumru, 1999:1). Kurgusal bir tür olmasa da anıda gerçekler olduğu gibi 
aktarıl(a)maz. İnsanlar yıllar sonra geriye dönüp bakarak anı ya da biyografilerini şimdiki 
zamandaki bilinçleri, yaşsız ruhları, arzuları, akıl yürütmeleri, sonradan kurdukları neden-
sonuç ilişkisi içinde ve yazarlık becerileriyle kaleme alırlar (Augé, 2017; Bourdieu, 2006:76-
82). Öyleyse Sezer’in 1959’daki deneyimlediği bu olayı 36 yıl sonra, 1995’te kaleme alırken 
de böylesi bir yaratım sürecinden geçerek aktardığı varsayılabilir. Anının etkileyiciliği işçi-
nin dil gücü müdür, kıyaslama şansı yoktur ama Sezer’in yıllar içinde entelektüel derinlik de 
kazanmış kendi kaleminin gücünden kaynaklandığı açıktır.

Anıdaki olay daha henüz yeniyken bile o günlerde bir “söylence”ye dönüşmüştür. Yani 
bu “tarihsel olay” “dilden dile geçerken hikâyeleşip gerçekliklerini yitir”ir (Sezer ve Özyal-
çıner, 2007:17). Çünkü efsanenin anlattığı o tek olay bir olay örgüsüne oturtulur; anlatıya 
gerçek iması kazandıran olay, kişiler ya da zaman bileşenleri anlatıcı tarafından gözden ge-
çirilerek anlatıcının zaman kavrayışına, gündelik tarihine, coğrafyasına, kişisel deneyimle-
rine yakın olacak şekilde yeniden düzenlenir. Yani bu tek olay anlatısının her bir unsurunda 
kayma, ekleme, yeniden yaratımlar söz konusu olabilir (Jason, 1971; Kara, 2009:204-205).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

178 179

İntihar notu ise üç yönüyle anıyı biçimlemektedir: Yazarından beklenmeyen bir yeteneğin 
ürünü olması, yaşama karşı ölümü savunması ve betimlediği an. İlk olarak ustabaşının intihar 
notu bırakması neden bu kadar etkili olmuştu, sorusu sorulabilir. Yazmak, intihar notu bırakmak 
o dönemde bir ustabaşından beklenmeyecek bir davranış olarak yorumlanabilir. Çünkü okur-
yazarlık nadir bir durum değildi ama kesinlikle yaygın da değildi. 1955 seçimlerine göre Türki-
ye’deki 15 yaş üstü erkek nüfusunun %56,10’u, 1960’taysa %54,70’i (yaklaşık 4 buçuk milyon 
kişi) okur-yazardı (İstatistik…, 2010:18-19). Daha öncesine ait bir veri bulunamamışsa da bir 
fikir vermesi için biraz ileriye, 1965’e bakıldığında yüzde 48’i bulan “okur-yazar nüfusun yüzde 
58,4’ü ilk, yüzde 6,7’si orta, yüzde 2,5’i mesleki, yüzde 2,8’i lise, yüzde 1,6’sıysa yüksek öğre-
nim yapmıştır” (İkinci beş…, t.y.:49, 59). “3,0 milyon ücretlinin (işçi ve memur) 614bini okuma 
yazma bilmiyordu; 442bini, okul bitirmemişti, ancak okuma yazma biliyordu” (Koç, 2022:266). 

İkinci olarak intihar notu, akademik ya da profesyonel olarak öğrenilip üretilmediğin-
den söylemden çok konuşma topluluğu sınırlarında yer alan, genelde tek çekirdek hareketi 
olan, çözümlenmesinde toplumsal bağlamın önemli olduğu, bu açıdan yapısı “gerçek dün-
ya uygulaması”yla oluşan bir türdür (Samraj ve Gawron, 2015:99-100). İntihar notu eylem 
boyutuna da sahiptir:“İntihar notları, bir metindeki figüre eşlik eden altyazı gibi, bir eyleme 
eşlik eden yazıtlardır” (Samraj ve Gawron, 2015:99). Bu özellikleri intihar notunun yanıltıcı 
yönlerini de oluşturur: Notu intihar eden kişi yazmamış olabilir; bir cinayet, intihar gibi gös-
terilmiş olabilir (Acines vd., 2015:70). Özgün olduğu düşünülen not, kitle iletişim araçların-
dan ulaşılabilir örneklerin okunmasıyla modellenmiş olabilir (Samraj ve Gawron, 2015:99). 
Özenle seçilmiş kelimelerle yazılmış bir intihar notunun bırakılması, intiharın anlık bir ka-
rarla olmadığının ve toplumsal çevrece de fark edilmediğinin ifadesidir. “İçsel konuşma” 
şeklindeki bu notlarda genelde intihar nedeni açıklanır, özür dilenir, geride kalanlar teselli 
edilir. Notu alacaklar nadiren suçlanır ya da aşağılanır (Lang vd., 2021:176). 

Sezer’in anlatısında ustabaşının bıraktığı notun üç işlevi vardır: Ustabaşının imgesini 
yüceltmek, ölüm kararını haklı çıkarmak ve yaşama tercih ettiği ölümü övmek (güzellemek). 
Horlanmış olmanın acısı bir tür meydan okumayı, ödeşme isteğini de beraberinde getirir. 
Volant da intihar mektuplarının bir paylaşım; bir barışma ya da intikamı, bir iletişimi ölümün 
ötesinden sürdürme; ölümden sonra toplumla yeniden bütünleşmenin ayini olarak betimler. 
Veda mektubunun işlevi, onu kaleme alan kişinin kararının akılcılığını açıklamak ve geride 
onun hakkında saygın bir kişi imgesi bırakmaktır (Volant, 2024:17, 281, 284-285). Ustaba-
şının intihar notu, başta Sezer olmak üzere diğer işçiler tarafından da “verili algılamaları[nı] 
pekiştirmek yerine, bu normatif görme biçimlerini çiğneyerek ya da ihlal ederek [onlara] yeni 
anlama kodları” (Eagleton, 2014:91) bahşetmiştir. Söz konusu intihar notu bir nevi manifesto 
olarak da okunabilir; alımlayıcılar tarafından nitelikli bir edebî eser hüviyetine yükseldiğini 
söylemek mümkündür. Sezer’in anlatımından bu notun “birinin kendi ölümünü meşrulaştır-
ması” tipinde olduğu söylenebilir (Acines vd., 2015:70-71). Ustabaşı aşağılanarak yaşadığı, 
yaşama zorla katlandığı için ölümü tercih etmiştir. 

Ayrıca not bir güzellemedir. İşçi ölümün bu kadar güzel olduğunu bilseymiş daha ön-
ceden denermiş, diye aktarır Sezer. Ustabaşı, yaşamda bildiği en güzel şey olan içki sar-
hoşluğundan da güzel olduğu için ölümle korkusuzca yüzleşir. Güzelleme “Doğa, kadın ya 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

178 179

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara

da at gibi beğenilen bir varlığı öven, onun güzelliklerini anlatan koşma türü”dür (Sezer ve 
Özyalçıner, 2007:32). Ayrıca bir güzelin abartılmış, mükemmelleştirilmiş nitelikleri, klişe 
ve kalıplarla anlatıldığı bu şiirlerde sevda kadar güçlü bir diğer duygu da ayrılıktır (Başgöz, 
1968:15-16). İntihar güzellemesinde büküme dayalı bir estetik söz konusudur. Ustabaşı ha-
yattan ayrılarak yine ona kavuşur; bu defa fiziki olarak değil anı ve söylence olarak yaşar. 
Tanınmayan yeni güzelin, ölümün övülmesi de kavuşulamayan yaşamdan ayrılmaya yakıl-
mış bir ağıttır. İntihar notunun etkileyiciliğini sağlayan unsurlardan biri de tasvir ettiği andır. 
Ustabaşı onu girişiminden günler, saatler önce değil tam da ölüyorken kaleme almıştır. Belki 
de notuyla kendi ölümünü izletmesi, hatta o duygulara şahitlik ettirmesi çevresindeki kişile-
rin bu kadar sarsılmasına yol açmıştır. 

Anıdaki bir başka estetik yön beden üzerinden oluşturulmaktadır. Sanatta imge, ger-
çeği farklı yorumlayarak yeni bir düşüncenin ortaya konmasının en iyi yollarından biridir. 
Oluşturulan yeni imge sadece bilgi aktarmakla kalmaz duygusal bir değer de yaratır (Yücel, 
2013:37). Şişman ve içkici olarak tanınan ustabaşının, trajik bir olay olan ölümü son nefesine 
kadar yazarken güçlüce güzellemesi ve hayatın zorluklarından kurtuluş olarak göstermesi 
geride kalanlara yeni bir işçi imgesi bırakmıştır. 

İntihar eden kişi genelleştirilerek bir tersane işçisi olarak düşünülebilirse de Sezer onun 
bir ustabaşı olduğunu söyler. O dönemler sektörde ustaların uzunca bir zaman mühendisler-
den daha değerli olduğu düşünüldüğünde32 bedenle mesleki statü arasında bir uyumsuzluk 
oluşur. Sezer (2007), tersane işçilerinin tarihteki ve çalıştığı dönemdeki geçim güçlüğünden 
de söz eder. Yani alay, mizah konusu olan şişmanlık; bir sınıfın, alkolizmin, işçinin içinde bu-
lunduğu toplumsal çevrenin bedenindeki yansıması olabilir.33 Bu durumda da bedenle onunla 
alay edenler arasındaki yanlış bilinç sorunu belirir. 

Beden ölü hâliyle de estetik bir unsurdur. Sezer’in bazı ifadeleri bir araya getirilirse olduk-
ça sefil bir sahne belirir: Ustabaşı “karikatür gibi şişman” bir bedene sahiptir. Alay ve mizah 
konusu olan bu beden, tefeciden aldığı paralar yüzünden borç batağına saplanır; intihar etmek 
için ustabaşı fare zehri içer. Ancak okuma sürdükçe bu sahne ortadan kalkar. Sezer, ölü bedenin 
bulunduğu olay yerinin kompozisyonunu açıkça betimlemez. Okuma ilerledikçe okurun aklın-
da; düşmüş bir kalem, etrafa saçılmış kâğıtlar, ölümünü kaleme alan hassas bir bilinç, ölümün 
verdiği huzur ve tatmin hissi veren bir kompozisyon şeklinde yeni bir tablo belirir. Toplumsal 
aşağılamayla başlayan, gazetelerin üçüncü sayfa haberlerini andıran bu anlatımın, böyle bir olay 
yeri sahnesiyle son bulması okuru şaşırtır. Okurun zihninde, kasvetli, kötü şartlardaki şişman, 
ölü bir beden imgesi silinir; bir entelektüele, bir şaire yakışır ortamdaki nazik bir ruhun ayrılı-
şının imgesi oluşur. Bu imge, sanat tarihindeki pek çok eserde kalıp tasvir34 olarak da görülür. 
Bu kalıp sayesinde olayın traji-komikliği yerini idealize edilmiş figür ve kompozisyona bırakır. 

Anıdan çıkarılacak ders konusunda da Sezer okuru yanıltır. Okur intihar, emekçilerin 
geçim güçlüğü, dayanışmanın önemi gibi farklı konularda olacağı yönünde bir tahmin yürü-
türse de Sezer “kendini ifade etme”nin idrakine odaklanır. O, yazı yazmanın, yazıyla kendini 
anlatmanın gücünü ve önemini bu olayla kavramıştır. Anlatıcı toplulukta sürekli biçimlenen 
bu efsaneyi bu defa da Sezer otobiyografisine taşıyarak yazmaya tutunmasının nedenlerinden 
biri olarak yeniden üretir. 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

180 181

5. Kuramsal anahtar
Anı, sanatçının içinde yer aldığı ya da örtüştüğü sanat akımlarından, kuramsal yaklaşım-

lardan yola çıkılarak çözümlenmeye de uygundur. Sezer, 60 kuşağının bir parçasıdır. Ona 
göre bu dönem edebiyatının iki önemli özelliği, siyasal dergilerce yönlendirilmesi ve alterna-
tif bir tarih yazımı işlevini karşılamasıdır (2008:88, 90). 

Sezer toplumcu gerçekçi edebiyat anlayışını hep korumuştur. Marksizm felsefesinde-
ki diyalektik materyalizm ve tarihsel maddecilik görüşünü, insanı ve toplumu yorumlama-
da temel dayanak noktası alarak politik özün öne çıktığı şiirleriyle bu anlayışın 60 kuşağı 
temsilcilerinden biridir. Öyle ki çocuk şiirlerinde dahi çalışanlar, hak mücadelesi, özgürlük, 
yokluk gibi konuları işler. Dolayısıyla işçi sınıfının bir ferdi olarak tersane ustasını intihara 
sürükleyen dinamiklerin bu kuramsal yaklaşımla ele alınması doğaldır.  

Sezer’in yeni bir söylem alanına taşıdığı anısına yeni tarihselcilikle de bakılabilir. Hazır/
bildik/verili gerçeği ters yüz eden, okuyucunun algısını sekteye uğratan, hatta başka yöne ka-
nalize eden (okurun zihninde kötü hâlden iyi hâle geçen) bir anlatımdır Sezer’inki. Şişman, 
alkolik, borçlu bir adam olan ustabaşı, toplumun alayla karşıladığı bir “öteki” olarak yeni tarih-
selcilerin marjinal tiplerinden biridir. İşçi olmasına rağmen farklı bir hayat tarzı vardır; hem çok 
para harcayacak kadar vurdumduymaz hem de duygularını ince bir ifadeyle dile getirecek kadar 
şair ruhludur. Çelişkileriyle marjinal bir tiptir. Ustabaşının bu profili, söz ustalığıyla hafızalarda 
estetik bir figüre dönüşmekte, idealleştirilmektedir. Ustaca kurgulanan “bedeni” ve “sözleri” 
sayesinde ölümün bir mite dönüşmesi ve okurun belleğinde tablo hâlinde canlanması; intihar 
gibi kasvet veren bir olayın rahata, huzura kavuşma fırsatı olarak alımlanması, romantik bir ka-
rakter kazanması kanıksanmış doğruların farklı biçimlere dönüşebileceğini ve alternatif okuma 
pratikleriyle metinlere yaklaşılabileceğini gösterir. Toplumun alt kesimine ilişkin trajik insan 
hikâyelerinden bir intihar vakasını Sezer, gazetelerin üçüncü sayfasından “manşet”ine taşır. 
“Tarihin olguları hiçbir zaman ‘arı’ olarak gelmezler, çünkü arı bir biçimde var olmazlar ve var 
olamazlar: Her zaman kayıt tutanın zihninden kırılarak “yansırlar” (Carr, 1996:29). Sezer’in 
zihninden 36 yıl sonra yansıyan bu görüntü, hem ustabaşının söylenceye dönüşen hikâyesinin 
estetik dinamiklerini verir hem de Sezer’in biyografisindeki mitik unsurlardan birine dönüşür.

“Bir azınlığın majör dilde yarattığı”, “dilin yersiz yurtsuzlaşması”ndan yararlanan minör 
edebiyatta her şey siyasal olduğundan bireysel sorunlar ekonomi, bürokrasi, hukuk üçgeninin 
belirlediği değerlerle biçimlenir; buna rağmen kolektif bir söylem, hemfikir olunan konular 
usta bir yazar tarafından ifade edilir (Deleuze ve Guattari, 2001:25-27). Sezer’in bu anısı ve 
anıdaki intihar eden işçinin intihar notu minör edebiyat açısından da değerlendirilebilir. Anıyı 
kaleme aldığı dönemde işçi hareketlerinin içinde yer alan, bir entelektüel ve edebiyatçı olan, 
aynı zamanda düzenli maaşlı bir işinden 1983’te emekli olan (Url-17) Sezer, anıyı aklına yaz-
dığı dönemde bir azınlık ve ötekiydi. “Yaşam senaryosu” yaklaşımına göre, önemli yaşam-
sal olayların yaşlara göre belirli bir sırası ve uyulması gereken bir tarifesi vardır (Berntsen 
ve Bohn, 2015:81). Sezer’in yaşam senaryosu ise “kültürel olarak onaylanan yaş normları” 
tarifesine uymaz. 16 yaşında okula gitmesi gerekirken, çok zeki olmasına rağmen -erkenden 
okuma yazmayı çözmesi hatırlanabilir- tersanede 800 erkek işçinin içindeki sayılı kızdan biri-
dir; hem yaş hem cinsiyet açısından norm dışıdır. İşçi olmasına rağmen bir şairdir de. Ustabaşı 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

180 181

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara

ise, işçi olmasına rağmen grubunun dışında bir ötekidir. Yüksek giderleriyle zor duruma düşüp 
intihar ederken bile hassas, onurlu bir ölümü tercih eder. Yaman, Sezer’in “ben işçinin yanında 
değilim, ben işçi sınıfının içindeyim” deyişini aktarır.35 Sezer’in ustabaşıya yaklaşımı ve içinde 
bulunduğu sınıfsal konumdan onu kavrayışı, bu açıdan yüksek empati ve ortakduyuma sahiptir. 
Sezer ve ustabaşı, bir grubun içeriden anlatımını, onları çevreleyen denetimleri dışındaki ya-
saların sınırlarında gezen ticari kurallar, yaşam tarzları, sınıf koşulları içinden bildiriyorlardır. 

Burada başka bir (sosyolojik) kurama daha başvurulabilir: Simgesel etkileşimcilik. Goff-
man (2014:30-31; 2019:10-13) birbirini tanıyan ya da tanımayan insanların kamusal alanlar-
da karşılaştıklarında; toplumsal kimlikleri, önyargı ve önbilgileri temelinde kurdukları ilişki-
lerin, geleneksel öğretideki durağan rutinlerin esnetildiğini, akışkan ve etkileşimsel nitelikli 
olduğunu belirtir. Her karşılaşmada bireyler birbiriyle olan mesafe, tutum ve davranışlarını 
yeniden düzenleyebilmektedirler. Tıpkı her biri farklı aile ve grup üyesi olan tersane işçile-
rinin birbirleriyle karşılaştıkları iş ortamı gibi. Tıpkı makale yazarlarının hiç bilmedikleri bir 
dünyanın üyesi olan karakterlerle anıyı okurken karşılaşması gibi.

Sezer’in anısındaki işçinin, kimliğinin bir parçası olarak görülen ve diğerleriyle karşılaş-
malarda ona karşı kullanılan birden fazla toplumsal damgası vardır: Kilo, kumarbazlık, tefe-
cilerle ilişki, alkolizm. Bunlar toplumsal olarak onun “zayıf irade, baskıya müstahak ya da 
doğal olmayan tutkular, sapkın ve katı inançlar ve ahlaksızlık olarak algılanan bireysel karak-
ter bozuklukları”na sahip olduğunu düşündürür (Goffman, 2014:33). O da bu yüzden “nor-
mal” insanlar arasında “kabul görme”yeceğini düşünerek kendini “itibarsızlaştıran” kendi 
gibi olanlardan oluşan bir topluluğa katılır. Goffman’a göre “normaller gerçekte kötü niyetli 
değillerdir; kötü niyetli olduklarında ise bu, eksik ya da yanlış bilgiden gelir” (2014:165). 
Buradaki eksik bilginin ne olduğu sorgulanabilir. İşçinin kimsenin bilmediği bir prestij aracı 
vardır: Yazı yazabiliyordur, hem de etkili bir dille. 

Goffman’a (2014:81-83) göre bireyler hakkında toplumsal bilgiler aktaran semboller var-
dır ve bunların ikisi birbirine zıttır: Biri toplumsal statü, onun deyişiyle itibar sembolleri; diğe-
riyse damga sembolleridir. Üçüncüsüyse tek bir bireyde her iki sembol çeşidinin de görülmesini 
sağlayan kimlik karıştırıcılardır. İntihar eden işçi üç tipten de sembole sahiptir: Kilosu ve alko-
likliğiyle damgalıdır (ama alkolikliği kendini belki nefesi ve göz torbalarıyla ele veren dolaylı 
sembollerdi). Çalışsa da borç içinde dar gelirli bir işçi olduğundan giyimi de onun toplumsal 
konumu hakkında bilgi verir. Ama bir itibar sembolü de vardır; doğrudan başkalarının okuması 
için kaleme alınmış eseri olan bir yazardır ve tek eseri bir intihar notudur.

7. Skeptik anahtar
Kuramsal anahtar başlığı altındaki yaklaşımlar, anıya toplumsal gerçeklikler çerçeve-

sinden bakılması gerektiğini akla getirir. Sezer, yaşamı söylenceleştirmeyi sevmekle birlikte 
çok kültürlü sanatsal kalıp imgelerden de yararlandığından, kurgu ya da farklı kuramlardan 
izlerin yarattığı belirsizliklerin de göz ardı edilmemesi gerekir.

Anıya, Sezer’in kendisini hızla ve sürekli geliştiren bir sanatçı, entelektüel olması açı-
sından yeniden bakılabilir: Sezer (2007) Haliç tersanelerini “Türkiye sanayi tarihinin de, işçi 
sınıfı tarihinin de önemli bir parçası” olarak görmektedir. Orada çalıştığı beş yılı aşkın süre-



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

182 183

de iki büyük iş kazası (Url-16) ve anıdaki intihara şahitlik etmiştir. Farklı yıllarda, emeğin 
sınıfsallığı çerçevesinden36 birçok sergi ve sanatçı üzerine eleştiri kaleme almıştır (Url-20; 
Olgun, 2023). Süleyman Velioğlu’nun sergisi hakkında 1972’deki yazısı onun sanat bakış 
açısını da ortaya koyar:

Sanat, birleştirme içgüdüsüne dayanan bir düzen kurma işidir. Böylece sanat, düzen 
kurma yoluyla kişinin bütünlüğünü sağlarken hayatla insan arasındaki dengesizliği or-
tadan kaldırır… Farklı tür yapı taşlarından oluşan insan varlığı, ölüme karşı bütünlük 
kavramına uygun bir örgütlenmeyle direnebilir. (akt. Olgun, 2023:403)

Bu bakış açısı sanatçının toplumu, bireyi ve kadını; emek, hak, mücadele ve bilinçlenme 
açısından ele aldığının bir örneğidir. Sezer’in intihara yaklaşımı toplumcu bakış açısıyla za-
manla olgunlaşır. Örneğin, “Yaşamak Gerekir” yazısında (Url-15) intihar rasyonalist bir bakış 
açısıyla, ana tema olarak yeniden karşımıza çıkar. Bir kadın işçinin intiharını anlatırken, Sezer 
bu defa Albert Camus’nün “Hayat aslında yaşamaya değmeyecek kadar saçmadır, ancak bu-
nunla birlikte yaşamak gerekir” sözlerinden alıntı yaparak, intihar karşısında aslında ne düşün-
düğünü yıllar sonra dile getirir. Ama burada incelenen ve 1995’te kaleme alınan anıda intiharın 
siyasal ve ekonomik boyutu olduğu sezinlense de Sezer’in bu ölümden çıkardığı ders, sınıfsal 
kaderin dışında, kültürel sermayeye dayalı görece elit bir tabakalaşmanın ufkundandır.

8. Piyasa anahtarı 
Bu başlıkta, Sezer’in üretimlerinin sanat, yayın dünyası ve ekonomisindeki görünürlüğüy-

le etkisi üzerinde durulmaktadır. Şair ve yazarların ilk ürünlerini dönemin önde gelen sanat/
edebiyat dergilerinde yayımladıkları düşünüldüğünde, özellikle Sezer’in sanat hayatına atıl-
dığı dönemde zengin bir kültürel atmosfer yaratan dergicilik sektörüne yakından bakılabilir. 
Uçar, 1950’lerde Varlık dergisinin tirajının 7-8 bin, Hisar ve Mavi’nin 2 bin, Yeditepe’nin 500-
1500, Pazar Postası’nınsa bin civarında olduğundan bahseder. 1950’lerde Türkiye nüfusunun 
ortalama 25 milyon, okur-yazar oranının yaklaşık %40 olduğu düşünüldüğünde bu tirajların 
günümüze göre yüksek olduğuna dikkat çeker (2007:7-8). Bu dergilerde ve yayın piyasasında 
kadın şairler sınırlı yer bulabiliyordur. Özyalçıner’in aktardığı kadarıyla Fazıl Hüsnü Dağlarca 
kadından şair olmayacağını iddia eder ama kendisini Gülten Akın ve Sezer’in yanılttığını söy-
lermiş. Özyalçıner, Akın’ı 1950, Sezer’i ise 1960 kuşağının en iyi kadın şair temsilcisi olarak 
göstermiştir.37 Buna göre, şairler genel listesinde yer almayan (kadın) Sezer’in tek rakibi başka 
bir kuşaktan olduğu için o, kendi döneminde rakipsizdir, demek yanlış olmaz. 

Erkek şairler arasından sıyrılmaya çalışan nadir kadın şairlerden biri olarak Sezer’in okur 
kitlesi üzerinde de durulmalıdır. Özyalçıner 80’lerdeki şiir kitaplarının romana, öyküye göre 
görece az basıldığından bahsetse de azımsanmayacak sayılara ulaştığına dikkat çeker: “Roman 
ve hikâye kitapları beş bin basılıyordu. […] Bu arada şiir kitapları da en az dört bin basılıyordu. 
Sennur’dan biliyorum, Sesimi Arıyorum da dört bin basılıp tükenmişti” (Şüyün, 2019:60).

Sezer sadece şiir türünde değil, farklı bilgi türlerinde ve geniş konu kapsamına sahip eser-
leriyle oldukça üretken bir yazardır. 1970’li yıllarda sanat eleştirilerini yayımladığı Cumhuriyet 
Gazetesinin tirajı 1972’de 56 bini, 1979’daysa 100 bini aşıyordur (Köktener, 2005:111). Ama 
Evrensel’de yazı yazdığı 2015’te hem yayımlanan gazete sayısında hem de yayımlanmaya de-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

182 183

vam edenlerin tirajında süregelen bir düşüş vardır (Url-21). Ama bu yıllar sosyal medya ve 
online haber, gazete ya da dergi okumanın da yaygınlaştığı bir dönemdir (Url-4). 

Yazar olarak çizgisine bakıldığında, Sezer’in ideolojik duruşunun temelinde içinde bu-
lunduğu sistemin eleştirisini yapması ve işçilerin anılarının yüceltilmesi bulunmaktadır. Bun-
ları yaparken de olayları kendi imgeleminde arkadaşlık, dostluk, büyük kayıp gibi duygularla 
yeniden biçimlendirir. Sezer’in şiir kitaplarının da olasılıkla onun politik ve poetik duruşuna 
yakın insanlar tarafından takip edildiği/satın alındığı söylenebilir. Bu durum, şiirleri dolayı-
sıyla onun çevresinde sınırlı bir okuyucu kitlesi olduğu izlenimini uyandırsa da yazı alanı-
nın çeşitliliği (belgesel anlatı, kent monografisi, deneme-mektup, inceleme-araştırma, seçki, 
çocuk kitabı, yemek kitabı, çeşitli dergi ve gazetelerde resim sergileri, ressamlar ve yazarlar 
üzerine yazılar vd.) sayesinde aslında oldukça farklı okuyucu çevresine hitap etmektedir. 
Dolayısıyla her birinin kendi kitlesini yarattığı, Sezer’in Türk edebiyatı ve kültür tarihi açı-
sından tutulan bir yazar olduğu söylenebilir.

Sonuç
Çalışmada, Sezer’in 1995’te yayımlanan “Ben Sennur Sezer” başlıklı otobiyografik ya-

zısının başında anlattığı Taşkızak Tersanesinde intihar eden ustabaşıya ait anı, bir tablonun 
sözlü betimi olduğu varsayımından yola çıkılarak okuyucunun zihninde canlandırdığı im-
gelerden hareketle derin okumaya tabi tutulmuştur. Anıyla sanat eserleri arasındaki ortak 
kural ve kalıpların keşfi için Morley’in sanat eserlerini çözümlemede kullandığı yedi anahtar 
yöntemine başvurulmuştur. Buna göre, 

“Deneyimsel anahtar”da, alımlayıcıların önbilgilerinden, çıkarımlarından anıya yakla-
şım biçimlerinin nedenleri sorgulansa da varsayımları bırakarak bilinenlerin yeniden gözden 
geçirildiği, sezgiler geliştirildiği, diğer olası yorumların da ihtimal dahilinde olduğunun far-
kına varıldığı bir süreç yaşanmıştır. 

“Tarihî anahtar”ın toplumsal bağlam başlıklı ilk odağında, anının geçtiği yıllardaki işçi-
lerin sosyo-ekonomik yapısıyla intihar istatiklerinden hareketle, ustabaşı olayında borçlanma 
ve intihar eylemi arasındaki neden-sonuç ilişkisinin kaçınılmazlığı öne çıkmıştır. Sanatsal 
bağlamla ilgili ikinci odağındaysa, anıda geçen intihar ve eyleyicinin son âna kadar hisset-
tiklerini yazma edimiyle Jacques-Loius David’in La Mort de Marat ve La Mort de Socrate, 
Henry Wallis’in The Death of Chatterton ve John Everett Millais’in Ophelia tabloları ede-
biyat-sanat tarihi ilişkisiyle ele alınmıştır. Buna göre, trajik bir olaya dayansa da ölümün 
güzellemesinin yapılması, ölümün sakinliği, ölenin huzura kavuşmuş olarak betimlenmesi 
ve son nefesine dek kendini ifade biçimi, söz konusu tabloların Sezer’in anısındaki sözlü 
betimin çağrışımları, hatta âdeta cisimleşmiş hâli olarak yorumlanmasına imkân tanımıştır. 
Bu yaklaşım, Sezer’in söylence/mit sever yanının, anıdaki intihar tasvirinin belirli davranış 
biçimlerinin bir süreği olduğu yargısına ulaşmamızı sağlamıştır.

“Biyografik anahtar”da, Sezer’in kendini “ben Osmanlıyım” diyerek tanımlaması, an-
nesinin evde verdiği eğitimle ilkokulu on yaşında bitirmesi, liseden gizlice ayrılıp Taşkızak 
Tersanesinde çalışmaya başlaması, bir otodidakt olması, Tersane ve Babıali’deki ağabeyle-
rinin baba rolünü üstlenmesi, bir araya gelinen edebiyat mahfilleri, Morley’in yanı sıra Kris 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

184 185

ve Kurz’un sanatçı biyografilerinin mitik bir kalıba sahip oldukları iddiasını da destekleyen 
anekdotlar olarak okunmuştur. Ustabaşının intiharının dışında yaşamında yer etmiş, çeşitli 
vesilelerle eserlerindeki intihar vakalarından bahsedilmiştir. Sezer, yıllar sonra geriye dönüp 
ustabaşıya ait anıyı hatırladığında, anıyı kendi yazarlık hikâyesinin de miladı saymıştır.

“Estetik anahtar”da bükümün ana teknik olduğu, böylece anlatının anı, efsane ve intihar 
notu olarak üç edebî türle biçimlendiği belirtilmiştir. Bu türlerin yanıltıcı ve kurmaca olma 
özelliklerinden yola çıkarak ustabaşının, okur-yazarlığın yaygın olmadığı bir dönemde ölü-
mü güzelleme yoluyla intihar notuna aktarması, bunu da içtiği zehrin etkisiyle son nefesini 
verirken kaleme alması ve ölmeden önceki horlanmış bedeninin yerini yeni bir işçi imgesi-
ne bırakması üzerinde durulmuştur. Ustabaşı, ölümün verdiği huzur ve tatminin betimiyle 
idealize edilmiş bir figüre dönüşmüştür. Sezer, kasvetli ve gazetelerin arka sayfalarındaki 
haberlerden biri olabilecek bir intihar vakasını; yıllar içindeki entelektüel derinliği, sözünün 
görsel gücü sayesinde estetik bir zemine taşımıştır.

“Kuramsal anahtar”daysa, 60 kuşağının toplumcu gerçekçi şairlerinden Sezer’in içinde 
bulunduğu Marksist estetik anlayışıyla anıya yaklaşıldığında, olasılıkla ustabaşıyı intihara sü-
rükleyen sosyo-ekonomik saiklerin odağa alındığı bir çözümleme gerçekleşeceği varsayılmıştır. 
Ayrıca anıdaki marjinal varlığıyla öne çıkan ustabaşının toplumda ötelenmiş, hor görülmüş bir 
kişi olmasına rağmen anlatıda idealize edilen romantik bir karaktere dönüşmesi, intihar vakası-
nın okuyucunun zihnindeki bildik tanımlamalarına alternatif bir yaklaşımla ele alınması “yeni 
tarihselcilik”le okunmasına imkân tanımaktadır. Sezer’in 1960’ların başında bir tersane işçisi, 
eğitimi yarım kalmış genç bir şair olarak azınlık sınıfının bir ferdi oluşu; ustabaşıyı yüksek em-
pati gücü, yaşam tarzı ve sınıf koşulları içinden kavraması anının “minör edebiyat”la da okuna-
bileceğini gösterir. Kamusal alanda (tersanede) karşılaştığı işçilerden duyduğu anının “simgesel 
etkileşimcilik”le ele alınması da mümkündür. Ustabaşının hayattayken edindiği kilo, kumarbaz-
lık, tefecilerle ilişki, alkolizm gibi “toplumsal damga”larına rağmen intiharından sonra etkili bir 
dille yazma gibi saygın bir uğraşıyla akıllarda kalması hafızalardaki konumunu değiştirmiştir.

“Skeptik anahtar”a göreyse, işçi/emekçi sınıfının sorunları Sezer’in başat teması olsa 
da o, tefeciden aldığı borcu ödeyemediği için intihara yeltenen ustabaşının hikâyesinden bir 
söylence yaratmayı bilmiştir. Anıda toplumsal damgalı birine odaklanmışsa da çıkardığı bü-
kümlü ders; yazmanın önemi, daha elitist bir tutum, üst yapısal bir kaygıdır.

“Piyasa anahtarı”nda Sezer’in yaşadığı dönemin piyasa değerine, arz-talep ilişkisine 
bakılmıştır. Buna göre, 1960’ların kültürel piyasasında yetişen Sezer’in oldukça üretken 
ve rekabet ortamından çok birbirine güvenin ve iş birliklerinin önde olduğu bir dönemin 
sanatçısı olduğu söylenebilir. Şiirle edebiyat dünyasına atılan, sonrasında kültürel hayatın 
pek çok alanında eser üreten Sezer’in okuyucu kitlesinin, onun politik ve poetik görüşlerine 
yakın insanlardan oluştuğu ifade edilebilir. Bu politik ve poetik öz kendi sınırlılığını taşısa 
da Sezer’in çeşitli yazı mecralarında eser üretmesi, her birinin farklı yaş ve ilgi alanlarındaki 
kendi kitlesini de beraberinde getirmiştir.

Sezer toplumcu gerçekçi çizgiden gelen bir şair olarak edebiyat piyasasında var olmuş-
tur. Bu makalede kuramsal açıdan değil, üretimlerinin tipi açısından da yayın dünyasında ele 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Karafolklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

184 185

alınması gerektiği ileri sürülmektedir. Sezer’in yazı dilinin hemen her türüne hâkim olmasına 
rağmen, görselin gücünden daha çok yararlandığı söylenebilir. Örneğin annesi için yazdığı 
“Annem ve Kuşlar” şiirinde en büyük pişmanlığı annesinin görsel imgesini bir fotoğrafla 
ölümsüzleştirememesidir. Toplumcu gerçekçiler de gerçek yaşamdaki toplumsal sınıflara 
ve üretim ilişkilerine odaklandıkları için realizmi öncelerler. Anlatılanın zihinde canlandı-
rılmasına yarayan gözlem ve tasvir tekniğine başvurmaları, onların realizmin sınırları çer-
çevesinde görsel betimi de kullandıkları anlamına gelir. Burada iddia edilen sav, Sezer’in 
edebiyat dünyasında sadece toplumcu gerçekçiliğin bir temsilcisi değil, edebî kolajcı olarak 
da anılması gerektiğidir. Çünkü tek bir eserinde edebî türleri karıştırmakta, görsel bir dil kul-
lanmakta, gerçekçiliğini yitirmeden yeni kompozisyonlar yaratmakta ve görsel malzemeden 
de doğrudan yararlanmaktadır. Anı, söylence sever bir yazar olarak Sezer’in biyografisinde 
de bir efsane yaratmakta; anının kendisi Sezer’in yazarlık yolunu seçmesinin etiyolojik efsa-
nesine dönüşmektedir.

Notlar
1	 Yazının Sezer’in vefatından sonra gazete tarafından yapılmış tekrar basımı kullanılmıştır (Url-17).
2	 Çalışmanın ikinci yazarı, makalenin erken örneğini okurken Ayfer Feriha Nujen’in (Url-9) bir yazısına denk 

gelir. Bu makalenin o yazıdan esinlenip esinlenmediğini merak eder. Diğer yazarlar, Taşkızak anısının alıntısını 
da içeren bu yazıyla ilk defa bu vesileyle karşılaşırlar. 25 Temmuz 2023’te yazmaya başlanılan bu makale yu-
karıda da anlatıldığı gibi anı okununca çığ gibi büyüyen ve her biri burada incelenen sanatsal çağrımlardan yola 
çıkılarak yazılmıştır. Douglas’ın (2016:111-112) ifadesiyle kurumsal bir unutuş söz konusu değildir.

3	 Yeniyi anlamanın yolu mutlaka eskiyle kıyaslamaktır. Sanat zaman içinde değişkenlik ve devamlılık gösteren 
öğelere göre ele alınmalıdır (Morley, 2022).

4	 Sanatçının eserinin onun hayatının ifadesi olarak ele alınması; karakterinin eseri tarafından deneyimlenmesi ya 
da eserin eşsizliğinin yaratıcısının duygusal ve entelektüel hayatından alındığı fikridir (Morley, 2022).  

5	 Bir görsel ürüne verilen duygusal değer, bir kültürün sanat eseri olarak tanımladığı şey ve toplumsal uzlaşı; 
biyolojik, kişisel ve kültürel unsurlar eserin nasıl anlaşılacağını belirler (Morley, 2022).

6	 Esere öznel bir deneyim olarak nasıl tepki verildiği; toplumsal koşullanma ve deneyimlerin eserin algılanmasını 
nasıl belirlediği anlamını taşır (Morley, 2022).

7	 Sanatla estetiğin dil odaklı bir ilişkisi olduğunu; sanat eserini sanatçının ruhuna ulaşacak bir yol olarak görmek 
yerine, sanatın düşündürme potansiyelini yansıtması gerektiğini vurgular. Sanatçılar ve eleştirmenlerin eserin 
üretildiği dönemdeki kuramsal görüşleri ele alması ve gerçekler kadar manevi konuları ve sanatın temel ilkele-
rini keşfetmeleri gerektiğini vurgular (Morley, 2022).

8	 Kuşkuculuk/septisizm/skeptisizm: Bir eserin kültürel göndermelerinin hafife alınmaması, sanat eserinin gerçek 
değerinin zamanla anlaşılabileceği, farklı fikirlere açık olup yapıcı bir eleştirel bakış açısı benimsenmesi gerek-
tiğidir (Morley, 2022).

9	 Sanat, karmaşık iktidar ilişkilerine sahiptir. Kapitalist ekonomide meta olması, politik simgelere dönüştürü-
lebilmesi sistem içinde bir çelişkiye de neden olmaktadır. Eser bu sistemin eleştirisini yapabilir ya da sistemi 
çökertebilir (Morley, 2022).

10	 Sezer hakkındaki veriler, eserleri ve hakkında yazılanlar kadar, İstanbul’da 10-12 Ekim 2024’te, eşi ve iş arka-
daşlarıyla yapılmış görüşmelerden elde edilmiştir.

11	 Kartlı ödeme sistemi 1968’de Türkiye’ye “Önce Diners Club, hemen ardından American Express kartları”yla 
gelmişse de kredi kartları sınırlı bir çevre tarafından kullanılıyordur (Url-7). Kredi kartı kullanımı Türkiye’de 
1990’larda yaygınlık kazanmıştır (Url-1). 1990’lı yıllardaki kullanıcı profilleri kentli, iyi eğitimli, profesyonel 
nitelikli iş sahibi ve yüksek gelirli olarak saptanmıştır (Url-6). Yani işçinin böyle bir çözüm yolunu hayal etmesi 
mümkün bile değildi. 

12	 Türkiye’de ilk tüketici kredisi Ziraat Bankası tarafından 1989’da verilmiştir (Url-2). Bu da işçi için hayal edile-
mez bir çıkış yoluydu. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Karafolklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

186 187

13	 Ad değişiklikleri olmuşsa da liman işçilerinin üye olabileceği bir sendika 1948’den itibaren bulunuyordur (Çe-
tin, 2017:47-48).

14	 Ölüm istatistikleri içerisinde yer alan intiharlar 1931’den beri tutuluyorsa da adli kaynaklara dayanılarak elde 
edilen intihar olayları 1963’ten itibaren “Adalet İstatistikleri Yıllığı” içerisinde, 1974’ten itibaren de Devlet 
İstatistik Enstitüsü tarafından yayımlanmıştır (Alptekin, 2002:52).

15	 İntihar notu bırakanların diğer ortak yönleri şöyledir: Çoğunlukla bekâr, kadın, yaşam arkadaşları ya da sağlıkla 
ilgili sorunlarla uğraşma (Lang vd., 2021:175).

16	 “Jaar, Ruanda’daki soykırım dehşetini, içlerinde resim olmayan çerçevelere yerleştirilmiş metinlerle anlatır. Bu 
çerçevelerde olması beklenen resimleri yazıyla betimleme yolunu seçer.” Bu bilgiyi veren Taburoğlu (2016:17, 
317) kelimelerin tanıklığının resimli olanın önüne geçtiğinden bahseder; yazılı ifadenin olanı biteni daha iyi 
betimlediğini iddia eder; ona göre “yazı, betimlemeler yoluyla sözü görselleştirir”.

17	 Ayrıntılı bilgi için bkz. (Url-19)
18	 Aktulum (2016:45), İngiliz fotoğraf sanatçısı Tom Hunter’ın The Way Home (2000) eserinde Millais’in Opheli-

a’sını (1851-1852) da birçok eseri gibi canlı resimler biçiminde fotoğrafladığından bahseder. Buna göre Hunter, 
eseriyle Ophelia’da görülen, bir kanala düşerek boğulan ya da öldürülen genç kızın görüntüsüyle banliyödeki iç 
bulandırıcı ortama anıştırma yapmakta; sanayileşmenin yarattığı çöküşü, itilmiş insanların yaşamlarını melan-
kolik bir güzellik arasından yansıtmak istemektedir.

19	 Örnek olarak bkz. (Url-18; Phillips, 2012)
20	 Özcan Yaman’la 11.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.
21	 Ophelia, kral, kraliçe ve ağabeyinin de bulunduğu salona elindeki yabani çiçeklerle girer. Her birinin simgesel 

anlamını söyleyerek oradakilere dağıtır. Vedalaşır. Türküsü intihar notu gibidir. Ophelia’nın ölümüyse kraliçe-
nin ağzından öğrenilir. Kızın ağabeyine anlatır: Boğulması kıskanç bir söğüdün ince dallarının kırılması ve suyu 
emerek ağırlaşan etekleri yüzünden sanki biraz kaza gibidir. Oysaki olasılıkla çelenk asacaktır. Bir deniz kızı 
gibi başına geleceklerden habersiz ırmağın gözyaşları içinde tatlı sesiyle türkü söylüyordur. Ama suda yatar gibi 
duruşu, son nefesinde hâlâ türküye devam etmesi, çabasızlığı yüzündense biraz intihar gibidir (Shakespeare, 
2024:123-125, 134).

22	 Örnek için bkz. Dilsiz Dengbej (Sezer, 2001:6).
23	 Adnan Özyalçıner’le 10.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.
24	 Bkz. “Yeniden Babaevinde” şiiri (Sezer, 2017:364-365). 
25	 Bu takma adın kullanımı için izleyiniz: (Url-12)
26	 Adnan Özyalçıner’le 10.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.
27	 Adnan Özyalçıner’le 10.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.
28	 İsmail Afacan’la 11.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.
29	 Sezer’in bu sözünün etiyolojik efsanesine değinmek gerekir. Bu sözün ilk icracısı olasılıkla ressam James Ab-

bott Whistler’dir. Whistler’in yaptığı bir resmin ücretini fazla bulan koleksiyoner Ruskin dava açar. Mahkeme-
de “iki günlük emek için 200 gine mi istiyorsunuz?” diye sorulduğunda ressam “Hayır, bunu hayatım boyunca 
edindiğim bilgi için istiyorum” cevabını verir (Url-5). Daha sonra bu cevap uyarlanarak 20. yüzyılın önemli 
ressamı Picasso’ya birden fazla varyantla mal edilir. Ama bu varyantlarda değişmeyen unsur beş dakikada bitir-
diği resmin çiziminin aslında Picasso’ya göre 40 yıllık deneyimine dayanmasıdır (Url-3; Url-10).

30	 Ayrıntılı bilgi için bkz. (Url-11) 
31	 “Veda mektubu”, “intihar mektubu” gibi karşılıkları da olan bu kavram için çalışmada dünya literatüründeki en 

sık tercih edilen (suicide note) kullanımı esas alınmıştır.
32	 Bu konuda, Taşkızak’ta da çalışan, bir gemi inşa mühendisi Celal Çiçek’in 1960’ların sonundaki anıları okuna-

bilir (Er ve Deniz, 2017:35-41).
33	 Birleşik Devletler örneğinde obeziteyle toplumsal sınıf (düşük gelir, alt-orta sınıf), etnik grup (siyahlar) ve 

cinsiyet (yetişkin kadınlar) arasında ilişki vardır. Bu toplumsal tabakadaki erkeklerin kilosu alkol alımı kadar 
sosyal çevreleri, kadınlardaysa yüksek karbonhidratlı beslenme alışkanlığıyla ilişkilidir (Anekwe vd., 2020).

34	 Bkz. Burke (2003:26-29)
35	 Özcan Yaman’la 11.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.
36	 Örneğin Alman gravür sanatçısı Kathe Kolltwitz’ten söz ettiği yazısında (Url-14), Sezer’in değişmez temaları, 

kaygıları, yinelenen motifleri etrafında bu yazıyı düzenlediği görülür: İşçiler-emek, annelik-evlat sevgisi, bir 
şey diyen, uyaran sanat. Yazısının bir yerinde Sezer, insanları, çocukları(nı) hayatta tutmak için ressamın “sana-
tın gücüne sözü de” kattığını söyler. 

37	 Adnan Özyalçıner’le 10.10.2024 tarihli İstanbul görüşme notları.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

186 187

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 
makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazarlar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuşlardır.
Yazarların katkı düzeyleri: 
Birinci yazar, ilgili projenin yürütücüsüdür. Proje ekibinde yer almayan ikinci yazarın makaledeki sanat 
tarihini ilgilendiren kısımlarda bilim uzmanlığından yararlanılmıştır. Üçüncü yazar projenin araştırma-
cısıdır. Bu makaleye her üç yazar da eşit oranda katkı sağlamıştır.
Etik komite onayı: Anadolu Üniversitesi Sosyal ve Beşerî Bilimler Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği 
Kurulu’nun 02.07.2024 tarihli E-54380210-050.99-751268 sayılı kararı.
Finansal destek: Bu çalışma Anadolu Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Koordinasyon Birimi 
tarafından SBA-2024-2526 nolu proje kapsamında desteklenmiştir.
Çıkar çatışması: Makalenin yazarları arasında herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır.

Research and publication ethics statement: This article constitutes an original research paper based 
on original data. It has neither been published previously nor submitted for publication elsewhere. The 
authors have adhered to ethical principles and guidelines throughout the research process.
Contribution rates of authors to the article: The first author is the manager of the relevant project. 
The scientific expertise of the second author, who is not part of the project team, was utilized in the parts 
of the article that concern art history. The third author is the researcher of the project. All three authors 
contributed equally to this article.
Ethics committee approval: Positive decision of Anadolu University Social and Human Sciences Sci-
entific Research and Publication Ethics Board dated 02.07.2024 and numbered E-54380210-050.99-
751268.
Support statement (Optional): This work has been supported by Anadolu University Scientific Rese-
arch Projects Coordination Unit under grant number SBA-2024-2526.
Conflict of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça 
Acines, M.P., vd. (2015). Suicide note and the psychological autopsy: Associated behavioral aspects. 

Actas Esp Psiquiatr, 43(3), 69-79.
Aktulum, K. (2016). Resimsel alıntı. Çizgi.
Alptekin, K. (2002). Türkiye’de tamamlanmış intiharların cografi yerleşim birimleri ve cinsiyetlere 

göre dağılımı. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Başkanlığı.
Anekwe, C.V., vd. (2020). Socioeconomics of obesity, Curr Obes Rep, 9(3), 272-279.
Ariés, P. (2015). Batı’da ölümün tarihi (I. Gürbüz, Çev.) Everest.
Arkun, N. (1978). İntiharın psikodinamikleri. İstanbul Üniversitesi. 
Augé, M. (2017). Yaşsız zaman-Kendi etnolojini yapmak (Ö. Naldemirci, Çev.) Yapı Kredi.
Başgöz, İ. (1968). İzahlı Türk halk edebiyatı antolojisi. Ararat. 
Berntsen D. ve Bohn A. (2015). Kültürel yaşam senaryoları ve bireysel yaşam öyküleri. 
Zihinde ve kültürde bellek içinde (s.79-105). (Y. Aşçı Dalar, Çev.) (P. Boyer ve J.V. Wertsch, Haz.) İş 

Bankası Kültür.  
Bourdieu, P. (2006). Pratik nedenler (H.U. Tanrıöver, Çev.) Hil.
Burke, P. (2003). Tarihin görgü tanıkları. (Z. Yelçe, Çev.) Kitap.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

188 189

Carr, E.H. (1996). Tarih nedir? (M.G. Gürtürk, Çev.) İletişim.
Çetin, V. (2017). Demokrat parti ve işçi hakları (1946-1960) [Yayımlanmamış yükseklisans tezi] Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Deleuze, G. ve Guattari, F. (2001). Kafka-Minör bir edebiyat için (Ö. Uçkan ve I. Ergüven, Çev.) Yapı Kredi.
Douglas, M. (2016). Kurumlar nasıl düşünür? (M. Özcaner, Çev.) İthaki.
Draaisma, D. (2012). Yaşlandıkça hayat neden çabuk geçer (G. Koca, Çev.) Metis.
Draaisma, D. (2016). Sıla hasreti fabrikası (D. Tunç, Çev.) YKY.
Dünder, B. (2013). Konuşmalar kitabı. Paradoks.
Eagleton, T. (2014). Edebiyat kuramı (T. Birkan, İngilizceden Çev.) Ayrıntı. 
Er, M. ve Deniz, A. (2017). Tersane hikâyeleri. Türkiye Gemi ve Yat İhracatçıları Birliği.
Goffman, E. (2014). Damga (Ş. Geniş, L. Ünsaldı ve S.N. Ağırnaslı, Çev.) Heretik. 
Goffman, E. (2019). Kamusal alanda ilişkiler. Heretik.
Gombrich, E.H. (2015). İmge ve göz (K. Atakay, Çev.) YKY.
Greenblatt, S. ve Gallagher, C. (2008). Yeni tarihselciliği uygulamak. Kritik Dergisi (B. Açıl, Çev.), 

(1), 20-34.
Güneş, M. ve Manav, N. (2019). Osmanlı Devleti’nin iç borçlanma kaynakları olarak emekli ve yar-

dımlaşma sandıkları. SUTAD. (47), 313-334.
İkinci beş yıllık kalkınma planı 1968-1972. (t.y.). Başbakanlık Devlet Planlama Teşkilatı Müsteşarlığı.

İstatistik göstergeler 1923-2009. (2010). Türkiye İstatistik Kurumu.
Jason, H. (1971). Concerning the “historical” and the “local” legends and their relatives, The Journal 

of American Folklore, 84(331), 134-144.
Kara, Ç. (2009). Günümüz efsanelerinde kentli ölümleri. E. Naskali ve G. Yüksekkaya (Ed.) Uçmağa 

varmak kitabı içinde (s. 201-226). Kitabevi.
Koç, Y. (2022). Türkiye işçi sınıfı tarihi-Osmanlı’dan 2020’ye. TEKGIDA-İŞ. Kris, E. ve Kurz, O. 

(2016). Sanatçının imgesinin oluşumu: Efsane, mit ve büyü. (S. Gürses, Çev.) İthaki.
Köktener, A. (2005). Bir gazetenin tarihi: Cumhuriyet. Yapı Kredi. Lang, A. vd. (2021). Differences 

between suicide note leavers and other suicides: A German psychological autopsy study. Journal of 
Psychiatric Research. (137), 173-177.

Lässig, S. (2013). Modern tarihte biyografi-Biyografide modern tarihyazımı. Otur Baştan Yaz Beni 
içinde (s.29-58).(C. Özkılıç, Çev.).(A. Kırmızı, Haz.) Küre.

Morley, S. (2022). Modern sanatın yedi anahtarı (E. Açanal, Çev.) Hayalperest.
Okay, M.O. (2012). Beşir Fuad-İlk Türk pozitivist ve naturalisti. Dergâh. 
Olgun, Ç. (2023). Çağdaş sanat eleştirisi kuramlarının Türk resim sanatına yansımaları  (1950-2000) 

[Yayımlanmamış doktora tezi] Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Pektaş, Ş. (2012). Menderesli yıllar-Demokrat parti döneminde işçi hareketleri. Fırat. 
Phillips, I. (2012). A clash of harmony: Forgery as politics in the work of Thomas Chatterton. Critical 

Survey, 24(3), 23-47.
Schacter, D.L. (2010). Belleğin izinde. (E. Özgül, Çev.) YKY.
Samraj, B. ve Gawron, J.M. (2015). The suicide note as a genre: Implications for genre theory. Journal 

of English for Academic Purposes, (19), 88-101.
Sezer, S. (2001). Dilsiz dengbej. Varlık-Kitap Eki, (112), 6.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

188 189

Sezer, S. (2008). Edebiyatın tanıklığı 1950-1975. 68’in edebiyatı edebiyatın 68’i içinde (s. 13-98) Evrensel.
Sezer, S. (2009). Kasımpaşa. Heyamola.
Sezer, S. (2017). Direnç (Bütün şiirleri). Manos.
Sezer, S. ve Özyalçıner, A. (2007). Halk şiirinden seçmeler. Morpa.
Shakespeare, W. (2024). Hamlet. (S. Eyüboğlu, Çev.) Türkiye İş Bankası.
Şüyün, F. (2019). Adnan Özyalçıner’le söyleşi. Adnan Özyalçıner-Mahallem İstanbul içinde (s.13-82) 

TÜYAP A.Ş.
Taburoğlu, Ö. (2016). Resim, söz ve yazı. Doğu Batı.
Uçar, A. (2007). 1950’ler Türkiye’sinde edebiyat dergiciliği: Poetikalar ve politikalar [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi] Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Volant, E. (2024). İntiharlar sözlüğü (T. Ilgaz, Çev.) Sel.
Williams H.L. ve Conway M.A. (2015). Otobiyografik anı ağları. Zihinde ve kültürde belek içinde 

(s.43-77). (Y. Aşçı Dalar, Çev.) (P. Boyer ve J.V. Wertsch, Haz.) İş Bankası Kültür.  
Yumru, D. (1999). Bir anlatı türü olarak anı [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Mersin Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Yücel, H. (2013). İmgeden yoruma. Ayrıntı.
Yenidünya, C. (2013). Tefecilik suç (TCK.m.241). Banka ve Finans Hukuku Dergisi. 2(6), 3-29.

Elektronik Kaynaklar
Url-1: Aysan, A.F. vd. (2007). Türkiye’de kredi kartı sektöründe yasal düzenlemeler ve rekabet-Araş-

tırma raporu. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi, Erişim adresi: http://ideas.econ.boun.edu.tr/RePEc/
pdf/200706.pdf (Erişim tarihi: 01.05.2024).

Url-2: Bankamız tarihinin kilometre taşları. Ziraat Bankası. Erişim adresi: https://www.ziraatbank.
com.tr/tr/bankamiz/hakkimizda/bankamiz-tarihcesi (Erişim tarihi: 01.05.2024).

Url-3: But you did that in thirty seconds. No, it has taken me forty years to do that. Quote Investigator. 
Erişim adresi: https://quoteinvestigator.com/2018/01/14/time-art/  (Erişim tarihi: 03.10.2024).

Url-4: Hanehalkı bilişim teknolojileri kullanım araştırması 2015. TÜİK. (2015). Erişim adresi: https://
data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Survey-on-Information-and-Communication-Technology-(ICT)-
Usage-in-Households-and-by-Individuals-2015-18660 (Erişim tarihi: 01.05.2024).

Url-5: James McNeill Whistler. Wikipedia. Erişim adresi: https://en.wikipedia.org/wiki/James_McNe-
ill_Whistler  (Erişim tarihi: 03.10.2024).

Url-6: Kaynak, E., vd. (1995). Correlates of credit card acceptance and usage in an advanced middle 
eastern country. Journal of Services Marketing. 9(4), 52-63. Erişim adresi: https://www.researchga-
te.net/publication/235255060 (Erişim tarihi: 01.05.2024).

Url-7: Kronoloji. Bankalararası Kart Merkezi. Erişim adresi: https://bkm.com.tr/kronoloji/ (Erişim ta-
rihi: 01.05.2024).

Url-8: Kültür Servisi. (2015). Kadın, şair, işçi, anne, yoldaş, abla, arkadaş: Sennur Sezer.  Evrensel. Erişim 
adresi:https://www.evrensel.net/haber/262258/kadin-sair-isci-anne-yoldas-abla-arkadas-sennur-sezer 
(Erişim tarihi: 22.04.2024).

Url-9: Nujen, A.F. (2023). Sanat dünyanın resmini çizeyim: Sennur Sezer, bin cevapsız çağrı. T24. Eri-
şim adresi: https://t24.com.tr/yazarlar/ayfer-feriha-nujen/sana-dunyanin-resmini-cizeyim-sennur-
sezer-bin-cevapsiz-cagri,41710 (Erişim tarihi: 27.06.2024)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

190 191

Url-10: Picasso’s napkin story. JG Contemporary.  Erişim adresi: https://jgcontemporary.art/blogs/
news/picassos-napkin-story?srsltid=AfmBOopX2s_8VmiO_U3zpdA6W7scE1jOrANe2JkY-
XbQo6BjGZrDAHWee  (Erişim tarihi: 03.09.2024).

Url-11: Plot twist. Literary Terms. Erişim adresi: https://literaryterms.net/plot-twist/  (Erişim tarihi: 
05.08.2024).

Url-12: Sennur Sezer’i Cavit Nacitarhan ve İskender Bayhan anlattı. Erişim adresi: https://www.you-
tube.com/watch?v=WXOQxuOdCIk [Video] (Erişim tarihi: 02.08.2024).

Url-13: Sezer, S. (2007). Tersaneliyim ben, Taşkızaklı!. Evrensel. Erişim adresi: https://www.evrensel.
net/haber/241053/tersaneliyim-ben-taskizakli?utm_source=paylas (Erişim tarihi: 02.08.2024).

Url-14: Sezer, S. (2012). Sanat ve farkındalık. Evrensel. Erişim adresi: https://www.evrensel.net/
yazi/38693/sanat-ve-farkindalik (Erişim tarihi: 22.04.2024).

Url-15: Sezer, S. (2013). Yaşamak gerekir. Evrensel. Erişim adresi: https://www.evrensel.net/
yazi/67969/yasamak-gerekir (Erişim tarihi: 29.09.2024).

Url-16: Sezer, S. (2015a). İş cinayetleri tutanağı. Evrensel. Erişim adresi: https://www.evrensel.net/
yazi/74049/is-cinayetleri-tutanagi (Erişim tarihi: 02.08.2024)

Url-17: Sezer, S. (2015b). Ben Sennur Sezer. Evrensel. Erişim adresi: https://www.evrensel.net/ha-
ber/262226/ben-sennur-sezer (Erişim tarihi: 15.06.2023).

Url-18: The death of Marat. Wikipedia. Erişim adresi: https://en.wikipedia.org/wiki/The_Death_of_
Marat (Erişim tarihi: 01.04.2024)ç

Url-19: The story of Ophelia. Tate. Erişim adresi:  https://www.tate.org.uk/art/artworks/millais-
ophelia-n01506/story-ophelia (Erişim tarihi: 01.04.2024).

Url-20: Yaman, Ö. (2022). Sennur Sezer ve fotoğraf. Evrensel. Erişim adresi: https://www.evrensel.net/
yazi/91109/sennur-sezer-ve-fotograf  (Erişim tarihi: 04.04.2024)

Url-21: Yazılı medya istatistikleri 2015. TÜİK. (2016). Erişim adresi: https://data.tuik.gov.tr/Bul-
ten/Index?p=Yazili-Medya--Istatistikleri-2015-21543#:~:text=Gazete%20ve%20dergilerin%20
tiraj%C4%B1%2C%202015,%2C5’ini%20gazeteler%20olu%C5%9Fturdu (Erişim tarihi: 
04.04.2024)

Sözlü Kaynaklar
(Adı, görüşme tarihi, görüşme yeri, mesleği, yakınlığı/iş ortaklığı)
Afacan, İ. (11.10.2024). Şişli/İstanbul, editör, “Sennur Sezer ile Maksat Muhabbet” Programındaki 

asistanı.
Özyalçıner, A. (10.10.2024). Pazartekke/İstanbul, yazar, eşi.
Yaman, Ö. (11.10.2024). Karşı Sanat/Beyoğlu/İstanbul, fotoğraf sanatçısı, şiir-fotoğraf projesi.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ebru Özgün-Zeynep Ertuğrul-Çiğdem Kara



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

190 191

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.3824

Araştırma makalesi/Research article

Hikmet Birand’ın Denemelerinde Ekolojik Etik: 
Anadolu Manzaraları’na Ekoeleştirel Bakış

Ecological Ethics in Hikmet Birand’s Essays: An Ecocritical 
Perspective on Anadolu Manzaraları

Nesrin Mengi*                             

Öz
Ekoeleştiri kuramı, insanın kendisini doğanın merkezine yerleştirerek çevreyi sı-
nırsız bir kaynak olarak görmesini eleştiren bir yaklaşım sunar ve edebî metinlerde 
insan-doğa ilişkisinin etik boyutlarını tartışır. Bilim insanı kimliğiyle tanınmasına 
karşın denemeci yanı geri planda kalmış Hikmet Birand (1904-1972)’ın Anado-
lu Manzaraları (1957) deneme kitabı, Türk edebiyatında doğaya yönelik ekolojik 
duyarlılığın erken örneklerinden biridir. Denemelerde doğayı bütünün bir parçası 
olarak gören ve insan tarafından doğaya uygulanan şiddetin yarattığı tahribatın 
bütünde ortaya çıkaracağı bozulmaya dikkat çeken ekolojik etiğe sadık bir yazar-
la karşılaştım. Amacım, Hikmet Birand’ın denemelerinde ortaya koyduğu çevreci 
eleştiri anlayışını, doğayı bütüncül bir varlık alanı olarak ele alış biçiminin eko-

	 Geliş tarihi (Received): 27-02-2025 Kabul tarihi (Accepted): 05-09-2025
*	 Doç. Dr., Mersin Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. Mersin-

Türkiye/Assoc. Prof. Dr., Mersin University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of Turkish 
Language and Literature. ncanbek@mersin.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-7834-9347



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

192 193

lojik etikle ilişkisini belirginleştirmek ve Anadolu Manzaraları’nın ekoeleştirel 
açıdan Türk edebiyatındaki yerini ortaya koymaktır. Deneme yazılarını, ekoeleştiri 
kuramının temel kavramları doğrultusunda metin merkezli bir okuma ile ele aldım 
ve insan-doğa ilişkisiyle çevresel tahribata işaret eden söylemleri betimsel analiz 
yöntemiyle tematik olarak sınıflandırdım. İnceleme sonucunda denemelerinde do-
ğayı bütünün ayrılmaz bir parçası olarak gören Hikmet Birand’ın insanın doğaya 
yönelttiği şiddetin ekosistem üzerinde onarılması güç bir bozulmaya yol açtığını 
özellikle vurguladığını tespit ettim. Birand’ın söyleminin ekolojik etiği önceleyen 
bir bilinç doğrultusunda şekillendiğini ve Türk edebiyatında çevreci duyarlılı-
ğın özgün örnekleri arasında yer aldığını söyleyebilirim. Bu çalışmayla Hikmet 
Birand’ın çevreci yaklaşımının edebiyat tarihindeki konumunu belirginleştirirken 
ekolojik bilinçle oluşturulan edebî metinlere yönelik farkındalık geliştirilmesine 
katkı sağlamayı amaçlıyorum.
Anahtar sözcükler: Hikmet Birand, deneme, ekoeleştiri, ekolojik etik

Abstract
Ecocriticism theory offers an approach that criticises humanity’s tendency to place 
itself at the centre of nature and view the environment as an unlimited resource, 
discussing the ethical dimensions of the human-nature relationship in literary texts. 
Despite being recognised for his identity as a scientist, Hikmet Birand (1904-1972), 
whose essayist side remained in the background, wrote the essay collection Anadolu 
Manzaraları (1957), which is one of the early examples of ecological sensitivity 
towards nature in Turkish literature. In these essays, I encountered a writer faithful 
to ecological ethics who views nature as part of a whole and draws attention to the 
damage that violence inflicted on nature by humans will cause to the whole. My aim 
is to clarify the relationship between the environmental criticism approach presented 
in Hikmet Birand’s essays, his approach to nature as a holistic realm of existence, 
and ecological ethics, and to reveal the place of Anadolu Manzaraları in Turkish 
literature from an eco-critical perspective. I approached the sample texts through a 
text-centered reading guided by the fundamental concepts of eco-criticism theory. 
I thematically classified discourses pointing to environmental destruction through 
the human-nature relationship using descriptive analysis methods.  As a result of 
my analysis, I found that Hikmet Birand, who views nature as an integral part of the 
whole in his essays, particularly emphasises that the violence humans direct towards 
nature causes irreparable damage to the ecosystem. I can say that Birand’s discourse 
is shaped by a consciousness that prioritises ecological ethics and stands as one of the 
original examples of environmental sensitivity in Turkish literature. 

Keywords: Hikmet Birand, essay, ecocriticism, ecological ethics

	
Extended summary
Ecocriticism is a theoretical approach, which was accepted as an academic discipline 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

192 193

in the United States in the early 1990s, that analyses literary texts in the context of their 
relationship with the environment. Ecocritics, who defend the idea that human beings, who 
adopt a utilitarian attitude in their relationship with nature by violating ecological laws, are in 
fact only one element in the holistic structure of the ecosystem, focus on literary texts that create 
environmental awareness and raise awareness for the protection of nature. Nature, which is 
gradually devalued by industrialisation, urbanisation and modern science, is reconsidered in 
a holistic way within the scope of this theory. Faced with the ecological destruction after the 
Industrial Revolution, humanity is forced to undergo a radical transformation process. As a 
part of this transformation, ecocriticism undertakes the mission of making the silenced voice 
of nature heard through literature. The theory of ecocriticism, which began to systematically 
examine environmental problems in literary works since the 1970s, evaluates the position 
of nature within social and cultural dynamics along with women, children and minorities 
who are marginalised in modern societies. In this context, ecocriticism is not interested in 
romantic depictions of nature that treat nature only as a decorative element; on the contrary, 
it analyses how nature is treated in literary texts and how the human-nature relationship is 
constructed.

The aim of this study is to analyse Hikmet Birand’s book of essays Anadolu Manzaraları 
with an ecocritical approach and to reveal how the work establishes the relationship between 
science and literature. The study aims to evaluate how Birand’s identity as a scientist is 
reflected in his literary production, how he uses scientific knowledge in his depictions of 
nature and how he deals with the human-nature relationship. Furthermore, as one of the early 
examples of ecology-based literary works in Turkey, the study aims to discuss the way the 
work reflects environmental sensitivity.

As a method, firstly, the book Anadolu Manzaraları will be analysed through a qualitative 
textual analysis method, and the nature narratives in the work will be evaluated in terms of 
the combination of scientific and literary elements. The work will be analysed within the 
framework of ecocriticism theory, and how human beings establish their relationship with 
nature and with which narrative techniques this relationship is presented will be examined. In 
addition, Birand’s approach in the context of the science-literature relationship of the period 
will be analysed in comparison with contemporary environmentalist literary approaches.

Hikmet Birand’s essays are texts that stand out with their intellectual depth. Due to 
the nature of the essay genre, one might think that the author avoids absolute judgements. 
However, Birand does not hesitate to make personal judgements on the subjects he deals 
with and to be concerned with reaching certain conclusions. From time to time, he refers to 
testimonies and references various sources to support his arguments. However, in line with 
the basic characteristic of the essay genre, the author’s aim is not to directly prove or assert 
a definite claim of truth. His main objective is to open the subject to discussion from various 
aspects, to evaluate it in a critical framework and to develop different perspectives.

While Birand makes personal judgements based on his knowledge, he expresses his 
thoughts freely and does not refrain from discussing them. Depending on the subjective 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

194 195

narrative tradition of the essay, he directly expresses his likes or dislikes about nature based 
on his experiences, observations and experiences. In the author’s essays, the relationship 
between his personal and professional life and nature is clearly felt. He not only presents 
his perception of nature in a descriptive framework, but also conveys this perception to the 
reader by reflecting it at the level of consciousness.

Botanist Hikmet Birand, one of the founders of the discipline of plant sociology in Turkey, 
contributed to early ecological studies with his essays that prioritised environmentalist 
sensitivity, as well as his qualified works that he brought to the world of science. Anadolu 
Manzaraları is the artistic and intellectual production of the research trips he undertook 
in the 1950s to study the vegetation structure of Turkey. Adopting an ecological aesthetic 
approach in this work, the author goes beyond classical nature descriptions and questions 
the interaction between nature and humans from an anthropocentric perspective. He does not 
see nature as a phenomenon independent of human beings or as a resource that serves only 
for human benefit. On the contrary, based on the holistic functioning of nature within the 
ecosystem, it addresses the destructive effects of human intervention on nature. In particular, 
by drawing attention to the chain effects of violence against nature on the ecosystem, it 
emphasises that environmental degradation will not only be limited to nature, but will also 
directly affect human life.

Hikmet Birand adopts a narrative strategy that puts the reader at the centre in his essays. 
With a critical, questioning and analytical point of view, he aims to create awareness for the 
prevention of damages to nature. In this context, he involves the reader in an intellectual 
transformation process. In addition to the academic and intellectual language he uses, his 
adoption of a sincere and conversational style is an important factor that increases the 
comprehensibility of his works. In addition, the sensitivity observed in his writings shapes the 
author’s intellectual framework towards the problems of nature and reflects this sensitivity 
in his narrative.

Giriş
Edebiyatta insanın doğa ve çevreyle olan bağını temel alan, insanın içinde yaşadığı do-

ğaya bilinçli bir anlayış geliştirmesini amaçlayan ve bu düşünceyi edebiyat metinleri üzerin-
den gerçekleştiren ekoeleştirinin çıkış noktası ekoloji bilimidir. Ekoloji sözcüğü, Yunanca ev 
anlamına gelen oikos ile bilim ya da söylem anlamındaki logos sözcüklerinin birleşiminden 
oluşur. 

Ekoloji, organizmaların diğer organizmalarla ve fiziksel ortamla nasıl etkileşim içinde 
olduklarını inceleyen bir bilim alanıdır ve bu bilimin bütüncül yaklaşımı, dünyada her un-
surun birbiriyle sıkı sıkıya bağlı olduğu esasına dayanır. İnsanı doğayla ve ekosferle birlikte 
ele alan ve onu bu bütünün bir parçası olarak kabul eden ekolojik yaklaşım, bir bölgenin bir 
parçasına yapılacak müdahalenin bozulmaya yol açmasıyla bütün yaşam alanlarını dönüştü-
rebilecek bir güçte bir dalga etkisi yaratacağını savunur (Yalçın, 2020: 467). 

Doğanın bütünselliğinde var olan uyum, ekolojinin ortaya koyduğu yasaya onunla eko-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

194 195

nomik temelli ilişki kuran insanın parçası olduğu organik birlik duygusundan uzaklaşıp ken-
dini ekosistemi biçimlendiren canlı topluluğun bir üyesi olmaktan çok efendisi ilan eden 
üstünlük tavrı nedeniyle bozulmuş ve ekolojik krizi doğurmuştur. Ekolojik krizin tarihsel 
kökenleri Batının bilim ve teknolojiyi yönlendiren inançlar ve değerler meselesine dayanır. 
İnsanın toprakla ilişkisinin, toprak işleme yöntemlerindeki değişimle doğru orantılı olarak 
değişir. Yahudilik’ten devralınan “Yaratılış” hikâyesine göre Tanrı, aşamalı olarak aydınlı-
ğı, karanlığı, gök cisimlerini, yeryüzünü, bitkileri hayvanları, kuşları, balıkları; ardından da 
bunların tümüne egemen olsun diye kendi suretindeki Âdem’i ve onu yalnızlıktan korumak 
için sonradan düşünülmüş olarak Havva’yı yaratmıştır. İnsan dışındaki tüm varlıkların, in-
sanın amaçlarına hizmet etmekten başka bir amacı olmadığını ifade eden bu anlatı, her tür 
sömürü için kutsal bir izin niteliğini taşır. Canlıları ve doğal dünyayı amaçları doğrultusunda 
kullanmanın Tanrının emri olduğu önermesine dayanan Hristiyanlığın ona verdiği yetkiyle 
hareket eden insan, önceleri doğa karşısında bedensel yetersizliğini en derinden yaşarken, ki-
birli aşağılamanın aracına dönüşen aklın yönlendiriciliğiyle kendini doğadan üstün görmeye 
başlar ve ilk iş olarak onu ehlileştirmeye çalışır. Evcilleştirme metaforu, aktif ve zeki insanlar 
tarafından hayvanlara ve bitkilere yönelik yapılan her şeyi içerir. Doğa ve insan arasındaki 
ikiliği yaratan bu girişim, her doğal şeyi fethetme, insanlaştırma ve sömürme sürecini başla-
tır (Sazyek, 2022: 583-584). Ekolojik dengenin büyük bozulmalar göstermesi 18. yüzyılda 
Sanayi Devrimi’yle hız kazanır ve makineleşmeyle birlikte ortaya çıkan endüstriyel atıkların 
çevreye verdiği zarar önlenemez boyutlara ulaşır. Su ve hava kirliliği, iklim değişikliği, canlı 
türlerinin yok olma riski, salgın hastalıklar, küresel ısınma ekolojik başkaldırının belirtile-
ridir. Ekolojik bozulmanın insan yaşamını tehdit etmesiyle çevre, insanlığın temel sorunu 
haline gelir. Bu aşamadan itibaren çevrenin korunması ile ilgili çalışmalar yaygınlık kazanır 
(Kırışık, 2013: 280). Bu tahribata karşılık, doğayla yeniden uyum sağlamak amacıyla çevre-
sel düzenlemeler yapılmakta; çevre odaklı çalışmalar, uygulamalar ve iyileştirmeye yönelik 
teknolojik girişimler de devam etmektedir (Aylanç, 2018: 38). 

Sanayileşme döneminden sonra 1950’lerden itibaren çevreye verdiği zararlarla yüzleşmesi 
insanoğlunu kökten bir değişime mecbur bırakır ve bu değişimin bir parçası olan ekoeleştiri, 
1980’lerden sonra çevre sorunlarına edebiyat aracılığıyla ses yükseltir. Edebiyat ekolojisi te-
rimini ilk kullanan Joseph Meeker’dir. The Comedy of Survival: Studies in Literary Ecology 
(1972) kitabında Meeker, edebiyatın insan türü ekolojisinde yerini inceler ve kültürel çevrenin 
bir biçimi olarak edebiyat, dili ve imgelemi kullanarak insanlığın doğa ile ilgili anlatılarını 
eleştirebilir (Mekeer, 1974: 9). Edebî yaratım insanın en önemli özelliği ise insan davranı-
şı ve doğal çevre üzerindeki etkisi de dikkatli bir biçimde incelenmelidir. 1978 yılında Wil-
liam Rueckert, “Literature and Ecology: An ExPeriment in Ecocriticism” başlıklı makalede 
ekoloeleşitri kavramını kullanılır ve ekoloji ilkelerinin edebiyata uyarlanarak insan tarafından 
gerçekleştirilen ekolojik yıkımın sonlandırılmasında edebiyatın bir misyonu olduğunu ifade 
eder (Rueckert 1996: 107). Bu yaklaşımlardan hareketle, doğa bilincini geliştirmeyi amaçlayan 
eleştirmenler eserlerinde “susturulmuş doğanın” sesini duyurmaya çalışırlar.

Amerikalı yazar Kenneth Burke (1897-1993), ekolojik sorunlara edebiyat penceresinden 
bakan ilk eleştirmenlerdendir. Teknolojik gelişmelerin yaratacağı olumsuzluklardan duyduğu 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

196 197

kaygıyı ifade ederken insanın da içinde olduğu doğanın dengeye dayalı varlığının büyük bir 
hasar aldığını düşünen Burke, ekolojik farkındalığın kitlelere ulaşmasında en önemli rolü 
edebiyatın üstlenmesi gerektiğinin altını çizer (Coupe, 2001: 417).

Amerikalı biyolog ve çevre öncüsü Rachel Carson çevreye bakışını coşkun bir anlatımla 
kaleme aldığı Sessiz Bahar (1962) kitabında doğanın dengesinin bir statüko olmadığını; akış-
kan, değişken, sürekli bir ayarlama halinde bir oluş ve insanın da bu dengenin bir parçası ol-
duğunu ifade eder (Carson, 2004: 26). Carson’un kitabı sistemli bir bilimsel çalışmanın ürünü 
olmasının yanı sıra sanatçı bakış açısını ve duyarlılığını yansıtmasıyla farklı bir yerde durur.

Ekoeleştiri kuramının öncü isimlerinden olan Cheryll Glottfelty, ekoeleştiri tanımını bi-
raz daha geliştirir. Ona göre, ekoeleştiri edebiyat ve fiziksel çevre arasındaki ilişkiye dayanır 
(Glottfelty, 1996: 18). Tıpkı Feminist eleştirinin edebiyatı toplumsal cinsiyet bakımından ele 
alması ya da Marksist eleştirinin edebiyata üretim biçimleri ve ekonomik sınıflardan yola 
çıkarak yaklaşması gibi çevreci eleştiri de edebiyat çalışmalarına yeryüzü merkezli bir bakış 
açısı getirmektedir.

Glottfelty ve Harold Fromm’un editörlüğünde yayımlanan The Ecocriticism Reader: 
Landmarks in Literary Ecology (1996) başlıklı antoloji, edebiyat çalışmalarına ekolojik yak-
laşım üzerine seçilmiş denemelerden oluşan bir derlemedir ve ekoeleştiri olarak kabul edilen 
yeni bir edebiyat eleştirisi türünün ortaya çıkışına işaret etmektedir. Bu kitaptaki denemelerin 
de gösterdiği gibi ekoeleştiri, edebiyat eleştirisi ve kuramını ekolojik sorunlarla ilişkilendire-
rek edebiyat çalışmalarında bir dönüşüm yaratmayı amaçlar (Oppermann, 1999: 30).

Ekoeleştirinin öncülerinden Amerikalı akademisyen Lawrence Buell, The Future of En-
vironmental Criticism (2005) kitabında ekoeleştirinin gelişimini “dalga”lara ayırır. İlk dalga, 
1990’larda özellikle Amerikan edebiyatını kapsar. Buell’e göre birinci dalga politik ve teorik 
boyutları gözardı ederek doğa yazınına odaklanır ve eserler aracılığıyla okuyucuda çevre bi-
linci geliştirilebilir düşüncesini ortaya koyar (Buell, 2005, 21). Başka bir ifadeyle, 1990’ları 
kapsayan birinci dalga çevreci eleştiri, doğanın merkezde olduğu kurgusal eserlerde ve şiirde 
doğal dünyayı temel alan, eserlerde doğanın içsel değerine dair farkındalık geliştirerek okuru 
doğal dünyanın, yaban hayatının, biyoçeşitliliğin korunmasında sorumluluk alacak bireylere 
dönüştürebilir (Özdağ, 2017:37). 2000’li yılları kapsayan ikinci dalga çevreci eleştiri, içinde 
insanın da yer aldığı kentsel alanlarda ve metropollerdeki yaşamı konu alan eserlere odakla-
nır. Doğa ve kültür karşıtlığından uzaklaşarak çevresel adalet konularını kapsayan toplumcu 
çevreci eleştiri yoluyla okuru tüm gezegene karşı sorumluluk almaya yöneltir. 

Edebî bir metnin ekoeleştirel okumasını yapmak için evrensel olarak kabul edilmiş bir 
şablon yoktur. Ancak ekoeleştiri sözcüğünün kendisi, ekoeleştirmenin ne yapması gerekti-
ğine dair önemli ipuçları verir. Ekolojik okuryazarlığı ifade eden ekoeleştiri, Yunanca ev 
anlamına gelen oikos ile hâkim anlamına gelen kritis sözcüklerinden türemiştir ve ikisi ev 
hâkimi anlamına gelir. Oikos, doğadır; kritis ise evin dekorunu iyi durumda tutmak isteyen 
bir zevkin sahibidir. Bununla anlatılmak istenen şey, evde yapılacaklara karar vericinin eko-
eleştirmen olduğudur. Dolayısıyla ekoeleştirmen, kültürün doğa üzerindeki etkilerini anlatan 
yazıları sorgulayıcı bir şekilde değerlendiren, doğaya dair güzel bir şeyler yazıldıysa onu 
öne çıkaran, yağmalayıcı bir tutum sergileyen yazıları ise politik eylem yoluyla geriye iten 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

196 197

bir misyona sahiptir (Sazyek, 2022: 590). Lawrence Buell, ekoeleştirel bir eserin sınırlarının 
çizilmesine yardımcı olacak dört temel ölçüt belirler. Bu ölçütlerden ilki insanın dışındaki 
çevre, insanın tarihinin doğa tarihiyle iç içe olduğu bir varoluşu ifade eder. İkincisi, meş-
ru olan sadece insanın çıkarları değildir. Diğer ölçüt, insanın çevreye karşı sorumlulukları 
eserin etik yaklaşımının bir parçasıdır ve sonuncusu, evrenin değişmezliği değil, bir süreç 
olduğu düşüncesi korunur (Buell, 1995: 7-8).

Bilim insanları, yüzyıllardır süregelen insan merkezli bakış açısının terk edilip çevre 
merkezli bir dünya görüşünün ortaya çıkmasında ısrar ederler ve böylelikle dünya yeni bir 
döneme girer. Bu değişimde özellikle ekoloji biliminin bütünsel yaklaşımı ve dünyada her 
ögenin birbiriyle sıkı sıkıya bağlılığı ilkesi anlam kazanır; ancak, ekolojinin bütünsel yakla-
şımını toplumda yaygınlaştırma çabalarında çevre odaklı eserler çoğu zaman göz ardı edilir. 
Oysa çevre duyarlılığı ile kaleme alınmış sayısız edebiyat eserinde dünya tüm unsurlarıyla 
birbirine sıkı sıkıya bağlı tek bir bütündür. Bu eserler, şiirsel anlatımlarıyla insanın iç dünya-
sına seslenerek bilimin kolayca yapamadığını gerçekleştirirler ve insanın geleceğinin doğaya 
bağlı olduğuna dair yeni bir farkındalık yaratırlar. Bu farkındalıkla yazılan eserlerdeki insan/
doğa kaynaşmasının okur tarafından anlaşılması yeryüzünün geleceği için en az bilim insan-
larının çabaları kadar önemlidir. Çevreci eleştirmenler, çevre krizinin çözüm bulması için salt 
bilimin işe yaramayacağını sıklıkla dile getirirler. Bu eleştirmenlere göre bilimin dili meka-
niktir, duygulardan yoksundur. İnsanın doğaya olan tavrında gereken değişikliği sağlamaya 
yetmez. Doğayı korumada esas fark yaratacak olan içsel bir değişime olanak tanıyan edebî 
eserlerdir (Özdağ, 2017: 29). Söz konusu eserler, insanın bütünün basit bir üyesi olduğunu 
vurgular ve eleştirmenler, çevre bilinci oluşturmada okuyucuyu derinden etkileyen bu eserle-
re odaklanır ve böylelikle endüstrileşmenin, şehirleşmenin, modern bilimin değersizleştirdiği 
doğa bütün unsurlarıyla yeniden var edilir.

1. Bir edebî tür olarak deneme
Deneme, birey veya toplum yaşamının bilimsel ya da güncel bir konusu üzerine anla-

şılması kolay, ancak sanat ve bilgi düzeyi bakımından derinlikli, düşünce boyutuyla olduğu 
kadar duygu ve estetik yönden de doyurucu, bilinçli bir öznellikle kaleme alınmış düzyazı 
türüdür (Mengi, 2006: 353). “Deneme” (Essay) sözcüğünü yen bir edebiyat türüne ilk defa ad 
olarak koyan Michel de Montaigne (1533-1592) olmuştur. Montaigne’nin denemeleri göz-
den geçirilirse, denemenin konusu bütün yaşamdır, yaşam tecrübeleridir ve bu tecrübeleri 
soyut sözlere düşmeden anlattığı görülür.

Deneme bir tür olarak şiir, roman, öykü gibi kurmaca özelliğe sahip birincil türler ile ara 
türler arasında bir tampon bölgede yer almaktadır. Kurmaca eserlerden oluşan birincil türler 
bir yaratma ürünüdür. Bu türler, direkt ya da dolaylı bir şekilde içinde yaşanılan dünyayı veri-
yor olmakla birlikte, bütünüyle yazarın kendi imgeleminde ürettiği bir ‘hayalî oluş’ özelliği de 
gösterir. Bundan ötürü bu türler, içerik özellikleriyle dış dünyaya gönderme yaparken kuruluş 
yönüyle yazarın kendi içselliğini ön plana çıkarır. İkincil türlerin edebî oluşları ise, içeriklerinin 
biricikliğinden değil, bütünüyle nesnel gerçeklik içerisinde olup biten yaşantıların anlatılış bo-
yutunda bir başka ifadeyle, üslûp açısından sanatsal ya da edebî oluşlarına dayanır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

198 199

Deneme türü her iki grubun özelliklerini de barındırabilen yönüyle arada bir yere sa-
hiptir. Yazar deneme metninde, gerçekten olmuş olayların, yaşanmış yaşantıların yanı sıra 
nesnel gerçeklik içinde, tıpkı bir kurmaca yazarının yaptığı gibi, dikkatlerin, ilgilerin dışında 
kalmış dolayısıyla onun elinde, kaleminde biricik olma düzeyine yükselebilen konuları işle-
yebilmesi bakımından ilk grubun özelliklerine yakınlık gösterebilir. Bunun yanı sıra herke-
sin tanık olabildiği, yaşayabildiği, paylaşabildiği dolayısıyla, genel dolanımda olan konuları 
üslûp bağlamında özgün ve bireysel bir kimlik kazandırmak yoluyla da edebîleştirebilir. Tür, 
bu yönüyle de ikincil türlere yakınlaşır diyebiliriz.

Bir tür olarak deneme, insanı anlatma anlayışındaki iç ve dış nedenlere dayalı değişim 
ve gelişmelere paralel olarak açılabilen, dolayısıyla güncellenebilen türsel özellikleriyle 
sınırlandırılamayan bir konu çeşitliliğine sahiptir. Denemenin içerikteki genişliğe ve buna 
bağlı çeşitliliğe karşılık biçim bakımından yazar tavrından kaynaklanan formları vardır. Ka-
nıtlama, genelleme, alıntılama, anlatıcı, bakış açısı gibi yazın ve bilim alanlarına ait metin-
lerde de uygulanan birçok anlatım ögesi denemede de görülür. Ancak deneme türü, kendine 
özgü içerik evreninin etkisiyle söz konusu ögeleri de bu özgülüğün içine alır. Böylece pek 
çok düzyazı türünde ortak olan biçim ögeleri denemede türe özgü bir kimlik kazanır. Dene-
me türünde yaşamın her alanından konular orta uzunlukta bir metinde yazarın tüm içtenliği, 
bilgi ve kültür donanımı sayesinde işlenmektedir. 

Türk edebiyatında Batılı anlamda deneme, Cumhuriyet döneminde gelişmeye başlar. 
Bu dönemde bilim adamlarının, felsefecilerin ve edebiyatçıların denemeye ilgi duyduğu 
görülür. Cumhuriyet’in kurulmasıyla Türkiye’de toplumsal, kültürel atılımlar gerçekleşir. 
Kavramlar üzerinde düşünme, bireyselleşme, hümanizm, dilde özdeşleşme çabaları, çağ-
daşlaşma yolunda atılan adımlar, bu dönemin edebiyatını da şekillendirir.

 
2. Türk deneme yazınında botanikçi bir denemeci: Hikmet Birand 
Hikmet Birand, 1864’te Büyük Çerkes Sürgünü sırasında Kuzey Kafkasya’dan 

Anadolu’ya göç eden bir aileye mensuptur. “Hacıbeyzade” olarak anılan aile, Soyadı 
Kanunu’ndan sonra “Birand” soyadını almıştır. Birand, 1904 yılında Karaman’da dünyaya 
gelir. İlk ve orta öğrenimini Karaman’da tamamlayan yazar, 1927’de Halkalı Yüksek Ziraat 
okulundan mezun olur. 1927-1928 tarihlerinde Etlik Merkez Laboratuvarı Mütehassısı ola-
rak görev yaptıktan sonra 1933 yılında Almanya’nın Bonn Üniversitesi’nde Botanik alanında 
yaptığı “Untersuchungen über Tracheomykosen” başlıklı doktora tezini tamamlar. Ülkeye 
döndükten sonra Alman botanikçi Prof. Dr. Kurt Krause (1883-1963)’nin Türkiye’de ça-
lışmak üzere görevlendirildiği Ankara Yüksek Ziraat Enstitüsü’nde botanik asistanı olarak 
görev yapar. Aynı yerde 1938 yılında doçent, 1946 yılında profesör olur. Ankara Yüksek 
Ziraat Enstitüsü, Ankara Üniversitesi’ne bağlanınca Hikmet Birand başkanlığındaki bir grup, 
Ankara Üniversitesi Fen Fakültesi Botanik Kürsüsü’nü kurarlar. 1949-1951 yılları arasında 
Ankara Üniversitesi’nde Rektörlük yapar. Üniversitedeki görevlerinin yanı sıra, Milli Eği-
tim Talim ve Terbiye Kurulu üyeliği ve UNESCO Türkiye Komisyonu üyeliği yapmıştır. 30 
Ağustos 1946 tarihinde tayin olduğu Yüksek Ziraat Fakültesi Tabii İlimler Botanik Enstitüsü 
Müdürlüğü görevini ölümüne kadar sürdürür.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

198 199

Türkiye’de “bitki sosyolojisi” alanını kuran Hikmet Birand, 1955’te bu alandaki çalışma 
yöntemlerini uygulamalarıyla birlikte yerinde incelemek üzere gittiği Fransa’da bitki sosyo-
lojisinin kurucusu olan J. Braun-Blanquet (1884-1980) ile tanışmış, onun kullandığı “Bra-
un-Blanquet metodu”nu ülkemizdeki bitki birlikleri üzerinde uygulamıştır. Birand, meslek 
hayatı boyunca Anadolu’nun her bölgesinden bitkiler toplamış ve Prof. Dr. Krause tarafından 
1933 yılında Yüksek Ziraat Enstitüsü bünyesinde başlatılan Türkiye orijinli bitki örnekle-
rinin saklandığı ve uluslararası kodu “ANK” olan Herbaryum’u kurmuştur. 18 Ocak 1972 
tarihinde vefat eden Birand, yaptığı araştırmalarla ve yayınladığı eserlerle dünya çapında 
tanınan bir bilim adamıdır. 1952’de yazdığı Türkiye Bitkileri kitabında 6145 bitki örneğinin 
inceleyen yazarın dikkat çeken diğer araştırma kitapları şunlardır: Büyükada’nın Yeşil Örtüsü 
(1936), Keltepe Ormanlarında Bir Gün (1948), Bitkilerde Ekonomi Prensipleri: Biriktirme 
ve Arttırma (1950), Bitki Türleri (1952), Türkiye Bitkileri (1952), Nebatlarda Cemiyet Ha-
yatı ve J. Braun-Blanquet (1955), Kurak Çorak (1962), Karapınar Olayı ve Erozyon (1964), 
Anadolu Ormanları (1984) (Kart Gür, 2010: 340-242).

Hikmet Birand’ın bilimsel nitelikli çalışmalarının dışında kalan Anadolu Manzaraları 
ve Alıç Ağacı ile Sohbetler kitapları, Türkiye’nin botanik varlığını tanıttığı, doğa bilincini 
ve sevgisini yalın, samimi bir dille paylaştığı deneme yazılarından oluşur. Yazarın kitapları, 
kapsamı ve niteliği bakımından deneme türüne ait eserler olmasına karşın edebiyat incele-
melerinde yeteri kadar ilgi görmemektedir. 

Deneme türüne ait ilk kitabı Anadolu Manzaraları 1957’de yayımlanır. Kitapta Ulus, 
Sanat ve Edebiyat Gazetesi ile Ülkü dergisinde yayımlanan yazılar bir araya getirilir. Ön 
sözde “bu kitabın yazarı edebiyatçı değil, biyologdur” dese de 1950’lerde Türkiye’nin ve-
jetasyonunu incelemek için gerçekleştirdiği yolculuğun amacını “meslek ve ilim çevresini 
değil, herkesi ilgilendirebilecek yanlarını ayrı ve herkesin anlayabileceği bir dille yazmak, 
memleketin çeşitli peyzajlarının renklerini, güzelliklerini, oluşlarını, bozuluşlarını, neden ve 
nasıl bozulduklarını anlatmak, memleket tabiatını, çok da zor olduğunu bilerek tasvir etmek 
istemiştim. Böyle bir Türkiye kitabı yazacaktım. Bizde memleketin taşı toprağı, otu ağacı, 
denizi, dağı, hepsi birden memleket tabiatı ve herkese açık olan yazılar yazılmıyor.” (Birand, 
2024: 1-2) sözleriyle ifade eden birçok bilimsel yayına sahip Birand’ın bilim insanı kimliğin-
den uzak, kaynaklarda çok fazla söz edilmeyen denemeci yönü öne çıkar. 

1968 yılında basılan Alıç Ağacı ile Sohbetler deneme kitabında ise yazar, bitkilerin orta-
ya çıkışını, türlere ayrılışını, suların ve karaların canlanmasını, bozkırı ve ormanları anlatır. 
Birand, denemeleri aracılığıyla doğayı var eden unsurları tanıtırken insanlara çevre duyarlığı 
kazandırmayı istediğini şu sözlerle ifade eder:

Onu okuyanlar, dinleyenler, Anadolu’da gezerlerken, gözlerine ilişen değişik güzellikleri, 
benim o zamanlar yaptığım gibi hayran hayran bakıp geçmesinler, severek sevinerek, 
bozulmuş olanları da üzülerek gözetlesinler, Anadolu’ya özgü renklerin, özelliklerin ya-
pıcısı olan otların, çimenlerin, ağaçların, ormanların, tüm bitkilerin yaşayış düzenini, o 
düzenin bize ettiği iyilikleri anlasınlar, ona karşı davranışlarına saygılı bir çekidüzen ver-
sinler ve Anadolu’da şimdi birçokları gibi çırılçıplak olan Çal Dağı’nın tepesinde de bir 
zamanlar bir alıç ağacının yaşadığını hatırlasınlar diye yazdım. (Birand, 2014: 2)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

200 201

Anadolu Manzaraları, bireyden başlayan doğayı koruma anlayışını önceleyen öncü eser-
lerden biridir. Kitap, adından yola çıkılarak gezi türüne ait bir eser olarak değerlendirilebilir, 
ancak bu yaklaşım doğru değildir. Deneme ve gezi, özellikle içerik bakımından benzerdir ve 
bu nedenle zaman zaman iki tür birbirine karıştırılabilir. Bu iki türü ayıran en belirgin fark, 
her iki metinde yazarın çevreye bakışıdır. Gezi türünde de denemede olduğu gibi görülen yer-
ler karşısında yazarda uyanan duygular ya da etkilenimler aktarılır. Ancak burada esas olan, 
yazarda duyguların ya da düşüncelerin oluşmasına neden olan yerler hakkındaki izlenimlerin 
anlatılmasıdır. Yazarın gördüğü yerlerin değişik görünümleri, mimarisi, insanların yaşama 
biçimleri, dilleri, gelenek ve görenekleri, insan ilişkileri gezi yazılarının odak noktasıdır. Bir 
başka ifadeyle, gezi türünde doğrudan “gezilen yer” konunun merkezinde yer almaktadır. 
Denemenin amacı ise, salt “gezilen yer”in anlatılması değil, bu yerlerin yazar tarafından 
değerlendirilmesi ya da hareket noktası olmasıdır. Dolayısıyla Anadolu Manzaraları’nda 
“memleket, doğayı örselememelidir” düşüncesinden yola çıkan Birand, tek başına doğayı var 
eden unsurların görünümlerini aktarmak amaçlamaz. Doğa tarihini, biyoçeşitliliği, doğadaki 
değişimleri anlatırken izlenimlerinden hareketle kişisel yaklaşımlarını paylaşarak okuyucuda 
bir doğa bilinci oluşturmaktır:

Gezilerimde not ettiğim müşahadelerimin, meslek ve ilim çevresini değil, herkesi ilgi-
lendirebilecek yanlarını ayrı ve herkesin anlayabileceği bir dille yazmak, memleketin 
çeşitli peyzajlarının renklerini, güzelliklerini, oluşlarını, bozuluşlarını, neden ve nasıl 
bozulduklarını anlatmak, memleket tabiatını, çok da zor olduğunu bilerek, tasvir etmek 
istemiştim. Böyle bir Türkiye kitabı yazacaktım. Bizde konusu memleketin taşı toprağı, 
otu ağacı, denizi, dağı, hepsi birden memleket tabiatı ve herkese açık olan yazılar yazıl-
mıyor. Ama buna ne kadar ihtiyacımız var! (Birand, 2021: 1-2)

Hikmet Birand’ın denemeleri içeriği dolayısıyla okura bilgi ve paylaşım sunan, duygusal 
ya da düşünsel yoğunluğa sahip yazılardır. Birand, kitaplarda doğada canlıların oluşumundan 
Anadolu’daki bütün yörelerin bitki örtülerine, ormanlarına kadar hemen her konuyu öznel bir 
bakış açısıyla paylaşırken estetik kaygıyı da gözeten bir yazardır. Birand, konuyu bilimsel 
ya da mesleki ölçütler ışığında değerlendirmekten çok sanatsal yaratının değerini kendine 
verdiği hazda ya da estetik duyguda bulur. 

Kimi örneklerinde bir sınama ve araştırma çabası görülen bu denemelerin bilimsel yazı-
dan farkı, gerçekliği nasıl ele aldığında yatar aynı zamanda. Çünkü deneme her türlü gerçek-
liği, içsel değer yaklaşımıyla anlatan bir yazı türüdür. İrdeler, tartışır, sonuca vardırır. “Kuş-
kusuz bir fikri, bir inanışı, görüşü, duyuşu olmalıdır. Onu dile getirmeli, tartışmalı, anlatmalı, 
savunmalıdır. Hiçbir şeyi ispat etmeye kalkışmaz deneme, fakat söylenenlerin bir gerçeklik 
zemininden filizlenmesi gerekmektedir” (Karataş, 2020: 28). 

Deneme, biçim bakımından kendi karakteristik özelliklerinin dışında farklı biçimlere 
yönelebilir. Birand yazılarında insanı doğaya bağlamak için doğadaki varlıklarla empati ku-
rarak onları kişileştirmiştir. Doğadaki varlıkları bir özne olarak tanımlayıp onları insana fay-
dasından bağımsız olarak değerli bulur. Her iki kitapta da böyle bir yönelim söz konusudur. 
Diyalog halinde kurgulanmış yazılarda karşılıklı iki kişinin birbiriyle sohbeti ya da tartışması 
söz konusudur. Birand bu yolla aslında canlılara hayat veren ortam olan suları, bu sularda 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

200 201

yaşamın nasıl geliştiği, bitkilerin karasal yaşama geçişleri, çiçek oluşumu, toprak, bozkır ve 
ormanlar hakkındaki düşüncelerini aktarır. Ama bunu deneme metninin biçimsel sınırların-
dan çıkarak farklı bir formda gerçekleştirir. Örneğin, “Ankara Çiğdemi” başlıklı yazısında 
kişileştirme tekniğiyle kurmaca görüşme tasarlayarak kendi düşüncelerini yansıtır: 

Ankara çiğdemini buluyorum. İnce, yeşil bir kurdeleye benzeyen yapraklarını çakılla-
rın üzerine yaymış; memnun, mesrur… Hemen yanı başına çömeliyor, hoşbeşe başlı-
yorum.(…)

-	 Peki, adını sanını, soyunu sopunu öğrendim. Siz buralara nereden ve ne zaman gel-
diniz?

-	 Geçmişi bırakalım. Dedim ya, biz buralara göçeli çok oldu. (Birand, 2024: 35)

Birand -bir denemeci yaklaşımıyla- yazılarında kendini gizleme kaygısı taşımaz. Çün-
kü yazar metinlerde kendi duygularını, düşünce, gözlem ve değerlendirmelerini aktarmayı 
amaçlar. Eleştiren, yorumlayan yine yazarın kendisidir. Burada paylaşımla birlikte, bir konu 
üzerine düşünce belirtme, tartışma ya da eleştirme esastır ve yazarın deneyimleri, bilgi biriki-
mi, eğitim ve kültür düzeyi gibi onun düşünce dünyasını şekillendiren dış etkenler belirleyici 
olur. 

Yukarıda ifade edildiği gibi paylaşıma, bilgiye ya da eleştiriye dayanan denemeler yazar 
tavrına göre şekillenmektedir. Konuyu işleyişte yazar tavrına göre değişen ögelerin başında 
bakış açısı gelir. Paylaşımın amaçlandığı ya da bilgiye dayandırılan denemelerde yazar olay-
ların, durumların kendi imgelem ya da düşün dünyasında yarattığı etkilenimler sonucu oluşan 
bakış açısını metne yansıtmaktadır. Denemelerin genel özelliklerinden biri yazarın konuya 
öznel bir tavırla yaklaşmasıdır. Bir başka ifadeyle yazar, gerek kendi iç dünyasını yansıttığı 
ya da genele özgü durumları anlattığı deneme türlerinde gerekse dış dünyada algıladığı, geniş 
bir ölçekle toplumsal boyuta sahip olaylar ya da durumlar hakkında yazarken öznel bir tavır 
sergiler. Birand’ın tam olarak nesnel olduğu, kendi düşüncelerine yer vermediğini söylemek 
olanaksızdır. Yazar, görüşlerini dile getirirken son derece dürüst davranır ve doğru bildiğini 
söylemekten de çekinmez. 

Anadolu Manzaraları, “ben” anlatımıyla yazılan aracısız, yazarın bizzat kendisinin 
olduğu metinlerdir. Denemede anlatım tutumları yazar tavrına göre değişir ve yazarın 
doğrudan “ben” anlatımına dayanan anlatım tutumunu benimsemesi türün tanınmasında 
en belirleyici faktördür. Denemede çoğunlukla okur-yazar ilişkisine dayanan bir anlatım 
tutumu söz konusudur. Hikmet Birand, seçtiği konuyu kendi bakış açısından yansıtırken 
okuru düşünerek hareket eder. Kimi zaman onu düşünmeye zorlar; olaylara, durumlara 
faklı açılardan bakmasını ister, kimi zaman da onunla derdini paylaşır ya da kendi bilgi-
sini, gözlemini okura aktarır. Bunu yaparken de kendisinin doğrudan okura yöneldiğini 
hissettirmek, onun dikkatini çekebilmek için okurla iletişim kurar. Yazar, zaman zaman 
okura doğrudan seslenmek yerine genellemeler yapar. Özellikle ikinci çokluk kişiyi kul-
lanarak onu yönlendiren ifadelerle okura seslenerek onunla iletişim içinde olmayı tercih 
eder. Örneğin “Keltepe Ormanlarında Bir Gün” başlıklı yazısında sık sık okuyucuyu 
metne dahil etmek ister: 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

202 203

Bakın şu ormanın altına, şu üstüne oturduğumuz yumuşak yere! Kuru çam yaprakları, 
kırık dallar, kuru kabuklar, kadife gibi yosunlar ve taze çimenler arasından yeşil püskül 
gibi fışkıran çam fidecikleri… Kuru yapraklar arasından zar zor yürüyen, nereye git-
tiklerini bilmeyen karıncalardan ve şu kuru dalın altında pusu kurmuş bekleyen örüm-
cekten başka bir şey görüyor musunuz? Ama durun, kuru ve çürük yaprak örtüsünü 
kaldıralım. (…)

Orman toprağının sırrını bu kadarcık sanmayın. Hayır, orman toprağında bir de gözle 
görülmeyen, olduklarından yüz defa, bin defa büyütüldükten sonra görülebilen en kü-
çükler âlemi vardır. (Birand, 2024: 60-61)

Birand’ın denemeleri, entelektüel yoğunluğa sahiptir. Yazarın deneme metinlerinde yar-
gı vermekten kaçındığı düşünülebilir. Oysa her konuda kişisel yargılar verebilir ya da sonuca 
ulaşma kaygısı taşıyabilir. Hatta kimi zaman kanıtlama amacıyla tanık gösterir, kaynağa baş-
vurur, ancak deneme yazarının amacı doğrudan kanıtlama ya da geçerli kılma değildir. Daha 
çok anlaşılır olma, konuyu tartışarak ya da irdeleyerek farklı bakış açıları getirerek çeşitli 
yönleriyle değerlendirmedir. Konuyu işlerken bilgi birikimine dayanan kişisel bir yargıda 
bulunmaktadır. Birand, kendine ya da dış dünyaya bakışta düşüncelerini paylaşırken düşün-
celerini belirtirken yargı vermekten, onun üzerine tartışmaktan çekinmez. Başka bir ifadeyle, 
denemenin “kendini anlatma” geleneğine dayanarak her tür duygusunu, düşüncesini okurla 
paylaşan yazar yaşadıkları, gördükleri karşısında beğenisini ve hoşnutsuzluğunu dile getir-
mekten çekinmez. Hikmet Birand’ın denemelerinde kişisel ve mesleki yaşantının doğayla 
olan ilişkisi göz ardı edilemez. Yazarın doğayı algılama şeklini bir bilinç yansıması eşliğinde 
okuyucuya sunar. Konuyu estetik kaygıyla ve genel olarak eleştirel bir yaklaşımla yorum-
layarak ele alır. Kimi zaman hayalî muhatabını düşünsel bir sohbet içinde hayal gücünün 
yaşantıya dayalı bir parçası olarak devreye sokar.

3. Anadolu Manzaraları’na ekoeleştirel bakış
Doğa bilimini edebiyatla birleştiren yaklaşım, 1950’li yıllarda dünyanın gelişmiş ül-

kelerinde bile daha yeni tartışılırken Türkiye’de floristik botaniğin kurucularından Hikmet 
Birand’ın Anadolu Manzaraları’ndaki deneme yazıları bu niteliğe sahip eserler arasında ye-
rini alır. Kitapta botanik, bitki sosyolojisi, doğa tarihi gibi ekoloji alanına ait bilimsel bilgile-
rin edebiyatın gelenekleriyle iç içe olduğu görülür. 

Ufuk Özdağ, Çevreci Eleştiriye Giriş (2017) kitabının “Birinci Dalga Çevreci Eleştiri: 
Doğa Yazını ve Hikmet Birand” bölümünde Buell’in birinci dalga çevreci eleştiri üzerine 
yaptığı tanımlamadan hareketle bilim ve sanatın enstürmanlarının birleştirildiği bir anlatımla 
doğa peyzajlarını, doğa tarihini, biyoçeşitliliği aktaran Hikmet Birand’ın Anadolu Manzara-
ları eserini incelerken yazarın ele aldığı ekolojik süreçleri, doğayı korumaya yönelik tasarı-
ları değerlendirir:

Birand’ın Anadolu Manzaraları’nı okuma deneyimi Anadolu’yu yeniden keşfetme 
deneyimine dönüşmektedir. Bu keşif sadece Anadolu’nun doğal zenginliklerine değil 
bizlerin doğayla ilişkilerimizin nasıl olması gerektiği üzerine de bir keşiftir. Anadolu 
Manzaraları’nda yer alan yazılar bir taraftan Birand’ın doğa algısının çeşitli yönlerini 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

202 203

gösterirken diğer taraftan onun bir doğa yazarı olarak topluma uzanmayı, bu sebeple 
teknik bilgi ve lirik anlatımı birleştirmeyi hedeflediğini ortaya koyar. Kitabı oluşturan 
yazılarda ilk dikkati çeken konu, Birand’ın insan dışındaki dünyayı, toprakları, bitkileri 
ve canlıları genişletilmiş yeni bir topluluk anlayışına dahil etmiş olmasıdır. Birand’ın 
bu kapsayıcı etik anlayışı kitabın tüm bölümlerinde gözlenir. (Özdağ, 2017: 62)

Birand’ın doğa yazarlığına yönelmesinde yaşantısının etkileri büyüktür. Çocukluğunu İç 
Anadolu’nun kırsal bir bölgesinde geçiren yazarın yaşadığı yörenin kurak topraklarına duy-
duğu ilgi onun meslek yaşamında çevreye yönelmesinde en önemli etkenlerden biridir (Gür, 
2010: 76). Kitaptaki her bir yazı okuyucu için Anadolu’ya yapılan bir yolculuk gibidir. Yazar, 
okuyucunun doğayı sahiplenici bir bilinç geliştirmesini ve sorumluluk duygusu kazanmasını 
ister. 

3.1. Bozkırın direngenleri: Yavşan otu ve Ankara çiğdemi
Yazar, doğanın zorlu koşullarında hayatta kalmayı başaran bitkiler üzerinden ekolojik 

dengeyi ve insanlık tarihindeki yerini anlamaya yönelik gözlemlerini paylaştığı “Yavşan Ste-
pinde Sabah” adlı denemesinde yavşan bitkisinin hayatta kalma stratejilerini ve bu bitkinin 
bozkır ekosistemindeki önemini ele alır.

Birand, Adana’da iki ay geçirdikten sonra güneş çarpması nedeniyle hastalanması üzeri-
ne Ankara’ya gönderilir. Yazar, tren yolculuğu sırasında geçtikleri ovalarda “saltanat süren” 
yavşanların oluşturduğu bitki coğrafyasını anlatır. Step/bozkır otu olan yavşanlar genellikle 
faydasız otlar olarak bilindikleri halde yazar bu düşüncenin aksini savunur. Bozkırın zorlu 
şartlarında “kuruyup gitmeleri alınyazıları” olsa da bu otlar, doğaya özgü güçlü yaşam içgü-
düsüyle bol tohum tutarak düştükleri yerlere kolayca yayılırlar. Birand, bu otların tohumları 
sayesinde yetiştikleri bozkırda -bir zamanlar avlanarak geçinen- insanlara beslenme olana-
ğını sunduklarını ifade ederken doğadaki ekolojik süreçler hakkında farkındalık yaratmaya 
çalışır: 

Toplamadan ekmeye, göçmeden yerleşmeye başladılar. Bugünkü kültür hayvanlarının 
bir kısmını da kendilerine o zaman alıştırdılar. Böylece stepte bir uygarlık kuruldu. Bu 
uygarlık, tarım uygarlığıydı. Bunu kuranlar da bizimkilerdi. Bu medeniyeti onlardan 
öğrenenler, sonraları kendi memleketlerinde suni stepler açarak çoğu step bitkisi olan 
bugünkü kültür bitkilerini ekmeye başladılar. Fakat işte odur budur, insanoğlu hep bu 
medeniyetin nimeti için, ekmek için birbirleriyle dövüşür. Evet, buğday stepin yerlisi, 
step bitkisidir. Bu stepin irkilip yerilecek değil, övülecek geçmişidir. ( 2024: 10)

Birand, insanlığın tarım uygarlığını kurarken doğayla kurduğu ilişkiyi ve bu sürecin 
kültürel ve tarihsel önemini ve bu uygarlığın insanın hayatta kalma mücadelesi ve kültürel 
evrimi üzerindeki etkilerini gözler önüne serer.

Hikmet Birand, “Ankara Çiğdemi” adlı denemesinde kişileştirme tekniğini kullanarak 
hayalî/alegorik bir muhatapla sohbet eder. İncesu yamaçlarında bulduğu ve botanik literatü-
rüne “Ankara çiğdemi” adıyla geçen, yok olma tehlikesi altındaki bu türün özelliklerini, top-
rağa ve toprakta yaşayan canlılara sağladığı faydaları anlatırken aynı zamanda bu endemik 
bitkinin tarihsel serüvenini de okuyucuyla paylaşır: 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

204

Yüzyıl kadar önce Herbert adlı bir İngiliz, şimdi üzerinde evler biten şu karşıki Koca-
tepe sırtlarında bizlerden birkaç baş topladı. İngiltere’ye götürdü ve bizi Spofforth’da 
yetiştirdi. İngiltere’nin Ankara konsolosluğuna vekâlet eden Bayan Gavan Gatheral 
buradan, Sivas’taki Amerikan misyoneri rahip A. W. Hubbard da oradan, bizim soğan-
larımızdan gönderdi. G. Mav, bunları vuruşturduktan sonra seksen kadar akraba tür-
den mürekkep olan cinsimizin güzel bir monografisini yaptı. Bizim Kırım çiğdemiyle 
bir olmadığımızı anlayan ilk botanikçi o oldu. Bize Crocus ancyrensis adını veren de 
odur. Hülasa bizi burada tanıyan yoktu, ama ünümüz önce İngiltere’de, daha sonra da 
Fransa’da yayılmıştı. Çünkü Bay P. E. Botta da buradan Paris’e bizim soğanlarımızdan 
götürmüş ve bizi Paris Botanik Bahçesi’nde yetiştirmişti. İşte o zamandan beri ben 
bütün dünyada Ankara çiğdemi diye anılırım. (2024: 34-35)

Botanik dilinde “crocus ancyrensis” olarak bilinen “Ankara çiğdemi”nin henüz 
eski Ankara kurulmadan hatta bölgeye insan ayağı bile basmadan bu yamaçlara yer-
leştiğini ve buradan tüm Anadolu’ya, ardından dünyaya yayıldığını belirtir.

3.2. Doğal peyzaj ve insan müdahalesi: Bozkır ağaçlarının ekolojik mücadelesi
“Kırkikindiler” yazısında Birand, kimi zaman şehirden uzaklaşarak “el değmemiş” dik 

yamaçların, derin yarların, sarp kayaların olduğu “Ankara derelerinin en güzeli” Hacıkadın 
deresine sığındığından bahseder. “Yatağın iki yanında fışkıran söğütlerin, iğdelerin, dişbu-
dakların, meşelerin, alıçların sık yaprak örtüsünden görünmeyen fakat sanki bütün bu derin 
yarları, bu güzel bağları bu yeşil cemaati ben yarattım diye övünürmüş gibi şırıl şırıl akan 
suyun keyifli sesini duyarım” (2024, 19). Bitki örtüsü bakımından bu kadar çeşitliliği barın-
dıran “cemaat”in arasında bir köşkün görüntüsü yazarı rahatsız eder. Yapılan eklemelerle 
betona dönüştürülen bu köşk derenin doğal estetiğine hiç uymamaktadır. Birand, köşke bak-
tıkça çocukluğundaki köy evlerinin görünümleri ve onların doğayla nasıl uyum içinde olduk-
larını anımsarken bir kıyaslamaya gider. Yazara göre doğanın güzelleşmek ve güzelliklerini 
sunmak için betona, çeliğe ihtiyacı yoktur. Çünkü “her şeyin en güzelini gene tabiat yapar.” 

Bence ne betonlu mavi badana Hacıkadın’ın harcı, ne de tabiata kahretmek kimsenin 
hakkıdır. Hacıkadın’ın yazlığı bu derenin taşından toprağından olmalı. Şu ağaçlar, şu 
otlar gibi bu dereden bitmeli de bu dereye uymalı. Bilmem yeri mi? Ama dereme ve 
bazı yeni moda evlere baktıkça bizim köyleri hatırlarım ve onları belki de bir daha böy-
le övmek kısmet olmaz diye korkarım: şu bizim Orta Anadolu köyleri yok mu? Şu tek 
katlı, küçük, dört köşe pencereli, samanlı boz toprakla sıvalı, düz toprak damlı evlerin 
köyü. O köyler, o evler güzeldir. Çünkü onların ne tabiatı, ne gözü zorlayan bir yanı 
vardır. Benim kavlimce, bu, onların, bu tabiatın harcının, bu tabiatın gösteriş sevmeyen, 
düz ve uz zevkinin yapısı olmalarından. (2024, 21-22)

Birand’a göre, Hacıkadın Deresi’nin bitki örtüsünde gözlemlediği çeşitliliğin sebebi 
“abad eden, bozkırda azizler gibi anılan” baharla başlayan ilkyazla kesilen kırkikindi yağ-
murlarıdır. Hiçbir yağmur, bu yağmurlar kadar doğaya can veren değildir. Bozkırda hayat 
onlara bağlı, onlara ayarlıdır. Bu yağmurlar olmazsa kıtlık olur. Dolayısıyla kırkikindi yağ-
murlarını çoğaltan “cemaat”i oluşturan bitki örtüsü tahrip edilirse kıtlık baş gösterir, yaşam 
zorlaşır. “Eğer kırkikindi rahmetleri imdada yetişmezse kötüdür: kıtlık olur! Toprak takır ta-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

205

kır kurur; otlar ekinler yanar kavrulur; sürüler kırılır, tolar viran, köyler ören olur” (2024: 28).
 “Zavallı Söğütler” yazısında bozkır sularının kıyılarında yetişen, bozkırın yakıcı sı-

cağına serinlik veren, “orman halkı”nın üyelerinden bir olan söğüt ağaçlarının “Sağlık 
Bakanlığı’ndan Cebeci’ye giden caddede” kavak korusu içinde sıkışıp kalmaları Birand’ı 
üzer. Işığı çok seven bu cins ağaçların kavak ağaçları arasına ekilmiş olmalarına anlam ve-
remez. Söğütle kavak aynı ailedendir düşüncesiyle yapılmışa bile yanlış bir karar olduğunu 
ifade eder. Çünkü kavaklar hızla uzarken söğütler onların karanlığı altında yavaş yavaş kuru-
yup gider. Korulukta kavakların gölgesinde ışığa muhtaç “zavallı söğütlerin” hayatta kalma 
mücadelesini şu sözlerle anlatır: 

Fakat bizim söğütler, bu küçük korudaki aksöğütler güneş çocuğudurlar. Hem de gü-
neşin en parlak olduğu yerlerde sere serpe, boyuna enine büyüyen güneş çocukları… 
Bir ormanda güne kavuşmak için birbirleriyle uzama yarışına çıkan ağaçlar gibi bunlar 
kavaklarla boy ölçüşmeye kalkmışlar, büyümüşler, uzamışlar, bazıları tezcanlılıkla ka-
vakları bile aşmışlar. Fakat tabiat herkesin her çeşit kabiliyetine bir sınır çizmiş ve onun 
için bu zavallı söğütlerin çoğunun şimdiden beli bükülmüş. Kavaklar ağır, temkinli, 
bildikleri gibi büyüyorlar. Tabii yarışı kazanacaklar. Ve söğütler, son nefesini verirken 
‘biraz daha ışık’ diyen Goethe gibi ışık ışık diye bağıra bağıra can verecekler. Zavallı 
söğütler! (2024: 47)

Ekoeleştiri yalnızca edebiyat ve çevrenin birbirinden ayrı biçimde incelenmesi değildir; 
ekolojik kriz, çevresel adalet ve sürdürülebilirlik bağlamında metinleri okumayı amaçlayan, 
kuramsal temellere dayalı bir pratiktir (Garrard, 2007: 362). Birand’ın “Zavallı Söğütler” 
başlıklı yazısı, doğa tasvirlerine yer veren bir anlatı olmaktan öte, insan müdahalesinin eko-
sistem üzerindeki yıkıcı etkilerini görünür kılan, dolayısıyla ekolojik kriz bağlamında oku-
nabilecek bir metin olarak değerlendirilebilir. Ekoeleştirel bakışla ele alındığında yazı çev-
resel adalet ve sürdürülebilirlik sorunlarına dikkat çekmekte; Garrard’ın vurguladığı üzere, 
edebiyatı çevresel bağlamda kuramsal bir farkındalıkla okuma pratiğine imkân tanımaktadır. 
Söğütlerin kavakların gölgesinde sıkışıp kalması, ekolojik bir uyumsuzluk örneğidir. Doğal 
ekosistemlerde her bitkinin belirli bir çevreye uyum sağladığı göz önüne alındığında ışığı 
seven söğütlerin hızlı büyüyen kavakların yanında yaşama şansı bulamaması, doğaya yapılan 
bilinçsiz insan müdahalesinin bir sonucudur. Burada, insanın doğayı düzenleme çabasının 
aslında onu bozduğu fikri ön plana çıkar. Bunun yanı sıra, metinde söğütlerin “zavallı” ola-
rak nitelendirilmesi, ekoeleştirel açıdan antropomorfik bir bakış açısını yansıtabilir. İnsanlar 
gibi yaşam mücadelesi veren, ışığa muhtaç bir varlık olarak temsil edilen söğütler, doğanın 
insan etkisi karşısındaki kırılganlığını simgeler. Bu kırılganlık, özellikle modernleşme ve 
şehirleşme sürecinde doğal alanların yok edilmesiyle daha da belirgin hale gelir. Ayrıca, ka-
vakların hızla büyümesi ve söğütleri gölgeleyerek onların kurumasına neden olması, insan 
eliyle yaratılan dengesiz ekosistemlerin bir metaforu olarak da okunabilir. Bu durum, eko-
eleştirel bağlamda monokültür tarım sistemleri ya da tek tip bitki örtüsünün teşvik edilmesi 
gibi doğaya zarar veren uygulamaları çağrıştırır. Çeşitliliğin ve doğal uyumun bozulması, 
ekolojik bir kriz yaratır ve bu kriz, söğütlerin kavaklar arasında sıkışıp yok olmasıyla somut-
laşır. “Zavallı Söğütler”, insanın doğaya yaptığı bilinçsiz müdahalelerin sonuçlarını gösteren, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

206 207

doğayla uyumsuz planlamaların ekolojik dengeleri nasıl bozduğunu anlatan bir metin olarak 
ekoeleştirel bir okumaya uygundur. 

3.3. Ekolojik etik bağlamında ormanların korunması ve Türkiye’nin geleceği
Ekoeleştiri edebî ve kültürel geleneklerde yaygın olan insan merkezci varsayımları sor-

gulayan, insanlarla doğa arasındaki ayrımı eleştiren ve karşılıklı bağlılık ile çevresel etiği 
vurgulayan dinamik bir kuramsal yaklaşımdır (Clark, 2011: 135). Bu kuramsal çerçeve ışı-
ğında Hikmet Birand’ın “Keltepe Ormanlarında Bir Gün”, “Asıl Afet” ve “Türkiye Tabi-
atını Koruma Cemiyeti İçin” adlı denemeleri doğrudan ekoeleştirel bir yaklaşım sergiler. 
Birand, ormanların sadece ekonomik kaynaklar olmadığını, havanın temizlenmesi, toprak 
erozyonunun önlenmesi, su kaynaklarının beslenmesi ve kuraklıkla mücadele gibi ekolojik 
işlevlerinin insan yaşamı için vazgeçilmez olduğunu savunur. Onun metinleri, doğa ve insan 
arasındaki karşılıklı bağlılığı öne çıkarırken insan merkezci bakış açısının yarattığı ekolojik 
tahribatı eleştirir. Birand’ın yazıları, Clark’ın tanımladığı gibi çevresel adalet ve sürdürüle-
bilirlik kavramlarını içselleştiren, metinlerin ekolojik kriz bağlamında okunması gerektiğini 
gösteren güçlü örneklerdir. Ormanların hızla yok olmasının ekosistem üzerinde yaratacağı 
olumsuz etkilerin insan yaşamını doğrudan tehdit ettiğini ifade eder. Bu çerçevede hem doğal 
dengenin hem de toplumsal yapının korunabilmesi için ormanların sürdürülebilir yönetimi-
nin elzem olduğunu ve orman anlayışında köklü bir değişikliğin gerekliliğinin altını çizer.

“Keltepe Ormanlarında Bir Gün” yazısında Birand, Karabük orman “cemaati”nin gü-
zelliğini yansıtan peyzajları anlattıktan sonra “ormanların korunmasında neler yapılmalı?” 
meselesine çözüm bulmaya çalışır. Korucuların sayısının arttırılması önerilerinden biridir. 
Birand’a göre, özellikle havayı temizleyen, selleri önleyen, çayları dereleri besleyerek ku-
raklığın önüne geçen, toprağın akıp gitmesine engel olan orman toprağı tarım toprağından 
farklıdır ve dolayısıyla orman anlayışında bir değişikliğe ihtiyaç söz konusudur (2024: 59).

Türkiye’de ormanın önemini konu alan “Asıl Afet” adlı yazısında ise, ormanların azal-
ması ve bu azalma nedeniyle baş gösteren afetlerin can yakıcılığından duyduğu endişeyi 
paylaşır. Güncel gazete haberlerinde artan orman yangınlarından duyduğu üzüntüyü dile 
getirirken bu yazıların bazılarına Türkiye’de ormansızlaşma derdi olduğunu görüp bu der-
din memleketin “bağrında derin yaralar açtığı”nın okuyucu tarafından anlaşılmasına vesile 
olması bakımından önem atfeder. “Hiç şüphe etmiyorum ki bazı yazarlarımız için yalnız 
antolojilerde değil, ileride Türkiye ormanları üzerine yazılacak eserlerde de şeref sayfaları 
ayrılacaktır” (2024: 82).

Hikmet Birand ormanların harap olmasına sebep olarak üç konu üzerinde durur. İlki vur-
guncu işletmeciliği, diğeri yangınlar ve en önemlisi ülkeyi ormansız bırakan, “bütün memle-
ketin iflahını kesen”, yangınlardan, vurgunculardan daha büyük bir sorun haline gelmiş olan 
başıboş meracılıktır. Her ülkenin kendine özgü vejetasyonu, nebat örtüsü olduğunu belirten 
Birand, bu nebat örtüsünün o memleketin yalnız “cildi, derisi değil” aynı zamanda en büyük 
hayat ve enerji kaynağı olduğunun altını çizer. Eğer nebat örtüsü harap edilirse orada yaşam-
dan söz etmek olanaksızlaşır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

206 207

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi

Her şeyin temeli olan toprak sanıldığı gibi “yeryüzünden arzın göbeğine kadar değil, bir 
iki karışlık” bir tabakadan ibarettir. Dolayısıyla ortaya çıkan durum ülke adına sıkıntılı, hele 
uzağa bakınca çok düşündürücü, tüyler ürperticidir. Birand, yazının sonunda bir başka gerek-
sinime dikkati çeker. Bilim adamları tarafından açık bir şekilde anlaşılan bu gerçekleri ede-
biyatçıların da bilmesinde fayda görür, çünkü “hayvan sürülerinin, sade orman ağaçlarının 
taze filiz ve fidanlarını kemirmekle kalmayıp bu memlekete sahiden onmaz yaralar açtığını 
anlatan bir edebiyata da çok ihtiyacımız vardır” (2024: 86).

“Türkiye Tabiatını Koruma Cemiyeti İçin” başlıklı denemede doğayı korumanın amacı-
nın doğanın bozulmasını, değişmesini önlemek olduğunu ifade eden yazara göre, doğa ken-
dini değiştirir ya da insanların etkisiyle değişir. İlki olağandır, engel olunamaz ve üstelik 
bu tür bir değişme, yeni bir oluşumu beraberinde getirir, doğaya özgüdür. İnsanların sebep 
olduğu değişmelerinse yıkıcı etkileri vardır. Başlangıçta insanlar doğanın bir parçasıdır, an-
cak insan tarafından kurulan medeniyetler insanı doğadan uzaklaştırır. Oysa, zamanımızın 
modern insanı doğadan ne kadar uzaklaşmış olsa da bir yandan da doğaya bağlılığın özlemini 
içinde taşır:

Pek küçülmüş olan bahçelerinde o da yoksa apartmanlarında, evlerinde saksı içinde 
bir çiçek yetiştirmeye özenmeleri, eskiden alıştıkları sevdikleri çevreden bir hatırayı 
yanlarında, yakınlarında bulundurmaya uğraşmaları, bu özlemin bir gösterisi değil de 
nedir? Hele çocuklarımızın küçük bir yavrusuyla, bir böcekle saatlerce oynamaları, onu 
kendilerine eş, akran saymaları, o eski aşinalığı ne güzel açığa vurmaktadır. (2024: 96)

İnsan, doğaya en yakın olduğu çağlarda bile ilk ziraat medeniyetini kurarak onu boz-
maya başlar ve asırlarca hızla gelişen teknoloji ve endüstrileşmeyle bilgisizce ve hoyratça 
yaptıklarıyla doğayı yok ettiğinin farkına varamaz. Bugün insan artık yapay bir doğa, yapay 
bir peyzaj içinde yaşamaktadır. Doğa müşfik ve hoşgörülüdür, ancak onun da sabrının bir 
sınırı vardır. İnsanlar şehirleri kurarken, endüstri yaparken, yollar kanallar açarken doğanın 
“asiliğini” bozacak davranışlardan sakınmalıdır. Bu da bilgiye dayalı bir etik ve estetik an-
layışla mümkündür.

Birand, Türkiye’de doğaya verilen zararın büyük boyutlarda olduğunu ve önlem alın-
mazsa ülkenin gelecekte geri dönüşü olmayan sıkıntılar yaşayacağını belirtir. “Türkiye Tabi-
atı Koruma Cemiyeti” bu durumu halka ve yetkilere anlatmalıdır. Çareleri söylemeli, tedbir-
ler aldırtmayı başarabilmelidir.

Sonuç
1990’larda disipliner bir alan olarak kabul gören ekoeleştiri, edebî metinlere doğa mer-

kezli etik bir yaklaşım geliştirir ve insanı çevresel ilişkiler ağı içinde değerlendirir. İnsan 
merkezli bakış açısını eleştirerek doğanın bütünün ayrılmaz bir parçası olduğunu vurgular. 
Endüstrileşme ve şehirleşmenin doğayı değersizleştirdiği modern dünyada ekoeleştiri, ede-
biyat aracılığıyla “susturulmuş doğanın” sesi olur. 1970’lerden itibaren çevre temalı edebî 
metinleri sistematik bir şekilde inceleyen bu kuram, doğayı dekor olarak düşünmek yerine 
anlatının anlam üretimine doğrudan katılan etkin bir özne niteliğiyle ele alır.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

208 209

Botanikçi ve Türkiye’de bitki sosyolojisi bilim dalının kurucusu olan Hikmet 
Birand’ın bilim dünyasına kazandırdığı nitelikli eserlerin yanı sıra çevreci eleştiri an-
layışıyla yazdığı denemeler Türkiye’deki erken dönem ekolojik çalışmalar arasında öne 
çıkar. Birand denemelerinde okuru önceleyen, eleştirel ve sorgulayıcı bir yaklaşım be-
nimser. Doğaya verilen zararları önlemek için bilinçlendirmeyi amaçlar ve okurla söyle-
şir gibi yazdığı için dili anlaşılırdır. Duyarlılığı, düşünsel dünyasının temelini oluşturur. 
Bilgi ve edebî yeteneğini birleştirerek doğanın korunmasına dair tasarılarını paylaşırken 
sanatsal üslubunu korur. 

Anadolu Manzaraları, yazarın 1950’li yıllarda Türkiye’nin vejetasyonunu incele-
mek amacıyla gerçekleştirdiği bilimsel nitelikli yolculuğun sanatsal ve düşünsel bir üre-
time dönüşmüş hâlidir. Bu yönüyle eser, yalnızca doğa gözlemlerine dayanan betimleyici 
bir metin olmanın ötesine geçerek insan-doğa ilişkisini etik bir sorgulama alanına taşı-
yan denemeler bütünü niteliği kazanır. Anadolu Manzaraları, insanı doğanın merkezine 
yerleştiren ve doğayı araca dönüştüren bir bakışla kavrayan anlayışı reddeden, insanı 
ekosistemin ayrılmaz bir unsuru kabul eden yaklaşımıyla ekoeleştiri kuramının temel 
ilkeleriyle örtüşür.

Birand, denemelerinde doğayı edilgen bir arka plan ya da insanın hizmetine sunulmuş 
bir kaynak olarak ele almaz, aksine kendi içsel değeri bulunan, canlı ve bütünlüklü bir 
varlık alanı olarak düşünür. Doğa tarihinin insanlık tarihiyle iç içe ilerlediği vurgulanırken 
insanın doğaya yönelik müdahalelerinin ekosistem üzerinde zincirleme ve geri dönülmesi 
güç bir tahribat yarattığı belirgin bir ekolojik etik bilinciyle ortaya konur. Anadolu Man-
zaraları, Lawrence Buell’in belirlediği ekoeleştirel ölçütler çerçevesinde insan-merkezci 
olmayan bir etik duyarlılık geliştirir. Doğayı ahlaki, estetik ve düşünsel bir özne olarak 
metnin merkezine taşır. Bilimsel bilgiyle edebî söylemi bütünleştiren Birand, denemelerin-
de ekolojik etiği estetik anlatının kurucu bir ilkesi olarak yapılandırır. Bu nitelik Anadolu 
Manzaraları’nı Türk edebiyatında insan merkezli doğa tasavvurunun aşılmaya başladığı 
erken metinler arasına yerleştirir ve ekoeleştirel okumalara tarihsel bir zemin sunan ayrı-
calıklı bir eser hâline getirir.

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale tamamıyla özgün bir araştırma olarak planlanmış, yürü-
tülmüş ve sonuçlandırılmıştır. Araştırma herhangi bir sempozyum, kongre vb. sunulmamış ya da başka 
bir dergiye değerlendirilmek üzere gönderilmemiştir. 

Yazarların katkı düzeyleri: Makale tek yazarlıdır, yazarın katkı düzeyi %100’dür.

Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. 

Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır. 

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır. 

Research and publication ethics statement: This article was planned, conducted and finalised as a 
completely original research. The research has not been presented at any symposium, congress, etc. or 
sent to any other journal for evaluation.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

208 209

Contribution rates of authors to the article: The article is single-authored, the author’s contribution 
level is 100%.

Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study.

Support statement (Optional): No financial support was received for the study. 

Statement of interest: There is no potential conflict of interest in the study.

Kaynakça
Aylanç, M. (2018). Fikret Demirağ’ın şiirlerine ekoeleştirel bakış. folklor/edebiyat. 24(96), 37-54. doi.

org/10.22559/folklor.409

Birand, H. (2014). Alıç ağacı ile sohbetler. Türkiye İş Bankası.

Birand, H. (2024). Anadolu manzaraları. Türkiye İş Bankası.

Buell, L. (1995). The environmental imagination: Thoreau. Nature writing and the formation of Ame-
rican culture. Harvard University.

Buell, L. (2005). The future of environmental criticism: Environmentalcrisis and literary imagination. 
Blackwell Malden MA.

Carson, R. (2004). Sessiz bahar (Ç. Güler, Çev.) Palme.

Clark, T. (2010). Some climate change ironies: Deconstruction, environmental politics and the closure 
of ecocriticism. Oxford Literary Review. 32.1, 131-149. doi.org/10.3366/olr.2010.0009

Coupe, L. (2001). Kennet Burke: pioneer of ecocriticism. Journal of Amerikan Studies, 35/3, 413-431.

Garrard, G. (2007). Ecocriticism and education for sustainability. Pedagogy, 7(3), 359-372. doi.
org/10.1215/15314200-2007-002

Glottfelty, T. (1996). Introduction: literary studies in age of environmental crisis. The ecoc-
riticism reader: Landmarks in literary ecology. The University of Georgia Press,  
xv-xxxvii.

Gür, M. K. (2010). Prof. Dr. Hikmet Ahmet Birand bibliyografyası için bir deneme. Kebikeç, (30), 
77-87.

Karataş, T. (2020). Bir edebi tür olarak deneme. Hece Türk Edebiyatında Deneme Özel Sayısı, 
(282/283/284), 28-29.

Kırışık, F. (2013). Ekolojik sorunların çözümünde derin ekoloji yaklaşımı. Ekonomik ve Sosyal Araş-
tırmalar Dergisi, 9(2), 279-301.

Meeker, J. W.(1974). The comedy of survival: Studies in litrary ecology. Charles Scribner’s Sons.

Mengi, N. (2006). Bir edebî tür olarak deneme ve Türk edebiyatındaki yeri. Ç.Ü. Sosyal Bilimler Ens-
titüsü Dergisi, 14(2), 353-368.

Oppermann, S. (1999). Ecocriticism: Natural world in the literary viewfinder. Hacettepe Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Dergisi, 16(2), 29-46.

Özdağ, U. (2017). Çevreci eleştiriye giriş. Ürün.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

210 211

Rueckert, W. (1996). Literarure and ecology: An experiment in ecocriticism. The ecocriticism reader: 
Landmarks in literary ecology. The University of Georgia Press, 105-123.

Sazyek, E. (2022). Ekoeleştiri kuramı. Edebiyat kuramı ve eleştiri. Akçağ.

Yalçın, O. (2020). Türk kültürü sözlü şiir geleneğinde ekolojik boyut: Derin ekoloji yaklaşımı bağla-
mında eko-eleştirel çözümleme. folklor/edebiyat, 26(3), 463-482.	doi.org/10.22559/folklor.1245  

Yaman, Ö. (11.10.2024). Karşı Sanat/Beyoğlu/İstanbul, fotoğraf sanatçısı, şiir-fotoğraf projesi.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Nesrin Mengi



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

210 211

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.3833

Araştırma makalesi/Research article

Mardin Kültürünün Edebiyat ve Mimarlık Arakesitinde 
İncelenmesi: Murathan Mungan Örneği

An Examination of Mardin Culture in the Intersection of 
Literature and Architecture: The Case of Murathan Mungan

 Gül Şebnem Tutal* 
Fatma Demet Aykal**

Öz
Çalışmada Mardin›in sosyo-kültürel ve toplumsal değerlerinin folklorik ögeler açı-
sından edebiyat ve mimariye yansımaları incelenmiştir. Makalenin örneklemi ola-
rak Mardinli yazar Murathan Mungan’ın otobiyografik nitelikteki Paranın Cinleri 
ve Harita Metod Defteri isimli kitapları seçilmiştir. Mardin’in mimari özellikleri 
ele alınarak bu özelliklerin tarihi ve kültürel bağlamı betimsel olarak incelenmiştir. 
Seçilen eserlerde yer alan anlatılar üzerinden Mardin’in mimari dokusunun top-
lumsal değerlerle nasıl iç içe geçtiği ele alınmıştır. Yazarın çocukluk anıları, ma-
halle hayatı, ritüeller ve özel günleri ele alışı mimari mekânlarla ilişkilendirilerek 

	 Geliş tarihi (Received): 17-12-2024  Kabul tarihi (Accepted): 27-06-2025
*	 Doktora Öğrencisi, Dicle Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Mimarlık Anabilim Dalı. Diyarbakır-Türkiye/ 

Phd., Dicle University Institute of Science, Department of Architecture. sebnemtutal@gmail.com. ORCID ID: 
0000-0002-1871-287X

**	 Prof. Dr., Dicle Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü. Diyarbakır-Türkiye/ Prof. Dr., Dicle 
University, Faculty of Architecture, Department of Architecture.demetaykal@gmail.com. ORCID ID: 0000-
0003-2424-0407



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

212 213

okunmuştur. Bu anılar, Mardin’in mimari yapılarının sosyal yaşamın bir parçası 
olduğunu ortaya koymuştur. Bu açıdan metinlerde hangi toplumsal değerlere yer 
verildiği belirlenmiş ve sonunda “aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mahremi-
yet, konfor, ritüeller” olmak üzere altı kategoride değerlendirmeler yapılmıştır. 
Sonuç olarak, edebî eserlerin Mardin’in mimari kültürünü anlamak için önemli 
bir kaynak olduğu görülmüştür. Mardinli yazar Murathan Mungan’ın edebî dili-
nin betimleyici olduğu ve anılarından beslenerek yazdığı eserlerde kent folkloruna 
dair detaylı bilgiler verdiği belirlenmiştir. Bu anlatılar, yalnızca bireysel hatıraların 
aktarımıyla sınırlı kalmayıp kent kültürünün gündelik yaşamdaki yansımalarını da 
görünür kılmıştır. Burada, Mardin’in toplumsal değerlerinden özellikle mahremi-
yet, konfor ve aile yapısının ön plana çıktığı belirlenmiştir. Makale, kentin mimari 
kültürünün edebiyata etkisini vurgulamış, mimarinin toplumsal değerler ve norm-
larla iç içe yapısının edebiyatçılara ve edebî eserlere tesirini de ortaya koymuştur.
Anahtar sözcükler: kent folkloru, kültür, mimari değerler, Mardin, Murathan 
Mungan

Abstract
The study examines the reflections of Mardin’s socio-cultural values in literature 
and architecture through folkloric elements. Murathan Mungan’s autobiographical 
books The Spirits of Money and Map Method Notebook were selected as examples 
for the article. Mardin’s architectural features were examined and their historical 
and cultural context was described. The narratives in the selected works were used 
to explore how Mardin’s architectural fabric is intertwined with social values. The 
author’s childhood memories, neighborhood life, rituals, and special days were 
interpreted in relation to architectural spaces. These memories reveal that Mardin’s 
architectural structures are an important part of social life. From this perspective, 
the social values reflected in the texts were identified and evaluations were made in 
six categories: “Family structure, status, neighborly relations, privacy, comfort, and 
rituals.” It is concluded that literary works play an important role in understanding 
Mardin’s architectural culture. It was observed that the literary language of Mardin-
born writer Murathan Mungan is descriptive and that his memory-based works 
provide detailed information about the city’s folklore. These narratives also make 
visible the reflections of urban culture in everyday life. In this context, Mardin’s 
social values, particularly privacy, comfort, and family structure, become prominent. 
The article emphasizes the influence of the city’s architectural culture on literature 
and reveals how the close relationship between architecture and social values and 
norms affects writers and literary works.
Keywords: urban folklore, culture, architectural values, Mardin, Murathan 
Mungan

Extended summary
This study aims to examine the relationship between Mardin’s architecture and social 

values through literary works. The main research question is: “How do the architectural 
features of Mardin reflect social and folkloric values, and how are these values represented 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

212 213

in literary works?”.  In the literature review, a broader perspective is provided by examining 
both local and international sources. In particular, the methodological approach of this 
study was strengthened by focusing on the methods used in the architectural analysis of 
multicultural cities such as Mardin. For the literature review, Scopus, JSTOR, Google 
Scholar and Turkish academic databases were searched; more than 50 articles and books in 
the fields of architecture, literature and culture were included in the review. As a result of this 
review, it was observed that previous studies generally focused on the relationship between 
literature and space, but no comprehensive analysis was made on city folklore and socio-
cultural values

The content analysis method used in this study not only provided a descriptive approach, but 
architectural structures are deeply intertwined with cultural and social practices, contributing 
to the city’s collective identity. This method was chosen due to its ability to uncover recurring 
themes and patterns in Mungan’s works, facilitating a nuanced understanding of Mardin’s 
architectural reflections. In the study, Murathan Mungan’s Paranın Cinleri and Harita Metod 
Defteri were analyzed. The selection of these works was influenced by the author’s detailed 
description of Mardin’s historical and cultural heritage through his personal experiences and 
observations.

Stonework, narrow streets, abbaras, courtyard structures, which are characteristic 
features of the city’s historical texture, were read through these works. The data obtained 
were analyzed within the framework of Mazumdar & Mazumdar (1994) model explaining 
the relationship between architectural values and social norms. The study categorizes spatial 
and cultural details to reveal how social values manifest in architectural features.

The first part of the article includes the purpose, problem, methodology and conceptual 
information on the subject. Here, Mazumdar & Mazumdar’s model of the relationship between 
social values and architecture is explained in detail. Then the concept of “urban culture”, 
which is closely related to the subject of the study, is explained in detail. In the next part of 
the study, Murathan Mungan’s literary personality and information about Mardin are given. 
The architectural features of Mardin are discussed and the historical and cultural context 
of these features is analyzed. It is seen that the courtyard arrangements, narrow streets and 
arched structures of Mardin houses reflect Mardin’s heritage in both architectural and socio-
cultural terms. Mardin’s social values are detailed. The multicultural structure of the city, the 
coexistence of different religious and ethnic groups, hospitality and neighborly relations are 
highlighted in this section. Social values have deeply permeated Mardin’s architecture and 
left distinct traces on the physical structures. The courtyards of Mardin’s houses function as 
important centers of social interaction, where family and neighborly relations are maintained 
and social ties are strengthened.

Detailed observations on how Mardin’s architectural structures affect social roles were 
presented. For example, the impact of privacy on social structuring is evident in the interior 
design of houses through architectural features such as the positioning of windows and wall 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

214 215

height. The importance of courtyards as socializing spaces in the development of neighborly 
relations is emphasized. Through Mungan’s works, the contribution of these architectural 
elements to the identity of the city is detailed.

The subsequent section examined how Mardin’s architectural texture intertwines with 
socio-cultural values through memories and narratives in Paranın Cinleri and Harita Metod 
Defteri. The author’s childhood memories, neighborhood life, cultural rituals, and special 
occasions were analyzed in relation to architectural spaces. These memories revealed that 
Mardin’s architectural structures are not merely physical spaces but also integral parts of 
cultural and social life. The key societal values identified in this study were evaluated under 
six categories: family life, status, neighborhood relations, privacy, comfort, rituals.

As a result, it was observed that Mardin’s unique architectural structure is not only a 
structural product, but also a reflection of the city’s unique social life. Autobiographical 
literary works are an important source for understanding Mardin’s architectural culture. 
Murathan Mungan, a writer from Mardin, was also found to be descriptive in his literary 
language and to have written detailed descriptions of the city’s folklore in his works based 
on his memories. The analysis of these works has helped to comprehend the architectural, 
historical and cultural heritage of the city in more depth. Among Mardin’s social values, 
privacy, comfort and family life were found to be particularly prominent.

Giriş
Mimarlık, edebiyat ve kültür insan yaşamını farklı yönlerde etkileyen ve belirli nokta-

larda birbirini besleyen üç önemli alandır. Ancak bu disiplinler birbirinden bağımsız değildir. 
Mimarlık, teknik bilginin yanı sıra kültürel birikim ve entelektüel derinlikle beslenmelidir. 
Bu noktada edebiyat, mimarlık ile kültür arasında bir bağ kurarak mekânların sosyal an-
lamlarını görünür kılabilecek güçlü bir araç hâline gelmektedir. Edebî eserlerdeki anlatılar 
mimarın kentlerdeki estetik, tarihi ve insani boyutları kavramasına katkıda bulunur. Dolayı-
sıyla edebiyatın mimari düşünceyi besleyen ve kültürel algıyı güçlendiren bir kaynak olarak 
değerlendirilmesi önemlidir (Akarsu ve Erdoğan, 2020: 16). Mimarlık, mekân dizileriyle bir 
anlatı kurarken edebiyat, sözcüklerle bir yerin görsel temsilini inşa eder. Her iki sanat dalı 
da insan deneyimini derinleştirmek için birlikte ele alınabilirler (Gehlot vd., 2018: 121). Bi-
reysel ve toplumsal hafızayı taşıyan edebî metinler, kültürel ögelerin kuşaktan kuşağa akta-
rımında aracılık etmektedir. Kültür ise toplumun tarihini, geleneklerini, değerlerini ve yaşam 
tarzını şekillendiren temel bir unsurdur. Bu bağlamda kültür, hem mimarlıkta hem edebiyatta 
biçim ve içerik düzeyinde kendini gösteren ortak bir zemin sunmaktadır.

Kültür-mimarlık ilişkisi üzerine yapılan çalışmalar, mimarinin yalnızca fiziksel değil 
aynı zamanda toplumsal bir temsil biçimi olduğunu göstermektedir. Rapoport (1998), konut 
tasarımında ortaya çıkan çeşitliliği aile yapısı, akrabalık ilişkileri ve toplumsal değerlerle 
ilişkilendirmiştir. Benzer şekilde Mazumdar ve Mazumdar (1999), Hindu evlerindeki kadın 
kullanıcıların mekânsal deneyimleri üzerinden kültürel değerlerin mekâna nasıl yansıdığını 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

214 215

açıklamıştır. Bu yaklaşımı destekleyen Atik ve Erdoğan (2007),  konutlar üzerinden kül-
tür-mimarlık etkileşimini ele alırken, sosyo-kültürel faktörlerin özellikle konut tasarımında 
belirleyici olduğunu vurgulamıştır. Fallah Tafti vd. (2024), geleneksel İran konutlarında sos-
yo-kültürel dinamiklerin mekâna nasıl yansıdığını sistematik biçimde incelemiş, aile yapısı, 
mahremiyet, toplumsal cinsiyet ve kültürel kimlik gibi kavramların mimariyi biçimlendiren 
temel etkenler olduğunu ortaya koymuştur.

Edebiyat-mimarlık ilişkisini inceleyen çalışmalar, anlatıdaki mekânın fonun ötesine ge-
çerek toplumsal hafıza ve kültürel kimliğin taşıyıcısı işlevini üstlendiğini göstermektedir. 
Örneğin Sazyek (2013), Anahtar romanından hareketle mekân imgelerinin dönüşümünü, 
toplumsal bağların çözülmesiyle ilişkilendirmiştir. Erdal (2015), edebî metinlerde mekânın 
bireyleri bir araya getiren sosyal bir alan olduğunu vurgularken, Moslund (2010), mekânın 
dil ve deneyimle kurduğu çok katmanlı ilişkiyi öne çıkarmıştır. Havik (2012) ise edebiya-
tın mekânı kullanıcı deneyimiyle dönüştüren bir araç olduğunu ifade etmiştir. Stephenson 
(2010), Edith Wharton’un anlatılarında mimari öğelerin toplumsal statü ve kültürel temsilin 
biçimsel yansıması olduğunu  ortaya koymuştur. Romanın yapısal düzenini, mimari tasarı-
mın ilkeleriyle değil iç mekânlar aracılığıyla kurgulanan kültürel ve ahlaki gerilimlerle iliş-
kilendirmiştir. Terzoglou (2018), edebî metinlerde mimarinin çok yönlü olarak kullanıldığını, 
kültürel hafıza ve duyusal deneyimle ilintili çok katmanlı bir alan olarak temsil edildiğini 
vurgulamıştır. Bu temsillerin edebiyat aracılığıyla bireysel ve toplumsal düzeyde yeniden 
üretildiğini ortaya koymuştur.

Kent folkloru ve kentsel belleğe odaklanan çalışmalar, edebiyatın kültürel mirası ta-
şıyıcı bir alan olarak nasıl işlediğini göstermektedir. Yeler (2021), Enis Batur’un Cinlerin 
İstanbul’u adlı eseri üzerinden ses, koku, ritüel ve mekân gibi duyusal öğelerle İstanbul’un 
kültürel belleğinin nasıl inşa edildiğini ele almıştır. Özellikle Beyoğlu ve Adalar gibi bölge-
lerdeki mekân anlatıları kent kimliğine katkı sağlayan sosyo-kültürel dönüşümler üzerinden 
değerlendirilmiştir. Dinç ve Yolcu (2024), kent folklorunun kolektif hafıza üzerindeki etkisi-
ni Çanakkale örneğiyle ele almıştır. Folklorik değerlerin gündelik yaşamdaki görünürlüğü ve 
kent kimliğiyle kurduğu ilişkiyi incelemiştir. Yücel Besim ve Songür Dağ (2025), Halikarnas 
Balıkçısı’nın Bodrum’daki edebî anlatılar ve fiziksel katkılar yoluyla kente bıraktığı mirası 
kültürel bir “kalıt” olarak değerlendirmiştir. Edebî temsillerin somut mekânsal ögelerle bü-
tünleştiğini göstermiştir.

Bu çalışmalar, konutun sadece mimari bir ürün olmanın ötesinde toplumsal kimli-
ği ve sosyal yapıyı yansıtan bir mekânsal sistem olduğunu ortaya koymaktadır. Murathan 
Mungan’ın eserlerinde de benzer bir süreç gözlemlenmektedir. Mardin’in tarihi dokusu ve 
mimari unsurları toplumsal değerlerle birlikte edebî metinlerde yeniden üretilmektedir.

Yazarın eserinde mekân olarak kullandığı kenti iyi tanıması önemlidir. Bu durumu Eco, 
şu sözlerle dile getirmiştir: “Bir öykü anlattığımda, sözünü ettiğim mekânların gözümün 
önünde olması hoşuma gider: Bu bana anlattığım olayla ilgili bir tür güven verir ve anlatı ki-
şileriyle özdeşleşmemi sağlar” (Eco, 2012: 102). Çalışmaya konu olan Murathan Mungan’ın 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

216 217

da benzer ifadelerinin olduğu görülmüştür. Kentlerin eserlerindeki yerini “Belki yalnızca o 
edebiyat İstanbul’unu değil, onları özleyen kendini ona hazırlayan çocuğu da özlüyorum. 
Taşra ile dünya, Mardin ile İstanbul arasında kurduğum hattı kat ediyorum yıllardır.” diyerek 
dile getirmiştir (Mungan, 2002: 88).

Buradan yola çıkarak Murathan Mungan’ın eserlerinde Mardin’e dair kültürel ve mimari 
öge örnekleri tespit edilip değerlendirilmiştir. Murathan Mungan’ın eserleri mekân algısının 
sadece fiziksel değil aynı zamanda anlatı, kültürel kimlik ve toplumsal değerler üzerinden na-
sıl inşa edildiğini anlamak için önemli bir kaynak sunmaktadır. Çalışmanın amacı, Mardin’in 
kültürel ve mekânsal temsillerini incelemek, bu temsilleri edebiyat-mimarlık arakesitinde, 
kent belleği ve mimari kimlik bağlamında değerlendirmektir. Bu doğrultuda, mekânın bir an-
latı unsuru olarak nasıl işlendiği, toplumsal değerlerin metinlerde nasıl temsil edildiği ve bu 
anlatıların mimarlıkla nasıl ilişki kurduğu tartışılacaktır. Mimarlık-edebiyat-kültür ilişkisini 
sistematik bir çerçevede ele almak için Mazumdar ve Mazumdar (1994) tarafından önerilen 
model temel alınarak çalışma yapılandırılmıştır. Model, mekânsal biçimlenmenin sosyo-kül-
türel unsurlarla nasıl şekillendiğini toplumsal değerler, toplumsal normlar, mimari değerler 
ve mimari eserler arasındaki ilişki üzerinden açıklamaktadır. Bu yaklaşım, Mungan’ın anlatı-
larındaki mimari temsilleri çözümlemede kuramsal bir zemin sunmaktadır. (Şekil 1).

Şekil 1: Toplumsal değerler ve mimarlık arasındaki ilişkinin modeli. (Mazumdar ve Mazumdar,    
1994: 69)’dan düzenlenmiştir.

Toplumsal değerler, toplumun kabul ettiği, paylaştığı, önemli bulduğu inançlar ve fikirler 
bütünüdür. Bu değerlerle toplumun sosyal yapısı, ortak davranışları ve kültürel kimliği şekil-
lenmektedir. Toplumsal değerler adalet, özgürlük, dürüstlük, iyi, kötü gibi soyut kavramları 
içermektedir. Bu değerler bireylerin doğru-yanlış, iyi-kötü, güzel-çirkin ve adil-adaletsiz gibi 
kavramlara dair genel yargılar geliştirmesini ve toplumsal yaşamın bu yargılar çerçevesinde 
şekillenmesini sağlarlar (Yazıcı, 2014: 211).  Toplumsal değerlerle ilişkili toplumsal normlar 
oluşmaktadır.  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

216 217

Değerler kurallaşarak davranış ölçüsü haline gelirler. Toplumsal normlar, bir toplumun 
kabul ettiği kurallar, belirlediği standartlar ve buna bağlı oluşan beklentilerle ilgilidir. Norm-
lar, belirli durumlarda belirli davranış kalıplarını gerektiren ve bireyler tarafından benim-
senmesi zorunlu kurallar bütünü olarak nitelendirilir (Tolan, 1978: 235). Genelde toplumsal 
değerlerin etkisiyle oluşan toplumsal normlar, sosyal yaşantıdaki sınırları, davranış kural-
larını ve kuşaktan kuşağa aktarılan folklorik değerleri içerir. Bu normlar, mimari değerlerle 
doğrudan ilişkilidir.

Mimari değerler, toplumsal değerleri ve toplumsal normları mimari esere aktarmak için 
somutlaştıran olgulardır. Yapının estetik nitelikleri, işlevselliği, kültürel anlamı gibi unsur-
ları içermektedir. Mimari eser oluşturulurken öncelik verilen, formunu ve yapısını etkileyen 
değerlerdir. Bu değerler, mimari eserin tasarım sürecinde belirli tercihler ve mekânsal düzen-
lemeler yoluyla ifade edilirken, aynı zamanda toplumsal yapının getirdiği gereklilikleri de 
yansıtan bir çerçeve oluşturur.

Bu ilişki modelinin somut ucunda kalan mimari eserler ise tasarım ürünü olan fiziksel 
yapıları ifade etmektedir. Yapılar mimari değerler ve toplumsal normları yansıtır. Kültürün 
nesneleştirilmesini sağlar ve toplumun kimliğine dair izler barındırır. Toplumsal değerlerin 
etkisinde biçimlenen mimari eserler, kullanıcıların yalnızca fiziksel gereksinimlerini karşı-
layan bir yapı olmanın ötesinde psikolojik ve sosyal ihtiyaçlara da yanıt veren çok katmanlı 
alanlar haline gelmektedir (Öktem Erkartal, 2021: 14). Tüm bu aşamaların incelenmesiyle 
toplumsal değerler ile mimari eserler arasındaki bağlantının önemi daha net anlaşılmaktadır. 
Bu bağlamda konu kültür ve edebiyat bağlamında örnekler üzerinden incelenmiştir. 

Çalışmada, Mungan’ın eserlerini incelemek ve bu eserlerde Mardin’in mimari yansıma-
larını anlamak için içerik analiz yöntemi tercih edilmiştir. Bu yöntem, sadece betimleyici bir 
yaklaşım sağlamakla kalmamış,  edebî metinlerde yer alan mekânsal temsilleri kültürel ve 
toplumsal değerlerle ilişkilendirerek yorumlamayı mümkün kılmıştır. Amaçlı örneklem tek-
niğiyle Murathan Mungan örnek yazar, Mardin ise örnek alan olarak belirlenmiştir. Paranın 
Cinleri ve Harita Metod Defteri eserleri, mekân ve kültürel unsurların doğrudan vurgulandı-
ğı otobiyografik anlatılar olmaları nedeniyle seçilmiştir. İçerik analizi sürecinde, literatürde 
sıkça vurgulanan “aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mahremiyet, konfor ve ritüel” gibi 
toplumsal temalar temel alınmıştır. Veriler tematik gruplar halinde sınıflandırılmıştır. Her 
tema altında yer alan anlatı kesitleri, toplumsal-mekânsal ilişkiler bağlamında ayrı ayrı analiz 
edilmiştir. Bu çözümleme süreci, Mazumdar ve Mazumdar (1994) modelinde tanımlanan 
toplumsal değerler, normlar, mimari değerler ve mimari eserler arasındaki ilişki yapısı doğ-
rultusunda yapılandırılmıştır. İnceleme aşamalarına yönelik şematik yaklaşım aşağıda veril-
miştir (Şekil 2).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

218 219

Şekil 2: Çalışmanın Aşamaları.

Bu aşamalar doğrultusunda çalışmanın yöntemsel çerçevesi mekânın kültürel ve toplum-
sal temsillerini çözümlemeye olanak sağlayacak biçimde yapılandırılmıştır.

1. Kent kültürü ve mimari
Her kentin zaman içinde tarihi, coğrafi, sosyal gelişmeler doğrultusunda şekillenen 

bir kültürü vardır. Kent, “bir evler topluluğuna sahip olmasının yanı sıra, kendisine ait 
toprağa dayalı mülkiyeti, gelir ve giderlerden oluşan bir bütçesiyle aynı zamanda iktisadi 
birliğe sahip bir birimdir” (Weber, 2003: 94). Kent, caddeler, binalar, kurumlar ve kent-
lilerden daha fazlasıdır. Kentte gelenek ve görenekler farklı görüşler toplanır. Böylelikle 
kendine özgü bir kültür oluşur. Kentin kültürel özellikleri görülmese de hissedilen bir 
etki yaratır (Kaya, 2007: 20). Kültür kavramı günümüzde farklı bakış açılarıyla ele alı-
narak disiplinler arası bir çalışma alanı sunmaktadır. Türk Dil Kurumu’na göre kültür, 
“tarihsel ve toplumsal gelişme süreci içinde yaratılan her türlü değerlerle bunları kul-
lanmada, sonraki kuşaklara iletmede kullanılan, insanın doğal ve toplumsal çevresine 
egemenliğinin ölçüsünü gösteren araçların tümü” olarak tanımlanmıştır (TDK, 2023). 
Bu bağlamda, kent kültürünün tarihin ve doğanın kente bırakmış olduğu birikimin ürünü 
olduğu söylenebilir (Koçak, 2011: 263). Kültürün kentle beraber büyüyüp gelişip zaman 
içinde kente katkı sağlaması beklenir. 

Bir kentle ilgili yapılacak edebî okumalar kültürlerin ve kent yaşantısının keşfi gi-
bidir. Bu noktada edebiyat kültür akışı için etkili olmaktadır (Özdemir, 2009: 33). Kent 
kültürü, kent kimliği ile de yakından ilişkilidir. Kent kimliği doğal, coğrafi ve kültürel 
ögeleri de içeren geniş kapsamlı bir kavramdır. Bu konuda çeşitli çalışmaları olan Örer 
(1993: 53) bulundukları kentlerle özdeşleşen kent kimliğini yansıtan simge yapılardan 
söz ederken Paris-Eyfel Kulesi, Venedik-San Marco Meydanı, İstanbul-Taksim Meydanı 
ve New York- Empire State örneklerini vermiştir. Aynı şekilde edebiyatta da kentlerle 
özdeşleşen, belirli kentleri eserlerinde sıklıkla kullanıp o kentten kültürel olarak besle-
nen yazarlar bulunmaktadır. Buna örnek olarak Nabokov’un St. Petersburg’u, Balzac’ın 
Paris’i, Dante’nin Floransa’sı, Ackroyd’un Londra’sı verilmektedir (Uğurlu, 2007: 3). 
Örnek alan olarak seçilen Mardin de zaman içinde Murathan Mungan ile özdeşleşmiştir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

218 219

2. Mardin’de mekân ve kültür
Tarih boyunca birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olan ve bu sebeple de eşsiz bir 

kültürel zenginlik barındıran Mardin, kültürel zenginliğinin birçoğunu günümüze de taşı-
mıştır. Tarihi ve kültürel birikimiyle öne çıkan kent, Türk edebiyatının öncü isimlerinden 
Murathan Mungan’ın kaleminde yeniden tasvir edilerek birçok kişinin ilgi odağı olmuştur. 
Çevirme (2022: 137), Mungan için “Sözlü edebiyat ürünlerini çağdaş bir yorumla yeniden 
yazan Murathan Mungan poeta doctus bir yazar olarak tanımlanabilir” demiştir. Poeta doctus 
“eserlerinde kültürel unsurları bilinçli olarak kullanan ve onlardan sıkça faydalanan yazar” 
anlamına gelmektedir. Edebiyat-mimarlık-kültür ekseninde gelişen çalışmada Mungan’ın 
seçilmesinde kendi sözleriyle anlattığı “tüm bu yazmakta olduğum ya da yazdığım şeylere, 
sinemanın, tiyatronun ve görsel sanatların ustalarının öğrettiği tekniklerle, uzam bilgisini; 
toplumbilimin, ruhbiliminin ve ekonomi-politiğin öğrettiklerini hiç unutmadan çalışıyorum” 
bütüncül yaklaşımı da etkili olmuştur (Çevirme, 2022: 138). 

Eserlerine bakıldığında Mardin’i kırsalın temsili, İstanbul’u da kentin temsili olarak kul-
landığı, ikilik yaratmak istediği durumlarda bu kültürel farklılıktan yararlandığı görülmüştür. 
Mardin’de büyümesinin bir şans olduğunu düşünen Mungan, kentin kendisine mimari bir 
zevk kattığını değişik kültürleri barındıran şehrin, dünyanın çeşitliliğini farklılıkların kıy-
metini öğrettiğini belirtmiştir (Çevirme, 2022: 130). Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde farklı 
kültürlerin, dinlerin ve dillerin bir arada bulunduğu ve birbirinden beslendiği bir konumda 
olan Mardin, bu farklılıklardan doğan eşsiz kültürü ve tarihi sebebiyle 1979 yılında Turizm 
Bakanlığı tarafından koruma alanı olarak ilan edilmiştir (Davutoğlu, 2019: 88) (Şekil 3).

Şekil 3 Çalışma alanına ait harita ve görseller (Kaynak: Yazar Arşivi, Google Earth, 2024).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

220 221

Yüzyıllar boyunca birçok uygarlığın hüküm sürdüğü kentte meydana gelen kültürel çe-
şitlilik günümüzde hala etkisini sürdürmektedir. Yazar da eserlerinde Mardin’i anlatırken 
kentte yaşayan ve önceden yaşamış olan halkın kültürel değerlerine değinmektedir. 

Mungan’ın da eserlerinde söz ettiği Geleneksel Mardin evlerinin özelliklerine bakıldı-
ğında avlu, teras, dam gibi açık mekânlar; eyvan, revak, balkon gibi yarı açık mekânlar; mut-
fak, kiler, mahzen, hela gibi servis mekânları ve odalardan oluştuğu görülmüştür (Şekil 4).

Şekil 4. Geleneksel Mardin Evleri (Yazar arşivi, 2024).

Mardin tarih boyunca Türk, Kürt, Arap, Ermeni, Süryani, Arami gibi farklı etnik kö-
kenlere mensup ve farklı dinlere inanan toplulukların beraber yaşadığı bir kent olmuştur. Bu 
çeşitlilik kentin kültürel dokusunu ve dolayısıyla mimari yapısını da etkilemiştir. Mardin kül-
türünde yazın avlu ve damlarda, kışın evlerin büyük odasında “Leyli Geceleri” denilen gece 
eğlencelere yer verilmiştir. Gece bu eğlencelerin yapıldığı mekânlar kent kültürü ile mekân 
ilişkisine örnek niteliktedir (Uygur, 2014: 89).

Mardin, iklimsel ve topoğrafik özellikleri doğrultusunda biçimlenen geleneksel sokak 
dokusuna sahiptir. Güneşin özellikle yaz aylarında çok etkili olduğu ve topoğrafyanın yapı-
ları güneye yönlendirdiği kentte şehrin dar sokakları bu özellikler doğrultusunda şekillen-
miştir (Alioğlu, 2003:49). “Abbara” adı verilen Mardin’in mimari yapısının bir parçası olan 
sokaklar arasında bağlantı kuran mekânlar kentin topoğrafyasına da uygun olarak olumsuz 
iklim koşullarından korunmak için ortaya çıkmıştır. Kısacası Mardin’in coğrafi özellikleri 
kentin biçimlenmesinde etkili olmuştur. Murathan Mungan da bu özelliklerden kitaplarında 
söz etmiştir. Yazarın kültürel ögelere değindiği kesitlerinin bulunduğu kitaplar okunmuş ve 
mimari anlatımın yoğun olduğu bölümler belirlenmiştir. Çalışmada kent kültürünü oluşturan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

220 221

ve mimari olarak okunabilen ögeler Mungan’ın Paranın Cinleri ve Harita Metod Defteri 
eserleri üzerinden incelenmiştir.

3. Anlatılarda kültürel ve mimari temsillerin incelenmesi

Murathan Mungan’ın 1996 yılında yayımladığı Paranın Cinleri ve 2015 yılında yayım-
ladığı Harita Metod Defteri adlı otobiyografik nitelikli kitaplarında yer alan mekân temsil-
leri, bu bölümde ortak kültürel ve mimari temalar etrafında yeniden ele alınmıştır. Her iki 
eser de yazarın özellikle çocukluk ve gençlik dönemlerine dair anılarını aktardığı, mekânla 
olan bireysel ve toplumsal ilişkisini yansıttığı edebî metinlerdir. Mungan, Harita Metod Def-
teri adlı kitabını “Anıların, onların bende bıraktığı izlerin, izlenimlerin yer aldığı, hafızamın 
gerçeklere sadakatine yaslanan, tamamı anılardan oluşan bir anlatı kitabı” olarak tanımlar 
(Mungan, 2015: 13). Seçilen kitaplardaki anlatılar, yazarın hafızaya dayalı mekân betim-
lemeleri sayesinde çözümleme için güçlü bir kaynak sunmaktadır. Bu bölümde kitaplardan 
seçilen kesitler, ayrı ayrı değil yineleyen mimari unsurlar, kültürel değerler ve duyusal anla-
tım katmanları doğrultusunda üç ana başlık altında tematik olarak sınıflandırılmıştır. Böylece 
anlatılarda geçen mekânlar yalnızca fiziksel betimlemeleriyle değil aynı zamanda taşıdıkları 
kültürel ve fenomenolojik anlamlarla birlikte ele alınmıştır.

3.1 Mekânın fiziksel temsilleri
Bu başlık altında, anlatılarda öne çıkan geleneksel yapı öğeleri ve sokak dokusu gibi 

fiziksel mekân unsurları ele alınmıştır. 

3.1.1 Abbaralar ve geleneksel sokak dokusu
Mardin’de taşın kullanımı çok önemlidir. Birbirine “Abbara” denilen karanlık 

tünellerle bağlanır sokaklar. Abbaralann çoğu evlerin altından geçer. Işıktan koparak 
birkaç metre yürürsünüz karanlığın içinde; yukarıda odalar, sofalar, hayatlar ... Abba-
radan çıktığınızda sokak bitmemiştir. Bir süre sonra yeniden karşınıza bir abbara di-
kilir. Üstünde bir evin penceresine yansıyan gün ışığı, abbaranın üzerine yanlış yapış-
tırılmış bir etiket gibidir. Abbaranın ağzındaki karanlıkla, pencerede size gülümseyen 
gün ışığı mimarinin şakasıdır. Yaz sıcağında abbaraların içinde bir korsan gibi gezinen 
serinlik, teninizi okşar; yokuşlu, dik basamaklı merdivenlerin yükünü hafifletmek is-
ter gibidir. (Mungan, 2002: 18)

Bu anlatımda, geleneksel Mardin sokak dokusunun parçası olan abbaraların kent yaşa-
mındaki işlevi öne çıkarılmıştır. Abbaralar, yapısal anlamda birer geçit olmasının yanında 
iklimsel konfora hizmet eden mimari ögelerdir. Mardin’in sıcak yaz günlerinde sağladıkları 
serinlik ve yürüyüşü kolaylaştıran gölgelikli geçiş alanları sayesinde, mekânın konfor değeri-
nin arttığı yansıtılmıştır. Işığın geçici yokluğu ve serinlik gibi detaylar, sokakların duyusal ve 
bedenle kurulan yönlendirici niteliğini ortaya koyar. Abbara, fiziksel bir yapı öğesi olmanın 
ötesinde günlük yaşamla bütünleşmiş, kent belleğine yerleşmiş mimari bir deneyim alanı 
olarak Tablo 1’deki gibi aktarılmıştır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

222 223

Toplumsal değer: Konfor
Toplumsal norm: Yazın serin ve gölgeli geçitlerin tercih edilmesi
Mimari değer: Geçirgen, yönlendirici sokak kurgusu
Mimari eser: Abbara

Tablo 1: Abbaranın kent belleği bağlamındaki karşılıkları

3.1.2 Konut ve mekânsal aidiyet

Mardin’de dört ayrı kapısı, dört ayrı mahalleye açılan büyük bir malikânede otu-
rurlarmış. Büyükbabamın büyükbabası Hacı Abdülgani tarafından Mardin’in Deyr 
mahallesinde yaptırılan bu bina, hala bütün görkemiyle güneye bakıyor. Deyr mahal-
lesi, adını Deyrizor sürgünlerinden almış. Malikânenin gizemli bir görünüşü vardır. 
(Mungan, 2002: 11)

Bu kesitte mekânın fiziksel nitelikleri, toplumsal statüyü temsil eden bir unsur olarak öne 
çıkmaktadır. Dört mahalleye açılan kapılar, yapının merkezi konumunu ve geniş sosyal etki 
alanını işaret etmektedir. Aynı zamanda malikânenin görkemli ve tarihi özellikleri kuşaklar 
boyu süren bir aidiyet hissini yansıtmaktadır. Bu yönüyle yapı, sadece yaşam alanı değil 
aynı zamanda ailenin toplumsal bellekteki yerine işaret eden bir temsil mekânı olarak öne 
çıkmıştır (Tablo 2).

Toplumsal değer: Aile yapısı, statü

Toplumsal norm: Kuşakların devamlılığı, merkezi konum

Mimari değer: Çok yönlü açıklık, görkemli cephe düzeni
Mimari eser: Malikâne

Tablo 2: Malikânenin toplumsal bellek ve aidiyetle ilişkisi

3.1.3 Pencereler ve mahremiyet

Sokağa bakan pencereleri insan boyunun üstünde, avluya bakan iç pencereleriyse 
insan boyunun altında olduğu için, günün bazı saatlerinde değişik açılardan odalara 
süzülen ışığın mekânda yarattığı tonlar, gölgeler, beni Osman Hamdi’den Flaman res-
samlara varana dek açılan geniş bir yelpazeye hazırlayan şeylerden biri sanırım. Bir 
feodal zorlama gereği olsa gerek, Mardin’in klasik mimarisinde hiçbir evin penceresi 
ötekinin penceresiyle yüz yüze gelmez, hepsi bir diğerinin ancak duvarını görebilir. 
(Mungan, 2002: 19)

Bu kesitte, pencere yerleşimlerinin yalnızca yapısal bir tercih olmadığı aynı zamanda 
toplumsal ilişkiler ve mahremiyet kültürüyle doğrudan bağlantılı olduğu görülmektedir. 
Yazar anlatısıyla Mardin’in geleneksel mimarisinde mahremiyetin ne ölçüde belirleyici ol-
duğunu ortaya koymuştur. Pencerelerin yönü, yüksekliği ve konumu mahremiyeti korumak 
amacıyla bilinçli olarak şekillenmiştir. Bu mimari düzen, yalnızca fiziksel bir sınırlama değil 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

222 223

aynı zamanda yaşam kültürüne yerleşmiş toplumsal değerlerin aşağıdaki şekilde yapıya ak-
tarılmış halidir (Tablo 3).

Toplumsal değer: Mahremiyet
Toplumsal norm: Doğrudan bakıştan kaçınma, görsel mesafe
Mimari değer: Pencere yönlenmesi, yükseklik ayarı
Mimari eser: Pencere

Tablo 3: Pencerenin mahremiyet bağlamındaki karşılıkları

3.2 Kültürel yaşamın mekânsal yansımaları
Mekân, anlatılarda gündelik yaşam biçimleriyle bütünleşmiş bir düzen olarak yer alır. 

Mevsimsel ritüeller, aile yapısı ve toplumsal alışkanlıklar mimari kullanım biçimlerine yön 
vermiştir. Kültürel süreklilik, bu kullanımlar üzerinden mekâna yansımıştır.

3.2.1 Avlu ve mevsimsel ritüeller
Yazları avluda yatardık geceleri... Yatakların avluya çıkma zamanı, diye bir tak-

vim başlangıcı vardı o taş kentin, bir zaman işareti... Yaz habercisi sıcakların, yavaş 
yavaş başlamasıyla birlikte, ev içlerinde tatlı bir telaş başlardı. Bir çeşit taşınma ha-
zırlığına benzerdi bütün koşuşturmalar. Avluya çıkmanın ilk habercisi eve çağrılan 
hallaçlardır. Yaz yatakları ve yorganları farklı olur; yazın pamuklu, kışın yünlü yatak-
larda yatılır. Kış yorganları kalın, yaz yorganları ince olur. Yazla birlikte yün yataklar 
kaldırılırdı ortadan. Defalarca yıkanıp, arapsabunuyla ovulmuş avlunun taş zeminine 
büyük brandalar, yer örtüleri serilir, bunların üzerinde denkliklerden çıkarılan yatak-
ların, yorganların, yastıkların pamukları attırılırdı…(Mungan, 2002: 36)

Bu anlatıda avlu, gündelik yaşamın merkezine yerleşmiş çok işlevli bir mekân olarak 
yansıtılmıştır. Buna göre kentlilerin yaşam kültüründe komşuluk ilişkilerinin, aile yapısının, 
uyku ritüeli önemli yer tutar.  Burada uyumanın bir takvim başlangıcı niteliğinde olduğun-
dan söz edilmiştir. Mevsim değişimiyle günün çoğunluğu avluda geçeceği için burayı yeni 
yaşam alanı hâline getirmenin ev sakinleri için öneminden bahsedilmiştir. Kent kültürün-
de bu geçiş döneminin bir parçası olarak hallaçlardan söz edilmiştir. Konutların en önemli 
mekânlarından olan avlunun kültürel işlevlerine değinilmiştir. Yorgan kaldırma döneminde 
yünleri havalandıran hallaç adı verilen kişilerin, avluda bu eylemi gerçekleştirmesi anlatıl-
mıştır. Avlu’nun kültürel işlevleri aşağıdaki şekilde betimlenebilir (Tablo 4).

Toplumsal değer: Aile yapısı, ritüeller
Toplumsal norm: Mevsim geçişlerinde ev içi düzenin değişmesi
Mimari değer: Dış mekânın dönemsel yaşam alanına dönüşmesi
Mimari eser: Avlu

Tablo 4: Avlunun kültürel bellek bağlamındaki karşılıkları

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

224

3.2.2. Dam ve geçici yerleşim

Ardından tahtlar, ya da tahta divanlar çıkarılırdı avlulara. Geçen yıllardan kalan-
ların tahtaları onarılır, yıkanır, ovulur, güvercin pislikleri, rüzgârın getirdikleri, za-
manın kiri temizlenir, üzerlerine yatak döşek serilmeye hazır hale getirilirlerdi. Ya da 
onarılmayacak kadar aşınmışlarsa, yenileri ısmarlanırdı marangozlara. Tahta divanlar, 
tek kişilik ya da iki kişilikken; taht adı verilen daha büyükleri, çok çocuklu kalabalık 
aileler içindir. Üstelik taht, daha görkemlidir, tahta birkaç küçük basamakla çıkılır 
örneğin, dört yanı ahşap parmaklıkla çevrilidir, parmaklıklar düz olmayıp, oymalarla 
süslenmiştir ve dört köşesinde kalın ahşap direkler, sütunlar vardır. Bunlara bembeyaz 
cibinlikler gerilir hem sinekten korur uyuyanları hem de mahrem gözlerden... Tahtlara 
birkaç yatak birden serilir. Ev içlerinde geceleri uyku tutmamaya başladı mı, herkes 
damlara çıkmaktan, avlularda yatmaktan söz etmeye başlar. (Mungan, 2002: 37)

Bu anlatıda dam, yaz sıcaklarında dış mekâna taşan yaşamın bir uzantısı olarak yer alır. 
Taht adı verilen büyük oturma ve yatma platformları, hem işlevsel hem de simgesel birer 
mekânsal ögedir. Kalabalık ailelerin birlikte vakit geçirebildiği bu yapılar, konfor, mahremi-
yet ve birliktelik ihtiyaçlarına göre biçimlenmiştir. Cibinliklerin estetik ve işlevsel kullanımı, 
mekânda aynı anda hem koruma hem de görünmez olma arayışının izlerini taşır. Dam burada 
mevsimsel bir yaşama biçiminin parçası olarak kullanılmaktadır (Tablo 5).

Toplumsal değer: Aile yapısı, mahremiyet, konfor
Toplumsal norm: Yaz gecelerinde dam kullanım pratiği
Mimari değer: Yükseltilmiş açık alanda geçici uyku düzeni
Mimari eser: Dam, taht, cibinlik

Tablo 5: Damda mevsimsel yaşam ve geçici yerleşim pratiği

3.2.3 Kuyular ve su kültürü
Mardin’de büyüdüğüm evin avlusunda derin bir kuyu vardı. Orada birçok evin 

kendine ait kuyusu olur; her kuyu kendi su kaynağının dışında, geniş damları boydan 
boya çevreleyen, her yıl özenle bakımı yapılıp temizlenen olukların taşıdığı yağmur 
sularıyla da beslenirdi. Dam oluklarının en önemli sorunu sık sık temizlenmesi gere-
ken güvercin pislikleriydi; çocukluğumun Mardini’nin göğünden güvercinler, kumru-
lar, kırlangıçlar eksik olmazdı (…) Avlularına güvercinlik, kuş barınağı kuran merak-
lılar mevsim dönümlerini burada besledikleri kuşlarla izlerdi. Çam ağaçlarının, gül 
dallarının serin gölgesinde gezinip avlu içlerindeki havuzların başında kanat çırpan 
kuşlar çocukluğumun değişmez imgelerindendir. (Mungan, 2015: 68).

Mungan burada geleneksel Mardin evlerinin avlusunda bulunan ve su kaynağı ola-
rak kullanılan kuyulara değinmiştir. Kuyu, işlevsel yönünün ötesinde kültürel ve gündelik 
yaşamla iç içe geçmiş bir öğedir. Burada evlerin kendine ait kuyulara sahip olması, suya 
erişimin bireysel sorumlulukla ilişkilendiğini gösterir. Olukların temizlenmesi gibi düzenli 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



bakımlar ise ortak yaşam alışkanlıklarının bir parçasıdır. Kuyu kültürü, havuz kullanımı ve 
bahçedeki bitkiler ortak yaşam alanı olan avlu içerisinde oluşmaktadır. Ayrıca bu coğrafyada 
günlük yaşamın bir parçası olan güvercin yetiştirme alışkanlıklarının mekânı şekillendirdiği, 
bu nedenle damlardaki su tahliye sisteminin de buna göre tasarlandığı görülmektedir (Tablo 
6).

Toplumsal değer: Komşuluk İlişkileri
Toplumsal norm: Yağmur suyu toplama, kuyu temizliği
Mimari değer: Su döngüsüne entegre yapı kurgusu
Mimari eser: Kuyu, oluk

Tablo 6: Kuyunun gündelik yaşam içindeki yeri

3.3 Mekânın duyusal izleri
Murathan Mungan’ın anlatılarında mekân, duyularla hissedilen, zamanla örülen ve bel-

lekte iz bırakan bir deneyim alanı olarak okuyucunun karşısına çıkar. Mekânın anlatımı koku, 
ses, ışık, ısı, dokular ve zaman algısı gibi unsurlar üzerinden şekillenir. Bu bağlamda çalış-
mada mekân hissedilen ve yaşanan bir ortam olarak ele alınmıştır. Dolayısıyla bu bölümde 
yer verilen anlatılar, mekânı hissettirilen zaman, duyular yoluyla biçimlenen atmosfer ve 
bireysel etkileri yönüyle değerlendirilmiştir. 

3.3.1. Koku
Yazın kavurucu öğle sonralarında, büyük evlerin en korunaklı, en serin yeri olan 

kilerlere, arka odalara pamuk yataklar, sabun kokan bembeyaz örtüler, pikeler serilir; 
başucumuza, bakır maşrapalar, güğümler içinde iri buz parçalarının yüzdüğü ayranlar 
bırakılırdı. Akşamın serinliğine kadar herkes, her ev, her yer, bütün şehir derin bir 
uykuya dalardı. Akşamüstü serinlik çıktığında avludaki derin kuyudan su çekerek evi 
yıkardık; taşlardan sıcak tüterdi., (Mungan, 2002: 18)

Bu anlatılarda mekân, kokular, sıcaklık farkları ve fiziksel temas yoluyla duyumsanır. 
Serin hava akımının tenle teması, sabun kokusu ve dokulu örtüler, yaz mevsimine özgü gün-
delik düzeni çağrıştırır. Evin serin kalan bölümlerinde dinlenmek, soğuk içecekler hazırla-
mak ve gün sonunda evi yıkamak gibi uygulamalar, hem konfor arayışını hem de tekrar eden 
alışkanlıkları yansıtır. Mekân kullanımı, iklim koşullarına duyarlı bir düzen içinde şekillen-
miştir (Tablo 7).

Toplumsal değer: Konfor, ritüeller
Toplumsal norm: Yaz aylarında serin ve korunaklı alanların kullanımı
Mimari değer: Hava akışı ve serinlik sağlayan mekânsal kurgu
Mimari eser: Kiler, serin iç mekânlar

Tablo 7: Kilerin yaz mevsimine özgü duyusal ve mekânsal kullanımı

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

225

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

226 227

3.3.2. Gece anlatıları
O kıraç sessizliğiyle güneşe komşu evlerin serin ayvanlarında oturup, bütün uf-

kun yalnızca bir bozkır olduğu o taşkentte insanlar birbirlerinin masallarını dinliyor, 
birbirlerinin masallarına inanıyorlardı. Sıcağın hiçbir şeyi, hatta zamanı bile kımıldat-
madığı o kızgın öğleüzerlerinde ya da bol yıldızlı gecelerin, damlara, avlulara serilmiş 
bitişik yataklarında fısıldaşan masallar bütün uzaklıkları yakın ediyordu, bütün düşle-
ri gerçek.(Mungan, 2002: 20)

Yukarıda sözü edildiği üzere, mekânın kullanımı komşuluk ilişkileriyle bütünleşerek 
kültürel hafızanın bir taşıyıcısına dönüşmüştür. Bu anlatıda zaman algısı, sessizlik ve anlatı-
lan sözlü masallar üzerinden kurulmuştur. Sessizlik ve sıcak, mekânı durağan bir hâle getir-
miştir. Masallar, bu durağanlığın içinde bellekte yer eden ortak ritim oluşturmuştur. Damlar 
ve avlular, masalların, sözlerin ve sessizliğin iç içe geçtiği kültürel hafızanın bir taşıyıcısına 
dönüşmüştür (Tablo 8).

Toplumsal değer: Komşuluk ilişkileri, ritüeller
Toplumsal norm: Gece saatlerinde ortak masal anlatımı
Mimari değer: Açık alanın duygusal kullanımı
Mimari eser: Dam, avlu

Tablo 8: Gece anlatılarında dam ve avlunun ortak hafıza mekânı olarak kullanımı

3.3.3 Isınma ve ortak mekân
Bazı evlerde topraktan yapılma orta mangalının üstüne kalın bir örtü, battaniye ya 

da ince bir yorgan atılır, etrafında halkalanan ev ahalisinin ısınmak içine bacaklarını, 
ayaklarını uzattığı bir tür sıcak çadır kurulurdu. Bu mangalın hem ısıyı dışarı veren 
hem de üstüne örtülen battaniye ya da yorganın ateşle doğrudan temasını engelleyen 
gene topraktan yapılmış delikli bir kapağı vardır. (Mungan, 2015: 164)

Bu bölümde anlatılan kış mevsimine özgü ısınma düzeni, iç mekânın ortak yaşama göre 
yeniden kurulduğunu gösterir. Mangal çevresine yerleştirilen örtülerle oluşturulan sıcak alan, 
hem fiziksel konforu sağlar hem de aile bireylerini bir araya getirir. Bu yerleşim, yapısal bir 
çözülme değil, birlikte ısınma eylemiyle şekillenen deneyime dayanır. İç mekân, burada or-
tak yaşamın ve mevsimsel alışkanlıkların taşıyıcısı haline gelir (Tablo 9).

Toplumsal değer: Aile yapısı, ritüeller, konfor
Toplumsal norm: Kış aylarında ortak ısınma kültürü
Mimari değer: Isı merkezli yerleşim düzeni
Mimari eser: Mangal, ortak oturma düzeni

Tablo 9: Mangal etrafında kurulan ortak mekân düzeni

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

226 227

4. Değerlendirme
Çalışma, Mazumdar ve Mazumdar (1994)’ın toplum ve mimarlık ilişkisini açıklamak 

için kullandığı toplumsal değerler, toplumsal normlar, mimari değerler ve mimari eserleri 
kapsayan ilişki modeli üzerinden ilerlemiştir. Bu şekilde dört aşamalı bir süreç oluşturul-
muştur. Bu süreç, toplumsal değerlerin yer aldığı soyut uçtan mimari eserlerin bulunduğu 
somut uca doğru ilerletilmiştir. Bu ilerleyişte, kültürel unsurların özellikle folklorik ögeler 
aracılığıyla mimariye nasıl yansıdığı incelenmiş ve toplumun kimliğine dair izler aranmıştır.

Mungan’ın eserlerinde toplumsal değerlerin zamanla toplumsal normlara dönüşerek mi-
mari tercihlere nasıl yansıdığı, bu sürecin kültürel ve mekânsal dönüşümlerle hangi noktada 
kesiştiği analiz edilmiştir. Tablo 10’da, çalışma modeline uygun bir analiz süreci uygulanmış-
tır. Bu model, toplumsal değerlerin mimari unsurlara aktarılma sürecini sistematik bir şekilde 
değerlendirerek kent kültürünün ve mekân kullanımının zaman içindeki değişimini anlamaya 
yöneliktir. Toplumsal değerler, toplumsal normlar, mimari değerler ve mimari eserler başlıkları 
altında yapılan bu değerlendirmeler aşağıdaki tabloda toplu halde gösterilmiştir (Tablo 10).

Tema Toplumsal 
Değerler

Toplumsal 
Normlar Mimari Değerler Mimari 

Eserler

Konut ve Mekânsal Aidiyet
Avlu ve Mevsimsel 

Ritüeller
Dam ve Geçici Yerleşim
Isınma ve Ortak Mekân

Aile Yapısı
Kuşaklar arası 

süreklilik, geniş 
aile kurgusu

Konutun fiziksel 
yapısının kuşaklar 
arası birlikteliği 

destekleyecek biçimde 
kurgulanması

Kuşaklara 
ev sahipliği 

yapan 
konut, toplu 
kullanıma 
uygun taht 

ve avlu.

Konut ve Mekânsal Aidiyet Statü

Aile reisinin 
sosyal statüsüne 

bağlı olarak 
belirlenen konut 

yerleşimi

Konutun büyüklüğü 
ve kent içindeki 

konumunun sosyal 
göstergelere göre 

planlanması

Görkemli 
cephe, 

mahallelere 
açılan çok 

yönlü kapılar

Abbaralar ve Geleneksel 
Sokak Dokusu

Kuyular ve Su Kültürü
Gece Anlatıları

Komşuluk 
İlişkileri

Kadın-
erkek ayrımı 
gözetilerek 

kurulan yakın 
komşuluk 
ilişkileri.

Kadın ve erkek 
kullanımına göre 

ayrıştırılan mekânların 
bulunması ile ritüel 

ve sosyal etkinliklerin 
komşularla 

ortak alanlarda 
gerçekleşmesi.

Açık 
kamusal 

geçiş 
alanları, 
damlar, 
avlular

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

228

Pencereler ve Mahremiyet
Dam ve Geçici Yerleşim Mahremiyet

Kamusal ve özel 
alan ayrımına 
yönelik güçlü 

normlar

Sokak-ev ilişkisini 
sınırlandıran yüksek 
duvarlar, içe dönük 

avlu düzeni ve 
mekânların cinsiyet 

rollerine göre ayrılması 

Avluya 
açılan 

pencereler, 
yüksek 
duvarlı 
yapılar, 

dolaylı görüş 
sağlayan 
pencere 

yerleşimi

Abbaralar ve Geleneksel 
Sokak Dokusu

Dam ve Geçici Yerleşim
Koku

Isınma ve Ortak Mekân

Konfor

İklim koşullarına 
uyum sağlamak 
adına gölgelik 
ve serin alanlar 

oluşturma 
ihtiyacı

Hava akışını 
destekleyen geçiş 
alanları, serin iç 

hacimler ve mevsimsel 
kullanıma uygun açık 

alan düzenlemeleri 

Abbaralar, 
serin kilerler, 
geçişli sokak 

dokusu, 
merkezi 
ısınma 

elemanları

Avlu ve Mevsimsel 
Ritüeller

Dam ve Geçici Yerleşim
Koku

Gece Anlatıları
Isınma ve Ortak Mekân

Ritüeller

Geleneksel 
yaşam 

pratiklerine bağlı 
olarak gelişen 

ritüeller

Zamanla tekrarlanan 
davranışların mekânda 

yer edinmesi

Su depolama 
sistemleri, 
kuyular, 
oluklar, 
geniş taş 
döşemeli 
avlular, 
damlar

Tablo 10: Murathan Mungan’ın Eserlerinde Mardin Kültürü ve Mimarlık İlişkisi

Mardin mimarisine etki eden toplumsal değerler ve normlar, Murathan Mungan’ın eser-
leri üzerinden folklorik ögeler aracılığıyla okunmuştur. Davranış kalıplarının mimari ürüne 
dönüşüm süreci bu kültürel ögeler ışığında değerlendirilmiştir.

Çalışmada tespit edilen toplumsal değerler aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mah-
remiyet, konfor ve ritüellerden oluşmaktadır. Bu değerlerin mimari eser oluşumundaki et-
kisine bakıldığında değerlerin dinamik olabileceği ve zaman içinde değişip dönüşebileceği 
unutulmamalıdır. Değerlendirme sürecinde mimari eserler ile toplumsal değerler arasında-
ki karşılıklı etkileşim belirginleşmiştir. Mekânsal kullanımda aile üyeleri arasındaki roller 
belirleyici olmuş, odaların sabit işlevlerden çok kullanıcı ihtiyacına göre şekillendiği esnek 
bir iç düzen gözlenmiştir.  Konutun konumu ve büyüklüğü, sosyal görünürlükle ilişkilen-
dirilmiş, mekân sadece yaşama alanı değil toplumsal kimliğin göstergesi olarak da işlev 
görmüştür. Komşuluk ilişkileri günlük yaşamın özel alan sınırlarını aşarak ortak mekânlara 
taşınmasına zemin hazırlamıştır. Masal anlatımı, kolektif ritüeller ve mevsimsel geçişler 
bu etkileşimi pekiştirmiştir. İçe kapalı avlu düzeni yoluyla toplumsal cinsiyet rollerine 
uygun bir iç-dış mekân ayrımı kurulup mahremiyet sağlanmıştır. Konfor ihtiyacı iklime 
uygun serin ve korunaklı mekânların oluşturulmasını zorunlu kılmıştır. Zamana bağlı ola-
rak tekrar eden uygulamalar mekâna geçici işlevler kazandırmıştır. Yatakların damlara ta-
şınması ve avlunun ritüel alanına dönüşmesi mimarinin folklorik pratiklerle iç içe geçtiğini 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



göstermiştir. Bu kapsamda yapılan içerik analizinde her anlatı kesiti ilgili olduğu tematik 
değere göre sınıflandırılmıştır. Bu tematik sınıflamayla mekân anlatılarının hangi toplum-
sal değerleri öne çıkardığı sistematik biçimde değerlendirilmiş, her bir mekânsal unsurun 
edebî temsilinin arkasındaki kültürel ve işlevsel anlam katmanları görünür kılınmıştır.

Mimari eserler ve değerler, toplumsal normlardan etkilenirken bu normların dönüşü-
müne de katkıda bulunmaktadır. Örneğin, avlular mahremiyet sağladığı gibi sosyal ilişki-
leri güçlendiren mekânlar olarak işlev görmüştür. Benzer şekilde abbaralar iklimsel konfor 
sağlanması için bir çözüm sunarken, Mardin’in kentsel dokusunu biçimlendiren bir öge 
haline gelmiştir.

Burada mimarlık kültürel boyutlarıyla öne çıkmaktadır. Mimarlığı somut ve teknik mi-
mari yaklaşımlarla ele almanın ötesine geçerek kültürel olarak kent belleğindeki yansıma-
ları çerçevesinde değerlendirmek, bu kentin geleneksel dokusuna işaret etmiştir. Özellikle 
mahremiyet, konfor ve komşuluk ilişkileri gibi kavramlar, mekânsal organizasyonun temel 
belirleyicileri olmuş ve geleneksel Mardin konutlarında içe kapalı bir düzenin gelişme-
sini sağladığı görülmüştür. Geniş aile yapısı ve komşuluk ilişkileri göz önüne alındığın-
da, buradaki mimari eserlerin yaşam biçimine göre şekillendiği Mungan’ın otobiyografik 
eserlerine de yansımıştır. Geleneksel Mardin evlerinde yaşayan bölge insanlarının istek ve 
ihtiyaçlarına göre yaşam pratikleri ördükleri ve bu yönde çözümler ürettikleri görülmüştür.  

Sonuç 
Çalışmada Mardin’in zengin kültürel yapısının mimarideki izleri, Murathan Mungan’ın 

Paranın Cinleri ve Harita Metod Defteri adlı eserleri merkezinde incelenmiştir. Mungan’ın 
eserlerindeki mekân tasvirlerinin, Mardin’in kültürel ve mimari kimliğiyle örtüştüğü nok-
talar ortaya konmuştur. Mardin’in kendine özgü geleneksel konut örneklerinin kentin 
toplumsal değerlerinin, kültürel birikiminin bir sonucu olduğu ve folklorik mirasının so-
mutlaşmış bir yansıması olduğu tespit edilmiştir. Mungan’ın söz konusu eserlerinde yer 
alan Mardin anlatılarında da aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mahremiyet, konfor ve 
ritüeller gibi toplumsal değerlerin kültürel belirleyiciler olarak öne çıktığı görülmüştür. 
Yazara ilham kaynağı olan kentin folklorik yapısı, bu anlatıların atmosferine doğrudan 
yansımıştır. Bu bağlamda, edebiyatın mimari hafızayı koruma ve kültürel mirası gelecek 
kuşaklara aktarma işlevi önemli bir bulgu olarak öne çıkmıştır. Mardin’in toplumsal de-
ğerleri ve normları, Mungan’ın metinlerine yalnızca tema düzeyinde değil, mekân belleği 
ölçeğinde de etki etmiştir. 

Özellikle mahremiyet, konfor ve aile yapısı gibi kavram ve değerlerin geleneksel ko-
nutlarda mekânsal biçimlenişi etkilediği gözlemlenmiştir. Bu olguların; avlu, mutfak ve 
servis alanlarının kullanımı ile kapı ve pencere açıklıklarının yönü, yüksekliği ve yer-
leşimi gibi mimari bileşenler üzerinde belirleyici rol oynadığı tespit edilmiştir. Tematik 
kodlamaya göre en sık tekrar eden değerlerden biri olan konfor, iklimsel uyum ve yaz 
aylarında mekânın yeniden işlevlendirilmesi gibi mimari yaklaşımlarla öne çıkmıştır.  Aşa-
malı olarak incelenen metinlerde toplumsal değerlerin mimari esere dönüşürken geçirdiği 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

230 231

süreç anlaşılır hâle gelmiştir.  Mardin’in kendine özgü dokusunun ve kimliğinin korunması 
için referans alınabilecek toplumsal değerler belirlenip ön plana çıkarılmıştır. Bu çalışma, 
edebî eserlerin mimari mirasını anlamada analitik bir araç olarak kullanılmasının önemini 
vurgulayarak gelecekte yapılacak disiplinlerarası araştırmalar için de yol gösterici olabile-
cektir. Bu ve bunun gibi çalışmalar, Mardin’in kültür turizmi açısından tanıtılmasında da 
kullanılabilecek ve edebiyatın bu konudaki etkisinin gözlemlenmesi açısından da işlevsel 
olabilecektir. 

Sonuç olarak Murathan Mungan’ın Paranın Cinleri ve Harita Metod Defteri eserlerinin 
izinden giderek Halikarnas Balıkçısı’nın Bodrum’u gibi Murathan Mungan’ın Mardin’i ve/
veya Murathan Mungan’ı yetiştiren Mardin bağlamında kültürel bir “kalıtı” daha Mardin 
kent belleğine kaydetmek mümkündür.     

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 
makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur.

Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %50, ikinci yazar %50.

Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.

Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.

Research and publication ethics statement: This article constitutes an original research paper based 
on original data. It has neither been published previously nor submitted for publication elsewhere. The 
author has adhered to ethical principles and guidelines throughout the research process.

Contribution rates of authors to the article: First author %50, second author %50.

Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study.

Support statement: No financial support was received for the study.

Statement of Interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça 
Akarsu, H.T., & Erdoğan, N. (2020). Edebiyatta mimarlık. 2. Baskı. YEM Yayın.

Alioğlu, E. F. (2003). Mardin: Şehir dokusu ve evler. Tarih Vakfı. 

Atik, D., & Erdoğan, N. (2007). Geleneksel Konut Mimarlığını Etkileyen Sosyo-Kültürel Faktörler: 
Edirne’de Şinasi Dörtok Evi. Trakya Üniversitesi Fen Bilimleri Dergisi. 8(1), 21-27.

Çevirme, H. (2022). Murathan Mungan Bir Kültürel Okuma Denemesi. Kriter.

Davutoğlu, E. (2019). Kültürel turizmin bir yerel kalkınma aracı olarak sürdürülebilirliğinin Mardin 
kenti örneği üzerinden incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Gazi Üniversitesi Fen Bi-
limleri Enstitüsü.

Dinç, M., & Yolcu, M. A. (2024). Kentsel Mekânların Folklorik İşlevleri: Çanakkale Örneği. Folklor 
Akademi Dergisi, 7(3), 1032-1048. doi.org/10.55666/folklor.1542429

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

230 231

Eco, U. (2012). Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti (K. Atakay, Çev.) Can.

Erdal, T. (2015). Sedat Veyis Örnek’in öykülerinde “mekân” algısı. folklor/edebiyat, 21(82), 377-392.

Fallah Tafti, F., Rashid, M.M, &  Rodes, S. (2024). Socio-Cultural Dynamics of Dwelling in Persian 
Architecture: A Critical Review of Components of Culture, Interrelations, and Layers. Deakin Uni-
versity. Conference contribution. https://hdl.handle.net/10779/DRO/DU:26054245.v1

Gehlot, K., Mishra, S. A., & Trivedi, K. (2018). Literary architecture. International Journal of 
Research - Granthaalayah, 6(10),121-129. 

doi.org/10.29121/granthaalayah.v6.i10.2018.1169

Google Earth. (2024). Mardin [Uydu görüntüsü] Google. https://earth.google.com/web/ (Erişim tarihi: 
29.03.2024)

Havik, K. (2012). Urban literacy: A scriptive approach to the experience, use and imagination of place. 
TU Delft. Delft University of Technology.

Kaya, E. (2007). Kentleşme ve kentlileşme. Okutan.

Koçak, H. (2011). Kent-Kültür İlişkisi Bağlamında Türkiye’de Değişen ve Dönüşen Kentler. Sosyal 
Bilimler Araştırmaları Dergisi, 6(2), 259-269.

Mazumdar, S., & Mazumdar, S. (1994). Societal Values and Architecture: A Socio-Physical Model of 
Interrelationships. Journal of Architecture and Planning Research, 11(1), 66-90

Mazumdar, S., & Mazumdar, S. (1999). ‘Women’s Significant Spaces’: Religion, Space, and Commu-
nity. Journal of Environmental Psychology, 19, 159-170.

Moslund, S. (2010). The presence of place in literature – with a few examples from Virginia Woolf. Ak-
tuel Forskning. http://static.sdu.dk/mediafiles//F/3/9/%7BF39578E6-7C8B-49BA-B7BE-3244D3
CC3884%7DPlaceInLiterature.pdf

Mungan, M. (2015). Harita metod defteri. Metis.

Mungan, M. (2002). Paranın cinleri. 5. Baskı. Metis.

Öktem Erkartal, P. (2021). Reading the Spatial Organization of Yalvaç Tıraşzade Mansion Thro-
ugh Cultural Codes. Journal of Architectural Sciences and Applications, 6(1), 11-24. https://doi.
org/10.30785/mbud.801122

Örer, G. (1993). İstanbul’un kentsel kimliği ve değişimi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] İstanbul 
Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Ensitüsü.

Özdemir, N. (2009). Turizm ve Edebiyat. Milli Folklor, (82), 32-49.

Rapoport, A. (1998). Using “culture” in housing design. Housing and society, 25(1-2), 1-20.

Sazyek, E. (2013). Refik Halit Karay’ın Anahtar Adlı Romanında Mekân İmgeleri. folklor/edebiyat, 
19(73), 131-145.

Stephenson, L. (2010). Decorating Fiction: Edith Wharton’s Literary Architecture. University of Toron-
to Quarterly 79(4), 1096-1104. doi.org/10.1353/utq.2010.0259.

Terzoglou, N.I. (2018). Architecture as meaningful language: Space, place and narrativity. Linguistics 
and Literature Studies, 6(3), 120–132. doi.org/10.13189/lls.2018.060303

Tolan, B. (1978). Toplum bilimlerine giriş. Kalite Matbaası.

Türk Dil Kurumu (2023). Güncel Türkçe Sözlük. https://sozluk.gov.tr/ (Erişim tarihi: 10.12.2023).   

Uğurlu, S.B. (2007). Bellek, tarih ve kültür: Murathan Mungan’da Mardin imgesi. Uluslararası İnsan 
Bilimleri Dergisi. 4(2), 1-23.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

232 233

Uygur, H.K. (2014). Mardin’in Geleneksel Eğlencesi: Leyli Gecesi. Milli Folklor, 13(102), 86- 98

Yazıcı, M. (2016). Değerler ve Toplumsal Yapıda Sosyal Değerlerin Yeri. Firat University Journal of 
Social Sciences, 24(1), 209-223. doi.org/10.18069/fusbed.10221

Yeler, S. (2021).  Cinlerin İstanbul’u. N. Erdoğan,  H.T. Akarsu, T. Özbursalı (Ed.) Çağdaş Türk edebi-
yatında mimarlık (s. 262-266) YEM Yayın.

Yücel Besim, D., & Songür Dağ, E. (2025). Halikarnas Balıkçısı’nın Bodrum’daki Miras ve Kalıtlarının 
İzini Sürmek ve Güncel Bir Sunum Önerisi. folklor/edebiyat, 31(122), 487-516. doi.org/10.22559/
folklor.3873

Weber, M. (2003). Şehir/modern kentin oluşumu (M. Ceylan, Çev.) Bakış.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

232 233
ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

233

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4904

Araştırma makalesi/Research article

Künstlerroman Bağlamında Murathan Mungan’ın 
Şairin Romanı Adlı Eseri

Murathan Mungan’s The Poet’s Novel within the Context of 
the Künstlerroman

       Enser Yılmaz*

Öz
Şair ve romancı kimliği ile tanınan Murathan Mungan’ın 2011 yılında yayımlanan 
Şairin Romanı adlı eseri, şiir sanatı üzerine odaklanan bir romandır. Polisiye ve 
ütopik yönlerinin olmasına rağmen romanın kurgusunda şiir sanatının incelikleri-
ni öğrenmek ve iyi bir şaire dönüşmek önemli bir yer tutar. Öte yandan romanın 
bazı kahramanlarının şiir sanatında ustalaşma sürecine dikkat çekmiş olması eseri 
bildungsromanın bir alt türü olan küntstlerroman çerçevesinde ele almayı olanaklı 
kılar. Genel anlamda bir sanatçının belli bir sanat dalında gelişimine odaklanan 
küntstlerroman türünün odağında sanat ve sanatçı yer alır. Sanatçının olgunlaşma-
sı, acemiliği atlayıp ustalaşması künstlerromanın temel özellikleri arasında yer alır. 
Küntstlerromanda sanatçı bir ustanın yanında yetişebildiği gibi bir yolculuk esna-
sında da kendini geliştirebilir. Şairin Romanı’nda kendi varlığını bulmak ve şiir 
sanatında en üst basamağa yükselmek için yolculuğa çıkan Bendag’ın hikâyesini 

	 Geliş tarihi (Received): 20-11-2024  Kabul tarihi (Accepted): 09-05-2025
*	 Doç. Dr., Siirt Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü Siirt-Türkiye/Assoc. Prof. Dr., 

Siirt University Faculty of Art and Science Department of Turkish Language and Literature. enseryilmaz@siirt.
edu.tr. ORCID ID: 0000-0001-6147-0805



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

234 235

künstlerroman çerçevesinde değerlendirdim. Olayların geçtiği Anakara’dan ayrı-
larak yıllarca denizlerde yolculuk yapan Bendag, yurduna geri döner ve şiir şen-
liklerine katılarak şiir sanatında zirveye ulaştığını bir anlamda herkese gösterir. 
Bendag, ustalarından öğrendiklerini harfiyen yerine getirerek sabırla büyük bir şa-
ire dönüşür. Bu çalışmada, yazarın gölgesi konumunda olan Bendag üzerinden bir 
okuma yaparak Murathan Mungan’ın şiir poetikasının izini sürdüm. Bu bağlamda, 
Murathan Mungan’ın bu küntstlerromanını içerik analizi yöntemiyle inceledim. 
Bendag’ın, şiir sanatında ilerledikçe şiiri ve kendi varlığını daha iyi kavrayarak 
kendini bulmaya yöneldiğini, şiirin hayatla ilişkisini kurduğunun altını çizdim. 
Şiir, şair, tabiat gibi kavramların Mungan’ın sanatçı benindeki karşılıklarını açığa 
çıkardım.  Şiirin varolma ve söz söyleme biçimi olduğunu roman karakterleri ara-
cılığıyla ortaya koyduğu sonucuna ulaştım. 
Anahtar sözcükler: küntstlerroman, Murathan Mungan, Şairin Romanı, şiir

Abstract
Murathan Mungan, who is widely known for his dual identity as a poet and novelist, 
published The Poet’s Novel (Şairin Romanı) in 2011, a work that centres on the art 
of poetry. Although the novel incorporates elements of detective fiction and utopian 
narrative, its primary focus lies in exploring the intricacies of poetic craft and the 
process of becoming a skilled poet. Furthermore, the emphasis placed on certain 
characters’ journeys toward mastering poetry enables the novel to be examined 
within the framework of the künstlerroman, a subgenre of the bildungsroman. 
The künstlerroman generally concentrates on an artist’s development within a 
particular artistic field, positioning both art and the artist at its core. The artist’s 
maturation-overcoming inexperience and attaining mastery-constitutes one of 
the fundamental characteristics of this genre. In a künstlerroman, the artist may 
develop under the guidance of a master or through self-discovery during a journey. 
In The Poet’s Novel, I analyse the story of Bendag, who embarks on a journey 
to discover his own existence and to reach the highest level in the art of poetry, 
within the framework of the künstlerroman. After leaving Anakara, where the 
events initially take place, Bendag travels across the seas for many years before 
returning to his homeland. By participating in poetry festivals, he symbolically 
demonstrates that he has reached the pinnacle of poetic art. By faithfully applying 
the teachings of his masters, Bendag patiently transforms himself into a great poet. 
In this study, I trace Murathan Mungan’s poetic poetics through a reading centred 
on Bendag, who functions as a shadow figure of the author. Accordingly, I examine 
this künstlerroman using the content analysis method. I emphasize that as Bendag 
progresses in the art of poetry, he gains a deeper understanding of both poetry 
and his own existence, directing himself toward self-discovery and establishing a 
meaningful connection between poetry and life. Furthermore, I reveal the place of 
concepts such as poetry, poets, and nature in Mungan’s art. Ultimately, I conclude 
that Mungan presents poetry as a form of existence and a means of expression 
through the characters in his novel.
Keywords: künstlerroman, Murathan Mungan, The Poet’s Novel, poetry

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

234 235

Extend summary
The bildungsroman, a genre that originates in German literature and has extended to the 

literature of other nations, is generally used synonymously with meanings such as formative 
years of the main character, the character’s psychological development and moral education. 
That is essentially because the bildungsroman dwells more on the psychological, moral or 
educational change experienced by the individual. In other words, the mental and personal 
changes that take place as a result of the individual’s inner journey constitute the focus of 
this novel genre. Bildung is occasionally used in parallel with the Enlightenment philosophy. 
The main reason for this is that in bildungsromans, the gradual development of the individual 
and the enlightenment of the mind that has occurred in parallel with this are put forward. In 
this context, bildungsromans investigate the changes and formations that a female or male 
protagonist experiences from childhood to youth and maturity. This change and formation 
takes progressively place. However, this change is in the direction of what society aspires 
for. Therefore, these novels have come to the forefront especially for educational purposes. 
Moreover, these novels also seek to create the ideal human type. In these novels, which are 
translated into Turkish as formation novels, the protagonist’s journey to find his/her own 
personality and the hardships he/she suffers during this journey are also discussed.

Künstlerroman, which can be considered as a sub-category of Bildungsroman, a special 
genre of German literature, may be regarded as a sub-genre of novels that reveals the changes 
an artist undergoes and the process in which he reveals his own artistic vision. The Turkish 
equivalent of künstler, a German word, means artist. This style of novel revolves around 
the artist, who is on a quest. Bildungsromans have an individual at the center of the novel, 
and this character’s childhood, adolescence, and adulthood are portrayed in stages; there is 
good progress, and the central figure is reconciled with society at the end of the work.  In 
künstlerroman, on the other hand, it is the artist who is in a quest, rather than any individual. 
This artist embarks on a journey to create his own artistic world, and in this quest he often 
clashes with and estranges himself from society. Unlike the developmental and educational 
novels, which might be considered as a sub-genre of the Bildungsroman, the künstlerroman 
deals with the contradictions experienced by the artist on the basis of character. In both sub-
genres in question - the novel of education and the novel of development - the character at the 
center of the fiction realizes himself in a gradual and positive manner, while also growing up 
with the moral values prioritized by society and eventually reaching the point highlighted out 
by society. On the other hand, in the künstlerroman, also called the artist novel, the character 
who is an artist always feels inadequate and is in conflict with society.

Murathan Mungan, best known as a poet in Turkish literature, is also a playwright, short 
story writer, essayist, storyteller, and composer. His novels have piqued the interest of many 
readers. Murathan Murathan Mungan graduated from the Department of Theater at the Faculty 
of Language, History, and Geography in Ankara after completing high school in Mardin and 
passing university exams. Later, he worked as a dramaturg for both Ankara State Theaters 
and Istanbul City Theatres. He has written essays and short stories for many newspapers and 
magazines, and his first work of art is the drama Mahmut and Yezida. Mungan has won the prize 
for the work of poetry called Sahtiyan.  Mungan, who writes in a variety of genres including 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

236 237

essays, fairy tales, poetry, and short stories, is also regarded as a representative of postmodern 
literature. Murathan Mungan, who continues his postmodern theme in his works, has published a 
magnificent novel in this vein, The Poet’s Novel. The novel, written in 2011, is also an important 
work in terms of containing the poet’s lyrical beliefs and evaluating the craft of poetry via the 
lens of fiction. Murathan Mungan’s The Poet’s Novel, written over a 15-year period, differs from 
previous novels in presenting the author’s opinions on poetry (poetics). The work combines 
elements of a fantasy and a detective fiction, created using various narrative styles. Although 
The Poet’s Novel is intended as a fictional text, it can also be regarded a poetic work because it 
incorporates information about another genre, poetry. Every page of the novel contains a wealth 
of information on poetry, poets, and the relationships between poetry and humans and nature. In 
this regard, this work might be viewed as a poetic adventure rather than a personal adventure. 
Bendag and Moottah are significant figures in this work, which includes poetic reflections on 
poetry and the poet. Bendag’s, Moottah’s, and the author’s footprints are all entwined throughout 
the text.  In the first few pages of the work, the reader experiences Bendag’s return to the Mainland 
after a long absence while also learning about his poetic musings via the narrator.

As a result, The Poet’s Novel, which has detective and fantasy novel characteristics, might 
be assessed as well in terms of künstlerroman, with a particular emphasis on the protagonist 
Bendag. The novel can be understood in the perspective of künstlerroman, particularly the 
chapters describing Bendag’s poetry journey discovering his own individuality, and evolving 
as a poet. During Bendag’s journey to make sense of his existence and build his lost self, what 
he learns about poetry and what his masters have taught him before helps him to develop. 
His personality becomes clearer and more settled through his growing aptitude for the art of 
poetry. Although the plot of the novel is designed to uncover the killer of the murdered poets, 
the excerpts from Bendag’s life are often related to the self-formation of a poet.

Giriş
Alman edebiyatından diğer ulusların edebiyatına yayılan bir tür olan bildungsroman, 

genel anlamda oluşum, gelişim, seyir gibi anlamlarla eş değer biçimde kullanılır. Çünkü 
bildungsroman daha çok bireyin yaşadığı psikolojik, ahlaki ya da eğitim boyutlu değişim 
üzerinde durur. Yani bireyin daha çok içsel yolculuğu sonucu gerçekleşen zihni ve kişisel 
değişimler bu roman türünün odak noktasını oluşturur. Kelimenin etimolojisi için Selbmann 
(1994), “Almancada ‘Eğitim’ anlamına gelen oluşum; ‘Bildung’, köken olarak ‘Bild’-imge, 
‘Abbild’ benzeşim, ‘Ebenbild’ (imago) ve ‘Nachbildung’ (imitatio)-örnekleme ile ‘Gestalt’ 
(forma)-biçim, ‘Gestaltung’ (formatio) biçimlenme sözcüklerinden türemiştir.” (Akt. Asu-
tay 2012: 28) ifadelerini kullanır. Bildungsroman kavramı için ise A Dictionary of Literary 
Terms and Literary Theory adlı eserde şu açıklamalar yapılır: 

Bu aşağı yukarı Erziehungsroman ile eş anlamlı bir terimdir. Kelime tam anlamıyla bir 
“yetiştirme” veya “eğitim” romanı olarak değerlendirilir. Alman eleştirmenler tarafın-
dan yaygın olarak kullanılan bu terim, bir anlatı olan romanı ifade eder. Bir kahrama-
nın veya kadın kahramanın (genellikle birincisinin) gençlik gelişimini anlatır. Yaşamın 
çeşitli iniş ve çıkışları yoluyla olgunluğa ulaşılan süreçleri tanımlar. Bu türün en erken 
örnekleri genellikle Wieland Agathon (1765-6) olarak kabul edilir. En bilinen ve diğer 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

236 237

yazarlarca ve en sık taklit edilen örnekler ise Goethe’nin Die Leiden des jungen Wert-
hers (1774) ve Wilhelm Meisters adlı eserleridir. (Cuddon, 2013: 77)  

Yukarıdaki ifadelerden de anlaşılacağı üzere roman kahramanının yaşadığı değişimler, 
dönüşümler bildungsromanın odak noktasını oluşturur. Bildung, kavram olarak zaman za-
man Aydınlanma felsefesi ile koşut bir şekilde de kullanılır. Bunun temel sebebi bildung-
sromanlarda bireyin aşamalı bir şekilde yaşadığı değişim ve buna paralel bir şekilde ger-
çekleşen zihni aydınlanmanın ortaya konulmasıdır. Bildung kavramının Almanya’da ortaya 
çıkmasının tarihsel nedenlerinin olduğunu da belirtmek gerekir. Fransa’da siyasal devrim 
(Fransız İhtilali), İngiltere’de ekonomik devrim (Sanayi Devrimi) gelişirken Almanya’da 
eğitim alanında devrim yaşanır. Modern Üniversitenin kurucusu olarak kabul edilen Alexan-
der von Humboldt (1769-1859), düşüncesinde bildung kavramına özellikle önem vermiştir. 
Humboldt, insanın kendini geliştirmesinde hem formal eğitim hem informal eğitimin rol 
oynadığını belirterek bildung’u hem içsel bir gelişim hem de insanın yaşadığı topluma ayak 
uydurması şeklinde ele almıştır. Kişinin diğer insanlarla kurduğu ilişkiler, eğitimi açısından 
oldukça önemlidir. “Bildung kuramı esasen bir öz biçimlenme süreci olarak başlangıcını alsa 
bile, bu sürecin önemli bir parçası ve nihai hedeflerinden biri insanın bireysel gelişimiyle 
birlikte toplumsal gelişimin de biçimlenmesidir (Çelik, 2022: 11). Humboldt gibi diğer Al-
man felsefecilerinin de kişinin eğitimi üzerine yoğunlaşmış olması Almanya açısından XIX. 
yüzyılın Bildung Çağı olarak nitelendirilmesini sağlamıştır.

Herder, Kant ve Hegel gibi Alman felsefecilerin bildung kavramı üzerine yoğunlaşmış 
olması ve kişinin kendini eğiterek aydınlığa ulaşmaya çabalaması, Alman düşünce tarihinde 
bir bildung kültünün oluşmasına zemin hazırlamıştır. Gadamer, Hakikat ve Yöntem adlı ese-
rinde söz konusu kavramdan şu şekilde bahseder:

Artık Bildung daha çok kültür fikriyle ilişkilidir ve öncelikle kişinin doğal yetenek ve 
hünerlerinin doğru şekilde insani geliştirilme tarzına işaret eder. Herder’in kavrama 
verdiği form, Kant ile Hegel arasında olgunlaşır. Yine de Kant, Bildung kavramını bu 
tarzda kullanmaz. O, “yetiştirmeden/geliştirmeden” bir kapasite (ya da “doğal yeti”) 
olarak söz eder ve ona göre aslında bu, eyleyen öznenin özgürlük eylemidir. Bu yüzden 
o, kişinin yeteneklerinin kaybına izin vermemesini insanın kendisine karşı görevleri 
arasında sayar ancak bunu Bildung kavramını kullanmaksızın yapar. (2008: 13)

Bildung esas itibarıyla kişinin iç formasyonu, yani kendini ahlaki açıdan yetiştirmesi 
ama aynı zamanda çağın gereklerine göre kendini donatma sürecini imleyen bir kavram ola-
rak belirir. Bireysel bir formasyon süreci olarak değerlendirilen bildung, aynı zamanda ay-
dınlanmacı paradigmanın bireyin kendi aklını kullanarak hurafelerden sıyrılması ve doğru 
bilgiye ulaşması fikriyle de uyumludur. Özünde bildung kavramının Aydınlanma Çağı’nın 
bir ürünü olarak ortaya çıktığını iddia etmek yanlış olmaz. Kavramın edebiyattaki kullanımı 
da kökeni ile uyumludur ve genel anlamda bireyin eğitim sürecini, olgunlaşmasını, iradesini 
terbiye etmesini vurgular.

Bildungsromanlarda karakterlerin olumlu yönde değişimi söz konusudur. Bu noktada 
karakterlerin toplumun beklentileri doğrultusunda gelişim gösterdiği ve bu yönde zihinsel bir 
devrim yaşadıkları ifade edilebilir. Bu değişim, çocukluktan başlayıp olgunluğa kadar süren 
aşamalı bir şekilde gerçekleşen gelişimdir:

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

238 239

Bildungsroman, bir erkek veya kadın kahramanın çocukluk veya gençlik çağından ye-
tişkinliğe, olgunluğa geçiş sürecini, yaşadığı dünya içindeki yeri ve konumunun farkına 
vararak olgunlaşmasını anlatan romanlar sınıfını ifade eden Almanca bir terimdir. Bu ro-
manlarda kahramanın kendi kimliğini arama, kimlik ve kişiliğini bulma yolundaki çabala-
rına, bu yolda yaşadığı sıkıntı ve bunalımlara daha fazla yer verilir. (Huyugüzel, 2019: 86)

Dolayısıyla bildungsroman daha çok soyut olarak manevi gelişim üzerinde dururken bu 
gelişime zemin hazırlayan ya da bu değişimle birlikte paralel bir şekilde ilerleyen fiziksel 
değişimi de göz ardı etmez. Bildungsroman Türkçeye oluşum romanı olarak çevrilir.  Bunun 
dışında eğitim romanı olarak da adlandırılır. Ancak bu iki romanın birbirinden farklı türler 
olduğunu belirtmek gerekir. Ulaş Bingöl (2019)’e göre eğitsel romanlarda yazar hedef kitle-
ye ahlaki, kültürel veya millî değerleri aktarma amacı taşırken bildungsromanda kahramanın 
çocukluğundan başlayarak yaşadığı tinsel değişim ve olgunlaşması anlatılır (260).

Gelişim ya da oluşum olarak adlandırılan bildungsroman, bazı kaynaklarda romanın alt 
türü olarak da değerlendirilir. Terim olarak ise ilk kez Wilhelm Dilthey tarafından kullanıldı-
ğı varsayılsa da bu kavramın yaratıcısı olarak Johann Karl Simon Morgenstern (1810) göste-
rilir (Giobbi, 1989: 22). Aytaç (2009)”a göre ilk örneklerinin Alman edebiyatında verilmesi 
nedeniyle türün belirleyici özellikleri de yine Alman edebiyatında ortaya çıkar:

Bu edebiyatın dünya edebiyatına katkısı diyebileceğimiz bir roman çeşidi, Bildungsro-
man, bir çocuğun adam oluncaya kadar, düşünsel ruhsal biçimlenişi sürecinde yaşadık-
ları konu edinir. Başka ulusal edebiyatlarda pek rastlanmadığı için edebiyat bilimine 
Almanca bir terim olarak geçmiştir Bildungsroman. (Aytaç, 2009: 127-128)

Bildungsromanın ortaya çıkması ve gelişimi noktasında iki yaklaşımın varlığından söz edi-
lebilir. Bu yaklaşımlardan ilki, Alman Aydınlanması ile birlikte ortaya çıkan, Wilhelm Dilthey’in 
etkisiyle yayılan ve edebiyat yoluyla makul bir Alman gençliği yetiştirmeyi hedefleyen düşün-
cedir (Soyöz, 2016: 1). Dolayısıyla bireyin gelişimini ortaya koyan, onun ahlaki ve zihinsel tüm 
süreçlerini aşamalı bir şekilde gösteren bildungsroman, bu açıdan kullanışlı bir roman türü olarak 
ele alınmıştır. Bir diğeri ise bu türün Avrupa’da ortaya çıktığı; özellikle Mikhail Bakhtin ve Fran-
co Moretti’nin başını çektiği sanatçılar tarafından bu türe özgü birtakım özelliklerin kazandırıldığı 
düşüncesidir (Soyöz, 2016: 2). Bireyin aşamalı bir şekilde yaşadığı değişimi ifade eden bildung-
sromanda kronoloji esastır. Bu bağlamda Jale Parla bildungsromanların şemasının kronolojik bir 
seyir takip ettiğini dile getirir. Bildungsromanın; çocukluk, ergenlik gençlik ve olgunluk doğrultu-
sunda kronolojik bir şekilde ilerleyen bir yapıdan oluştuğunu ifade eder (2011: 235).

Alman edebiyatında birçok Alman yazarın bildungsroman türünde eser kaleme aldığını 
söylemek mümkündür. Bu yazarlar arasında da bu tür romanların en önemli ve belirgin örne-
ği Alman yazar Goethe tarafından verilir: 

Bildungsromanlar zincirinin Alman edebiyat tarihinde bir sonraki halkası, Goethe’nin 
Wilhelm Meister’idir. Wilhelm Usta’nın Çıraklık Yılları adıyla Türkçeye çevrilen bu eser, 
1795-96’da yazılmıştır ve klasik olgunlaşma evrelerini işler, yalnız şu farkla; Wilhelm, ha-
yatın çeşitli yanılmaları sonunda olgunluğa erişir. Eserde meslek aşkına paralel cinsel aşk 
yaşantıları, sanat ve gerçeklik dünyalarında edinilen deneyimler, Wilhelm’in gelişimini 
hazırlar. Bir tüccar oğluyken tiyatroya gönül veren bir gençtir o. Çeşitli tiyatro gruplarıyla 
tanışır, oyuncu olur, Alman millî tiyatrosunun kurucusu olmayı hayal eder. Genç oyuncu-
lardan Mariane’a âşık olur, Onunla gizlice evlenmeyi planlarken ihanete uğradığı vehmine 
kapılıp baba mesleğine döner, uzun yolculuklara çıkar. Hayatında çeşitli aşk yaşantıları 
olur, ama bunların hiçbiri onu klasik bir “yuva kurma”ya götürmez. (Aytaç, 2009: 131)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

238 239

Bildungsromanın ana karakterinin gelişimi aşamalı bir şekilde gerçekleşir ve her aşama-
da karakter olgunluğa bir adım daha yaklaşır. Hendriksen (1993)’in aşağıdaki değerlendir-
meleri bu yöndedir:  

Bildungsroman, bireyin yaşamında düzenli bir gelişmenin gözlemlendiği, her bir aşa-
masında kendine özgü değerlerin bulunduğu ve bu aşamaların bir sonraki aşamaya te-
mel oluşturduğu bir süreci inceler. Yaşamın içinde gördüğümüz ahenksizlikler ve çatış-
malar birey için olgunluğa ve ahenge doğru giden yolda üstesinden gelinmesi gereken 
geçiş noktalarıdır. (Akt. Tanrıtanır ve Eleman, 2010: 66) 

Bildungsroman örneklerine diğer edebiyatlarda da rastlanır. Flaubert’in Duygusal Eğitim 
(1869) ve Andre Gide’nin Kalpazanlar (1926) romanları da Bildungsroman’ın Fransız edebi-
yatındaki örnekleri arasındadır. İngiliz edebiyatındaki seçkin örnekler ise Jane Austen’ın Emma 
(1816) Charles Dickens’in David Copperfield (1849-50) ve Büyük Umutlar (1861), Somer-
set Maugham’ın Şehvete Düşkün (1915) ve James Joyce’un yarı otobiyografik Sanatçının Bir 
Genç Adam Olarak Portresi (1916) romanlarıdır. Türk edebiyatında Hüseyin Cahit Yalçın’ın 
Servet-i Fünun döneminde yazdığı Hayal İçinde (1901) romanı, kendini bir roman ve hikâye 
yazarı olarak gören roman kahramanı Nezih’in gençlik düşüncelerini ve yaşadığı karşılıksız bir 
aşk hikâyesinden hayat hakkında daha esaslı kanaatler edinerek çıkmasını bir bakıma olgun-
laşmasını anlatır. Roman bu özelliğiyle bir oluşum romanı sayılabilir (Huyugüzel, 2019: 87). 

Tanzimat’tan sonra büyük bir değişim geçiren Türk toplumunun Batılılaşma meselesi 
başta olmak üzere birçok konu, bireyin eğitimi üzerine eğilmede etkili olmuştur. İlk dönem 
Türk romanında bireyin bilhassa kadınların eğitilmesi sorunsalı gündeme getirilmiştir. Son-
raki dönemlerde bireyin olgunlaşması konusu çerçevesinde romanlar kaleme alınmıştır. Bu 
bağlamda bu çalışmayla da ilgili olan Ahmet Hamdi Tanpınar’ın kaleminden çıkan Huzur 
romanı da hem bildungsroman hem de bu romanın bir alt kolu olan ve aşağıda ayrıntılı bir 
şekilde değinilecek olan künstlerroman sınıfında değerlendirilebilir. Romanın ana karakteri 
Mümtaz’ın yaşadığı değişimler ve dönüşümler, hayatının kırılma anları roman boyunca ve-
rilir. Özellikle romanın bazı bölümlerinde geriye dönüşlerle Mümtaz’ın çocukluğuna gidilir 
ve Mümtaz’ın hayatını şekillendiren, ona yön çizen olaylar okuyucuya sunulur. Bu romanda 
Mümtaz, Cumhuriyet ile birlikte ortaya çıkan yeni hayat ile eski hayat arasında bocalayan, 
Nuran ile kavuşma ya da kavuşamama sancısı çeken kısacası varoluşsal problemleri olan ve 
kendini gerçekleştirmeye çalışan sorunlu bir kuşağın temsilcisi olarak okunabilir. 

1. Bildungsromanın özel bir çeşidi olarak künstlerroman
Bildungsromanın bir alt kolu olarak değerlendirilebilecek künstlerroman, bir sanatçının 

geçirdiği değişimleri ve kendi sanatsal görüşünü ortaya koyduğu süreci gözler önüne seren 
roman türü olarak değerlendirilebilir. Almanca bir kelime olan künstlerin Türkçe karşılığı 
sanatçı demektir. Bu tip romanlarda merkezde sanatçı vardır ve sanatçı bir arayış içindedir. 
Bildungsromanlarda romanın merkezinde birey vardır ve bu bireyin çocukluk, gençlik ve 
olgunluk dönemleri aşamalı bir şekilde verilir; olumlu yönde bir gelişim söz konusudur ki 
merkezdeki birey eserin sonunda toplumla uzlaşır. Buna karşın künstlerromanda ise arayış 
içinde olan herhangi bir birey değil sanatçıdır. Bu sanatçı, kendi sanat dünyasını kurma adına 
bir yolculuğa çıkar ve bu yolculukta çoğu zaman toplumla çatışır ve toplumdan uzaklaşır:

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

240 241

1900-1930 yıllarını kapsayan ve yüksek modernizm diye adlandırılan dönemde Batı’da 
yaygınlaşan sanatçı romanları (Künstlerroman), bir önceki dönemin en yaygın ve say-
gın türü olan büyüme romanlarının (Bildungsroman) türeviydi. Bildungsroman’ın ço-
cukluk, ergenlik, gençlik ve olgunluk doğrultusunda kronolojik bir biçimde ilerleyen 
yapısını devralan Künstlerroman, bu yapının merkezine estetik arayışı koymuştu. Baş-
kahraman bu arayışın öznesi olacak kadar yetenekli ancak henüz kendi kimliğini tam 
anlamıyla tanımlayamadığı için duygu ve düşünceleri bir hayli karışık bir sanatçı ada-
yıydı. Bu tür roman kahramanları, yazarın yaşamından kuvvetli izler taşıyordu hiç kuş-
kusuz. Hatta Harry Levin’e göre sanatçı romanları büyüme romanlarına kıyasla daha 
gerçekçiydi, çünkü yazarın yaşamıyla daha fazla örtüşüyordu. (Parla, 2011: 235-236) 

Sanatçı romanı olarak da adlandırılan bu romanda bir yazar, ressam ya da müzisyenin ye-
tişme, kendi sanat potansiyelini tanıma ve buna paralel olarak kendini sanat çevresine kabul 
ettirme ya da ustalaştırma çabası vardır (Huyugüzel, 2019: 87). Yaşama büyük umutlarla baş-
layıp daha sonra gerçeklerle yüzleşip hayal kırıklığına uğrayan kahramanların yerini sanatçı 
kahramanların almasıyla sanatçı romanları denilen künstlerroman ortaya çıkar:

Goethe’nin Wilhelm Meister’ı Balzac’ın Illusions perdues, Louis Lambert Le Peau de 
chagrin, Le Chef d’ouvre inconnu’su gibi ilk örneklerinin ardından, İngiliz romanında 
Samuel Butler, Joyce ve Lawrence’la yaygınlaşan, Alman romanında Mann’ın Tonio 
Kröger, Venedikte Ölüm ve Dr. Faustus’uyla klasikleşen Künstlerroman’da burju-
va toplumunun değerleri yadsınır, sanat yaşamın üstünde tutulur, estetik değerler ve 
bu değerlere ilişkin tartışmalar kurgunun ana eksenine taşınır ve başkişi olarak bir 
yazar ya da şair kullanılır. Bu yazar hemen her zaman başarısız bir yazardır; çünkü 
Künstlerroman’ın ana izleği yani sanatı yaşamın merkezine taşımak iddiası, iyi sanat 
kötü sanat tartışmalarını, sanatçının bilinçli çabaları ile bilinçdışının çağrısı arasında sı-
kışmışlığını, giderek sanatçının tümüyle kendisinin tanımlayacağı, yeni ve yalnızca ona 
ait bir arayış yolculuğunu ve sanatçının yetişme sürecini içermektedir ve dolayısıyla 
roman mükemmeliyete ulaşamamış yazar kişileştirmelerini konu alır. (Parla, 2011: 42)

Bildungsromanın birer alt kolu olarak sayılabilecek gelişim ve eğitim romanlarının ak-
sine künstlerromanda sanatçının karakter bağlamında yaşadığı çelişkiler söz konusudur. Söz 
konusu her iki alt türde -eğitim ve gelişim romanı- kurgunun merkezindeki karakterin aşa-
malı ve olumlu bir seyir takip ederek kendini gerçekleştirdiği ve aynı zamanda toplumun ön-
celediği ahlaki değerlere sahip olarak büyüdüğü gözlemlenir ve nihayetinde toplumun işaret 
ettiği noktaya gelir. Ancak sanatçı romanı da denilen künstlerromanda ise sanatçı olan karak-
terin daima eksik kaldığı, toplumla çatışma hâlinde olduğu gözlemlenir. “Künstlerroman’ın 
vurgusu, kahramanın kendi fikirleri ‘sanatsal çalışma’ ile sosyal normlar ‘hayatın gerçekliği’ 
arasındaki gerilimle karakterize olarak tanımlanabilir” (Krone, 2013: 31).

Başkarakterinin sanatçı olduğu, olayların onun etrafında geliştiği romanlar, Türk edebiya-
tında da önemli bir yer tutar. Kahramanının kimi zaman bir yazar, kimi zaman şair, ressam yahut 
müzisyen olduğu romanlar hakkında Zeynep Kerman “Tanzimat Romanında Sanatkârlar” baş-
lıklı yazısında bu konuya dikkat çeker.1  Türk edebiyatına sanatçı romanı olarak çevrilen küns-
tlerromanın ilk ve başarılı örneği Halit Ziya Uşaklıgil tarafından Mai ve Siyah adlı eserle verilir:

Ahmet Cemil’le birlikte Türk romanında aciz ve eksik yazar figürasyonları başlar: Ahmet 
Cemil bir yandan kırılgan ve romantik sanatçı kişiliğinden kaynaklanan zaaflara sahip-
ken, bir yandan da Tanzimat romanından devraldığı bir başka zaafla, babanın yokluğunda 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

240 241

oğulun acze düşmesiyle beliren eksiklikle malûldür. Ama artık söz konusu olan sefahat 
değil sanattır. Ahmet Cemil’in öyküsü bir oğul olarak değil bir sanatçı olarak uğradığı 
başarısızlığın öyküsüdür. Hülyalı şair Ahmet Cemil, ulaşılması olanaksız arzularla dolu 
Faustvari romantik sanatçılar kadar hatta sonrasında, Freudcu ve Lacancı okumaları da 
destekleyecek düzeyde ‘eksik’tir. Düşlediği emsalsiz eseri yaratma sürecinde Ahmet 
Cemil’in karşısına çıkan maddi ve psikolojik engelleri inceleyen Mai ve Siyah, Türk ro-
manının ilk Künstlerroman’ı (sanatçı romanı) olarak önemlidir. (Parla, 2011: 19)

Parla’nın dile getirdiği yukarıdaki ifadelerden de anlaşılacağı üzere eserde olayın merkezinde 
yer alan Ahmet Cemil’in portresi, başarısız bir oğuldan daha çok başarısız, hayallerine ulaş(a)
mamış bir sanatçı olarak ele alınır. Ömer Faruk Huyugüzel de Eleştiri Terimleri Sözlüğü adlı ese-
rinde Bildungsroman maddesi başlığı altında ele aldığı Künstlerroman’ı açıkladıktan sonra Türk 
edebiyatındaki örneklerini verirken Halit Ziya Uşaklıgil’in Mai ve Siyah romanını ilk sırada verir. 
Halit Ziya Uşaklıgil’in Mai ve Siyah (1898) romanı, Ahmet Cemil’in devrinin genel anlayışından 
farklı olan sanat, düşünce ve hayallerini anlatması ve bunun mücadelesini vermesi bakımından 
Künstlerroman’ın yani sanatçı romanının örneğidir. Reşat Nuri Güntekin’in bir müzisyenin hayat 
ve aşklarını anlattığı Dudaktan Kalbe (1925) ve tiyatro sevdalısı bir grup insanı anlattığı Son 
Sığınak (1961) romanları da Türk edebiyatının sanatçı romanları arasındadır. Son zamanlarda 
yazılmış bir örnek olarak Murathan Mungan’ın 2011’de yayımlanan Şairin Romanı (2011) adlı 
eseri de bu çerçevede sayılabilir (2019: 87-88). Bütün bu eselerin yanında Rıfat Ilgaz’ın Karartma 
Geceleri (1974), Murat Gülsoy’un Bu Filmin Kötü Adamı Benim (2004) Baba Oğul ve Kutsal 
Roman (2012), Nisyan (2013) gibi eserler de künstlerroman bağlamında değerlendirilebilir.

2. Murathan Mungan ve Şairin Romanı
Türk edebiyatında daha çok şair kimliğiyle ön plana çıkan aynı zamanda oyun yazarı, öy-

kücü, denemeci, masal ve şarkı sözü yazarı olarak da bilinen Murathan Mungan; kaleme aldığı 
romanlarla da dikkati üzerine çeken bir yazardır. Liseyi Mardin’de tamamladıktan sonra üniver-
site sınavları neticesinde Ankara Dil Tarih ve Coğrafya Fakültesi bünyesinde yer alan Tiyatro 
Bölümünü kazanır ve buradan mezun olur. Daha sonra hem Ankara Devlet Tiyatrolarında hem de 
İstanbul Şehir Tiyatrolarında dramaturg olarak görev yapar. Çeşitli gazete ve dergilerde deneme 
ve öykü yayımlayan yazarın ilk eseri oyun türünde olan Mahmut ile Yezida’dır. Mungan, Sahti-
yan adlı şiiriyle birincilik ödülünü kazanır.  Denemeden, masala, şiirden öyküye kadar geniş bir 
yelpazede eser veren Mungan, postmodern edebiyatın da temsilcileri arasında sayılır. Bu noktada 
sanatçının en önemli özelliği ele aldığı konular ve kullandığı dil ile ilgilidir. Eserlerinde Doğu ve 
Batı’ya ait efsane, masal ve arketipleri yeni bakış açılarıyla analiz eder. Bunu yaparken okurun bu 
arketiplerle yeniden tanışmasını ve yüzleşmesini amaçlar. Dumrul, Külkedisi, Uyuyan Güzel gibi 
arketipler, Mungan’ın eserlerinde yepyeni bir kimlikle okura sunulur (Sezer, 2010: 5).   

Murathan Mungan ile ilgili önemli çalışmaları olan, bu konuda doktora tezi çalışması ya-
pan ve bunu kitap2 hâline getiren Ulaş Bingöl, onun postmodern yönü için şu ifadeleri kullanır: 

Mungan, 1980’den önce şiir yazmasına rağmen ilk şiir kitabını 1980’den sonra yayımlar 
ve çoğu eserini Türk edebiyatının postmodernizmle tanıştığı bir dönemde kaleme alır. 
Postmodern bir şair olarak varoluş problemi yaşar, cinsel tercihleri ve eğilimleri açısından 
yabancı ve marjinal bir tutum sergiler; hayatı Mardin, İstanbul, Ankara, Urfa, Almanya 
arasında gidip gelmesinden dolayı yurtsuzluk fikrine sahiptir; popüler konuları işleyerek 
popülist bir tavır takınır. Bu yüzden şair kişiliği üzerinde, Türkiye’nin postmodernizm 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

242 243

deneyiminin izlerini görmek mümkündür. Metinlerinde sık sık hız, enformasyon, bilgi, 
uzay çağı gibi postmodern durum ile özdeşleşmiş ifadeleri kullanarak sosyal şartların 
‘ben’inde yarattığı boşlukları, kırılmaları dillendirir. Mungan, bir ‘ben’ şairi olarak ni-
telendirilebilir. Ona göre Batı sanatının bireyin özerkliğini öne çıkaran kurgusu, sanatı 
bireysel duyuşların işlendiği bir faaliyete dönüştürür. Onun şiirlerinde zaman zaman ego-
izme varacak kadar ‘ben’ e yoğunlaşmasının nedeni özerk olmak istemesinden kaynakla-
nır. Ancak kendi eylemleriyle var olabileceğini düşünen Mungan, yerleşik toplumsal de-
ğerlerden kopuk yaşamayı tercih ettiğinden ve postmodern durumunun baskısını üzerinde 
hissettiğinden parçalı bir kişiliğe sahiptir. Onun kişiliği varoluş problemi, parçalanma ve 
yersiz yurtsuzluk kavramları etrafında değerlendirilebilir. (2014: 67)

Postmodern çizgisini romanlarında da sürdüren Murathan Mungan’ın, bu doğrultuda 
kaleme aldığı Şairin Romanı dikkat çekici bir romandır. 2011 yılında kaleme alınan roman; 
aynı zamanda şairin poetik görüşlerini içermesi, şiir sanatını kurgusal bir metin aracılığıyla 
irdelemesi bakımından da önemli bir eserdir.

3. Şairin Romanı’nda Murathan Mungan’ın izlerini aramak
Künstlerroman ya da Türk edebiyatında anıldığı isimle sanatçı romanında, sanatçının ilgi-

lendiği sanat dalı kurgunun merkezinde yer alır ve bu sanat dalı ile ilgili görüşler karakter üze-
rinden verilmeye çalışılır. Bu tür romanlarda yazarın ayak izlerine rastlamak çoğu kez mümkün 
olduğundan bir bakıma bu romanlar otobiyografik özellikler taşır. Roman yazarı,  kendi sanat-
sal görüşlerini kurguladığı sanatçı kahramanlar üzerinden okura iletir (Ayan, 2020: 52).

Parla (2011)’ya göre bir anlamda bu tip eserlerde olay örgüsünün kahramanı yazarın göl-
gesi konumundadır. Bildungsromanın aksine olayın merkezine sanat ve sanatçıyı yerleştiren 
künstlerroman bu yönüyle de bu roman türünden ayrılır. Burada roman kahramanı olarak 
kendini arayan yazar-sanatçı, sanatsal yeteneğinin farkındadır ama henüz kendi kimliğini 
tamamlamış halde değildir. Karışık düşünce ve duygular arasında yol alır  (235-236).

Murathan Mungan’ın on beş yıl gibi uzun bir zaman diliminde kaleme aldığı Şairin Ro-
manı, yazarın şiir poetikasını ortaya koyduğundan diğer romanlardan ayrılır. Birçok kurgusal 
eserde kullanılan yol ve yolculuk metaforları bu eserin merkezinde yer alır. Hem Bendag, hem 
Moottah hem de Polis Şefi Gamenn’in yolculuğu etrafında şekillenen bu eserde yol boyunca 
yaşanan olaylar, bilgi akışları ve kahramanların değişimleri okurun dikkatine sunulur. Roman 
kahramanının yolculuğu Campbell’in aşağıdaki erginleme modeline yakın seyreder. Buna göre;  

Kahramanın mitolojik macerasının standart yolu geçiş ayinlerinde sunulan formülün bü-
yütülmüş hâlidir: ayrılma-erginlenme-dönüş: buna monomitin çekirdek birimi denebilir. 
Bir kahraman olağan dünyadan çıkıp doğaüstü tuhaflıklar bölgesine doğru ilerler; burada 
masalsı güçlerle karşılaşılır ve kesin bir zafer kazanılır; kahraman bu gizemli maceradan 
benzerleri üzerinde üstünlük sağlayan bir güçle geri döner. (Campbell, 2010: 42) 

Mungan da aşağıda görüldüğü üzere bu eserden kendi yolculuğunun romanı ola-
rak bahseder: 

Romanım yolculuk üzerine kurulu. O, aynı zamanda benim de yolculuğum… İki kav-
şağım vardı, Doğu ve Batı, Japonya, Hindistan, İran şiiri, Antik Yunan metinleri, tra-
gedyası, günümüzün fantastik romanı; önümde bütün bunlardan oluşan dev bir hamur 
teknesi duruyordu, hepsinden yararlandım. Bir yandan da onları kırıp biçimlendirmeyi 
amaçladım. Sinema, psikoloji, müzik, hepsinden ilham aldım. Müzik önemliydi; ana 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

242 243

tema, aralıklarla işitilen leitmotifler, değişen ritmler… Fakat sadece kurallar ve model-
lendirmelerle, akıl ve kurguyla yazmadım, sadece başıboş coşkuyla da yazmadım… 
Tüm yazarlık birikimimi, hayat maceramla birleştirdim, içgörümü, sezgilerimi kattım. 
Şaman yanımla teknisyen yanımı birleştirdiğim bir kitap oldu bu. (Mungan, 2013)

Mungan, romanın hem tür özellikleri hem de içeriği hakkında bilgi verir. Yolculuk te-
masının esere aynı zamanda farklı bir hava kattığını söyleyen Süheyla Yüksel devamında; 

Şairin Romanı’nın yolculuk üzerine bina edilmesi eseri; masal gibi, destan gibi kökleri eski 
çağlara dayanan anlatı türlerine yaklaştırmıştır. Romanın ütopik zamanı da bu yakınlaşmayı 
desteklemiştir. Bununla birlikte yazar eserinin ismine sadık kalmış, yapılan yolculuklarla 
birlikte şiiri, şairi, şiirin teorisini ve hayatın her yerindeki şiirselliği anlatmıştır. (2012: 21) 

ifadeleriyle eserin diğer türlerle olan ilişkisine ve eserin içeriğine dikkat çeker. Roman, farklı 
anlatım teknikleriyle kaleme alınmış fantastik ve polisiye roman türünün özelliklerini içinde ba-
rındıran bir hüviyeti haizdir. Eser, “Şairin Dönüşü”, “Şairin Toprağı”, “Şairin Levhaları”, “Şairin 
Gölgesi”, “Şairin Hayvanı”, “Şairin Kanı” ve “Şairin Oyunu” olmak üzere toplam yedi bölümden 
oluşur. Roman, bilinmeyen bir yerde -anlatıcı bu yerden Anakara diye bahseder- ve bilinmeyen bir 
zamanda geçen olayları konu edinir. Eser, ünlü bilge şair Bendag’ın elli yıl aradan sonra yurduna 
-Makrakamash’a- dönmeye karar vermesi ve Odragend’de düzenlenecek olan On Üç Dolunaylı 
Yıl Şenlikleri’ne katılmak için başladığı yolculuk etrafında şekillenir. Bendag, bundan tam elli yıl 
önce doğduğu bu topraklardan ayrılır ve izini kaybettirir. Herkes, Bendag’ın öldüğünü düşünür. 
“Çok yıllar önce gönüllü olarak kendini Anakara’dan sürgün etmiş, bütün ömrünü yolculuklar-
la geçirmiş, yerkürenin birbirinden çok farklı çeşitli yerlerinde yaşamıştı. Artık yorulmuştu; yüz 
yaşına bastığında yaklaşan ölümünü sezmiş, kendi yurdunda ölmek istemiş, bu yolculuğa onun 
için çıkmıştı” (Şairin Romanı, 2011: 13). Ülkesine dönen Bendag, yıllarca yaptığı gibi kendini 
gizlemeyi sürdürür. On Üç Dolunaylı Yıl Şenlikleri’ne katılmak üzere çıkacağı yolculukta kendi 
kimliğini gizlemek için kaldığı hana, kimlik bilgilerini verirken sahte bir ad kullanır. “Çantasının 
iç cebinden çıkarıp uzattığı ikinci kimlik belgesinin ad hanesinde ‘Shaunoarom’ yazılıydı” (2011: 
32). Hatta Uyku Hanı’nda beraber kaldığı kişinin kimlik bilgilerini gizlice alarak kullanır: 

Bendag o an yaşamı boyunca yapmamış olduğu bir şeyi yaptı, yatağın altından çıkar-
dığı çantanın gizli bölmesindeki kimliklerden birini çaldı. Çocukluğu dâhil olmak üze-
re bu onun yaşamındaki ilk hırsızlığıydı. Bunun için bir yüzyıl beklemişti demek. Bu 
duygunun kendisini bu denli heyecanlandırıp diriltmiş olmasına şaşırdı. Kimliklerin 
yenilenme tarihi en yakın olanı elindekiydi. Yolculuğuna yetecek kadar zaman tanıyor-
du kendisine. (2011: 50) 

Yolculuk boyunca Bendag, kendi kimliğini gizler ve kimse tarafından tanınmamak için 
büyük bir çaba sarf eder.  

Romanda birbirinden farklı anlatım katmanları bulunur ve bu katmanlar birbirine paralel 
olarak ilerler. Bu bağlamda Bendag, Odargend’e doğru yolculuğa çıkarken buna paralel ola-
rak yirmi yıldır kendini yüksek duvarlar ardına kapatan, herkesten uzak saf bir yaşantı sür-
mek isteyen, mükemmel olmak için yalnız kalarak evrenle bütünleşmeye çalışan Bilge Mo-
ottah, bu kararını değiştirir ve tıpkı o da Bendag gibi hem On Üç Dolunaylı Yıl Şenlikleri’ne 
katılmak hem de yol boyunca bilgilerini insanlarla paylaşmak için yola çıkar. Bu yolculuğun 
gerçekleşme zamanı ise Bendag’ın Odargend’e yaptığı yolculuğunun başlamasından, yani 
hikâyedeki reel zamandan elli yıl öncesine dayanmaktadır: 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

244 245

Ne zaman Moottah’ın yanına gitse onun öğrencisi olduğu yıllardaki aynı heyecana ka-
pılan Satrap Fasuan kulaklarına inanamamış, yıllardır sokağa hatta kapısının önüne bile 
çıkmayan Moottah’ın bütün Anakara’yı bir baştan bir başa gezip dolaşacağına inanmak 
çok güçmüş. Moottah, yıllar sonra evinden çıkacak ama ne çıkmak! Bir sokağa, bir şeh-
rin meydanına, komşu bir kasabaya değil koskoca bir Anakara’ya! ‘Yıllar sonra evin-
den çıkacak,’ denilmiş. Hem sadece bir sokağa çıkmak değil bu. Yalnızca Cadebra’dan 
çıkmak da değil! Bütün Anakara’yı gezmeye karar vermiş o; şehir şehir gezecek, ko-
nuşmalar yapacak, dersler verecek. (2011: 58)

Hem Bendag’ın hem de Moottah’ın Odargend’e doğru yaptığı bu yolculuk sayesinde oku-
yucu, şair ve şiirle ilgili birçok bilgiye ulaşma imkânı yakalar. Bu noktada ellili yaşlardan sonra 
yurdundan ayrılan ve ölmek için tekrar yurduna dönen Bendag, bir bakıma Mardinli olmasından 
öte bir Mardin aşığı olan Mungan’ın izdüşümü şeklinde okunabilir: “Mardin Türkiye’nin güney-
doğusunda ülkenin en eski kentlerinden biri. Gökyüzüne komşu bir kalenin eteklerine kurulmuş 
bir taşkent… Ben orada doğdum. Orada büyüdüm. Orada öldüm” (Mungan, 2010: 8). Bendag’ın 
roman boyunca şiir, şair ve tabiat hakkında söyledikleri bir noktada Mungan’ın söylediklerinin 
izdüşümü olarak kabul edilebilir. Bu noktada roman yazarının Türk edebiyatında daha çok bir 
şair olarak bilinmesi onun şiir ve şair hakkındaki düşüncelerini daha da önemli kılmaktadır.

Romanda dikkati çeken unsurların başında anlatıcının tabiata verdiği önemden ötürü tabi-
ata çok fazla yer verilmesidir. Tabiat ile ilişkisi daha çocuk yaşlarda başlayan Mungan, bunu 
hayatını merkeze alarak kaleme aldığı Paranın Cinleri adlı çalışmasında şu sözlerle ifade eder: 

Bazı yazlar, babasını, kardeşlerini, akrabalarını ve yakınlarını görmeye giden annemin 
yanı sıra köye giderdim. Tokat, Reşadiye, Kızılcaören köyü. Yaylası. Gökyüzüne yakın 
dağ köylerinin, yaylalarının dingin, huzurlu aydınlığı… Suyun suya, toprağın topra-
ğa, bulutun buluta en çok benzediği yerler… Bilmediğim otlar, çiçekler… Kırda dere 
boylarında, tarlalarda, mantar ya da püren toplamaya gittiğimiz ormanlarda, kuru çam 
kesmeye gittiğimiz dağlarda, hayatın ve doğanın koynunda kitap okumanın; hayal kur-
manın, kitap sayfalarıyla, hayatın ve doğanın iç içeliğinin neredeyse kendiliğinden ku-
rulmuş denklemini, daha o yaşlarda keşfetmiş olmayı kendim için bir şans sayıyorum. 
İleriki yıllarda da kitabı, hayatımın her yanına taşıdığım gibi, hayatın gezdiğim bütün 
sokaklarını da kitaplarıma aldım. Yazarlığımda, hayatın sokaklarıyla, kitap sayfaları 
arasında böyle bir iç denge kurulmuş olduğunu düşünüyorum. (Mungan, 2010: 54-55)

Tabiatın hayatına etkisine odaklanan Mungan’a göre tabiat, kendi şiirlerinin şekillenme-
sinde de önemli bir rol oynar. Gerek Mardin’de gerek Reşadiye Kızılcaören köyünde geçirdiği 
çocukluk döneminde tabiatla etkileşimi onun belleğinde önemli izler bırakır ve bu durum daha 
sonra birçok şiirinde tekrar gün yüzüne çıkar. Şairin Romanı adlı eserinde de tabiata önemli 
göndermeler söz konusudur. Mungan, kendisiyle yapılan bir röportajda kaleme aldığı bu roma-
nın tabiatla olan ilişkisine şu sözlerle açıklık getirir: “Bu kitap tabiatı hatırlatıyor. Tabiatı unutan 
insanı kendine getiriyor.” (Mungan, 2011). Bu sözler, tabiatın yazarın dünyayı algılamasındaki 
yerini de ortaya koyar. Bir başka söyleşisinde de Şairin Romanı adlı eserden, dolayısıyla şiirden 
tabiattan kopan insanın kendini bulabileceği, nefes alabileceği bir yer olarak bahseder: 

O kadar çok şeyi hıza kaptırmışız ki… Bu hız, bu amaçsız yarış bizim hakikatle olan 
temasımızı ortadan kaldırdı. Bu kitabın, kâinatın nabzından kopmuş, tabiatla ilişkisini 
kesmiş, beton, çelik ve camdan örülü bir uygarlık içinde kendi fanusunu örmüş insan-
lara nefes alma sahası açtığını fark ediyorum şimdi. Bu benim büyük edebiyat ödülle-
rimden biri. (Mungan, 2013)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

244 245

Şairin Romanı’nda tabiat, merkezdedir.  Yazarın çocukluğunda tabiatla iç içe olması,  
hayatında silinemez izler bırakır ve bu izler zaman içinde sanatına da yansır: 

Şairin Romanı neredeyse doğanın kutsanması üzerinedir. Ben, onun Pagan bir kitap ol-
duğunu düşünürüm. Bir doğa tutkunu olarak elbette doğadan çok beslendiğimi söyle-
yebilirim. Böyle söyleyince çok klişe duruyorsa, belki şu ironi inandırıcı olabilir: Boğa 
burcuyum ve boğaların en önemli dertlerinden biri tabiattır. İnsanoğlunun tabiattan ko-
parılmış, kopartılmış olmasının onda varoluş düzeyinde nasıl ağır bir travmaya yol açtı-
ğını, bunun sancılarını derinden hisseden biriyim. Bu nedenle doğayla kendi ilişkimden 
ziyade, insanlığın doğadan kopmuşluğunu dert ediyorum. İnsanoğlu ne yapacak, doğadan 
bunca kopmanın sonuçlarıyla nasıl baş edecek? Bence asıl hikâye o. Kentlerin bu kadar 
doğasızlaştırılması büyük sorun. Kentlerden bir tür çöl yaratılıyor; betondan, camdan, 
çelikten bir çöl. Kent zaten bir ölçüde doğadan kopuştur, ama bunun ölçüsü, dengesi ne 
olmalı? Tüm yeşil alanları tükettiğimizde kendimizi nihayet yerleşmiş mi hissedeceğiz bu 
gezegene? (Mungan, 2014) 

Romanda tabiat-şiir ilişkisi ile ilgili düşüncelerin çoğu, romanın ana karakteri Bendag’ın 
bakış açısından verilir. Eserde şair, madenciye benzetilir ve tıpkı bir madenci gibi gizli kal-
mış cevherleri bulur, çıkarır, parlatır:

Madencilerin yaptıkları işte saklı bir şiir görürüm ben. Onlar bunun farkında olmayabilir. 
Ama el attığınız, onu değiştirdiğiniz anda, farkında olmadığınız bir şiiri kendiliğinden 
yazmaya başlamışsınız demektir. Bence şair buradaki şiiri gören, fark eden, ama görmek-
le fark etmekle kalmayıp aynı zamanda şiir olarak da dile getirebilen kişidir. (2011: 127) 

Dolayısıyla şairin temel görevlerinden biri de tabiatın şiirini yazmaktır.  Tabiat-şiir ilişkisini 
irdeleyen bir başka karakter de Mottah’tır. Mottah da tıpkı Bendag gibi şiir ve felsefe konularında 
derin bilgisi olan, insanların saygı duyduğu bir kişiliğe sahiptir. Çok katmanlı bir anlatıma sahip 
olan romanda Mottah, şiirle ilgili görüşlerini ifade etmek suretiyle romanın diğer kahramanı Ben-
dag gibi Mungan’ın poetik görüşlerini ortaya koymada önemli bir misyon yüklenir. Bu bağlamda 
tabiat-şiir ilişkisi noktasında Mottah; “Doğada sözcük yoktur derim ya hep, evet doğada sözcük 
yoktur, ama doğada şiir vardır. İnsan doğada olmayan bir şeyin yardımıyla doğada olan bir şeyi 
yeniden yapar, yaratır. İşte size bir şiir tanımı daha.” (2011: 98) sözleriyle tabiatın şiirinin sözcük-
lerle değil içinde barındırdığı güzellikler neticesinde ortaya çıktığını, şairin de temel görevinin bu 
güzellikleri yeni sözcüklerle keşfederek tabiatın şiirini yazmak olduğunu dile getirir.

Daha önce ifade edildiği üzere her ne kadar bu roman üç farklı kahramanın perspektifin-
den ilerlese de -Bendag, Moottah ve Polis Şefi Gamenn- merkezdeki kişinin Bendag olduğunu 
söylemek yanlış olmaz. Bu noktada Bendag’ın yaşadığı değişimler, dönüşümler -şair ve şiir 
hakkındaki düşünceleri- ve bu süreçte çıktığı yolculuklar eserin merkezinde yer alan olaylar 
olarak değerlendirilebilir. Kurgusal metinlerde hem anlatıcı hem kahramanlar her ne kadar iti-
bari âleme ait olsalar da çoğu kez yazarın sözcülüğünü yapmaktadırlar. Bu bağlamda çoğu 
zaman okurun sesini duyduğu kişi kahraman ya da anlatıcı yerine yazar olabiliyor. Bu nok-
tada bu eserde, Murathan Mungan’ın yaşamı ve sanat hakkındaki görüşlerinin yansımalarını 
Bendag’ın olgunlaşma sürecinde gözlemlemek mümkündür. Kurmaca bir karakter olmasına 
karşın Bendag’ın kişiliğinin ve şiir hakkındaki düşüncelerinin Mungan’ın şairliğinden izler ta-
şıdığı fark edilir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

246

4. Kurgusal mekânlarda gerçekliğin izdüşümü
Romanda olayların geçtiği mekân olarak eserde geniş yer tutan Anakara, fantastik bir yer 

olarak tasvir edilir. Anakara olarak adlandırılan bu yerde şiire ve şaire çok önem verilir. Ana-
kara kahvehanelerinde daima şiir sohbetleri yapılır, şiirler okunur, şiir yarışmaları düzenlenir 
ve şehrin burçlarına şiir bayrakları asılır. Bununla birlikte burada çok farklı kültür, inanç ve 
düşünceye ait insanlar bir arada yaşar. Büyü, sihir, rüya gibi güçler yine bu coğrafyanın dikkat 
çeken önemli özellikleri arasında sıralanabilir. İşte Bendag böyle bir yerde doğar, böyle bir yer-
de şiirle tanışır ve elli yaşına kadar burada yaşar; Bilge şair unvanını aldıktan sonra hiç kimseye 
haber vermeden buradan ayrılır ve kendi varoluşunu tamamlamak için yolculuğa çıkar,  yüz 
yaşına gelince de doğduğu bu topraklara dönmeye karar verir. Bu resim yani Anakara’yı tasvir 
eden bu tablo aslında Murathan Mungan’ın doğduğu tarihî bir mekân olan, birçok kültür ve 
inanca ev sahipliği yapan ve kadim bir coğrafya olarak bilinen Mardin’e çok benzemektedir. 

Anakara’da dikkati çeken mekânlardan biri de Şairin Kuyusu olarak adlandırılan fantas-
tik mekândır. Şairler, şair olma yolunda en önemli sınavı burada verir. Bir anlamda şairlikle-
rini burada tescil ederler:

Şairin Kuyusu’nun geçmişi ta yeşil kanlı devlerin, kırmızı dilli ejderhaların yaşadıkları 
söylenen zamanlardan kalma eski ve kutlu bir söylenceye dayanıyormuş. Her genç şair, 
kendine şiirine inandığı gün geldiğinde bu kuyunun başına varıp şiirini okuyormuş ku-
yuya, kendi sesini bırakıyormuş. Şiirinde kendi sesini bulmuşsa eğer, kuyu şiiri şairin 
kendi sesiyle geri yankılıyor, böylelikle onun şairliğini tanımış oluyormuş; yok şairin 
şiirinde, hâlâ başka şairlerin sesi duyuluyorsa eğer, bu kez de onların sesiyle yankıla-
yarak, şairin kendi sesini henüz bulamamış olduğunu söylemiş oluyormuş. (2011: 87) 

Yazarın romanda kullandığı kuyu, onun çocukluğundan kalma bir imgedir. Mungan, ço-
cukluğunda her evin avlusunda bir kuyunun olduğunu ve insanların bu kuyu ile bir şekilde 
iletişim kurduğunu kaleme aldığı Harita Metod Defteri adlı eserinde şu sözcüklerle açıklar: 

Derdini kimseye söylemeden, gün günden dalgınlaşıp sonunda kendini kuyuya atan 
mutsuz kadınlara, biri tarafından namusu kirletilince artık yaşayamayacağına karar 
veren çocuklara, kederinin nedeni hiçbir zaman anlaşılmayan solgun görünüşlü kara-
duygulu gençlere, her gün uğradıkları sıradan zulmün yükünü daha fazla taşıyamaya-
cağına inanan evlatlıklara, beslemelere ait sonu kuyuda ölümle biten nice dokunaklı 
hikâye ağızlarda gezerdi. Hikâyeleri bize uzak, kendileri yabancı da olsa derinden 
kederlenirdik onlara… Başımızda duran biri belimizden tutarken eğildiğimiz kuyuya 
seslenip kendi sesimizin yankısını dinlemekse en sevdiğimiz şeylerdendi. Yankı hem 
kendimizdi, hem öteki. Ses bizimdi, ama yankı biraz da kuyuya aitti sanki… Kuyu, 
sesimizin aynasıydı; bizimle konuşan aynası… O gün bugün hâlâ kuyulara sesleni-
rim. (Mungan, 2015: 68-69) 

Kuyu, eski çağlardan bugüne kullanılagelen bir imge olmuştur. Destanlardan mitolojik 
metinlere, kıssalardan halk hikâyelerine kadar birçok metinde geçen kuyu, kimi zaman bir 
cezalandırma aracı, kimi zaman da kendini gerçekleştirme, yeniden doğuş mahiyetinde kul-
lanılır. Dipsizliği, karanlık oluşu ile kişinin benliğiyle de ilişkilendirilebilir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



5. Şiir ve şair düzleminde Şairin Romanı
Şairin Romanı, kurgusal yapısında şiire dair aydınlatıcı bilgiler içermesi açısından poetik 

bir metindir. Romanın her sayfasında şiire, şaire, şiir-insan ve şiir-tabiat ilişkisine dair bölümler 
yer alır. Bu bakımdan bu eser, şair bireyin serüveniyle birlikte şiirin serüveni ya da yolculuğu 
şeklinde de okunabilir. Eserde üzerinde durulan salt şiir değil, şiirin gerçek hayatla ilişkisidir 
aynı zamanda. “Kitap sadece edebî bir tür olan şiir disiplininden söz etmiyor aynı zamanda 
hayatın şiirinden, doğanın şiirinden, varoluşun şiirinden ve temel sorunlarından söz ediyor” 
(Mungan, 2011) diyen Mungan, bir anlamda şiir ve tabiat arasındaki ilişkiyi de ortaya koyar. 
Roman, şiir türüyle beraber yazarının yaşam yolculuğudur. Romanda, olayların merkezinde bu-
lunan Bendag ve Moottah’ın ayak izleri ile yazarın ayak izleri birbirine karışır.  Kitabın ilk say-
falarında Bendag uzun bir aradan sonra Anakara’ya döner ve şiirle ilgili düşüncelerini açıklar: 

İyi şiir doğa gibidir,’ derdi ilk ustası, ‘en çok kullanılan kelimelerle bile şaşırtmayı başa-
rır.’ Onu şu aralar çok anımsıyordu. İnceden inceye ölmeye yaklaştığını hissettiğinden 
midir nedir, sık sık ilk ustasını düşünürken yakalıyordu kendini; ilk ustalar ilk aşklar 
gibidir, hiç unutmazlar. Her yaşta hatırlanacak güzel deyişler, derin sözler bırakırlar 
ardındakilere, yetiştirmelerine. (2011: 10) 

Bendag, şiirde usta-çırak ilişkisine dikkat çeker ve ustasının peotik görüşlerinin kendi 
sanatındaki silinmez izlerini açığa çıkarır. Bu noktada Ulaş Bingöl(2024)’ün: 

Murathan Mungan’ın “Poetik Görüşleri” başlıklı makalesinde konuya gelenek bağla-
mında yaklaşır ve devamında “Şairlik, bir tür gelenek olarak düşünülebilir; her şair 
önceki şairlerin tecrübelerinden faydalanır. Tecrübeli şairlerin, yeni şairlerin varlığı ile 
huzur bulduğunu ileri süren Mungan, Şairin Romanı’nda Bendag’ın umutlu olmasını ve 
huzuru tadabilmesini yeni şairlerin varlığına bağlar. (101) 

yönündeki değerlendirmeleri, Mungan’ın şairlerin olgunlaşması hakkındaki düşüncele-
rini ortaya koyar. Şiir bir yolculuktur. Şairin kendi iç dünyasına yaptığı bu yolculukla şair 
kendi kimliğini inşa etme sürecine girer. Bendag’ın da ellili yaşlardan sonra Anakara’yı terk 
edip yolculuğa çıkması, kendi izini kaybettirmesi ve kendini tanımaya çalışması bir anlamda 
kendini tamamlama sürecinin de başlangıcı sayılabilir: 

Bendag eski imparatorluk kalesinin dış surlarını geçip iç kaleye ulaşırken ustasının 
sözleri çınlıyor kulaklarında: ‘Şiir, bir iç kale sanatıdır.’ Çocukken anlamadan hoşuna 
giden bu sözün içinde kendine bir yer bulması zaman almıştı. Kuşanmayı, saklanmayı, 
sakınmayı, korunmayı, geri çekilmeyi öğrendikçe… Dışımızı çevreleyen surlar başka-
larını yanıltmak ve uzak tutmak içindi. (2011: 22) 

Bendag, yukarıda izini neden kaybettirdiğinin ipuçlarını verir. Yine romanın bir diğer 
kahramanı olan Moottah da yirmi yıl boyunca evinin sınırları dışına çıkmaz, kendini dış 
dünyaya karşı muhafaza eder:

 …Evin döşemesi tamamlandığında, bütün eksiklerini, tamamladığımda artık bir daha 
evden hiç çıkmadan okuduğum kitaplarla bütün yerküreyi gezeceğim. Bütün kâinatı 
bir evde gezeceğim… Her şey söylediği ve istediği gibi oldu. Kendine bir ev yaptır-
mış, içini gönlünce döşemiş, ardından da kendini bu eve hapsetmişti… Moottah yaşamı 
boyunca, bilginin, erdemin ardına düşmüş, güzelliğe değer veren ve ondan tat almayı 
bilen biri olarak yüksek duvarlar arasında saf bir yaşantı yaratmak istemişti. Kendini 
mükemmelleştirmek ona göre yaşamın temel amacıydı; insan evrenle ancak böyle bü-
tünleşebilirdi. (2011: 59)

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

247

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

248

Tıpkı Bendag ve Moottah’ın kendini korumak için kalabalıklardan kaçmaları gibi Mu-
rathan Mungan da kendisiyle yapılan bir röportajda gerçek yaşamdan kaçtığının altını çizer. 
Dolayısıyla Mungan, sanatla uğraşmayı dışarıdaki tekinsiz dünyaya karşı bir koruma kalkanı 
olarak görür. Bu durum yazarın üretim sürecinde de değişmez. Yazar, herhangi bir eseri ka-
leme alırken kendini izole eder: “Yazarken günlerce evimden çıkmadığım olur, benim evim 
inimdir. Kör kamunun, sığ takvimin, dar çağın vahşisiyim” (Mungan, 2013: 220).

Şiir, hayatla iç içedir. Her şeyin bir düzen, bir ahenk içinde bir araya geldiği evrenin, 
Mungan’ın evreninin merkezinde de daima şiir vardır. Dolayısıyla Mungan için şiir, salt bir 
edebî tür değil aynı zamanda hayatın kendisidir:

Hayatınızdan şiiri söküp attıysanız, ondan vazgeçtiyseniz, sadece arızalı zamanlarınız-
da yardım almak için başvurduğunuz bir yalancı ilâç hâline gelir şiir. Âşıksınızdır, ana 
baba hasreti çekiyorsunuzdur, gurbette kaybolmuşsunuzdur… Acınızı kışkırtmak yahut 
yatıştırmak için şiire başvurabilirsiniz o zaman, diğer zamanlarda unutmak üzere… 
Böyle olunca da, gündelik hayatta şiire duyduğunuz ihtiyacı görmezden gelirsiniz. Şa-
irin Romanı, sadece edebi bir tür olan şiiri değil yaşamın, varoluşun şiirini de hatırlat-
mak istiyor okura. (Mungan, 2013)

Bu noktada tabiatın, varoluşun, hayatın bir şiirinin olması da bundan kaynaklanmaktadır. 
Bu açıdan değerlendirildiğinde Murathan Mungan, bu eserde sadece şiir disiplininden de-
ğil, insanla ilişkili tüm unsurların şiirinden bahseder. Romanda; “Haritacı Kaa’nın, Sözlük-
çü Tarkusyu’nun ortaya koydukları güzel ve faydalı işler, Tagan’ın uykusunda yürüyüşü ve 
Mavi Kamas Çiçekleri” (Yüksel, 2012: 30) birer şiir olarak okuyucunun dikkatine sunulur.

Çocukluğu Mardin’de geçen ve burada başlayan sanat hayatı bu sınırları aşıp çok geniş 
bir coğrafyaya ulaşan Mungan için önemli olan, eserin doğduğu topraklardan çok başka mil-
letleri etkileme derecesidir. Bu bağlamda onun nezdinde sınırları içinde doğan bu pınarın, 
kendi sınırlarını aşıp geçtiği iklimleri, farklı coğrafyaları etkilemesi şair için asıl başarıdır:

Bazı şeylere orada yaşayan insanların sahip çıkması gerekir. Ben Mezopotamya’nın 
toprağından bir çömlek yapıyorum. Bir Finlandiyalı gelip de Mezopotamya’nın topra-
ğından çömlek yapacak değil. Ama öyle bir çömlek yapmalıyım ki o sudan ve toprak-
tan onu Finlandiyalı da kullanmalı, Kanadalı da. Evrensellik tartışmaları var. Nerede 
durduğunuzu, ayaklarınızın hangi toprağa dokunduğunu bilecek ve bunu tüm dünyaya 
göstereceksiniz. Bu topraklarda yankılanan bir sözün, sadece gökyüzü ile sınırlanacak 
bir yankının ulaşacağı bir insanlık sesi yok. Sadece dar bir çevrede anlaşılır olmak, 
dar bir duyarlılık... Doğu şiiri dedikleri şey de bu. Doğu kökenli insanlar sadece şiiri 
anlayabiliyorsa o şiirde iş yoktur zaten. New York’ta bir topluluk Mahmut ile Yezida’yı 
sahneledi. Ve oradaki basında öyle güzel şeyler yazıldı ki. Bir Amerikalıdan hiç bilme-
diği bir kültüre karşı etkileyici bir ses geliyorsa, güzel bir duygu. Mahmut ile Yezida 
Diyarbakır’da oynanmış çok beğenilmiş, evet bu da güzel ama doğal olması gereken. 
New York’ta hayatında Yezidi lafını duymayan birinin kalbini kıpırdatabiliyorsa önem-
lidir. İlk kitabımdır, ilk oyunumdur. (Mungan, 2004)

Şiirde evrenselliğin önemine dikkat çeken Mungan, Şairin Romanı adlı eserinde roman 
kahramanı Moottah’a bu düşünceleri şu şekilde söyletir:

Şairin ayakları doğduğu topraklara sağlam basarken, sözlerini bütün yerküreye söyle-
yebilmelidir. Bazı çiçeklerin varlıklarını yalnızca yetiştikleri iklime borçlanmış olma-
ları elbette onların güzelliğini azaltmaz, ama başka iklimlerde yaşayamamaları varlık-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

249

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz

larını eksiltir. Yalnızca kendi toprağında okunur, okunabilir olmak, iyi şiire yetmez. İyi 
şiir doğduğu toprağın iklimini başka iklimlere dönüştürebilme gücüne yeteneğine sahip 
olmalıdır. Şiir doğduğu yerlerin sesi, kokusudur. Kendi güneşini, kendi rüzgârını, kendi 
yağmurunu her yere taşır. Hem de gittiği yerin güneşi, rüzgârı, yağmuru olur. İyi şiir 
tıpkı bir çömlek gibi, vücut bulduğu toprağını başka diyarlara taşıyabilmeli, oralarda 
da kullanılabilmelidir. Gündeliğin yalınlığında unutmayın: Şiir kullanışlı bir şeydir. Bir 
eşya gibi kullanışlı bir şey. (2011: 71-72)

Şairin Romanı’nda şair ile ilgili pasajlar sıkça kullanılır. Anakara olarak adlandırılan bu 
fantastik coğrafyada herkesin yolu bir şekilde şiirle kesişir. Burada kimileri iyi bir şair, kimileri 
iyi bir şiir okuyucusu, kimileri de sadece iyi bir şiir okurudur. Bu yerde herkes öncelikle şair ol-
mak ister. Şairlere saygı duyulur. Bendag, Moottah, Serhenas, Agabu, Ümma, Lelalu gibi şahsi-
yetler şair kimlikleriyle, şiir ile ilgili birikimleriyle ön plandadırlar. Özellikle yol boyunca Bilge 
Şair Bendag ve şiir ile ilgili felsefi görüşler ortaya koyan Moottah, kendi yolculuğumu, serüve-
nimi yazdım diyen Murathan Mungan’ın poetik benliğini açığa çıkarırlar. Şair Bendag, şiir ve 
şair ile ilgili düşüncelerini dile getirirken ustasına sık sık referansta bulunur. Şair ve şiir ile ilgili 
yaptığı tespitler Bendag’ın şair kimliğinin gelişimine ve sanatçı kişiliğine işaret eder. Şiir, her 
şeyden önce sözün zirvesi sayılır, aynı zamanda şair için şiirin üretim aşaması bir vecd hâlidir 
(Uçan, 2008: 186). Şairin üretimde bulunması için kendinden uzaklaşması gerekir. Kendine 
yabancılaşması ve varoluşsal sürecini tamamlaması gerekir. Bendag’ın da çıktığı bu yolculuk, 
varoluşsal sürecin tamamlanmasının bir parçası olarak değerlendirilebilir. Şairliğin yetenek ve 
emekle ilişkili tartışmalarına cevap veren Moottah’ın; “Mayası şair olarak doğmuş birinin ke-
limeleri uzun süre karanlıkta kalamaz. Hiçbir güç kelimelerini uzun süre bağlayamaz.” (2011: 
117) açıklamalarında olduğu üzere Mungan’ın da yeteneğe bakışını sezdirir.   Bendag, şiirini 
kurarken hayatla ilişkisine odaklanır.  Özellikle ilk ustasının söylediği; “iyi şiir doğa gibidir” 
(2011:10) sözlerini sık sık hatırlaması ve bunu pratiğe dökmeye çalışması, onun şair, şiir ve 
doğa arasındaki güçlü bağı düşünsel olarak da ortaya koyması bakımından önemlidir. Bu güçlü 
bağın en etkili olduğu ve nitelikli şiirlerin ortaya çıktığı saatler de herkesin uykuda olduğu ve 
doğanın dingin olduğu saatlerdir. Bunu da ona ilk ustası öğretmiştir:

…herkesin uykuda olduğu sabahın erken saatlerinde kalkmayı bir alışkanlık, bir tutum 
hâline getirmeyi ilk ustası öğretmişti ona. ‘Şairlerin ortalığa hâkim olacakları saatler her-
kesin uykuda olduğu saatlerdir.’ derdi. ‘Geceyarısından sonradır ve sabahın ilk saatleridir. 
Herkesin uykuda olduğu saatleri kullanır şairler. Çünkü zaman hırsızıdırlar. Başkalarının 
zamanlarını çalarlar. Yeryüzünün saklı zamanını, uykulu zamanını kullanırlar. Herkesin 
ortak kullandığı saatlerde zaman zayıflar, güçsüz düşer. Çünkü paylaştırılmış, bölüştürül-
müş, diri tutulmuştur; ışığın ve gölgenin oyunlarından mahrum bırakılmıştır; her şey çok 
aydınlıktır. Nesnelerin ve hayatın görünüşü çiğdir. Nesneler de gizlenir, esinlenir de… 
Kelimelerin yalnızca bir anlamı vardır gündelikte. Oysa yerkürenin uykulu olduğu saat-
lerde doğa da, nesneler de kendilerini daha çabuk ele verirler. Zamanın daha som, günün 
daha zayıf olduğu saatleri kullan yeryüzüyle söyleşmek için. (2011: 11)

Bendag’a şiirin salt şiir olmadığını, hayatla iç içe olduğunu ve diğer sanat dallarıyla ilintili 
olduğunu da ilk ustası öğretmiştir. Doğadaki her şeyin en canlı hâliyle şiire yansımasına dikkat 
çeken ustası, daha şairliğinin ilk yıllarında Bendag’ı bir ressamın yanına çırak olarak verir:



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

250 251

Daha ilk günlerde,  ‘Işığı gözetlemeyi biliyorsun’, demişti ustası. ‘Bu iyiye işaret, şiir ışık-
tan doğar çünkü’ Bir ressamın dikkatiyle ışığı kollardı, ışığın yalnızca kâğıdın yüzeyine 
değil nesnelerin, eşyaların doğanın üzerine de nasıl düştüğüyle, şiirin bir iç sorunuyla il-
gilenir gibi ilgilenirdi. Şiir ta içinde duymak, şiir yazmak, ışıkla harfleri buluşturmak için 
günün çeşitli vakitlerini kollardı. Bu konuda dikkatinin bilenmesi için ustası onu, bir süre-
liğine bir ressamın yanına çırak vermişti… Has bir ressam gibi gündoğumuyla uyanıp gün-
batımıyla yatması âdet edinmesi o zamanlardan kalma bir alışkanlığıydı. Bu yüzden şiiri 
ışığa ve renge bağımlı oldu hep… Bütün bunlar onu şiirine resmin gücünü kattı. (2011: 40)

Şair, herkesten farklı olarak fark eden/ettiren bir kişiliğe sahiptir. Bu yönüyle sanatçılar, 
eserleriyle içinde yaşadığımız evreni görünür kılan kimsedir. “‘Yerküre yazılmak için vardır,’ 
dememiş miydi ilk ustası? ‘Biz yazmasak o hiç olmayacakmış gibi gelmiyorsa bize, ne önemi 
var onun da yazmanın da…’” (2011: 218). Yolculuğu boyunca her şeyi makul ve olgunlukla 
karşılayan Bendag’a göre hayat, gelip geçicidir. Bu durum onda karşılıksız olarak sevgiye odak-
lanma hali yaratır. Yerkürenin kendisine sunduğu güzellikleri şiir yazarak yine ona armağan 
eder, bir anlamda yer kürenin de varoluşunun anlamlı hâle gelmesine yardımcı olur:  “Yaşamda 
her şeyin geçici olduğunu bilmenin varoluş kederini sürekli diri tutan o umarsızlık bilinciyle, 
yer küredeki her şeyi dolgun yürekle cömertçe, mertçe, sabırla karşılıksız seviyor ve sonra yaşa-
mın ona görmeyi armağan ettiği ne varsa yerküreye yeniden şiir olarak geri veriyordu.” (2011: 
220). Şairliğin bir yönü de hiç kimsenin fark etmediği, kullanmadığı yahut bilmediği sözcükleri 
bulup şiirde kullanmaktır. Bu yönüyle Bilge Şair Bendag, şairliği bir tür maden işçiliğine ben-
zetir: “Ben de yıllarca madende çalıştım,’ dedi. ‘Yerin altından nice taş çıkardım, şairliğe benzi-
yor bu yanıyla değil mi, dilin altına gömülü olan sözcükleri çıkartıyor, onlardan yeni bir hayat 
yapıyor, başka bir evren kuruyorsunuz. Madencilerin yaptıkları işte saklı bir şiir görürüm ben.”  
(2011: 127). Buna paralel olarak şairin kendini tekrar etmemesi gerektiğini savunan Bendag, 
bu durumu tabiat metaforuyla açıklar. “Tabiat, kendini tekrar ederken bile büyük bir bilgelikle 
kendini tekrar etmemeyi beceriyordu. Kendi şiirlerinin de hep böyle olmasını istememiş miydi? 
Hep aynı şeyi yazıp hiç kendini tekrar etmemek! Ne büyük bir ümitti bu!” (2011: 221).

Çocukluk ile şairlik arasında sıkı bir ilişkinin varlığına inanan Bendag’a göre her şey 
mutlaka bir gün silinecek, aşınacak ama çocukluk, çocukluğa dair hatıralar asla zarar gör-
meyecek ve her zaman hatırlanacaktır: “Üzerimizdeki her şeyi kazdıktan sonra ulaştığımız o 
delinmez kayaç: Çocukluk… Şiir ile çocukluk arasındaki kopmaz ilişkinin, insanı şair yaptı-
ğına her zaman inanmıştı. Kendi kısa sürse de ömrü uzundu çocukluğun” (2011: 124). Ellili 
yaşlarında ve isteyerek çıktığı sürgün hayatını sonlandırıp yüz yaşında doğduğu topraklara 
-Anakara’ya- dönünce Bendag; “Belki de insanın yurduna dönmesi, çocukluğuna dönmesi 
demekti yalnızca” (2011: 302) ifadelerini kullanarak çocukluğun değerlendirmesini yapar.

Romanda Moottah’ın da şair ile ilgili düşünceleri dikkate değerdir. Özellikle Moottah’ın 
yirmi yıldan sonra inziva hayatına son verme kararını alması, yolculuğa çıkmaya ve bilgi-
lerini insanlarla paylaşmaya karar vermesi ve yanına çırak olarak Tagan ve Zeey’i de alarak 
gittiği her yerde insanlarla oturması ve onlara şiir hakkında bilgiler vermesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla hem Bendag’ın hem de Moottah’ın bu yolculukları, anlatıcının farklı kimlikler 
üzerinden şiirle ilgili düşüncelerini ortaya koymak için yarattığı farklı düzlemler şeklinde 
okunabilir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

250 251

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz

Eserin genelinde ortaya çıkan şiir-tabiat ilişkisi ve tabiatın güçlü bir şiirin teşekkülünde-
ki rolü, güçlü bir şairlik için de geçerlidir. Dolayısıyla güçlü ve etkili bir şair olabilmek için 
tabiat ile etkileşim içinde olunmalı ve o, farklı bir gözle sezilebilmelidir. Şiir filozofu olan 
Moottah’ın çırakları olan Zeey ve Tagan’ın nazarında ustalarının tabiat ile olan ilişkisi çok 
farklı ve etkileyicidir: 

İnsanların yüzüne değil tabiata baka baka felsefeci olunur”, diyen Moottah’ın yer-
küreye başka gözlerle baktığını, onda bambaşka şeyler gördüğünü çocuk kalpleriyle 
bir kez daha seziyorlar. Toprağa, göğe, suya, ağaca, ota, çiçeğe, her çeşit canlıya iliş-
kin onca şey bilen Moottah’ın tabiata olan bu derin bağlılığını gördükçe böyle birinin 
kendisini yıllarca evinin yüksek duvarları arasına nasıl kapatabildiğine bir kez daha 
şaşırıyor, bunu şimdi idrak edemeseler de büyüdükleri zaman anlayabilecekleri bir şey 
olduğu kanısına varıyorlar. (2011: 104-105)

Bakmak ve görmek arasındaki farkın büyük bir önem kazandığı bu noktada, şair için sa-
dece gözle görmek yeterli değildir. “İyi şairler, körlerin kulaklarına sahiptirler. Olmalıdırlar. 
Toprağı olmak, şair olmaya yetmez; kulağı da olmalıdır bir şairin. Nabzını duyar gibi duyabil-
melidir. Yerküre’de doğarken ilk nefesi aldığı toprağı…” (2011: 66) sözleriyle Moottah, iyi bir 
şairin yaşadığı toprağa kayıtsız kalamayacağını ve ona kulak verilmesi gerektiğini dile getirir.

Şair, kendinden önce açılan yolda yürüyen değil kendine göre bir yol açandır ve bulduğu 
yeni sözcüklerle şiirini kurandır. Moottah, “Çarenin olmadığı yerde yol çaredir. Yeni sözcük-
ler bulmak da bir tür şairliktir; maharet ister. Bunu kendine yol bilir. Hayat yolu.” (2011: 73) 
diyerek şairliğin bir tür yol açıcılık olduğunu ve çarelerin tükendiği yerde yeni çözüm yolları 
üreten bir yönü olduğunu dile getirir. 

Şair için şiir, şairin kendisiyle yüzleşme biçimidir. Şiir aracılığıyla şair, kendi içindeki 
boşlukları fark eder ve bu boşluğu doldurma yoluna gider. Şair bu süreç içerisinde dönüp 
kendine bakar, kendiyle hesaplaşır ve kendine doğru bir yolculuğa çıkar: “Kendi boşluğunuz-
la yüzleşmeden varlığınızı dolduramazsınız. Şiir bizim kendimiz olmaya açılan kapımızdır. 
Ama bazen kendi kapımızı yüzümüze kapatırız. Kim olursanız, ne olursanız, nasıl olursanız 
olun, ama hakiki olun! Bir gün kendi kapınızı çalacak yüzünüz olsun!” (2011: 245). Buradan 
da anlaşıldığı üzere Bendag’ın şiir sanatına yönelmesi esasında kendi varlığını bulması ile 
ilgilidir. Şiirde ilerledikçe bir anlamda kendi varlığını daha iyi kavrar ve kendisini tamamla-
maya yaklaşır. Romanın bir yolculuk temi üzerinde kurulmuş olması da yine Bendag’ın bir 
sanatçı olarak gelişimiyle ilişkilidir. Bendag, derinleşmek niyetindedir. Bu yüzden yolculuğu 
ile şiiri arasında bir bağlantı vardır:

Bendag, kendisinin bir yurdu olmadığını anladığında, yurt yaralarıyla yol yaralarını 
ayırmayı öğrenmiş şifasız bir yolcu olarak çoktandır yollara vurmuştu kendini. Kaybol-
mayı seviyordu. Belki bulacak bir kendi bile yoktu, ama kendini arar gibi kaybolmayı 
seviyordu. Belki de şiiri, bu yüzden sahici, güçlü ve bir biçimde uzaktı. Her yerde uzak. 
Öte yandan hep yanı başımızda. (2011: 220)

Bendag’ın yetişmesi için yapılan yönlendirmelerin benzerlerinin ustaları tarafından baş-
ka şairlere de yapıldığı görülür. Şairliğin sabır işi olduğunu, şiirin zaman içinde anlamını 
kazanacağını ve kendini bulacağını söyleyen Moottah, bu konuda şair dostu Serhenas’ı şu 
sözlerle uyarır:  “Bence biraz daha dinlendirmelisin şiirlerini. Bırak biraz daha demlensin, 
kendini bulsun, kendi fazlalıklarını, eksikliklerini sana kendileri söylesin, bunca zaman bek-



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

252 253

lemiş, bekletmişsin onları, biraz daha sabretmende ne zarar var? Bütün bunları senin iyiliğin 
için söylüyorum.” (2011: 260).  Moottah, Serhenas’a şiir yazarken aceleci olmamasını söyler. 
Şairin Romanı’nın birçok yerinde şair olmanın yolu ve yöntemleri anlatılır. İyi şairler ile kötü 
şairler arasındaki farklar dile getirilerek şair olmak isteyen birinin takip edebileceği yol çizi-
lir. Bilhassa Moottah’ın nasihatleri önemlidir. Ona göre kötü şiirler ile iyi şiirler arasındaki 
temel fark kötü şiirlerin kâinat ile şiir arasında var olan bağı zedelemeleridir. “Bazı şiirler 
güzelliklerini kusurlarından alır”, “Şiir söylenen şey değil söyleme biçimidir”, “Doğaçlama 
sözcüklerin hızı zamanla şaire bir teknik kazandırır” (2011: 318). Moottah, şiirin bir tekniği-
nin olduğunu ve bu tekniğin öğrenilmeden şairin kendi sesini bulamayacağını anlatır. Şiirin 
söyleme biçimine odaklanan bu düşünce, Mungan’ın şiir hakkındaki poetikasının temelidir. 
Mungan’ın şiirdeki tabiata, doğaya, insanın gelişim evrelerine, çocukluğa verdiği önemle 
birlikte, şiirin şairin ben’i olduğu kadar sözün kendisi olduğunu anlattığı söylenebilir.   

Sonuç
Bildungs (oluşum) romanının bir alt kolu olan künstlerroman, bir sanatçının sanatında 

yaşadığı değişimleri ve sanata (edebiyat, resim, müzik, sinema…) yaklaşım tarzını gözler 
önüne seren roman olarak değerlendirilir. Bu tür romanlarda yazarın sanat dünyasının gelişim 
seyrinin izdüşümlerine rastlamak mümkündür. Sanatçının geçirdiği değişimler, dönüşümler 
ve bu bağlamada çizdiği yol, roman kahramanları aracılığıyla okura sunulur. Birden fazla 
katmandan oluşan Şairin Romanı, cinayet teması etrafında kurgulanan, postmodern roman 
özellikleri gösteren bir eserdir. Bendag, Mootah ve Polis Şefi Gamen’in hikâyelerinin iç içe 
geçmesiyle oluşan eser, farklı zaman dilimlerini içine alarak ilerlemektedir. Ütopya ve poli-
siye özellikler gösteren Şairin Romanı, -gölge ben- Bendag’ın şairlik yolculuğuna çıkması 
ve olgunlaşması açısından künstlerroman çerçevesinde de değerlendirilebilir. Bendag’ın va-
roluşunu anlamlandırma ve kaybolan benliğini inşa etmek için çıktığı yolculuk esnasında şiir 
hakkında öğrendikleri ve önceki ustalarının ona öğrettikleri, onun şairlik yeteneğinin geliş-
mesini sağlar. Onun kişiliğinin belirginleşmesi ve yerine oturması şiir sanatında istidadının 
artmasıyla mümkün olur. Romanın kurgusu cinayete kurban giden şairlerin katilinin ortaya 
çıkarılması üzerine inşa edilmiş olsa da Bendag’ın hayatından verilen kesitler, çoğu zaman 
şairin kendini yetiştirme biçimi ile ilgilidir. Bu noktada roman, sanatçının/Mungan’ın gelişi-
mine odaklanan künstlerroman türüne yaklaşır. Bendag’ın ustalarının; şiir yazmak, şair ola-
rak evrene bakmak, şiirin unsurları hakkında birtakım açıklamalar yapmaları ve kahramanı 
yönlendirmeleri yine bu bağlamda ele alınabilir. Postmodern anlatıda Bendag’ın şairlik yo-
lundaki gelişimi geriye dönüşler ve hatırlamaya dayalı kesik bellek kayıtlarıyla belirginleşir. 
Anlatı boyunca kahramanların şiir hakkında dile getirdikleri poetik düşünceler de bir bakıma 
şiir sanatının anahtarları olur. Bu bağlamda künstlerroman olarak okunabilecek bu romanda 
Mungan, roman kahramanları aracılığıyla en yetkin eserler verdiği tür olan şiir hakkındaki 
genel düşüncelerini, şiirin hayatla ilişkisini bununla birlikte şiir, şair, tabiat gibi kavramların 
sanatındaki-“poetik ben”indeki- karşılıklarını ortaya koyar. Buna göre şiirin; şiir öznesinin 
kendilik yaratma sürecinin bir parçası olduğu gibi söz söyleme biçiminin kendisi olduğunu 
dile getirdiği söylenebilir.  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

252 253

Notlar
1. 	 Ayrıntılı bilgi için bkz: Kerman, Zeynep (1998). Yeni Türk Edebiyatı İncelemeleri, s.253-258, Akçağ Yayınları, 

İstanbul.
2. 	 Bingöl, Ulaş (2017) Postmodern Zamanın Metal Şairi - Murathan Mungan’ın Şiirlerinde Postmodernizmin 

İzinde, İstanbul: Akademik Kitaplar Yayınevi

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale tamamıyla özgün bir araştırma olarak planlanmış, yü-
rütülmüş ve sonuçları ile raporlaştırıldıktan sonra ilgili dergiye gönderilmiştir. Araştırma herhangi bir 
sempozyum, kongre vb. sunulmamış ya da başka bir dergiye değerlendirilmek üzere gönderilmemiştir.

Yazarların katkı düzeyleri: Makale tek yazarlıdır.

Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.

Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.

Research and publication ethics statement: This is a research article, containing original data, and it 
has not been previously published or submitted to any other outlet for publication. The author followed 
ethical principles and rules during the research process. In the study, informed consent was obtained 
from volunteer participants and the privacy of the participants was protected.

Contribution rates of authors to the article: The article is single-authored.

Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study.

Support statement (Optional): No financial support was received for the study.

Conflict of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça
Asutay, H. (2012). Oluşum romanı geleneği ile günümüzdeki izleri. Zeitschrift Für Die Welt Der 

Türken, 4(2), 27-36.
Ayan, E. (2020). Künstlerroman (sanatçı romanı) bağlamında Murat Gülsoy’un kurgusal dünyasına 

analitik bir yaklaşım. Söylem Filoloji Dergisi, 5(1), 49-62. 
Aytaç, G.(2009). Edebiyat yazıları.Phoenix.
Bingöl, U. (2014). Murathan Mungan’ın poetik görüşleri. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 98-113. 
Bingöl, U. (2016). Postmodern Bir Özne Olarak Şair Murathan Mungan Turkish Studies, 11 (15), 63-84. 
Bingöl, U. (2017) Postmodern Zamanın Metal Şairi - Murathan Mungan’ın Şiirlerinde Postmoderniz-

min İzinde. Akademik Kitaplar.
Bingöl, U. (2019) Eleştiri terimleri sözlüğü. Akademik Kitaplar.
Campbell, J. (2010). Kahramanın sonsuz yolculuğu. Kabalcı. 
Cuddon, J. A. (2013). A dictionary of literary terms and literary theory.Wiley-Blackwell. 
Çelik, R. (2022). Humboldt’un bildung kuramında birey-toplum ilişkisi üzerine kavramsal bir analiz 

ve tartışma.  Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 21(1), 105-129.
Gadamer, H.G. (2008). Hakikat ve yöntem I (Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, Çev.) Paradigma.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

254 255

Giobbi,G. (1989). “The limits, patterns and forms of the ‘künstlerroman’. a representative comparative 
study. Thesis Presented For The Degree of Doctor Philosophy. The University of  Glasgow.

Huyugüzel, Ö. F. (2019). Eleştiri terimleri sözlüğü. Dergâh.
Kerman, Z. (1998). Yeni Türk edebiyatı incelemeleri. Akçağ.
Krone, S. (2013). Popularisierung der ästhetik um 1800 – das gespräch im künstlerroman. Frank & 

Timme. 
Mungan, M. (2004). Canımı çok yakan bir olay vardı. https://www.metiskitap.com/catalog/intervi-

ew/2890.
Mungan, M. (2010). Paranın cinleri. Metis.
Mungan, M. (2011).  Hayat yalan olduğunda güzel! Erişim adresi: https://www.hurriyet.com.tr/ha-

yat-yalan-oldugunda-guzel-17507309
Mungan, M. (2011). Şairin romanı. Metis. 
Mungan, M. (2011). Şairin romanı. https://www.youtube.com/watch?v=OC3vMWfQJjQ&t=316s
Mungan, M. (2013).  Meskalin 60 draje. Metis.
Mungan, M. (2013). Sol hülyaları olan bir yazarın ütopyasını yazdım. Erişim adresi: https://egoistokur.

com/murathan-mungan-sol-hulyalari-olan-bir-yazarin-utopyasini-yazdim/
Mungan, M. (2014). Kentlerden bir tür çöl yaratılıyor; betondan, camdan, çelikten bir çöl. Erişim 

adresi: https://www.arkitera.com/soylesi/kentlerden-bir-tur-col-yaratiliyor-betondan-camdan-ce-
likten-bir-col/

Mungan, M. (2015). Harita metod defteri. Metis.
Parla, J. (2011). Yazar ve başkalaşım. İletişim.
Sezer, A. (2010). Murathan Mungan ve halk bilimi. Maya Akademi.
Soyöz, N.  S. (2016). Cumhuriyet öncesi Türk edebiyatında kadın oluşum romanı.  [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi] Bilkent Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Tanrıtanır, B. C. ve Eleman, A. (2010). Bildungs roman olarak F.S. Fitzgerald’ın This Side of Paradise 

adlı romanı, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 9(1), 65-79.
Uçan, H. (2008).  “Sis”, “Siste Söyleniş” ve “Sonuç” Şiirleri çerçevesinde üç şair: Tevfik Fikret, Yahya 

Kemal ve Baudelaire. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 10(13) 181-198.
Yüksel, S. (2012). Muhtevası ve kaynakları bakımından Şairin Romanı. Yeni Türk Edebiyatı Araştır-

maları Dergisi, 4(8), 17-34.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Enser Yılmaz



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

254 255

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4986

Araştırma makalesi/Research article

Child Naming Traditions among the Karaite Turks

Karay Türklerinde Çocuğa Ad Verme Gelenekleri

Emine Atmaca *

         		  Reshıde Gözdaş**

Abstract
The Science of Anthroponymy (Eng. Anthroponymy, German Anthroponymie, 
Fr. Anthroponymié, Russian Антропонимия) deals with proper names, closely 
following their historical development, examining them in terms of origin, and is 
considered a sub-branch of Onomastics. A tradition has been created within the 
Turkish tribes regarding the science of personal names and it has been considered 
important. This tradition continues among the Karaites, a Turkic tribe born in Iraq 
in the VIIIth century, who adopted the Karaite sect, which accepts the Tanakh as the 
sole source of religious rulings. Since it is believed that the name given to a child 
will directly affect his/her character, his/her place in society, his/her family and his/
her future, naming is considered not an ordinary affair among the Karaite Turks. For 
this reason, the Karaites, despite being under the influence of the Karaite sect and 

	 Geliş tarihi (Received): 29-12-2024  Kabul tarihi (Accepted): 05-09-2025
*	 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. Antalya-Türkiye/ Prof. Dr., 

Akdeniz University Faculty of Letters Department of Turkish Language and Literature. eatmaca@akdeniz.edu.
tr. ORCID ID: 0000-0002-8070-124X

**	 Dr. Öğr. Üyesi, Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 
Bolu-Türkiye/ Asst. Prof. Dr., Bolu Abant İzzet Baysal University Faculty of Science and Letters Department of 
Turkish Language and Literature. reshidegozdas@ibu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0001-9669-901X



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

256 257

culture, continue their traditions and customs in naming their children and generally 
prefer to give their children a national name, either a single name or one of two 
names. For example, single names include Altın, Arslan, Atçapaar, Aytola, Aytolı, 
Babakay, Gürek, Balhatun, Karaman, Kumuş, Biçe, Babay, Oğul, Oynak, Parlak etc. 
Two-part names include Anna-Akbike, Diana-Altın, Nina-Altın etc. In this study, it 
is emphasized what kinds of names are given to newborn Karaite children and for 
what purposes. In determining this information, firstly, historical and current data 
and dictionaries written on this subject were utilized, and then field research was 
conducted by using observation and interview techniques with two source persons 
residing in Lithuania/Trakai, where Karaite Turks live densely.  
Keywords: science of personal names, naming, Karai sect, Karai Turks, naming 
in Karai Turks 

Öz
Özel adları konu edinen, tarihsel gelişimini yakından takip eden, köken bilgisi 
açısından inceleyen ve Ad Biliminin bir alt bilim dalı olarak görülen Kişi Adları 
Bilimi (İng. Anthroponymy, Alm. Anthroponymie, Fr. Anthroponymié, Rus. 
Антропонимия), Türk boylarının kendi içerisinde bir gelenek oluşturmuş ve 
önemsenmiştir. Kişi adları, kişiye toplum nazarında bir hüviyet kazandırdığı için 
sosyo-kültürel ve hukukî bir işleve sahiptir. VIII. yüzyılda Irak’ta ortaya çıkan ve 
Tanah’ı (Ahd-i Atik (Tevrat/Tora, Peygamberler/Neviim ve Kitaplar/Ketuvim)) 
dinî hükümlerin yegâne kaynağı olarak kabul eden ve Karâî mezhebini benimsemiş 
bir Türk boyu olan Karaylarda da bu ad verme geleneği devam etmektedir. Çocuğa 
verilen adın onun karakterini, toplum içindeki yerini, ailesini ve geleceğini doğrudan 
etkileyeceğine inanıldığı için Karay Türklerinde ad verme sıradan bir olay olarak 
kabul edil(e)mez. Bu sebeple Karaylar, Karâîlik mezhebinin ve kültürünün etkisi 
altında kalmalarına rağmen çocuğa ad vermede gelenek ve göreneklerini devam 
ettirmede ya tek ad ya da ikili adlardan birinde çocuklarına genellikle millî bir ad 
vermeyi tercih etmektedirler. Mesela tek adlarda; Altın, Arslan, Atçapaar, Aytola, 
Aytolı, Babakay, Gürek, Balhatun, Karaman, Kumuş, Biçe, Babay, Oğul, Oynak, 
Parlak vb. İkili adlarda; Adam-Karaman, Anna-Akbike, Anna-Aytolu, Diana-Altın, 
Nina-Altın, Raisa-Davleta, Simon-Arslan, Yakov-Babakay vb. Bu çalışmada, 
Karay Türklerinin yeni doğan çocuğa kim/ler tarafından hangi tür adlar verildiği 
ve bu adın veriliş amaçları üzerinde durulmuştur. Bunun yanında ad verilirken 
uygulanan bir dizi ritüeller hakkında bilgi verilmiştir. Bu bilgilerin tespitinde 
ilkin bu konuda yazılmış tarihî ve güncel veriler ile sözlüklerden yararlanılmış, 
sonrasında Karay Türklerinin yoğun olarak yaşadığı Litvanya/Trakai’de ikamet 
etmekte olan iki kaynak kişi ile gözlem ve görüşme teknikleri kullanılarak alan 
araştırması yapılmıştır. 
Anahtar sözcükler: kişi adları bilimi, adlandırma, Karâî mezhebi, Karay Türkleri, 
Karay Türklerinde ad verme 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

256 257

Introduction
Everything we see, we perceive, we feel or we touch, briefly all kinds of entity or assets 

around us are called with a name. With this respect, the branch of science that deals with the 
names of objects, assets or entity, is called as Onomastics. One of the areas of study in the 
field of proper names (İng. Onomastics, Fr. Onomastique, German Onomastik, Namenkunde, 
Bezeichnungslehre, Rus. Ономастика) of onomastics is the Science of Personal Names 
(Anthroponymy). Folklorists, linguists, sociologists, anthropologists, geographers, etc. examine 
the aspects related to their own fields in this branch of science. Name types such as first names, 
middle names, surnames, nicknames and epithets are included in the science of personal names. 
The cultural data of societies, their interactions with each other, the religious, historical, political, 
socio-cultural environments and socio-economic structures they are affiliated with are directly 
effective in the formation of the naming tradition (Sakaoğlu, 2001: 9). These kinds of structures 
are quite effective for parents in the duration of giving name to the their newborns, infants. 
When giving a name to their child, parents especially take the following into consideration: 

The day, month and season of the child’s birth, shrines and visits, attributes of God, 
prophets, relatives of the prophets, historical heroes and political leaders, animals, 
minerals, plants, the place where the child was born, gratitude, appreciation, admiration, 
feelings of friendship, deceased elders, toponymy (place names), geographical 
elements, cosmic, celestial and meteorological elements, spiritual organs, harmonious 
names, names related to fashion and cultural changes and the life-giving force. (Örnek, 
1977: 149-157)

Before the adoption of monotheistic religions in all Turkic tribes, the principles of 
naming were almost the same. The names of the children certainly reflected the time of birth 
(morning, night), the season (winter, spring, summer, autumn), whether the child was wanted 
or unwanted, and the order of coming into the family (Поляков, 2019: 40). One child was 
given two names. Today, the first name name which takes the place of forename is given in 
a ceremony either after birth or when the umbilical cord is cut. The duality of names is also 
related to the giving a forename in case of a serious illness of the child. Among the Karaites, 
the second name given continues to exist independently, and the first is sometimes preserved 
only in official documents. The national name is usually accompanied by a name generally 
accepted in the region of residence. For example, Toteke-Tatyana, Mielke-Emilia etc. (SP 1).

In Turkic tribes, the naming ceremony for a child was usually as follows: Shortly after 
birth, people gathered at home, ate and drank, and the father, midwife or the oldest wise person 
attending the naming ceremony gave the child a name or two names when deemed appropriate. 
The midwife also collected the gifts that the guests brought for the child.  The name given by 
the mother and father in advance is not the real name and is the child’s temporary name. As we 
see in the Book of Dede Korkut, the child can receive his real name after showing any success 
or heroism either in hunting or in war. In fact, many years could be waited for the child to earn 
his own name (Balta, 2013: 196). The same situation was seen among the Yakuts in very old 
times. Among the Yakuts, the name given to the child when he was a child was not considered 
a real name and in order for the person to have a real name, he was expected to draw a bow and 
shoot an arrow, in short, to show some success (İnan, 2020: 176) and the child would earn his 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

258 259

name as a result of a heroic act. Similarly, in the story of Shah Ismail, Shah Ismail was not called 
by his name because he did not achieve any success as a result of his own achievements and 
was characterised as ‘nameless bey’ by the children. In the following process, as a result of his 
historical achievements, he took off his individual shirt and assumed a social identity (Şayhan, 
2020: 37-38). Ultimately, the name carries the essence of the individual while integrating the 
person with the historical context of the society in which they were born and raised. 

Purpose of the study
The primary objective of this study is to compile and identify the naming traditions of Karaite 

Turks from oral and written sources. The scope of the study is limited to Lithuania/Trakai.

Method
To identify the naming traditions of Karaite Turks, we first utilized relevant historical 

data and dictionaries. Field research was then conducted using observation and interview 
techniques with two participants living in the Trakai region of Lithuania, a region densely 
populated by Karaite Turks. Data were collected from these participants through open-ended 
(unstructured) interviews. Data were analyzed using a descriptive analysis approach.

1. Names among Karaite Turks
The Karaites, who are ethnically Turkish, call themselves Karaites, Karay, Keray and 

they describe themselves as Karaites and attribute their origins not to the Israelites but to the 
Khazar Turks. Historical data also show that the Karaite Turks adopted their own religious 
understanding within Karaism and Judaism. They accept the Torah as holy book and reject 
the Mishnah and Talmud, by this direction they have a different understanding from the 
Rabbinic / Talmudist Jews (Firkovičius, 1994: 34; Дубинский, 2005: 41). In this respect, 
the Karaites continue their national traditions and customs in naming children, despite being 
under the influence of the Karaite sect and culture.

The most valuable information on the names and surnames of the Karaites are the 
metrical notebooks of the Tavrida and Odessa spiritual councils, kept in the State Archives of 
the Autonomous Republic of Crimea. Another important source of the anthroponymy of the 
Karaites is the gravestone inscriptions from the Balta Tiymez cemetery in the İosafat valley 
near Çufut-Kale, where the dead were sometimes brought for burial from far distance (SP 2). 
There are also lots of memorial gravestones for those whose bodies could not be buried in the 
main Karaite cemetery for various reasons (Чижова, 2003: 76). Such graves are called Yolcutaş 
or Dikmetaş. Yolcutaş or Dikmetaş are erected for those who made significant contributions to 
the Karaites (Altınkaynak, 2018: 64-65) or those who died abroad (Kalafat, 1998: 57). Many of 
these tombstones were read by the Karaite archaeologist A. S. Firkovich and published in his 
book Avne Zikaron. The inscriptions on these tombstones were also read, studied and analyzed 
by O. Babalikashvili, Yu. Kokizov, A. Polkanov, A. Spitsyn, V. Filonenko and D. Khvolson.

Studies on the name and surnames of the Karaite Turks have been carried out by Firkoviç, 
Lebedeva, Polkanov, Dubinskiy, Kruglevich, Hafuz, Abayev, Abramao, Aristov, Vaysenberg, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

258 259

Vostrov, Gordlevskiy, Guboglo, Darbeyeva, Canuakov, Dron, Kusimova, Nikolov, Potapov, 
Rudnih, Sadıkov, Suslova, Şayhulov, Şatınova, Samoylovich and Şapşal (Чижова, 2003: 76; 
Altınkaynak, 2006: 128). In addition, the Караимско-русско-польский словарь “Karaite 
Turkish-Russian-Polish Dictionary” published by Baskakov, Zajackowski and Şapşal in 
1974 can be included in the studies on name and surnames. This dictionary, deals with the 
vocabulary of Karaim Turkish, which is almost extinct, besides, also covers Karaim names. 
In addition to this work, Crimean Karaim names are also included in the Справочник личных 
имен народов РСФСР “Guide to Personal Names of the Peoples of the RSFSR” published 
in 1979 and the Русско-караимский словарь. Крымский диалект “Russian- Karaim 
Dictionary. (Crimean Dialect)” published in 1995.

The most comprehensive work on this subject is the book published by Anna Y. 
Polkanova, a Crimean Karaite, entitled Антропонимы крымских караимов “Anthroponyms 
of the Crimean Karaites”. This study was published in Crimea in 2012. This book consists of 
380 pages. With this work, Polkanova aimed to compile the anthroponyms of the Crimean 
Karaite Turks. During the editing of this book, she utilized the complete records of community 
certificates, passports, and documents of the Tavrida and Odessa Karaite Spiritual Councils 
to determine forgotten anthroponyms. She compiled about 1700 anthroponyms, including 
more than 1100 surnames and their variants. About 100 of them date back to the ancient 
Turkic ethnonyms of the Orkhon-Yenisey inscription period.

In this study, Polkanova found a close relationship between names, surnames, ethnonyms 
and toponyms, which are the reflection of the ancient national tradition and different layers of 
beliefs ranging from Paganism, Shamanism and Tengrism to Karaism. He divided names and 
surnames into two large groups according to their origin: Turkic, Arab-Persian, Biblical and 
Christian (Полканова, 2012: 9). This division was also made by S. Weisenbeg, A. Dubinskiy, 
Y. Kokizov, A. Samoylovich and A. I. Polkanov. Polkanova also drew attention to the many 
similarities and parallels between the anthroponyms and ethnonyms of Turkic peoples living 
in a vast geography from Altai to Crimea. 

In the study, for example, the name Gumus is given as follows: 
Gumush, Gumüsh ‘silver’ 
In the Karaite-Russian-Polish dictionary: gumush “silver”; synonyms: kimis k, kumish 
k, kumush k, kumush I.
It is mentioned as a proper name in Drevneturkskiy Slovar.  
This name lives among Azerbaijanis, Altais, Gagauz, Kazakhs, Kyrgyz, Karachay-
Balkars, Nogais, Turks, Turkmen, Crimean Tatars, Khakass, Kalmyks, etc. (Полкановa, 
2012: 118)

In the study, for example, the name Cigit is given as follows: 
Cigit ‘brave man, young man’
In Drevneturkskiy Slovar: cigit - young, young man.
Name: Cigit, used by Karachay-Balkars, Kyrgyz, Crimean Tatars;
Yigit, by Crimean Tatars; Jigit, by Kyrgyz; Cıgıt used by Gagauz, also seen as a surname 
(Полкановa, 2012: 119).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

260 261

In the study, for example, the name Bota, Boto, Botta is given as follows: 
Bota, Boto, Botta: ‘Baby camel’. As a name it is used as Bota among the Kazakhs 
and Kyrgyz, Botaş again among the Kazakhs and Kumyks, Botay, Botbay among the 
Kazakhs, Botta among the Karachay-Balkars. In Drevneturkskiy Slovar: Botu, baby 
camel; Botuk, baby camel taken from its mother. (Полкановa, 2012: 109)

Another important work is Крымские караимы. Научно-популярная монография “The 
Karaites of Crimea. Scientific-Popular Monograph” study published by Vladimir Polyakov 
in 2019.  After giving a brief explanation about the names of the Karaites on pages 40-44 
of this work, Polyakov gave the names of men and women in a family with the surname of 
Turşu1 from the Crimean Karaites on pages 42-43-44 (Поляков, 2019: 42-44). 

2. Male names in the Turşu family
Name Meaning

Aaron, Aaron Enlightened (Old Hebrew)
Abram Father of nations (Old Hebrew)
Abraham Father of nations (Old Hebrew)
Azaria Yahweh helped (Old Hebrew)
Ananias The Lord was merciful (Old Hebrew)
Babakay Proud father (Turkish)
Baruch, Beraha Blessed (Old Hebrew)
Benjamin, Benjamin My favorite son (literally the son of the right hand)
Gelel Praiseworthy (Old Hebrew)
David Beloved (Old Hebrew)
Daniel God judged me (Old Hebrew)
Ilija, Iliago, Iliagu, Ilya, Elyagu My God is Yahweh. The name of the prophet who 

ascended into heaven in a chariot of fire. He comes 
at every circumcision and at every Passover.

Joseph The Lord repaid (Old Hebrew)
Isaac He laughed (Old Hebrew)
Ichak Its etymology has not been determined.
Mevorah Its etymology has not been determined.
Moisey drawn from the water (Old Hebrew)
Moshe, Moshu drawn from the water (Old Hebrew)
Mark, Mordehay, Morthay the Babylonian god Marduk
Murat Desired (Arabic)
Nahamu, Nogamu, Nagamu (diğer adıyla Babakay). Comfort, consolation (Old Hebrew)
Netanya God’s gift (Old Hebrew)
Saduk True (Old Hebrew)
Samuil God heard (Old Hebrew)
Sima Heard (Old Hebrew)
Simha Joy (Old Hebrew)
Semyon Hearing God (Old Hebrew)
Solomon, Şolema Peaceful (Old Hebrew)
Şelomit Peaceful (Old Hebrew)
Şemarya  God has protected (Old Hebrew)
Ezra, İsra Help (Old Hebrew)
Eliezer Aid bearer (Old Hebrew)
Elia Sun (Greek)
Emmanuel God is with us
Ephraim, Ephraim Fertile (Old Hebrew).
Yusuf Turkish variant of the name Yusuf
Yufuda God’s gift (Old Hebrew)
Jacob Pursuing, cunning (Old Hebrew)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

260 261

3. Female names in the Turşu family
Name Meaning

Akbike Pure lady (Turkish)
Altın Gold (Turkish)
Anna, Hannah Mercy, grace (Old Hebrew)
Arzu Desired (Persian)
Baruha, Beruha, Beruha, Beruha, Vera. Blessed (Old Hebrew)
Bikeneş1 Lady Counsel (Old Hebrew)
Bice/Biçe2 Madam, princess (Old Hebrew)
Biyana3 Etymology not determined.
Bebüş, Bübüş, Bibus, Bubus, Bitsa. A small hostess (Old Hebrew)
Gülüş Small rose, rose (Turkish)
Gümüş Silver (Turkish)
Dina Narrowed (Old Hebrew)
Mamuk4 Etymology not determined.
Milka, Milka Queen (Old Hebrew)
Miryam Lady, bitter (Old Hebrew)
Nazlı Cool, coquettish (Persian)
Rahel, Rahil A sheep, a lamb (Old Hebrew)
Revveka, Rivka Harness (Old Hebrew)
Sarra A lady, a noble woman.
Sultan Sultan’s daughter (Turkish)
Toteş Sister (Turkish)
Firsin Etymology not determined.
Frusun Etymology not determined.
Havva Alive (Old Hebrew)
Hanış Little lady (Turkish)
Esther, Stira Star (Old Hebrew)
Esfir Star (Old Hebrew)

Among them, there are completely Turkish names: Akbike, Altın, Gülüş, Gümüş, Sultan, 
Toteş, Hanış. There is only one male name: Babakay. Iranian names: Arzu and Nazlı probably 
don’t have anything related with religion (Поляков, 2019: 44). They are the popular names 
of that period.

The origin of common names among the Karaites is as follows:
Bahsi/Bahsi: Probably ‘writer, educator, sage’. Because in the Ottoman palace, those 

who knew the Uyghur script were called ‘bakshi’6 
Babakay: It may mean ‘my father’ or ‘my grandfather’, ‘the respected elder of the 

family’, we can assume that it was formed with the +kAy diminutive suffix. For example, in 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

262 263

Kazan Tatar Turkish, this suffix is ​​added to proper names and relatives’ names and carries 
the expression ‘respect’: Gölkäy, Ilkäy, Saniâkäy, Sylukay (Lexicology of the Tatar language, 
2022: 54). 

Biçe: In Sevortyan’s dictionary, it is recorded as ‘lady’, ‘lady of the house’ in Turkish 
dialects of Turkey, Kumuk, Tatar, Bashkir, Chuvash dialects. While giving an etymological 
explanation, Sevortyan says: “it could be thought of as biy + ka (diminutive suffix). Clauson 
thought so, but Räsänen’s view may be more realistic, that is, +kA, +çA may not be diminutive 
suffixes but a suffix indicating woman. Doerfer and Zajaczkowski also hold this second vie” 
(Sevortyan, 1978: 134-135). 

Kargal-ata (Bürküt-ata): The word ‘Bürküt’ is common among Turkic-speaking peoples 
such as Turkmens, Kazakhs, Tuvans and Kyrgyz, for whom the golden eagle is a totem 
(Tolstov, 1935: 6). 

Tohtamış: The most famous historical figure bearing this name is Toktamish, Khan 
of the Golden Horde (14th century). (14. yüzyıl). Тохтамакъ (tohtamak), it is recorded in 
the dictionary with the meanings of stop [to stand, to stop movement; to consolidate to be 
present, to pause] (Zakhariy, 2007: 98). This name probably gained popularity among the 
Karaites due to their Turkish origin and cultural ties. Perhaps it symbolized the stopping of 
something unwanted (disease, misfortune, trouble); that is, the child named with this name 
could be perceived as the person who “stops” or “ends” negativity.

The study on this subject in Turkey is the article “Karaite Names and Surnames” published 
by Erdoğan Altınkaynak in 2006.  After giving information about the names working on 
the subject of Karaite names and surnames, Altınkaynak stated that the Turkish, Arabic and 
Persian names of the Crimean Karaites were frequently used in the Middle Ages. However, 
names taken from Christianity and the Bible are more common for men, while Old Testament 
and Slavic names are more common for women nowadays. Then, he listed the names and 
surnames of Karaites for men and women, but did not provide any information on the origins 
of the names and surnames.

In addition, religious names of Karaites take place in the legend of Beşik-Tav ‘Beşik-
Dağ’ in the book entitled Crimean Legends published by Anastasiia Zherdieva in the year 
2022: Musa, Yakov, İshak, Ovadya (son of İshak), İlyagu (grandson of İshak).  

4. Naming traditions among Karaite Turks
In folklore studies, naming is considered and examined under the title of “birth”, which 

is one of the transition periods in human life. Naming a child, which is a lower stage of birth, 
is the organization of some ceremonies to bless this new state of the child and to protect it 
from certain dangers and harmful effects believed to intensify during this time.

In Turkic tribes, care is taken to ensure that the name carries a symbolic essence that 
will shape and stamp the child’s character, personality, future, place and success in society 
(Örnek, 1977: 148). For example; most Kazakh names reflect various wishes: wealth 
(Taybagar, Ayranbay, Zhylkyaydar, Bayzhigit); intelligence, talent (Akylzhan, Danyshpan, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

262 263

Kuke, Onerbay, Kalambay); generosity, nobility (Myrzabay, Faiz, Zhomart, Ismet); 
happiness, success (Bakdaulet, Zhemiskul, Saltanat, Nurgul); beauty (Aigul, Nakysh, Gullei, 
Perizat, Meruert); that the descendant would be the support of parents, people (Nursultan, 
Omirserik, Askar, Esmurat); so that the descendant would be a respected person, leader 
(Bibol, Rais, Amirbek, Akimzhan, Malik); so that he would have a good character (Zhibek, 
Patsai, Makpal). Similarly, Uzbek Turks give their children names symbolizing wishes of 
strength and courage such as Temur and Ulugbek. For this reason, since the names given 
to the Karaites concern not only the individual but also the community in which he lives, 
a special naming ceremony is held (SP 1). The day when the child will be named, all close 
relatives, especially parents, especially prepare and wear stylish (SP 1). Because this naming 
ceremony is a mysterious power that represents a connection between the Karaite child’s 
destiny and his name.

In ancient times, the younger children of a family with many children were often given 
to childless relatives, who were recognized by the society as parents with all rights and 
obligations, specifically for the continuation of the Karaite lineage (SP 1). It was a common 
tradition for a mother to breastfeed unborn child together with her own. In the future, these 
families would treat relatives and non-breeds equally and raise their foster siblings together. 
The name was given by the gazzan at the celebrations after the birth of the child. Usually 
the name was agreed upon with the parents in advance. However, beginning from the end of 
XIX. century and the start of the XX. century, parents increasingly began to name children 
themselves, neglecting both national and religious traditions (Полканов, 1994 b: 28). In 
reality, this situation was due to the political difficulties of those times.

Among Karaites, both boys and girls are given names in a ceremony. These ceremonies 
are held on Saturday (i.e.; Shabbat “rest day”), two weeks after the birth of a girl. After the 
visit of the child’s father to the kenas, guests are invited to the celebration. For boys, naming 
is done on the eighth day, the day of circumcision. From the statement in Genesis 21/3-4 
of the Torah;  “And Sarah became pregnant and bore Abraham a son in his old age, at the 
appointed time which God had told him. And Abraham called the name of the son that was 
born to him, which Sarah bore to him, Isaac. And Abraham circumcised his son Isaac when 
he was eight days old, as God had commanded him.” 

It can be interpreted that Hz. Abraham circumcised his son Isaac after naming him 
(Koçak, 2001: 318). In Rabbani Jews, names are given to boys after they are circumcised, 
and to girls after they have completed their first month. Among the Karaites of Israelite 
origin, boys are named 33 days after birth and girls 66 days after birth (Arslantaş, 2011: 
404; Koçak, 2021: 318). Because the purity period of a woman who gives birth to a boy is 
considered shorter than that of a mother who gives birth to a girl (Gündüz, 2014: 87): 

Say to the Israelites, “If a woman conceives and gives birth to a male child, she shall be 
unclean for seven days, just like her menstrual period... She shall wait thirty-three days 
to purify herself from her bleeding.” (Leviticus 12:2-4) But if she gives birth to a female 
child, she shall be unclean for two weeks, just like her menstrual period, and she shall 
wait sixty-six days to purify herself from her bleeding (Levililer, 12: 5). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

264 265

In the old days, at the birth of a girl, there was no entertainment and drinks were not 
served as at the birth of a boy. Because a boy would carry the ancestor’s surname and ensure 
the continuation of the lineage. Only the guests who came were served national dishes (SP 
1). This tradition has changed since the beginning of the XX. century. It is seen that all 
the ceremonies were also performed for the girl child except the circumcision ceremony 
performed for the boy (SP 1; Koçak, 2021: 315). After the worship in the kenesa on 
Saturday, only the men sit at the table at home and wait for the Karaites’ religious leader, 
the hazan, to name the child before starting the feast. Women can only sit at the table after 
the men get up. Because; The Karaites are patriarchal like the Rabbani Jews. Since social 
life is generally shaped according to gender, women do not have much role in social life. 
Women are responsible for giving birth to children, protecting their families and ensuring the 
continuation of the lineage. Because of the Karaite belief, Karaite women had to abandon the 
social and political status that the old Turkish religion gave them. However, we can say that 
this situation has changed today (SP 2).

This ceremony lasts for about 2-3 hours. Girls can also attend the naming ceremony of 
the girl child. However, girls do not attend the naming ceremony of the boy (SP 2). The guests 
are served national dishes Ak-halva “white halva”, various meat dishes, çiğbörek (Kıbın (a 
type of pie made of mutton and onion) in the Lithuanian Karaites), Katlama, Umaç, Tutmaç, 
Hazar Katmağı, Kınış, Kaburtık, Tımbıl and various drinks, especially Krupnik. The guests 
also bring various gifts for the child (SP 1; SP 2).

The name of the child is usually given by the hazan, but the name of the child is decided 
by the mother and father before (Чижова, 2003: 75; SP 2). On the day the child is named, the 
name given by the hazan becomes official and the name is recorded by the hazan who acts 
as a notary (SP 2). 

Hazan prays the following prayer during the naming ceremony of a boy or girl:
Seniŋim ben beni kurtar ey düz iden fikrini göŋlümiŋ, ömre kadar kahrlanır mısın ve 

dünyaya kadar bana darılır mısın, düzü adımlarımı iziŋe ey Allahı kuvetimiŋ, pak kalb 
yarat baŋa ey Allah ve kavi ruh yeŋirt içimde (Dubinskiy, 1895: 3). “Oh, I am yours, who 
corrects the mind of my heart, save me, will you be upset and angry with me forever, oh 
God of my strength, guide my steps to your path, oh God, create a pure heart for me and 
grow a sound spirit within me”. 

Ady kibik ki biź atejbyz ušpu tuvmušcha, atalsyn ady anyn ulusumuzda: “We are also 
naming this newborn, let his name be called in our nation”

…………….uvlu (kyzy) abjly………………
“…………. Son (daughter) precious …………………….”

Tieńri saklejey any, Tieńri tirliktia tutchej any, Tieńri kipliagiej any! Bijańdirsiń atasyn 
tuvmachtan da kuvansyn anasy jemiši byla kursahynyn! “May God protect him, may God 
keep him alive, may God strengthen him! May he bring joy to his father with his birth, may 
his mother rejoice in the fruit of her crop!”

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

264 265

(Ėr ulanha): Bolhej karındaş jedigia da ata siegiźgia! “(To the son): Let there be 
seven brothers and eight fathers!”

(Kyzha): Boljey silli jedigia da ana siegiź ėr ulanlarha! “(To the daughter): Let there 
be a sister for seven and a mother for eight sons!”

Artxeylar biyançlär ortamızda, artxeylar yarlıhaşlar; artxeylar yaxşı xabarlar, 
artxeylar törâvçülär. Tiri bolhey bu tuvmuş uşpu atasına da anasına. Da nėçik ki yetiştik 
ad atalmahına; aley yetişkėybiz biyançinä da toyuna. Aley artxey da aley yayılhey. “Let 
joy and compassion increase among us, let the number of parents increase by giving good 
news. Let this baby give life to his parents. Just as we have reached the naming, so let us 
reach the joy and the wedding. Let such (events) increase and spread.” 

Şükür beriyiz Tėnrisinä ol köklärnin; ki dunyaha deyin şevahatı Anın. Tėnri kiplik 
ulusuna bėrgėy; Tėnri alhışlahey ulusun bazlıx bıla. “Give thanks to that God of heaven 
for his eternal intercession. May God grant his nation abundance and blessing; may God 
bless his nation with peace.” 

Maxtavludur Tėnri dunyaha deyin; kerti da tügäl. “There is no doubt that God is to 
be praised forever.”

Barıyızha Bazlıx! “Peace be upon you all!” (Firkovicius, 1998: 193; Koçak, 2021: 
318-319).

After the Crimean Karaite hazan gives the child a name and finishes the prayer, he 
turns to the family and guests and says kutlu bolsun “blessed be the one”, while the 
Lithuanian Karaite hazan says alxışlı bolhey “blessed be the one” (SP1; SP 2). Then the 
guests give the child various gifts and leave money for the family to be distributed to the 
poor (SP 2). 

In Anatolia, to name a newborn baby, either an imam or a cleric is invited to the 
house. The cleric prays for the child to be moral, useful and proper for his family and 
society. Then he turns the child towards the qibla, recites the ezan in his right ear and 
prays. He also calls the iqama in the child’s left ear. Then the child’s name is given and 
the child is called three times. Thus, the process of naming the child is completed. As can 
be seen, this naming process performed through prayers by the hazan or a person selected 
by the father among the the Muslim Turkic people gives the name a religious character 
(Örnek, 1977: 149). The fact that this process is carried out by the hazan among the 
Karaites indicates the sanctity of the name.

As mentioned above, Karaite names can be divided into several groups according to 
their origin: Turkish, Arab-Persian, old biblical, Christian, i.e. Greek and Slavic. With the 
migration of some Karaites from Crimea to other cities of Russia, Christian names began 
to appear. Official church did not forbid giving children Christian names, but recommended 
the parents directing to biblical and Turkish names (Чижова, 2003: 76). Currently, modern 
European names are more frequently used in Karaites (SP1; SP 2). For example; Adam, 
Aleksey, Aleksandra, Anastasia, Anna, Arturas, Daniel, Ela, Emilia, Irina, Karina, Liudmila, 
Mariola, Nadiya, Nina, Olga, Sergey, Tatiana, Virginija, Viktorija, Yuriy etc. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

266 267

The basis of the Karaite belief is based on the belief in the one God called the Old 
Testament which is the only holy book, and the old Turk Tengri. This belief differs from 
Rabbinic Judaism in that they believe in only the written Torah and do not believe in works 
based on interpretation created in later periods. In this context, the Karaites adopted the 
names of the characters in the Old Testament in the Bible, as well as the religion, and gave 
these names to their girls and boys: Esther, Ezra, Kamila, Milka, Miryam, Musa, Sam, Sara, 
Sima, Tamar etc. (SP 1; SP 2) 

The Karaites also preserved their pure Turkish names. For boys, they gave these names: 
Altın, Appak, Arslan, Atçapaar, Aytola, Baba, Babay, Babacan, Babakay, Babaşah, Bahşı, 
Balıkay, Çaban, Gürek, Karaman, Kefeli, Oğul, Oynak, Paşa, Parlak, Parlamak, Sarı, 
Tohtamış, Tohtar, Tohtemir, Ulu-ata/Olu-ata “büyük baba”, Yalpacık; for girls: Acıkey/
Hacıkey, Açkey, Akbike, Altın, Altınkız, Arslan, Arzu, Aytolı ‘full moon’ Balhatun, Biçe, Bikeç 
“noble woman”, Bikelek, Biyan, Biyana ‘lady, mother’, Emçi, Gülüş, Gümüş, Hanıke, Hanış, 
‘a khan’s wife’, Hatın, Hatun, Kızçık, Kumuş, Otu, Pambuk, Sarı, Severgelin ‘beloved’, 
Sonuk, Sultan, Tansık, Tohtar, Totay ‘aunt’, Toteş etc. (SP 1; SP 2) 

After the adoption of the Old Testament religion instead of the old Turkish religion, 
the heads of families did not care much about giving their daughters the same names as 
in the Bible, they started giving their sons the names of the patriarchs and prophets in the 
Holy Bible. An example of this can be seen in an inscription found in the margins of the 
Sudak Synaxarion in 718, which mentions the “daughter of Aaron of the Khazars”. The 
Khazar, who accepted the new faith, accepted the biblical name, but gave his daughter an old 
pagan name. Another footnote mentioning a Khazar nobleman mentions “Rabbi Noa/Noah, 
son of Bukin, son of Bukin”. According to the Crimean Karai A. Polkanov, the old names 
stubbornly persisted for a very long time among men and were replaced very slowly first by 
Biblical names and then by Christian names (Полканов, 1994a: 51). At that time, the Turkish 
names of women have survived today among Crimean and Lithuanian Karaites, however in 
modern times they have begun to be replaced by Christian names.  

Although the clergymen among the Karaite Turks strictly adhered to religious norms 
and preferred biblical names, the old Turkish folk tradition was also preserved. For 
example; according to the old Turkish belief, parents would give the baby a national name 
or a nickname due to the belief that the evil spirit (al/albastı/alkarısı/alanası/alkızı) would 
possess the child who remained nameless. The child’s official name was given later. The 
national name was used in daily life, and the religious name was used officially. Sometimes 
both names were recorded in documents by the hazan. For example; Yakov Babakay, Esfir, 
Kumuş (Полканов, 1994b: 27; Suleymanov, 2012: 113). The existence of a national and 
religious name is a phenomenon seen in other Turkish tribes. For example; while religious 
Muslim names accompany the old folk names among the Turks of Turkey, there are Orthodox 
Christian names among the Altays, Gagavuzs and Kreşin Tatars (Полканов, 1994b: 27). The 
tradition of giving double names is also widespread among Russians. The name given to the 
child at baptism is usually included in official documents and is known only by the parents.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

266 267

In January 1906, the Spiritual Council of Tavriya and Odessa officially allowed parents 
to name their children at their own discretion. But even before this decision, the Karaites 
living among the Russian population changed their names to Russian and Christian. Thus, 
Altın became ‘Anna or Alla’; Beruka became ‘Vera’; Gulesh, Guluf became ‘Galina, Olga’; 
Yelişeva became ‘Yelena, Yelizaveta’, Maşuk became ‘Mariya’, Nazlı became ‘Nadejda’, 
Sımıt became ‘Sima’, Fırsın became ‘Yefrosinya, Kseniya’, Hacikey became ‘Alla, Asya’, 
etc. Male names were also converted: Abraham ‘Isaiya’, Isak, Nisan ‘Aleksandr’, Ananiy 
‘Aleksey’, Ovadia ‘Vadim’, Baruh ‘Boris’, Venyamin (Veniyamin) ‘Viktor’, Zara ‘Zahariy’, 
Seraya ‘Sergey’, Simha ‘Semyon’, Saduk ‘Savely’, Cefanya, Çefanya ‘Stepan’, etc. (Чижова, 
2003: 78). Today, especially in Crimea, Karaite names have been changed as Russian and 
Christian names (SP 1).

Among the Karaites, for example, almost any word that describes a child’s character 
traits can become a noun: Şunuk ‘cheerful’, Burçe ‘fidgety’, Oynak ‘playful, playful’, 
Ganukey ‘determined’; physical qualities: Alyanak ‘red-cheeked’, Karaman ‘strong man, 
hero’, Aybeta ‘moon-faced’; a condition related to the birth of a child: Arzu ‘desired’, Tansık 
‘rare’. Boys and girls can be given the same names (Чижова, 2003: 78). However, giving a 
boy’s name to a girl expresses the parents’ desire to have a boy (SP 1).  

If children in the family had previously been very ill or died, protective names were given 
to newborns. The reason for this was “the fear of not being able to continue the generation” 
(Karakaya, 2019, p. 36). For example; Sonuk ‘Sönuk’ or Kargal -ata (Bürküt -ata) which 
means symbolizing rebirth, eternal life, immortality, sunrise. Sometimes mothers and fathers 
did not want children except for one or two. In that case, if the child was a boy, the name 
Toktamış/Tohtamış was preferred, and if the child was a girl, the name Toktar / Tohtar ‘durur, 
kalır’ was preferred (Полканов, 1994 b: 27; Altınkaynak, 2006: 130). In addition, if the 
child was seriously ill and the possibility of recovery was low, one of the close relatives or 
neighbours would buy the child from his family for a symbolic fee and give the child a new 
name. The child’s family thought that they had deceived the evil spirits with this practice 
and believed that the child could only survive in this way. If the child later recovered, he 
would return to his family with the new name given to him. The people who bought him in 
this difficult situation and helped him recover were considered his second mother and father. 
These people had a right over the child based on respect (Suleymanov, 2012: 114). This ritual 
is seen in the entire Turkish world (Kyrgyz, Tatar, Kazakh, Bashkir, Karapapak, Kalmyk, 
Nogay, etc.) especially in Anatolia. In Anatolia, “children who have no living siblings and 
were born before are left on the street immediately after birth or, most of the time, in front of 
a mosque because it is more reliable. Someone who sees the child takes him from there and 
takes him to his own home. Then the real parents of the child come and supposedly buy the 
child from the person who took him to his home. Children who are subject to such a ritual are 
called ‘Satılmış’ if they are boys and ‘Satı’ if they are girls” (Düzgün and Yeşildal, 2023: 24). 
As mentioned above, this naming is a kind of talisman that the mother and father use against 
evil spirits because they are afraid that the child will be killed. It carries a kind of aim and 
wish of “I want my child to have a bad name but to live a long and healthy life.”

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

268

Crimean Karaites would sew blue beads on the child’s clothes to protect him from the 
evil eye (Suleymanov, 2012: 114). This tradition also exists among Karaites. After the child is 
named, they sew blue beads on the child’s clothes (SP 1; SP 2). The reason why this protective 
bead is blue is related to the fact that while brown and hazel-eyed people are common among 
the Turks, blue-eyed people are very rare and that blue eyes have an extraordinary power. 
Due to this belief, the Turks felt the need to hide their children especially from blue-eyed 
people (İnan, 1963: 3138). For these reasons, today, avoiding people with blue eyes and 
attaching a blue bead to the left shoulder of a child or the person to be avoided, so that they 
can see it, in order to neutralize their evil gaze, continues to be widespread as it was in the 
past (SP 1).

Due to frequent child deaths and diseases in the family, the child is given a protective and 
derogatory name in order not to attract the attention of dangerous spiritual beings and disease 
spirits. For example; Tizek ‘dung’, Çekeley ‘spit’, Sonuk ‘dull’, Shomalak ‘fat’, Yalpacik 
‘flat’ etc. (SP 1) This situation is also seen among the Shor Turks. In families where children 
die frequently, the Shors give the child a bad name or call him the name of an animal or 
bird so that the malicious spirit “Ayna” will be disgusted and leave him.  Most often, they 
call the child by the name of a very old man, hoping that the child will live to the same age 
(Дыренкова, 1963: 246). The Oyrots, who live according to the 12-year animal calendar, 
gave the most implausible, even obscene names to children born in the year of the Pig, the 
last year of the cycle. The reason was the belief that the child would be carried away by these 
evil spirits (Поляков, 2019: 40). For this reason, bad names were given to protect the child 
from evil spirits.  

The Karaites also bury children who die of an illness within three days of birth or shortly 
thereafter, but who have not yet been given a name, by giving them a name (SP 1; SP 2). 
Because this naming situation indicates the individual and social personality of the child. 

Among Karaite Turks, parents also try to give their child a beautiful name that predicts 
health, happiness and well-being (SP 2). For example; Altın ‘gold’, Akbeyka ‘white lady’, 
Aybeta ‘moon-faced’, Akbike ‘white woman’, Babay ‘father’, Bekeneş/Bikeneş ‘noble 
woman’, Bikeç ‘a noble woman’, Biana ‘lady’, Biçe ‘princess’, Bright ‘shine, bright, 
sparkling’, Sand​ ‘silver’, Lamçeri ‘shining’ etc. Women’s names mostly refer to jewellery 
names: Goher ‘elmas’, Elmaz ‘diamond’, Playful ‘thimble and men’ (Чижова, 2003: 78; 
SP 2).

When using ancient biblical names, a child may be named after a deceased relative; it 
is believed that this relative’s spirit will protect the lineage bearing the name. In Turkish 
culture, this is called the “cult of ancestors” (Yıldız Altın, 2018: 104-117). However, this 
tradition is not very widespread. Among Karaites, names of Turkish origin predominate 
among female names, but these have recently been replaced by names of Christian (but 
not ancient biblical) and European origins (SP 2). Male names of Turkish origin are less 
common (SP 1).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

269

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş

Research by A. Dubinskiy, A. Samoilovich, N. Shatinova shows that in the Middle 
Ages, Turkish and Arab-Persian male names were used among the Crimean Karaites, while 
becoming closer to the present day, they increasingly gave more place to the Bible. It was 
decided in 1906 to bear exclusively Christian names among the Karaites (Полканов 1994a: 
49). According to S. Weissenberg, currently the Christian form prevails among male names. 
The main reason for this is the special permission of the Department of Foreign Religions 
for the Karaites to bear Christian names since 1906. (access date: http://karai.crimea.ru 
/382-imena-i- familii-karaimov- kryma-kak-pokazateli.html (26.06.2024; 14:49). 

Turkish names were used for women from ancient times until the middle of the 20th 
century. However, in modern times these names have been replaced by Christian names, and 
names mentioned in the Bible are only occasionally encountered.

The reasons for the greater use of Turkish names among Karaite women are explained in 
the studies of В. А. Вишневский, Поляков and Altınkaynak as follows:

a) With the conversion to the Karaite sect, Karaite men gained more authority. Karaite 
women, on the other hand, became second-class citizens of society. A Karaite father feels 
proud if he had a boy, but would not feel the same proud if he had a girl. For this reason, he 
does not stay at home when naming his daughter. He gives the baby girl the name hazan in 
the kenesa.  The name given was not so important. Therefore, a Karaite girl had a secondary, 
even enslaved, position compared to a boy.

b) The Karaite sect was not very influential in social life, traditions and customs. Owing 
to social isolation and loneliness, Karaite women were the protectors of folk traditions, 
customs, legends and oral folk art.

V. Filonenko notes that among Karaite women, the rules of public morality expressed 
in folklore are even more important than the requirements of the Karaite sect. Adherence to 
established ways of life, traditions and customs developed over centuries, a closed lifestyle 
forced women to stubbornly adhere to old national names that existed long before the Karaites 
became acquainted with modern life.

c) The fact that the Karaite woman’s environment is very conservative compared to 
men’s and in this context, the Karaite woman develops a dependent personality towards the 
head of the family, obeys blindly and serves only her own interests unconditionally is also 
effective.

The Karaite women’s attachment to their tribal names found all possible support among 
men. The Karaite woman had a secondary position in the religious area, so that she was not 
even allowed to enter the kenasa until she got married and was kept in the kenasa in a special 
part with a separate entrance.

ç) Most of the names in the Old Testament were male and female names were very 
few. Men could easily choose the names of the prophets in the holy book for themselves 
(Полканов, 1994a: 50; Altınkaynak, 2006: 130-131). For example; Abel ‘Habil, the son 
of Hz. Adam’, Abram/Avraham, Avram ‘Ibrahim’, Adam, ‘Adam’, Afrayim ‘The name of 
Hz. Joseph’s second son Ephraim’, Azariah, Eliyu, Esau ‘Son of Prophet Isaac’, Gabriel 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

270 271

‘Gabriel’ (meaning “God is my strength”), Cain ‘Cain, son of Prophet Adam’, Levi ‘son of 
Prophet Jacob’, Misha, Mosheh ‘Prophet Moses’, Nun ‘father of Joshua’, Raphael (It means 
“God heals”). Raphael is the angel of healing who visited Abraham after his circumcision.) 
Samuel, Simon, Shlomo ‘Solomon’, Terah ‘Father of Prophet Ibrahim’, Yishak ‘Isaac’, 
Yismael ‘Prophet Ismail’, Yosef, (Yosef appears in the Bible as one of the 12 sons of Prophet 
Jacob who were sold as slaves and later served as prime minister to the Pharaoh in Egypt.), 
Yuhuda ‘Judah’ (Koçak, 2021: 48-49) etc.

National and religious traditions transformed these names in some way and they 
became used among the Turkish tribes as follows: Musa, Moshe- Moshaka, Moshu, Musa, 
Musaba, Musabii; Ibrahim-Avram, Ibrahim, Ibrahim, Abraş, Ibrahim, Ibrahim, Ibrahim, 
İbraim, İbray; David-Davud, Daut. All of these names are of religious origin and are found 
among the Bashkirs, Gagauz, Karaites (Crimean, Lithuanian-Polish Karaites), Karachay-
Balkars, Kumyks, Nogays, Tatars. Some of these names are also known among the Kazakhs 
(Musabai), Kyrgyz (Ibrahim, Musa), Crimean Tatars (Ibraim), Yakuts (Davut, Musa), Urums 
(Ibrahim, Moshu) (access date: http://karai.crimea.ru/284-vetkhozavetnye-i-dvojjnye-imena-
tjurkskikh-narodov.html (18.08. 2024: 16:26)).

5. Giving/taking double and triple names in Karaites
Crimean and Lithuanian Karaites can give their children double names. According to 

the Karaite tradition from ancient times to the present day, if a newborn child is given a 
second name, then the first name is believed to protect the child from the evil eye, diseases 
and especially evil beings (SP 1; SP 2). As mentioned above, the first name is usually taken 
from religion, the Bible. The second is completely national Karaite (SP 2). The meaning of 
giving two names is due to the direct relationship of naming to the concept of magic. Örnek 
explained this issue as follows: 

Since a name constitutes a part of a person, the white or black magic performed on a 
name will also affect the owner of that name, according to the principle of sympathetic 
magic, ‘what happens to the part also happens to the whole’. Therefore, the name also 
plays an important role in witchcraft (Örnek, 1977: 148).

The following examples of male and female double names can be given in Karaites6:
Men:
1) İlya-Paşa
2) İskender-Agabey
3) Nagamu-Babakay
4) Valentin-Bek
There are names where both the first and middle names are taken from the Bible:
1) Bünyamin (Benjamin)-Mikail
2) Sima-İshak (İçhak)
3) Sima-Mihayıl
4) Sima-Moşey

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

270 271

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş

5) Yusuf-Süleyman-Solomon (Shelomo)
In women, in both cases, there are Karaite names next to the biblical name “Anna”:
1) Anna-Acıkey/Hacıkey/Adzhikey 
2) Anna-Akbike
3) Anna-Altın 
4) Anna-Altınkız 
5) Anna-Arzu 
6) Anna-Balhatın 
7) Anna-Bayhatın 
8) Anna-Çiçek
9) Anna-Hatun
10) Anna-Toteke
For example; Akbike means “white woman”, Acıkey/Hacıkey/Adzhikey means 

“(woman) who makes/goes to pilgrimage” (SP 1). When the double names of Karaite women 
are compared with the names of men, the national names are more numerous. So that in the 
ancient Karai cemetery Balta-Tiymez near Çuft-Kale, Karai archaeologist AS Firkoviç found 
a tombstone on which two names of a woman were written: Sara-Hatun. Here, the former 
name is taken from the Bible, and the latter is a national name translated as “woman”. The 
name Hatun is not used much by the Karaites now. It is understood from the tombstones that 
in the first century AD Turkish names continued to exist among the Karaites.

Currently, among the Karaites, double names are preserved mainly among women:
1) Anna-Akbike
2) Anna-Aytolu 
3) Diana-Altın
4) Diana- Aytolı 
5) Diana- Bikeç
6) Diana-Sarı
7) Diana-Toteş
8) Nina-Altın
9) Nina-Kızçık
10) Raisa-Davleta
In this condition, the first name is widely used in the countries where the Karaites live. In 

Ukraine (including Crimea), Russia, Lithuania, Poland. Second names are national: Dovleta 
“strong” (dövlet “power”), Altın “gold”.

1) Sophilena
2) Emilia-Sofya
Sophilena combines two names, Sofia and Elena, which are also common in the countries 

mentioned above. The same can be said for the name Emilia-Sofia.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

272 273

There are also double names for men. They are not as common as for women:
1) Adam-Karaman 
2) Simon-Arslan
3) Yakov-Babakay
Among the Karaites, every name existed parallel to a double surname. For example; for 

men: Benyamin, Mikhail, Nagamu, Babakay, İlya, Paşa, Sima, İshak, Yusuf, Süleyman; for 
women: Anna, Akbike, Altın, Diana, Davleta, Adzhikey, Raisa, Sara, Sofya, Emilia.

Crimean Karaites began to neglect their own religious and national customs from 
the beginning of the 20th century. In addition, in compliance with the assimilation policy 
implemented by Russia against them, each family began to give their children Russian names 
and surnames (Suleymanov, 2012: 115). However, national names continue to be given 
among the Lithuanian Karaites.

Conclusion
Although the Karaites remain under the influence of the Karaite sect and culture, they 

continue their national traditions and customs in naming children. Their adoption of a 
different belief has not destroyed their common customs, traditions and customs that they 
brought from their roots, on the contrary, it has gained a new dimension with the knowledge 
they have acquired from the Karaite faith.

Since it is believed that the name given to the child will directly affect his/her character, 
place in society, family and future, naming is not considered an ordinary event among 
Karaites, as in all Turkish tribes. In this context, the child is identified by being given a name 
in the context of the values of the Karaite society, accompanied by a series of rituals. The 
Karaites’ tendencies, religious beliefs, worldviews, social and political structures, traditions 
and customs serve as inseparable indicators in this identification process. In short, the names 
of the Karaites bear witness to their ethnic origins in every way.

Today, among Karaites, the Christian form is predominant among boys’ names due to 
the special permission given by the Department of Foreign Religions for Karaites to bear 
Christian names since 1906. In girls’ names, Old Testament, Slavic and, to a lesser extent, 
Turkish names are used. The reasons for the adoption of Christian names among the Karaites 
in 1906 should be evaluated in relation to religious and social pressures. In addition, among 
Karaite Turks, social and family expectations, social and cultural changes, European influence 
and the modernization process, social status and prestige, etc. are effective in giving a child 
a name.

It is seen that the reasons for changing names among Karaite Turks are protection from 
negative energies and spiritual beliefs.

The prevalence of double names among the Karaites is an interesting feature of their 
onomastics and has several reasons that reflect both their religious affiliation and cultural 
contacts.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

272 273

The main reasons for the appearance of second names among the Karaites:
a) The combination of a biblical (religious) and a Turkic (national/everyday) name: This 

is one of the key reasons.
Biblical name: Karaites profess Karaism, a religion that recognizes only the Old 

Testament (Tanakh) and rejects the Talmud. Therefore, biblical names were very important 
to them. These names had deep religious and cultural significance.

Turkic name: At the same time, the Karaites are a Turkic-speaking people, and names 
of Turkic origin were widely used in their everyday life. These names could be associated 
with character traits, appearance, events at birth, or were simply traditional for a given area 
or family.

Everyday practice: Despite religious prescriptions, Turkic names were part of everyday 
life and culture. They could be used in everyday life, in communication with others, while a 
biblical name could be “official” or “religious”.

Adaptation to the environment: In regions where Karaites lived among other peoples 
(for example, Russians, Tatars), Turkic names could be more understandable and familiar to 
neighbors, or even similar-sounding names from other languages ​​could appear

b) Protective function (in case of illness): A child could be given a second name in case 
of a serious illness. This was a kind of ritual action, a belief that a new name could “deceive” 
evil forces or illness, “stop” it (as in the case of the name Tokhtamysh) or give the child a 
new, happier fate. Such a name could “take root” over time and become the main or second 
everyday name.

c) Social and clan distinction: A second name, or even a double surname, could indicate 
belonging to a certain clan, profession, or place of origin. For example, the Karaites had 
double surnames, where one part could indicate a spiritual rank. It can be assumed that 
this helped to more accurately identify a person within the community and beyond. Thus, 
the double names of the Karaites were the result of a complex interweaving of religious 
traditions, Turkic cultural identity, everyday practices, and even beliefs related to protection 
and well-being.

Endnotes
1	 Here it is highly probable that the surname “Turşu” is either a nickname or is related to professional activities 

such as the pickle trade (Поляков, 2019: 46).
2	 It is said to be Hebrew, but it is highly probable that it is Turkish. Polkanov gave the word in his work as “noble 

woman” in Turkish. (Полканов, 1994a: 50).  
3	 It is said to be Hebrew, but it is most likely Turkish. Kokizov and Polkanova recorded this name in Turkish in 

their studies (Кокизов, 1910: 36; Полканова, 2012: 298).
4	 The same name is also found among the Crimean Tatars. Anna Polkanova recorded it as a Turkish name with 

the meanings “mother of the lord, joy” (Полканова, 2012: 297).
5	 This name comes from the word pamuk “cotton” (Полканова, 2012: 298).

6	 These informations,  were taken from I. A. Shaytan’s work  О двойных фамилиях и именах у караимов “On 
Double Ancestry and Names Among the Karaites” (karaims.com) (access on: 08/5/2024; 10:01).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

274 275

Research and publication ethics statement: This article constitutes an original research paper based 
on original data. It has neither been published previously nor submitted for publication elsewhere. The 
author has adhered to ethical principles and guidelines throughout the research process
Contribution levels of authors: The level of contribution of both authors is equal.
Ethics committee approval: Ethical committee approval is not required for this study. 
Financial support: No financial support was obtained for this research. 
Conflict of interest: There is no potential conflict of interest in the study.
Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal verilere dayalı özgün bir araştırma makalesidir. 
Daha önce hiç yayınlanmamış veya başka bir yerde yayınlanmak üzere gönderilmemiştir. Yazar, 
araştırma süreci boyunca etik ilkelere ve yönergelere uymuştur.
Yazarların katkı düzeyleri: Her iki yazarın da katkı düzeyi eşittir.
Etik komite onayı: Bu çalışma için etik komite onayı gerekli değildir.
Finansal destek: Bu araştırma için mali destek alınmamıştır.

Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel bir çıkar çatışması yoktur.

Source persons
SP 1: Szymon Juchniewicz, 85, university graduate, retired, date and place of interview: 

May 15th, 2013- July 12th, 2013 Lithuania/ Trakai
SP 2: Dr. Markus Lavrinovicius, 80, university graduate, technical sciences, hazan 

(became the spiritual leader of the Lithuanian Karaites on July 10th, 2010), date and place of 
interview: May 15th, 2011 Lithuania/ Trakai

References
Altınkaynak, E. (2006). Karay ad ve soyadları. Karadeniz Araştırmaları, 9(9), 127-138. 
Altınkaynak, E. (2006). Kırım Karayları hakkında kullanılan bazı kavram ve anlam yanlışlıkları 

üzerine. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, (37), 60-67.  
Arslantaş, N. (2011). İslam toplumunda Yahudiler. İz Yayıncılık.
Balta, N. (2013). Gaziantep’te çocuklara ad verme geleneği. folklor/edebiyat, 19(76), 195- 206. 
Çijova, L. V. (2003). Karaimı. Obrâdı jiznennogo tsikla (Karaim. Life cycle celebrations).  Türkskiye 

narodı Krıma (The Turkic people of Crimea). S. Ya. Kozlov and L. V. Çijova, (Ed.), 65- 86.
Dubinskiy, S. H. (1895). Çakun Lahaş (Prayer Book). Tipografiya Vdovı i Bratyev Romm.
Dubinski, A. 2005. Osnovy karaimskoi religii. V knige: Krymskie Karaimy, proiskhozhdenie, 

etnokul’tura, istoriia (Fundamentals of the Karaite religion. In: Crimean Karaites, origin, 
ethnoculture, history). Dolya, pp. 38-56.

Düzgün, F. ve Yeşildal, Ü. Y. (2023). Türk ve Slav halk inançları bağlamında bir ritüel olarak ‘çocuğu 
satma’ geleneği. folklor/edebiyat, 29(113), 15-30. 

Firkovicius, M. (1993). Karaj koltchalary (Prayer Book). Karaimų maldos, parengimas pabaigos 
žodis. Lietuvos rašytojų sąjungos leidykla.

Firkoviçius, M. (1994). Karaims in Lithuania. Baltic News, 34-35. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

274 275

Firkovicius, M. (1998). Karaj dinliliarnin jalbarmach yergialiari 1 bitik (Prayer Book)  Ochumach 
Üciun kieniesada. Baltos Lankos.

Gündüz, A. (2014). Eski ve Yeni Ahid’in kadın anlayışına mukabil Kur’ân’ın medeniyeti.  Harran 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19 (32), Temmuz-Aralık, 78-103. 

İnan, A. (1963). Nazarlıklar. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi, 15/8 (169), 31-38.  
Kalafat, Y. (1998). Giraylar’dan Cemiloğlu’larına günümüz Kırım’ı ve Kırım Tatar Türkleri  halk 

inançları. Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, (116), 25-60.
Karakaya, T. (2019). Anadolu sahası Türk halk hikâyelerinde korku [Yayınlanmamış yüksek  lisans 

tezi] Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Koçak, M. (2021). Karay Türklerinde ‘çocuk’ ile ilgili ritüeller. International Journal of  Turkic 

Dialects, 5(2), 313-324. Erişim adresi: https: // dergipark.org.tr/tr/pub/ turklad/issue /66318/989415 
(Access on: 25.07.2024; 13: 43)

Koçak, M. (2021). Karay Türkçesi ağızları tematik söz varlığı (Haliç-Lutsk, Kırım, Trakay) Atatürk 
Üniversitesi Yayınları.

Kokizov Yu. D. (1910). Sorok çetıre nadgrobnıh pamâtnika s karaimskogo kladbişça Çufut-Kale 
(Forty-four tombstones from the Karaite cemetery of Chufut-Kale) Petersburg Printing House.

Kutsal Kitap. (http://www.kutsal-kitap.net/bible/tr/index.php?id=6&mc=1&sc=4) (Access on:  
11.06.2025; 09: 30).

Lexicology of the Tatar language (2022). In three volumes / I, M. Z. Zakiev, A.K. Bulatova, K. M. 
Minnullin, O. R. Khisamov, (Eds.), G. R. Galiullina, (S.Ed.), IYALI.  

Örnek, S. V. (1977). Türk halkbilimi. İş Bankası Kültür. 
Polkanov, A. I. (1994a). Krimskiye Karaimi (Crimean Karaites) [no publisher]. 
Polkanov, Yu. A. (1994b). Obryadı i obiçai krimskih Karaimov-Türkov: Jenitba, rojdeniye rebenka, 

pohoroni (Rites and customs of the Crimean Karaites-Turks: Marriage, childbirth, funerals) [no 
publisher].

Polkanov, A. İ. (1995). Krımskie Karaimı (Karai-korennoy maloçisleennıy Tyurkskiy narod Krıma). 
(Crimean Karaites (Karaites-an indigenous Turkic minority in Crimea) Pariy.

Polkanova, A. Yu. (2012). Antroponimı krımskih karaimov (Anthroponyms of the Crimean Karaites) 
Krymuchpedgiz.

Polyakov, V. (2019). Krimskiye Karaimi. Nauçno-populyarnaya monografiya (Crimean 
Karaites. A popular science monograph). Russko-Karaimskiy slovar (Russian-Karaite Dictionary). 

Krimskiy dialekt (Crimean dialect). (1995). Sostavitel Hafuz M. E. Rossiyskaya akademiya nauk. 
Obschestvo vostokovedov.

Sakaoğlu, S. (2001). Türk ad bilimi I, TDK.
Sevortyan E. V. (1978). Etymological dictionary of Turkic languages: Common Turkic and interturkic 

stems starting with letter ‘B’/AN SSSR. Institute of Linguistics, Nauka.
Şayhan, F. (2020). Mitolojinin güncel yüzü Şah İsmail hikâyesi. Kesit. Spravochnik licnih imen narodov 

RSFSR (Directory of personal names of the peoples of the 
RSFSR) (1979). Pod red. A. V. Superansköy. A. Superanskaya (Ed.), 2-ye izd., pererab. i dop. Russkiy 

yazık.
Suleymanov, S. (2012). Kırım Karayları [Doktora tezi] T.C. Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Felsefe ve Din Anabilim Dalı Dinler Tarihi Bilim Dalı.
Tolstov, S. (1935). Perejitki totemizma i dualnoy organizatsii u turkmen (Remnants of totemism and dual 

organization among the Turkmens) Problemı istorii dokapitalistiçeskih obshestv, № 9-10, 5-41.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

276 277

Yıldız Altın, K. (2018). Türk kültüründe atalar kültü [Doktora tezi] Hacettepe Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Türk Halkbilimi Anabilim Dalı Türk Halkbilimi Bilim Dalı. 

Zakhariy, S. (2007). Karaimsko-Russkiy i Russko-Karaimskiy slovar razgovrnogo yazyka-(Karaite-
Russian and Russian-Karaite dictionary of the spoken language-) GP Tavriya-Dolya.

Zherdieva, A. (2022). Kırım efsaneleri. Sonçağ Kültür.

Internet References
Shaytan I. A., O dvoynıh familiyah i imenah u karaimov (karaims.com) (Access on: 5.08.2024; 10: 01).
http://karai. crimea.ru/382- imena-i-familii-karaimov- kryma-kak-pokazateli.html (Access on: 

26.06.2024; 14: 49).
http://karai.crimea.ru/284- vetkhozavetnye-i- dvojjnye- imena- tjurkskikh- narodov.html (Access on: 

18.08. 2024; 16: 26).
https://islamansiklopedisi.org.tr/bahsi-baksi (Access on: 20.06.2025; 15: 15).

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Emine Atmaca- Reshıde Gözdaş



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

276 277

folklor/edebiyat - folklore&literature,  2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.2695

Araştırma makalesi/Research article

Dede Korkut Hikâyeleri’nin İngilizce & İspanyolca 
Çevirilerinde Türk Kültürünün Yansıması 

Reflection of Turkish Culture in English and Spanish Translations 
of Dede Korkut Stories

Bilge Metin Tekin*

Zeynep Kayacık**

Öz
Bu çalışmada, Dede Korkut Hikâyeleri’nin İngilizce ve İspanyolca çevirisinde 
geçen kültürel ögelerinin aktarımı incelenmiştir. Çalışmanın amacı, çeviri kitap-
larında bulunan üç kısa hikâyede geçen kültürel ögelerin Türkçeden İngilizceye 
ve İspanyolcaya çevirilerinde kullanılan çeviri stratejilerini araştırmak ve bu çevi-
rilerde çevirmenin ne derecede Türk kültürünü yansıttığını karşılaştırmalı olarak 
incelemektir. Bu amaç doğrultusunda çalışma, nitel araştırma yöntemine dayalı 
olarak yürütülmüş; seçilen üç hikâye, kültürel ögelerin çevirisi açısından karşılaş-
tırmalı metin çözümlemesi tekniği ile incelenmiştir. Bu çalışmada; mikro strateji 

Geliş tarihi (Received):18-03-2024   Kabul tarihi (Accepted): 18-11-2024
* Dr. Öğr. Üyesi Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi İngilizce Mütercim-

Tercümanlık Bölümü. Ankara-Türkiye/Assist. Prof. Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Huma-
nities and Social Sciences. bilgemetintekin@aybu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-0563-127X

**	 Dr. Öğr. Üyesi, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü  İspan-
yol Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı. Ankara-Türkiye/ Assist. Prof. Dr., Ankara University Faculty of Languages, 
History and Geography, Department of Spanish Language and Literature. zkocer@ankara.edu.tr. ORCID ID: 
0000-0002-6902-3337



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

278 279

olarak, N. Berrin Aksoy’un (2002) kültürel öge çeviri metotları “Sözcüğü sözcüğü-
ne çeviri, Aktarım, Uyarlama, İşlevsel çeviri, Açıklama, Çıkarma” ile makro stra-
teji olarak Venuti’nin (1995) “Yerlileştirme” & “Yabancılaştırma” çeviri stratejile-
rinden yararlanılmıştır. Sözcüğü sözcüğüne çeviri, aktarım ve açıklama stratejileri 
“yabancılaştırma” olarak değerlendirilmişken; uyarlama, işlevsel ve çıkarma stra-
tejileri de “yerlileştirme” olarak sınıflandırılmıştır. Çalışma sonucunda, incelenen 
hikâyelerin İngilizce çevirilerinde kültürel ögelerin aktarımında en sık kullanılan 
mikro çeviri stratejisinin “aktarım” olduğu belirlenmiştir. En az kullanılan mikro 
çeviri stratejisinin ise “Çıkarma” olduğu tespit edilmiştir. İspanyolca çevirilerde en 
çok kullanılan mikro stratejinin “uyarlama”, en az kullanılan stratejinin ise İngiliz-
cede olduğu gibi “çıkarma” olduğu belirlenmiştir. Makro stratejiler incelendiğinde 
ise İngilizce çevirilerde %60,53 oranında “yabancılaştırma” ve %39,47 oranında 
“yerlileştirme” stratejisinin tercih edildiği tespit edilmiştir. Erek dil olarak İspan-
yolcada ise bu stratejilerin kullanılma sıklığının eşit olduğu görülmüştür. Özellikle 
makro stratejiler dikkate alındığında, eserin İngilizce çevirisinde daha çok kaynak 
kültürün, İspanyolca çevirisinde ise hem kaynak hem de erek kültürün gözetildiği 
sonucuna ulaşılmıştır. İngilizce çeviride, kaynak dile sadık kalınmasının Türk kül-
türünün bu dilde ve evrensel ölçekte tanıtılmasına hizmet ettiği tespit edilmiştir.   
Anahtar sözcükler: TEDA, Dede Korkut, kültür çevirisi, yabancılaştırma, yerlileştirme 

Abstract
In this study, the transmission of cultural items present in the English translation 
and the Spanish translation of the Dede Korkut stories has been examined. This 
study aims to explore the translation strategies employed in the translation of 
three short stories from Turkish into English and Spanish, and to compare the 
extent to which the translators reflect Turkish culture in these translations. In this 
study, as micro-strategies, the strategies of translation of cultural items proposed 
by N. Berrin Aksoy (2002), “Literal translation, Transference, Adaptation, 
Neutralization, Functional equivalent, Explanation, Deletion”, and as macro-
strategies, the translation strategies “Domestication” and “Foreignization” 
proposed by Venuti (1995) have been used. According to the study’s results, the 
most commonly used micro-translation strategy for transferring cultural items in 
the English translation of stories translated with TEDA is “Transference.” The least 
used strategy was “Deletion”. In the Spanish translation, the most used micro-
strategy is “Adaptation”; the least used micro-strategy is “Deletion”, as in English. 
When macro strategies are examined, the “Foreignization” strategy is used with 
60.53% and the “Domestication” strategy with 39.47% for the English translation. 
As for the target language, Spanish, the frequency of using these strategies is equal. 
Especially considering macro strategies, it is concluded that the English translation 
tends to follow more closely the source culture, while in the Spanish translation, 
both the source and target cultures are considered. In the English translation, it has 
been determined that remaining faithful to the source language serves to promote 
Turkish culture in this language and on a universal scale.
Keywords: TEDA, Dede Korkut, cultural translation, foreignization, domestication

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, say  (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

278 279

Extended summary
Translation and culture are inseparable since they serve as a pivotal medium in building 

bridges between states and peoples and promoting societal interactions. Translation is not 
just the transfer of sentences, but also the transfer of one culture to another in a contextually 
appropriate way. In this sense, transferring pre-Islamic Turkish cultural items through 
translation is crucial in accomplishing worldwide recognition of Turkish literature. 

A remarkable example in this context is Dede Korkut stories, an epic text that describes 
the ways of life, traditions, and heroism of Oghuz Turks between the 9th and 10th centuries. 
The stories are related to Bayindir Khan, leader of the Oghuz Turks, and his tribe. These 
stories were included in UNESCO’s Intangible Cultural Heritage List in 2018 and have been 
translated into various languages to reach diverse cultures worldwide, including English 
and Spanish. The study aims to find how cultural items are applied in English and Spanish 
translations of Dede Korkut stories, especially in translations created in the scope of the 
TEDA project (Translation and Publication Grant Programme of Türkiye), and understand 
the translators’ opinions about how they reflect the culture. Also, the study aims to conduct a 
comparative assessment of how effectively cultural items are reflected in three Dede Korkut 
stories’ translations. To achieve this, N. Berrin Aksoy’s (2002) translation strategies for 
cultural items have been used. Moreover, Venuti’s (1995) strategies of “Domestication” and 
“Foreignization” have been utilized as the theoretical models.

Briefly, this study combines Aksoy’s and Venuti’s strategies as micro and macro 
translation strategies. For the micro level translation strategies, N. Berrin Aksoy’s translation 
strategies, namely “Literal translation,” “Transference,” “Adaptation,” “Neutralization,” 
“Functional equivalent,” “Explanation,” and “Deletion” have been applied, and for the 
macro level, the strategies proposed by Venuti (1995), have been used. The micro strategies 
are categorized within macro strategies. For this categorization, “Literal translation,” 
“Transference,” and “Explanation” strategies are thought under the “Foreignization” strategy 
because these strategies’ aim is being close to the source culture’s characteristics. On the 
other hand, “Adaptation,” “Functional translation,” and “Deletion” are classified under the 
“Domestication” strategy because these strategies aim to reflect the target culture during the 
translation process.

The findings of the study highlight several key points. Firstly, in the translation process 
of cultural items, “Transference” emerges as the most frequent micro-translation strategy 
in English translation. Conversely, the least used micro-translation strategy in both the 
English and the Spanish translations is “Deletion,” which means that translators have given 
importance to the translation of cultural items and have not wanted to throw them away. 
Overall, they prefer to translate cultural items, which is crucial for reflecting source culture.

On the other hand, the Spanish translation shows that the most frequently used micro 
strategy is “Adaptation,” where the cultural items are modified to fit the expectations and 
understandings of the target audience. This strategy can be preferred to improve readability and 
to make it more understandable for Spanish-speaking countries. Like the English translation, 
“Deletion” is the least utilized strategy in the Spanish version as well for the same reasons.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

280 281

When macro strategies are examined, the study reveals that the English translation version 
employs “Foreignization” with 60.53%, and “Domestication” is used in 39.47% during the 
translation process. As a result, it can be said that the target language English translation is 
more successful in recognizing the culture. Ultimately, the cultural items aroused the target 
reader’s curiosity about the culture it belongs to and enabled the recognition of the culture.

However, in the Spanish translation version, both “Foreignization” and “Domestication” 
strategies are applied equally (50% foreignization - 50% domestication). In other words, the 
Spanish translation version has reflected both the target and source cultures equally.

Overall, the English translation encourages “Foreignization,” which reflects the Turkish 
culture; on the other hand, the Spanish translation attempts to maintain important cultural 
allusions while making the stories more approachable by striking a balance between 
“Domestication” and “Foreignization”. 

With the help of this study, it has been understood to what extent these works translated 
within the scope of TEDA reflect which culture, and the translated works have provided 
information about which culture the reader will be closer to while reading them. Moreover, 
the findings also indicate that translators working within projects like TEDA may have 
varying objectives depending on the target language, with some aiming for a more literal 
transmission of culture and others opting for a more adaptable approach.

In conclusion, this study contributes to the broader discussion on cultural item translation 
by demonstrating how various strategies impact the reception of culturally rich texts, such 
as Dede Korkut stories across different languages. The study’s conclusions highlight the 
ongoing tension between “Domestication” and “Foreignization” in translation. It has shed 
light on and guided many new studies in translation studies, especially those related to 
cultural translation.

Giriş 
Bir toplumun kültürünü yansıtan sanat ve edebî eserlerin gelişmesi ve dünya ile bu-

luşması çeviri yoluyla gerçekleşmektedir. Nitekim çeviri, eski çağlardan bu yana toplumla-
rın kültür, sanat ve edebî eserlerinin birbirini beslenmesinde ve gelişmesinde önemli bir rol 
oynamıştır. Dolayısıyla, ulusların kendi kültürlerinin birer ürünü olan edebî eserlerin diğer 
dünya dillerine çevrilmesi kültürler arasında birer köprü kurulmasına olanak sağlamaktadır 
(Radwan, 2023). Bu açıdan bakıldığında, tarihimizin çeşitli dönemlerinde gerçekleştirilen 
çeviri hareketleriyle gerek batı edebiyatından Türkçeye yapılan çeviriler gerekse Türkçe-
den diğer dünya dillerine yapılan çeviriler, kültürün gelişiminde ve aktarımında çevirinin 
üstlendiği söz konusu misyonu ortaya koymaktadır. Bu çerçevede, 2005 yılında Türkiye 
Cumhuriyeti Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından başlatılan “Türk Kültür, Sanat ve Ede-
biyat Eserlerinin Dışa Açılımını Destekleme Projesi” (TEDA), Türk kültürü ve edebiyatının 
uluslararası alanda daha geniş bir tanınırlığa kavuşmasını ve dünya dillerinde daha fazla 
okunmasını hedeflemiştir. Projenin yürütüldüğü süreç içerisinde, Türk kültürü ve folklorunu 
yansıtan çeşitli eserler, yalnızca İngilizce değil aynı zamanda Arapça, Çince, İspanyolca, İtal-
yanca, Lehçe, Rusça gibi dünya dillerine çevrilmiştir (Sağlam, 2014). TEDA’nın bu çok dilli 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

280 281

yaklaşımı, Türk kültürünün uluslararası platformlarda daha etkin bir şekilde temsil edilme-
sine katkı sağlamıştır. Bu çalışmada, İslamiyet öncesi Türk kültürünü yansıtan Dede Korkut 
Kitabı’nın, söz konusu proje kapsamında İngilizce ve İspanyolcaya yapılan tercümelerinde, 
Türk kültürüne özgü olgu ve ifadelerin hedef dillere aktarımında ne ölçüde başarılı olundu-
ğu incelenmiştir. Öncelikle kültür aktarımının sağlanmasında çevirinin rolüne kısaca deği-
nilmiş olup ardından çevirmen kararlarının tespitinde sözcüğü sözcüğüne çeviri, aktarım, 
uyarlama, işlevsel çeviri, açıklama ve çıkarma gibi çeviri kuramlarının ışığında bahse konu 
eserdeki kültürel ögelerin hedef dile aktarımı analiz edilerek ilgili terimlerin yabancılaştırma 
ve yerlileştirme oranları ortaya konulmuştur. Bu açıdan bakıldığında İslamiyet öncesi Türk 
kültürüne özgü niteliklerin çeviri yoluyla diğer dünya dillerine aktarılması Türk edebiyatının 
dünyaya açılımı bakımından önemli bir çeviri adımının temelini oluşturur. Söz konusu eserin 
İngilizcenin yanı sıra özellikle İspanyolcaya1 da kazandırılmış olması önemli bir adım olarak 
değerlendirilebilir. Bu bilgiler doğrultusunda, Dede Korkut Hikâyeleri’nin İngilizcenin yanı 
sıra İspanyolcaya da çevrilmiş olması, İslamiyet öncesi Türk edebiyatı ve kültürünün ilgili 
ülkelerde tanıtılması bakımından ayrı bir önem arz etmektedir.

1. Kültür ve çeviri
Bir toplumun veya bir bölgenin kültürüne özgü en gerçekçi ve özgün göstergeleri sözlü 

ve yazılı anlatılar sunar. Başlangıçta sözlü olarak aktarılan, daha sonra anonim biçimde ya-
zıya geçirilen destanlar, diğer bir ifadeyle epik şiirler, söz konusu kültürel ögelerin en yoğun 
biçimde bulunduğu anlatı türleridir. Bu tür anlatıların özellikle Orta Çağ’da dünyanın farklı 
bölgelerinde yaşayan toplulukların kültürleri, gelenekleri, yaşam biçimleri, inanç sistemleri 
vb. hususlar hakkında önemli motifler taşıdığı bilinir. Türk edebiyatının mihenk taşı ola-
rak kabul edilen Dede Korkut Hikâyeleri de Türk dünyasından Türkmenistan, Azerbaycan 
ve Anadolu’nun çeşitli bölgeleriyle ilgili somut olmayan kültürel mirasın izlerini barındırır. 
Özellikle İslamiyet öncesi Türk-Oğuz boyunun erken dönem konargöçer yaşamlarına ilişkin 
önemli ögeleri içerir (Ekici, 2019). Dolayısıyla, sözlü ve yazılı gelenekten beslenen bu an-
latılar çeviriyle evrensel bir boyut kazanır. Bu noktada İsviçreli yazar Madame de Stael’ün 
sözü akla gelir. Staël, insanlık açısından en faydalı unsurlardan birinin, insan dehasının or-
taya koyduğu kusursuz edebî eserlerin bir dilden diğerine aktarılması olduğunu belirtir ve bu 
görüşünü şu şekilde temellendirir: Özellikle kültürel açıdan bakıldığında, dünyada öylesine 
az sayıda eşsiz eser ortaya konmuştur ki eğer her ulus yalnızca kendi kültürüne özgü eserler-
le yetinseydi, bu durum tüm dünya ulusları açısından büyük bir yoksulluk anlamına gelirdi 
(akt. González Miguel, 2000: 4). Bir kişi kendi diline çevrilmiş bir eseri okuduğunda öteki 
kültüre özgü yeni renklerden beslenir ve alışılmışın dışındaki yabancı güzelliklere tanıklık 
eder (González Miguel, 2000: 5). Böylece çevirinin, yalnızca yabancı kültüre özgü olguları 
öğrenmeye aracılık etmediği, aynı zamanda toplumun kendi kültürünün ve yazınının şekil-
lenmesi açısından da önemli bir işlev üstlendiği görülür.

Hedef dile gerçekleştirilen kaliteli bir çeviri sayesinde kültürler arasındaki potansiyel 
etkileşim artacak ve deyim yerindeyse hedef kültürde söz konusu yeni biçimlerin ve temsil-
lerin özümsenmesinin yolu açılacaktır (Luna Alonso, 2001). Hâl böyle olunca akıllara çevi-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

282 283

ri sürecinde çevirmenin bir kültüre özgü olguyu hedef dile/kültüre aktarırken karşılaşacağı 
muhtemel zorluklar gelmektedir. Çeviri tarihi açısından bakıldığında da kültürel unsurların 
sadık bir çeviri yöntemiyle mi yoksa anlamsal bir çeviri stratejisiyle mi aktarılacağı hususu 
tartışılagelmiştir (Yazıcı, 2005). Bu konuyla ilgili pek çok görüşün ileri sürüldüğü söylene-
bilir. Çeviri yapılırken ana dile sadık kalınıp kalınmaması gerektiğine dair en çarpıcı görüş-
lerden biri, Rönesans döneminde bazı İtalyan yazarlardan gelmiştir. Onlara göre çeviriler 
kadın gibidir; sadıksa çirkindir, güzelse sadık değildir (De Saz Parkinson, 1984: 91). Çevi-
rinin sadık mı yoksa hedef odaklı mı olması tartışmalarından ziyade, çevirmen kararlarının 
belirlendiği bu süreçte, karşı dile aktarılacak kültürel olguya yalnızca dilsel bir iletişim aracı 
olarak yaklaşılmamalıdır. Söz konusu kültürel olgunun, ait olduğu toplumda aynı zamanda 
bir sosyal etkileşim işlevi gördüğü göz ardı edilmemelidir (Doggui, 2006). Kaynak kültü-
rün uygun çeviri yöntemleri ve stratejileri kullanılmadan önce mutlaka anlaşılması gerektiği 
söylenebilir (Husin, 2022: 59). Dahası, dilsel ögeler her şeyden önce birer kültürel davranış 
olarak kabul edilir. Bireyler iletişim kurduklarında sadece dilsel bir eylem gerçekleştirmiş 
olmazlar, aynı zamanda sosyokültürel yeterlilikleriyle dilsel yetkinliklerini ve deneyimsel 
olgularını birleştirerek dili ve kültürü inşa ederler (Doggui, 2006: 112-117). Özellikle belirli 
bir kültüre özgü ifadenin sözcüğü sözcüğüne çevrilmesi, anlamın hedef kültüre yetkin bir 
bağlamda aktarılmasını güçleştirebilmektedir (Mestre-Mestre ve Molés-Cases, 2019). Çeviri 
kuramında bu durum, “yabancılaştırma” kavramıyla açıklanmaktadır. Wei, Zainal ve Wong 
(2024), Doğu ve Batı çeviri yaklaşımlarını karşılaştırdıkları çalışmada, yabancılaştırmayı 
Venuti’nin kuramsal çerçevesinden hareketle, hedef dilin baskın kültürel değerlerine dire-
nen ve okuyucuyu kaynak kültüre yakınlaştıran bir çeviri stratejisi olarak tanımlamaktadır. 
Hedef kültürün normlarından ve geleneklerinden bağımsız olarak, özgün metnin biçimsel 
özelliklerini, kültürel göndermelerini ve doğası mümkün mertebe korunmuş olur (Wei vd., 
2024). Örneğin, İspanyolcadan Türkçeye çevrilen bir metinde, kaynak metinde geçen “tapas” 
kelimesini “meze” gibi kültürel olarak yakın bir ifadeye çevirmek yerine, “tapas” olarak bı-
rakmak ve bunu bir dipnotla açıklamak, hedef dilde ve kültürde okur açısından kültürel bir 
farkındalık sağlayacakken okura otantik bir deneyim de sunacaktır. 

Bütün bu bileşenler göz önünde bulundurulduğunda, edebî eserdeki kültürel unsuru 
hedef dile çevirirken “çevirmenin” nasıl bir çeviri stratejisi belirlemesi gerektiği sorusu da 
gündeme gelmektedir. Bir diğer deyişle, çevirmen kaynak dile özgü kültürel ifadeleri hedef 
kültür ve dile olduğu gibi mi yansıtmalı yoksa bu aşamada kaynak dilin metinsel zenginliğini 
hedef dile mi uyarlamalıdır? İlk görüşü benimseyenler, bu çeviri stratejisiyle hedef okurun 
kendi dilinde yeni bir dilsel ve kültürel atmosferle tanışmasının daha uygun olduğunu savun-
maktadır. Diğer görüşü savunanlar ise çevirmenin, hedef okurun çeviri metnini yabancılık 
hissetmeden okuyabilmesi için kültürel ögelerin hedef kültür bağlamına doğal bir şekilde 
yedirilmesi (entegre edilmesi) gerektiğini ileri sürmektedir (Igareda, 2011: 12-13). Bu bağ-
lamda, İspanyol yazar ve çevirmen Valentín García Yebra (1917-2010) ise teorik açıdan han-
gi görüş benimsenirse benimsensin, çeviride gerçek manada az ya da çok bir görüşün daha 
baskın olduğunu dile getirir (akt. Doggui, 2000). Bu bağlamda çevirmen, çevirinin baskın 
özelliklerini, türünü ve iletişimsel işlevini göz önünde bulundurarak her iki yaklaşımdan da 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

282 283

dengeli biçimde yararlanabilir. Nihai olarak, hedef dile aktarılan kültürel ögelerin hem bilgi-
lendirici hem de hedef kitle nezdinde anlaşılır olması, kültür aktarımının başarısı açısından 
kritik öneme sahiptir. 

Dede Korkut Kitabı’nın insanlık mirası açısından taşıdığı evrensel değer ve Türk boyla-
rının konargöçer yaşamına ilişkin tarihsel belge niteliği (Deveci vd., 2013) dikkate alındığın-
da, eserin dünya dillerine çevrilmesinin uluslararası alan yazınına anlamlı bir katkı sunacağı 
değerlendirilmektedir.

2. Çeviri stratejisi
Kültüre özgü unsurların çevirisinde izlenecek stratejiler, akademik çalışmalarda farklı 

yaklaşımlar çerçevesinde sistematik olarak sınıflandırılmıştır. Bu çalışmada, kültürel unsur-
ların çevirisinde Newmark’ın önerdiği stratejiler temel alınmış; Türk çeviri bilimci N. 
Berrin Aksoy’un (2002: 91-92) bu bağlamda geliştirdiği sınıflandırmadan yararlanılmıştır. 
Bu çeviri stratejileri şu şekildedir: 

a) Sözcüğü sözcüğüne çeviri (Literal translation): Bu strateji, kültürel ögelerin erek
kültürdeki sözcük eş değerlikleri kullanılarak aktarılmasını öngörmektedir. Örneğin, “canını 
bağışlamak” sözcüğü “spare the life” olarak çevrilir. 

b) Aktarım (Transference): Kaynak dilde yer alan kültürel ögelerin (ör. coğrafi ve tarihî
yer adları, özel isimler, ünvanlar vb.) erek kültürde doğrudan karşılığı veya çevirisi bulunma-
dığında, bunların hedef kültüre taşınması söz konusudur.

c) Uyarlama (Adaptation): Kaynak metindeki kültürel ögelerin erek kültürdeki benzer
karşılıklarıyla aktarılmasıdır

d) İşlevsel çeviri (Neutralization, Functional equivalent): Kültürel ögelerin, okuyucu
açısından sorun teşkil etmeyecek evrensel bir terim kullanılarak çevrilmesidir. 

e) Açıklama (Explanation): Bu strateji, kültürel ögelerin hedef okuyucu tarafından daha
iyi anlaşılmasını sağlamak amacıyla, açıklayıcı sözcüklerin veya kavramların eklenmesini 
içermektedir

f) Çıkarma (Deletion): Bu strateji, kültürel unsurların erek metne aktarılmadan çıkarıl-
masını ifade eder.

Çeviri stratejileri bağlamında yalnızca Newmark ve Aksoy değil, aynı zamanda çağdaş 
çeviri kuramcılarından Lawrence Venuti de önemli katkılarda bulunmuştur. Venuti, kültürel 
unsurların aktarımında “yabancılaştırma” (foreignization) ve “yerlileştirme” (domesticati-
on) stratejilerini önermiştir. Yabancılaştırma, kaynak kültüre özgü unsurların erek metinde 
korunarak okura aktarılmasını öngörürken yerlileştirme, bu unsurların hedef kültürde daha 
anlaşılır hâle getirilmesi için uyarlamalar yapılmasını içerir. Bu açıdan Venuti’nin yaklaşımı, 
kültürel unsurların çevirisinde hangi stratejilerin tercih edileceğini belirlemede önemli bir 
kuramsal çerçeve sunmaktadır. Bu çalışmada ise kültürel unsurların aktarımında özellikle 
Newmark’ın geliştirdiği stratejiler temel alınmış ve Aksoy’un (2002: 91-92) bu çerçevede 
yaptığı sınıflandırma esas alınmıştır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

284 285

Tablo 1. Aksoy’un Mikro Stratejilerinin Venuti’nin Makro Stratejilerine Göre 
Sınıflandırılması

Makro Stratejiler Mikro stratejiler

Yabancılaştırma

Sözcüğü Sözcüğüne
Aktarım
Açıklama

Yerlileştirme

Uyarlama
İşlevsel
Çıkarma

3. Metot
Bu çalışmanın amacı, TEDA çeviri projesi kapsamında İngilizce ve İspanyolcaya çev-

rilen Dede Korkut Hikâyeleri’nin üç örneğinde (Duha Koca Oğlu Deli Dumrul, Dirse Han 
Oğlu Boğaç Han ve Kazılık Koca Oğlu Yigenek) yer alan kültürel ögelerin aktarımını 
incelemektir. Orijinal eser Demet Küçük tarafından hazırlanmış, Profil Kitabevi tarafından 
yayımlanmış ve bu çalışmada 2017 tarihli ikinci basım esas alınmıştır. Söz konusu eserin 
TEDA kapsamında gerçekleştirilen çevirileri ise 2015 yılında yayımlanmış olup, İngilizce 
çevirisi Havva Aslan’a, İspanyolca çevirisi ise Mustafa Eren’e aittir

Bu araştırma, Dede Korkut Hikâyeleri’ndeki kültürel ögelerin çeviri stratejilerini in-
celemeyi ve çevirilerin kaynak kültür ile hedef kültür arasındaki konumunu belirlemeyi 
amaçlamaktadır. Veri analizinde hikâyelerdeki kültürel ögeler kullanılmış olup betimsel 
nitelik taşıyan nitel bir araştırma yapılmıştır. Elde edilen bulgular, sayısal verilerle temsil 
edilmiştir.

Veri toplamak için iki tablo oluşturulmuştur. Tablo 2 verileri toplamak için kullanılmış; 
Tablo 3 ve 4 ise mikro ve makro çeviri stratejilerinin frekans ve yüzdelerin hesaplanmasında 
kullanılmıştır.

Ayrıca geçerli sonuçlar elde etmek için kodlayıcılar arası güvenilirlik kontrolü (interco-
der reliability check) de kullanılmıştır. Bunun için yine Çeviri ve Kültürel Çalışmalar bölü-
münden iki farklı araştırmacıdan yardım istenmiştir.

Çalışmada mikro ve makro çeviri stratejileri kullanılmıştır. Mikro çeviri stratejileri ola-
rak Aksoy’un (2002) kültürel öge çeviri metotları olan “Sözcüğü sözcüğüne çeviri (literal 
translation), Aktarım (transference), Uyarlama (adaptation), İşlevsel çeviri (neutralzation, 
functional equivalent), Açıklama (explanation), Çıkarma (deletion)” stratejileri ile makro 
strateji olarak da çeviribilim araştırmacısı Venuti’nin (1995) “Yerlileştirme” (domestication) 
ve “Yabancılaştırma” (foreignization) çeviri stratejilerinden yararlanılmıştır.

Bu çalışmada verilerin düzenlenmesi ve incelenen kültürel ögelerin hangi çeviri stra-
tejileriyle aktarıldığını gösterebilmek için Tablo 2 hazırlanmıştır. Bu tabloda hikâyelerdeki 
kültürel unsurların kaynak dildeki biçimi, İngilizce ve İspanyolca karşılıkları ile kullanılan 
mikro ve makro stratejiler bir arada sunulmuştur.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

284 285

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık

Tablo 2. Çeviri Stratejileri

Hikâyenin 
adı

Kaynak Dil Erek Dil 
İngilizce

Erek Dil 
İspanyolca

Mikro 
Strateji

Makro 
Strateji

Mikro ve makro düzeyde çeviri stratejilerinin kullanım sıklığını ve oranlarını sayısal ola-
rak göstermek amacıyla Tablo 3 ve Tablo 4’ten yararlanılmıştır. Bu tablolar, strateji türlerine 
göre frekans ve yüzdeleri karşılaştırmalı olarak vermekte, İngilizce ve İspanyolca çeviriler-
deki dağılımı görselleştirmektedir.

Tablo 3. Mikro Çeviri Stratejilerinin Frekansı ve Yüzdesi

Erek Dil İngilizce Erek Dil İspanyolca
No Mikro Stratejiler Frekans Yüzde Frekans Yüzde
1 Sözcüğü Sözcüğüne
2 Aktarım
3 Açıklama
4 Uyarlama
5 İşlevsel
6 Çıkarma

Total

Tablo 4. Makro Çeviri Stratejilerinin Sıklığı ve Yüzdesi

Erek Dil İngilizce Erek Dil İspanyolca
No Makro 

Stratejiler
Frekans Yüzde Frekans Yüzde

1 Yabancılaştırma
2 Yerlileştirme

Total

4. Bulgular
Bu çalışmada veri toplamak amacıyla, İngilizceye ve İspanyolcaya çevrilmiş Duha Koca 

Oğlu Deli Dumrul, Dirse Han Oğlu Boğaç Han ve Kazılık Koca Oğlu Yigenek adlı hikâyeler 
kullanılmıştır.

Bu üç hikâyede, 38 kültürel öge tespit edilmiş ve tekrar eden kültürel ögeler değerlendir-
meye alınmamıştır. Bu ögeler, mikro çeviri stratejileri kapsamında Aksoy’un (2002) kültürel 
öge çeviri stratejileri; makro düzeyde ise Venuti’nin (1995) “yerlileştirme (domestication)” 
ve “yabancılaştırma (foreignization)” stratejileri esas alınarak incelenmiştir.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                          https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

286 287

Çalışmada tespit edilen kültürel ögeler ve bunların İngilizce ve İspanyolca çevirilerindeki 
karşılıkları ile kullanılan çeviri stratejileri Tablo 5’te ayrıntılı biçimde sunulmuştur. Bu tablo, 
hem mikro hem makro düzeyde strateji tercihlerinin örnekleriyle birlikte görülmesini sağlar.

Tablo 5. Hikâyelerde Geçen Kültürel Ögeler için Kullanılan Çeviri Stratejileri

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık

Hikâyenin 
adı

Kaynak Dil Erek Dil 
İngilizce

Erek Dil 
İspanyolca

Mikro 
Strateji

Makro Strateji

Duha Koca 
Oğlu Deli 
Dumrul 
(Deli 
Dumrul The 
son of Duha 
Hoca & Deli 
Dumrul 
El Hijo de 
Duha Koca)

Akçe (s.12) Akche (s.5) Akce (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oba (s.12) Nomad group 
(s.5)

Grupo nómada İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

feryât etmek 
(s.12) 

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bre (s.12) Bre (s.5) Bre (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Azrail (s.12) Azrael (s.5) Azáraele (s.7) İng: 
İşlevsel 
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Canını almak 
(s.12)

Take 
somebody’s 
life (s.5)

Tomar la vida 
(s.7)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Gökte 
ararken yerde 
buldum 
(s.13)

I have found 
you on Earth 
while I was 
looking 
for you in 
Heaven (s.7)

Te encontré 
en el suelo 
cuado yo estaba 
buscado en el 
cielo (s.9)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Tatlı can 
(s.15)

Sweet soul 
(s.9) 

Alma querida 
(s.11)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Canına 
kıymamak 
(s.16)

Grudge my 
life (s.11)

Sigo mi vida 
(s.12)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Gönül 
vermek 
(s.17)

The one to 
whom I have 
given my 
heart (s.12)

El único que me 
dio mi corazón 
(s.14)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kefen (s.18) Cerement 
(s.13)

Mortaja (s.14) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yer gök tanık 
olmak (s.18)

Let the Earth 
and Heaven 
witness

Te están 
buscando en 
el cielo, pero 
eres en la Tierra 
(s.15)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dedem 
Korkut (s.18)

Dede Korkut 
(s.14)

Dede Korkut 
(s.16)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Ozan (s.18) Bard (s.14) Bardos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Eren (s.18) Saint (s.14) Santos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Dirse Han
Oğlu Boğaç 
Han 
(The Son of 
Dirse Han 
Bogac Han- 
El Hijo 
de Dirse 
Khan Boğaç 
Khan)

Ziyafet 
vermek (s.5)

Invite to the 
feast (s.15)

Se invitó a la 
fiesta (s.19)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bayındır Han 
(s.5)

Bayındır 
Khan (s.15)

Bayındır Khan 
(s.19)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oğuz Beyleri 
(s.5)

Oğuz Lords 
(s.15)

Dignatarios 
Oğuz (s.19)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Başımın 
bahtı evimin 
tahtı (s.6)

My soul’s 
fortune, my 
home’s throne 
(s.16)

El destino de mi 
alma, el trono 
de mi casa 
(s.20)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Un ufak 
etmek (s.6)

Break into 
pieces (s.17)

Destruir (s.21) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Beylik (s.7) Principality 
(s.18)

Trono (s.22) İng: 
İşlevsel
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Cenk etmek 
(s.8) 

Fight with 
(s.19)

Luchar con 
(s.23) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bağrı 
yanmak (s.9)

Heart bleeds 
(s.21)

Mi corazón 
sangra (s.25)

İng: 
Uyarlama 
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yere 
yığılmak 
(s.9)

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Kurban 
olmak (s.10)

Sacrifice 
(s.22)

Poner la cabeza 
(s.26)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
Açıklama

İng: Yerlileştirme
İsp: 
Yabancılaştırma

Hızır (s.10) Hızır (s.22) Hızır (s.26) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Kıl sicim 
(s.10)

Hang a rope 
on his neck 
(s.23)

Rodeado con 
una cuerda 
(s.27) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Namerde 
muhtaç 
eylememek 
(s.11)

Not even 
make you 
dependent 
on any vile 
person (s.23)

Nunca te hará 
depender de 
ningún hombre 
despreciable 
(s.27)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kazılık 
Koca Oğlu 
Yigenek 
(Yigenek 
the Son 
of Kazılık 
Koca -
Yigenek 
El Hijo de 
Kazılık 
Koca) 

Vezir (s.19) Vizier (s.24) Visir (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Düzmürd 
Kalesi (s.19)

The castle 
of Duzmurd 
(s.24)

Al castillo de 
Duzmurd (s.31) 

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Batman 
(s.19)

Batman (s.24) Batman (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dünya başına 
dar olmak 
(s.19) 

Deceitful 
world 
collapsed 
onto him 
(s.24)

Este mundo 
traidor se 
derrumbó sobre 
él (s.32) 

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Darda 
kalmak 
(s.20)

To be in need 
(s.25)

Necesitar (s.32) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme 

Demikapı 
(s.20)

Demirkapı 
(s.26)

Demirkapi 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Soğan Sarı 
(s.20)

Soğan Sarı 
(s.26)

Soğan Sari 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Helalim 
(s.23)

Esposa (s.37) İng: 
Çıkarma
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

İmandan 
ayırmasın 
(s.24)

I wish you 
never lose 
your modesty 
and faith 
(s.31)

Me gustaría que 
nunca pierdas 
su modestia y 
su fe. (s.38)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Yeri cennet 
olsun (s.24

Go to Heaven Ir al cielo (s.38) İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

286 287

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık

Hikâyenin 
adı

Kaynak Dil Erek Dil 
İngilizce

Erek Dil 
İspanyolca

Mikro 
Strateji

Makro Strateji

Duha Koca 
Oğlu Deli 
Dumrul 
(Deli 
Dumrul The 
son of Duha 
Hoca & Deli 
Dumrul 
El Hijo de 
Duha Koca)

Akçe (s.12) Akche (s.5) Akce (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oba (s.12) Nomad group 
(s.5)

Grupo nómada İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

feryât etmek 
(s.12) 

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bre (s.12) Bre (s.5) Bre (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Azrail (s.12) Azrael (s.5) Azáraele (s.7) İng: 
İşlevsel 
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Canını almak 
(s.12)

Take 
somebody’s 
life (s.5)

Tomar la vida 
(s.7)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Gökte 
ararken yerde 
buldum 
(s.13)

I have found 
you on Earth 
while I was 
looking 
for you in 
Heaven (s.7)

Te encontré 
en el suelo 
cuado yo estaba 
buscado en el 
cielo (s.9)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Tatlı can 
(s.15)

Sweet soul 
(s.9) 

Alma querida 
(s.11)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Canına 
kıymamak 
(s.16)

Grudge my 
life (s.11)

Sigo mi vida 
(s.12)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Gönül 
vermek 
(s.17)

The one to 
whom I have 
given my 
heart (s.12)

El único que me 
dio mi corazón 
(s.14)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kefen (s.18) Cerement 
(s.13)

Mortaja (s.14) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yer gök tanık 
olmak (s.18)

Let the Earth 
and Heaven 
witness

Te están 
buscando en 
el cielo, pero 
eres en la Tierra 
(s.15)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dedem 
Korkut (s.18)

Dede Korkut 
(s.14)

Dede Korkut 
(s.16)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Ozan (s.18) Bard (s.14) Bardos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Eren (s.18) Saint (s.14) Santos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Dirse Han 
Oğlu Boğaç 
Han 
(The Son of 
Dirse Han 
Bogac Han- 
El Hijo 
de Dirse 
Khan Boğaç 
Khan)

Ziyafet 
vermek (s.5)

Invite to the 
feast (s.15)

Se invitó a la 
fiesta (s.19)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bayındır Han 
(s.5)

Bayındır 
Khan (s.15)

Bayındır Khan 
(s.19)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oğuz Beyleri 
(s.5)

Oğuz Lords 
(s.15)

Dignatarios 
Oğuz (s.19)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Başımın 
bahtı evimin 
tahtı (s.6)

My soul’s 
fortune, my 
home’s throne 
(s.16)

El destino de mi 
alma, el trono 
de mi casa 
(s.20)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Un ufak 
etmek (s.6)

Break into 
pieces (s.17)

Destruir (s.21) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Beylik (s.7) Principality 
(s.18)

Trono (s.22) İng: 
İşlevsel
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Cenk etmek 
(s.8) 

Fight with 
(s.19)

Luchar con 
(s.23) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bağrı 
yanmak (s.9)

Heart bleeds 
(s.21)

Mi corazón 
sangra (s.25)

İng: 
Uyarlama 
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yere 
yığılmak 
(s.9)

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Kurban 
olmak (s.10)

Sacrifice 
(s.22)

Poner la cabeza 
(s.26)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
Açıklama

İng: Yerlileştirme
İsp: 
Yabancılaştırma

Hızır (s.10) Hızır (s.22) Hızır (s.26) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Kıl sicim 
(s.10)

Hang a rope 
on his neck 
(s.23)

Rodeado con 
una cuerda 
(s.27) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Namerde 
muhtaç 
eylememek 
(s.11)

Not even 
make you 
dependent 
on any vile 
person (s.23)

Nunca te hará 
depender de 
ningún hombre 
despreciable 
(s.27)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kazılık 
Koca Oğlu 
Yigenek 
(Yigenek 
the Son 
of Kazılık 
Koca -
Yigenek 
El Hijo de 
Kazılık 
Koca) 

Vezir (s.19) Vizier (s.24) Visir (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Düzmürd 
Kalesi (s.19)

The castle 
of Duzmurd 
(s.24)

Al castillo de 
Duzmurd (s.31) 

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Batman 
(s.19)

Batman (s.24) Batman (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dünya başına 
dar olmak 
(s.19) 

Deceitful 
world 
collapsed 
onto him 
(s.24)

Este mundo 
traidor se 
derrumbó sobre 
él (s.32) 

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Darda 
kalmak 
(s.20)

To be in need 
(s.25)

Necesitar (s.32) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme 

Demikapı 
(s.20)

Demirkapı 
(s.26)

Demirkapi 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Soğan Sarı 
(s.20)

Soğan Sarı 
(s.26)

Soğan Sari 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Helalim 
(s.23)

Esposa (s.37) İng: 
Çıkarma
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

İmandan 
ayırmasın 
(s.24)

I wish you 
never lose 
your modesty 
and faith 
(s.31)

Me gustaría que 
nunca pierdas 
su modestia y 
su fe. (s.38)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Yeri cennet 
olsun (s.24

Go to Heaven Ir al cielo (s.38) İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                      https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

288 289

Hikâyenin 
adı

Kaynak Dil Erek Dil 
İngilizce

Erek Dil 
İspanyolca

Mikro 
Strateji

Makro Strateji

Duha Koca 
Oğlu Deli 
Dumrul 
(Deli 
Dumrul The 
son of Duha 
Hoca & Deli 
Dumrul 
El Hijo de 
Duha Koca)

Akçe (s.12) Akche (s.5) Akce (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oba (s.12) Nomad group 
(s.5)

Grupo nómada İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

feryât etmek 
(s.12) 

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bre (s.12) Bre (s.5) Bre (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Azrail (s.12) Azrael (s.5) Azáraele (s.7) İng: 
İşlevsel 
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Canını almak 
(s.12)

Take 
somebody’s 
life (s.5)

Tomar la vida 
(s.7)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Gökte 
ararken yerde 
buldum 
(s.13)

I have found 
you on Earth 
while I was 
looking 
for you in 
Heaven (s.7)

Te encontré 
en el suelo 
cuado yo estaba 
buscado en el 
cielo (s.9)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Tatlı can 
(s.15)

Sweet soul 
(s.9) 

Alma querida 
(s.11)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Canına 
kıymamak 
(s.16)

Grudge my 
life (s.11)

Sigo mi vida 
(s.12)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Gönül 
vermek 
(s.17)

The one to 
whom I have 
given my 
heart (s.12)

El único que me 
dio mi corazón 
(s.14)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kefen (s.18) Cerement 
(s.13)

Mortaja (s.14) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yer gök tanık 
olmak (s.18)

Let the Earth 
and Heaven 
witness

Te están 
buscando en 
el cielo, pero 
eres en la Tierra 
(s.15)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dedem 
Korkut (s.18)

Dede Korkut 
(s.14)

Dede Korkut 
(s.16)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Ozan (s.18) Bard (s.14) Bardos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Eren (s.18) Saint (s.14) Santos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Dirse Han
Oğlu Boğaç 
Han 
(The Son of 
Dirse Han 
Bogac Han- 
El Hijo 
de Dirse 
Khan Boğaç 
Khan)

Ziyafet 
vermek (s.5)

Invite to the 
feast (s.15)

Se invitó a la 
fiesta (s.19)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bayındır Han 
(s.5)

Bayındır 
Khan (s.15)

Bayındır Khan 
(s.19)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oğuz Beyleri 
(s.5)

Oğuz Lords 
(s.15)

Dignatarios 
Oğuz (s.19)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Başımın 
bahtı evimin 
tahtı (s.6)

My soul’s 
fortune, my 
home’s throne 
(s.16)

El destino de mi 
alma, el trono 
de mi casa 
(s.20)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Un ufak 
etmek (s.6)

Break into 
pieces (s.17)

Destruir (s.21) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Beylik (s.7) Principality 
(s.18)

Trono (s.22) İng: 
İşlevsel
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Cenk etmek 
(s.8) 

Fight with 
(s.19)

Luchar con 
(s.23) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bağrı 
yanmak (s.9)

Heart bleeds 
(s.21)

Mi corazón 
sangra (s.25)

İng: 
Uyarlama 
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yere 
yığılmak 
(s.9)

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Kurban 
olmak (s.10)

Sacrifice 
(s.22)

Poner la cabeza 
(s.26)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
Açıklama

İng: Yerlileştirme
İsp: 
Yabancılaştırma

Hızır (s.10) Hızır (s.22) Hızır (s.26) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Kıl sicim 
(s.10)

Hang a rope 
on his neck 
(s.23)

Rodeado con 
una cuerda 
(s.27) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Namerde 
muhtaç 
eylememek 
(s.11)

Not even 
make you 
dependent 
on any vile 
person (s.23)

Nunca te hará 
depender de 
ningún hombre 
despreciable 
(s.27)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kazılık 
Koca Oğlu 
Yigenek 
(Yigenek 
the Son 
of Kazılık 
Koca - 
Yigenek 
El Hijo de 
Kazılık 
Koca) 

Vezir (s.19) Vizier (s.24) Visir (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Düzmürd 
Kalesi (s.19)

The castle 
of Duzmurd 
(s.24)

Al castillo de 
Duzmurd (s.31) 

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Batman 
(s.19)

Batman (s.24) Batman (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dünya başına 
dar olmak 
(s.19) 

Deceitful 
world 
collapsed 
onto him 
(s.24)

Este mundo 
traidor se 
derrumbó sobre 
él (s.32) 

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Darda 
kalmak 
(s.20)

To be in need 
(s.25)

Necesitar (s.32) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme 

Demikapı 
(s.20)

Demirkapı 
(s.26)

Demirkapi 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Soğan Sarı 
(s.20)

Soğan Sarı 
(s.26)

Soğan Sari 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Helalim 
(s.23)

Esposa (s.37) İng: 
Çıkarma
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

İmandan 
ayırmasın 
(s.24)

I wish you 
never lose 
your modesty 
and faith 
(s.31)

Me gustaría que 
nunca pierdas 
su modestia y 
su fe. (s.38)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Yeri cennet 
olsun (s.24

Go to Heaven Ir al cielo (s.38) İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

288 289

Mikro ve makro stratejilerin toplam frekans ve yüzdeleri Tablo 6 ve Tablo 7’de 
özetlenmiştir. Böylece hikâyelerdeki kültürel ögelerin çeviri yaklaşımı genel bir bakışla 
değerlendirilebilir.

Tablo 6. Mikro Çeviri Stratejilerinin Frekansı ve Yüzdesi

Erek Dil İngilizce Erek Dil İspanyolca

No Mikro Stratejiler Frekans Yüzde Frekans Yüzde

1 Sözcüğü Sözcüğüne 7 %18,42 6 %15,79

2 Aktarım 10 %26,32 10 %26,32

3 Açıklama 6 %15,79 5 %13,15

4 Uyarlama 6 %15,79 11 %28,95

5 İşlevsel 6 %15,79 4 %10,53

6 Çıkarma 3 %7,9 2 %5,26

TOTAL 38 %100 38 %100

Hikâyenin 
adı

Kaynak Dil Erek Dil 
İngilizce

Erek Dil 
İspanyolca

Mikro 
Strateji

Makro Strateji

Duha Koca 
Oğlu Deli 
Dumrul 
(Deli 
Dumrul The 
son of Duha 
Hoca & Deli 
Dumrul 
El Hijo de 
Duha Koca)

Akçe (s.12) Akche (s.5) Akce (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oba (s.12) Nomad group 
(s.5)

Grupo nómada İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

feryât etmek 
(s.12) 

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bre (s.12) Bre (s.5) Bre (s.7) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Azrail (s.12) Azrael (s.5) Azáraele (s.7) İng: 
İşlevsel 
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Canını almak 
(s.12)

Take 
somebody’s 
life (s.5)

Tomar la vida 
(s.7)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Gökte 
ararken yerde 
buldum 
(s.13)

I have found 
you on Earth 
while I was 
looking 
for you in 
Heaven (s.7)

Te encontré 
en el suelo 
cuado yo estaba 
buscado en el 
cielo (s.9)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Tatlı can 
(s.15)

Sweet soul 
(s.9) 

Alma querida 
(s.11)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Canına 
kıymamak 
(s.16)

Grudge my 
life (s.11)

Sigo mi vida 
(s.12)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Gönül 
vermek 
(s.17)

The one to 
whom I have 
given my 
heart (s.12)

El único que me 
dio mi corazón 
(s.14)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kefen (s.18) Cerement 
(s.13)

Mortaja (s.14) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yer gök tanık 
olmak (s.18)

Let the Earth 
and Heaven 
witness

Te están 
buscando en 
el cielo, pero 
eres en la Tierra 
(s.15)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dedem 
Korkut (s.18)

Dede Korkut 
(s.14)

Dede Korkut 
(s.16)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Ozan (s.18) Bard (s.14) Bardos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Eren (s.18) Saint (s.14) Santos (s.16) İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Dirse Han
Oğlu Boğaç 
Han 
(The Son of 
Dirse Han 
Bogac Han- 
El Hijo 
de Dirse 
Khan Boğaç 
Khan)

Ziyafet 
vermek (s.5)

Invite to the 
feast (s.15)

Se invitó a la 
fiesta (s.19)

İng: 
Uyarlama
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bayındır Han 
(s.5)

Bayındır 
Khan (s.15)

Bayındır Khan 
(s.19)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Oğuz Beyleri 
(s.5)

Oğuz Lords 
(s.15)

Dignatarios 
Oğuz (s.19)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Başımın 
bahtı evimin 
tahtı (s.6)

My soul’s 
fortune, my 
home’s throne 
(s.16)

El destino de mi 
alma, el trono 
de mi casa 
(s.20)

İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Un ufak 
etmek (s.6)

Break into 
pieces (s.17)

Destruir (s.21) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Beylik (s.7) Principality 
(s.18)

Trono (s.22) İng: 
İşlevsel
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Cenk etmek 
(s.8) 

Fight with 
(s.19)

Luchar con 
(s.23) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Bağrı 
yanmak (s.9)

Heart bleeds 
(s.21)

Mi corazón 
sangra (s.25)

İng: 
Uyarlama 
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Yere 
yığılmak 
(s.9)

- - İng: 
Çıkarma
İsp: 
Çıkarma

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Kurban 
olmak (s.10)

Sacrifice 
(s.22)

Poner la cabeza 
(s.26)

İng: 
İşlevsel
İsp: 
Açıklama

İng: Yerlileştirme
İsp: 
Yabancılaştırma

Hızır (s.10) Hızır (s.22) Hızır (s.26) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme

Kıl sicim 
(s.10)

Hang a rope 
on his neck 
(s.23)

Rodeado con 
una cuerda 
(s.27) 

İng: 
İşlevsel
İsp: 
İşlevsel

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

Namerde 
muhtaç 
eylememek 
(s.11)

Not even 
make you 
dependent 
on any vile 
person (s.23)

Nunca te hará 
depender de 
ningún hombre 
despreciable 
(s.27)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Kazılık 
Koca Oğlu 
Yigenek 
(Yigenek 
the Son 
of Kazılık 
Koca -
Yigenek 
El Hijo de 
Kazılık 
Koca) 

Vezir (s.19) Vizier (s.24) Visir (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Düzmürd 
Kalesi (s.19)

The castle 
of Duzmurd 
(s.24)

Al castillo de 
Duzmurd (s.31) 

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Batman 
(s.19)

Batman (s.24) Batman (s.31) İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Dünya başına 
dar olmak 
(s.19) 

Deceitful 
world 
collapsed 
onto him 
(s.24)

Este mundo 
traidor se 
derrumbó sobre 
él (s.32) 

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Darda 
kalmak 
(s.20)

To be in need 
(s.25)

Necesitar (s.32) İng: 
Açıklama
İsp: 
Uyarlama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: Yerlileştirme 

Demikapı 
(s.20)

Demirkapı 
(s.26)

Demirkapi 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Soğan Sarı 
(s.20)

Soğan Sarı 
(s.26)

Soğan Sari 
(s.33)

İng: 
Aktarım
İsp: 
Aktarım 

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Helalim 
(s.23)

Esposa (s.37) İng: 
Çıkarma
İsp: 
Uyarlama

İng: Yerlileştirme
İsp: Yerlileştirme

İmandan 
ayırmasın 
(s.24)

I wish you 
never lose 
your modesty 
and faith 
(s.31)

Me gustaría que 
nunca pierdas 
su modestia y 
su fe. (s.38)

İng: 
Açıklama
İsp: 
Açıklama

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

Yeri cennet 
olsun (s.24

Go to Heaven Ir al cielo (s.38) İng: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne
İsp: 
Sözcüğü 
Sözcüğüne

İng: 
Yabancılaştırma
İsp: 
Yabancılaştırma

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

290

Tablo 7. Makro Çeviri Stratejilerinin Frekansı ve Yüzdesi

Erek Dil İngilizce Erek Dil İspanyolca
No Makro Stratejiler Frekans Yüzde Frekans Yüzde
1 Yabancılaştırma 23 %60,53 19 %50
2 Yerlileştirme 15 %39,47 19 %50

Total 38 %100 38 %100

Tablo 5’teki ve Tablo 6’daki bulgular değerlendirildiğinde, İngilizce çeviride en çok kul-
lanılan mikro strateji %26,32 ile “aktarım”dır. Bunu %18,42 ile “sözcüğü sözcüğüne çeviri” 
stratejisi izlemektedir. Ardından %15,79 oranıyla “açıklama”, “uyarlama” ve “işlevsel çevi-
ri” stratejileri gelmektedir. En az kullanılan mikro strateji ise %7,9 ile “çıkarma”dır.

Bu kapsamda, erek dil İspanyolca incelendiğinde en çok kullanılan mikro strateji %28,95 
ile “uyarlama”dır. Onu %26,32 ile “aktarım’ stratejisi” takip etmektedir. Üçüncü sırada ise 
%15,79 oranıyla “sözcüğü sözcüğüne çeviri” stratejisi yer almaktadır. En az kullanılan stra-
tejiler ise sırasıyla %10,53 ile “işlevsel çeviri” ve %5,26 ile “çıkarma”dır.

Makro stratejiler açısından eserler değerlendirildiğinde, İngilizce çevirilerde en çok kul-
lanılan makro stratejinin %60,53 ile “yabancılaştırma” olduğu, “yerlileştirme”nin ise %39,47 
oranında tercih edildiği görülmüştür. Buna karşılık, İspanyolca çevirilerde bu iki makro stra-
tejinin eşit oranda kullanıldığı tespit edilmiştir.

Sonuç
Çeviri, bir topluma ait kültürün tanıtılmasında köprü işlevi görür. Bu nedenle, çevirme-

nin kültürü aktarma sürecinde karşılaşabileceği çeşitli zorluklar olduğu açıktır. Bu sorunla-
rın başında kültürel unsurların erek dile nasıl aktarılacağı konusu gelmektedir. Dolayısıyla, 
çevirmenin alacağı karar, izleyeceği yöntem, önem teşkil etmektedir. Çevirmen, çevirisinin 
amacının kaynak metnin erek dilde anlaşılır olmasını sağlamak mı, yoksa kaynak kültürü 
tanıtmak için kültürel unsurları olduğu gibi hedef dile aktarmaya mı çalışacağına karar ver-
melidir. Kısaca çevirmen, çeviri sürecinde kaynak kültüre mi, yoksa erek kültüre mi öncelik 
vereceğine karar vermeli ve süreci bu doğrultuda yönetmelidir. Bunu yaparken kaynak kül-
türe karşı toplumsal bir sorumluluk taşıdığını göz ardı etmemelidir. 

İnceleme sonucuna göre; erek dil İngilizce olan çeviride en çok kullanılan mikro strateji 
“Aktarım” ve en az kullanılan mikro strateji ise “Çıkarma”, erek dil İspanyolcada en çok 
kullanılan mikro strateji “Uyarlama”, en az kullanılan ise İngilizcede olduğu gibi “Çıkarma” 
mikro stratejisi olmuştur. Erek dil İngilizcede en çok kullanılan stratejinin “Aktarım” stra-
tejisi olmasının sebebi -atasözleri, deyimleri, mecazlı ifadeleri, çeşitli özel isim ve sıfatları 
vd.  içeren kültürel ögeleri aktararak- kültürün araştırılmasının/anlaşılmasının hedeflenmesi 
olabilir. Diğer taraftan tarihsel olarak İngilizlerle Osmanlı arasında kültürel etkileşimin daha 
eski tarihlere dayanması ve yoğun olması nedeniyle bu ögelerin çeviri ihtiyacı duymaksızın 
anlaşılabilir seviyede o kültüre girmiş olduğu da düşünülebilir. Erek dil İspanyolca çeviri-
sinde ise en çok “Uyarlama” stratejisinin kullanılmasının sebebi, kültürün tanınmaması ve 
bu yüzden bir değişime, uyarlamaya gidilmesidir. Her iki çeviride de “Çıkarma” stratejisinin 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

291

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık

stratejiler arasında en az kullanılmasının nedeni olarak çevirmenlerin Türk kültürünü tanıt-
mak için mümkün olduğunca her şeyi çevirme ihtiyacı gütmesi gösterilebilir.  

Makro stratejilere bakıldığında ise erek dil İspanyolcada “Yerlileştirme” ve “Yabancı-
laştırma” stratejisi eşit olarak kullanılırken, İngilizcede “Yabancılaştırma” stratejisinin ağır-
lıkla kullanıldığı görülmüştür. Bunun sonucunda eserin erek dil İngilizce olan çevirisinin, 
kültürü tanıma ve tanıtmakta daha başarılı olduğu söylenebilir. Kültürel ögeler, ait olduğu 
kültüre dair erek okuyucuda merak uyandırıp kaynak kültürün tanınmasına olanak sağlama 
imkânı sunar. Kültürü tanıtmakta çevirmenlerin üstlendiği rol burada önem kazanır. Nitekim 
çevirmenler, tercih ettikleri ve kullandıkları çeviri stratejisiyle kaynak kültürün, erek kitlede 
tanınırlığını arttırılabilirler. Kültürler arasında köprü kurulmasına vasıta olurlar. 

Sonuç olarak yapılan incelemede, Dede Korkut Hikâyeleri’nin İngilizce çevirisinde Türk 
kültürüne ait ögelerin dilsel yapıda korunmaya çalışılması; günümüzde de kültürümüzdeki 
değerini koruyan, düşünce ve inanç dünyamızda yeri bulunan, iletişim biçimlerimizde işlevi-
ni devam ettiren; “yeri cennet olmak”, “imandan ayırılmamak”, “namerde muhtaç etmemek”, 
“kurban olmak”, “gökte ararken yerde bulmak”, “dünya başına dar olmak”, “helalim(sin)”,  
“başımın bahtı, evimin tahtı”  “darda kalmak”, “yere yığılmak”, “ziyafet vermek”, “bağrı 
yanmak”, “cenk etmek”, “feryat etmek”, “canını almak” gibi deyim ve atasözleri ile çeşitli 
özel isim, sıfat ve yer adlarının kullanımında kaynak dile sadık kalınması, Türk kültürünün 
erek dilde ve evrensel ölçekte tanıtılmasına hizmet etmektedir.   

İslam öncesi Türk kültürünün en önemli kaynaklarından biri olan Dede Korkut Hikâyeleri’nin, 
TEDA kapsamında İngilizce ve İspanyolcaya çevirilerinin bu şekilde karşılaştırmalı olarak ince-
lenmesi, İngilizce ve İspanyolcaya çeviri yoluyla kültür aktarımı konusunda yapılacak diğer çalış-
malar için de yol gösterici olabilecek, çevirinin kültürün tanıtılmasındaki önemine işaret ederek, 
konunun bilimsel tartışmalar içerisinde gündemde tutulmasını sağlayacaktır. 

Kısaltmalar 
TEDA - Kültür ve Turizm Bakanlığı Türk Kültür, Sanat ve Edebiyat Eserlerinin Dışa Açılımını Des-

tekleme Projesi

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış tamamıyla özgün 
bir araştırma makalesidir. Yazarlar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur. 
Yazarların katkı düzeyleri: Birinci Yazar %60, İkinci Yazar %40. 
Etik komite onayı: Bu çalışma için etik kurul izni gerekmemektedir. 
Finansal destek: Bu çalışmada finansal destek alınmamıştır.
Çıkar çatışması: Bu çalışmada herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Research and bublication ethics statement: This is a research article, containg original data. The 
authors followed ethical principles and rules during the research process. 
Contribution rates of authors to the article: First Author 60%, second author 40%. 
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. 
Financial support: No financial support was received for the study. 
Conflict of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

292 293

Kaynakça
Aksoy, N. B. (2012). Geçmişten günümüze yazın çevirisi. İmge Kitapevi.
Luna Alonso, A. (2001). Aspectos culturales y traducción: La tradición literaria (Kültürel unsurlar ve çeviri: 

Edebiyat geleneği). (E. Real, D. Jiménez, D. Pujante, & A. Cortijo, Ed.), Écrire, traduire et représenter 
la fête içinde (s.779-790). Universitat de València.

De Saz Parkinson, M. S. (1984). Teoría y técnicas de la traducción (Çeviri kuramları ve teknikleri). Boletín 
AEPE, 16(31), 91-109.

Dede Korkut: Seçme hikâyeler. (2017). Profil Kitap.
Deveci, H., vd. (2013). Dede Korkut Hikâyelerinde yer alan değerler. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 

12(46), 294-321.
Doggui, M. (2006). Tratamiento de las discrepancias culturales en la traducción literaria (Edebî çeviride 

kültürel farklılıkların ele alınması). (M. P. Blanco-García & A. Pilar-Martino, Ed.), Traducción y multi-
culturalidad içinde (s.109-117). Universidad Complutense de Madrid.

Ekici, M. (2019). Dede Korkut destanı: “Salur Kazan’ın yedi başlık ejderhayı öldürmesi” boyunu beyan eder 
hanım hey!. Millî Folklor, 16(122), 5-13.

González Miguel, J. G. (2000). Traducción y creación: A propósito de una polémica (Çeviri ve yaratım üze-
rine bir tartışma). Cuadernos de Filología Italiana, (Número extraordinario), 435-451.

Husin, N. (2022). Domestication and foreignization in the translation of English non-material cultures in 
“The World Is Flat” into Malay. Environment-Behaviour Proceedings Journal, 7(SI7), 59-65. https://
doi.org/10.21834/ebpj.v7iSI7.3764

Igareda, P. (2011). Categorización temática del análisis cultural: Una propuesta para la traducción (Kültürel çeviri 
analizinin tematik sınfılandırılması: Çeviri için öneri). Íkala, Revista de Lenguaje y Cultura, 16(27), 11-32.

Küçük, D. (2015). Fábulas seleccionadas de Dede Korkut (M. Eren, Çev.). Profil Kitap.
Küçük, D. (2016). Selected stories of Dede Korkut (H. Arslan, Çev.)  Profil Kitap.
Mestre-Mestre, E. M., & Molés-Cases, T. (2019). Promoción de ciudades Patrimonio de la Humanidad: 

Estudio sobre la traducción del léxico relacionado con la gastronomía (Dünya mirası şehirlerinin ta-
nıtımı: Gastronomi ile ilgili sözcüklerin çevirisi üzerine bir çalışma) Quaderns de Filologia. Estudis 
Lingüístics, 24, 329-347.

Radwan, S. (2023). La transmisión de los elementos culturales en la traducción indirecta al español vía inglés 
de El callejón de los milagros de Naŷīb Maḥfūẓ: Algunas reflexiones traductológicas (Naŷīb Maḥfūẓ’un 
El callejón de los milagros adlı eserinin İngilizceden İspanyolcaya dolaylı çevirisinde kültürel unsurların 
aktarımı: çeviribilimi üzerine düşünceler) Orkopata: Revista de Lingüística, Literatura y Arte, 2, 26-53.

Sağlam, M. Y. (2014). Dünya edebiyatına uzanan yolda bir Türk romancı: Orhan Kemal. Erdem, 67, 87-104.
Venuti, L. (2005). The translator’s invisibility: A history of translation. 2. Baskı. Routledge.
Wei, M., Zainal, Z. I., & Wong, L. (2024). The translation strategy of Strange Tales from a Chinese Studio: 

An analysis of domestication and foreignization in the East and the West. Eurasian Journal of Applied 
Linguistics, 10(2), 70-82. doi.org/10.32601/ejal.10207

Yazıcı, M. (2005). Çeviribilimin temel kavram ve kuramları. Multilingual.

Elektronik Kaynaklar
Vítores, D. F. (2023). El español: Una lengua viva. Informe 2023 (İspanyolca: Yaşayan bir dil. 2023 rapo-

ru) Instituto Cervantes, Centro Virtual Cervantes. https://cvc.cervantes.es

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year):2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Bilge Metin Tekin-Zeynep Kayacık



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

292 293

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter

Kitap Tanıtımı / Book Review 

Rami İlsever, Rus Seyahatnamelerinde Osmanlı Toplumu ve Türk 
İmgesi (1.Baskı) Ankara, Nobel Yayınları, 2023, 244 s.

ISBN: 978-625-393-149-0

 Muhammed Taşkesenligil*

	 Geliş tarihi (Received): 06-09-2025  Kabul tarihi (Accepted): 29-12-2025
* 	 Dr. Öğr. Üyesi, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, Rus Dili ve Edebiyatı Bölümü. Erzurum-Türkiye/ Assist. 

Prof. Dr., Atatürk University Faculty of Letters, Department of Russian Language and Literature. m.taskesenli@
atauni.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-2020-9405



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

294

Rus Seyahatnamelerinde Osmanlı Toplumu ve Türk İmgesi, Dr. İlsever Rami tarafın-
dan kaleme alınmış ve Prof. Dr. Ayla Kaşoğlu editörlüğünde 2023 yılında Nobel Akade-
mik Yayıncılık tarafından yayımlanmış kapsamlı bir çalışmadır. 19. yüzyılda Osmanlı 
İmparatorluğu›nu ziyaret eden Rus seyyahların gözlemlerinin ve izlenimlerinin ele alındığı 
eser, beş ana bölümden oluşmaktadır. Filoloji ve sosyal bilimler alanındaki öğrenciler ile 
Türk-Rus ilişkilerine ilgi duyan araştırmacılar için önemli bir kaynak niteliği taşıyan eser, 
dönemin sosyal ve siyasal süreçlerini Rus bakış açısıyla ortaya koyarak Türk-Rus ilişkilerine 
ışık tutmayı amaçlamaktadır. 

Eserin giriş bölümünde, seyahatnamelerin farklı coğrafyaları ve kültürleri tanımadaki 
rolü üzerinde durulmaktadır. Seyahatnamelerin; yazıldıkları dönemin insanları, gelenekleri 
ve yaşam şekilleri hakkında önemli bilgiler sunduğu belirtilmektedir. Özellikle, gezginlerin 
kendi bakış açıları ve yaşadıkları deneyimler çerçevesinde gözlem ve izlenimlerini aktardığı 
vurgulanmaktadır. Seyahatnamelerin sadece gezi notlarından ibaret olmadığı, aynı zamanda 
yazıldıkları dönemin sosyal, kültürel, ekonomik ve siyasi koşulları hakkında da önemli ipuç-
ları verdiği ifade edilmektedir. Osmanlı İmparatorluğu’na yapılan seyahatlerin, Ruslar tara-
fından yazılan gezi notları ve eserler aracılığıyla sunulduğu ifade edilmektedir. Bu eserlerde, 
Osmanlı toplumunun ve Türk imgesinin nasıl algılandığına dair önemli bilgiler bulunmakta-
dır. Osmanlı İmparatorluğu’nun, Rusya için hem bir komşu hem de rakip olarak görüldüğü, 
bu nedenle Rusların bu coğrafyaya olan ilgisinin sürekliliği belirtilmektedir. Bu ilginin teme-
linde, iki ülke arasındaki siyasi, kültürel ve ekonomik ilişkilerin olduğu vurgulanmaktadır. 

Eserde, özellikle 19. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu hakkında Rus yazarlar tarafından 
kaleme alınan gezi yazıları ve denemeler incelenerek, bu yazıların hangi temalar üzerinde 
yoğunlaştığı, hangi sosyal ve kültürel konulara değindiği ifade edilmektedir. Bu bağlamda, 
seyyahların gözlemleri ve deneyimleri aracılığıyla Osmanlı toplumu ve Türk imgesinin nasıl 
şekillendiği araştırılmaktadır. 

Eserde; sanatçılar, yazarlar, ordu mensupları, devlet adamları ve tıp mensupları olmak 
üzere beş farklı meslekten insanların gezi yazılarına yer verilmiştir. Çalışmaya dâhil edilen 
seyahatnameler seçilirken tarihsel olarak on dokuzuncu yüzyılın bütünü ve gezginlerin mes-
leklerinin çeşitliliği dikkate alınmıştır.

Eserde kullanılan yöntem, çoğulcu (pluralist) yöntemdir. Araştırma-inceleme ve yorum-
lama tekniği kullanılarak konuyla ilgili birincil kaynaklardan yararlanılmıştır. Araştırma, di-
siplinler arası bir çalışma olup incelenen seyahatnameler tarih, sosyoloji, felsefe, teoloji ve 
edebiyat gibi farklı disiplinleri içeren metinleri kapsamaktadır. 

Verilen bilgilere göre Rus edebiyatında gezi yazıları, 11. yüzyılda hac yolculuklarıyla 
başlayıp 15. yüzyıldan sonra ticari ve diplomatik amaçlarla gelişmiştir. Karamzin’in “Rus 
Gezginin Mektupları” modern gezi yazılarının başlangıcı sayılırken, Puşkin’in Erzurum 
Yolculuğu ve Bazili’nin Osmanlı’ya dair eserleri türün önemli örneklerindendir. Bu eserler, 
Osmanlı kültürü ve toplumu hakkında önemli bilgiler sunmuş, sonraki çalışmalara kaynaklık 
etmiştir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

295

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil

18. ve 19. yüzyıllarda Osmanlı İmparatorluğu, Rus sanatçılar için önemli bir ilham kay-
nağı olmuş ve özellikle Turquerie (Türk tarzı) akımıyla Türk motifleri, müzikleri ve mimari 
unsurları Rus sanatında yaygınlaşmıştır. Mehter marşlarından esinlenen eserler, Türk tarzı 
mimari yapılar ve dekorlar bu dönemde sıkça görülmüştür. 

Osmanlı topraklarına seyahat eden Rus ressamlar, İstanbul ve çevresini resmederek; sa-
vaşlar, Osmanlı kültürü ve günlük yaşamdan kesitler sunmuşlardır. Bu sanatçılar arasında, 
Konstantinoviç Ayvazovski, Sergey Petrenko, Aleksey Bogolyubov ve Moisey Melikov 
bulunmaktadır. İstanbul’a olan hayranlığıyla bilinen ve şehri birkaç kez ziyaret eden ünlü 
ressam Ayvazovski, İstanbul’un büyüleyici atmosferini eserlerine yansıtarak şehrin güzel-
liğini ölümsüzleştirmiştir. Seyahati sırasında kaleme aldığı “Konstantinopolis. Rus Ressa-
mın Gezi Yazılarından Derlemeler” (Константинополь. Из путевых записок русского 
художника) adlı gezi yazısı, 1854’te bir dergide yayımlanmıştır. Ayvazovski’ye göre İstan-
bul, Avrupa ile Asya’nın birleştiği, farklı kültürlerin uyum içinde yaşadığı bir şehirdir. Seya-
hatnamesinde İstanbul’un büyüsünü kaybetmemek için Boğazı geceleyin izlemeyi ve sabah 
erkenden şehri gezmeyi önermiştir. 

İstanbul’a olan hayranlığıyla dikkat çeken bir diğer isim ise Sergey Petroviç Bartenev’dir. 
Bartenev, Rusya’da ve dünyanın çeşitli ülkelerinde başarılı konserler veren bir piyanist, mü-
zik öğretmeni, müzikolog, tarihî eser araştırmacısı ve yazardır. Seyahat boyunca “Bir Piya-
nistin Mektupları” (Письма пианиста) adıyla ele aldığı hatıraları, gezi yazıları kapsamında 
1892 yılında Russkoye Slovo (Русское слово) gazetesinde düzenli olarak yayımlanmıştır. Bu 
eserde İstanbul’la ilgili izlenimlerini aktaran Bartenev, birçok seyyahın İstanbul’u neden bu 
kadar çok sevdiğini “Tarif edilemez bir güzellik! Konstantinopolis’i seyretmeye doyamaz-
sınız” sözleriyle açıklar. Bartenev, İstanbul’u anlatırken Bizans döneminin Konstantinopo-
lis’ini gözünde canlandırır. Metin boyunca İstanbul adının hiç kullanılmadığı dikkat çeker. 
Minareler ve camilerin varlığı bile Bartenev’i, şehri bir Ortodoks kenti olarak görmekten 
alıkoyamaz. Birçok Rus gezgin gibi İzmir’i ziyaret eden Bartenev, günlüğünde “Konumu-
nun güzelliği, şaşırtıcı derecede ılıman iklimi, daha önce gördüğüm tüm körfezler arasında 
en büyük körfeziyle İzmir, dünyanın başta gelen şehirlerinden biri olma hakkına kesinlikle 
sahiptir” diye yazmıştır. 

Osmanlı İmparatorluğunda çeşitli şehirlere giden Rus ressam Bogolyubov, 1856’da 
İmparator I. Nikolay tarafından sipariş edilen tablolar için birkaç taslak çizmek amacıyla 
İstanbul’u, İzmir’i ve Sinop’u ziyaret eder. Bu ziyaretlerin ardından izlenimlerini “Denizci 
Ressamın Notları” (Записки моряка- художника) adlı seyahatnamesinde aktarır. İstanbul 
seyahati sırasında çarşıların kalabalığı ve canlılığı dikkatini çeker. Türk kıyafetlerine ilgi du-
yar ve bu kıyafetlerle ilgili izlenimlerini aktarır. Eski eserlerin bulunduğu Anadolu yakasını 
gezer ve pek çok manzara resmi çizer. Gezinin ikinci durağı olan Sinop’a gider ve Sinop’un 
Karadeniz’deki önemli bir liman şehri olduğunu belirtir. 

Kırım Savaşı’nın önemli çatışmalarından biri Sinop Limanı’nda gerçekleşmiştir. Bogol-
yubov, bu çatışmaları resmetmek için Sinop’a gelmiş ve ünlü “Sinop Baskını” (Синопское 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

296

сражение) tablosunu çizmiştir. Gezinin son durağı olan İzmir’e giden ressam, İzmir’den çok 
etkilendiğini belirtir. Şehir, ressamı derinden etkilemiştir. İzmir’de bir çarşıyı ziyaret eden 
Bogolyubov, buradan bazı şeyler satın alır. Çarşının, İstanbul’daki çarşılardan geri kalma-
dığını ancak nispeten küçük olduğunu dile getirir. Yakındaki bir kahvehanede birkaç eskiz 
çizen ressam, dört gün sonra bir vapurla Paris’e doğru yola çıkar. 

Odessa’dan İstanbul’a gelen Rus ressam Melikov, İstanbul’un doğal güzelliklerin-
den ve Boğaz manzarasına hayran kalır. Şehri “tasvir edilemeyecek kadar güzel” bulur. 
Ayasofya’nın restorasyonunda Mimar Fossati ile tanışır ve mozaiklerin korunmasını takdir 
eder. Türk halkını dost canlısı ve resim sanatına hayran olarak tanımlar. Ancak, şehrin top-
rak yollarının kirliliği, kötü kokuları ve sokak köpeklerinin tehlikesine dikkat çeker. Ermeni 
ailelerin varlıklı ve eğitimli olduğunu, Türk zanaatkârların ise dürüstlükleriyle öne çıktığını 
belirtir. Osmanlı’da bulunduğu süre zarfında Melikov, kadim başkent Bursa’yı da ziyaret 
eder. Bu şehir, Melikov üzerinde büyük bir etki bırakır. Bursa’yı Olympos Dağı’nın etekle-
rinde bir amfi-tiyatroya benzetir. Canlı yeşil bahçeler, eski surlar ve minarelerle süslenmiş 
manzarası onu büyüler. Şehrin tarihi dokusu ve doğal güzellikleri Melikov üzerinde derin bir 
hayranlık uyandırır.

Eserin ikinci bölümü (73-103), 19. yüzyılda Osmanlı topraklarını ziyaret eden Rus gez-
ginlerin gözünden Osmanlı sağlık sistemini, özellikle veba ve kolera gibi salgın hastalıklara 
karşı geliştirilen karantina önlemlerini detaylı biçimde incelemektedir. Bu bağlamda bölüm, 
yalnızca tıbbi ve idari uygulamaları değil, aynı zamanda halkın tepkilerini, kültürel yak-
laşımları ve dinî inançlar bağlamında şekillenen sağlık politikalarını da mercek altına alır. 
Bölümün odak noktası, 19. yüzyılda Osmanlı topraklarını ziyaret eden Rus seyyah Aleksandr 
Alekseyeviç Umanets’in gözlemleridir. Umanets, karantina sistemine dair edindiği izlenim-
leri yalnızca bir sağlık raporu olarak değil, Osmanlı’nın Batılılaşma sürecindeki çabalarını 
da gösteren bir dönüşüm olarak sunar. Yazarın belirttiğine göre, 1838 sonrası Osmanlı’da uy-
gulamaya konan karantina sistemi, özellikle İstanbul ve İzmir gibi büyük liman şehirlerinde 
vebanın önlenmesinde etkili olmuş, bu gelişme Batı’da Osmanlı’ya olan güveni artırmıştır. 
Umanets’in detaylandırdığı karantina uygulamaları, hem fiziksel koşullar hem de halkla iliş-
kiler açısından dönemin sağlık anlayışını gözler önüne serer. Seyahat notlarında yer verdiği 
İzmir’deki hastaneler, Yahudi ve Rum cemaatlerinin idaresindeki sağlık kurumları, Batı’dan 
gelen yardımlar ve bağışlarla ayakta duran sağlık yapıları, Osmanlı’da tıp alanındaki gelişi-
min çok uluslu bir karakter taşıdığını gösterir. Özellikle Rum hastanesi ve Yahudi hastanesi 
hakkındaki ayrıntılar, dönemin sağlık altyapısının dini topluluklar eliyle şekillendiğini ortaya 
koymaktadır.

Aleksandr Umanets’in ardından bu kez Rus doktor ve seyyah Artemiy Alekseyeviç 
Rafaloviç’in gözlemleri üzerinden Osmanlı sağlık sistemine kapsamlı bir bakış sunulur. Ra-
faloviç, 1840’lı yıllarda Osmanlı ve Arap coğrafyasını kapsayan uzun soluklu bir bilimsel 
sefer kapsamında, salgın hastalıklar, karantina sistemleri, askeri ve sivil hastaneler ile akıl 
hastaneleri üzerine dikkat çekici tespitlerde bulunur. Rafaloviç, Avrupa’da aldığı modern tıp 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil



eğitiminin birikimiyle Osmanlı kurumlarını nesnel şekilde değerlendirirken, özellikle askeri 
hastanelerin mimari, hijyen ve hasta bakımı açısından Avrupa ile yarışır düzeyde olduğunu 
vurgular. Gıda dağılımı, yatak düzeni, doktor-hemşire oranı ve hasta konforuna ilişkin aktar-
dığı ayrıntılar, Tanzimat sonrası sağlık sisteminin Batılılaşma yönündeki ilerlemesini gözler 
önüne serer. Ancak aynı özeni sivil hastanelerde ve özellikle azınlıklara ait kurumlarda göre-
mediğini, bu kurumların çoğunun düzensiz, bakımsız ve hatta hasta sağlığına zarar verecek 
durumda olduğunu belirtir. Rum ve Ermeni hastanelerindeki hijyen eksikliği, tıbbi malzeme 
yetersizliği ve idari sorunlar dikkat çekici örneklerle eleştirilir. Öte yandan Rafaloviç’in akıl 
hastalarına dair gözlemleri, Osmanlı toplumunun delilikle ilişkili dini ve kültürel yaklaşımla-
rına ışık tutar. Müslüman halkın akıl hastalarını “ilahi bir hikmetin tecellisi” olarak görmesi, 
onlara zarar vermemesi ve toplumdan tecrit etmek yerine hoşgörüyle yaklaşması, dönemin 
Avrupa’sına kıyasla daha insani bir tavır olarak sunulur. Rafaloviç’in değerlendirmeleri, yal-
nızca tıbbi değil aynı zamanda toplumsal, ekonomik ve kültürel analizlerle de zenginleştiril-
miştir. Doğu toplumlarının sağlık düzeyi ile hijyen anlayışı arasındaki ilişkiyi veba salgınları 
bağlamında incelerken, yerel halkın yaşam biçimlerine ve inanç yapılarına dair gözlemleri de 
sunar. Tüm bu veriler, onun sadece bir doktor değil, aynı zamanda nesnel bir sosyal gözlemci 
olduğunu kanıtlar.

Eserin üçüncü bölümünde (105-144), 19. yüzyılda Osmanlı topraklarını ziyaret eden Rus 
yazarların kaleme aldığı gezi yazıları aracılığıyla, dönemin toplumsal, kültürel ve siyasi ya-
pısına dair gözlemler sunulmaktadır. Napoléon Savaşları sonrasında yurtdışına çıkma hakkı 
elde eden Rus aydınlarının Doğu’ya yönelen ilgisi, yalnızca egzotik bir merakla sınırlı kal-
mamış; aynı zamanda Osmanlı İmparatorluğu’nun sosyal hayatı, yönetim biçimi ve halkı 
üzerine çok katmanlı değerlendirmeler üretmelerine olanak sağlamıştır. Bu bağlamda Niko-
lay Vasilyeviç Berg ve Yevgeniy Lvoviç Markov gibi yazarların gezi notları, yalnızca birey-
sel izlenimleri değil, aynı zamanda dönemin Rus entelektüel çevrelerinin Osmanlı’ya bakı-
şını yansıtan kıymetli kaynaklar niteliğindedir. Rus gezgin-yazar Nikolay Vasilyeviç Berg’in 
“Yafa’dan Eve Dönüş” başlıklı seyahatnamesi üzerinden, 19. yüzyıl Osmanlı toplumuna dair 
canlı, renkli ve yer yer eleştirel bir portre sunulmaktadır. Berg’in anlatımı, sadece mekânsal 
gözlemlerle sınırlı kalmaz; aynı zamanda Osmanlı insanının yaşayış tarzına, temizlik anlayı-
şına, toplumsal düzenine ve cinsiyet rollerine dair geniş bir panorama çizer.

Berg’in İstanbul’a dair tasvirleri, dönemin Rus okuru için bir masal diyarı izlenimi sunar. 
Camilerin beyaz minareleri, mezarlıklarla iç içe geçmiş yeşil alanlar, rengârenk evler, fesli 
adamlar ve kayıkçıların oluşturduğu bu mozaik, yazarın gözünde İstanbul’u benzersiz ve bü-
yülü kılar. Ancak aynı zamanda yüzeydeki estetik görüntülerin ardında ciddi hijyen sorunları, 
düzensizlik ve sosyal adaletsizlikler olduğunu da göz ardı etmez. Bu bağlamda, İstanbul’un 
uzaktan muhteşem bir tablo gibi görünse de yakından bakıldığında hayal kırıklığı yaratabile-
ceğini belirtmesi oldukça dikkat çekicidir. Berg’in en dikkat çekici yönlerinden biri ise, ka-
dınlara ve harem hayatına dair gözlemleridir. Doğulu kadının Batı edebiyatında ve resminde 
yüceltildiğini, ancak gerçekte bu kadınların ne fiziksel özellikler ne de entelektüel kapasite 

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

297

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

298 299

açısından hayal edildiği gibi olmadığını belirtir. Bu değerlendirmeleriyle Berg, Doğu’ya dair 
oryantalist klişeleri sorgularken aynı zamanda bu klişelerin Batı’daki üretim sürecine de ışık 
tutar. Temizlik ve gündelik yaşam pratiklerine dair eleştirileri, Batılı ve Doğulu yaşam tarzla-
rı arasındaki kültürel farkları gözler önüne serer. Türklerin abdest alma gibi ritüellere dayalı 
temizlik anlayışına rağmen, havluların kirli olması veya yatak hijyenine dikkat edilmemesi 
gibi örnekler, yazarın gözünden “intizamsızlık” olarak tanımlanır. Bu eleştiriler, Berg’in Av-
rupa merkezli bakış açısını da yansıtır. Sultan Abdülaziz’e dair gözlemleri, siyasi liderliğe 
yönelik halk ve Batı kamuoyundaki beklentilerle, sultanın yaşam tarzı arasındaki çelişkileri 
ortaya koyar. Harem hayatına dair reform söylentileriyle başlayan anlatı, kısa sürede eski 
düzene dönüşün gerçekleştiğini belirtmesiyle bitirilir. Bu kısımda Berg, reformun yüzeysel 
kaldığına ve derinlemesine bir dönüşümün henüz mümkün olmadığına işaret eder.

Eserin 145-181. sayfalarında, on dokuzuncu yüzyılda Osmanlı-Rus ilişkilerinin çatış-
malar, siyasi çekişmeler ve diplomatik temaslarla dolu bir dönem olduğu vurgulanmakta ve 
bu dönemde Osmanlı İmparatorluğu’nu ziyaret eden Rus diplomatlar ile devlet adamları-
nın izlenimleri detaylı bir şekilde anlatılmaktadır. Bu yazılar, iki ülke arasındaki ilişkilerin 
yalnızca siyasi boyutlarını değil, aynı zamanda Osmanlı toplumunun sosyal, ekonomik ve 
kültürel yapısını anlamak açısından da önemli birer kaynak olarak sunulmaktadır. Özel-
likle Vladimir Pavloviç Titov’un Doğu Hayatı adlı denemesi ve Vladimir Aleksandroviç 
Teplov’un Anadolu’dan Gezi Notları adlı seyahatnamesi üzerinden, Rus gözüyle Osmanlı 
İmparatorluğu’nun 19. yüzyıldaki portresi çizilmektedir. Bu bölümde, Vladimir Pavloviç 
Titov’un hayatı ve kariyeri hakkında bilgi verilmekte; 1807-1891 yılları arasında yaşamış bu 
Rus yazar, diplomat ve devlet memurunun, 1830 yılında Osmanlı’daki diplomatik misyon 
sekreterliğiyle başlayan kariyerinin İstanbul’da elçilik gibi önemli görevlerle devam ettiği 
anlatılmaktadır. Titov’un 1837’de Sovremennik dergisinde yayımlanan “Doğu Hayatı” adlı 
denemesi, Boğaz’ın tarih boyunca stratejik bir bölge olarak istila edildiğini ve İstanbul’un eş-
siz güzelliğini överken, şehrin eski ihtişamını kaybettiğini hüzünle not ettiği belirtilmektedir. 
Kahve kokularının yerini Amerikan kahvesine, İran halılarının yerini İngiliz halılarına bırak-
tığı gibi detaylarla, Doğunun görkeminin artık sadece hatıralarda yaşadığı ifade edilmekte-
dir. Ayrıca Titov’un, İstanbul’u Roma ile karşılaştırarak her iki şehrin eski hükümdarlıkla-
rın payitahtları olduğunu ve dini merkezler olarak önemlerini koruduğunu belirttiği, Doğu 
insanının tefekküre dayalı düşünce tarzını Avrupalının analitik yaklaşımıyla kıyasladığı ve 
Türk insanının tabiat ile iklimin etkisiyle tembelliğe ve kadere inanmaya yatkın olduğunu 
ancak bu durumun iç huzur sağladığını gözlemlediği aktarılmaktadır. Bu bölümde, Vladimir 
Aleksandroviç Teplov’un hayatı ve eserleri de ele alınmakta; 19. yüzyılın ikinci yarısı ile 
20. yüzyılın başlarında yaşamış bu Rus diplomat, tarihçi ve gazetecinin, İstanbul’daki Rus 
Büyükelçiliği’nde görev yaptığı ve Türkiye üzerine birçok eser kaleme aldığı anlatılmaktadır. 

Teplov’un 1890’da Vestnik Evropı dergisinde yayımlanan “Anadolu’dan Gezi Notları” 
adlı seyahatnamesinde, Efes ziyaretinden sonra Aydın’a yaptığı yolculuk ve buradaki izle-
nimleri detaylı bir şekilde yer almaktadır. Aydın’da Türklerin kendilerini “evlerinde” hisset-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

298 299

tikleri, şehir hayatının Müslüman geleneklerine uygun şekilde sakin ve düzenli olduğu, an-
cak şehrin genel anlamda pis olduğu ve bu durumun sadece Türklere özgü olmadığı, Güneyli 
halkların temizlik anlayışının farklı olduğu belirtilmektedir. Teplov’un, Osmanlı’da sağlık 
sisteminin kontrolsüzlüğünü, sahte doktorların yaygınlığını, mali sistemdeki yolsuzlukları, 
memurların maaş almadan geçimlerini sürdürmekte zorlandığını ve rüşvetin yaygın olduğu-
nu eleştirdiği; aynı zamanda Türk aile yapısında erkeğin rolünü överken toplum içinde kadın-
erkek ilişkilerindeki mesafeyi eleştirdiği, kahvehanelerin Doğu tarzı bir kulüp olduğunu ve 
Türklerin tütün ile kahveye düşkünlüğünü gözlemlediği ifade edilmektedir.

Eserin belirtilen sayfa aralığında, her iki yazarın Osmanlı İmparatorluğu’na dair izle-
nimlerinin, dönemin toplumsal yapısını, kültürel dinamiklerini ve iki ülke arasındaki karma-
şık ilişkileri anlamak için önemli birer belge niteliğinde olduğu vurgulanmaktadır. Titov’un 
İstanbul’un tarihî ve kültürel derinliğine hayranlık duyarken şehrin eski ihtişamını kaybet-
tiğini hüzünle not ettiği, Teplov’un ise Anadolu’nun daha yerel bir portresini çizerek Aydın 
gibi şehirlerdeki günlük yaşamı ve toplumsal yapıyı detaylı bir şekilde aktardığı belirtilmek-
tedir. Her iki yazarın da Doğu-Batı karşılaştırmaları yaparak Osmanlı toplumunun kendine 
özgü yönlerini ve Avrupa etkisi altındaki değişimlerini vurguladığı, bu eserlerin tarih merak-
lıları ve kültür araştırmacıları için vazgeçilmez birer referans olduğu sonucuna varılmaktadır.

183-211. sayfaları kapsayan son bölümde, on dokuzuncu yüzyılda Osmanlı ve Rusya İm-
paratorlukları arasında gerçekleşen dört muharebe sırasında Rus ordu mensuplarının Osman-
lı İmparatorluğu’na dair görüş ve izlenimleri detaylı bir şekilde anlatılmaktadır. Bu dönemde 
hazırlanan askerî raporlar ve bildirimler, Osmanlı ordusunun gücü ve niteliği hakkında bilgi 
sunarken, aynı zamanda Rus ordu mensuplarının kaleme aldığı gezi yazıları, Osmanlı toprak-
larındaki halkların günlük hayatı, devlet sistemi, kültürel zenginlikler ve tarihî yapılar gibi 
konuları ele alarak önemli bir kaynak oluşturduğu belirtilmektedir. Özellikle İ. Filipenko’nun 
“Konstantinopolis’ten İzlenimler ve Notlar” ve Konstantin Nikolayeviç Smirnov’un “Tür-
kiye Seyahatinden İzlenimler” adlı eserleri üzerinden, Rus askerî perspektifinden Osmanlı 
İmparatorluğu’nun 19. yüzyıldaki durumu değerlendirilmektedir. Eserin bu sayfalarında, İ. 
Filipenko’nun 1896’da Ruskiy Vestnik dergisinde yayımlanan gezi yazılarında İstanbul’a 
dair izlenimleri aktarılmakta; yazarın şehri birkaç kez ziyaret ettiği, antik abideleri gördüğü 
ancak İstanbul’un kendisi için “yüzü tanıdık bir yabancı” olarak kaldığı ifade edilmektedir. 
Filipenko’nun, Türk halkını ve geleneklerini anlamak için sokaklarda, pazarlarda ve camiler-
de gözlemler yaptığı, Türklerin alçak gönüllü ve sakin doğasını takdir ettiği, aynı zamanda 
Osmanlı devlet yapısındaki eğitim eksikliği ve mali sorunlar gibi meseleleri eleştirdiği belir-
tilmektedir. Ayrıca yazarın, İslam’ın bilim ve sanat üzerindeki etkisine dair olumlu görüşler 
sunduğu ve Türklerin dinî hoşgörüye sahip olduğunu vurguladığı aktarılmaktadır. Eserin bu 
bölümünde, Konstantin Nikolayeviç Smirnov’un 1902’de Voyenny Sbornik dergisinde ya-
yımlanan “Türkiye Seyahatinden İzlenimler” adlı yazılarında, İstanbul’daki askerî yapıya ve 
günlük yaşama dair gözlemleri yer almakta; yazarın, şehirde karşılaştığı yoğun askerî varlık-
tan ve geçit törenlerindeki disiplinden etkilendiği, ancak Türk askerlerinin eğitim ve teçhizat 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

300 301

eksikliklerini eleştirdiği ifade edilmektedir. Smirnov’un, Osmanlı subaylarının Alman etki-
sinde olduğunu, genç subayların Ruslara karşı mesafeli olduğunu, buna karşın sıradan halkın 
Ruslara sempati duyduğunu gözlemlediği, özellikle 93 Harbi sonrası iki halk arasında bir 
yakınlık oluştuğunu belirttiği vurgulanmaktadır. Ayrıca, yazarın Tıp Akademisi gibi askerî 
eğitim kurumlarını övdüğü ve Türk gençlerinin liberal yaklaşımlarını takdir ettiği aktarıl-
maktadır. Her iki yazarın Osmanlı İmparatorluğu’na dair izlenimlerinin, dönemin askerî ve 
toplumsal yapısını anlamak için önemli birer belge niteliğinde olduğu, Filipenko’nun kültü-
rel ve sosyal gözlemlerine karşılık Smirnov’un daha çok askerî yapıya odaklandığı, ancak 
her ikisinin de Osmanlı-Rus ilişkilerinin karmaşık doğasını yansıttığı sonucuna varılmak-
tadır. Bu yazılar, tarihî ve kültürel açıdan Osmanlı İmparatorluğu’nu Rus perspektifinden 
değerlendiren değerli kaynaklar olarak öne çıkarılmaktadır.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Mahammed Taşkesenligil



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

300 301

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter

Kitap Tanıtımı / Book Review 

Damla Topbaş, Erkeklik Krizi: Aldatılan Erkekler Aldatan Kadınlar. 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2024, 240 s.

ISBN -13: 9789750536854

  Ece Karacaoğlu*  

	 Geliş Tarihi (Received): 25-09-2025  Kabul Tarihi (Accepted): 29-12-2025
*	 YL. Öğrencisi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal Antropoloji Anabilim Dalı. Ankara-

Türkiye/ Ma.,Ankara University, Institute of Social Sciences Department of Social Anthropology. 
Amtropologu.ece.karaca1937@gmail.com.ORCID ID:0009-0006-6394-8175



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

302

Damla Topbaş, Erkeklik Krizi: Aldatılan Erkekler, Aldatan Kadınlar (2024) adlı kitabın-
da erkeklik ve erkeklerin aldatılması üzerine ortaya çıkan “kriz” durumuna ışık tutmaktadır. 
Yazar, erkeklik krizi olgusuna feminist bir bakış açısı ile yaklaşmaktadır. Yazarın yüksek 
lisans tez çalışmasına dayanan kitap, literatürdeki “erkeklik krizi” konulu çalışmaların ek-
sikliğine de dikkat çekmektedir. Çeşitli sebeplerden kaynaklanabilecek erkeklik krizi, al-
datılma olayı özelinde açıklanmaktadır. Kitapta kriz, krizi oluşturan siyasi ve sosyal düzen, 
erkeklerin içinde bulunduğu durum ve kadınların yerini konu alan üç bölüm bulunmaktadır. 
Yazar, “aldatan” kadınlarla da derinlemesine görüşme yaparak, hikâyenin diğer tarafını da 
görmemizi sağlamaktadır. 

Yazar verilerini toplamak için kartopu yöntemi ile katılımcılara ulaşmaya çalışmıştır. 
Çalışmada bazı katılımcılara dedektif bürosu aracılığıyla ulaşıldığı da belirtilmektedir. Giriş 
bölümüne “kriz” kelimesine dair çeşitli farklı bilim dallarına göre tanımlar eklenmiştir. Top-
lumsal cinsiyet ve erkeklik – kadınlık kimlikleri üzerinden anlatım yapan yazar, aynı zaman-
da erkekliğin neden krizde olduğunu açıklamaya çalışmaktadır. Erkekleri krize yönlendiren 
kimliğin inşasında başrol olan ataerkil sistemin, siyasi erkler ve toplumsal olgular tarafından 
nasıl yeniden inşa edildiği üzerinde de durulmaktadır. Yazar, araştırması için İzmir’de, yasal 
eşi tarafından veya romantik bir beraberlik ilişkisi içerisinde aldatılmış on erkek ile derin-
lemesine görüşme gerçekleştirmiştir. Kadınların bakış açısını belirlemek için de İzmir’de 
yaşayan, evlilik birliği içindeki eşini veya romantik ilişkideki partnerini aldatmış on kadın ile 
derinlemesine görüşmeler yapmıştır. Yazar, araştırma alanı olarak İzmir’i, toplumda ‘laik ve 
seküler’ olduğuna inanıldığı için seçtiğini ifade etmektedir. Yazar tarafından, “erkeklik krizi” 
olgusu yerel perspektifin yanında siyasi ve toplumsal açıdan da irdelenmek istenmektedir. 
Dönemin siyasal bakış açısının kadına, erkeğe, aileye, çocuğa ilişkin söylemleri; aile mer-
kezli politikaları kitapta bu kriz kapsamında ele alınmaktadır. 

Yazar araştırma sırasında kadın bir araştırmacı olarak bazen zor durumlarda kaldığını 
dile getirmektedir. Erkek katılımcıların sorulara cevap verirken biraz tereddütlü olduğunu ve 
bir kadın olarak erkeklerle araştırma yaparken, katılımcıların bazılarından özel hayatına dair 
sorular aldığını, hatta kendisiyle flört etmeye çalıştıklarını belirtmektedir. 

Kitabın birinci bölümünde erkeklere ve erkeklik krizine odaklanılmaktadır. Katılımcıla-
rın cevaplarına geçmeden önce toplumsal ve akademik olarak bir temel oluşturulmaktadır. 
Yazar, akademik alanda erkeklik kimliğine ait çalışmaların eksikliğini dile getirmektedir. Bu 
yüzden kültürel sistem tarafından inşa edilmiş ‘kadınlık’ ve ‘erkeklik’ kavramlarını merke-
ze aldığını belirtmektedir. Üstünde durulması gerekenin erkekler veya kadınlar değil; inşa 
edilmiş kimlikler olan kadınlık ve erkeklik olduğunun altı önemle çizilmektedir. Erkeklik 
kimliği, ataerkil sistemin inşa ettiği bir kimlik olduğu için bu sisteme ters düşen bir durumla 
karşılaştığında krize uğradığı belirtilmektedir. 

Özellikle Gramsci’nin geliştirdiği hegemonya kavramından doğan ve Connell’in 
(2019) kullandığı “hegemonik erkeklik” kavramı kitapta çokça kullanılmaktadır. Hege-
monik erkeklik, ataerkil toplumsal cinsiyet düzeninde erkekliğe ilişkin ideallerin temerküz 
edildiği bir ağırlık merkezi işlevi görür (Topbaş, 2024, s.35) şeklinde açıklanmaktadır. Bu 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ece Karacaoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

303

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ece Karacaoğlu

ideallerin gerçekleştirilmediği takdirde bir erkeklik krizi yaşanabileceği kitabın en önemli 
noktasıdır. Diğer yandan kitapta belirli bir erkeklik krizi tanımı verilmemektedir. Fakat 
genel ve derin bir açıklama yapılmaktadır: erkeklik kimliği kurgulanmıştır ve bu kim-
liğe aykırı olan eylemler bir tür erkeklik krizi yaratabilmektedir. Öte yandan bu krizin 
yaşanmasının olağan olduğu, çünkü kadınlık kimliğine bağlı olduğu, kitap boyunca hatır-
latılmaktadır. Kadınların bu kurgulanmış kadınlık kimliğinin dışına çıkması sadece kendi 
kimliklerini değil, erkeklik kimliğini de krize soktuğu vurgulanmaktadır. Çünkü erkeklik 
kimliğinin kadınlık kimliği üstüne kurgulandığı belirtilmektedir. Öte yandan kitabın ana 
konusu olan aldatılmak, erkeklikte bir kriz ortaya koymaktadır. Yazar, aldatılmada erkeklik 
kimliğinin tahakkümünün ciddi bir zarar gördüğünü belirtmektedir.  Bu durumun da bir 
kriz ortamı yarattığı kitapta gözler önüne serilmektedir. Yazar, erkeklerin kriz durumunda 
vereceği tepkinin bile erkeklik kimliği içinde kurgulandığını aktarmaktadır. Örneğin, “Er-
kek güçlüdür, kırılmaz, ağlamaz.” gibi söylemlerle erkeklerin nasıl davranacaklarının kur-
gulandığını açıklanmaktadır. Bu söylemlerin de sistem içinde inşa edildiği belirtilmekte-
dir.  Bu yüzden aldatılma olayını öğrendiklerinde duygularının direkt öfkeye dönüşmesi ve 
şiddetin ortaya çıkması gibi eylemlerin ataerkil sistem içinde erkeklik kimliğine işlendiği 
belirtilmektedir. Yazar, sistem ve tepki arasında bu şekilde bir ilişki kurmaktadır. Topbaş, 
böyle bir harita çizmektedir. Bu bölümün sonunda ise yazar, özel olarak zinaya değinmek-
te; tarihsel ve hukuki açıdan zina konusunu irdelemektedir. 

İkinci bölümde erkek katılımcıların cevaplarına odaklanılmaktadır. Bölüm üç ana başlık 
ve on bir alt başlık altında toplanmıştır. Erkeklerin beklentilerine ve kadınların bunlara karşı-
lık düşüncelerine yer verilmektedir. Örnek olarak, erkeklerin eşlerinden ‘annelik’ beklentisi 
içinde olmasına karşın, kadınların bu beklentiyi asla kabul etmemeleri, görüşme notlarına 
dayandırılarak, peş peşe verilmektedir. Erkeklerin kriz deneyimi başlığı altında; cinsellik, 
toksik erkeklik, “kadınlar ‘bad boy’ seviyor”, dost ve düşman: öteki erkeklikler, “loser ol-
mak” ya da “erkek kalmak”: duyguların eril politikası, erkeklik krizinin gölgesinde babalık 
deneyimi, evlilerin müzakere sürecinde temel aktör: kayınvalideler, eril rahatsızlıklar: zina, 
kadına yönelik şiddet, İstanbul Sözleşmesi ve nafaka başlıkları yer almaktadır. Her bir baş-
lık altında erkeklik krizinin hangi alanlarda, neden ve nasıl deneyimlendiğinden bahsedil-
mektedir. Cinsellik konusunda erkekler, aldatılmanın cinsel bir sebepten gerçekleşmediğini 
söylemektedirler. Çünkü görüşme yapılan katılımcılar, kendilerini cinsel açıdan sorgulama-
maktadırlar. Ayrıca, kadının aldatmasının cinsel açıdan daha farklı olduğunu, çünkü onların 
duygusal bir bağ kurmalarının gerektiğini iddia ettikleri, önemli bir not olarak düşülmektedir. 
Toksik erkeklik bölümünde ise erkeklerin verdiği tepkilerin nasıl “zehirli” olabileceği analiz 
edilmektedir. Erkeklerin güç tahakkümünün aldatılma eylemi nedeniyle bir bozuma uğradığı 
aktarılmaktadır. Yazara göre, erkeğin bu eyleme verdiği tepkiler ve ilişki içinde uyguladığı 
fiziksel, psikolojik ya da cinsel şiddet; inşa edilmiş erkeklik kimliğinin toksik yönünü orta-
ya koymaktadır. Erkeklik inşası içinde başka bir aktör daha vardır ki bu da diğer erkeklik-
lerdir; dördüncü alt başlıkta açıklanmaktadır. Yazar, özellikle erkekler arasındaki görünmez 
“erkek kardeşlik” bağına değinmektedir ve “Erkek adam arkadaşının sevgilisine yan gözle 
bakmaz.” söylemi üzerinden bir inceleme yapmaktadır. Fakat bu bağ oldukça kırılgandır 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

304

ve erkek arkadaşa da güvenmemeyi aşılamaktadır. Bu yüzden ortada sürekli kıskançlık ve 
rekabet ortamın varlığı hatırlatılmaktadır. Erkeklerin aldatılma karşısında hissettiklerinin de 
erkeklik kimliği içinde kurgulandığı açıklanmaktadır. İçlerinde kırılma, üzüntü hissetseler 
bile bu hislerin dışarıya genelde sadece öfke yani şiddet olarak çıktığı belirtilmektedir. Ya-
zar, evli katılımcılarından yola çıkarak bir de erkeklik krizi ve babalık krizi arasında bir bağ 
kurmaktadır. Yaşanan olaylar çerçevesinde çocukların babalarına düşman ya da dost olabile-
ceği görülmektedir. Eril rahatsızlıklar bölümündeyse genel olarak erkeklik kimliğinin siyasi 
ve hukuki düzenlemelerle nasıl sürekli canlı tutulduğu işlenmektedir. Erkek katılımcıların 
birçoğuna göre zinanın suç sayılmamasının çok büyük bir yanlış olduğu aktarılmaktadır. 
Ayrıca, erkek katılımcıların hiçbiri İstanbul Sözleşmesi’ni onaylamamaktadır. Sözleşmenin 
feshedilmesini doğru buldukları yazarın aktardığı görüşme notlarında görülmektedir. Erkek-
lerin, kadınlara çok fazla hukuki hak verildiği kanaatinde oldukları da anlaşılmaktadır. Bu 
bölümün son kısmında ise erkeklerin aldatılma sonrası nasıl deneyimler yaşadıklarına, yani 
krizden çıkmak için nasıl yollar izlediklerine yer verilmektedir. Bu yollardan birincisi alda-
tılan erkeklerin kadınlarla özellikle cinsel anlamda daha fazla vakit geçirmeleridir; diğer yol 
ise erkek arkadaşlarla vakit geçirerek kafayı dağıtmaları ya da profesyonel desteğe başvur-
malarıdır; üçüncü ve son yol ise dine yönelerek bu kriz ile baş etmeye çalışmaları olarak üç 
başlık altında açıklanmaktadır.  

Kitabın üçüncü bölümünde ise aldatan kadınların deneyimlerine yer verilmektedir. Ka-
dınların erkeklerin görüşlerinin tam tersinde olduğu aktarılmaktadır. Kadınlar, ilişki veya ev-
lilik süresince çok fazla şiddete maruz kaldıklarını belirtmektedirler. Bu ilişkiler içinde ken-
dilerine yabancılaştıkları ve başka bir kimlik oluşturmak zorunda kaldıkları aktarılmaktadır. 
Öte yandan yaşanan aldatma deneyimlerinde duygusal bir bağ kurmadıklarını, bu durumun 
sadece içinde bulundukları kısır döngüden çıkmak için bir adım olduğunu açıklamaktadırlar. 
Bu bölümde genel olarak kadınların aldatma öncesi ve sonrası deneyimleri üzerinde durul-
maktadır. 

Kitabın sonuç bölümünde ise araştırma detayları yeniden verilip genel bir yorum ya-
pılmaktadır. Yazar, görüşmeler boyunca “aşk” konusunda veri alamadığını belirtmektedir. 
Kitap boyunca çiftler arasındaki ilişkiyi zedeleyecek bir durumdan söz edilmesine rağmen 
aşk duygusundan söz edilmemektedir. Kurgulanmış kimliklerin var olduğu ve eşitsizliklerin 
temel alındığı ilişkilerde aşktan söz etmenin ne kadar mümkün olduğu tartışılmaktadır. Ki-
tapta ataerkinin ilişkilerde merkeze oturduğu ve aşkı en baştan sakatladığı belirtilmektedir. 

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Ece Karacaoğlu



   

fo
lk
lo
r/
ed

eb
iy
at

/
fo

lkl
or

e
 lit

er
at

ur
e

Ci
lt

 - 
Vo

l. 
32

Sa
yı

 - 
N

o.
 1

25

125

folklor/edebiyat
 /folklore  literature

 

 

12 5

ISSN 1300-7491
Cilt - Vol. 32
Sayı - No. 125

2026/1

 

HA
LKB

İLİM
FO

LKL
OR

E

ED
EBİ

YAT
LIT

ERA
TUR

E

AN
TRO

PO
LOJ

İ
AN

THR
OP

OLO
GY

10
0 

 a
de

t N
ET

  2
6,

5x
37

 k
ap

ak
 C

M
YK

ULUSLARARASI
KIBRIS
ÜNİVERSİTESİ
CYPRUS
INTERNATIONAL
UNIVERSITY




